
Te
ct

um

Christian J. Jäggi

Bausteine einer politischen 
Friedensordnung im Judentum
Ethische Grundlagen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Christian J. Jäggi

Bausteine einer politischen  
Friedensordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Christian J. Jäggi

Bausteine einer politischen  
Friedensordnung im Judentum
Ethische Grundlagen

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Christian J. Jäggi
Bausteine einer politischen Friedensordnung im Judentum
Ethische Grundlagen

© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019                                                                                                                            
ePDF 978-3-8288-7275-2
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4239-7 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung 
des Bildes # 121102636 von dashtik | www.fotolia.de

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben 
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Bereits erschienen:
Frieden, politische Ordnung und Ethik (2018)

Weitere Bände in Vorbereitung: 
Bausteine einer politischen Friedensordnung im Christentum (2020)
Bausteine einer politischen Friedensordnung im Islam (2021)
Säkulare und religiöse Bausteine einer universellen Friedensordnung –  

eine Zusammenschau (2022)

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Inhalt

Einführung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    � 1

Ausgangspunkt und Fragestellungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    � 7

1.	 Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen. . . . . . . . . . . . . . . .   �� 9

Probleme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    �14

2.	 Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung  
im Judentum.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  �   25

2.1	 Tora. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      30

Gerechtigkeit und Frieden.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      34

Herrschaft Gottes und Bundestheologie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      44

Gott als Kriegsherr. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      54

Vergeltung oder Versöhnung?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      59

Unterdrückung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      62

Mann und Frau.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      64

Geist	 ������������������������������������������������������������                                                              70

Nächstenliebe. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �       71

Die interkulturelle Frage.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �       72

Ämtergesetz (Dtn 16,18–18,22). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      76

2.2	 Nevi’im.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     83

Gott als Kriegsherr und die Richter und Könige als seine Stellvertreter. . . . . . . . . . . . �      85

Königsherrschaft, Feudalherrschaft und Feudalismus.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      95

Zur Rolle der Propheten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     116

Gerechtigkeit und Gewalt.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     124

Geist	 ������������������������������������������������������������                                                             147

Interkulturalität und Endogamie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     151

Friedensvision, pragmatische Friedenspolitik und Versöhnung.. . . . . . . . . . . . . . . . . �     156

Gleichheit aller Menschen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     165

Solidarität und Gerechtigkeit gegen Benachteiligte.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    166

Innenpolitische Konflikte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    168

Fremdherrschaft, Fremde und andere Völker. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     172

V

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


2.3	 Ketuvim.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �   184

Gerechtigkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    190

Gottesbild. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    196

Zorn in der Hebräischen Bibel.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    202

Gerechtigkeit als kommunikativer Akt.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    206

Gesetz.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    209

Frieden. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     211

Mann und Frau.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     217

Interkulturelle Kommunikation.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    228

2.4	 Talmud, Mischna und rabbinische Quellen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �   230

Exkurs: Realpolitische Entwicklungen in der talmudischen Zeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . �     231

Politische Vorstellungen in Mischna und Talmud. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     233

Krieg und Waffen in Mischna und in den halachischen Midraschim.. . . . . . . . . . . . . . �    236

2.5	 Mittelalterliche Quellen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    237

Geltung des Gesetzes für Nicht-Juden. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     241

Solidarität innerhalb und ausserhalb der Gemeinschaft.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     241

Heiligkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    242

2.6	 Moderne jüdische Quellen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �   242

2.7	 Aktueller Diskurs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �   246

Gewalt.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    248

Gehorsam. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    254

Friedensvision. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     255

Trauer-Kaddisch (Nussach Aschkenas).. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    258

Gerechtigkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    259

Liebe�������������������������������������������������������������                                                             260

Nochmals: das interkulturelle Problem. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     261

Versöhnung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    264

3.	 Ethische Folgerungen für aktuelle Probleme.. . . . . . . . . . . . . . . . . . � 267

Fazit�������������������������������������������������������������                                                              270

Abkürzungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    275

Bibliographie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    277

VI

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


1

Einführung

Am 1. Februar 2019 gab die US-amerikanische Regierung ihre Kündigung 
des Vertrags über atomare Mittelstrecken (Intermediate-Range Nucle-
ar Forces INF) bekannt. Dieser Vertrag von 1987 verbot die Entwick-
lung, Herstellung und Stationierung landgestützter Mittelstreckenrake-
ten, die auch mit nuklearen Sprengköpfen bestückt werden können. Der 
INF-Vertrag war – trotz allen Mängeln – ein wichtiger Baustein für die 
internationale Sicherheitsarchitektur gewesen. Die Regierung Trump gab 
bekannt, dass sie sich nach einer im Vertrag vorgesehenen sechsmonati-
gen Übergangszeit nicht mehr an den Vertrag gebunden fühle. Als Grün-
de für die Vertragskündigung durch die USA wurde einerseits die Auf-
rüstung Chinas mit Mittelstreckenraketen angegeben, mit der die USA 
wegen des INF-Vertrags nicht gleichziehen konnte. Anderseits warfen 
die USA Russland vor, sich nach 2000 nicht mehr an den Vertrag gehal-
ten zu haben, und eine als Kurzstreckenwaffe deklarierte Rakete gebaut 
zu haben, die in Wahrheit deutlich über 500 km Reichweite hatte und 
damit eigentlich den Regelungen des INF-Vertrag unterstanden hätte. 
Diese als SSC-8 bekannte Mittelstreckenrakete soll bereits Anfang 2019 
an mindestens zwei Orten stationiert worden sein (vgl. Ackeret 2019).

Dieses Beispiel zeigt, wie zerbrechlich und im Grunde unsicher die 
Sicherheits- und Friedensstruktur der heutigen Welt ist. Jederzeit kann 
eine neue Aufrüstungsrunde beginnen.

Deshalb stellt sich so dringend wie nie mehr in den letzten 25 Jahren 
die Frage nach einer globalen Friedensordnung und Sicherheitsstruktur. 
Vor dem Hintergrund aktueller politischer Bedrohungen durch Terro-
rismus, ausufernde Grossmachtpolitik einer Reihe von Supermächten 
und regionalen Militärmächten sowie neo-nationalistischen Bestrebun-
gen in vielen Ländern stellt sich die Frage nach tragfähigen Bausteinen 
einer umfassenden Friedensethik.

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Das vorliegende Werk ist der zweite Band einer Buch- und Forschungs-
reihe, in welchem Fragen der politischen Ethik und einer globalen Frie-
densordnung thematisiert werden. Im ersten Band (vgl. Jäggi 2018) wur-
den Bausteine einer säkularen politischen Ethik und einer entsprechenden 
Friedensordnung thematisiert. Die weiteren Bände arbeiten Elemente 
friedensethischer Vorstellungen und Möglichkeiten einer übergreifen-
den politischen Ethik aus der Sicht der grossen monotheistischen Reli-
gionen heraus. Dies aus der Überzeugung, dass Frieden nur möglich ist, 
wenn alle grossen Weltanschauungssysteme ihren Beitrag dazu leisten 
können. Der vorliegende Band befasst sich mit den Vorstellungen und 
Visionen der jüdischen Tradition zu Fragen der politischen Ordnung 
und zu einer übergreifenden Friedensvision.

Zur Anwendung kommen dabei Methoden der Judaistik, der Theolo-
gie und insbesondere der Exegese, sowie literaturwissenschaftliche und 
historische Annäherungen.

Dabei stellt sich die Frage, was denn eigentlich „jüdisch“ bedeutet, oder 
anders gesagt: was Menschen jüdischen Glaubens und jüdischer Her-
kunft gemeinsam ist. Ehrlich (2009:228f.) gibt darauf fünf Antworten:

„1. Ahawat Jisrael: Die Liebe zu dem historischen und dem heuti-
gen jüdischen Volks. …: ‚Alle Juden sind füreinander verantwort-
lich‘ (wie es im Talmud Schewuot 39a heisst).

2. Ahawat Tora: Liebe zur Tora, und damit zur jüdischen Religion, 
getreu dem Satz aus der jüdischen Liturgie …: ‚Ein Baum des Lebens 
ist sie denen, die an ihr festhalten‘.

3. Ahawat Erez Jisrael: Die Liebe zum Lande Israel. Die Zukunft des 
jüdischen Volkes der ganzen Welt hängt davon ab, in welcher Weise 
Israel nicht nur ein physisches Sammelbecken der Juden wird, son-
dern auch eine geistige, moralische und kulturelle Triebkraft.

4. Ahwat Briot: Die Liebe zur Menschheit. Sie folgt aus dem Schöp-
fungsbericht, nach welchem der Mensch im Ebenbild Gottes geschaf-
fen wurde. Wer den Mensch schändet, schändet Gott. Mit dieser Vor-
stellung hat die Bibel im Grunde erst den Mitmenschen entdeckt. 
Wenn man es unternähme, die Summe dessen zu ziehen, was das 

2

Einführung

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Judentum der Welt geschenkt hat, so könnte man sagen, es sei die 
Entdeckung des Anderen als des Mitmenschen.

5. Ahawat Adonaj: Liebe zu Gott. …: ‚Höre Israel, der Ewige ist unser 
Gott, der Ewige ist einzig‘, und darauf folgt: ‚Und du sollst lieben den 
Ewigen deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen und mit deiner gan-
zen Seele und deinem ganzen Vermögen‘ (Dtn 6,4.5)“

Die Rabbinerin Elisa Klapheck (2014a:98) hat die Frage gestellt, ob 
es eine „jüdische Ethik“ gibt und ob diese universalistisch ist. Ihre Ant-
wort: „Sicher – von den Noachidischen Gesetzen im Talmud, die eben 
nicht nur Juden, sondern alle Menschen als gleich verantwortlich aner-
kannten, bis hin zu Hermann Cohens (1929) ethischem Monotheismus, 
der vor allem eine Ethik der sozialen Mitverantwortung ist, durchziehen 
universalistische Ansätze die gesamte jüdische Geistesgeschichte“. Und 
Klapheck meint, dass eine jüdische Ethik insbesondere auch auf den rab-
binischen Diskussionen und Rückfragen an die Tora aufbauen sollte, mit 
einem engen Bezug auf die gegenwärtig Lebenssituation (vgl. Klapheck 
2014a:98). Dabei sei nicht das „Was“ das Spannende, sondern das „Wie“. 
Im Zentrum der jüdischen Tradition stehe nicht die Lehre des Guten, 
sondern die Frage nach der Möglichkeit, sich zum Guten hin zu verhal-
ten: „Nicht auf das Ideal des Guten ist der Fokus gerichtet, sondern auf 
die Komplexität des Möglichen“ (Klapheck 2014a:98). Dazu brauche es 
eine religiöse Erstbegründung, welche den Menschen in ein konfliktuö-
ses, aber gerade deshalb auch produktives Verhältnis zu Gott stelle. Das 
zeigte sich etwa in Gen 32,23 ff., als Jakob mit Gott am Jabbok gerungen 
hat. Auch der Name Israel – entscheidend für die religiöse Identität des 
jüdischen Volkes – bedeute „Er ringt mit Gott“ oder „Gott ringt [mit dem 
Menschen]“ (Klapheck 2014a:101). 

Boccaccini (2014:27f.) hat auf das Problem hingewiesen, dass der Begriff 
„Judentum“ im Grunde eine unzulässige Verallgemeinerung sei, weil es 
faktisch mehrere „Judentümer“ gebe. Dahinter stehe die Frage, welche 
Elemente ein Glaubenssystem oder eine Glaubenspraxis als „jüdisch“ 
charakterisiere. Doch es hilft wenig, den verallgemeinernden Begriff des 
einen Judentums durch „Judentümer“ zu ersetzen: „Die Ersetzung des 
Konzepts ‚Judentum‘ durch das Konzept der ‚Judentümer‘ löst ein Pro-
blem und erzeugt ein anderes, vielleicht noch fundamentaleres – näm-

3

Einführung

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


lich die Frage, was es ist, das irgendein beliebiges „Judentum“ zu einem 
Judentum macht … Der Plural ‚Judentümer‘ erfordert eine Definition 
von „Judentum“ im Singular, um selbst sinnvoll zu sein“ (Davies 1995:147 
und 151, zitiert nach der Übersetzung von Boccaccini 2014:28). Eine mög-
liche – wenn auch nicht ganz befriedigende – Antwort könnte das Ver-
ständnis der Betroffenen sein, sozusagen eine In-Group-Definition: Was 
jüdische Menschen als „jüdisch“ empfinden, könnte eine Art gemeinsa-
mer Nenner dafür bilden, was als jüdisch gelten kann. Es ist ja gerade ein 
Kennzeichen des Judentums, dass es – im Unterschied zum Christentum 
und zum Islam – praktisch nie (mit der einen Ausnahme der Karäer1) 
zu einer organisatorischen Spaltung kam, und dass in der jüdischen Tra-
dition auch äusserst konträre Positionen ihren Platz hatten und haben, 
ohne dass sie ein Schisma verursachten. Gerade diese Tatsache macht 
den grossen Reichtum jüdischen Denkens aus.

In der rabbinischen Literatur wird Gut und Böse thematisiert. Dabei 
sei der Mensch ethisch autonom gegenüber Gott, wobei diese Autonomie 
nach rabbinischer Auffassung gerade nicht zur Loslösung oder Abwen-
dung von Gott führe. Ganz im Gegenteil: „Gott und Mensch bleiben wei-
terhin in ihrer konfliktuösen und deshalb produktiven Beziehung, um 
im Ko-Schöpferbund von unterschiedlichen Polen her die Schöpfung zu 
gestalten. Wendet sich eine der beiden Seiten ab, führt dies in die Katast-
rophe. Die Menschen haben ein Recht darauf, verärgert auf Gott zu sein, 
wenn er sie vergisst, wie auch umgekehrt Gott dieses Recht gegenüber den 
Menschen hat. Gott bleibt in der Beziehung. Gleichwohl bleibt der Preis, 
den die Menschen für ihre ethische Autonomie zahlen der, dass sie bei 
Problemen nicht mehr mit Gott rechnen können, sondern mit ihrer Situ-
ation selbst zurande kommen müssen. Kein Volk musste dies so eindeu-
tig erfahren wie das jüdische Volk“ (Klapheck 2014a:104). In einem ähn-
lichen Sinn meint Crüsemann (2003a:53), dass die Paradiesgeschichte im 
Grunde bedeutet, dass „nicht Gott allein und nicht die Tradition allein 
bestimmen, was gut und böse, schädlich und förderlich ist. Das tut, und 
zwar unausweichlich, der Mensch selbst“. Damit könnte man im Grunde 
die gesamte Hebräische Bibel als Auseinandersetzung mit dem Gegensatz 
von Heteronomie – Gehorsamkeit gegenüber Gott – und Autonomie des 

1	 Die Karäer wurden nach langen Kämpfen aus den jüdischen Gemeinschaften 
ausgeschlossen, weil sie die kanonische Autorität des Talmuds nicht anerkann-
ten (vgl. Drews 2004:130f.).

4

Einführung

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Menschen lesen. Dieser Konflikt setzt sich später in der christlichen Bibel 
und im Koran fort. Dabei sind die Antworten auf diesen Grundkonflikt 
natürlich äusserst unterschiedlich und widersprüchlich – sie schwanken 
zwischen den Extremen der uneingeschränkten Gottesgehorsamkeit und 
der vollständigen Ichbezogenheit des Menschen. 

In diesem Rahmen bewegen sich auch die folgenden Überlegungen.

5

Einführung

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


7

Ausgangspunkt und Fragestellungen

Die Analyse und Diskussion säkularer Politik- und Friedenskonzepte 
(vgl. Jäggi 2018:177) hat ergeben, dass eine politische Ethik vor allem in 
sechs Themenbereichen Antworten entwickeln muss:

1) 	In Bezug auf die Verletzlichkeit von Menschen oder einzelnen Men-
schengruppen;

2)	 hinsichtlich der Anwendung von politisch motivierter oder konno-
tierter Gewalt;

3)	 in Anbetracht der Rolle der Nationalstaaten und der Möglichkeit und 
Notwendigkeit eine politischen Weltordnung oder eines Weltstaates;

4)	hinsichtlich Entwicklung und Durchsetzung der politischen Men-
schenrechte;

5)	 in Bezug auf die allgemeine politische Partizipation und Demokratie; 
sowie

6)	im Zusammenhang mit einer weiterführenden und doch praktikab-
len Friedensvision. 

Obwohl zweifellos wichtig ist für unsere Fragestellung die Zulässigkeit 
von militärischen, friedenserhaltenden Interventionen eher kein Thema. 
Dies, weil auf der einen Seite heute die meisten Länder und Regierun-
gen solche Interventionen unter bestimmten Voraussetzungen befür-
worten, und weil auf der anderen Seite die meisten Religionen ein Recht 
auf (bewaffnete) Selbstverteidigung akzeptieren. Allenfalls eine Frage 
wäre, unter welchen Voraussetzungen und Bedingungen eine militäri-
sche Intervention stattfinden darf. 

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


9

1.	 Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

In der Exegese wird heute meist zwischen narrativer und historisch-kri-
tischer Interpretation unterschieden. Während die erste Annäherung an 
einen Texte „synchron“ erfolgt und den Text in das Zentrum seiner Inter-
pretation stellt, fragte die historisch-kritische oder „diachrone“ Exegese 
zuerst einmal nach dem Entstehungskontext, der Wirkungs- und Folge-
geschichte des Textes. Dabei ist – so Utzschneider und Nitsche 2014:23 – 
gemäss heutigem Verständnis die synchrone Exegese auf der Ebene des 
Textes vor allem am „Zusammenspiel seiner sprachlichen und literari-
schen Elemente interessiert“. Zweifellos unterliegt jeder Text – wie Eco 
(1992:35) sagte – im Rahmen seines Entstehungs- und Rezeptionspro-
zesses einer intentio auctoris (= Absicht des Autors), einer intentio operis 
(= Rolle und Absicht des Werks) und einer intentio lectoris (= Absicht des 
Lesers). Damit ein Text nicht „toter Text“ bleibt, muss also eine Textin-
terpretation zwei Ebenen umfassen: Erstens gilt es, Inhalte, Bedeutungen 
und Aussagen eines Textes auf einer narrativen, also synchronen Ebene 
und ausschliesslich aus dem Text heraus zu erschliessen. Zweitens müs-
sen die gewonnenen Bedeutungen und Inhalte an den sozio-kulturel-
len Kontext der Textentstehung zurückgebunden und schliesslich auch 
in die aktuelle Zeit des Lesers und in sein Lebensumfeld übersetzt wer-
den. Exegese umfasst also streng genommen drei Dimensionen: einmal 
die Bedeutungserschliessung aus dem Text als Ganzes heraus, zweitens 
den Rückbezug der Bedeutung auf die Entstehungszeit und drittens die 
Übersetzung in die Gegenwart. Dabei ist allerdings jeweils zwischen 
der „Erzählzeit“ – also der Zeit des Erzählers oder Schreibers – und der 
„erzählten Zeit“ – also der Zeit der Handlung – zu unterscheiden (vgl. 
Berlejung 2016a:25). Dass viele Texte der Hebräischen Bibel wiederholt 
überarbeitet und neu redigiert wurden, kompliziert die Sache noch zusätz-

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


lich. Es wird damit schwierig, einen Text einer bestimmten Entstehungs-
zeit und damit einem konkreten sozio-kulturellen Kontext zuzuordnen.

Dabei ist im Sinne der aktuellen literaturwissenschaftlichen Diskussion 
davon auszugehen, dass jeder Erzähltext auch ein starkes konstruktives 
Element aufweist, das sich in der erzählerischen Gestaltung eines ganz 
spezifischen „Erzählraums“ zeigt. So meint etwa Leibold (2014:47), dass 
gerade narrative Schlüsseltexte in der Hebräischen Bibel wie die Gene-
siserzählung „ein besonders Potential kulturwissenschaftlicher Überle-
gungen zum ‚spatial turn‘“ aufweisen. Wenn man einmal davon absieht, 
dass ein solches literarisches „Spacing“, also eine erzählerische Schaffung 
von Raum, durchaus auch Identität generieren oder vielleicht genauer: 
„konstruieren“ kann – wie etwa die Aufteilung der Erde in Genesis 10 
unter die drei Söhne Noahs: Sem, Ham und Jafet und deren Nachfolge-
völker –, so kann eine solche räumliche Separierung – oder ihr Gegenteil, 
der Zusammenschluss von Territorien – auch friedensethische Probleme 
schaffen. Etwa wenn der Bezug zu einem bestimmten Raum oder einem 
geografischen Territorium zu neuen Konflikten führt, man denke an all 
die politischen Folgeprobleme der „Landnahme“ durch die alten Hebräer 
in Palästina bis hin zur Siedlerbewegung in der heutigen Zeit. Denn ein 
solches „Spacing“, also die Verbindung von fiktionalen und realen Orts-
vorstellungen, kann leicht dazu führen, bereits an Ort ansässige Bevöl-
kerungsgruppen zu ignorieren, indem die Fiktion eines „leeren Landes“ 
geschaffen wird, wie etwa bei der Besiedlung Nordamerikas durch die 
Europäer oder auch bei der Einwanderung jüdischer Shoa-Flüchtlinge 
in das heutige Israel. Dass dabei oft durch die Verwendung von Eigen-
namen oder Ortsnamen wie Städte- oder Länderbezeichnungen zusätz-
liche identifikatorische Bezugspunkte geschaffen werden, ist nicht sel-
ten politisch gewollt. So nennt etwa Leibold (2014:54) das Beispiel des 
Namens der Stadt Köln, welcher die Stadt als Kolonie des römischen Kai-
sers bezeichnete.

Insbesondere die Prophetentexte beziehen sich oft auf einen konkre-
ten, geografischen Raum – oder einen gedachten kommunitären Raum. 
So wird etwa in Jes 65,16b–66,24 die Schaffung eines neuen Himmels und 
einer neuen Erde vorausgesagt mit der Vision einer Völkerharmonie und 
ewigem Frieden. Dazu schreibt Häusl (2018:23): „Diese Zukunft wird von 
Gott allerdings nicht im ‚utopischen‘ Raum, d. h. nicht ohne Raumbezug 
geschaffen. Zion/Jerusalem spielt vielmehr eine wichtige Rolle. Die Tex-

10

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


te sind nicht auf den Tempel konzentriert, sondern auf die Stadt, die mit 
Blick auf die Völker als Zentrum der Welt und mit Blick auf ihre Bewoh-
ner und auf Gott als Stadtfrau in Beziehung zu ihren Kindern und als 
Mittlerin zur Gottheit beschrieben wird. Die Stadt kommt als Fürspre-
cherin und als Lebensraum, also Ort des guten Lebens für alle und letzt-
lich als Symbol(-figur) für Gerechtigkeit in den Blick“. Städte wie Jerusa-
lem, Landschaften oder bestimmte Orte sind nicht nur Koordinaten auf 
einer Landkarte, sondern – wie Spans (2018:187) meint – „von Menschen 
gestalteter Sozialraum“. So sind etwa in Jes 60,1ff. laut Spans (2018:187) 
„Raum und Raumkonstruktionsprozesse …�Begründungsressourcen 
nachexilischer Identitätssuche“. Dabei können Räume sowohl einen rea-
len Bezugspunkt haben oder nur fiktiv sein – oder gar beides.

Dieses „semantische Spacing“ bleibt bis in die jüngste Zeit aktuell, 
zumindest wenn man Wagner-Tsukamotos (2009:11) These folgt, dass 
die Hebräische Bibel wie wenige andere Texte entscheidende Impulse 
für soziale Probleme und Konfliktlösungen, nation-building und inter-
nationale Beziehungen gegeben hat.

Regine Hunziker-Rodewald (2010:92) hat darauf hingewiesen, dass 
„Geschichtsschreibung als Fiktion nur ‚funktionieren‘ kann, wenn die zum 
Zweck der narrative vermittelten Botschaft gebildete Erzählung als ganze 
plausibel ist. Das heisst, das Mass an Akzeptanz, das der Autor solcher 
Fiktion auf Seiten seiner Zuhörer und Leserinnen erwarten kann, hängt 
davon ab, ob die dargestellten Geschehnisse so tatsächlich auch hätten 
passiert sein können“. Dafür müssten Erzählarrangements und Akteu-
re zumindest mit den historischen Begebenheiten kompatibel sein. Das 
bedeutet, dass nicht die Frage, ob eine erzählte Geschichte so auch tat-
sächlich passiert ist oder nicht, im Zentrum stehen kann, sondern die 
Intention des Textes, also welche „Message“ der Text an die Leserin oder 
an den Leser vermitteln will. Aus diesem Grund können gerade auch bib-
lische Texte sehr wohl ethisch-moralisch gedeutet werden, wobei immer 
eine Mehrfach(be)deutung möglich ist.

Anthony D. Smith (1999:107f. sowie 2004:127ff.) hat am Beispiel Ägyp-
tens und des Alten Israels die Frage nach der Entstehung von nationaler 
Identität diskutiert. Dabei sind für unsere Fragestellung vor allem drei 
Aspekte von Smiths Arbeit relevant: sein ethno-symbolischer Approach 
(vgl. Smith 2009:13), sein Verständnis von ethnischen Mythen und sei-
ne Analyse über die Funktion von Territorialität (vgl. dazu auch Ken-

11

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


nedy 2011:22). Alle drei sind für die Frage des Verständnisses und der 
Übertragbarkeit ethischer Aspekte auf heute wesentlich. Smith (2004:74) 
argumentiert damit, dass die Geschichte – und zwar Siege wie Niederla-
gen – ihre Schatten auf das kollektive historische Gedächtnis wirft und 
auch Grenzen für den Diskurs setzt, wobei er die Kultur als Konstrukt 
menschlicher Vorstellungskraft sieht (vgl. dazu Kennedy 2011:25). Dabei 
sind ethnische Gruppen sowohl dynamisch als auch dauerhaft, wobei 
ihre (imaginierte) Geschichte ihnen Kontinuität gibt. Dies zeigt sich in 
einem „Sinn für Kontinuität“, in „geteilten Erinnerungen“ und im „Glau-
ben an ein gemeinsames Schicksal“ (Kennedy 2011:27). Dabei kristalli-
siert die subjektive Geschichte einer ethnischen Gruppe laut Smith als 
eine Art „symbolischer Matrix“ (Kennedy 2011:28) aus, welche den nar-
rativen Bedeutungs- und Handlungsrahmen darstellt. Sozusagen auf die-
ser symbolischen Matrix beruhen ethnische Mythen, welche laut Smith 
eine Art direktive Funktion („directive capacity“) wahrnehmen, und eine 
„gemeinschaftsschaffende Potenz“ („community-creating potency“) dar-
stellen (Kennedy 2011:30). Dabei verbinden diese ethnische Mythen die 
Gegenwart mit der Vergangenheit und werden gleichzeitig handlungs-
leitend. Ethnische Mythen sind nach Smith (vgl. Kennedy 2011:33) das 
„sine qua non von Ethnizität“. Sie sind Schlüsselkonzepte zur Definition 
von ethnischen Communities. Das dritte Kriterium von Smith, die Ter-
ritorialität zeigt sich in der kommunitären Definition eines „homeland“, 
also etwa so viel wie ein lokal definierter Lebensraum mit einem entspre-
chenden emotionalen Bezug – der etwas altertümliche Begriff „Heimat“ 
drückt das recht gut aus. 

Berlejung (2016b:68) hat darauf hingewiesen, dass in den biblischen 
Texten die Abgrenzung zwischen Geschichte („history“) und Geschich-
ten oder Erzählungen („story“) oft nicht scharf vollzogen wird. Sogar die 
„historischen“ Bücher Samuel bis Könige seien nicht als Annalen kon-
zipiert worden, vielmehr handle es sich dabei „um einen Geschichts-
kommentar im Rahmen eines theologischen Systementwurfs, der sein 
Material gezielt angeordnet und ausgewählt hat, um die Gründe für den 
Untergang der Staaten Israel und Juda anzugeben und die Fundamente 
für den erwarteten/erhofften Neubeginn zu legen“ (Berlejung 2016b:69).

Dafür eignen sich Metaphern ausgezeichnet. Laut Eco (1992:214) machen 
Metaphern den Diskurs mehrdeutig. Sie sind ein Kunstgriff, um die Auf-
merksamkeit des Lesers auf die Polysemie, also auf die Mehrdeutigkeit zu 

12

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


richten. Dabei weist Eco (1992:214) darauf hin, dass Metaphern nicht nur 
ein poetisches oder ästhetisches Phänomen sind, sondern häufig auch im 
wissenschaftlichen Denken und in der Alltagssprache vorzufinden sind. 
Sie bringen im Grunde Bedeutungen und Inhalte zusammen, die eigent-
lich nicht zusammen gehören – und sie ermöglichen dadurch nicht sel-
ten auch neue Erkenntnisse. So gesehen haben Metaphern weniger eine 
substitutive als eine relationale oder „interaktive“ Bedeutung (vgl. Man-
dolfo 2007:24), in dem sie zwei Bedeutungen in Beziehung setzen, die 
im Grunde nichts miteinander zu tun haben. Am weitesten getrieben 
hat die Metaphorisierung wahrscheinlich Hosea, wenn der Herr – sozu-
sagen als dreifache Metapher – auffordert, „Anklage gegen eure Mut-
ter Israel“ zu erheben: „Klagt sie an! Denn sie hat so gehandelt, als wäre 
sie nicht meine Frau und ich nicht ihr Mann. Sie soll aus ihrem Gesicht 
den Schleier und von ihrer Brust die Amulette entfernen, alles was dar-
an erinnert, dass sie mir die Treue gebrochen hat“ (Hosea 2,4)2. Dreifach 
ist die Metapher insofern, als Israel als Ehefrau und Gott als Ehemann, 
Israel als Treuebrecherin und Gott (oder in seinem Namen Hosea) als 
Ankläger gezeichnet werden.

Metaphern funktionieren laut Eco (1992:211) immer nur in bestimm-
ten sozio-kulturellen Kontexten oder intertextuellen Zusammenhängen. 
Dabei lässt eine Metapher „zwei Systeme von Vorstellungen interagie-
ren“ (Eco 1992:212). Sie leben somit davon, dass zwei Symbolsysteme auf 
überraschende Weise einander gegenübergestellt oder miteinander kon-
frontiert werden. Laut Eco (1992:212) stellt eine Metapher einen dichte-
rischen Kunstgriff dar. Eine Metapher muss – wenn sie Erkenntniswert 
hat – laut Eco (1992:212) auch paraphrasierbar sein, also mit einigen Wor-
ten zusammengefasst werden können. Allerdings ist laut Eco (1992:213) 
die Paraphrasierung besonders origineller und kreativer Metaphern oft 
sehr schwierig und kompliziert. 

Laut Eco (1994:55) ist „aus einem bestimmten Blickwinkel … alles mit 
jedem analog, ähnlich oder vergleichbar“. Das bedeutet, dass immer auch 

2	 Zitate aus der Bibel stammen in der Regel aus der Übersetzung der Deutschen 
Bibelgesellschaft Stuttgart: Die Bibel in heutigem Deutsch (1984). Längere Zita-
te aus anderen Bibelübersetzungen – v. a. Einheitsübersetzung und Revidierte 
Lutherübersetzung – werden in der Regel besonders gekennzeichnet. Bibelzita-
te in Zitaten von Drittautoren werden in der Regel aus der von ihnen benutzten 
Übersetzung übernommen.

13

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


der semantische Kontext in Betracht zu ziehen ist, in welchem ein Ver-
gleich angesiedelt ist. Tut man das nicht, dann wird eine Metapher auf-
grund der Polyvalenz, also der Komplexität der Bedeutungen, so unbe-
stimmt, dass jede Bedeutung in sie hineingelegt werden kann und so die 
Deutung im Grunde willkürlich wird.  

Wichtig ist, mit inhaltlich zusammenhängenden Textstellen zu arbei-
ten, deren Abschnittsgrenzen aus dem Text heraus begründet werden 
können – etwa durch einen anderen Vor- und Nachtext (vgl. dazu Lan-
ger 2016:129). 

Probleme 

Wie im Christentum und im Islam stellen die Vielfalt der Texte der jüdi-
schen Tradition und ihr äusserst unterschiedlicher Charakter eine nicht 
zu unterschätzende Schwierigkeit dar.

Weil der Tanach – also die Tora oder die fünf Bücher Mose, Nevi’im – 
die Prophetentexte – und Kevuvim – die so genannten „Schriften“, vgl. 
Zenger 2012d:32 – eine allgemein akzeptierte Ordnungsstruktur der Heb-
räischen Bibel darstellt, folgen auch meine Ausführungen dieser Struktur3 
und nicht der christlichen Unterteilung des Alten Testaments in Penta-
teuch, Bücher der Geschichte, Bücher der Weisheit und Bücher der Pro-
phetie (vgl. Zenger 2012d:32). Die jüdische Reihenfolge der Schriften 
ist auch Ausdruck einer Priorisierung der Tora, die Otto (2009:568) als 
„Schlüssel zum Schriftenverständnis der Hebräischen Bibel“ bezeichnet.

Ernst Ludwig Ehrlich (2009:1) hat darauf hingewiesen, dass es in der 
Zeit zwischen dem ersten und sechsten Jahrhundert unserer Zeitrech-
nung, also der Periode der jüdischen rabbinischen Tradition – also im 
Talmud und in der Mischna – zwei verschiedene Gattungen von Texten 
gibt: Die Halacha, also die Kommentare zu den Gesetzen der Hebräischen 
Bibel, und die Haggada oder Aggada, also das Erzählgut, das die bibli-

3	 Gemäss dem gewählten Vorgehen entlang der erzählhistorisch gewachsenen 
Textstruktur des Tanach, des Talmuds und neuerer Schriften geschieht in dieser 
Arbeit eine Reflexion sozusagen kreisförmig um die zentralen Themen wie Ge-
rechtigkeit, Frieden, Krieg, Gewalt, Unterdrückung, Interkulturalität – immer 
bezogen auf den entsprechenden Texte im jüdischen Kanon, im Talmud und in 
späteren Schriften jüdischer Autorinnen und Autoren.

14

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


schen Geschichten und Erzählungen weiterspinnt und auf unterhaltsa-
me Art Lebensweisheiten und Verhaltensregeln weitergibt (vgl. Langer 
2016:213). Die Haggada stellt – so Ben-Chorin 1988a:10 – so etwas wie 
eine „Theologie des Judentums“ dar. Newman (2005:141) hat die Meinung 
vertreten, dass die Juden durch die biblischen Erzählungen die Welt auf 
besondere Art zu sehen lernen, und zwar nicht nur inhaltlich, sondern 
auch aufgrund der narrativen Form. Indem sie die Geschichten immer 
wieder hören, internalisieren sie gleichsam deren Struktur und erleben 
sich und die Welt sozusagen als Fortsetzung der Geschichte (vgl. New-
man 2005:141). Entsprechend erscheint die jüdische Geschichte sozusa-
gen als Fortsetzung der Befreiung aus der ägyptischen Sklaverei und als 
Bewegung hin zum gelobten Land, wobei diese Dynamik noch längst 
nicht an ihr Ende gelangt ist.

Dabei bemühten sich die Rabbinen gerade auch in der Haggada, exe-
getische Betrachtungen niederzulegen, um insbesondere auch die Ein-
heit der biblischen Offenbarung darzustellen. 

Laut der jüdischen Tradition soll Mose auf dem Berg Sinai nicht nur 
die schriftliche Lehre von Gott erhalten haben, sondern auch die mündli-
che Lehre (vgl. Zinvirt 2009:22). Einen Teil der mündlichen Tora stellt die 
Mischna dar, welche die drei Bereiche der mündlichen Lehre des Judentums 
umfasst, nämlich der Midrasch – die Auslegung der Bibel –, die Halacha, 
das Religionsgesetz und die Haggada – also das ganze übrige Material, das 
nicht der Halacha zugerechnet wird (vgl. Zinvirt 2009:17). Tilly (2015:114) 
hat darauf hingewiesen, dass die Mischna – von mischnajot, deutsch: Lehr-
sätze – ein „Produkt des antiken rabbinischen Schulbetriebs“ ist.

Die Tosefta, die laut Tradition von einigen Schülern von Rabbi Jehuda 
ha-Nassi angefertigt wurde, stellt laut Zinvirt (2009:23) eine Ergänzung 
zur Mischna dar. Sie enthält thematische Inhalte, die teils völlig unab-
hängig von der Mischna sind, die teils aber auch auf sie Bezug nehmen. 
Dabei wird in der Tosefta auf der einen Seite die Mischna zitiert, wäh-
rend auf der anderen Seite ebenfalls in den beiden Talmuden Bezug auf 
die Tosefta genommen wird (vgl. Tilly 2015:116).

Nach Petuchowski 2008:11 ist der Talmud kein systematisches Gesetz-
buch, sondern „ein Speicher voll mit Meinungen aus den Lehrhäusern von 
Babylonien und Palästina“. Der Talmud besteht aus dem babylonischen 
Talmud, der gegen 500 n. Chr. abgeschlossen wurde, und aus dem paläs-
tinensischen Talmud, der ungefähr um 350 n. Chr. beendet war. Ande-

15

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


re Autoren – so Günter Stemberger (2008:9) – datieren die Entstehung 
des Talmud auf die ersten sieben Jahrhunderte unserer Zeitrechnung.

Der Talmud ist – als „geistiges Werk der Rabbinen“ (Stemberger 
2008:171) – für unsere Fragestellungen deshalb von Bedeutung, weil er 
zu einer Vielzahl menschlicher Lebensbereiche Stellung bezieht, so zu 
zwischenmenschlichen Regelungen, Nachbarschaftsbeziehungen, Fra-
gen des gesellschaftlichen Lebens und der Ethik (vgl. Zinvirt 2009:43).

Stemberger (2017:44) hat die Meinung vertreten, dass die Endredaktion 
der fünf Bücher Mose und der Prophetenschriften (Nevi’im) zum gröss-
ten Teil bis ungefähr 400 v. Chr. stattfand, während die Entwicklung der 
Ketuvimtexte noch nicht abgeschlossen war (Stemberger 2017:44). Laut 
Klapheck (2018:81) erfolgte die endgültige Strukturierung der mündli-
chen Tora erst im 2. Jahrhundert unserer Zeitrechnung durch Rabbi Jehu-
da ha-Nassi, der ungefähr von 165–217 lebte.

Nach Meinung von Klapheck (2018:86f.) änderte sich die Rezeption 
der biblischen Texte in der Zeit von Esra und Nehemia, also im 5. Jahr-
hundert vor unserer Zeitrechnung, entscheidend: Statt als Priester ver-
standen sich die jüdischen Schriftkundigen nun als „Schriftgelehrte“ 
oder „Schreiber“, womit fortan die beiden Ebenen von „Text“ und „Aus-
legung“ bestanden.

Schreiner (2018:164ff.) hat darauf hingewiesen, dass sich in der pha-
risäisch-rabbinischen Tradition das Verständnis einer „doppelten Tora“ 
entwickelt hat, wobei die mündliche Tora auch als Teil der „Tora vom 
Sinai“ verstanden wird.

Mit anderen Worten: Die Texte des Tanach und der mündlichen Tora 
sind auf der einen Seite in einer Zusammenschau zu sehen, und auf der 
anderen Seite nach Entstehungszeit und Wirkungsgeschichte – zu der 
auch die rabbinische Auslegung zählt – zu gewichten.

Ein besonderes Problem stellt sich im Zusammenhang mit der histori-
schen Verortung der einzelnen Texte der Tora. Dies darum, weil zwischen 
der Erst- und der Endredaktion der einzelnen Texte teilweise mehrere 
Jahrzehnte oder gar Jahrhunderte liegen. Zenger und Frevel (2012a:144) 
unterscheiden zwischen zwei übergreifenden Erzählkränzen, nämlich der 
Ur- und Vätergeschichte in Genesis 2–35 und die Exoduserzählung von 
Exodus 2 bis Jos 12. Zenger und Frevel (2012a:140) vertraten die Ansicht, 

16

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


dass die Priesterschrift4 und das deuteronomistische Schriftgut ungefähr 
zur gleichen Zeit entstanden, nämlich in der spätexilischen bzw. früh-
nachexilischen Zeit. Wenn es stimmt, dass die Endredaktion ungefähr 
bis um 400 v. Chr. erfolgte (Stemberger 2017:44 sowie Zenger und Frevel 
2012a:141), dann wird die sozio-kulturelle sowie historische Zuordnung 
der einzelnen Texte äusserst schwierig, wenn nicht unmöglich.

Heiligenthal (2004:41f) hat folgende Epochen in der Geschichte Isra-
els unterschieden:

4	 Also der Erzählstrang beginnend bei Gen 1,1, dann wieder ab Ex 6 bis zu Dtn 34,7, 
der ursprünglich „Grundschrift“ und später „Priesterschrift“ genannt wurde (vgl. 
Achenbach 2017:115).

17

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Epochen Ereignisse Stoffe im Tanach

1200–1000 v. u. Z.:

Israel als Stammesverband 
(vorstaatliche Zeit, vgl. Doh-
men 2003:17)

Rückgang der kanaanäischen 
Stadtkultur, Ende der ägypt. 
Herrschaft5, Entstehung des 
altisraelitischen Stammesver-
bandes

1000–586 v. u. Z.:

Eigenstaatliche Epoche

1000–931: Königtum Sauls, 
Davids und Salomos

931–722: Nordreich Israel

931–586: Südreich Juda

Saul-David-Salomo

931: Reichsteilung

850–800: Druck des Aramäer-
reichs auf Israel

Ab 750 Expansion des assyri-
schen Weltreichs

722: Eroberung Samarias + Ein-
gliederung des Nordreichs in 
das assyrische Reich

733–622: Juda als assyrischer 
Vasallenstaat

622: Joschijanische Reform

605–586: Erste und zweite 
Eroberung Jerusalems

Erzählkränze über Ursprün-
ge Israels

Privilegienrecht Ex 34 und Bun-
desbuch Ex 20–23 (um 900)

Amos und Hosea (Mitte 8. Jh.6)

Jesaja und Micha (Ende 8. Jh.)

Jehovist. Geschichtsbuch (um 
700)

Deuteronomium (622)

Zephania, Nahum u. Habakuk 
(Ende 7. Jh.)

Ezechiel u. Jeremia (Anfang 
6. Jh.)

5	 Demgegenüber datiert Frevel (2012:761) die ägyptische Dominanz in Palästina 
auf das 10. und 9. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung.

6	 Demgegenüber hält Bos (2013:164) die Datierung des Hoseabuchs auf das ach-
te Jahrhundert v. u. Z. als sehr problematisch. Er meint, dass es später – so Ende 
des 6. oder Anfang des 5. Jahrhunderts v. u. Z. entstanden sein müsse.

18

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


586 v. u. Z–324 n. u. Z.:

Unter fremder Herrschaft

586–538 v. u. Z.: Babylonische 
Herrschaft

538–332: Persische Herrschaft7

332–201: Griech. Herrschaft
301–198: Ptolemäische Herr-
schaft

198–129: Seleukid. Herrschaft

129–63 v. u. Z.: Königtum 
der Hasmonäer

63 v. u. Z.–324 n. u. Z: Römi-
sche Herrschaft

586–538: Juda babylonische 
Provinz

538: Eroberung Babylons durch 
Kyros von Persien

520–515: Wiederaufbau des 
Jerusalemer Tempels

445: Nehemia (Wiederaufbau 
der Mauern Jerusalems)

398: Esra (Promulgation der 
Tora in Jerusalem)

332: Alexander d. Grosse in  
Israel und Ägypten

167–164: Befreiungskampf der 
Makkabäaer (Hasmonäer)

164: Wiedereinweihung des 
Tempels

7/6 v. u. Z.: Geburt Jesu

66–70 n. u. Z.: Jüdischer Krieg 
gegen die Römer

70 n. u. Z.: Zerstörung Jeru-
salems

132–135 n. u. Z.: Aufstand 
gegen die Römer unter Bar 
Kochba

Deuteronom. Geschichtswerk 
(Mitte 6. Jh.)

Deutero-Jesaja (Mitte 6. Jh.)

Priesterschrift, Haggai u.  
Sacharia (520–518)

Rut (5. Jh.)

Abschluss der Tora (um 400)
Hiob (4. Jh.)

Chronik, Esra, Nehemia, Tobit, 
Esther, Sprüche, Kohelet8, 
Hohelied (3./2. Jh.)

Zwölfprophetenbuch (um 240)

Psalter (um 200)

Jesus Sirach (um 175)

Daniel (um 150), Judith (150–
100 v. u. Z.)

1.2. Makkabäer (um 100),  
Weisheit Salomos (um 30)

Schliessung des jüd. Kanons9 
(um 100 n. u. Z.)

Quelle: Heiligenthal 2004:41f., redigiert durch CJ.

7	 Dohmen (2003:17) nennt die Zeit nach 539 v. u. Z. „Zeit der Substaatlichkeit“.
8	 Auch Schwienhorst-Schönberger (2012a:471) datiert die Entstehung von Kohe-

let auf die Zeit von 250–190 vor unserer Zeitrechnung.
9	 Texte, die nicht in den jüdischen Kanon aufgenommen wurden – wie etwa die 

Bücher der Makkabäer (vgl. Engel 2012:388) oder das Judith-Buch (vgl. Craw-
ford 2003:70) – werden im Rahmen dieser Arbeit nicht berücksichtigt.

19

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Dabei spielten auch historisch-politische Gegebenheiten eine wichti-
ge Rolle. Das gilt besonders für die Zeit des babylonischen Exils, aber 
auch für das 3. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung, als es zu fünf syri-
schen Kriegen kam, in denen die Ptolemäer ihren Herrschaftsanspruch 
noch verteidigen konnten (vgl. Berlejung 2016b:181). In den letzten Jahr-
zehnten der Ptolemäerherrschaft scheint in Jerusalem Onias II. Hohe-
priester gewesen zu sein, der faktisch über die höchste politische Auto-
rität verfügte und der offenbar die Wirren des 4. Syrischen Kriegs und 
den Herrschaftswechsel 221 v. Chr. von Ptolemäus III. Euergetes zu Pto-
lemäus IV. Philopator nutzte, um die Steuerzahlungen für die Alexand-
riner einzustellen. Damit hatte er eine anti-ptolemäische und pro-seleu-
kidische Politik betrieben, was in Jerusalem zu politischen Wirren führte 
und zur Absetzung von Onias II. zugunsten seines Neffen Josef führte, 
der einen pro-ptolomäischen Kurs fuhr. Mit der Schlacht bei Paneas zwi-
schen Antiochus III. Megas und Ptolemäus V. Epiphanes im Jahr 200 oder 
198 v. Chr. wechselte Juda vom ptolomäischen in den seleukidischen Herr-
schaftsbereich, was zu einer verstärkten Hellenisierung und zu verstärk-
ten Konflikten in Jerusalem und Judäa führte. Wenn sich auch später die 
pro-seleukidische Politik des Onias II. unter Simon II. auszuzahlen schien 
– die Zerstrittenheit der Jerusalemer Oberschicht zwischen Pro-Seleuki-
den und Pro-Ptolemäern blieb bestehen (vgl. Berlejung 2016b:183). Die-
se und spätere Konflikte in Jerusalem (vgl. 2 Makk 4,8ff. sowie 1 Makk 
1,14f.) zeigen, dass friedensethische und auch politikethische Aussagen 
ohne ihre Rückbindung an den historischen Entstehungskontext nicht 
nur schwer verständlich, sondern auch wenig aussagekräftig sind.

Und hier erweist sich eine besondere Problematik zwischen literari-
schen Aussagen und der historischen Faktizität. Jan Assmann (2000:138, 
vgl. auch Neis 2011:20f.) hat in seiner These über den Zusammenhang 
von Monotheismus und Gewalt die Frage zur Diskussion gestellt, ob 
monotheistische Religionen eher zu Gewalt tendieren als polytheisti-
sche oder andere Religionen. Obwohl längst empirisch widerlegt ist – vgl. 
dazu Jäggi 1991b:75ff. –, dass nur oder vor allem monotheistische Reli-
gionen zu Gewalt tendieren, und auch trotz der Tatsache, dass religiö-
se Gewalt oft nicht von politischer Gewalt zu trennen ist (vgl. Janowski 
2013:114 sowie Lohfink 2005:151ff.), hält sich die monotheistische Gewalt-
these hartnäckig. Befürworter verweisen dabei oft auf die vielen Gewalt-
geschichten im Tanach und die „[Durchsetzung] des Monotheismus in 

20

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Form von Massakern“ (Assmann 2000:138, vgl. auch Neis 2011:21). Geg-
ner dieser These weisen darauf hin, dass nicht der Monotheismus für die 
Gewalt verantwortlich zu machen sei, vielmehr handle es sich um eine 
sprachlich-dramaturgische Inszenierung (vgl. Neis 2011:21). Dem halten 
die Befürworter der monotheistischen Gewaltthese entgegen, dass der 
Kampf gegen andere Götter im Namen des einen Gottes zu einer „Theo-
logie der Gewalt und Unterdrückung“ (Assmann 2000:138) geführt habe, 
insbesondere im Christentum und Islam, lediglich dem Judentum sei es 
gelungen, die entsprechenden Texte „in der Auslegungsgeschichte so zu 
humanisieren, dass sie keinen Schaden anrichteten“ (Assmann 2000:138). 
Dagegen hätten sich christliche und islamische Theologen eine „politi-
sche Theologie der Gewalt zur Unterdrückung der Heiden ringsum auf 
ihre Fahnen geschrieben. Die Gewalt ihres Gottes gegen die anderen 
Götter … [gab] ihnen das Recht, Gewalt gegen Menschen zu üben, die 
in ihren Augen anderen Göttern anhängen“ (Assmann 2000:138). Aller-
dings muss man dieser Sicht entgegenhalten, dass auch in der christlichen 
Theologie in den letzten 55 Jahren in Bezug auf das Missionsverständ-
nis ein enormer Lernprozess stattgefunden hat, und auch in der islami-
schen theologischen Diskussion sind diesbezüglich grosse Fortschritte 
gemacht worden – auch wenn die aktuelle Weltsituation dies oft verges-
sen lässt. Dabei sind zwei Dinge zu bedenken. Erstens gibt es – wie ich 
andernorts gezeigt habe (vgl. dazu Jäggi 1991a:43ff.) – einen Religionisie-
rungseffekt, der nicht vernachlässigt werden sollte: Viele politische, öko-
nomische oder soziale Konflikte sind erst nachträglich „religionisiert“, 
also zu religiösen Konflikten umgedeutet worden – unter anderem, um 
sie „irrational“ zu machen und so eine rationale oder verhandlungsbe-
zogene Lösung oder zumindest ein vernünftiges Konfliktmanagement zu 
verhindern. Wenn Gott den Krieg gegen die – wie auch immer definier-
ten – Gottlosen oder Ungläubigen selbst befohlen hat, wird jeder Ver-
such eines Friedensschluss zum gottlosen oder gar blasphemischen Akt 
und damit zum Vorneherein nichtig. Zweitens ist die Frage, ob Gewalt 
angewendet wird, wenn überhaupt, nur sekundär eine Frage der religi-
ösen Inhalte. Vielmehr entscheiden die politische Ordnung, die gelten-
den demokratischen Spielregeln und nicht zuletzt die Menschenrechts-
situation darüber, ob es zur Erreichung weltanschaulicher und damit in 
der Regel politischer Ziele zu Gewaltanwendung kommt oder nicht: So 
gibt es christliche Abtreibungsgegner, die mit friedlichen Mitteln gegen 

21

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


das Recht auf Abtreibung kämpfen, während in den USA gewalttätige 
Abtreibungsgegner Abtreibungskliniken mit Bomben hochgejagt haben. 
Ebenso treten viele Muslime mit friedlichen Mitteln für ihren Glauben 
ein, während andere zur Erreichung religiöser oder politischer Ziele Ter-
rorattentate verüben. 

Es ist heute zu einer Art Meta-Topos geworden, die langjährige Sicht 
christlicher Exegeten zu kritisieren, dass der Gott des Alten Testaments 
ein Gott der Gewalt sei, während der Gott des Neuen Testaments ein Gott 
der Liebe und des Friedens sei. So schreibt etwa Kumpmann (2016:17): 
„Dass das Alte Testament voll von Gewalt sei, dagegen im Neuen Tes-
tament nicht nur die Nächsten-, sondern sogar die Feindesliebe gepre-
digt werde, ist ein (Vor-)Urteil von überraschender Verbreitung, Dauer 
und Hartnäckigkeit. Der gleiche Eindruck besteht auch für das Gottes-
bild: ‚Der Gott des Alten Testaments‘ gilt als strafend, richtend, schla-
gend, Krieg treibend, rächend, ‚der Gott des Neuen Testaments‘ … dage-
gen als liebend, vergebend, barmherzig usw.“. Zenger (2004:48) spricht 
in diesem Zusammenhang sogar von einem „‚ewigen‘ Klischee“. So rich-
tig es ist, diese einseitige Sicht zu differenzieren – denn die Hebräische 
Bibel beschreibt auch einen gütigen, barmherzigen Gott, genauso wie es 
im Neuen Testament nicht nur einen „milden Opa-Gott“ (Kumpmann 
2016:16) gibt – es bleibt ein Faktum und auch ein friedensethisches Ärger-
nis, dass die Hebräische Bibel sehr viel Gewalt kennt, die oftmals direkt 
auf das Wirken und den Willen Gottes zurückgeführt wird – egal ob zu 
Recht oder zu Unrecht.

Doch reicht es, die Frage nach religiöser Gewalt mit dem Hinweis dar-
auf zu beantworten, dass Gewalt eine Frage des menschlichen Verhaltens 
und weniger der jeweiligen Religion sei, wie René Girard (2010:5) das tut: 
„Fragen wir: ‚Ist diese oder jene Religion gewalttätig oder friedvoll?‘, dann 
weichen wir der Tatsache aus, dass Gewalt von uns Menschen ausgeübt 
wird. … Die Frage der religiösen Gewalt ist deshalb zuallererst eine Fra-
ge des Menschen, eine gesellschaftliche und anthropologische Frage und 
nicht unmittelbar eine religiöse“. Aber immerhin gibt es eine Reihe von 
Stellen in den Schriften, wo Gott direkt und unmittelbar zu Gewalt auf-
ruft, Gewaltausübung befiehlt oder gar die Nicht-Ausübung von Gewalt 
bestraft (z. B. Dtn 13,10; Ex 21,12; Ri 3,8; Jes 34,2 oder 1 Sam 15,3).

Zuweilen wird argumentiert – so von Neis 2011:21 –, dass die literari-
sche Gewalt in der realen Geschichte Israels höchst selten zu wirklicher 

22

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Gewaltausübung geführt habe, wenn man einmal von den Makkabäer-
Kriegen absehe. Wenn das auch historisch zutreffen mag ist eine solche 
Argumentation äusserst problematisch: Relevant ist nicht, ob literarisch 
dargestellte Gewalt politisch oder historisch umgesetzt wird, vielmehr ist 
entscheidend, ob semantische Figuren wie die gewaltsame Durchsetzung 
von politischen Zielen, Weltanschauungen oder Vorherrschaft, die physi-
sche Vernichtung von Gegnern oder die Todesstrafe für bestimmte Ver-
brechen im literarischen Kontext als legitim bzw. gerechtfertigt erschei-
nen und dargestellt werden, und wenn ja, unter welchen Bedingungen. 
Natürlich können Texte heiliger Schriften immer politisch instrumen-
talisiert werden – und sie wurden es auch bis in die heutige Zeit –, aber 
hier interessiert die Frage, welche friedensethischen Folgerungen sich 
aus diesen Gewaltschilderungen ziehen lassen. Vielleicht hat Assmann 
(2000:139) recht, wenn er schreibt: „Wenn man die monotheistische Idee 
retten will, muss man sie ihrer inhärenten Gewalttätigkeit entkleiden“. Nur: 
Das gilt auch für monolatrische oder polytheistische Gottesverständnis-
se, wie die Geschichte zeigt, ja für jedes Gottesverständnis. Das Problem 
in Bezug auf die Gewaltfrage ist weniger, ob es einen Gott oder mehrere 
Götter gibt, sondern ob Gott oder die Götter liebevoll, friedensfördernd 
und gewaltlos gesehen und gedacht werden oder nicht.

23

Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


25

2.	 Vorstellungen einer gerechten 			 
	 Gesellschaftsordnung im Judentum

In seiner Einführung zum Thema Gerechtigkeit hat Markus Witte (2012a:2) 
auf eine dreifache „Brechung als Suche nach der eigenen menschlichen 
Gerechtigkeit, nach der Gerechtigkeit der Gemeinschaft und nach der 
Gerechtigkeit Gottes oder der Götter“ hingewiesen: „Zwischen den Polen 
‚Alles ist gut‘, was sich in der Fluchtlinie des biblisch-hebräischen Wor-
tes für ‚gut‘ (ṭôb, vgl. Gen 1,31) auch als ‚Alles hat seinen Sinn‘ verstehen 
liesse, und ‚Nichts ist gut‘ respektive ‚Nichts hat Sinn‘ verläuft die Suche 
nach persönlicher, sozialer und religiöser Gerechtigkeit“. Dabei ist laut 
Witte (2012a:12) „die Frage nach der Gerechtigkeit in allen ihren Bezügen 
die Frage nach Gott und dem Menschen“. Entsprechend ist die Gerechtig-
keitsfrage sowohl eine theologische als auch anthropologische Thematik.

Diese beiden Ebenen der Gerechtigkeit zeigen sich exemplarisch in 
folgenden drei Tora-Stellen:

„4 Er [= Gott, Anm. CJ] heißt: Der Fels. Vollkommen ist, was er tut; denn 
alle seine Wege sind recht. Er ist ein unbeirrbar treuer Gott, er ist gerecht 
und gerade“ (Dtn 32,4; Einheitsübersetzung).

„8 Nur an Noach hatte der Herr Freude. 9 Noach war ein rechtschaffe-
ner Mann und lebte in enger Verbindung mit Gott. Unter seinen Zeitge-
nossen fiel er durch seine vorbildliche Lebensführung auf “ (Gen 6,9f.).

„20 Für euch aber, die ihr meinen [d. h. Gottes; Anm. CJ] Namen fürch-
tet, wird die Sonne der Gerechtigkeit aufgehen, und ihre Flügel bringen 
Heilung. Ihr werdet hinausgehen und Freudensprünge machen, wie Käl-
ber, die aus dem Stall kommen“ (Maleachi 3,20; Einheitsübersetzung).

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Witte hat den Zusammenhang von Gerechtigkeit und (konkretem) Recht 
auf der Begriffsebene wie folgt umschrieben: „Grundlegend für das Ver-
ständnis von Gerechtigkeit im Alten Testament ist, dass die hebräischen 
Begriffe für Gerechtigkeit (ṣaedaeq und ṣedāqāh, am Rande auch mîšôr) 
und für Recht (mišpāṭ) wie in Mesopotamien das akkadische Wortpaar 
kittum und mīšarum und in Ägypten das Wort ma’at Relationsbegriffe 
sind … Die hebräischen Begriffe lassen sich weitgehend so differenzie-
ren, dass ṣaedaeq im Sinne eines collectivum ‚Gerechtigkeit‘ bezeichnet, 
während ṣedāqāh als nomen unitatis bzw. nomen actionis für den einzelnen 
Gerechtigkeitserweis steht und dementsprechend im Plural die Bedeu-
tung von ‚Heilstaten‘, sei es von Gott (vgl. Ps 103,6; Dan 9,16), sei es von 
Menschen (vgl. Ps 11,7; Dan 9,18) annehmen kann … Der Begriff mišpāṭ, 
abgeleitet von dem Verb šāpaṭ (‚richten/herrschen‘, vgl. šopeṭ ‚Herrscher/
Richter‘), bezeichnet ursprünglich den Schiedsspruch, der auf einen heil-
vollen Zustand (šālôm/‚Frieden‘) zwischen zwei Parteien zielt, dann den 
Rechtsentscheid, die Rechtssache und das Recht bzw. das Anrecht oder 
den Anspruch auf etwas sowie in einem umfassenden Sinn das Gericht“ 
(Witte 2012b:38f.).

Wenn man Klaus Koch (1991b:92 und 69) glauben kann, herrscht in 
der Hebräischen Bibel ein grundlegender und durchgehender Zusam-
menhang zwischen dem Tun-Ergehen-Konzept der Menschen und dem 
Handeln Gottes vor. Dabei – so Freuling 2004:12 – erschöpft sich Kochs 
Sicht nicht in einem „Widerspruch gegen die Ansicht, das Alte Testa-
ment sei durch ein Vergeltungsdenken geprägt“, sondern versuche dar-
zulegen, „dass das hebräische Denken die Relation von Tun und Erge-
hen in einer ihm eigentümlichen Weise“ verstehe: „Besteht zwischen 
Tun und Ergehen ein notwendiger Zusammenhang, ist das Ergehen des 
Menschen durch sein Tun begründet und bekommt entsprechend seiner 
Taten unweigerlich über ihn, so bringt Koch diesen Aspekt durch den 
Begriff ‚Schicksal‘ zum Ausdruck“ (Freuling 2004:12). Dagegen subsum-
miert Koch unter dem Begriff „Sphäre“ die Tat als „machthaltiges Ding“ 
(Koch 1991b:80) in einem breiteren Sinn, die er als Israel eigentümliche 
Sicht des „Guttat-Heil-Zusammenhang“ (Koch 1991b:92f., vgl. auch Freu-
ling 2004:13) bezeichnet und die stark auf den Zusammenhang Gemein-
schaft-Gott ausgerichtet ist. 

Laut Pava (1998:603) beruht die jüdische Ethik auf drei Axiomen: Ers-
tens stellt sie den Willen Gottes ins Zentrum und sieht Gott als oberste 

26

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Quelle ethischer Normen, zweitens versteht sie die individuellen Men-
schen als Bestandteile der Gemeinschaft und drittens verspricht sie eine 
Transformationsmöglichkeit der Menschen, welche in der Gemeinschaft 
leben. Allerdings hat Pava (1998:604ff.) zu Recht darauf hingewiesen, dass 
die ersten beiden Prinzipien auch in Konflikt geraten können. Pava dis-
kutiert das am Beispiel des von Abraham verlangten Opfers seines Soh-
nes Isaaks (Genesis 22,1f.). Dabei geht der Wille Gottes allem anderen 
vor. Während etwa Kant die Meinung vertrat, dass Gott keine Handlung 
befehlen kann, welche dem menschlichen Verständnis von Moral wider-
spreche, und John Stuart Mill die Opferung des eigenen Sohnes dem 
Nützlichkeitstest unterzogen hätte und Gottes Gebot nicht befolgt hätte 
(vgl. Pava 1998:604), stellte die verlangte Opferung des eigenen Sohnes 
für Abraham im jüdischen Denken den ultimativen Test für die Liebe 
Gottes und die damit verbundene Moral dar. Pava (1998:605) argumen-
tiert dabei wie folgt: Weil Gott die einzige Quelle für ethisches richtiges 
Verhalten darstellt, hatte Abraham keine andere Wahl, als zu gehorchen. 
Wie radikal auch das verlangte Opfer war, Abraham musste Gott gehor-
chen. Hätte er das nicht getan, wäre das der Zuwendung zu einer ande-
ren, Gott gleichen oder übergeordneten Instanz – etwa der menschlichen 
Vernunft – gleichgekommen, was im Grunde bedeutet hätte, sich von Gott 
ab- und einem anderen Götzen zuzuwenden. Allerdings wäre hier ein-
zuwenden, dass die in der Schrift unhinterfragte Willensäusserung Got-
tes nach der Opferung des Sohnes zumindest hätte in Frage gestellt wer-
den müssen: War das Gott, der dieses Opfer verlangte – und wie war es 
möglich, dass er dies tat? Dabei ist die Frage immer – wie auch in diesem 
Fall: Was erwartet Gott von uns zu sein und zu tun (vgl. Pava 1998:613)? 

Lange Zeit hat in der christlichen Exegese die Sicht vorgeherrscht, 
dass der Dekalog, also die zehn Gebote, als ethischer Grundkatalog zu 
lesen sei, der im Gegensatz zu den 613 Mizwot, also den vielen gesetzli-
chen Regelungen in der Hebräischen Bibel und im Talmud, zu sehen sei. 

Dazu passt die Bemerkung des evangelisch-reformierten Schweizer 
Theologen Emil Brunner (1943:140), wonach im Judentum „grade das 
[vorzufinden ist], was wir im Neuen Testament so schmerzlich vermis-
sen: eine ins einzelne gehende vom Gebot Gottes beherrschte Sozial-
ethik, eine mehr oder weniger vollständige Ethik der Ordnungen und 
der Gerechtigkeit“. Demgegenüber hat Kessler (2017b:194) die Meinung 
vertreten, dass der Dekalog „offensichtlich kein Wertekatalog“ sei. Viel-

27

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


mehr markierten die acht Verbote und zwei Gebote „Grenzen, die nicht 
überschritten werden dürfen“. Doch wenn dem so ist, stellen die Ge- und 
Verbote des Dekalogs einen verbindlichen Rechtskorpus dar und weni-
ger eine ethische Grundausrichtung, wie ihn die christliche Rezeption 
lange verstanden hat, in Abhebung zu den Normen, Geboten und Ver-
boten der Tora. Kessler (2017b:196) meint dazu: „Dass man den Deka-
log in seiner christlichen Rezeptionsgeschichte zu wertethischen Begrün-
dungen herangezogen hat, hängt stark damit zusammen, dass man ihn 
von der übrigen Toragesetzgebung getrennt und isoliert als Ausdruck 
des göttlichen Willens gesehen hat“. Dabei wäre es viel korrekter, den 
Dekalog nicht als Gegensatz, sondern als Kondensat zu den 613 Mizwot, 
also den 365 Ver- und 248 Geboten der Hebräischen Bibel zu lesen (vgl. 
dazu Kaplan 2018:241ff.).   

Eine ganz andere Sicht auf den Dekalog hat Martin Buber vertreten: 
„Die zehn Gebote stehen nicht in dem personenfreien Kodex eines Men-
schenverbandes, sondern werden von einem Ich zu einem Du gespro-
chen – mit dem Ich beginnen sie, und das Du wird in jedem persönlich 
angeredet: ein Ich also ‚gebietet‘, und einem Du, nämlich jedem, der 
dieses ‚Du‘ hört, ‚wird geboten‘“ (Buber 1964b:897). Der Angesproche-
ne konnte darauf hören – oder eben nicht. So gesehen ist der Dekalog 
Wort, Sprache oder Kommunikation Gottes zu seinem Du, dem Men-
schen, das auf das göttliche Ich hindeutet und zu ihm hinführt. Buber 
betont, dass die „Gebote“ kein Gehör erzwingen – vielmehr würden sie 
erst durch das Interesse der Gesellschaft aus dem Bereich der Religion in 
die Moral überführt, „das heisst aus der Sprache der persönlichen Impe-
rativ-Rede in die der unpersönlichen Soll-Satzung“ (Buber 1964b:898) 
übertragen. Und um die Einhaltung besser kontrollieren zu können, sei-
en die Gebote dann in die Sphäre des Rechts überführt worden, wo zu 
ihrer Kontrolle Vollzugsorgane eingesetzt werden könnten, etwa Gerich-
te und Polizei, und „Kerkerwärter und Henker“ (Buber 1964b:898). Sinn 
und Aufgabe der Gebote sei es jedoch, auf die „Gesprochenheit des Wor-
tes“ hinzuführen (Buber 1964b:899).

James Barr hat auf die Unterschiede des hellenistischen und des jüdi-
schen Denkens hingewiesen: So sei das griechische Denken „letztlich 
an Kontemplation, die Hebräer an Aktion interessiert gewesen. Bewe-
gung konnte für die Griechen nicht letzte Wirklichkeit sein, da ‚Sein‘ für 
sie vom ‚Werden‘ zu unterscheiden und der Seinsgrund unveränderlich 

28

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


war. Für die Israeliten sei das wahre Sein Aktion und Bewegung gewe-
sen, während dem Nichtaktiven und Bewegungslosen überhaupt kei-
ne Wirklichkeit zugekommen sei“ (Barr 1965:17). Ausserdem – so Barr 
(1965:19) – standen im griechischen Denken Abstrakta im Vordergrund, 
während hebräisches Denken keine Abstraktionen benutze, also viel kon-
kreter sei. Schliesslich erscheine der Mensch im griechischen – und ins-
besondere im pythagoreisch-platonischen – Denken als Doppelwesen 
einer unsterblichen Seele, die im sterblichen Leib gefangen sei. Dage-
gen sei im hebräischen Denken die Seele „die lebendige Person in ihrer 
Leiblichkeit. Seele und Leib sind unzertrennlich; das eine ist die äusse-
re, sichtbare Darstellung des anderen“ (Barr 1965:19). 

Norbert Lohfink (1978a:17) schrieb zur Frage eines übergreifenden Ethos 
der Hebräischen Bibel: Es sei klar, „wohin das Ethos des Alten Testaments 
zielen muss: nämlich auf die Verwirklichung der Herrschaft Gottes in der 
gesellschaftlichen, in jeder Hinsicht welthaften und diesseitigen Realität 
dieses bestimmten, auserwählten Volkes“. Doch wird man damit der Viel-
schichtigkeit und der faszinierende Vielfalt, aber auch Widersprüchlich-
keit der Texte in der Hebräischen Bibel tatsächlich gerecht? Und inwie-
fern lässt sich daraus eine übergreifende Ethik ableiten?

Kessler (2017b:103) wies mit Blick auf den Sabbat auch auf die „Span-
nung zwischen partikularem, auf Israel fokussiertem Anspruch und uni-
versaler Perspektive, die für jede ‚Ethik des Alten Testaments‘ konstitu-
tiv ist“, hin. Zweifellos geht man kaum falsch, wenn man diese Spannung 
zwischen Partikularismus und Universalismus als Spezifikum der jüdi-
schen Religion sieht, das so in anderen Religionen wie etwa im Chris-
tentum oder im Islam kaum besteht. 

Zum Gegensatz von Universalismus und Partikularismus hat Maier 
(2016:38) folgende Fragen aufgeworfen: „Wie lassen sich die Erwählung 
Israels und das Heil aller Menschen zusammendenken? Lässt sich in dem 
universalen Horizont der prophetischen Visionen das Fortbestehen eines 
besonderen Volkes überhaupt noch begründen?“. Und Maier (2016:38) 
hat als mögliche Antwort auch gleich die nachstehende These formuliert: 
„Dass in der Bibel Partikularismus und Universalismus keine Gegensät-
ze bilden, dass vielmehr das universale Heil in dem partikularen grün-
det und aus ihm hervorgeht, ist die These, die vor allem von jüdischen 
Autoren vertreten wird“. Doch reicht dies als Antwort?

29

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Historisch besteht bei der Annahme einer „jüdischen Friedens- und 
Gesellschaftsordnung“ das Problem, dass sehr unterschiedliche Herr-
schaftsvorstellungen neben- und nacheinander bestanden: eher stam-
mesbezogene Führungsfiguren und Propheten, lokale Regenten (Richter) 
und Könige, Propheten und Priester sowie lose Machtnetzwerke zwischen 
ihnen. Eher fragile Herrschaftsstrukturen wechselten später mit Fürs-
ten- oder Königtümern ab, lokale Fürsten und Kriegsherren bekämpf-
ten oder verbündeten sich und bildeten zeitweise grössere Reiche – wie 
etwa unter David und Salomo –, Zeiten des Bürgerkriegs – wie etwa zwi-
schen Juda und Israel – wechselten mit Fremdherrschaft ab, etwa unter 
den Assyrern und Babyloniern. Noch grösser ist die Diskrepanz zu heu-
tigen Herrschaftsvorstellungen und politischen Ordnungskonzepten – 
etwa unserem Demokratieideal – weshalb als politische Parameter für 
die Erzählungen eher kleinräumige, auf agrarische Kleintierhaltung beru-
hende Siedlungseinheiten gelten, die durch eine Vielzahl von (kleineren) 
Städten durchsetzt und von unterschiedlichen lokalen Herrschern Regie-
rung waren. Milizsoldaten prägten die Herrschaft der einzelnen politi-
schen Führer und konnten nach Bedarf, aber nicht ohne Folgen für die 
Landwirtschaft für Kriege mobilisiert werden. 

2.1	 Tora

Die ganze Tora beruht darauf, dass Gott ein besonderes Verhältnis zum 
Volk Israel hat, und zwar in einem doppelten Sinn: Auf der einen Sei-
te liebt Gott das Volk Israel und wie kein anderes Volk untersteht Isra-
el dem Herrn, aber gleichzeitig ist das Verhältnis der Hebräer zu Gott 
immer wieder voller Spannungen – was im Pentateuch immer wieder als 
Widerspenstigkeit Israels gegenüber Gott dargestellt wird. Diese Ambi-
valenz zeigt sich deutlich im Segensspruch Mose in Dtn 33 und im Lied 
Mose in Dtn 32: „1 Und das ist der Segen, mit dem Mose, der Mann Got-
tes, die Israeliten segnete, bevor er starb.  2 Er sprach: Der Herr kam her-
vor aus dem Sinai, er leuchtete vor ihnen auf aus Seïr, er strahlte aus 
dem Gebirge Paran, er trat heraus aus Tausenden von Heiligen. Ihm zur 
Rechten flammte vor ihnen das Feuer des Gesetzes.  3 Der du die Völ-
ker liebst: In deiner Hand sind alle Heiligen eines jeden von ihnen. Sie 
haben sich dir zu Füßen geworfen, jeder wird sich erheben, wenn du es 

30

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


befiehlst“ (Dtn 33,1ff., Einheitsübersetzung). Und weiter unten, in Dtn 
33,20ff: „26 Keiner ist wie der Gott Jeschuruns, der in den Himmel steigt, 
um dir zu helfen, auf die Wolken in seiner Hoheit.  27 Eine Wohnung 
ist der Gott der Urzeit, von unten (tragen sie) die Arme des Ewigen. 
Er trieb den Feind vor dir her, er sagte (zu dir): Vernichte!  28 So siedel-
te Israel sich sicher an, die Quelle Jakobs für sich allein, in einem Land 
voller Korn und Wein, dessen Himmel Tau träufeln läßt.  29 Wie glück-
lich bist du, Israel! Wer ist dir gleich, du Volk, gerettet durch den Herrn, 
den Schild, der dir hilft, deine Hoheit, wenn das Schwert kommt? Dei-
ne Feinde werden sich vor dir erniedrigen, und du setzt deinen Fuß auf 
ihre Nacken“ (Einheitsübersetzung). 

Demgegenüber schildert das Mose-Lied in Dtn 32 das Volk Israel als 
„töricht“, „verkehrt“ und „böse“: 1„Merkt auf, ihr Himmel, ich will reden, 
und die Erde höre die Rede meines Mundes.  2 Meine Lehre rinne wie der 
Regen, und meine Rede riesele wie Tau, wie der Regen auf das Gras und 
wie die Tropfen auf das Kraut.  3 Denn ich will den Namen des HERRN 
preisen. Gebt unserm Gott allein die Ehre!  4 Er ist ein Fels. Seine Werke 
sind vollkommen; denn alles, was er tut, das ist recht. Treu ist Gott und 
kein Böses an ihm, gerecht und wahrhaftig ist er.  5 Das verkehrte und 
böse Geschlecht hat gesündigt wider ihn; sie sind Schandflecken und 
nicht seine Kinder.  6 Dankst du so dem HERRN, deinem Gott, du tolles 
und törichtes Volk? Ist er nicht dein Vater und dein Herr? Ist›s nicht er 
allein, der dich gemacht und bereitet hat? (Dtn 32,1ff., Lutherübersetzung).

Jedoch geht es in der Tora nicht nur um kommunitäre Aspekte, son-
dern auch um das individuelle Verhalten Einzelner.

Laut Genesis 4,3ff. war die ungleiche Behandlung Kains und Abels durch 
Gott die Ursache für den ersten Mord in der Menschheitsgeschichte: 
Während Gott mit Wohlgefallen auf das Opfer Abels – der ihm die bes-
ten Stücke von einem der erstgeborenen Lämmer darbrachte – schaute, 
lehnte Gott das Opfer Kains ab, der Gott einen Teil seiner Ernte opferte. 
Während also Eifersucht die Motivation für den ersten Mord war, stellt 
sich die Frage, warum Gott Kain und Abel so ungleich behandelte. Steht 
hinter dieser Geschichte das Bild eines parteiischen, willkürlichen Gottes? 

Interessant ist die Tatsache, dass Gott Kain nach dem Brudermord ein 
Zeichen auf die Stirn macht, welches Kain unter den Schutz Gottes stellt 
(Gen 4,15f.), ihn aber gleichzeitig verpflichtet, sich aus der Nähe Gottes 
zu entfernen. Mord, Gewalt und Verbrechen lassen den Täter aus der 

31

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Nähe und damit dem Frieden Gottes herausfallen, ohne ihm aber den 
Schutz Gottes zu nehmen.

Crüsemann (2003a:49) hat darauf hingewiesen, dass der Mensch sowohl 
Kain als auch Abel ist, also Täter und Opfer. 

In unmittelbarer Nähe zur Kain-Geschichte wird in Gen 4,7 der Sün-
denbegriff definiert: „7 Nicht wahr, wenn du recht tust, darfst du aufbli-
cken; wenn du nicht recht tust, lauert an der Tür die Sünde als Dämon. 
Auf dich hat er es abgesehen, doch du werde Herr über ihn!“ (Einheits-
übersetzung). Das bedeutet, dass der ursprüngliche Sündenbegriff, also 
die Unterscheidung von „recht“ und „unrecht“ eine anthropologische 
Grundkategorie darstellt. Eng verbunden mit der Entscheidung zwischen 
„recht“ und „unrecht“ ist das Problem der menschlichen Autonomie. Für 
die Genesis-Erzählung heisst das, „dass für den Erzähler die menschli-
che Autonomie in all ihrer Ambivalenz zum unausweichlichen Signum 
des nachparadiesischen Menschen geworden ist. Er steht nicht mehr vor 
der Alternative, dem ursprünglichen Gebot zu gehorchen oder nicht zu 
gehorchen; das ist immer schon vorbei. Er kann nicht nur, er muss auto-
nom sein. … Und er muss darüber hinaus bei allen seinen Entscheidungen 
immer aufs Neue diese Autonomie praktizieren“ (Crüsemann 2003a:51). 

Anders als in der Brudermord-Geschichte Kains konnotiert Exodus 
2,11ff. den Mord Mose am ägyptischen Aufseher: Sozusagen als Vergel-
tung für den Totschlag des Ägypters an einem Hebräer bringt Mose sei-
nerseits den Ägypter um, in der Hoffnung, dass seine Tat geheim bleibt. 
Doch als ihn die streitenden Hebräer daran erinnern, erkennt Mose, dass 
seine Tat bekannt wurde – und er bekommt Angst. Zwar muss Mose nach 
Midian flüchten, aber er findet dort Aufnahme und heiratet die zweitäl-
teste Tochter des Priesters Reguel, Zippora. 

Die Tora enthält – darauf hat Klapheck 2014b:98 hingewiesen – unter-
schiedliche Arten von Gesetzen, kosmologische, ethische, kultisch-rituel-
le, strafrechtliche und politische. Dabei entstammen gemäss rabbinischer 
Tradition alle dem ersten Schöpfungsakt Gottes. „Der rabbinischen Legen-
de zufolge wollte Gott ursprünglich das Universum nach dem ‚Mass des 
Gesetzes‘ erschaffen. Als er aber sah, dass eine Welt, die allein im Mass 
des Gesetzes lebte, bei den ersten Abweichungen zerbricht, durchwirk-
te er das ‚Mass des Gesetzes‘ mit dem ‚Mass der Barmherzigkeit‘ (Lie-
be). Erst die gegenseitige Verknüpfung der beiden Masse vermochte eine 
beständige Welt hervorzubringen“ (Klapheck 2014b:98). 

32

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Disegni (2014:47) hat zu Recht festgestellt, dass eine Rechtsordnung 
nur durch – latente oder offene – Gewalt durchgesetzt werden kann. Wal-
ter Benjamin (1999:185ff.; vgl. auch Disegni 2014:47) hat diese Gewalt als 
„rechtsetzend“ bezeichnet. 

Georg Fischer (2012:55) hat darauf hingewiesen, dass heutigen Lesern 
der Tora vor allem drei Bereiche oder Themen Schwierigkeiten berei-
ten: Erstens die Ausübung von Gewalt gegen Menschen und Tiere, zwei-
tens die Bevorzugung einzelner Menschen und insbesondere des Volkes 
Israel und drittens der Exklusivismus, mit dem Gott alleinige Verehrung 
verlangt. Zu Recht verweist Fischer darauf, dass das Wort Gottes durch 
Menschen vermittelt (1), die immer Kinder ihrer Zeit und ihres sozio-kul-
turellen Umfelds waren, weshalb die Schriften zeitgebunden seien (2), 
und dass es innerhalb der Schrift grosse Entwicklungen und eine Vielzahl 
gegensätzlichen Positionen (3) gab und gibt. Doch reicht das aus, um die 
drei genannten Schwierigkeiten zu erklären oder gar zu entschuldigen? 
Es fällt auf, dass alle drei Schwierigkeiten entweder politischer Art sind 
oder mit politischen Vorstellungen zu tun haben – sogar die Frage nach 
dem „eifersüchtigen“ Gott. Ein Grund – wenn auch bei weitem nicht der 
einzige – dafür könnte sein, dass die göttliche Heilsordnung im Grunde 
primär eine politisch-gesellschaftliche Ordnung ist, und erst sekundär 
eine wirtschaftliche oder gar ökologische. Eingottglaube, Gesetz, Herr-
schaft und kultische Reinheit sind vielfältig und eng miteinander ver-
bunden, obwohl natürlich auch die beiden anderen Aspekte – Wirtschaft 
und Ökologie – wichtig sind. 

Nach Ansicht von Klapheck (2014b:15) hat die Tora versucht, eine Ver-
schmelzung der kultischen und der politischen Sphäre zu verhindern. 
Klapheck (2014b:15) verweist dabei auf Dtn 18,1f. und auf Gen 49,10, wo 
die Rollen der einzelnen Stände – und insbesondere der Priester und der 
Könige umschrieben sind. Diese Trennung der beiden Sphären durchzieht 
nach Meinung von Klapheck (2014b:15) die ganze Hebräische Bibel und 
strahlte auch auf das christliche Verständnis der Trennung von weltlicher 
und geistlicher Macht aus. Innerjüdisch sahen die Rabbinen Unheil kom-
men, wenn die Gewaltentrennung zwischen Ritusausführung und ange-
wandter Politik missachtet wurde. Das „Drei-Kronen-Modell“ drückte 
dies aus: „Rabbi Simon sagt: Es gibt drei Kronen: Die Krone der Tora, die 
Krone des Priestertums und die Krone des Königtums (Keter Tora, Keter 
Kehuna und Keter Malchut)“ (zitiert nach Klapheck 2014b:16). 

33

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Laut Klapheck (2014b:17f.) ist damit die jüdische Sicht der 
Gott-Mensch-Beziehung immer auch politisch. Dabei umschreibt das 
jüdische Gesetz (1) die Rechte und Pflichten aller Mitglieder des Vol-
kes und bestimmt das Verhältnis zu anderen Völkern, gestaltet (2) die 
öffentliche Sphäre, definiert (3) Kategorien zur Beurteilung des Verhal-
tens und Handelns anderer Menschen und vor allem der Mächtigen, 
umschreibt (4) Verantwortlichkeiten, umschreibt und institutionalisiert 
(5) eine Gerichtsbarkeit für die Menschen und ermöglicht es ihnen, ihre 
Rechte durch Einhaltung der Gesetze durchzusetzen, und wirkt (6) auf 
die Tagespolitik ein, ohne die Regierungsform vorzugeben.

Damit erweist sich, dass die Sicht der Tora auf die Gesellschaft eine 
extrem politische ist, jedoch nicht in einem weltanschaulichen sondern 
in einem praxisbezogenen und ordnungspolitischen Sinn.

Gerechtigkeit und Frieden

In Dtn 32,4 steht über Gott: „4 Er heißt: Der Fels. Vollkommen ist, was er 
tut; denn alle seine Wege sind recht. Er ist ein unbeirrbar treuer Gott, er 
ist gerecht und gerade“, und in Gen 18,19 wird Abraham aufgefordert, gut 
und recht zu tun: „19 Denn ich habe ihn dazu auserwählt, daß er seinen 
Söhnen und seinem Haus nach ihm aufträgt, den Weg des Herrn einzu-
halten und zu tun, was gut und recht ist, damit der Herr seine Zusagen 
an Abraham erfüllen kann“.  

Und Exodus 34,6f. formuliert: „6 Der Herr ging an ihm [Mose] vorü-
ber und rief: Jahwe ist ein barmherziger und gnädiger Gott, langmütig, 
reich an Huld und Treue:  7 Er bewahrt Tausenden Huld, nimmt Schuld, 
Frevel und Sünde weg, läßt aber (den Sünder) nicht ungestraft; er ver-
folgt die Schuld der Väter an den Söhnen und Enkeln, an der dritten und 
vierten Generation“.

Dabei gilt auf der rechtlichen Ebene, dass ein Angeklagter nur schul-
dig gesprochen werden darf, wenn zwei oder drei unabhängige Zeugen-
aussagen zum Fehlverhalten vorliegen (vgl. Dtn 19,15). Beschuldigt ein 
Angeklagter einen Zeugen der Falschaussage, müssen Priester und Rich-
ter den Sachverhalt untersuchen, wobei eine Falschaussage mit Verban-
nung aus der Gemeinschaft bestraft werden soll (Dtn 19,16ff.). Damit 

34

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


entstehen ein nicht zu unterschätzender Rechtsschutz und eine Rechts-
sicherheit für den Einzelnen.

Interessant ist dabei, dass in Dtn 17,8ff. zwischen einer unteren Ebe-
ne für leichtere Fälle, für welche die lokalen Richter zuständig sind, 
und einer oberen Rechtsebene für schwere Fälle wie Kapitalverbrechen 
unterschieden wird, für welche die Priester im Heiligtum zuständig sind. 
Harald Samuel (2014:97) meinte dazu, dass hier auf der einen Seite eine 
Zentralisierung angestrebt werde, aber auf der anderen Seite die Rolle 
der Priester bzw. die Abgrenzung von Richtern und Priestern nicht so 
eindeutig sei. So könnten die Priester eine Art beratende Experten sein. 
Dabei sei es wohl um eine Fixierung eines „priesterlichen Anspruchs 
auf die Gerichtsbarkeit“ (Samuel 2014:99) gegangen, zumal der Weiter-
zug von Gerichtsfällen an den Tempel im Grunde die Verlagerung der 
Gerichtssprechung in einen Fremdkontext bedeutet habe. Entsprechend 
sieht Samuel (2014:104) eine sehr eingeschränkte Funktion der Ortsge-
richte. Auch der König spielt im Rahmen dieser Gerichtsbarkeit keine 
Rolle, seine Funktion liege eher im Bereich der „Verwaltungsgerichtsbar-
keit“, die jedoch in Dtn 17,8ff. nicht im Blick sei.

Lehnart (2003:110) hat darauf hingewiesen, dass „bei den sogenannten 
kleinen Richtern nie eine Tätigkeit in verschiedenen Städten erwähnt ist, 
sondern immer nur ein Ort�…“. Nur in 1 Sam 7,15 wird von einer Richter-
tätigkeit Samuels in verschiedenen Orten – nämlich Mizpa, Gilgal, Bet-
El und Rama – berichtet. Doch das könnte auch die Folge der doppelten 
Tätigkeit von Samuel als Richter und als Prophet sein.

Laut Dtn 16,20 soll Gerechtigkeit das oberste Ziel sein. Herrscht Gerech-
tigkeit in Israel, dann wird den Hebräern versprochen, für immer im 
Land des Herrn leben zu dürfen. Doch – wie Crüsemann meint – darf 
die Gerechtigkeit der Tora nicht naturrechtlich verstanden werden: „Auch 
und gerade der Begriff der Gerechtigkeit kann der Tora nicht vor- oder 
übergeordnet werden. Zwar staunen die Völker nach Dtn 4 über ihre 
Gerechtigkeit, aber das bezieht sich auf den Vergleich mit der Rechts-
ordnung anderer Völker. Es ist nicht ein fertiger, vorgegebener Massstab 
etwa naturrechtlicher Herkunft, der hier angelegt werden kann. Gerade 
was Gerechtigkeit ist, zeigt sich erst an der Tora“ (Crüsemann 2003b:34). 

Gemäss Ansorge (2009:187) besteht in der Hebräischen Bibel eine Span-
nung zwischen Barmherzigkeit und Gerechtigkeit. Dabei stehe Elohim 

35

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


eher für den strafenden Richtergott, während der Gottesname JHWH10 
eher für den Gott des Erbarmens gebraucht werde. In der rabbinischen 
Tradition hat sich aufgrund dieser Stelle – gestützt auf die Gnadenfor-
mel von Ex 34,6f. – ein Gottesbild durchgesetzt, in welchem die Barm-
herzigkeit Gottes den Zorn und das strenge Gericht Gottes überwiegt 
(vgl. Witte 2012a:11 sowie Ansorge 2009:187). Dabei wird auch auf Lev 
18,2 Bezug genommen: „2 Rede zu den Israeliten, und sag zu ihnen: Ich 
bin der Herr [Jhwh], euer Gott [Elohim]“.

Allerdings ist daran zu erinnern, dass Mose am Berg Sinai bei der 
Anbetung des Goldenen Kalbs Gott erst nach langem Ringen überzeu-
gen konnte, gegenüber dem abgefallenen Volk Israel die Barmherzigkeit 
über die Gerechtigkeit zu stellen (vgl. Num 16,22ff.).

Gerechtigkeit beschreibt in der Hebräischen Bibel immer eine konkre-
te Beziehung zwischen zwei Grössen. Dabei geht es um die Beziehung 
zwischen Gott und Welt, Gott und Gesellschaft und Gott und einzelnen 
Menschen (vgl. Witte 2012b:39). Damit habe Gerechtigkeit in der Hebräi-
schen Bibel zwei Achsen: die Gerechtigkeit Gottes und die Gerechtigkeit 
des Menschen. Dabei ist die Gerechtigkeit dynamisch und prozesshaft: 
„Gerechtigkeit kann wachsen und abnehmen, sie kann zugeschrieben 
und abgesprochen werden und bleibt damit letztlich unverfügbar“ (Wit-
te 2012b:39). So zeigt sich etwa in Leviticus 5,14ff., dass auf der einen Sei-
te der gegenüber anderen Menschen verursachte Schaden wieder gut 
gemacht – und sogar darüber hinaus dem Geschädigten zusätzlich ein 
Fünftel der Schadensumme entrichtet werden muss (Lev 5,24) und auf 
der anderen Seite Gott ein Wiedergutmachungsopfer dargebracht wer-
den muss, in Form eines Tieropfers durch die Priester, wodurch der Herr 
die Schuld des Täters vergibt (Lev 5,25f.).

In Genesis 18,25 wird Gott als oberster Richter (šôṗeṭ) bezeichnet.
Witte (2012b:42) sieht einen „Dreiklang“: Glaube an die Gerechtigkeit, 

Infragestellung der Gerechtigkeit und Neubestimmung der Gerechtig-
keit. Dabei ist die Gerechtigkeit Gottes im Rahmen der Gemeinschaft 
oder des Bundes mit den Menschen für die Menschen unberechenbar 

10	 Ich verwende neben dem deutschen Begriff „Gott“ auch die jüdische Schreib-
weise von Jahwe, nämlich das Tetragramm JHWH oder Jhwh, das aus den vier 
Konsonanten des Wortes Jahwe besteht. Diese Schreibweise geht auf das Gebot 
im Judentum zurück, den Namen Gottes weder auszusprechen noch zu schrei-
ben.

36

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


und unverfügbar, aber erlebbar. Gleichzeitig hebt erlebte Ungerechtig-
keit (vgl. Hiob!) die Gemeinschaft mit Gott nicht auf und entbindet auch 
nicht von zwischenmenschlicher Gerechtigkeit. Diese Gemeinschaft mit 
Gott wird als „Bund“ (berît) bezeichnet. 

In Genesis 9,8–13 schliesst Gott einen Bund mit Noah und gelobt dar-
in, die Menschheit nicht noch einmal zu vernichten. In Genesis 15,1ff. 
erneuert Gott den Bund mit Abram und verspricht ihm einen Sohn und 
eine grosse Nachkommenschaft. Die Gegenleistung Abrams ist das Ver-
trauen darauf, dass Gott seine Zusage einhalten wird (Gen 15,6). Die-
ser Bund wird in Exodus 34,10ff. mit Mose erneuert und beinhaltet für 
die Hebräer die Verpflichtung, keinen anderen Gott anzubeten und die 
Gebote und das Gesetz zu halten. 

Dieser Bund beinhaltet Gehorsamkeit gegenüber Jhwh. Dabei stellen 
sich im Grunde genommen zwei Fragen: Weshalb schliessen zwei Vertrags-
parteien einen Vertrag ab und was garantiert die Dauerhaftigkeit des Ver-
trag, also was garantiert seine Stabilität (vgl. Scherzinger 2014:87)? Dahin-
ter steht die Frage: Warum schliessen Gott und die Menschen überhaupt 
eine Bund? Nach Novak ist der Bund jedoch kein Vertrag von Gleich-
berechtigten, sondern Gott gilt als souveräner Initiant: „Er setzt die Zie-
le des Bundes, und sein Wille allein setzt die Bedingungen des Bundes“ 
(Scherzinger 2014:88f.; vgl. auch Novak 1992:34f.). Während sich – immer 
nach Novak – in einem Vertrag Menschen freiwillig gegenseitig binden 
(Willensfreiheit), können die Menschen in einem Bund mit Gott nur auf 
Gottes Verpflichtung reagieren. Das Bundesangebot ist völlig vom Willen 
Gottes abhängig: „Das Bundesangebot … ruft nach Novak den Menschen 
in eine Beziehung zu Gott, die von Gott her strukturiert ist“ (Scherzinger 
2014:89; vgl. auch Novak 1992:35). Als Beleg dafür kann etwa Josua 7,1ff. 
angeführt werden: Als bei der Eroberung Jerichos der Herr den Israeliten 
befiehlt, bei der Eroberung der Stadt sich kein Eigentum der Besiegten 
anzueignen, was aber ein Mann namens Achan trotzdem tut, erleiden die 
Hebräer beim nächsten Kriegszug nach Ai, einer kleineren Stadt östlich 
von Bet-El, eine Niederlage. Als Josua danach zum Herrn betet, antwor-
tet dieser: „Dies Israeliten haben Schuld auf sich beladen, sie haben den 
Bund gebrochen, den ich mit ihnen geschlossen habe. Denn sie haben 
heimlich etwas von den Dingen, die vernichtet werden sollten, wegge-
nommen und sich angeeignet. Das ist der Grund, warum die Israeliten 
ihren Feinden nicht standhalten können. Ich werde euch nicht mehr bei-

37

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


stehen, wenn ihr nicht alles vernichtet, was ihr gegen mein Verbot weg-
genommen habt“ (Jos 7,11ff.). Hier wird der Bund ausschliesslich aus 
der Perspektive des Gehorsams gegenüber dem Willen Gottes gedeutet. 
Auch der in 2 Chronik 34,31ff.11 von Joschija mit dem Herrn geschlosse-
ne Bund gehört in diese Kategorie des Bundesverständnisses: „31 Dann 
trat der König an seinen Platz und schloß vor dem Herrn diesen Bund: 
Er wolle dem Herrn folgen, auf seine Gebote, Satzungen und Gesetze von 
ganzem Herzen und ganzer Seele achten und die Vorschriften des Bun-
des durchführen, die in diesem Buch niedergeschrieben sind.  32 Er ließ 
auch alle, die sich in Jerusalem und Benjamin befanden, dem Bund bei-
treten, und die Einwohner Jerusalems hielten sich an den Bund Gottes, 
des Gottes ihrer Väter.  33 Joschija entfernte alle Gräuel aus allen Gebieten 
der Israeliten und veranlaßte alle, die in Israel lebten, dem Herrn, ihrem 
Gott, zu dienen. Solange er lebte, fielen sie nicht mehr vom Herrn, dem 
Gott ihrer Väter, ab“ (Einheitsübersetzung).  

In diesem Zusammenhang ist auch die so genannte Covenant Theology 
zu erwähnen, deren Zweck darin besteht, die „Erfahrung der Verpflich-
tung [gegenüber den Geboten] systematisch auszudrücken, zu erforschen 
und zu rekonstruieren, ohne dass sie dabei die ihr vorausgehende Erfah-
rung einholen kann. Sie entwirft deshalb eine Lehre der Erwählung, eine 
Theorie der Offenbarung usw.“ (Scherzinger 2014:143).

Gemäss Leviticus 26,6ff. verspricht der Herr den Hebräern, dass in 
ihrem Land Frieden herrschen wird, wenn sie sich an seine Gebote hal-
ten und keine anderen Götter neben ihm verehren – allerdings ebenso, 
dass die Hebräer alle Feinde in die Flucht schlagen „und mit dem Schwert 
niedermachen“ werden. Fünf Hebräer werden 100 Feinde vertreiben, und 
100 Hebräer 10000 Feinde.

Laut Ansorge (2009:74) wird im Bundeskontext „Recht und Moral auf 
ein umfassendes Ethos verwiesen. Dieses gründet in der Offenbarung 
Gottes und zeigt sich im Alten Testament zunehmend dadurch bestimmt, 
dass sich Gott der Leidenden und Schwachen zuwendet. Das Paradigma 
hierfür ist der Exodus, Israels Befreiung aus der Sklaverei“: „Ich bin Jah-
we, dein Gott, der dich aus Ägypten geführt hat, aus dem Sklavenhaus“ 
(Ex 20,2 vgl. auch Ex 13,3 und Dtn 5,6). Dabei steht im Zentrum des heb-
räischen Denkens „Gerechtigkeit“, und nicht „vergeltende Gerechtigkeit“ 
oder „strafende Gerechtigkeit“, wie Ansorge (2009:75) zu Recht betont. 

11	 Vgl. auch 2 Könige 23,1ff.

38

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Oder wie es Stettler (2011:50f.) mit Blick auf Fahlgren (1932 sowie 1972) 
und Koch (1972:134) es zusammengefasst hat: Weil es im Hebräischen kein 
begriffliches Äquivalent für „vergelten“ gebe, sondern verschiedene heb-
räische Wurzeln zur Anwendung kommen, die entweder die Bedeutung 
von „zurückkehren lassen, zurücklenken“ oder „vollenden, zurückkeh-
ren“ haben, sei es falsch, von einem „Vergeltungsgedanken“ in der Heb-
räischen Bibel zu sprechen: Diese juristische Dimension des Handelns 
Gottes sei erst in der griechischen Septuaginta eingeführt worden12.

Allerdings gibt es dazu auch eine Reihe von Gegentexten, etwa Dtn 13,7ff., 
wo für Verwandte und Freunde und Dritte, welche zur Anbetung ande-
rer Götter verführen, der Tod durch Steinigung (vgl. auch Dtn 17,5) oder 
durch das Schwert gefordert wird und die Verbrennung ihrer Stadt ver-
langt wird. Die Schrift ist da sehr explizit: „7 Wenn dein Bruder, der die-
selbe Mutter hat wie du, oder dein Sohn oder deine Tochter oder dei-
ne Frau, mit der du schläfst, oder dein Freund, den du liebst wie dich 
selbst, dich heimlich verführen will und sagt: Gehen wir, und dienen wir 
anderen Göttern – (wobei er Götter meint,) die du und deine Vorfahren 
noch nicht kannten,  8 unter den Göttern der Völker, die in eurer Nach-
barschaft wohnen, in der Nähe oder weiter entfernt, zwischen dem einen 
Ende der Erde und dem andern Ende der Erde –,  9 dann sollst du nicht 
nachgeben und nicht auf ihn hören. Du sollst in dir kein Mitleid mit ihm 
aufsteigen lassen, sollst keine Nachsicht für ihn kennen und die Sache 
nicht vertuschen.  10 Sondern du sollst ihn anzeigen. Wenn er hingerich-
tet wird, sollst du als erster deine Hand gegen ihn erheben, dann erst das 
ganze Volk.  11 Du sollst ihn steinigen, und er soll sterben; denn er hat ver-
sucht, dich vom Herrn, deinem Gott, abzubringen, der dich aus Ägypten 
geführt hat, aus dem Sklavenhaus.  12 Ganz Israel soll davon hören, damit 
sie sich fürchten und nicht noch einmal einen solchen Frevel in deiner 
Mitte begehen.  13 Wenn du aus einer deiner Städte, die der Herr, dein 
Gott, dir als Wohnort gibt, erfährst:  14 Niederträchtige Menschen sind 
aus deiner Mitte herausgetreten und haben ihre Mitbürger vom Herrn 
abgebracht, indem sie sagten: Gehen wir, und dienen wir anderen Göt-

12	 Allerdings ist Stettler (2011:52) diesbezüglich nicht ganz konsequent, schreibt 
er doch weiter unten selbst: „Es ist also letztlich immer Gott, der dem Menschen 
‚gemäss seiner Tat vergilt‘ (Spr 24,12; Jer 17,10) und die Tat auf den Täter ‚zu-
rückwendet‘ (Ps 28,4; 94,2)“. Offensichtlich gibt es den Vergeltungsgedanken 
also doch an verschiedenen Stellen der Hebräischen Bibel. 

39

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


tern, die ihr bisher nicht kanntet!,  15 wenn du dann durch Augenschein 
und Vernehmung genaue Ermittlungen angestellt hast und sich gezeigt 
hat: Ja, es ist wahr, der Tatbestand steht fest, dieser Greuel ist in deiner 
Mitte geschehen,  16 dann sollst du die Bürger dieser Stadt mit scharfem 
Schwert erschlagen, du sollst an der Stadt und an allem, was darin lebt, 
auch am Vieh, mit scharfem Schwert die Vernichtungsweihe vollstrecken.  
17 Alles, was du in der Stadt erbeutet hast, sollst du auf dem Marktplatz 
aufhäufen, dann sollst du die Stadt und die gesamte Beute als Ganzop-
fer für den Herrn, deinen Gott, im Feuer verbrennen. Für immer soll sie 
ein Schutthügel bleiben und nie wieder aufgebaut werden.  18 Von dem, 
was der Vernichtung geweiht war, soll nichts in deiner Hand zurückblei-
ben, damit der Herr von seinem glühenden Zorn abläßt und dir wieder 
sein Erbarmen schenkt, sich deiner annimmt und dich wieder zahlreich 
macht, wie er es deinen Vätern geschworen hat  19 für den Fall, daß du 
auf die Stimme des Herrn, deines Gottes, hörst, auf alle seine Gebote, auf 
die ich dich heute verpflichte, achtest und tust, was in den Augen deines 
Gottes richtig ist“ (Dtn 13,7ff., Einheitsübersetzung).

Diese Erzählung ist aus der Sicht der politischen Ethik und vor allem 
aus heutiger Perspektive problematisch. Zum Einen, weil darin eine ein-
dimensionale Vergeltungsethik zum Ausdruck kommt, und zum Ande-
ren weil die Art der Bestrafung – vorsichtig gesagt – nicht modernen 
Rechtsvorstellungen entspricht.

In der Tora und besonders im Deuteronomium wird immer wieder 
Recht auf Rechtsschutz gefordert, so in Dtn 10,18; 17,8–13; 19,16–21; 24,17 
sowie in 26,12 (vgl. auch Segbers 2015:142).

J. Faur (1968:42) hat darauf hingewiesen, dass der Kern des jüdischen 
Denkens in einer Art gegenseitiger Beziehung zwischen Gott und den 
Menschen liege: Der Bund von Gott mit den Menschen stelle einen bila-
teralen Pakt dar, den beide Seiten aus freiwilligen Stücken geschlossen 
hätten mit dem Ziel, die gegenseitige Beziehung zu pflegen (vgl. Scherz-
inger 2014:85). Im Kern bedeute dies, dass „Gott sich den Menschen wählt 
und der Mensch sich Gott wählt, und die beiden Parteien schliessen ein 
Abkommen, einen Bund“ (Faur 1968:42; zitiert nach Scherzinger 2014:85).

Im Grunde haben die Juden gemäss Newman (1991:89) ihre religiösen 
Verpflichtungen immer im Kontext der Bundesbeziehung zwischen Gott 
und Israel verstanden. Deshalb meint Newman (1991:90), dass sich die 
jüdische Ethik an die Menschen als Mitglieder dieser Bundesgemeinschaft 

40

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


richtet, und weniger an autonome Individuen. Der Bund (berît) fungiert 
als „Metapher für die Beziehung zwischen der [jüdischen] Gemeinschaft 
und Gott“ (Newman 1991:91). Diese göttlich-menschliche Beziehung ist 
einmalig und keinesfalls mit einer rein zwischenmenschlichen Beziehung 
zu vergleichen. Dabei gibt es im Grunde zwei Bundeskonzepte: Eine erste 
Sichtweise sieht den Bund als gegenseitiges Einverständnis im Sinne eines 
Vertrags als Folge eines Angebots Gottes und einer (freiwilligen) Annah-
me durch den Menschen. Im Sinne existiert der Bund als ein Kontrakt 
oder Vertrag als Folge eines „bargained-for-exchange“ (Newman 1991:93) 
aufgrund einer freien Entscheidung der Menschen. Dabei resultieren aus 
dem Vertrag Pflichten und Rechte für beide Seiten. Bei diesem Bundes-
verständnis gibt es drei Dimensionen, nämlich (1) die Entstehung, also 
wie der Bund entstanden ist, (2) sein Zweck, also die Zielsetzung des Bun-
des, und (3) seine Dauer, also die Frage, ob es Bedingungen für die Exis-
tenz des Bundes gibt und ob er aufgelöst werden kann oder nicht (vgl. 
Newman 1991:94). Die legalistische Sicht des Bundes erscheint in Exo-
dus 19,5: „Wenn ihr mir nun treu bleibt und auf mich hört, sollt ihr das 
Volk sein, das mir von allen Völkern am nächsten steht“.

Eine zweite Sichtweise sieht den Bund holistisch, also als nicht verhan-
delbare Beziehung Gottes zu seinem Volk. Der Bund erscheint in dieser 
Sichtweise als Geschenk des mächtigen Gottes an Israel. Dabei sind die 
Israeliten Gott moralisch verpflichtet, weil er sie aus der ägyptischen Skla-
verei erlöst hat (vgl. Newman 1991:95). Im Sinne von Dtn 4,35ff. erscheint 
Gott als der Retter des jüdischen Volks. In diesem Bundesverständnis 
ist die Befolgung der Gesetze Teil, aber nur Teil von dem, was Gott ver-
langt. Gott verlangt von den Israeliten ein konformes Verhalten zu seiner 
Heilsordnung. Deshalb ist dieses Bundesverständnis viel zu umfassend, 
um als Vertrag zu erscheinen und auf Vertragsbedingungen reduziert 
zu werden. Diese holistische Sicht ist – so Newman (1991:98) – dyna-
misch, während die legalistische Sicht begrenzt und auf das geschriebe-
ne Gesetz reduzierbar ist. In Dtn 26,16 sagt Mose: „Der Herr, euer Gott, 
befiehlt euch heute, euer Leben nach allen diesen Geboten und Rechts-
bestimmungen auszurichten. Befolgt sie mit allen euren Kräften“. Hier 
erscheint der Bund als von Gott dekretierte Ordnung, zu der die Israeli-
ten zwar Ja gesagt haben (Dtn 26,18f.), aber es bleibt offen, wie freiwillig.

Dabei stellt sich die Frage, inwieweit der Bund Gottes mit Israel ewig 
ist oder wieder aufgelöst werden kann. Auf der einen Seite spricht Dtn 

41

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


29,14 vom Bund Gottes mit allen Israeliten, auch mit denjenigen, die noch 
nicht geboren sind, und in Jeremia 31,36 sagt Gott: „So gewiss ich dafür 
sorge, dass diese Ordnungen niemals umgestossen werden, so gewiss 
sorge ich dafür, dass Israel für alle Zukunft mein Volk sein und Bestand 
haben wird“. Auf der anderen Seite kann Mose Gott in Ex 32,9ff. nur mit 
Mühe von der Vernichtung des Volkes Israel abhalten. Und in Hosea 1,9 
sagt Gott: „‚Gib ihm den Namen: „Nicht mein Volk“! Denn ihr seid nicht 
mehr mein Volk, und ich bin nicht mehr für euch da‘.“ Entsprechend 
bleibt offen und ambivalent, ob der Bruch des Bundes durch die Israeli-
ten zur Auflösung des Bundes oder zur Bestrafung der Israeliten – etwa 
durch Niederlagen gegen fremde Völker, Verwüstung des Landes und der 
Städte oder zum Tod der Israeliten – bei gleichzeitiger Beibehaltung des 
Bundes führt. Diese Spannung durchzieht im Grunde die gesamte Tora 
und auch die Prophetenschriften.

Auch soll sich die Gerechtigkeit Gottes auch in gerechtem Verhalten 
der Menschen untereinander spiegeln: „3 So spricht der Herr: Sorgt für 
Recht und Gerechtigkeit, und rettet den Ausgeplünderten aus der Hand 
des Gewalttäters! Fremde, Waisen und Witwen bedrängt und mißhan-
delt nicht; vergießt kein unschuldiges Blut an diesem Ort!  4 Wenn ihr 
wirklich dieses Wort erfüllt, dann werden durch die Tore dieses Palastes 
Könige einziehen, die auf dem Thron Davids sitzen; mit Wagen und Ros-
sen werden sie fahren, sie selbst, ihre Beamten und ihre Leute“ (Jer 22,3f.; 
Einheitsübersetzung). Gerechtigkeit im Verhalten gegenüber Benachtei-
ligten führt somit auch zu einer gerechten Regierung. Und Amos 5,24 
verlangt: „… das Recht ströme wie Wasser, die Gerechtigkeit wie ein nie 
versiegender Bach“.

Exemplarisch für das ambivalente und komplexe politische und wirt-
schaftliche Verhältnis zu anderen Gruppen und zum politischen Herr-
scher ist die Vereinbarung zwischen Abimelech und Abraham (Gene-
sis 21,22ff.): Abimelech und sein Heerführer Pichol lassen Abraham Treue 
schwören – als Gegenleistung für die Gastfreundschaft in Beerscheba. 
Gleichzeitig beklagt sich aber Abraham, dass Untergebene von Abime-
lech ihm einen Brunnen weggenommen hat. Dabei besiegelt Abraham 
den Besitz des Brunnens, den er gegraben hat, durch eine Anzahl von 
Schafen, Ziegen und Rindern, die er Abimelech gibt. Dabei lebt Abra-
ham laut Genesis 21,34 als Fremder im Land der Philister.

42

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Neben Besitz ist Land eine ständige Ursache für Konflikte mit anderen 
Gruppen. Verstärkt wird die Brisanz der Landfrage dadurch, dass Gott 
den jüdischen Viehzüchtern wiederholt Land versprochen hat, so etwa 
in Genesis 28,12ff. im Traum Jakobs auf dem Weg von Beerscheba nach 
Haran, dem späteren Bet-El.

Durch Beachtung des Rechts (mišpāt) wird die Gemeinschaftstreue 
verwirklicht (vgl. Ansorge 2009:75). Im so genannten „Bundesbuch“ 
(Ex 20,22–23,13) und im „Deuteronomischen Gesetzbuch“ (Dtn 12–26) 
werden die rechtlichen Bestimmungen durch sakrales Recht umrahmt 
und legitimiert (vgl. Ansorge 2009:77). Ansorge (2009:79) sieht in die-
ser „Theologisierung des Rechts im Alten Testament“ Parallelen zu den 
frühen Kulturen des Alten Orients.

In Exodus 34,23 werden die Männer Israels verpflichtet, dreimal jähr-
lich das Tempelheiligtum zu besuchen. Interessant ist dabei die Aussage, 
dass in dieser Zeit keine Angriffe von aussen zu befürchten seien: „Ihr 
braucht keine Angst zu haben, dass in dieser Zeit jemand in euer Land 
einfällt; denn ich werde alle fremden Völker vor euch vertreiben“. Diese 
Aussage ist friedensethisch insofern problematisch, weil im Grunde die 
garantierte Friedenszeit während des Heiligtumbesuchs durch eine vor-
gängige Vertreibung fremder Völker erreicht wird. 

Dabei ist die Rolle der Gemeinschaft im Dreiecksverhältnis Gott – 
jüdische Gemeinschaft – Menschen nicht zu unterschätzen. So wird zum 
Schutz der Gemeinschaft auch nicht vor drakonischen Massnahmen 
zurückgeschreckt, etwa wenn jemand an Aussatz erkrankt (Num 5,1ff.): 
„Und der HERR redete mit Mose und sprach:  2 Gebiete den Israeliten, 
daß sie aus dem Lager schicken alle Aussätzigen und alle, die Eiterfluß 
haben und die an Toten unrein geworden sind.  3 Männer wie Frauen 
sollt ihr hinausschicken vor das Lager, daß sie nicht das Lager unrein 
machen, darin ich unter euch wohne.  4 Und die Israeliten taten so und 
schickten sie hinaus vor das Lager, wie der HERR zu Mose geredet hat-
te“ (Revidierte Lutherbibel).

Im Buch Exodus wird Mose „nicht als König, sondern als Prophet sti-
lisiert“ (Otto 2009:35), was sich in der Botenformel „so spricht JHWH“ 
zeigt, die sich in Ex 4,22; 5,1, 32,27, aber auch in Ex 7,17.26; 8,16; 9,1.13; 
10,3 und 11,4 findet.

Gleichzeitig können Mose oder der Hohepriester als Stellvertreter Got-
tes in der Wiederherstellung des Rechts agieren. Als die Hebräer sich in 

43

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Numeri 25,1ff. mit moabitischen Frauen einlassen und den Gott der Moa-
biter, Baal vom Berg Pegor, verehren, lässt Mose im Auftrag des Herrn die 
Richter alle Hebräer hinrichten, die sich mit Baal eingelassen haben. Als 
ein Hebräer eine midianitische Frau in sein Zelt bringt, tötet Pinhas – der 
Enkel Aarons – diese Frau und ihren hebräischen Liebhaber, Simri, mit 
dem Speer. Gott belohnt diese (Un-)Tat damit, dass die Seuche aufhört 
zu wüten, und gegenüber Mose rechtfertigt er die Tat Pinhas wie folgt: 
„10 Und der HERR redete mit Mose und sprach:  11 Pinhas, der Sohn Elea-
sars, des Sohnes des Priesters Aaron, hat meinen Grimm von den Israeli-
ten gewendet durch seinen Eifer um mich, daß ich nicht in meinem Eifer 
die Israeliten vertilgte.  12 Darum sage: Siehe, ich gebe ihm meinen Bund 
des Friedens,  13 und dieser Bund soll ihm und seinen Nachkommen das 
ewige Priestertum zuteilen, weil er für seinen Gott geeifert und für die 
Israeliten Sühne geschafft hat“ (Numeri 25,10ff.; Revidierte Lutherüber-
setzung). Gleichzeitig vernichten die Hebräer im Auftrag des Herrn die 
Medianiter. Interessant daran ist, dass auf der einen Seite Mose und der 
Hohepriester im Auftrag des Herrn die Todesstrafe ausüben, und zwar 
gegen das doppelte Vergehen, einen anderen Gott zu verehren, und eine 
Nicht-Jüdin zur Frau zu nehmen (oder je nach Sichtweise: die eigene Ehe 
zu brechen). Abfall vom – einen – Herrn wird also unerbittlich mit dem 
Tod bestraft, und zwar auch die kollektive Verehrung eines anderen Gottes 
durch ein anderes Volk. Laut Schnocks (2014:75) ist die Todesstrafe in den 
Texten der Hebräischen Bibel „als eine selbstverständliche Praxis vorgege-
ben“ und wird in ihrer Berechtigung nirgends grundsätzlich angezweifelt. 
So wird etwa in Genesis 9,6 gesagt, dass derjenige, der einen Menschen 
tötet, durch Menschenhand sterben muss – allerdings wird nicht gesagt, 
ob durch eine richterlich erlassene Todesstrafe oder durch Blutrache. 

Herrschaft Gottes und Bundestheologie

Liedke (1981:136) hat vor dem Hintergrund von Gen 1,28ff. darauf hinge-
wiesen, dass Herrschaft Gottes nicht eine herrschaftsfreie Kommunikation 
bedeutete, sondern vielmehr eine organische Ordnung mit einem klaren 
Oben und Unten. Dieses Herrschaftsverständnis stammt aus dem König-
tum, ursprünglich in Form der Vorstellung, dass Gott König der Juden 
war. Dabei bestand – immer laut Liedke (1981:136) – die Tätigkeit des 

44

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Königs vor allem in der Konfliktregelung, im Richten und im Rechtswir-
ken. Dabei ging es in der Hebräischen Bibel jeweils um die Wiederherstel-
lung von šalom, also des Friedens. Dieses „Schalom-Dominium“ (Liedke 
1981:137) sei auf der Tatsache begründet, dass der Mensch Abbild Gottes 
sei, weshalb auch die Tiere, die Pflanzen und die Natur darunter fielen. 

In Genesis 6,5 wird Leben und Herrschaft Gottes mit dem „rechten 
Handeln“ der Menschen verknüpft: „Der Herr sah, wie weit es mit den 
Menschen gekommen war: Sie kümmerten sich nicht um das, was recht 
ist, ihr Denken und Handeln war durch und durch böse“. Dadurch fühlte 
sich Gott verletzt und er bereute, die Menschen geschaffen zu haben. Er 
sagte: „Ich will die Menschen ausrotten – und nicht nur die Menschen, 
sondern auch alle Tiere, die auf dem Land und in der Luft leben. Es wäre 
besser gewesen, wenn ich sie gar nicht erst geschaffen hätte“ (Gen 6,7).

Damit war das Vergehen der Menschen ein doppeltes: Auf der einen 
Seite assen sie vom Baum der Erkenntnis und des Wissens (Genesis 3,6f) 
und erkannten dadurch Gut und Böse, und auf der anderen Seite handel-
ten die Menschen nicht gut, sondern „durch und durch böse“ (Gen. 6,5).

Nicht ganz klar ist dabei, ob die Tatsache, dass sich Menschenfrau-
en mit Gottessöhnen einliessen (Gen 6,4), Teil dieses unrechten Han-
delns war, oder nicht. Im Text wird dazu kein direkter Bezug hergestellt. 

Daraus lassen sich drei Fragen ableiten: 1) Entsprach die Unterschei-
dungsfähigkeit und die menschliche Erkenntnis – und insbesondere die 
Unterscheidung von Gut und Böse – nicht der ursprünglichen Inten-
tion Gottes bei der Erschaffung des Menschen? 2) Wenn der Mensch 
schwach und anfällig für das Böse ist (vgl. Gen 6,3), was ist der Grund 
dafür? 3) Und warum bestand die Reaktion Gottes darin, den Menschen 
auszurotten und ihm die Möglichkeit zu verweigern, zu lernen, sich zu 
verbessern und zu entwickeln?

In Genesis 8,20 freut sich Gott über das Opfer Noahs und gelobt, die 
Menschen nicht noch einmal zu bestrafen oder auszurotten, „nur weil 
die Menschen so schlecht sind“. Hat also Gott seine Meinung geändert, 
gesteht er jetzt den Menschen zu, „schlecht zu sein“? 

Das Motiv des Verhandelns mit Gott taucht in der Hebräischen Bibel 
immer wieder auf: Als Gott die gottlosen Einwohner von Sodom und 
Gomorra vernichten will, ringt Abraham Gott sukzessive die Zusage ab, 
bei Vorfinden von 50, 45, 40, 30, 20 und schliesslich 10 Gerechten, die 
Stadt zu verschonen (vgl. Genesis 18,23ff.). 

45

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


In der Szene am Berg Sinai, als die Juden dem goldenen Kalb huldi-
gen, hält Mose Gott mit knapper Not davon ab, die abgefallenen Men-
schen zu vernichten (Exodus 32,9ff.). Erst als Mose Gott an seinen feier-
lichen Eid gegenüber Abraham, Isaak und Jakob erinnert, dass er diese 
mit einer grossen Nachkommenschaft segnen und ihnen für immer das 
Land zum Besitz geben werde, lässt Gott von seinem Vorhaben ab. Aller-
dings beauftragt Mose im Namen des Herrn in seinem Zorn die Leviten, 
alle schuldig gewordenen Juden zu töten. Diese führen den Befehl aus 
und töten dreitausend von Gott abtrünnig gewordenen Israeliten (Exo-
dus 32,27ff.). Zwar verzichtet Gott auf eine Bestrafung der übrigen Israe-
liten, aber „der Herr liess eine Seuche unter den Israeliten wüten, weil sie 
Aaron dazu verleitet hatten, für sie das Götzenbild zu machen“ (Exodus 
32,35). Dabei hatten die Leviten mit ihrer Tötung von 3000 Menschen, 
unter denen auch Angehörige von ihnen gewesen waren, Gott ihre Treue 
erwiesen oder – wie die Schrift sagt – ihr „Einsetzungsopfer als Priester 
dargebracht“ (Exodus 32,29). Entsprechend hielt der Herr fest: „Auf euch 
liegt von nun an der Segen des Herrn“. Damit kommt eine neue Kompo-
nente im Verhältnis von Gott zu den Hebräern ins Spiel: Die Rolle der 
Leviten als Priester.

Weder Mose, noch Aaron oder Joshua sind dabei unbestrittene Füh-
rerfiguren. So wollen die Hebräer in Numeri 14 Mose, Aaron und Joshua 
steinigen und nach Ägypten zurückkehren. Erst das Erscheinen des Herrn 
in Numeri 14,10 hält die Menge davon ab. Umgekehrt will der Herr die 
Hebräer an der Pest sterben lassen, und erst Moses Hinweis, dass dann 
die Anderen den Herrn für schwach halten würden, weil er das hebräi-
sche Volk nicht wie versprochen ins gelobte Land habe bringen können, 
bringt Gott davon ab (Numeri 14,15ff.). Als Mose den Herrn an dessen 
grenzenlose Güte und an seine Vergebung erinnert, stimmt Gott zu, das 
Volk Israel nicht auszurotten, weil Mose ihn darum bittet. Aber zur Stra-
fe dürfen die lebenden Hebräer – d. h. alle ausser Kalbe und Joshua – das 
versprochene Land nicht betreten, und der Herr sagt voraus, dass sie noch 
in der Wüste sterben werden (Numeri 14,29). Nur die noch kleinen Kin-
der werden in das neue Land gelangen. Während vierzig Jahren müssen 
sie in der Wüste herumirren und für ihre Schuld büssen. Gleichzeitig 
bestrafte der Herr – mit Ausnahme von Kaleb und Joshua – all diejeni-
gen mit dem Tod, welche das versprochene Land besucht und darüber 
nach ihrer Rückkehr derart schreckliche Dinge erzählt hatten, dass die 

46

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Hebräer gegen Mose und den Herrn rebelliert hatten (Numeri 14,36ff.). 
Diese Erzählung wird in Dtn 1,34ff. wiederholt.

Die Auseinandersetzung zwischen Mensch (Jakob) und Gott erreicht 
in Genesis 32,23ff. einen Höhepunkt. Am Jabbok tritt Jakob ein Mann 
entgegen, der mit ihm kämpft, aber Jakob nicht niederringen kann. Nach 
einem Schlag auf die Hüfte von diesem Mann bittet Jakob um dessen 
Segen. Dabei stellt sich heraus, dass der Mann Gott ist. Jakob erhält nun 
den Ehrennamen Israel, was bedeutet: „der mit Gott streitet“. Die Auflö-
sung des Konflikts am Jabbok ist paradox: Einerseits wird Jakob von Gott 
nicht besiegt, erhält nur einen Schlag auf die Hüfte, anderseits ernennt 
ihn Gott sozusagen in die Rolle des Stammvaters Israels.

Sozusagen die Gegenthese ist der folgende Abschnitt in Exodus 4:24–
26: „24 Und als Mose unterwegs in der Herberge war, kam ihm der HERR 
entgegen und wollte ihn töten.  25 Da nahm Zippora einen scharfen Stein 
und beschnitt ihrem Sohn die Vorhaut und berührte damit seine Scham 
und sprach: Du bist mir ein Blutbräutigam.  26 Da ließ er von ihm ab. 
Sie sagte aber Blutbräutigam um der Beschneidung willen“ (Revidier-
te Lutherübersetzung).

Vor allem Vers 24 ist sehr enigmatisch, also schwierig zu verstehen: 
Warum will Gott Mose töten, seinen eigenen Beauftragten? Und wel-
che Rolle hat die Beschneidung bei der Besänftigung Gottes: ist es eine 
Erinnerung an den Bund mit Abraham in Genesis 17,9 mit der Verpflich-
tung zur Beschneidung aller männlichen Hebräer? In Exodus 6,2 erin-
nert Gott selbst Mose an den Bund mit Abraham, Isaak und Jakob. Dabei 
fügt er gegenüber Mose das Versprechen ein, dass er das Volk Israel aus 
der Sklaverei in Ägypten befreien wird – unter gleichzeitiger Bestrafung 
der Unterdrücker in Ägypten.

Umgekehrt stellt Gott die Juden auch immer wieder auf die Probe. 
Exemplarisch dafür ist die Isaak-Geschichte, als Gott von Abraham ver-
langt, seinen Sohn Isaak zu opfern. Obwohl der Engel im Auftrag Got-
tes das Opfer im letzten Moment verhindert, zeigt diese Begebenheit klar 
das Verhältnis Abrahams zu Gott: Es ist ein Verhältnis der Unterordnung 
und der Herrschaft Gottes.

Dabei scheut sich Gott auch nicht davor, sich auf ein Kräftemessen mit 
weltlichen Königen einzulassen. Paradigmatisch ist die Auseinanderset-
zung Mose mit dem Pharao in Ägypten: So warnt Gott Mose im Vor-
aus, dass der Pharao nicht klein beigeben wird, und dass der König von 

47

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Ägypten „sich durch keine Macht der Welt dazu zwingen lassen [wird]“ 
(Exodus 3,19), die Israeliten ziehen zu lassen: „Aber dann wird er meine 
Macht zu spüren bekommen … und er wird euch ziehen lassen“ (Exo-
dus 3,20). Gleichzeitig erweist sich die Macht Gottes in der Herrschaft über 
das Meer, dessen Wasser er teil, und auch in der Vernichtung der ägyp-
tischen Streitmacht (vgl. Exodus 14,21ff). Zenger und Frevel (2012a:93f.) 
sehen dabei einerseits einen Kampf JHWHs als „gigantischer altorienta-
lischer Kriegsgott“ Gottes gegen die falschen Götter der Ägypter, ander-
seits aber auch ein Kampf gegen die Feinde der Israeliten. Ja, Gott sagt 
zu Mose: „Ich werde jedoch den Pharao starrsinnig machen, damit ich 
umso mehr meine Macht durch Zeichen und Wunder erweisen kann“ 
(Exodus 7,3).

Das Verhältnis des Volks Israel zu Gott ist in Exodus 19 gleichzeitig von 
Nähe und Distanz geprägt: So soll Israel das Volk sein, das Gott „ganz 
zur Verfügung steht“ und ihm „so ungeteilt dient, als wäre es ein Volk 
von Priestern“ (Exodus 19,6). Braulik hat in Anlehnung an Gerhard von 
Rad (1973:63) die These vertreten, dass im Deuteronomium als zentra-
les Thema die „Reflexion über das Volk und zwar als Gottesvolk wach 
geworden ist“ (Braulik 2004:32). Dabei habe „diese Theologie des Vol-
kes … gleichermassen Opfer und Fest, Institutionen, Rechtsorganisati-
on und Wohlfahrt“ (Braulik 2004:32) geprägt.

Gleichzeitig ist es den Hebräern untersagt, sich Gott auf dem Berg 
Sinai zu nähern oder den Berg zu besteigen. Wer es trotzdem tut, soll 
gesteinigt und mit Speeren und Pfeilen getötet werden – das gilt sogar 
für Tiere (Exodus 19,13). Umgekehrt gilt auch: Wer sich von Gott abwen-
det soll bis in die dritte Generation bestraft werden (vgl. Exodus 20,5). 
Das bedeutet: Zu grosse Nähe mit Gott insbesondere an heiligen oder 
geweihten Stätten – also loci sancti – ist untersagt, aber auch die völlige 
Abwendung von Gott.

In Exodus 33,7ff. schlägt Mose das Zelt „der Begegnung mit Gott“ jeweils 
ausserhalb des Lagers auf – also in einer räumlichen gewissen Distanz zu 
den Hebräern – und wenn die Hebräer den Rat des Herrn suchen, müs-
sen sie dorthin gehen und an den Eingang treten. Immer wenn Mose das 
Zelt betritt, senkt sich eine Wolkensäule auf das Zelt herab, und Mose 
kann mit dem Herrn reden (vgl. Exodus 33,9).

Allerdings steht in Exodus 40,34f. auch, dass bei Anwesenheit der Wol-
ke die Herrlichkeit Gottes das ganze Zeltheiligtum in Beschlag nahm, 

48

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


und dass dann Mose das Zelt nicht betreten konnte. Im Verlauf der wei-
teren Wanderung richteten sich die Israeliten nach der Wolke, und immer 
wenn diese über dem Zelt ruhte, blieben sie an ihrem Lagerplatz. Wenn 
die Hebräer lagerten, ruhte tagsüber die Wolke über dem Zelt, und nachts 
leuchtete das Feuer in der Wolke (vgl. Exodus 40,36f.).

Zusammenfassend kann man – mit Zenger und Frevel (2012a:98) – 
sagen, dass Exodus und Deuteronomium unterschiedliche Israelkon-
zepte entwerfen: Erstens erscheint Israel als Stammesgesellschaft mit 
den Ältesten unter der Führung Moses an der Spitze. Zweitens wird Isra-
el auch als Volk charakterisiert, das in einer besonderen Vertragsbezie-
hung zu JHWH steht. Und drittens ist Israel ein „priesterliches Volk“ 
(Zenger und Frevel 2012a:98), deren Mitglieder einerseits untereinander 
als Gleiche interagieren, die aber anderseits einer klaren hierarchischen 
Trennung zwischen Priestern und Laien unterliegen. Laut Zenger und 
Frevel 2012a:98f. erscheint dagegen das Israelkonzept in Genesis stärker 
als Familienstruktur, der teilweise auch mit den Völkern und Sippen in 
der Umgebung verwandtschaftlich verbunden ist, z. B. Aram, Ammon, 
Moab und Edom13.

Ein wichtiges theologische Konzept in der Tora ist die Bundestheolo-
gie. Diese wird allerdings aus unterschiedlichen Blickwinkeln dargestellt 
und entwickelt. Während im Deuteronomium der Bund vor allem als 
bilateraler Vertrag zwischen JHWH und Israel dargestellt wird, der von 
Israel durch mehr oder weniger grosse Vertragstreue befolgt wird und 
zu entsprechenden Konsequenzen führt, wird der Bund in Genesis 9 als 
Bund mit der gesamten Schöpfung und in Genesis 17 als Bund mit Abra-
ham dargestellt, beide laut Zenger und Frevel (2012a:99) als „einseitiger 
Gnadenbund“ konzipiert. Interessant ist dabei, dass sich laut Zenger und 
Frevel die Bundestreue von JHWH gerade darin zeigt, dass er trotz wie-
derholtem Vertragsbruch durch das Volk an seinen Heils- und Lebens-
zusagen festhält. Historisch – so meint Braulik (2012:173) – habe Joschi-
ja das Gottesverhältnis Israels in Anlehnung an assyrische Loyalitätseide 
als Bund und damit als „Vertrag“ gedeutet, was im damaligen Deuterono-

13	 Allerdings ist hier daran zu erinnern, dass in Gen 32,29; Gen 34,7; Gen 35,10; 
Gen 35,21ff.; Gen 37,3; Gen 37,13; Gen 43,6.8.11; Gen 46,1f.; Gen 46,29f.; Gen 
47,27.29.31; Gen 48,2; Gen 48,8ff.; Gen 49,2.7 sowie Gen 50,2 mit Israel Jakob 
gemeint ist: „Israel“ ist hier ein Ehrenname für Jakob, während die Exodus- und 
Deuteronomiumstellen mit „Israel“ das Volk Israel meinen. 

49

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


mium zur Grundlage einer eidlichen Selbstverpflichtung gemacht wor-
den sei. Dies sei in 2 Könige 22,3ff. sowie 23,1ff. als Text verarbeitet wor-
den, wobei davon auszugehen sei, dass das Buch 2 Könige zu Lebzeiten 
Joschijas abgefasst worden sei (vgl. Braulik 2012:172). Allerdings wur-
den die Reformen nach Joschijas Hinrichtung 610 v. Chr. in Meggiddo 
durch den Pharao nicht weiter geführt und 586 erlag Juda dem Ansturm 
der Neubabylonier.

Laut Zenger und Frevel (2012a:128) wird der Gottesbund in den der 
Priesterschrift zugeordneten Textstellen als „einseitiges Zusagegeschehen 
und nicht als Vertrag gegenseitiger Verpflichtung konzipiert“, während 
die deuteronomistische Literatur den Bund im Sinne eines gegenseiti-
gen Vertrags versteht. Braulik (2012:179) meint, dass das deuteronomisti-
sche Bundesverständnis als Vertrag mit Gott auf die neuassyrische Kultur 
zurückgeht, weil dort das Vertragsverständnis „dominant und prestige-
trächtig“ war. Doch stimmt die Einschätzung Brauliks (2012:181), wenn 
er schreibt: „Indem die Theologen die Israel eigenen Traditionen in die 
neuassyrisch geprägte Vertragsform gossen, nahmen sie ihnen das Alt-
modische und Überholte, das ihnen in den Augen der Judäer anhaftete, 
und machten sie wieder verständlich und akzeptabel“? Ist es zutreffend, 
mit Braulik (2012:182) das Deuteronomium als „Mitte des Alten Testa-
ments“ zu bezeichnen, weil es „den zeitlichen und sachlichen Orientie-
rungspunkt für die atl. Literatur- und Religionsgeschichte darstellt und 
das Verständnis des Rechts, der Geschichte und der Prophetie Israels 
nachhaltig bestimmt hat“? Genauso gut könnte man die verschiedenen 
Erzählkränze in Genesis und Exodus als identitätsbestimmend für Isra-
el als Volk Gottes sehen. Und es ist doch recht gewagt, von einer „Ekkle-
siologie“ (Braulik 2012:182) als eines der drei Hauptthemen des Deute-
ronomiums – neben seiner „Kriegsideologie“ und dem „Durchbruch 
zum Monotheismus“ – zu sprechen, ist doch die Ekklesiologie ganz klar 
eine spezifisch christliche Rekonstruktion und Umsetzung der „Volk 
Gottes-Idee“. 

Allerdings weisen Zenger und Frevel (2012a:99) zu Recht darauf hin, 
dass die einzelnen theologischen Bundeskonzeptionen auf unterschied-
lichen literarischen Ebenen liegen, aber miteinander verschränkt sind 
und nicht „randscharf “ getrennt oder gar mechanisch verschiedenen 
literarischen Schichten zugeordnet werden können. Gerade die Viel-
schichtigkeit und Komplexität des Bundeskonzepts erweist sich als äus-

50

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


serst fruchtbar und ist theologisch kaum auszuloten. So braucht es auch 
dort, wo der Bund als Gehorsamkeitsbeziehung der Menschen zu Gott 
gedeutet wird – etwa in Josua 7,11 – bei Verstössen gegen den Bund eine 
Wiedergutmachung. Diese erfolgt in Josua 7,24, als Achan gegen den 
Befehl des Herrn Diebesgut aus Jericho mitlaufen lässt, durch Überga-
be von dessen Söhnen und Töchtern und seines gesamten Eigentums an 
den Herrn und durch die Steinigung von Achan und seiner Angehöri-
gen sowie deren anschliessende Verbrennung (Josua 7,25). 

Unabhängig davon, ob die Heilsordnung Gottes als vertraglich festge-
legter Bund oder als Gnadenakt Gottes verstanden wird – es bleibt im 
Kern das Gebot, keine anderen Götter zu verehren (vgl. Dtn. 8,19) und 
Gott zu gehorchen, ansonsten wird dem Volk Israel ein ähnliches Schick-
sal wie seinen Gegnern angedroht. Dabei ist Besitz, Reichtum und Wohl-
ergehen, aber auch die Landnahme nicht die Belohnung für die Treue zu 
Gott – das Volk Israel wird im Gegenteil als „widerspenstig“ (Dtn 9,6) 
bezeichnet –, sondern einerseits die Folge des Abraham, Isaak und Jakob 
gegebenen Versprechens und anderseits der noch grösseren Verderbtheit 
der anderen Völker. Nach wiederholten Aufforderungen, die Gebote und 
Gesetze des Herrn zu befolgen (vgl. z. B. Dtn 10,12 oder Dtn 11,18ff.) wird 
in der Rede Mose immer wieder die Güte und Liebe des Herrn betont.

Kessler (2017b:191) hat darauf hingewiesen, dass der Dekalog keine 
Wenn-Dann-Kasuistik enthält, wie im Bundesbuch häufig (z. B. Exo-
dus 21,33ff.). Vielmehr sind die Verbote sehr scharf und mit „lo“ + Imper-
fekt formuliert, und nicht – wie sonst im Hebräischen üblich – mit „lo“ + 
Jussiv. Kessler folgert daraus: Es geht dem Dekalog also „um absolute Ver-
bote, um Grenzen, die unter keinen Umständen überschritten werden 
dürfen“ (Kessler 2017b:191). „Fehlt also die Rechtsfolge, so werden bei den 
ersten vier bzw. fünf Geboten andererseits dem eigentlichen Ver- bzw. 
Gebot allerlei Ergänzungen beigegeben. Alle diese Hinzufügungen sind 
mit�… („kî“) eingeleitet (ausser Dtn 5,15), haben also Ver- bzw. Gebot 
begründenden Charakter. Nur nach dem Elterngebot ist eine Verheis-
sung zugefügt�…“ (Kessler 2017b:191).

Aus der Sicht einer politischen Ethik stellt sich die Frage, ob man das 
erste Gebot des Dekalogs: „Ich bin der Herr, dein Gott, …� du sollst kei-
ne anderen Götter neben mir haben!“ (vgl. auch Dtn 5,7) – wie Brunner 
(1943:253) das tut – als eine Art Absicherung gegen eine „Absolutsetzung 
der Staatsmacht“ interpretieren kann.

51

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Dabei hängt Gedeihen, der Reichtum und die Entwicklung der hebräi-
schen Community gemäss Dtn. 28,1ff. entscheidend davon ab, ob ihre Mit-
glieder die göttlichen Gebote befolgen: Tun sie dies, wird ihr Wohlergehen 
garantiert, tun sie es nicht, werden Missernten, versiegende Fruchtbarkeit 
der Herdentiere, Krankheiten, Unfruchtbarkeit des Landes, Niederlage 
gegen die Gegner, Versklavung der Söhne und Töchter und letztlich der 
Tod angedroht. Damit entsteht ein enger Tun-Ergehen-Zusammenhang, 
der allerdings in der Hebräischen Bibel auch immer wieder durchbro-
chen wird, etwa im Buch Hiob. Dieses Gegenspiel von Belohnung und 
Bestrafung setzt sich auch in der Beschreibung des Herrn fort: „Während 
der Herr früher seine Freude daran hatte, euch Gutes zu tun und auch 
immer zahlreicher zu machen, wird es dann seine Freude sein, euch zu 
schaden und euch auszurotten. Er wird auch aus dem Land, das ihr jetzt 
in Besitz nehmt ausreissen und euch unter alle Völker zerstreuen und 
von einem Ende der Erde bis zum anderen�…“ (Dtn 28,63ff.). Man kann 
diese Stelle als Ankündigung des babylonischen Exils oder gar der spä-
teren, jahrhundertelangen Diasporasituation lesen – die Ausführlichkeit 
der Drohungen erstaunt schon etwas. Daran ändert auch die anschlies-
sende (Dtn 28,69ff.) Bundesschlusserzählung nicht viel. Dabei ist nicht 
zu übersehen, dass darin (Dtn 29,12) vor allem auf die Verpflichtungen 
der Hebräer hingewiesen wird, und zwar auch aller folgenden Generatio-
nen. Bei Nichtbeachten werden nochmals harte Strafen wie Seuchen und 
Katastrophen angedroht (vgl. Dtn 29,21ff.). Dabei erstaunt wenig, dass der 
Text mit den Drohungen deutlich detaillierter und umfangreicher aus-
fällt, als die Beschreibung der erneuten Zuwendung zu Gott (Dtn. 30,9ff.).

Die Josefsgeschichte in Genesis 37,1ff. enthält in der Figur von Josef 
zentrale Elemente von „guter Herrschaft“: Treue und Loyalität gegen-
über den Vorgesetztem (Rückweisung der Avancen der Frau von Poti-
far, Handeln im Interesse des Pharaos), Verantwortung und Vorsorge für 
die Untergebenen (Anlegen der Vorräte für die schlechten sieben Jahre), 
entschlossenes Handeln und Führungsqualität (gegenüber seinen Brü-
dern), angemessene Gerechtigkeit (Josef wirft seine Brüder zuerst ins 
Gefängnis, lässt sie dann aber gegen das Versprechen gehen, den jüngs-
ten Bruder herzuschaffen), Nachsicht und Verzeihung (gegenüber sei-
nen Brüdern, die ihn verkauft hatten) und Liebe (gegenüber seinem 
Vater und seinen Brüdern). Und ganz wesentlich: Fähigkeit, im Sinne 
und Auftrag Gottes zu handeln und der Beistand und die Nähe Gottes 

52

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


bei allem, was Josef tut (korrekte Deutung der Träume, Wohlergehen, 
durchaus auch im materiellen Sinn zuerst Potifars, später des Pharaos). 
Dabei gibt es durchaus auch problematische Aspekte, etwa wenn Josef 
während der Hungersnot die Kornvorräte den hungernden Menschen 
zuerst nur gegen Geld verkauft, später gegen all ihr Vieh und schliess-
lich gegen all ihre Felder und sogar gegen ihre Schuldsklaverei verkauft 
(Genesis 47,15ff.). Zwar handelt Josef als Bevollmächtigter und kauft all 
das für den Pharao, aber das ändert nichts daran, dass er eine harte Feu-
dalherrschaft einführt, wobei die Bewohner gegen das Saatgut voll 20 % 
des Ernteertrags dem Pharao abgeben müssen (Genesis 47,23). Das wird 
auch dadurch nicht besser, dass gemäss der Geschichte die Ägypter ger-
ne Sklaven des Pharao sein wollen. 

Otto (2016:1271) deutet die Apostasiegesetze in Dtn 13,2–12 und ihre 
deuteronomistische Fortschreibungen in Dtn 13,3–17 als „Anteil an der 
Gewaltmotivatorik der Vorgaben im assyrischen Loyalitätseid“, jedoch im 
Sinne einer subversiven Rezeption. Otto meint, dass dies darum gesche-
he, um die Funktion der Religion als Herrschaftslegitimation im assyri-
schen Kontext zu überwinden: „Tritt in Dtn 13,2–12 der judäische Gott 
JHWH an die Stelle des Königs als Repräsentant der Staatsmacht mit 
der Aussage, dass nur JHWH absolute Autorität zukomme, nicht aber 
dem Staat, wird im Deuteronomium ein religions- und kulturhistorisch 
wichtiger Schritt auf dem Weg zur Trennung von Staat und Religion voll-
zogen“ (Otto 2016:1271), was sich daran zeige, dass sich Dtn 13,2–12 im 
7. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung gegen die Königsideologie der 
assyrischen Hegemonialmacht wende. Dies werde durch die zweimalige 
Bestätigung des Volks Israel in Josua 24,21 und 24,14 „Wir wollen dem 
Herrn dienen“ zusätzlich untermauert.

Doch stimmt diese Sichtweise tatsächlich? Geht es nicht gerade im 
Gegenteil um eine Unterordnung der Politik unter den Willen Gottes, 
also unter die Religion, anstelle der Instrumentalisierung der Religion 
durch die politische Herrschaft im assyrischen Kontext? Wenn ja, wäre 
das nicht ein Schritt in Richtung der Trennung von Staat und Religion, 
sondern vielmehr im Gegenteil eine Entwicklung hin zu einer „Theokra-
tisierung“ der politischen Herrschaft. Gerade dieses Beispiel zeigt deut-
lich, wie problematisch es ist, mit politischen Kategorien des 20. und 
21. Jahrhunderts Texte auszulegen, die 1500 Jahre früher entstanden sind.

53

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Gott als Kriegsherr

Markus Witte (2013:42) hat darauf hingewiesen, dass es in der Priester-
schrift ein gestuftes Konzept der Offenbarung Gottes und damit auch des 
Gottesbildes gibt: „als Elohim vor der Welt, als El bzw. El Schadaj vor den 
Erzvätern (vgl. Gen 17,1) und als Jhwh vor Mose“. 

Laut Oeming (2017:229) gab es von Beginn an „eine enge Verbindung 
von Jhwh und Krieg“. „Der Stämmegott Jhwh ist es, der seinem Volk beim 
Exodus und in den kriegerischen Auseinandersetzungen im Übergang von 
der Spätbronzezeit zu Eisenzeit I zur Seite stand“ (Oeming 2017:230). Das 
zeige sich etwa exemplarisch im Deboralied: „…  19 Könige kamen und 
kämpften, damals kämpften Kanaans Könige in Taanach, an den Was-
sern Megiddos, doch Beute an Silber machten sie nicht.  20 Vom Himmel 
her kämpften die Sterne, von ihren Bahnen aus kämpften sie gegen Sise-
ra.  21 Der Bach Kischon schwemmte sie fort, der altberühmte Bach, der 
Bach Kischon. Meine Seele soll auftreten mit Macht.  22 Damals stampf-
ten die Hufe der Pferde im Jagen, im Dahinjagen der Hengste.  23 Ihr sollt 
Meros verfluchen, spricht der Engel des Herrn. Mit Flüchen flucht …“ 
(Richter 5,19ff.; Einheitsübersetzung).

In Exodus 14 wird zweimal – nämlich in den Versen 4 und 17f. – auf 
den Willen des Herrn hingewiesen, dem Pharao seine Macht vorzufüh-
ren und einen vernichtenden Schlag gegen ihn zu führen. Dadurch sollte 
sich Gottes Herrlichkeit und Macht erweisen. Dabei erwähnt die Erzäh-
lung zweimal, dass der Herr den Pharao so starrköpfig und uneinsich-
tig machte, um diesen Schlag führen zu können. Auch im Dankeslied 
der befreiten Hebräer (Exodus 15,6f.) wird darauf betont, dass der Herr 
jeden Feind zerschmettert und vernichtet. Interessant ist dabei, dass poli-
tische Gegner wie die Philister, die Edomiter, die Moabiter und die Völ-
ker Kanaans namentlich erwähnt werden, welche vor Angst, Erschrecken 
und Furcht ob der Macht des Herrn ergriffen werden (Exodus 15,14ff.). 
Dabei wird der Herr endgültig zum König.

In Exodus 17,8ff. schlagen die Israeliten die Amalekiter mit Hilfe des 
Herrn vernichtend, und der Herr sagt zu Mose, dass er die Amalekiter 
so vollständig ausrotten werde, dass niemand mehr an sie denken wer-
de. Und in Numeri 21,3 müssen sich die ungehorsamen Hebräer in einem 
Gelübde verpflichten, die feindlichen Kanaaniterkrieger von Arad und 
deren Städte vollständig zu vernichten, damit der Herr ihnen zum Sieg 

54

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


verhilft. Und in Exodus 23,27ff. droht Gott allen Völkern, zu denen die 
Hebräer kommen, mit Verwirrung, und die Feinde der Hebräer – so die 
Hiwiter, Kanaaniter und Hetither – werden flüchten oder vertrieben wer-
den. Allerdings sollen nicht alle diese Völker sofort und vollständig ver-
trieben werden, sondern „nur nach und nach, … in dem Mass, in dem 
ihr euch vermehrt und das Land in Besitz nehmen könnt“ (Exodus 23,30). 
Dieser hochpolitische Aspekt der Landnahme durch das Volk Israel wirkt 
bis heute nach – etwa wenn man an die Siedlerbewegung denkt. Umso 
mehr, wenn Exodus 23,31 wörtlich genommen wird: „Zuletzt aber wer-
det ihr ein Gebiet besitzen, das vom Roten Meer bis zum Mittelmeer und 
von der Wüste im Süden bis an den Eufrat reicht. Alle Bewohner dieses 
Landes gebe ich in eure Gewalt, so dass ihr sie verreiben könnt. Schliesst 
kein Abkommen mit ihnen und lasst euch nicht mit ihren Göttern ein. 
Sie dürfen nicht mit euch zusammen in eurem Land leben, sonst werden 
sie euch dazu verleiten, mit untreu zu werden und ihre Götter zu ver-
ehren. Und das würde euch den Untergang bringen“. Auch in Josua 1,4 
wird das Gebiet zwischen der Wüste im Süden und dem Libanongebir-
ge im Norden, und zwischen dem Mittelmeer im Westen bis zum Eufrat 
im Osten als neue Heimat des Volkes Israel bezeichnet. 

Schon früh bilden sich Koalitionen gegen die Hebräer – etwa in Nume-
ri 22, als der König Balak im Süden versucht, ein Bündnis mit Bileam in 
der Stadt Petor zu schliessen. Interessant ist dabei, dass sich Gott direkt 
an Bileam wendet und ihn bittet, sich nicht mit dem Moabiterkönig Balak 
gegen die Hebräer zu verbünden. Nach etwelchem Zögern segnet Bile-
am das Volk Israel. Die Erzählung schliesst mit der Weissagung Bileams 
ab, welche dem Volk Israel eine grosse Zukunft verheisst und ihm den 
Sieg über die Moabiter, die Amalekiter und sogar über die Assyrer vor-
aussagt (vgl. Numeri 24, 15ff.). 

Schnocks (2014:18) hat darauf hingewiesen, dass JHWH an drei Stellen 
im Tanach, nämlich in Exodus 15,3, in Jes 42,13 und in Ps 24,8 explizit als 
Krieger, Kriegsmann oder Kriegsheld bezeichnet wird. Dabei stellt die 
Jesajastelle – im Gegensatz zu den beiden anderen Texten – einen Ver-
gleich dar: „Wie ein Held …“. 

Vor dem Hintergrund des Herrn als Kriegsherrn ist wohl auch das Ver-
bot zu sehen, mit Nachbarvölkern Abkommen (Exodus 23,32), einen Bund 
(Exodus 34,12ff.) oder nach dem Sieg über sie gar einen Friedensvertrag 
(Dtn 7,2) zu schliessen – immer in der Perspektive, dass der eigentliche 

55

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Bund zwischen JHWH und Israel besteht und dass solche Abkommen 
mit anderen Völkern Israel von der einzigen Verehrung JHWHs abbrin-
gen könnte. Für die Entwicklung einer Friedensethik stellt diese Positi-
on allerdings ein Problem dar, weil hier Frieden ganz klar mit der beson-
deren und privilegierten Beziehung Israels mit Gott in Konkurrenz und 
damit in Konflikt steht. Oder wie es Kessler (2017b:129) formuliert: „Die 
Spannung zwischen den Erzelterntexten und den Bundesschlussverboten 
weist auf ein reales Problem hin: Es ist die Spannung zwischen dem Erhalt 
der eigenen Identität, die nach den Verbotstexten der Tora untrennbar 
mit der religiösen Identität als Verehrer des einen Gottes Jhwh verknüpft 
ist, und dem Wunsch nach friedlichem Zusammenleben und interkultu-
rellem Austausch. Die biblischen Texte zeigen in ihrer Vielfalt, dass die-
se Spannung nicht aufhebbar ist“. 

Dazu kommt, dass in Genesis 21,27ff. Mose mit Abimelech in Bersche-
ba einen Vertrag schliesst, was man im Grunde als Verstoss gegen das 
Verbot von Abkommen mit Nachbarvölkern sehen könnte. Dieser Ver-
trag hat eine starke ökonomische Dimension und schliesst die Nutzung 
des Brunnens und der Flora mit ein. Besiegelt wird der Bund mit einer 
Übergabe von Tieren von Abraham an Abimelech. Willi-Plein (2011:119) 
meint, dass das ganze Prozedere darauf hinweise, dass Abimelech als 
Besitzer des Landes im Recht war, und dass Mose damit sozusagen das 
Aufenthaltsrecht für sich und seine Nachkommen erkaufte.

Vereinzelt fällt auch den Feinden des Volks Israels die Aufgabe zu, die 
ungehorsamen Hebräer zu bestrafen. So werden die Israeliten in Nume-
ri 14,41ff. von den Amalekitern und Kanaanitern vernichtend geschla-
gen, weil sie gegen den Befehl des Herrn in das Land Kanaan ziehen wol-
len, obwohl der Herr verfügt hatte, dass sie noch 40 Jahre in der Wüste 
umherziehen müssen. 

Am Ende des Buchs Numeri – in Numeri 31,1ff. – befiehlt der Herr Mose 
sogar, einen Straf- und Vergeltungskrieg gegen die Midianiter zu führen, 
bei dem die hebräischen Priester die Bundeslade und die heiligen Geräte 
mitführen. Dabei töten die Hebräer alle midianitischen Männer, darun-
ter die fünf midianitischen Könige Ewi, Rekem, Zur, Hur und Reba sowie 
Bileam, den Sohn Beors. Die Frauen und Kinder werden von den Hebrä-
ern gefangen genommen und die Hebräer eignen sich den midianitische 
Besitz an. Als die siegreichen Hebräer heimkehren, befiehlt Mose, alle 
midianitischen Frauen zu töten, weil sie die hebräischen Männer verführt 

56

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


hatten. Nur die noch unberührten Mädchen werden am Leben gelassen. 
Den geraubten Besitz müssen die Hebräer mit Feuer und Wasser reini-
gen. Anschliessend wird er unter den Hebräern verteilt. 

Gross (2009:276f.) hat folgende Merkmale von JHWH-Kriegen heraus-
gearbeitet, die entweder vollumfänglich oder partiell auftreten konnten:

„(1)	  Befragung JHWHs;
(2)	 Kriegsorakel JHWHs in Gestalt der Übereignungsformel;
(3)	 plötzliche Geistmitteilung an einen militärischen Führer;
(4)	 Aufgebot;
(5)	 Gefolgschaft Israel bzw. mehrerer Stämme;
(6)	 wunderbares Eingreifen JHWHs in die Schlacht;
(7)	 Kampf und Sieg;
(8)	 völlige Vernichtung des Feindes;
(9)	 Vernichtungsweihe der menschlichen, tierischen und sachli-

chen Beute“ (Gross 2009:276f.).

Selbst wenn man – wie Neis 2011:229 vorschlägt – den Kriegsbann14 bzw. 
Bannkrieg und die damit verbundene völlige Vernichtung der besiegten 

14	 Ich habe an anderer Stelle (vgl. Jäggi 2019:38, Fussnote 13) zur Frage des Kriegs-
banns oder der Vernichtungsweihe folgendes geschrieben: „חֵרֶם, ḥeræm, ist laut 
Giercke-Ungermann (2010:215) etymologisch auf die Wörter ,absondern‘, ‚ver-
bieten‘ oder ‚weihen‘ zurückzuführen und ist in der Hebräischen Bibel 80mal be-
legt, darunter 51mal in Verbform und 29mal als Nomen. Der Begriff erscheint 
in verschiedenen Kontexten. Er steht für eine juristische Entscheidung oder Stra-
fe, für eine Weihgabe an JHWH und als Akt der Kriegsführung (vgl. Giercke-Un-
germann 2010:215ff). Laut Lev 27,29 müssen Personen, die mit ḥeræm belegt 
sind, getötet werden. Giercke-Ungermann (2010:223) meint, dass die Bedeutung 
von ‚Vernichtungsweihe‘ für das Buch Samuel nicht zutreffe, sondern eher als 
‚Weihe‘ und ‚Aussonderung‘“. Giercke-Ungermann (2010:232) schreibt zur An-
wendung von ḥeræm in der Tora und im Buch Samuel: „Während in Dtn 2,34; 
 ,eine vollständige Vernichtung der feindlichen Bevölkerung beschreibt … חֵרֶם 3,6
umfasst חֵרֶם in 1 Sam 15,3 auch noch die Vernichtung des Viehbesitzes. Damit 
kommt das den beiden Erzählungen in Dtn 2,34; 3,6 zugrunde liegende חֵרֶם-
Verständnis dem von JHWH und Samuel recht nahe“. Auf jeden Fall erscheint 
gerechtfertigt, zumindest in den Tora-Texten den Kriegsbann als Strafe Gottes 

57

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Gegner – also das Umbringen von Männern, Frauen, Kindern und Vieh – 
als „floskelhaften Charakter“ und Abschluss einer Kriegsbeschreibung 
sieht und damit die ethisch-moralischen Problematik dieser Handlungs-
weise zu entschärfen versucht, vermag diese Erklärung nicht zu befrie-
digen. Und auch die These, dass der Vernichtungsbann gegen diverse 
kanaanäische Völker „nur in einer frühen Phase der erzählten Geschich-
te notwendig“ (Neis 2011:230) gewesen sei, während in der späteren 
Geschichte die Israelitinnen und Israeliten selbst für ihre Taten verant-
wortlich gewesen seien, ändert nichts daran, dass in vielen Erzählungen 
der Tora und der „vorderen Propheten“ dieser Kriegsbann immer wieder 
gefordert und auch vollzogen wurde, und zwar immer wieder von neu-
em. Dabei ist das Problem nicht, wie Schnocks (2014:18) zur Diskussion 
stellt, dass Gott als Krieger dargestellt wird, sondern die Tatsache, dass 
die Vernichtung ganzer Bevölkerungsgruppen als Voraussetzung für den 
(späteren) Frieden gesehen wird.

Auch wenn viele neuere Exegeten die Historizität des vollzogenen 
Kriegsbanns bestreiten (vgl. Kelley 2016:31 sowie Obermayer 2014:187) 
ändert das nichts daran, dass eine Reihe von Stellen im Tanach – so etwa 
Dtn 20,17; Ex 23,23 oder Dtn 7,1ff. – im Auftrag des Herrn und teilweise 
mit himmlischer Hilfe die völlig Vernichtung ganzer Ethnien verlangt 
wird, was Kelley (2016:30) als „Auftrag zum Genozid“ („call for and sanc-
tion genocide against people or set of peoples“) nennt. Entsprechend hat 
Seibert (2012:107ff., vgl. auch Kelley 2016:33) verlangt, auf die – bibli-
sche – Rechtfertigung von Genozid zu verzichten. Auch wenn die bibli-
sche Genoziderzählung eher ein Entstehungsmythos als ein historischer 
Bericht ist, fordert Kelley (2016:40): „Even if the events did not occur, 
what is being narrated must be analysed and critics should not hesitate 
to employ categories drawn from genocide studies“ („selbst wenn die-
se Ereignisse so nicht geschehen sind, was erzählt wird muss analysiert 
werden und Kritiken sollten nicht zögern, dazu Begriffe von Genozidstu-
dien zu verwenden). Das ist zweifellos richtig – und auch aus friedens-
ethischer Sicht notwendig.

Friedenspolitisch interessant ist die Tatsache, dass später unter den 
Richtern und Königen, und insbesondere unter König David der frühe-
re Kriegsbann, der mit der Vernichtung aller Feinde, also von Männern, 

zu verstehen, der zur Vernichtung der betreffenden Menschen und Tieren führ-
te, bzw. deren Vernichtung intendierte.

58

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Frauen, Kindern und sogar dem Vieh endete, durch ein Herrschaftssys-
tem ersetzt wird, das die Besiegten nicht mehr dem Tod überantworten, 
sondern diese zum Wiederaufbau verpflichten, z. B. in 2 Sam 12,31, als die 
besiegten Ammoniter für Bauarbeiten eingesetzt werden. 

Vergeltung oder Versöhnung?

Paradigmatisch für die Frage nach Vergeltung und Versöhnung ist die 
Josefsgeschichte in Gen 37 sowie 39–45. 22 Jahre nachdem ihn seine Brü-
der in die Sklaverei verkauft haben, ziehen diese nach Ägypten, um Nah-
rung zu erhalten. Sie fallen vor Josef auf die Knie. Während sie ihn nicht 
erkennen, erkennt er sie sehr wohl. Josef behält Simon als Geisel und lässt 
die anderen heimreisen mit der Auflage, ihm Benjamin zu bringen. Als 
Josef Benjamin wegen des angeblichen Diebstahls des silbernen Bechers 
als Sklaven zurückbehalten will, stellt sich die Frage nach den Motiven 
Josefs: Will er sich an den Brüdern rächen, will er prüfen, ob sie sich jetzt 
korrekt verhalten, oder ist es eine Form restaurativer Bestrafung – das 
wird weder in der Genesis noch in der Sure 12 im Koran klar. Doch das 
Ergebnis der Geschichte scheint klar: Es geht um Zugabe der Schuld, um 
Vergebung und Versöhnung (vgl. Philpott 2012:120).

Nach Leviticus 5,1–6,23 gibt es eine modellhafte Abfolge von Sünde, 
Busse und Wiedergutmachung: „Einsicht in eine mit oder ohne Absicht 
begangene Sünde (V. 1–4), öffentliches Bekenntnis (V. 5), eigener Einsatz 
durch ein Opfer (V. 6) und, nach Möglichkeit, Wiedergutmachung des 
angerichteten Schadens sowie Entrichtung einer darüber hinaus gehen-
den Entschädigung (V. 23f.): ‚und es wird ihm die Tat vergeben werden, 
durch die er schuldig geworden ist‘ (Lev 5,26)“ (Ansorge 2009:110). Neben 
Lev. 5,5 wird auch in Lev 16,21 ein öffentliches Sündenbekenntnis erwähnt.

Im jüdischen Verständnis müssen schlechte Taten wieder gut gemacht 
werden. Newman (2005:24) sieht im Judentum eine Pflicht, anderen zu 
vergeben. So sieht die jüdische Tradition die Menschen als Empfänger 
göttlichen Mitgefühls, weshalb auch sie sich gegenüber den anderen Men-
schen so verhalten sollten.

Vergebung und Wiedergutmachung schlechter Taten gegen andere Men-
schen kontrastieren allerdings gegen Abfall von Glauben und Ungehor-
sam gegen Gott. So hält der Herr in Leviticus 16,14ff. fest, dass Ungehor-

59

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


sam gegen das göttliche Gesetz und gegen die göttliche Rechtsordnung 
bestraft werden – Unglück, unheilbare Krankheiten und Blindheit wer-
den angedroht. Ebenso führt Ungehorsam zum Sieg der Feinde und zur 
Besetzung des Landes durch die Feinde. Bleiben die Hebräer ungehorsam 
gegenüber den göttlichen Geboten, wird die Strafe versiebenfacht, und 
Felder und Bäume werden unfruchtbar (Leviticus 26,18ff.). Und ändern 
die Hebräer ihr Verhalten danach immer noch nicht, wird die Strafe noch-
mals siebenmal härter: Raubtiere werden die Kinder und das Vieh fres-
sen. Nützt das immer noch nichts, versiebenfacht sich die Strafe erneut: 
Fremdbesetzung, Pest, Aushungerung. Und als weitere Verschärfung wird 
– nochmals als siebenfach härtere Strafe – Hunger und Kannibalismus 
gegen die eigenen Kinder, Ablehnung aller Opfergaben durch den Herrn 
und Leichen auf den Altären, Zerstörung der Städte und Heiligtümer, 
Verwüstung des Landes und gar die Vertreibung aus dem eigenen Land 
angedroht. Es stellt sich die Frage, ob Leviticus 26,39ff. retrospektiv das 
babylonische Exil theologisch erklären oder rechtfertigen will – also als 
Folge des eigenen schuldhaften Verhaltens gegenüber dem Herrn. Die-
ser Eindruck wird durch Leviticus 26,42ff. und 46 verstärkt, wo an den 
Bund mit Jakob, Isaak und Abraham erinnert wird und an die von Mose 
im Namen des Herrn überbrachten Gesetze und Gebote. 

Es fällt auf, dass im Leviticus 26,6ff. Friede als Folge eines siegreichen 
Kriegs gegen die Feinde und deren Vertreibung und als Belohnung von 
Gottesgehorsamkeit verstanden wird. 

Im Grunde gilt, dass schwere und wissentliche individuelle Vergehen 
gegen den Willen Gottes und gegen Weisungen des Herrn sowie dessen 
Beleidigung mit Verbannung und Verstossung bestraft werden, also mit 
der Herauslösung aus der Gemeinschaft des Volks Israels und dessen 
Beziehung zu Gott, wobei solche Vergehen nicht wieder gut gemacht wer-
den können (vgl. Numeri 15,30f.). Auch für die Schändung des Sabbats 
(Numeri 15,35) wird mit dem Tod, und zwar durch Steinigung bestraft.

Ansorge weist darauf hin, dass aus der Sicht Gottes „Entsühnung“ (kpr) 
und „Vergebung“ (slh) nicht identisch sind. So wird in Lev. 4–5 der Sün-
der vom Priester rituell „entsühnt“, und erst dann erfolgt die „Vergebung“ 
Gottes (vgl. Ansorge 2009:111).

Dabei ist nach Ex 34,6f. Gott gegenüber den Israeliten barmherzig und 
gnädig – nicht aber gegenüber den Angehörigen anderer Völker: „6 Der 
Herr ging an ihm vorüber und rief: Jahwe ist ein barmherziger und gnä-

60

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


diger Gott, langmütig, reich an Huld und Treue:  7 Er bewahrt Tausenden 
Huld, nimmt Schuld, Frevel und Sünde weg, läßt aber (den Sünder) nicht 
ungestraft; er verfolgt die Schuld der Väter an den Söhnen und Enkeln, an 
der dritten und vierten Generation.  8 Sofort verneigte sich Mose bis zur 
Erde und warf sich zu Boden.  9 Er sagte: Wenn ich deine Gnade gefun-
den habe, mein Herr, dann ziehe doch mein Herr mit uns. Es ist zwar ein 
störrisches Volk, doch vergib uns unsere Schuld und Sünde, und laß uns 
dein Eigentum sein!  10 Da sprach der Herr: Hiermit schließe ich einen 
Bund: Vor deinem ganzen Volk werde ich Wunder wirken, wie sie auf 
der ganzen Erde und unter allen Völkern nie geschehen sind. Das gan-
ze Volk, in dessen Mitte du bist, wird die Taten des Herrn sehen; denn 
was ich mit dir vorhabe, wird Furcht erregen.  11 Halte dich an das, was 
ich dir heute auftrage. Ich werde die Amoriter, Kanaaniter, Hetiter, Peri-
siter, Hiwiter und Jebusiter vor dir vertreiben.  12 Du hüte dich aber, mit 
den Bewohnern des Landes, in das du kommst, einen Bund zu schlie-
ßen; sie könnten dir sonst, wenn sie in deiner Mitte leben, zu einer Fal-
le werden.  13 Ihre Altäre sollt ihr vielmehr niederreißen, ihre Steinmale 
zerschlagen, ihre Kultpfähle umhauen.  14 Du darfst dich nicht vor einem 
andern Gott niederwerfen. Denn Jahwe trägt den Namen «der Eifersüch-
tige»; ein eifersüchtiger Gott ist er�…“ (Einheitsübersetzung). Ansorge 
(2009:118) und andere Exegeten meinen, dass die Barmherzigkeit Got-
tes sein Strafhandeln überwiegt.

Nach Ansicht von Fischer ist die Versöhnung immer wieder ein „Lebens-
thema“ in der Tora, aber nirgends so deutlich wie in der Josefsgeschichte 
(vgl. Fischer 2011:67 und 104). Das zeigen die beiden Lebensphasen Jakobs 
in Genesis 25–35 und 37–49: „In beiden ereignet sich jeweils eine ähnliche 
Bewegung, die von anfänglichen Konflikten über eine Zeit in der Frem-
de hin zu einer Lösung führt, in der die zuvor verfeindeten Verwand-
ten wieder miteinander auskommen können“ (Fischer 2011:67). Dabei 
zeichnet die Josefgeschichte einen jahrelangen, dramatischen und auch 
schmerzhaften Prozess, in welchem „tiefe Wunden in Beziehungen wie-
der heilen sollen. Die Feinheit, mit der die Erzählung von Josef und sei-
nen Brüdern die einzelnen Schritte zur Aussöhnung nachzeichnet, zeugt 
von grosser menschlicher Erfahrung. Sie kann auch heute noch Anstoss 
und Hilfe sein, wo wir Wege zur Versöhnung zu beschreiten haben oder 
gehen wollen“ (Fischer 2011:83). Fischer sieht insbesondere in Gen 50,19ff. 
eine eigentliche Versöhnungstheologe, in welcher Gott selber das Böse 

61

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


zum Guten wendet und Leben rettet. So sei es nicht übertrieben, in der 
Josefsgeschichte mehr als nur ein einmaliges Geschehen zu sehen, son-
dern ein Modell aller Aussöhnungen, im Sinne einer Versöhnungsdyna-
mik. Im Grunde sei die Josefsgeschichte eine Fortführung des Versöh-
nungswegs, den Jakob bereits mit Esau gegangen sei (vgl. Gen 33,4ff.). 
Dabei ist auch interessant, dass Gott nie direkt in den Konflikt der Brü-
der eingreift, woraus Fischer (2011:106) schliesst, dass ihre Versöhnung 
zunächst und vor allem eine Aufgabe der Menschen sei, die ihr Verhalten 
klären und aufeinander zu gehen müssten. Jedoch greift Gott sehr wohl in 
das Geschehen ein, etwa – wie Josef in Genesis 45,5 sagt – indem er Josef 
nach Ägypten bringt und ihm so das Leben rettet, oder in Gen 50,20, wo 
Josef Gottes Eingreifen als Wende zum Guten beschreibt.

Unterdrückung

In Exodus 1 wird ein inhaltlicher, ja sogar kausaler Zusammenhang zwi-
schen der sozio-demografischen Entwicklung der jüdischen Bevölke-
rung und den Unterdrückungsmassnahmen des neuen Pharao gegen die 
Juden in Ägypten hergestellt: Aus Angst, dass sich die Israeliten mit den 
Feinden Ägyptens zusammentun könnten, erlässt der Pharao Unterdrü-
ckungsmassnahmen: So übersetzt die revidierte Elbesfelder Bibel Exodus 
1,11ff.: „11 Daher setzten sie Arbeitsaufseher über es, um es mit ihren Last-
arbeiten zu drücken. Und es baute für den Pharao Vorratsstädte: Pitom 
und Ramses.  12 Aber je mehr sie es bedrückten, desto mehr nahm es zu; 
und so breitete es sich aus, so daß sie ein Grauen erfaßte vor den Söhnen 
Israel.  13 Da zwangen die Ägypter die Söhne Israel mit Gewalt zur Arbeit  
14 und machten ihnen das Leben bitter durch harte Arbeit an Lehm und 
an Ziegeln, und durch allerlei Arbeit auf dem Feld, mit all ihrer Arbeit, zu 
der sie sie mit Gewalt zwangen.  15 Und der König von Ägypten sprach zu 
den hebräischen Hebammen, von denen die eine Schifra und die andere 
Pua hieß,  16 und sagte: Wenn ihr den Hebräerinnen bei der Geburt helft 
und bei der Entbindung seht, daß es ein Sohn ist, dann tötet ihn, wenn 
es aber eine Tochter ist, dann mag sie am Leben bleiben.  17 Aber weil die 
Hebammen Gott fürchteten, taten sie nicht, wie ihnen der König von 
Ägypten gesagt hatte, sondern ließen die Jungen am Leben“ (Revidierte 
Elberfelder Bibel). Die Erzählung begründet die weitere zahlenmässige 

62

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Zunahme der israelitischen Bevölkerung mit der Weigerung der Heb-
ammen, die Jungen zu töten – mit der etwas augenzwinkernden Begrün-
dung, dass die – im Vergleich zu den Ägypterinnen – physisch stärkeren 
Hebräerinnen längst geboren hätten, bis sie, die Hebammen, zu ihnen 
kämen (vgl. Exodus 1,19). Selbst wenn diese Perikope nur die Einleitung 
zur Moses-Geschichte sein sollte – wie einige Exegeten glauben –, sieht 
das Buch Exodus zweifellos in der zahlenmässig grossen Nachkommen-
schaft der hebräischen Jakob-Gruppe – der in Exodus 1,1 nochmals mit 
„Israel“ bezeichnet wird – die Hauptursache für das feindliche und repres-
sive Verhalten des Pharaos, neben wirtschaftlichen Interessen.

Als die Israeliten immer stärker unterdrückt werden, greift Gott in ihr 
Schicksal ein. Der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs (Ex 3,5) beauftragt 
Mose, das Volk Israel aus Ägypten herauszuführen. Grund für das Ein-
greifen Gottes ist die Unterdrückung und Misshandlung der Hebräer.

Im Grunde bedeutet das, dass die Tora ein prinzipielles Recht auf Leben 
und Freiheit für die Hebräer und darüber hinaus postuliert, vgl. Dtn 5,17, 
18,10, 22,8 sowie 27,24. Das Deuteronomium anerkennt den Menschen 
auch als Rechtsperson (vgl. Dtn 1,16f. und 16,18f.).

Ein ethisches Ärgernis und auch ein Problem stellt die Haltung des 
Tanach15 zur Sklaverei dar: Sie ist grundsätzlich erlaubt, jedoch nur mit 
Einschränkungen, so etwa zeitlich befristet für jüdische Schuldsklaven 
(vgl. Dtn 15,12-18; 5,14; 16,11.14; 23,16f.). Ausserdem wird in Dtn 21,14 
sowie 24,7 der Sklavenhandel thematisiert (vgl. auch Segbers 2015:142). In 
Dtn 15,13f. werden sozusagen Minimalstandards für die Freilassung eines 
Sklaven formuliert: „13 Und wenn du ihn als freien Mann entläßt, sollst 
du ihn nicht mit leeren Händen entlassen.  14 Du sollst ihm von deinen 
Schafen und Ziegen, von deiner Tenne und von deiner Kelter so viel mit-
geben, wie er tragen kann. Wie der Herr, dein Gott, dich gesegnet hat, so 
sollst du ihn bedenken.  15 Denk daran: Als du in Ägypten Sklave warst, 
hat der Herr, dein Gott, dich freigekauft. Darum verpflichte ich dich heu-
te auf dieses Gebot.  16 Wenn dieser Sklave dir aber erklärt: Ich will nicht 
von dir freigelassen werden – denn er hat dich und deine Familie lieb-
gewonnen, weil es ihm bei dir gut ging –,  17 so nimm einen Pfriem und 
stich ihn durch sein Ohr in die Tür: Dann ist er dein Sklave für immer. 
Bei einer Sklavin sollst du das Gleiche tun“ (Einheitsübersetzung). 

15	 Das Gleiche gilt übrigens auch für das Neue Testament, vgl. Jäggi 2020.

63

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Auch im Davidlied (vgl. 1 Chronik 16,20ff.) wird betont, dass sich sowohl 
Gott als auch sein Volk von niemandem unterdrücken lassen. Gott wird 
darin als mächtiger Herr und Befreier besungen, den man fürchten muss 
– und alle anderen Götter werden darin als „tote Götzen“ bezeichnet.

Auch soll der Sabbat dazu dienen, „damit ausruhe dein Knecht und 
deine Magd, dir gleich. Gedenke, dass du Knecht warst im Land Ägyp-
ten: Deshalb gebot dir ER dein Gott, den Tag des Schabbat zu machen“ 
(Dtn 5,12). 

Ja, die Stellungnahme für die Benachteiligten geht sogar soweit, dass 
ein geflüchteter Sklave nicht an dessen Herrn ausgeliefert werden soll 
(vgl. 23,16f.).

Mann und Frau

In seinem Kommentar zum Hohelied hat Yair Zakowitch (2004:44) auf 
die untergeordnete Rolle der Frauen in der Hebräischen Bibel hingewie-
sen: „Frauen spielen in der Bibel eine so untergeordnete Rolle, dass selbst 
nach den Frauen benannte biblische Schriften mit Männern beginnen 
und enden: Am Anfang des Buches Rut steht Elimelech, am Ende der 
Ausblick auf David; das Buch Ester setzt ein mit König Ahaschwerosch 
und endet mit Mordechai“. Dabei erscheint das Kräfteverhältnis zwischen 
Mann und Frau in der ersten Schöpfungsgeschichte gleich: Beide sind 
Ebenbilder Gottes und die Herrschaft über die Welt wird beiden gemein-
sam übertragen (Gen 1,28). Bereits ab der zweiten Schöpfungsgeschichte 
verlagert sich jedoch das Verhältnis: Der Mann wird zuerst geschaffen, 
die Frau nachträglich, nachdem sich herausstellt, dass keines der übri-
gen Geschöpfe geeignet ist, „ihm als Gehilfin“ zu dienen (Gen 2,18f.; vgl. 
auch Zakowitch 2004:44).

Nach Meinung von Zakowitch (2004:44) hat „die einseitige Fokussie-
rung auf den Mann in der Bibel zum Verlust zahlreicher Überlieferun-
gen über Frauengestalten geführt“.

Als Folge der Vertreibung aus dem Garten Eden sieht Genesis 3,16 die 
Unterwerfung der Frau unter den Mann. So steht in der Luther-Über-
setzung: „ 16 Und zum Weibe sprach er: Ich will dir viel Mühsal schaffen, 
wenn du schwanger wirst; unter Mühen sollst du Kinder gebären. Und 
dein Verlangen soll nach deinem Manne sein, aber er soll dein Herr sein“. 

64

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Damit ist die Frau im Grunde doppelt durch den Bruch des göttlichen 
Gebots, Früchte vom Baum der Erkenntnis zu essen, bestraft: Auf der 
einen Seite dadurch, dass sie die Schmerzen der Geburt erleiden muss 
und dass sie sich der Herrschaft des Mannes unterwerfen muss.

Dabei ist zu bedenken, dass die Abraham- und Isaak-Gruppe ganz klar 
in einer patriarchalen Ordnung lebten. Das zeigt die Geschichte in Gene-
sis 27, als der väterliche Segen und der damit verbundene Herrschafts-
anspruch über den Clan von Jakob erschlichen wird, welcher dem Vater 
vorspielt, der erstgeborene Sohn Esau zu sein. Als Isaak erkennt, dass er 
getäuscht wurde, kann er den Segen nicht rückgängig machen. Aber er 
gibt Esau einen anderen Segen, der die Voraussage beinhaltet, dass Esau 
sich eines Tages gegen seinen Bruder wenden wird. Als Esau plant, sich 
an Jakob zu rächen, flieht dieser auf Rat seiner Mutter Rebekka nach 
Haran zu ihrem Bruder Laban. 

Die patriarchale Struktur des Laban- und Jakob-Clans zeigt sich auch 
im Konflikt Labans mit Jakob, als ersterer sagt: „Meine Töchter gehö-
ren mir, ihre Söhne gehören mir, und diese Herde gehört mir; alles was 
du hier siehst, ist mein Eigentum“ (Genesis 31,43). Frauen und Kinder 
sind damit Bestandteil des Besitzes des Patriarchen16. Erst ein Vertrag 
zwischen Laban und Jakob kann den Konflikt zwischen Schwiegerva-
ter und Schwiegersohn befrieden (Genesis 31,44ff.). Der Kampf um die 
Clan-Vorherrschaft – diesmal auf der väterlichen Verwandtschaftssei-
te Jakobs – erreicht einen neuen Höhepunkt, als Esau Jakob eine Trup-
pe von 400 Mann entgegenschickt (vgl. Genesis 32,7). Eine bewaffnete 
Auseinandersetzung droht. Doch der Konflikt löst sich auf überraschen-
de Weise: Die beiden Brüder Esau und Jakob versöhnen sich und Jakob 
lässt sich ausserhalb der Stadt Sichem nieder (Genesis 33). 

Das asymmetrische Verhältnis von Männern und Frauen zeigt sich auch 
in Exodus 22,15f., wo festgelegt ist, dass die Verführung eines unberühr-
ten Mädchens eine Heirat und einen Brautpreis zur Folge haben muss, 

16	 Harold C. Washington (1997:352ff.) hat sogar von einer „Vergewaltigungskul-
tur“ des Alten Israel gesprochen, weil es zu Geschlechtsidentität der Frauen ge-
hörte habe, jederzeit vergewaltigt zu werden, weil ihr Köper als Besitz der Väter 
und später der Ehemänner gegolten habe. Wenn das stimmt, hätte das aber für 
alle traditionalen patriarchalen Kulturen gegolten, und nicht nur für das Alte Is-
rael.

65

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


und im Falle, dass der Vater mit der Heirat nicht einverstanden ist, durch 
den Brautpreis entschädigt werden muss.

Silvia Schroer (2014:47f.) hat auf die Tatsache hingewiesen, dass Suizid 
bei Männern in der Hebräischen Bibel dann vorkommt, wenn sie „in äus-
serster Bedrängnis den Weg der Selbsttötung als letzten Ausweg wählen, 
entweder um ihre Ehre zu wahren oder um mittels Selbstmordattentat 
ihr Leben als Held oder gar Märtyrer zu beschliessen“. Im Unterschied 
zu Griechinnen und Römerinnen der Oberschicht, die in bestimmten 
Situationen, etwa nach einer Vergewaltigung, den Weg des Suizid wähl-
ten, um ihre Ehre zu retten, gebe es keine Stelle in der Literatur, wo eine 
Israelitin zu Selbsttötung greifen. So habe etwa Tamar nach der Verge-
waltigung durch Amnon ihren eigenen sozialen Tod bekundet, aber sich 
nicht das Leben genommen (vgl. 2 Sam 13,11ff.).

Laut Deborah L. Ellens (2008:7) erscheinen Frauen in der Schrift als 
Akteurinnen/Vertreterinnen („agent“) (1), als Eigentum („property“) 
(2) und als beides, Akteurinnen/Vertreterinnen und Eigentum („both 
agent and property“) (3). Dabei besteht der Eigentumscharakter der Frau 
entweder in der Rolle als Tochter oder als Ehefrau. So erscheine in Levi-
ticus 19,29 die Frau als „Tochter-Eigentum“ mit der Möglichkeit, ihrem 
Vater zu schaden, gerade weil sie Tochter-Eigentum und damit Vertre-
terin des Vaters ist. In Leviticus 18,20 und 20,10 erscheinen die Frauen 
als „Ehefrauen-Eigentum“ des Mannes. 

Dabei stand die Ehe unter einem besonderen Rechtsschutz, wobei Ehe-
bruch als „Einbruch in die Rechtssphäre des Mannes betrachtet wurde 
(vgl. Lev 18,6ff. und 20,10ff.; vgl. auch Gorges-Braunwarth 2002:140).

Auch auf der konkreten, sexuellen Ebene zeigt sich diese Asymmetrie 
von Mann und Frau, so in Dtn 22,23ff.: „23 Wenn ein unberührtes Mäd-
chen mit einem Mann verlobt ist und ein anderer Mann ihr in der Stadt 
begegnet und sich mit ihr hinlegt,  24 dann sollt ihr beide zum Tor dieser 
Stadt führen. Ihr sollt sie steinigen, und sie sollen sterben, das Mädchen, 
weil es in der Stadt nicht um Hilfe geschrien hat, und der Mann, weil er 
sich die Frau eines andern gefügig gemacht hat. Du sollst das Böse aus 
deiner Mitte wegschaffen. 25 Wenn der Mann dem verlobten Mädchen 
aber auf freiem Feld begegnet, sie festhält und sich mit ihr hinlegt, dann 
soll nur der Mann sterben, der bei ihr gelegen hat,  26 dem Mädchen aber 
sollst du nichts tun. Bei dem Mädchen handelt es sich nicht um ein Ver-
brechen, auf das der Tod steht; denn dieser Fall ist so zu beurteilen, wie 

66

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


wenn ein Mann einen andern überfällt und ihn tötet.  27 Auf freiem Feld 
ist er ihr begegnet, das verlobte Mädchen mag um Hilfe geschrien haben, 
aber es ist kein Helfer dagewesen.  28 Wenn ein Mann einem unberühr-
ten Mädchen, das noch nicht verlobt ist, begegnet, sie packt und sich mit 
ihr hinlegt und sie ertappt werden,  29 soll der Mann, der bei ihr gelegen 
hat, dem Vater des Mädchens fünfzig Silberschekel zahlen, und sie soll 
seine Frau werden, weil er sie sich gefügig gemacht hat. Er darf sie nie-
mals entlassen“ (Einheitsübersetzung). Diese Stelle ist von zwei Aspekten 
her bedeutsam: Auf der einen Seite sind Mann wie Frau für ihr sexuel-
les Verhalten verantwortlich, auf der anderen Seite wird der angerichtete 
Schaden (Vergewaltigung) finanziell entschädigt, aber nicht an das Opfer, 
sondern an deren „Besitzer“, den Vater. Und die „Wiedergutmachung“ 
der Vergewaltigung gegenüber der Frau besteht in einer nachträglichen 
Heirat und in einer „lebenslänglichen Versorgung“ (kein Recht auf Schei-
dung durch den Mann). Das zeigt, dass der Mann über die Frau verfügt, 
während sich die Frau nur über den Verheiratetenstatus eine anerkannte 
gesellschaftliche Position verschaffen kann. Anders gesagt: Die Frau wird 
über ihren Status (ledig, Jungfrau, verheiratete Frau) definiert, der Mann 
über seinen Besitz – im wörtlichen und übertragenen Sinn.

Deshalb überrascht es auch nicht, dass die hebräischen Könige – wie 
Max Weber (2005:193) monierte –, „jede Israelitin zum Weibe nehmen 
[konnten], wie die Quellen lehren“. 

Dazu passt die Beobachtung von Ellens (2008:71), dass Menstruation 
bzw. Menstruationsblut mit Krankheit, also Abnormalität verbunden 
wird, während der männliche Samenerguss als „normal“, also keinesfalls 
mit Krankheit in Zusammenhang gebracht wird. In Leviticus 15,18ff. wird 
festgelegt, dass Mann und Frau nach dem Geschlechtsverkehr einen Tag 
unrein sind, während eine menstruierende Frau volle sieben Tage unrein 
ist. Das ist – wie Ellens 2008:69 zu Recht moniert – insofern erstaun-
lich, als ja Blut im Denken der Hebräer Leben ist. Sie stellt deshalb die 
Frage: Wenn beides Samen und Menstruationsblut neues Leben schaf-
fen, warum ist dann Menstruationsblut unreiner? Ist das einfach Aus-
druck eines patriarchal ausgerichteten Denkens, in welchem der Mann 
als Erzeuger von Leben gesehen wird und die Frau dazu sozusagen Mit-
tel zum Zweck ist?

Immer wieder – wie auch in diesem Fall – scheint die patriarchale Struk-
tur durch. So erinnert etwa Dtn 24,9 daran, dass bei der Auflehnung von 

67

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Aaron und Mirjam gegen Mose nur Mirjam mit Aussatz bestraft wird 
(vgl. Numeri 12,9ff.), während Aaron straflos ausgeht. Zwar wird Mirjam 
nach sieben Tagen wieder geheilt, aber das ändert nichts an der asym-
metrischen Sicht und Behandlung der Geschlechter.

Nicht zufällig wird die (Ehe-)Frau in der Tora vor allem auch über ihre 
Kinder definiert. Immer wieder – auch in den Schriften der Nevi’im, 
etwa in 1 Samuel 1,6ff. – kommt es dabei zu Konflikten zwischen Frau-
en – oft Nebenfrauen – mit Kindern und kinderlosen Hauptfrauen. In 
Genesis 16,1ff. zeugt Abraham sogar auf Wunsch seiner kinderlosen Ehe-
frau Sara ein Kind mit der ägyptischen Sklavin Hagar, die sie dann aller-
dings später zusammen mit ihrem Kind Ismael – und im Einverständ-
nis mit Gott – in die Wüste vertreibt (Genesis 21,9ff.), als sie selbst einen 
Sohn bekommt (vgl. Genesis 18,1ff.), nämlich Isaak. Als Grund für die-
se Vertreibung wird genannt, dass das Erbe Abrahams nicht geteilt wer-
den soll (Genesis 21,10). Interessant ist, dass sich sowohl bei der Hagar-
Geschichte als auch im Falle von Hanna, der Ehefrau von Elkana in 
1 Samuel 1,6ff. Gott auf die Seite der Hauptfrauen und ihrer Söhne stellt, 
und ihnen Nachkommen schenkt. 

Allerdings wird die stark hierarchisch-patriarchale Struktur später im 
deuteronomischen Schrifttum teilweise aufgeweicht. Ohne hier im Ein-
zelnen auf das komplizierte Ehe-, Familien- und Scheidungsrecht im Deu-
teronomium einzugehen, hier nur soviel: Auf der einen Seite geht es um 
den Schutz der Institution Ehe, vgl. etwa die Regelung in Dtn 24,5, dass 
der jungvermählte Ehemann nicht in den Krieg ziehen muss, damit die 
Ehe nicht durch einen anderen Mann vollzogen wird, vgl. Otto 2017:1806. 
Auf der anderen Seite handelt es sich auch um einen gewissen Schutz der 
Ehefrau, etwa im Falle des Wiederverheiratungsverbots einer zweimal 
geschiedenen Frau durch den ersten Ehemann in Dtn 24,4, was nach 
Otto (2017:1803) auch als Schutz vor einer ungerechtfertigten Bereiche-
rung des Ehemanns interpretiert werden kann. Allerdings ist diese Inter-
pretation nicht gesichert.

Dabei steht die Gemeindeordnung in einem engen Zusammenhang 
mit dem Dreieck Gott – Gemeinschaft – Mann/Frau. Braulik (2012:176) 
spricht von einer Wachstumsgeschichte in drei Gesetzesblöcken – nämlich 
Dtn 12,2–16,17; Dtn 16,18–18,22 sowie Dtn 19,1–25,16 – der „dekalogischen 
Redaktion“: Der erste Gesetzesblock bezieht sich auf die Verehrung des 
einen Gottes und der Reinheit Israels, der zweite Gesetzesblock auf poli-

68

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


tische Ämter und die Gerichtsbarkeit von Königen, Priestern und Pro-
pheten und der dritte Block auf das Verhältnis von Mann und Frau, die 
Familie, Nachbarn und Eigentum sowie Solidarität mit sozial Schwachen. 
Braulik (2012:178) sieht in diesem Redaktionsprozess „die theologische 
Antwort auf eine Identitätskrise der Juden als der Gesellschaft JHWHs“.

Zweifellos Ausdruck davon ist etwa Dtn 12,2ff., wo die Hebräer auf-
gefordert werden, im Gegensatz zur Zeit in der Wüste nunmehr im von 
Gott zugesprochenen Land nicht mehr überall nach Belieben und in einer 
Vielzahl von Opferstätten zu opfern, sondern nur noch im zentralen Hei-
ligtum. Das ist sicher auch ein Versuch, sakrale Regeln zu zentralisieren 
und damit die Hebräer auch bewusstseinsmässig auf ein geistiges Zent-
rum auszurichten – nach der babylonischen Exilerfahrung und der geo-
grafischen Trennung des Volks Israel in eine autochthone Bevölkerung in 
Palästina und einer grossen Gruppe, die wahrscheinlich vorwiegend aus 
Oberschichtangehörigen bestand, im babylonischen Exil. Otto (2007:133) 
spricht in diesem Zusammenhang von einem „tiefgreifenden Programm 
binnenjüdischer Ethik“, welche die durch den Feldzug Hiskias ausge-
löste Krise von Recht und Ethos in Juda lösen sollte. Rituell wird dabei 
in Dtn 12,23 nochmals auf das Verbot hingewiesen, Fleisch zu essen, in 
welchem noch Blut ist. Umgekehrt – also sozusagen als Abgrenzung zur 
Outgroup – werden die Hebräer nochmals aufgefordert keine fremden 
Bräuche zu übernehmen oder nachzuahmen (Dtn 12,29f.). 

Albin Nees (2000:116) hat vorgeschlagen, das vierte Gebot17, also Vater 
und Mutter zu ehren, nicht nur intergenerational sondern auch im Sinne 
einer intragenerationalen Gerechtigkeit und als Aufruf für eine gerech-
te Familien- und Altersvorsorge zu deuten: „Analog gilt …�für die poli-
tische Aufgabe. Politik für die Familie, Politik für Alte, Politik für Pfle-
gebedürftige, das sind Aufgaben und Herausforderungen, die nicht mit 
schönen Sonntagsreden zu erfüllen sind. Das können kostenintensive Auf-
gaben sein, Aufgaben, die in der Politik durchgehend gestellt sind�…“ Das 
vierte Gebot der Elternehrung setze die vorangehende Pflichterfüllung 
durch die Eltern voraus und gewähre umgekehrt den Eltern ein Recht 
auf Vorsorge im Alter. Allerdings hätten die Eltern auch die Pflicht, mit 

17	 Weil die einzelnen Gebote des Dekalogs in den beiden biblischen Versionen in 
Exodus 20,2 ff. und in Deuteronomium 5,6ff. anders zusammengefasst sind, hal-
te ich mich im Folgenden an die Zählweise der Gebote gemäss Deuteronomi-
um.

69

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


der Umwelt sorgsam umzugehen, um sie für die Kinder und Kindeskin-
der zu bewahren.

Geist

In Gen 1,2 weht „rūaḥ“ – also Lebensatem, Lebensgeist, aber auch Sturm, 
Energie und Kraft – zu Beginn über der Schöpfung: „2 die Erde aber war 
wüst und wirr, Finsternis lag über der Urflut, und Gottes Geist schwebte 
über dem Wasser“ (Einheitsübersetzung). Dabei schwebte/flatterte rūaḥ-
ʾelohim über den Wassern.

Grammatikalisch ist „rūaḥ“ fast immer weiblich (vgl. Metzler und Kei-
ta 2009:66 sowie Schüngel-Straumann 2017:17). Die ersten beiden Auto-
rinnen schreiben dazu: rūaḥ „erfasst Menschen, gibt ihnen das Leben 
(Hiob 33,4) und gibt ihnen oft besondere Kraft“ (z. B. Jes 11,2). In Eze-
chiel 37 fährt rūaḥ als Wind durch die toten Gebeine und gibt ihnen die 
Lebenskraft wieder, um dann als Gottes Geisteskraft in ihnen zu wirken 
(vgl. Metzler und Keita 2009:66). 

Laut Schüngel-Straumann (2017:11) gibt es in der Hebräischen Bibel 
„keine einheitliche ‚Lehre‘ von einem Geist Gottes“. Vielmehr habe sich 
der Begriff des Geistes als Frucht einer langen Entwicklung gebildet. 
Dabei gebe es verschiedene Termini. Hauptbegriff für „Geist“ sei jedoch 
die weibliche Form von rūaḥ. Dagegen bedeute die männliche Form von 
rūaḥ meist Atem oder Wind. In späteren Texten werde die die weibli-
che Figur der Weisheit (ḥokmah) oft mit rūaḥ parallel gesetzt (Schüngel-
Straumann 2017:11).

Rūaḥ kommt in der Hebräischen Bibel fast 400mal vor, und zwar mit 
einer deutlichen Zunahme der Häufigkeit in exilisch-nachexilischen 
Texten (vgl. Schüngel-Straumann 2017:13). Rund 50mal erscheint rūaḥ in 
einer Genetivverbindung mit JHWH oder Gott, wobei die Verbindung 
mit JHWH die häufigere ist18.

18	 Dahmen (2001:80) spricht dagegen von rund 60 Stellen, an denen „Geist Got-
tes“ in der Hebräischen Bibel vorkommt.

70

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Nächstenliebe

An sehr prominenter Stelle, nämlich in Exodus 34,6f., als Mose auf dem 
Berg Sinai ist, sagt der Herr: „Ich bin der Herr! Herr ist mein Name. Ich 
bin ein Gott voll Liebe und Erbarmen. Ich habe Geduld. Meine Güte und 
meine Treue sind grenzenlos. Ich erweise Güte über Tausende von Gene-
rationen hin, ich vergebe Schuld und Verfehlung; aber ich lasse nicht 
alles ungestraft hingehen. Wenn sich jemand gegen mich wendet, dann 
bestrafe ich auch seine Kinder und sogar seine Enkel und Urenkel.“19 
Es fällt auf, dass hier Liebe und Erbarmen Gottes im gleichen Atemzug 
mit harten Strafen gegen diejenigen genannt werden, die ich gegen Gott 
wenden. Gott liebt nicht nur die Menschen, sondern die Menschen sind 
auch aufgefordert, Gott zu lieben.

So sagt der Herr in Dtn 6,4f.: „4 Höre, Israel! Jahwe, unser Gott, Jahwe 
ist einzig.  5 Darum sollst du den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem 
Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft.  6 Diese Worte, auf die 
ich dich heute verpflichte, sollen auf deinem Herzen geschrieben stehen“ 
(Einheitsübersetzung). Interessant ist dabei die Verknüpfung der Liebe 
zu Gott mit dem vorangehenden Statement, dass der Herr, also Gott ein-
zig ist. In der Einheitsübersetzung wird diese Aussage sogar als Begrün-
dung der Liebe zu Gott gedeutet: „4 Höre, Israel! Jahwe, unser Gott, Jah-
we ist einzig.  5 Darum sollst du�… (Dtn 6,4f.). Und weiter unten, in 
Dtn 7,12f. wird nochmals versichert: „Wenn ihr dem Herrn, eurem Gott, 
treu bleibt und auf seine Gebote hört und sie befolgt, wird auch er treu 
sein und zu seinen Zusagen stehen, die er euren Vorfahren gegeben hat. 
Er wird euch seine Liebe und Güte erweisen und seinen Segen über euch 
ausschütten“. Den Herrn zu lieben und seine Gesetze zu befolgen gehen 
dabei Hand in Hand (vgl. Dtn 11,1).

Und in Dtn 10,12f. steht: „12 Und nun, Israel, was fordert der Herr, dein 
Gott, von dir außer dem einen: daß du den Herrn, deinen Gott, fürch-
test, indem du auf allen seinen Wegen gehst, ihn liebst, und dem Herrn, 

19	 Die Lutherbibel übersetzt diese Stelle wie folgt: „6 Und der HERR ging vor sei-
nem Angesicht vorüber, und er rief aus: HERR, HERR, Gott, barmherzig und 
gnädig und geduldig und von großer Gnade und Treue,  7 der da Tausenden Gna-
de bewahrt und vergibt Missetat, Übertretung und Sünde, aber ungestraft läßt 
er niemand, sondern sucht die Missetat der Väter heim an Kindern und Kindes-
kindern bis ins dritte und vierte Glied!“

71

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


deinem Gott, mit ganzem Herzen und mit ganzer Seele dienst;  13 daß 
du ihn fürchtest, indem du auf die Gebote des Herrn und seine Gesetze 
achtest, auf die ich dich heute verpflichte. Dann wird es dir gut gehen“ 
(Einheitsübersetzung). 

Diese Schriftstelle zeigt, dass Moenikes (2007:140) wahrscheinlich 
recht hat, wenn er schreibt: Hier wird „deutlich, dass ein enger Zusam-
menhang besteht zwischen der Liebe zu JHWH und dem Befolgen seiner 
Gebote. Auch hier gilt: Israel soll seinen Gott JHWH lieben, fürchten und 
ihm dienen, und dies konkretisiert sich in der Befolgung seiner Gebote“. 
So gesehen ist die Liebe zu Gott ein wesentlicher Bestandteil des Bun-
des und der Zugehörigkeit zu der von Gott geoffenbarten Heilsordnung. 
Man könnte die Liebe im Sinne der Hebräischen Bibel auch als dreipoli-
ge Verbundenheit umschreiben: Die Liebe Gottes zu den Menschen, die 
Liebe der Menschen zu Gott und die Liebe der Menschen untereinander.

In Leviticus 19,18 steht: „… Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich 
selbst. Ich bin der Herr“. Hochfeld (1926b:337) meinte dazu: „Das Judentum 
darf das Verdienst für sich in Anspruch nehmen, die Pflicht der Nächs-
tenliebe zum erstenmal als grundlegendes Sittengebot der Welt verkün-
det zu haben“. So hat denn auch Jesus gemäss Mt 22,36ff. auf dieses alt-
testamentliche Gebot und insbesondere auf Dtn 6,5 Bezug genommen.

Damit ist offensichtlich, dass das doppelte Liebesgebot gegenüber Gott 
und gegenüber den Menschen bereits in der Hebräischen Bibel explizit 
und an prominenter Stelle formuliert wurde, wobei es durch eine wie-
derholte Aufforderung der Gastfreundschaft gegenüber Fremden ergänzt 
und auch konkretisiert wird (vgl. Lev 19,33f.).

Die interkulturelle Frage

In der Tora wird immer wieder das Verhältnis von Israeliten und Nicht-Is-
raeliten, von Angehörigen des eigenen Volks und der Fremden themati-
siert. Folgende beiden Stellen sind exemplarisch:

„Ihr dürft die Fremden, die bei auch wohnen, nicht ausbeuten oder 
unterdrücken. Vergesst nicht, dass ihr selbst in Ägypten Fremde 
gewesen seid“ (Ex 22,20).

72

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


 „Beutet die Fremden nicht aus, die bei euch leben. Ihr wisst doch, 
wie es einem Fremden zumute ist, weil ihr selbst in Ägypten als Frem-
de gelebt habt“ (Ex 23,9).

Dabei wird in Genesis 10 ein Grossteil der Menschen im damals bekann-
ten Raum über Sem, Ham und Jafet auf den gemeinsamen Urvater Noah 
zurückgeführt. Fischer (2011:49) schreibt dazu: „Gen 10 besticht durch 
seine Weltsicht. Die ganze Menschheit ist eine grosse Familie. Trotz der 
verschiedenen Nationen, Sprachen, Länder bilden alle zusammen eine 
Einheit, weil der Abstammung nach verwandtschaftlich verbunden. Die-
se Auffassung kann auch für heute einen starken Impuls geben, in Rich-
tung einer geschwisterlichen, solidarischen Welt“.

Diese Vision setzt sich auch fort in der positiven Haltung zu den im 
Gebiet der Hebräer ansässigen Fremden. So steht In Leviticus 19,33f. zu 
lesen: „33 Wenn bei dir ein Fremder in eurem Land lebt, sollt ihr ihn nicht 
unterdrücken. 34 Der Fremde, der sich bei euch aufhält, soll euch wie ein 
Einheimischer gelten, und du sollst ihn lieben wie dich selbst; denn ihr 
seid selbst Fremde in Ägypten gewesen. Ich bin der Herr, euer Gott“. Und 
in Lev 10,19 steht ganz ähnlich: „19 auch ihr sollt die Fremden lieben, denn 
ihr seid Fremde in Ägypten gewesen“. Dabei ist jeweils der Bezug auf 
die Exilsituation in Ägypten – und z. T. später auf Babylonien – zentral.

Und in der Mosesrede in Dtn 10,19 wird sogar gefordert, die im Land 
Israel lebenden Fremden zu lieben und mit Nahrung und Kleidung zu ver-
sorgen – ebenfalls wieder in Erinnerung an die Exilsituation in Ägypten.

Fremde und Nicht-Juden dürfen nicht ungerecht behandelt werden: 
„Verflucht, wer das Recht der Fremden, die Waisen sind, und das der Wit-
wen beugt. Und das ganze Volk soll rufen: Amen“ (Dtn 27,19). Ja, laut 
Lev 24,22 gilt für Juden und Fremde grundsätzlich das gleiche Recht: 
„22 Es soll ein und dasselbe Recht unter euch sein für den Fremdling wie 
für den Einheimischen; ich bin der HERR, euer Gott“. Allerdings steht 
dem die Tatsache entgegen, dass gemäss jüdischer Tradition im Rah-
men des noachidischen Bundes sieben Gebote bzw. Verbote prinzipiell 
für alle Menschen gelten, während die insgesamt 613 Ge- und Verbote 
der Tora ausschliesslich für die Juden Geltung haben (vgl. Liss 2005:28).

An einer anderen Stelle werden die Fremden sogar in einem Zug mit 
Waisen und Witwen genannt:

73

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


„17 Du sollst das Recht von Fremden, die Waisen sind, nicht beugen; 
du sollst das Kleid einer Witwe nicht als Pfand nehmen. 18 Denk 
daran: Als du in Ägypten Sklave warst, hat dich der Herr, dein Gott, 
dort freigekauft. Darum mache ich es dir zur Pflicht, diese Bestim-
mung einzuhalten“ (Dtn 24,17f.; Einheitsübersetzung). Denn der 
Herr „beschützt die Gäste und Fremden im Land“ (Psalm 146,9).

Interessant ist auch die Rut-Geschichte aus dem Blickwinkel der Inte-
grationsfrage von Fremden: Darin wird die Moabiterin durch eine kluge 
Strategie ihrer Schwiegermutter und von Boas über eine gesetzeskonfor-
me Heirat in das Volk Israel integriert und dadurch sogar zur Urgross-
mutter von König David (vgl. Rut 4,18ff.).

Ehrlich (2009:26) sieht in diesen drei Tora-Stellen, die aus ganz verschie-
denen Zeitperioden stammen, ein gefordertes Verhalten aus dem Motiv der 
„Identifikation mit den Leidenden“. Gerade weil Israel in seiner Geschich-
te immer wieder Exil, Fremde und Unterdrückung erlebt hat, kann und 
solle es gegen Fremde solidarisch sein. Dieser Ansatz ist auch deshalb äus-
serst interessant, weil wahrscheinlich nur Menschen, die selbst die Erfah-
rung von Unterdrückung, Ausgrenzung, Diskriminierung oder Rassis-
mus gemacht haben, tatsächlich verstehen können, was all das bedeutet. 

Dazu kommt ein weiterer Aspekt: Gerade weil Gott immer wieder in 
die Geschichte eingreift, betrifft sein Wirken auch andere Völker: Der 
Exodus der Moses-Gruppe betrifft auch die Ägypter, die Rückkehr ins 
gelobte Land tangiert die dort ansässigen Völker – und bis heute stellt 
der Anspruch auf „Eretz Israel“, also auf das Land Israel, einen perma-
nenten Stein des Anstosses und auch eine wesentliche, wenn auch nicht 
die einzige Konfliktursache im Nahen Osten dar.

Verwirrend ist die Stelle in Genesis 11,6, als Gott nach Babel kommt, 
um die Stadt und den Turm anzuschauen: „6 Und der HERR sprach: Sie-
he, es ist einerlei Volk und einerlei Sprache unter ihnen allen, und dies 
ist der Anfang ihres Tuns; nun wird ihnen nichts mehr verwehrt werden 
können von allem, was sie sich vorgenommen haben zu tun.  7 Wohlauf, 
laßt uns herniederfahren und dort ihre Sprache verwirren, daß keiner 
des andern Sprache verstehe!  8 So zerstreute sie der HERR von dort in 
alle Länder, daß sie aufhören mußten, die Stadt zu bauen.  9 Daher heißt 
ihr Name Babel, weil der HERR daselbst verwirrt hat aller Länder Spra-
che und sie von dort zerstreut hat in alle Länder“ (Gen 11,6–9, nach der 

74

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Lutherübersetzung). Es stellt sich die Frage, ob die Einheit der Menschen 
und ihre Fähigkeiten für Gott eine Bedrohung darstellt. Fühlt sich Gott 
bedroht, weil die Menschen zu mächtig werden? Man könnte die Stel-
le auch so lesen, dass Gott die Menschen spaltet, sie in Gemeinschaften 
unterteilt und so ihre Macht bricht. Kulturelle Differenz und Nationalis-
mus als Barriere gegen die bedrohliche Macht der Menschen – und als 
Prävention gegen die Rebellion gegen Gott?

Crüsemann (2003a:25) hat darauf hingewiesen, dass je nach theologi-
scher Bewertung die Turmbaugeschichte als „Übergriff einer noch ein-
heitlichen Menschheit“ verstanden werden kann, der von Gott „mit der 
Zerstörung der Einheit und Sprachenvielfalt bestraft wird“. In einer sol-
chen Sicht erscheint die „Multikulturalität als ‚gnadenloses Gottesge-
richt‘“ (Crüsemann 2003a:25). Aus einer anderen Sicht – etwa nach der 
Deutung von Uehlinger (1990:404f.) – erscheint die Erzählung des Turm-
baus zu Babel als Reflex auf den Versuch, durch das Stadt- und Palast-
bauprojekt durch Deportierte aus allen Ländern und unter Aufnötigung 
einer einzigen Sprache die assyrische Weltherrschaft zu zementieren (vgl. 
dazu Crüsemann 2003a:25). Auch Hepner (2010:957) argumentiert ähn-
lich, nämlich als Entmutigung und Abschreckung der exilierten Hebräer 
gegenüber einer Assimilation an die babylonische Kultur.

Laut Uehlinger (1990:536) stellte Genesis 11.1ff. eine politisch-theolo-
gische Reflexion der Auffassung des Verfassers dar, wonach das assyri-
sche Weltherrschaftsstreben mit dem plötzlichen Fall Sargons II. und der 
Aufgabe des Bauprojekts von Dur-Šarrukin zum Ende des missglückten 
Versuchs der Schaffung eines Weltreichs und eines Weltvolks gekommen 
sei. In einer solchen Sicht wäre die Geschichte – genau umgekehrt – ein 
Protest und eine Kritik gegen die „Aufhebung der Vielfalt durch Zwangs-
einheit“ (Crüsemann 2003a:25). Dabei wäre „die Strafe zugleich und vor 
allem ein Befreiungsakt, die Ermöglichung des Eigenen und Verschiede-
nen“ (Crüsemann 2003a:25), vor allem auch für das Volk Israel, weil jede 
erzwungene Einheit der Menschheit unter Aufhebung der Vielheit auch 
das Volk bedrohen und die Existenz Israels vernichten würde. 

Es gibt aber auch andere abgrenzende Elemente gegenüber anderen Völ-
kern und Nicht-Hebräern. So erlässt etwa Gott in Exodus 12,43 die Rege-
lung, dass kein Fremder am Passahmahl teilnehmen darf, selbst auslän-
dische Sklaven müssen vor einer Teilnahme beschnitten werden. Auch 
im Land lebende Fremde sind vom Passahfest ausgeschlossen. 

75

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


In Dtn 23,16f. wird ausländischen Flüchtlingen ein grosszügiger Asyl-
schutz gewährt: „16 Du sollst einen fremden Untertan, der vor seinem 
Herrn bei dir Schutz sucht, seinem Herrn nicht ausliefern.  17 Bei dir soll 
er wohnen dürfen, in deiner Mitte, in einem Ort, den er sich in einem 
deiner Stadtbereiche auswählt, wo es ihm gefällt. Du sollst ihn nicht aus-
beuten“ (Einheitsübersetzung). Dass dabei die Lutherbibel von „auslän-
dischen Knechten“ und die Stuttgarter Bibel von „ausländischen Skla-
ven“ sprechen, ändert im Grunde nichts an der Sache.

Ähnlich widersprüchlich sind – wie Kessler (2017b:130) betont – das 
Gemeindegesetz von Dtn 23,2–9 und seine Abgrenzungen in Jes 56,3–7, 
wobei Jesaja den Tempelkult für Fremde „weit öffnet“. Das gleiche gilt für 
das Verbot interkultureller Ehen in Dtn 7,3–4 und ausführlich in Esr 9–10, 
welchem die Rut-Geschichte entgegensteht, in der eine Moabiterin zwei 
Ehen mit hebräischen Männern eingeht.

Gleichzeitig darf man nicht vergessen, dass Gott wiederholt verspricht, 
die nicht-jüdischen Stämme zu vernichten (Exodus 23,23) oder zu ver-
treiben (so in Exodus 33,2f., 34,11 sowie 34,24). Diese Ambivalenz im Ver-
hältnis zu fremden, nicht jüdischen Gruppen lässt sich vielleicht auflösen, 
wenn man das Heilsversprechen und die Landnahme als Bestandteil des 
Bundes JHWHs mit Israel (macht-)politisch deutet, während das Gebot 
der Gastfreundschaft gegenüber Fremden eher die Ebene des individu-
ellen Zusammenlebens betrifft. 

Ämtergesetz (Dtn 16,18–18,22)

Zenger und Frevel (2012a:100) haben die Meinung vertreten, dass die fünf 
Bücher Mose vor einem dreifachen literarischen Problem stehen: Erstens 
dem Verhältnis von Geschichte und Gesetz, das gleichzeitig komplex und 
detailreich ist, so „dass es nur als ein wie immer zu erklärendes längeres 
Zusammenwachsen verschiedener Texte historisch und literarisch versteh-
bar wird“ (Zenger und Frevel 2012a:100); zweitens in den äusserst vielfälti-
gen Erzählstilen und Erzähltechniken sowie drittens in der Tatsache, dass 
die Tora nach vorne offen und in die Zukunft hin orientiert bleibt. Nach 
Meinung der beiden Autoren zeigt sich das etwa in der Frage der Land-
nahme – die faktisch bis in die heutige Zeit hinein aktuell bleibt –, selbst 
wenn die Erzählung im Buch Josua „als Abschluss und Vollendung der mit 
‚den Vätern‘ und mit Mose begonnenen Geschichte“ (Zenger und Frevel 

76

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


2012:100) gelten könne. Zenger und Frevel (2012a:100) sprechen mit Blick 
auf die Tora sogar von einem „unvollständigen“ bzw. „unvollendeten“ Werk.

In der Rückschaurede von Mose in Deuteronomium 1,6ff. wird an pro-
minenter Stelle an das Versprechen der Landnahme durch den Herrn erin-
nert: „Dieses ganze Land übergebe ich euch. Zieht hinein und nehmt es 
in Besitz! Es ist das Land, das ich euren Vorfahren Abraham, Isaak und 
Jakob mit einem Eid zugesagt habe, als bleibender Besitz für sie und ihre 
Nachkommen“ (Dtn 1,8).

Während ursprünglich Mose in Exodus 18,13ff. in allen Streitfällen Recht 
spricht, überträgt er auf Vorschlag seines Schwiegervaters alle leichteren 
Streitfälle an angesehene Männer, die sich nicht bestechen lassen. Mose 
wählte aus allen Stämmen Verantwortliche aus und setzte sie als Verant-
wortliche über je tausend, hundert, fünfzig und zehn Männer.

Der Dekalog verhängt für schwere Verbrechen – so für Gewalt gegen 
die Eltern, Menschenraub und Verfluchung der Eltern – die Todesstrafe, 
andere Formen von Gewalt oder Dritten zugefügte Schäden werden mit 
eine Geldstrafe belegt. Im Grunde gilt: „Leben für Leben, Auge um Auge, 
Zahn für Zahn, Hand für Hand, Fuss für Fuss, Brandwunde für Brand-
wunde, Verletzung für Verletzung, Strieme für Strieme“ (Exodus 21,23f.). 
Dabei besitzt der in der Forschung aufgrund von Exodus 4,7 „Bundes-
buch“ genannte Rechtskorpus in Exodus 20,22–23,33 folgende Struktur:

Quelle: Zenger und Frevel 2012a:229.
77

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Dabei besteht nach Zenger und Frevel (2012a:229) in der Forschung 
weitgehender Konsens darüber, dass das Bundesbuch eine mehrstufige 
Wachstumsgeschichte hatte, die teilweise ausserhalb des Erzählzusam-
menhangs verlaufen ist. Entsprechend ist auch eine genaue Datierung 
des Bundesbuchs schwierig, Zenger und Frevel (2012a:231) meinen, dass 
das Bundesbuch bis ins 9. und 8. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung 
überliefert und fortgeschrieben wurde.

Georg Braulik (2012:172) hat die These aufgestellt, dass das Deuterono-
mium „von Anfang an die Kulteinheit mit der Forderung der Kultrein-
heit [verband]“. Deshalb habe das Ur-Deuteronomium die ausschliess-
liche Verehrung JHWHs (Dtn 6,4f.) an der einen, von ihm erwählten 
Stätte (Dtn 12,2ff.) verlangt. Braulik erklärte dies mit der damaligen poli-
tischen Lage: So habe Hiskija versucht, die Landbevölkerung vor dem zu 
erwartenden assyrischen Angriff zu schützen und sie in befestigte Städte 
umgesiedelt. Dabei seien im ausgehenden 8. Jahrhundert die Kultstätten 
in Arad und der Hörneraltars auf Tell es-Sebac abgebaut und zerlegt (vgl. 
2 Könige 18,4.22) und im 7. Jahrhundert nicht wieder hergestellt worden. 
Im Laufe der Zeit habe sich auch die Bindung der bäuerlichen Grossfa-
milie an ihren Boden und an den Kult ihrer Ahnen aufgelöst, weshalb 
sich eine kultische Zentralisierung aufgedrängt habe. Ausserdem habe 
Hiskija versucht, die zahlreichen Einwanderer aus dem Nordreich von 
einer Rückkehr zum Tempel in Bet-El abzuhalten und sie stattdessen an 
Jerusalem zu binden. 

Im Ämtergesetz (Dtn 16,18–18,22) werden die Rollen und Aufgaben 
der Richter, des Königs, der Priester und der Propheten definiert. Nach 
Meinung von Otto (2007:143) wird in Dtn. 34,10ff. festgelegt, dass künftig 
Könige und Propheten der mosaischen Autorität unterworfen sein sollten.

Einzelne Exegeten wie Rüterswörden (1987:110; vgl. auch Otto 1994:145) 
interpretierten das Ämtergesetz als vorexilischen Verfassungsentwurf. 
Dabei wurde die Abfolge der Ämter als ein ansteigender Anteil Gottes 
in den einzelnen Funktionen gesehen (vgl. Otto 1994:145). Gleichzeitig 
weist die Gerichtsreform die aufklärbaren Fälle der Ortsgerichtsbarkeit 
zu, während die nicht eindeutig zu entscheidenden Fälle an die Zentral-
gerichtsbarkeit verwiesen werden (vgl. Dtn 17,2–13).

Auffällig ist dabei, dass im Buch Hiob (Hiob 12,16ff.) die unterschied-
lichen Ämter aus dem Blickwinkel göttlicher Macht aufgezählt werden. 
Ratsherren, Richter, Könige und sogar Priester können vor der Allmacht 

78

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Gottes ihre eigene Macht verlieren – und alle können in der Finsternis 
tappen (Hiob 12,25). Dabei wirkt die Allmacht Gottes durch und gege-
benenfalls gegen gesellschaftliche und politische Machtstrukturen. Got-
tes Kraft gleicht „losgelassenem Wasser“ (Hiob 12,15), bringt Licht in 
die Finsternis (Hiob 12,22f.) und lässt Nationen wachsen und zerstören. 

Dabei hat Mose als Prophet und Vertreter Gottes auch eine vermittelnde 
Funktion. Interessant ist in Numeri 11,10ff., dass auf die Klage des Volkes 
in der Wüste, immer nur Manna essen zu müssen und kein Fleisch verzeh-
ren zu können, Mose sich beim Herrn darüber beklagt, dass die gesam-
te Regierungs- und Verwaltungslast auf ihm liegt: „10 Als nun Mose das 
Volk weinen hörte, alle Geschlechter miteinander, einen jeden in der Tür 
seines Zeltes, da entbrannte der Zorn des HERRN sehr. Und auch Mose 
verdroß es.  11 Und Mose sprach zu dem HERRN: Warum bekümmerst 
du deinen Knecht? Und warum finde ich keine Gnade vor deinen Augen, 
daß du die Last dieses ganzen Volks auf mich legst?  12 Hab ich denn all 
das Volk empfangen oder geboren, daß du zu mir sagen könntest: Trag 
es in deinen Armen, wie eine Amme ein Kind trägt, in das Land, das du 
ihren Vätern zugeschworen hast?  13 Woher soll ich Fleisch nehmen, um 
es all diesem Volk zu geben? Sie weinen vor mir und sprechen: Gib uns 
Fleisch zu essen.  14 Ich vermag all das Volk nicht allein zu tragen, denn 
es ist mir zu schwer.  15 Willst du aber doch so mit mir tun, so töte mich 
lieber, wenn anders ich Gnade vor deinen Augen gefunden habe, damit 
ich nicht mein Unglück sehen muß.  16 Und der HERR sprach zu Mose: 
Sammle mir siebzig Männer unter den Ältesten Israels, von denen du 
weißt, daß sie Älteste im Volk und seine Amtsleute sind, und bringe sie 
vor die Stiftshütte und stelle sie dort vor dich,  17 so will ich hernieder-
kommen und dort mit dir reden und von deinem Geist, der auf dir ist, 
nehmen und auf sie legen, damit sie mit dir die Last des Volks tragen und 
du nicht allein tragen mußt“ (Revidierte Lutherübersetzung). Was die 
Lutherübersetzung mit „Älteste und Amtsleute“ bezeichnet, ist im Grun-
de ein Vertreter- und Delegiertenkonzept, das in Dtn 1,12ff. mit Blick auf 
das Richteramt wiederholt wird. Damit gibt es nicht nur ein Propheten- 
und Hohepriesteramt (Aaron), eine Priesterkaste (die Leviten), sondern 
zusätzlich einen Ältestenrat und weitere Amtsträger. Damit entsteht so 
etwas wie eine sozio-politische Struktur. Dabei knüpft in der exilischen 
und nachexilischen Zeit die lokale Gerichtsbarkeit an die laikale Ältes-
tengerichtsbarkeit an den Ortsgerichten an, was umso wichtiger war, als 

79

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


viele Richter im Exil waren und die verbliebenen Richter keinen staatli-
chen Auftrag mehr hatten (vgl. Otto 2007:134). Theologisch wird dabei 
diese Regelung damit verankert, dass der „Geist Gottes“ über die 70 Ältes-
ten kommt, und diese werden von einer Art „ekstatischer Begeisterung“ 
(Numeri 11,26) ergriffen. 

In Dtn 18,17ff. wird auch die Rolle der Propheten näher bestimmt. Mose 
sagt dazu: „17 Damals sagte der Herr zu mir: Was sie von dir verlangen, 
ist recht. 18 Einen Propheten wie dich will ich ihnen mitten unter ihren 
Brüdern erstehen lassen. Ich will ihm meine Worte in den Mund legen, 
und er wird ihnen alles sagen, was ich ihm auftrage.  19 Einen Mann aber, 
der nicht auf meine Worte hört, die der Prophet in meinem Namen ver-
künden wird, ziehe ich selbst zur Rechenschaft.  20 Doch ein Prophet, 
der sich anmaßt, in meinem Namen ein Wort zu verkünden, dessen Ver-
kündigung ich ihm nicht aufgetragen habe, oder der im Namen anderer 
Götter spricht, ein solcher Prophet soll sterben.  21 Und wenn du denkst: 
Woran können wir ein Wort erkennen, das der Herr nicht gesprochen 
hat?,  22 dann sollst du wissen: Wenn ein Prophet im Namen des Herrn 
spricht und sein Wort sich nicht erfüllt und nicht eintrifft, dann ist es 
ein Wort, das nicht der Herr gesprochen hat. Der Prophet hat sich nur 
angemaßt, es zu sprechen. Du sollst dich dadurch nicht aus der Fassung 
bringen lassen“ (Einheitsübersetzung). Damit entsteht eine eigenartige 
Kombination politisch-gesellschaftlich-religiöser Rollen der Propheten: 
Propheten sind damit Mahner und Verkünder des Wort Gottes, Rufer 
zur Umkehr, aber auch auf die Zukunft hin gerichtete Sprachrohre Got-
tes. Sie üben also eine theologische Funktion aus, aber sie können „wah-
re“ oder „falsche Propheten“ sein.

Römer (2014:144) hat darauf hingewiesen, dass eine Reihe von Exegeten 
Teile von Numeri als nachpriesterlich überarbeitet sehen, wobei Num 1–10 
und 26–36 sogar drei Überarbeitungen durchlaufen hätten. Im 4. Jahr-
hundert sei das Buch Numeri gar „zu einer Ursprungslegende einer hie-
rokratisch geführten Theokratie“ (Römer 2014:144) geworden, wobei der 
Hohepriester selbst zum absoluten Machthaber emporstilisiert werde – 
so sei in Numeri 25 Pinhas eindeutig Mose übergeordnet, und der Herr 
habe die Nachkommen von Pinhas für alle Zeiten zu seinen Priestern 
gemacht. Im Grunde wird in Numeri (z. B. 15,25f.) die Rolle der Priester 
als Vermittler zwischen den Hebräern und dem Herrn und als Vergeber 
unbeabsichtigter, also geringerer Verfehlungen von Einheimischen und 

80

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Fremden mittels einer Opfergabe festgeschrieben: „Der Priester bringt 
mit diesem Opfer die Verfehlung wieder ins reine, und der Herr wird 
dem Betreffenden vergeben“ (Numeri 15,28). Dabei geschieht die Festle-
gung der Priesterfunktion nicht ohne Konflikte: Als sich der Levit Korach 
und einige andere Leviten gegen Mose auflehnen (vgl. Numeri 16,1ff.) und 
Mose und Aaron vorwerfen, sie würden sich über die Gemeinde heraus-
heben, eskaliert der Konflikt: Es gelingt Korach und seinen Mitstreitern 
Datan und Abiram, die Hebräer auf ihre Seite zu ziehen – und sie tre-
ten Mose und Aaron vor dem Zeltheiligtum entgegen. In dieser hoch-
gespannten Situation erscheint der Herr und stellt sich bedingungslos 
auf die Seite von Mose. Die folgenden Verse aus der Lutherübersetzung 
beschreiben das hochdramatische Geschehen (Numeri 16,25ff.): „25 Und 
Mose stand auf und ging zu Datan und Abiram, und die Ältesten Israels 
folgten ihm nach;  26 und er redete mit der Gemeinde und sprach: Weicht 
von den Zelten dieser gottlosen Menschen und rührt nichts an, was sie 
haben, damit ihr nicht auch umkommt durch all ihre Sünde.  27 Und sie 
gingen hinweg von der Wohnung Korachs, Datans und Abirams. Datan 
aber und Abiram gingen heraus und traten an die Tür ihrer Zelte mit 
ihren Frauen und Söhnen und kleinen Kindern.  28 Und Mose sprach: 
Daran sollt ihr merken, daß mich der HERR gesandt hat, alle diese Wer-
ke zu tun, und daß ich sie nicht tue aus meinem eigenen Herzen:  29 Wer-
den sie sterben, wie alle Menschen sterben, oder heimgesucht, wie alle 
Menschen heimgesucht werden, so hat mich der HERR nicht gesandt;  
30 wird aber der HERR etwas Neues schaffen, daß die Erde ihren Mund 
auftut und sie verschlingt mit allem, was sie haben, daß sie lebendig hin-
unter zu den Toten fahren, so werdet ihr erkennen, daß diese Leute den 
HERRN gelästert haben.  31 Und als er alle diese Worte beendet hatte, 
zerriß die Erde unter ihnen  32 und tat ihren Mund auf und verschlang 
sie mit ihren Sippen, mit allen Menschen, die zu Korach gehörten, und 
mit all ihrer Habe.  33 Und sie fuhren lebendig zu den Toten hinunter 
mit allem, was sie hatten, und die Erde deckte sie zu, und sie kamen um, 
mitten aus der Gemeinde heraus.  34 Und ganz Israel, das um sie her war, 
floh vor ihrem Geschrei; denn sie dachten: Daß uns die Erde nicht auch 
verschlinge!  35 Und Feuer fuhr aus von dem HERRN und fraß die zwei-
hundertundfünfzig Männer, die das Räucherwerk opferten“. Daraus geht 
klar hervor, dass Mose und Aaron ohne Einschränkung im Namen des 
Herrn handeln. Damit ist jedoch der Konflikt noch nicht ausgestanden. 

81

Tora

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Am nächsten Morgen werfen die Hebräer Mose und Aaron vor, das Volk 
des Herrn getötet zu haben. Daraufhin will der zornige Herr die Hebräer 
vernichten, und nur durch Weihrauch, das auf die Glut der Räucherpfan-
nen geworfen wird, können die Verfehlungen wieder ins Reine gebracht 
werden. Trotzdem werden zusätzlich zu den Anhängern Korachs 14’700 
Hebräer getötet (vgl. Numeri 17,14).

Man kommt beim Lesen dieser Geschichte nicht um den Eindruck 
herum, dass es da wohl um eine handfeste politische Rebellion gegan-
gen ist, die nur gewaltsam – oder besser: mit Terror – niedergeschlagen 
werden konnte.

In Dtn 5,31 fordert der Herr Mose auf, vor ihn hinzutreten: „31 Und 
du, stell dich hierher zu mir! Ich will dir das ganze Gebot mitteilen, die 
Gesetze und Rechtsvorschriften, die du sie lehren sollst und die sie hal-
ten sollen in dem Land, das ich ihnen gebe und das sie in Besitz neh-
men sollen.  32 Daher sollt ihr darauf achten, daß ihr handelt, wie es der 
Herr, euer Gott, euch vorgeschrieben hat. Ihr sollt weder rechts noch 
links abweichen.  33 Ihr sollt nur auf dem Weg gehen, den der Herr, euer 
Gott, euch vorgeschrieben hat, damit ihr Leben habt und es euch gut geht 
und ihr lange lebt in dem Land, das ihr in Besitz nehmt“ (Dtn 5,31, Ein-
heitsübersetzung). Damit handelt also Mose einerseits im Namen und 
im Auftrag Gottes, und anderseits wird der Tun-Ergehen-Zusammen-
hang an die Einhaltung des Gesetzes verknüpft. 

Das passt in gewissem Sinn zur Tatsache, dass dem Menschen nach 
Genesis 9,3 wohl die Verfügungsgewalt über die Tiere, nicht aber über 
das eigene Leben gegeben ist. Der Mensch ist und bleibt Eigentum Got-
tes, der damit umgehen kann, wie es ihm richtig scheint: „Gott ist … in 
der Tat in einem radikalen Sinne Eigentümer; für ihn gilt: Was er geschaf-
fen hat, kann er auch zerstören (vgl. Jer 18,1–17�…)“ (Wolbert 2000:17). 
Allerdings stellt sich in einer solchen Sicht die Frage nach einem mög-
lichen Widerspruch zwischen der Heils- und Friedensordnung auf der 
einen Seite und Gottes freiem (willkürlichem?) Entscheid über menschli-
ches Leben und Tod auf der anderen Seite. G. von Rad (1964:110, vgl. auch 
Wolbert 2000:16) schrieb dazu in seinem Genesiskommentar, dass Gott 
wohl den Mord nicht selbst habe ahnden wollen, sondern den Mensch 
dazu bevollmächtigt habe. Denn immerhin steht ja in Genesis 9,6: „6 Wer 
Menschenblut vergießt, dessen Blut soll auch durch Menschen vergossen 
werden; denn Gott hat den Menschen zu seinem Bilde gemacht“ (Luther-

82

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


übersetzung). Helen Schüngel-Straumann (1993:134) hat auf die Tatsache 
hingewiesen, dass „als Subjekt einer rasach-Tat20 … eine Frau im Alten 
Testament nicht vor[kommt]“, weshalb die eigentlich im Dekalog Ange-
sprochenen „männliche Vollbürger“ sind. 

Interessant ist, dass Exodus 23,2 sogar eine demokratiepolitische Aussage 
macht: „Schliesse dich nicht der Mehrheit an, wenn sie auf der Seite des 
Unrechts steht“. Und an Gerichtsverhandlungen soll man bei der Wahr-
heit bleiben und nicht einer Mehrheit folgen, welche das Recht verdreht. 

2.2	 Nevi’im

Klassischerweise gelten die Nevi’im als die Prophetenschriften. Martin 
Buber (1950:13) hat darauf hingewiesen, das „prophezeien“ eigentlich heisst, 
„die Gemeinschaft, an die das Wort gerichtet ist, unmittelbar oder mittel-
bar vor die Wahl und Entscheidung [zu] stellen“. Oder mit den Worten 
von Heiligenthal (2004:58): „Aus dem Griechischen übersetzt bedeutet 
‚prophetes‘ Sprecher oder Verkünder. Das hebräischer Wort für Prophet 
lässt sich mit ‚Rufender‘ oder auch ‚Berufener‘ übersetzen. Propheten 
treten häufig in geschichtlichen Krisensituationen auf “. Nach Meinung 
von Kratz (2011:13) sind die Mehrheit der biblischen Propheten Unheil-
propheten, die das Unheil kommen sehen und es auf den Willen Gottes 
oder auf das Fehlverhalten der Menschen zurückführen.

Doch damit ein prophetisches Buch entstehen kann, braucht es nach 
Kreuch (2014:20) einen hinreichenden „Kristallisationspunkt“, um einen 
Tradierungsprozess anzustossen. 

Reinhard Gregor Kratz (2011:3) hat die Meinung vertreten, dass es 
seit den 1970er Jahren in der Forschung über die Prophetenliteratur zu 
einer grundlegenden Änderung der Sichtweise, ja vielleicht gar zu einem 
eigentlichen Paradigmenwechsel gekommen sei: „der Abschied von der 
Person des Propheten und die Hinwendung zur prophetischen Litera-
tur“. Anders gesagt: Weniger die Persönlichkeit oder die Rolle des Pro-
pheten steht im Zentrum, sondern seine Botschaft, seine Kritik und sein 
Ruf zur Umkehr. Dabei sei die Gestalt der biblischen Propheten von zwei 
Seiten her relativiert worden: Auf der einen Seite „durch die Wiederent-

20	 In beiden Versionen des Tötungsverbots in Dtn 5,17 und Ex 20,13 wird das Verb 
rasach für „morden“ bzw. „töten“ benutzt.

83

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


deckung der Literarizität der biblischen Prophetenüberlieferung“ (Kratz 
2011:8) und auf der anderen Seite durch religionshistorische Vergleiche, 
die „sowohl phänomenologische Gemeinsamkeiten und kulturelle Eigen-
heiten als auch eine tiefe Kluft zwischen historischer (altorientalischer, 
israelitisch-judäischer) und literarischer (biblischer) Prophetie“ zu Tage 
gefördert hätten. Damit ist teilweise sogar die Einheit von Prophet und 
Prophetenbuch zerbrochen – was neue Möglichkeiten (nicht-dogmati-
scher) Exegese ermöglicht, aber auch neue Unsicherheiten geschaffen hat. 

Gerhard von Rad (1969:41f.; vgl. auch Min 2015:108) unterschied zwei 
Formen prophetischer Überlieferung, nämlich Erzählung und Spruch. 
Er nahm an, dass die Erzählung die ältere Textform sei, weil die Bot-
schaften und Handlungen früherer Propheten hauptsächlich „erzählt“ 
worden seien. 

Kessler (2017b:358ff. sowie 365) hat darauf aufmerksam gemacht, dass 
es in Protojesaja und darüber hinaus bei den Propheten eine dreifache 
ethische Perspektive gibt: Kritik am Volk Israel und an seinem Verhalten, 
Bedrohung des Gemeinwesens und hoffnungsvolle Zukunftsperspektive. 
Dabei berufen sich Jesaja und diejenigen, die später in seinem Namen 
sprechen, in der Kritik nie auf Gesetzestexte (vgl. Kessler 2017b:365).

In Micha 6,8, aber im Grunde in der gesamten Prophetie wird auf die 
Tora verwiesen (vgl. Crüsemann 2003b:24). Dabei ist zu bedenken, dass 
Micha ein Zeitgenosse Jesajas war (vgl. Bauer 2011:84), der in der Zeit der 
judäischen Könige Usija, Jotam, Ahas und Hiskija lebte (gemäss Jes 1,1; 
vgl. auch Bauer 2011:69). Damit ist Entstehungs- und Referenzzeit der 
Texte von Protojesaja die Zeit von 740 bis ungefähr 690 vor unserer Zeit-
rechnung, während die Micha-Texte im Zeitraum von 739–699 v. u. Z. 
entstanden sein müssen. 

Dabei ist an dieser Stelle noch ein Hinweis zur Struktur und Entste-
hung des Jesaja-Buchs angebracht: Sowohl in Bezug auf Erzählstruktur 
als auch hinsichtlich der Entstehung wird seit längerem zwischen dem 
Protojesaja, Deuterojesaja und dem Tritojesaja unterschieden:

84

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Protojesaia Deuterojesaja Tritojesaja

Zeitliche 
Positionie-
rung

Wirkzeit 740–701 v. u. Z. Anonymer Prophet in der 
Exilzeit 550–540 v. u. Z.

Textsammlung ca.  
530 v. u. Z.

Textum-
fang

Jesaja 1–39 Jesaja 40–55 Jesaja 56–66

Wichtige 
Inhalte in 
Stichwor-
ten

Kommendes Friedens-
reich, Anklage gegen 
Unrecht in Israel, Beru-
fungsbericht, Friedens-
fürst, Assyrer, Nieder-
gang der Feinde

Gott mischt sich ein, Gott 
hilft Israel, Kyros als Werk-
zeug Gottes, Ankündigung 
des Sturzes Babylons, 
Zusage der Befreiung und 
Erneuerung des Bundes

Solidarität Gottes 
mit Ausländern, Kri-
tik gewissenloser Füh-
rer, Ankündigung der 
Befreiung Jerusalems, 
alle Völker ehren Gott 
Israels

 Quelle: In Anlehnung an Heiligenthal 2004:63ff.

Nachdem das Jesajabuch längere Zeit als Kompilation von drei weit-
gehend unabhängigen, aber sukzessive und gestützt aufeinander ent-
standenen Schriften gesehen wurde, wird jedoch heute eher wieder die 
übergreifende Textstruktur betont und das Jesajabuch als ein Gesamt-
werk gesehen (vgl. Kessler 2017b:357).

Gott als Kriegsherr und die Richter und Könige als seine Stellvertreter

Steingrímsson (2008:25) hat darauf hingewiesen, dass sich in Jesaja 45,7 
der Allmächtige sozusagen selbst vorstellt. Er ist gleichzeitig Gestalter 
des Lichts, Schöpfer der Finsternis, Macher des Heils und Verursacher 
des Unheils. Gott steht demnach nicht nur über seiner Schöpfung, er 
ist Gesetzgeber, aber auch Richter, Vollzieher und oberster Herrscher.

Krieg geführt und getötet wird in verschiedenen Texten im Auftrag 
und auf Befehl des Herrn.

Nach der Eroberung Jerichos unter Joshua töteten die Hebräer auf 
Befehl des Herrn alle in der Stadt: Männer, Frauen, Kinder, Alte und 
sogar Rinder, Schafe und Esel (vgl. Josua 6,21). Allerdings durften die 
Hebräer nicht plündern, alles Gold und Silber und alle Geräte aus Bron-
ze und Eisen mussten sie an die Schatzkammer des Heiligtums, also an 

85

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


die Priester abgeben (vgl. Josua 6,19). Nach der Eroberung von Ai brach-
ten die Hebräer alle in der Stadt Zurückgebliebenen um, insgesamt nennt 
die Schrift 12’000 tote Männer und Frauen (vgl. Josua 8,25). Gleich ver-
fuhren die Israeliten mit den Bewohnern der eroberten Städte Makkeda, 
Libna, Lachisch, Eglon und Debir (vgl. Josua 10,28ff.) – alle ihre Einwoh-
ner wurden getötet. Auch auf dem von Josua angeführten Eroberungs-
zug nach Nordkanaan wurden viele Städte verbrannt und ihre Bewoh-
nerinnen und Bewohner getötet (vgl. Josua 11,10ff.).

Webb (2012:59) hat in seinem Kommentar zum Richterbuch darauf hin-
gewiesen, dass darin drei Arten von Kriegen beschrieben werden: Erobe-
rungs- und Landbesetzungskriege in der Einführung (Ri 1,1–3,6), Befrei-
ungskriege im zentralen Teil (Ri 3,7–16,31) und der Bürgerkrieg im Epilog 
(Ri 17–21). Dabei sei zu berücksichtigen, dass der Genre des Richterbuchs 
im Grunde Heldenerzählungen sei. Das mache die Lektüre des Richter-
buchs für christliche oder moderne Leser schwierig (vgl. Webb 2012:61). 
Doch reicht es, die oft gewaltsamen Handlungsweisen im Richterbuch 
auf die notwendige Vorbereitung auf künftige Konflikte der auf Josua fol-
genden Generationen zu sehen, als Vorbereitung für die Kriegsführung 
und als Durchsetzung des göttlichen Endogamiegebots, wie das Webb 
(2012:63f.) tut? Die friedensethische Frage bleibt, warum dies auf kriege-
rische Art geschehen und warum es dabei zu exzessiver Gewalt kommen 
muss. Dabei reicht es nicht – wie etwa Krauss und Küchler (2010:27) – die 
Gewaltthematik damit zu „erklären“, dass die Kriegsberichte „von einem 
Volk stammen, das immer wieder von überlegenen Mächten unterdrückt 
wurde“, weshalb die Gewaltanwendung immer dann positiv konnotiert sei, 
wenn es um Kampf gegen Unrecht und zur Befreiung von Unterdrückung 
gegangen sei. Zum einen legitimiert Unterdrückung nicht zum Vornehe-
rein und in jedem Fall zu Anwendung von Gegengewalt und zum ande-
ren – und das wiegt schwerer – wird in der Schrift der Kriegsbann, also 
die exzessive Tötung von Männern, Frauen, Kindern und Vieh, in Situ-
ationen gefordert und vollzogen, wo die Macht bereits erobert und auch 
andere Mittel der Herrschaftsimplementierung und -sicherung möglich 
gewesen wären, z. B. friedliche Konvivialitäts-Arrangements über Tribut-
zahlungen bis hin – im schlimmsten Fall! – zur Vertreibung der besieg-
ten Bevölkerungsgruppen.

Obermayer (2014:15) hat darauf hingewiesen, dass die theologischen 
Grundlagen göttlicher Gewalt lange Zeit von den Theologen und Exe-

86

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


geten kaum reflektiert wurden. Eine wichtige diesbezügliche Ausnah-
me stellte – wie wir gesehen haben21 – ausgerechnet ein Nicht-Theologe, 
nämlich der Ägyptologe Jan Assmann (vgl. z. B. 2000:138) dar. Er ver-
band in seiner „Monotheismus-These“ die Frage der göttlichen Gewalt 
mit der Forderung nach Abkehr von anderen Göttern. In neueren Stu-
dien wurde göttliche Gewalt „in der Forschung vor allem dann zum The-
ma gemacht, wenn bestimmte Personen(gruppen) als Opfer betroffen 
sind“ (Obermayer 2014:17). 

Obermayer (2014:31) meint, dass JHWH in der Hebräischen Bibel, aber 
auch bei den Propheten, ambivalente Züge in Bezug auf Gewalt aufweist. 
JHWH als kriegerische Gottheit übt Gewalt aus oder lässt sie ausüben, 
aber JHWH ist auch eine fürsorgende Gottheit: „Gott ist im Jesajabuch 
nicht nur der zornerfüllte Krieger (z. B. Jes 34,2), dessen Atem – ‚einem 
Sturzbach gleich‘ … –� alles unerbittlich mit sich fortreisst, was sich ihm 
in den Weg stellt (Jes 30,28); JHWH ist auch eine liebevolle Mutter, die 
ihre Kinder tröstet (Jes 66,13) und ihnen Frieden … ‚wie ein Sturzbach‘ … � 
zuleitet (V.12)“. So hält Joël 2,13b fest: „Ja, kehrt um zum Herrn, eurem 
Gott! Ihr wisst doch: ‚Er ist voll Liebe und Erbarmen. Er hat Geduld, sei-
ne Güte kennt keine Grenzen“. Und auf die dringende Bitte des Volkes 
Israel an Gott „erwacht im Herrn die brennende Liebe für sein Land und 
das Erbarmen für sein Volk“ (Joël 2,18).

Immer wieder werden die Hebräer von Gott gestraft, wenn sie den 
Kriegsbann – also die Tötung aller Bewohner, Männer, Frauen und Kin-
der sowie des Viehs – nicht oder nur teilweise vollziehen. In 1 Kön 20,41 
wird dem (nord-)israelitischen König Ahab und seinem Volk von einem 
Propheten des Herrn der Tod angedroht, weil Ahab mit seinem besiegten 
Feind, dem syrischen König Ben-Hadad ein Friedens- und Wirtschafts-
abkommen geschlossen hat, statt an ihm den Kriegsbann zu vollziehen. 
Dass die Strafe Gottes durch ein zusätzliches Fehlverhalten Ahabs und 
dessen Frau Isebel ausgelöst wird, die sich auf unrechtmässige Art einen 
Weinberg aneignen und den rechtmässigen Besitzer aufgrund einer Lüge 
steinigen lassen (vgl. 1 Kön 21,1ff.), ändert nichts an diesem Sachverhalt.

Gott verstösst sogar den König Saul aus dem gleichen Grund, weil er 
entgegen der Weisung Gottes nach dem Sieg über die Amalekiter deren 
Tiere nicht an Ort und Stelle töten liess und den König der Amalekiter 
gefangen nahm (vgl. 1 Samuel 15,1ff.). Nicht einmal die nachträgliche Hin-

21	 Vgl. Kapitel 1.

87

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


richtung von Agag, dem gefangenen amalekitischen König, und die Zer-
stückelung seines Körpers kann JHWH besänftigen (vgl. 1 Sam 15,33ff.): 
„Dem Herrn tat es leid, dass er Saul zum König über Israel gemacht hat-
te“ (1 Sam 15,35). Und in der Folge verliert Saul das Königtum an David. 

Diese Stelle und die „Reue“ Gottes, Saul zum König gemacht zu haben, 
weil sich dieser als zu nachsichtig gegen die besiegten Feinde erweist, 
sorgte schon früh für Irritation, so bereits bei der Übersetzung der Sep-
tuaginta: Die beiden Texte – nämlich 1 Sam 15,10 und 1 Sam 15,35 – war-
fen sehr früh Fragen nach dem entsprechenden Gottesbild auf: Laut 
Reemts (2009:73) liegt die Hauptschwierigkeit darin, dass auf der einen 
Seite Gott selbst „bereut“, Saul zum König gemacht zu haben, anderer-
seits aber Samuel – obwohl er seine Schuld zugibt – seine Tat nicht bereu-
en kann (vgl. 1 Samuel 15,29). Das bedeutet dreierlei: Erstens kann sich 
Gott offenbar irren, zweitens ist Gottes Auftrag ohne Abstrich zu befol-
gen, was bedeutet, dass Gott eine intransigente Haltung erwartet, und 
drittens beharrt der Mensch Saul auf seiner gemässigten Handlungsweise, 
obwohl er dadurch seinen Anspruch auf das Königsamt verliert. Alle drei 
Punkte sind friedensethisch äusserst bedeutsam. Es bedeutet im Grunde, 
dass neben der göttlichen Kriegs- und Vernichtungsethik eine menschli-
che Verhandlungs- oder Versöhnungsethik aufkommt – und sich sogar 
unter Missachtung der göttlichen Ordnung (für eine gewisse Zeit) halten 
kann. Zwar erweist sich im Verlauf der Saul-David-Geschichte (1 Samu-
el), dass die göttliche Ordnungsethik stärker ist, aber auch der „Gewin-
ner“ dieser Auseinandersetzung, David, wird später von der Kriegslo-
gik eingeholt, als sich sein Sohn Abschalom gegen ihn stellt und einen 
Bürgerkrieg gegen David führt (2 Sam 15–19). Später setzt sich die Aus-
einandersetzung sogar in einem Konflikt Davids mit dem Herrn fort, als 
David in die Rechte des Herrn eingreift (vgl. 2 Sam 24,1ff.) und die Män-
ner Israels zählen lässt22. Es wird aus der Erzählung nicht deutlich, warum 
David die Bevölkerung nicht zählen lassen darf. Klar ist nur, dass David 
dies gegen den Willen des Herrn tut. Dieser lässt David als Strafe unter 
drei Übeln wählen: eine siebenjährige Hungersnot, drei Tage lang eine 
tödliche Pest oder drei Monate Flucht vor den Feinden. Erstaunlicher-
weise wählt David nicht die dritte Variante, weshalb Gott 70’000 Män-

22	 1 Chronik 21,1ff. schildert diese Begebenheit so, dass der Satan Israel ins Un-
glück stürzen wollte und deshalb David verleitete, Joab zu beauftragen, das Volk 
zu zählen.

88

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


ner durch die Pest sterben lässt (2 Sam 24,15). Da bereut David nochmals 
und bittet Gott, ihn, nicht das Volk zu bestrafen (vgl. 2 Sam 24,17). Dar-
aufhin kürzt Gott die Leidenszeit des israelitischen Volks ab und been-
det die Seuche (2 Sam 24,25). In der Parallelerzählung in 1 Chronik 15ff. 
wird noch eine eindrückliche Zusatzszene eingefügt: „15 Gott sandte einen 
Engel nach Jerusalem, um es ins Verderben zu stürzen. Doch als er mit 
der Vernichtung begann, sah es der Herr, und das Unheil reute ihn. Er 
sagte zu dem Engel des Verderbens: Es ist jetzt genug, laß deine Hand 
sinken! Der Engel des Herrn stand gerade bei der Tenne des Jebusiters 
Arauna.  16 Als David aufblickte, sah er den Engel des Herrn zwischen 
Erde und Himmel stehen. Er hielt das gezückte Schwert in der Hand 
gegen Jerusalem gerichtet. Da fielen David und die Ältesten, die in Trau-
ergewänder gehüllt waren, auf ihr Angesicht nieder,  17 und David rief zu 
Gott: Habe nicht ich befohlen, das Volk zu zählen? Ich bin es doch, der 
gesündigt und Böses getan hat. Aber diese, die Herde, was haben denn 
sie getan? Herr, mein Gott, erheb deine Hand zum Schlag gegen mich 
und gegen das Haus meines Vaters, nicht aber gegen dein Volk!  18 Der 
Engel des Herrn befahl Gad, zu David zu sagen, er solle hinaufgehen und 
dem Herrn auf der Tenne des Jebusiters Arauna einen Altar errichten“ 
(1 Chronik 21,15ff.; Einheitsübersetzung).

Klein (2002:79ff.) hat darauf hingewiesen, dass „die Wurzel der Sün-
den Sauls und Davids ein und dieselbe ist. Beide können es nicht über 
sich bringen, auf ‚Schafe und Rinder‘ zu verzichten“. Klein sieht das Ver-
gehen darin, dass beide sich an etwas vergreifen, das Gott gehört. Das 
Problem ist aber, dass beide ungleich bestraft werden: Saul verliert das 
Königtum, während das Haus David in einem ewigen Kampf sein wird, 
aber fortbesteht. So gesehen ist die Konstruktion Kleins (2002:80), dass 
die unterschiedliche Strafe dem unterschiedlichen Ausmass des Verge-
hens entspreche, woraus folge, dass Gott gerecht sei, wenig überzeugend. 
Hier drängt sich angesichts der unterschiedlichen Bestrafung eher der 
Vergleich mit Kain und Abel auf, wo Gott das Opfer von Abel Annahme, 
das von Kain aber zurückwies. Ethisch stellt sich damit das Problem, dass 
gleiche oder ähnliche Vergehen unterschiedlich bestraft werden – etwas 
überspitzt gesagt: Es stellt sich die Frage, ob Gott immer ethisch handelt.

Im Richterbuch (1,4ff.) kommen in Bezug auf die Behandlung der 
besiegten Feinde zwei neue Elemente dazu: Auf der einen Seite wird der 
besiegte König Adoni bei der Stadt Besek nicht getötet, sondern gefan-

89

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


gen genommen und – talionisch23 – mit dem Abhacken von Daumen und 
grosser Zehe für das Gleiche bestraft, was er selber siebzig Königen ange-
tan hatte. Auf der anderen Seite wird nach der Eroberung von Jerusa-
lem und Hebron ein Preis für die Eroberung von Kirjat-Sefer ausgesetzt, 
nämlich die Heirat von Achsa, die Tochter Kalebs. Nach der erfolgrei-
chen Eroberung der Stadt verlangt der frisch gebackene Schwiegersohn 
Otniël von seiner Frau, ihren Vater um Ackerland und Wasserquellen zu 
bitten. Damit wird die erbfolgliche Herrschaft der Familie auch ökono-
misch abgesichert, und gleichzeitig eine Art Lehensherrschaft errichtet.

Talionisch erscheint auch die Strafe des letzten Gerichts gegen die Fein-
de Israels: Genauso, wie sie zuvor die junge Männer Judas und Jerusa-
lems aus ihrer Heimat verschleppt und in die Sklaverei verkauft haben, 
werden die jungen Männer der Feinde Israels und Judas in die Sklaverei 
verkauft werden (vgl. Joël 4,6ff.).

All diese und andere Beispiele stellen die These von Walter Dietrich, 
wonach in der Hebräischen Bibel Bilder von Gewaltverzicht und Gewaltlo-
sigkeit neben Bildern der Gewalt „wenn nicht alles täuscht, mit zunehmen-
der Intensität“ vorzufinden sind (Dietrich in Crüsemann et al. 2004:153), 
zumindest in Bezug auf die zunehmende Häufigkeit von Gewaltverzicht 
schon in Frage. Das hat auch Hans-Christoph Schmitt (in Crüsemann et 
al. 2004:155) so gesehen, insofern „auch für die Spätzeit des Alten Testa-
ments Bilder von Gewalt und göttlicher Gegengewalt belegt [sind]“. Dem 
widerspricht allerdings Dietrich (in Crüsemann et al. 2004:158) mit Ver-
weis auf 1 Sam 24–26, Micha 4, Jesaja 2 und Jesaja 11. Auch der gut gemein-
te Versuch von Crüsemann (2003b:131), aus Dtn 20,10, wo vor einem 
militärischen Angriff auf eine feindliche Stadt eine Übergabeverhand-
lung unter Schonung der Zivilbevölkerung gefordert wird, eine grund-
sätzliche Friedenshaltung zu schliessen, ist aus dem Erzählkontext her-
aus kaum zu begründen: Immerhin werden selbst bei einer friedlichen 
Übergabe die Bewohner zu Zwangsarbeit – und damit in die Sklaverei –
gezwungen. Crüsemann verwechselt da das ius in bello mit dem ius ad 

23	 Allerdings hat Azzola (2006:60f.) darauf hingewiesen, dass der jüdischen Rechts-
tradition Eingriffe in die körperliche Unversehrtheit völlig fremd sind, und dass 
das sogenannte „talionische Prinzip“ lediglich den Ausgleich eines Schadens 
durch einen entsprechenden Schadensersatz im Sinne eines Wertausgleichs be-
deute. Köhlmoos (2011:268) spricht in diesem Zusammenhang von einem „Tä-
ter-Opfer-Ausgleich“.

90

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


bellum, wobei ersteres – wie schon der Ausdruck sagt – kein Friedens-, 
sondern ein Kriegsrecht ist (vgl. dazu ausführlich Jäggi 2017:195ff.). Auch 
stimmt es nicht, wie Crüsemann (2003b:131) meint, dass das Kriegsrecht 
dem Volk anvertraut sei – vielmehr gibt es eine Reihe von Beispielen in 
der Tora, wo das Volk – entweder direkt oder über Mose, Aaron oder Jos-
hua zum Krieg aufgefordert wird – und wenn die Hebräer gegenüber der 
Feinde zu wenig hart sind, werden sie sogar bestraft – und das ist sogar 
der Fall bei König Saul (vgl. 1 Sam 15). Und es ist auch sehr zu bezwei-
feln, ob der von der Schrift verlangte Umgang mit der eingesessenen 
Bevölkerung bei der Landnahme in Kanaan als „Sonderfall“ (Crüsemann 
2003b:132) angesehen werden kann und der Kriegsbann eine einmalige 
Sache gewesen ist – zu oft wird er in der Hebräischen Bibel wiederholt. 
Auch Kesslers (2017b:311) Vorschlag, „die Landnahmetexte unter keinen 
Umständen als [direkte] ethische Handlungsanweisungen“ zu lesen, ist 
zwar richtig, aber es bleibt das Problem, dass in diesen narrativen Tex-
ten sehr wohl schwerwiegende ethische Implikationen vorhanden sind, 
etwa der Umgang mit Feinden und insbesondere mit besiegten Feinden. 

Die Legitimation oder gar die Beauftragung durch den Herrn ändert 
friedensethisch nichts an der Tatsache, dass hier ein grosses Problem 
besteht, das nur schwer zu (er)klären ist. Ja, später wird der Mordauftrag 
noch auf abtrünnige hebräische Könige und ihre Familien ausgeweitet: 
So wird Jehu in 2 Könige 9,ff. von einem Prophetenschüler Elischas zum 
König gesalbt mit dem ausdrücklichen Auftrag, alle Nachkommen Ahabs, 
Jerobeams und Ahasjas umzubringen (vgl. 2 Kön 9,7ff.). Diese Ausrottung 
der Nachkommenschaft dieser früheren Könige geschieht laut 2 Könige 
10,2ff. tatsächlich und systematisch. Später – in 2 Kön 10,18ff. – wird die-
ser Tötungsauftrag auf alle Propheten Baals ausgeweitet, die zu einem Fest 
in den Baal-Tempel eingeladen und dort umgebracht werden. Und nach 
dieser Tötungsorgie sagt der Herr zu Jehu: „Du hast getan, was vor mir 
Recht ist; alles, was ich der Familie Ahabs zugedacht hatte, hast du genau 
ausgeführt“ (2 Könige 10,39). In der Folge belohnt der Herr Jehu mit der 
Königsherrschaft, und zwar bis in dessen vierte Generation. Obwohl kri-
tisiert wird, dass Jehu das Gesetz des Herrn nicht mit ungeteiltem Herzen 
befolgte, weil weiterhin andere Götter angebetet wurden, ist doch nicht 
ganz klar, warum Gott während der Königsherrschaft Jehus beginnt, das 
Gebiet Israels zu beschneiden: „31 Doch Jehu war nicht darauf bedacht, 
mit ganzem Herzen das Gesetz des Herrn, des Gottes Israels, zu befol-

91

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


gen. Er ließ nicht von den Sünden ab, zu denen Jerobeam die Israeliten 
verführt hatte.  32 In jenen Tagen begann der Herr, Israel zu verkleinern. 
Hasaël schlug sie in allen Gebieten Israels  33 östlich des Jordan: Er ver-
wüstete das ganze Land Gilead, das Gebiet der Stämme Gad, Ruben und 
Manasse bis nach Aroër am Arnon, Gilead und den Baschan“ (2 Könige 
10,31ff; Einheitsübersetzung). 

Wie dem auch sei – unzweifelhaft sind insbesondere in der Tora und 
in den Büchern der Geschichte, aber auch bei den Propheten nicht weni-
ge Gewaltszenen, Gewalthandlungen und auch verbale Gewalt vorzufin-
den, die von den Hebräern – und teilweise sogar im Auftrag des Herrn – 
ausgeführt werden.

In seiner semantischen Analyse des Jesajabuchs hat Obermayer (2014:65) 
eine enge semantische Korrelation zwischen Kriegsgewalt und Gottesbild, 
und von Gottes- und Feindbild festgestellt. Obermayer (2014:68) verweist 
dabei auf Jesaja 5,25ff. und 6, wo seiner Meinung nach Macht und Gewalt 
im Gottesbild nah zusammen sind. Dabei richtet sich die (kriegerische) 
Gewalt Gottes auf der einen Seite gegen die Gegner Israels (vgl. Jes 9,6), 
deren Ansturm er scheitern lässt, und auf der anderen Seite bedient sich 
Gott der feindlichen Heere, um das Volk Israels zu bestrafen (Jes 9,7ff.).

Eine ähnliche Dichotomie ergibt sich in der Babel-Perikope in Jesa-
ja 13,1ff., wo die Dramaturgie auf einen globalen Kampf des gottlosen 
Babels (Babylons) gegen die Herrschaft Gottes (Israel) hinausläuft. Dabei 
erscheinen der göttliche Feldzug und die Gewalt gegen Babylon aus der 
Perspektive der (militärischen) Rettung Israels. Der Krieg endet mit dem 
Sieg über die babylonischen Unterdrücker (Jes 14,4ff.).  

In beiden Fällen wird damit die Friedensfrage letztlich als Macht- und 
Gewaltfrage gestellt, was nicht nur wirkungsgeschichtlich, sondern auch 
friedensethisch gravierende Auswirkungen hat. Dabei bildet das dicho-
tomische Denken von (gottesfürchtigem) Volk Israel auf der einen Seite 
und Feinde Israels bzw. ungetreues Israel gegenüber Gott auf der ande-
ren Seite eine Grundfigur in Bezug auf die Friedensvorstellung und die 
Friedensvision. Anders gesagt: Frieden wird mit Durchsetzung der Herr-
schaft und der Ordnung Gottes gleichgesetzt, wobei auf dem Weg dazu 
durchaus auch militärische und gewaltsame Mittel eingesetzt werden. 

92

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Dazu passt die Unterwerfung aller Völker durch Gott und ihre Unter-
stellung unter das Volk Israel24. 

Aus heutiger Sicht stellt sich damit die doppelte Frage, welche Friedens-
ordnung mit dem Willen Gottes kompatibel ist (1) und wie eine solche 
Friedensordnung durchgesetzt werden kann oder soll (2). 

Doch stimmt es – wie Obermayer 2014:334 – in seinem Fazit meint, 
dass die Gewaltsemantik im Jesajabuch dazu eingesetzt wird, „um posi-
tive Gegenbilder zu Krieg und Gewalt zu entwerfen“? Selbst wenn dies 
zutreffen sollte, es bleibt das Problem, dass dieses „positive Gegenbild zu 
Krieg und Gewalt“, nämlich die Völkerwallfahrt nach Zion und die damit 
verbundene Friedensvision nicht eine egalitäre oder gar demokratische, 
sondern eine stark hierarchisierte Friedensordnung mit unterschiedli-
cher Machtzuteilung bleibt. 

Hingegen zweifellos zutreffend ist der Hinweis Obermayers (2014:335), 
„dass das Jesajabuch an keiner Stelle das eigene Volk bzw. die eigene Grup-
pe in die Position eines göttlichen Gewaltwerkzeuges setzt“. Und genau 
das könnte entscheidend sein, um zu verhindern, dass von Gott inten-
dierte, zugelassene oder gar beauftragte Gewalt politisch oder militärisch 
instrumentalisiert wird, um eigene, partikuläre Interessen durchzuset-
zen. Damit hebt sich eine solche Sicht positiv von fundamentalistischen, 
dschihadistischen oder evangelikalen Vereinnahmungen ab, welche sich 
oder ihre Gruppe als Gewaltinstrument Gottes sehen und damit ihre 
Taten legitimieren wollen.

Offen bleiben muss aber, ob und inwiefern Gewalt als Mittel zum Frie-
den grundsätzlich taugen kann, und falls ja, unter welchen Bedingungen.

Frank Crüsemann (2003a:85f.) hat versucht, aus der Jakobsgeschichte 
eine Ethik des Politischen herauszuarbeiten: „Zunächst ist davon auszuge-
hen, dass die endgültige Versöhnung zwischen Jakob und Esau aufgrund 
der grossen Versöhnungsgeschenke des Schuldigen an den Betrogenen 
für ein politisches Verhalten zum Brudervolk unmittelbar relevant ist. 
Der Same Jakobs kann letztlich nicht anders handeln, als Jakob selbst es 
tat, das ist der Kern der politischen Botschaft“ (Crüsemann 2003a:86). 
Dabei geschehe die Versöhnung aber nicht auf dem Hintergrund schuld-
durchtränkter Geschichte, sondern infolge göttlicher Verheissung auf ein 
Jakob-Israel. Doch – im Gegensatz zu traditionellen Interpretationen der 

24	 Auch die sukzessive Unterwerfung der Fremdvölker (vgl. Jes 14,28ff.; 15,11ff.; 
17,1ff., 19,1ff.; 23,1ff.; L 34,1ff.) passt in dieses Bild.

93

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Jakobgeschichte – zeige die Erzählung „gerade nicht, dass sich solches 
Gotteswort unabhängig von jedem menschlichen Verhalten durchsetzt. 
Es realisiert sich vielmehr nicht, und es wird gezeigt, warum es anders 
gekommen ist“ (Crüsemann 2003a:86). Die beiden Gründe, warum 
sich das ursprüngliche Gotteswort nicht erfülle und die zu einer Ver-
söhnung führen seien die Verarbeitung der Schuld von Jakob selbst und 
von Rebekka, weil beide versuchten, die Zusage Gottes eigenmächtig und 
mit fragwürdigen Mitteln zu verwirklichen. Doch was bedeutet das für 
die ethische Diskussion? Sind die Menschen nicht anlagemässig immer 
gezwungen, zu handeln – und tun sie das nicht immer so, wie sie es ver-
stehen? Damit stellt sich einmal mehr die Frage nach dem Gottes- und 
damit verbunden nach dem Menschenbild? Interessant ist jedoch der Hin-
weis Crüsemanns (2003a:86), wonach die langjährige Verarbeitung der 
Schuld dazu führt, dass weder der Mordplan Esaus noch der Anspruch 
Jakobs sich verwirklichen: „Versöhnung ist durch Schuld nötig gewor-
den, möglich wird sie durch Verzicht auf das Verheissene“ (Crüsemann 
2003a:86). Wenn das stimmt, dann bedeutet das, dass der göttlichen Ver-
heissung menschliche Versöhnung vorangehen muss – die sie vielleicht 
gerade unnötig macht und sich paradoxerweise darin gleichzeitig auch 
erfüllt. Es wäre spannend, diesen Gedanken in Bezug auf den Israel-Pa-
lästina-Konflikt zu reflektieren – vielleicht besteht die einzige mögliche 
Lösung der Palästina-Frage eben gerade darin.

Melanie Köhlmoos (2011:173) hat darauf hingewiesen, dass im Den-
ken des Alten Orients ein Sieg eines Volkes immer auch ein Sieg sei-
nes Gottes war: „Sowohl in Israel als auch in Jerusalem und Juda war 
JHWH der Gott des Reiches, der Königs und des Volkes. Nach der reli-
giösen Logik des Alten Orients war JHWH in Samaria dem Gott Assur 
unterlegen. Die militärische Niederlage des Reiches ist auch die Nieder-
lage seines Gottes (2 Kön 18,34f.)“. Allerdings könne die Grunderzäh-
lung der Königsbücher nicht behaupten, dass JHWH in Samaria unter-
legen sei, während der gleiche JHWH noch in Juda herrschte. Deswegen 
werde in der Erzählung das Versagen der Könige Israels an JHWH als 
Erklärungsmuster gegeben, was sowohl den Untergang erkläre als auch 
theologisches Hoffnungspotenzial enthalte (vgl. Köhlmoos 2011:173). 
Deshalb stifte das positive Urteil über die Könige Judas Heilskontinui-
tät – obwohl im Grunde nur das Haus Juda bedingungslos hinter David 
stand (vgl. 1 Könige 12,16ff. sowie Krauss und Küchler 2011:25) – an die 

94

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


sich die nach 720 in Juda integrierten Israeliten hatten halten können. 
Nicht zuletzt deshalb lege die Grundschrift der Königsbücher – neben 
der assyrischen Fassung der Jakobsgeschichte – „den Grundstein für 
eine gemeinsame Identität Israels und Judas als ‚Volk Israel‘“ (Köhlmoos 
2011:174). Dabei werde die historische und politische Eigenständigkeit des 
ehemaligen Nordreichs „gewissermassen geschichtstheologisch besei-
tigt“ und das im Grunde sezessionistische Samaria überlebe „nur als 
abtrünniger Teil des einen Israel und um den Preis der Fiktion der Bru-
derschaft“ (Köhlmoos 2011:174). Laut Köhlmoos (2011:92) wird im Buch 
Könige die Geschichte zweier Königreiche gezeichnet, die allerdings in 
einem komplexen Verhältnis von Annäherung und Abgrenzung zuein-
ander standen: „Bei der Lektüre der Königsbücher entsteht der (gewoll-
te) Eindruck, Juda und Israel hätten sich – obwohl dem Ursprung nach 
ein Volk – kulturell, religiös und politisch voneinander entfremdet. Die-
ser Eindruck täuscht über den Sachverhalt hinweg, dass die Gemeinsam-
keiten grösser waren als die Unterschiede. Sprache, Religion, politische 
und soziale Organisation waren in Israel und Juda mehr oder weniger 
gleichartig, und die Grenze zwischen den beiden Reichen war alles ande-
re als ein eiserner Vorhang“ (Köhlmoos 2011:92).

Daran zeigt sich auf der einen Seite die konstruktivistische Seite der 
Geschichtsschreibung und auf der anderen Seite die wirkungsgeschichtli-
che Bedeutung narrativer Geschichtsschreibung für die Identitätsbildung 
und -entwicklung des kollektiven Bewusstseins, in diesem Fall des Juden-
tums. Steins (2012a:331) meinte, dass etwa die Chronik-Bücher Ausdruck 
der „Herausbildung von religiöser Identität unter einem massiven Kul-
turdruck“ sind und sich als „Aktualisierung der Tradition, Konzentration 
auf das Wesentliche und Bereitschaft zur Unterscheidung“ manifestieren.

Königsherrschaft, Feudalherrschaft und Feudalismus 

Ursprünglich wurde die Herrschaft Gottes als eigentliche Königsherr-
schaft verstanden. Noch Gideon lehnte in Richter 8,23 nach seinem Sieg 
die angetragene Königsherrschaft mit dem Argument ab, dass nicht er 
oder sein Sohn über Israel herrschen werde, sondern JHWH. 

Auch in der Baummetapher im Buch Richter 9,8ff. wird das Königtum 
bestenfalls als notwendiges Übel gesehen, dem andere – wichtigere Auf-

95

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


gaben – vorgehen, erst der ansonsten zu kaum etwas nütze Dornbusch 
erklärt sich schliesslich bereit, das Königsamt zu übernehmen. Kessler 
(2017b:315) formuliert es sehr spitz: „Die Pointe ist klar: Diejenigen, die 
durch das Erzeugen nützlicher Produkte die Gesellschaft tragen, brau-
chen keinen König; dieser wäre nur ein Schmarotzer in der Gesellschaft 
der arbeitenden Menschen“. So schliesst das Richterbuch – nach drei-
maliger Wiederholung, vgl. 17,6; 18,1 und 19,1 – mit dem Satz: „In jenen 
Tagen gab es noch keinen König in Israel, ein jeder tat, was in seinen 
Augen recht war“ (Richter 21,25). Erst mit der Zeit und nach und nach 
etabliert sich schliesslich im Alten Israel das Königtum als Regierungs-
form. Dabei kann laut Kessler (2017b:316) das Richterbuch als eine Art 
erzählerische Vorbereitung auf die im Samuelbuch erfolgende Einrich-
tung der Monarchie gelesen werden. 

Doch man kann die Sache auch anders sehen: Laut Haak (2010:34) und 
Matthews (2002: 34 und 40) gibt es nicht wenige Stellen im Tanach – so 
etwa im Richterbuch oder in 1 Samuel 8,6 – wo ganz klar eine antimon-
archische Position eingenommen wird. Theologisch könnte man dabei 
argumentieren, dass ein König immer Gefahr läuft, zu einem „Anti-Gott“, 
also zu einer Macht zu werden, der im Gegensatz oder in Konkurrenz zu 
Gott steht. Nicht wenige Teile der Prophetenliteratur handeln ja gerade 
von dieser Thematik oder vor dem Hintergrund solcher Konflikte zwi-
schen König, Volks Israel und Gott.

Auch Bar-Efrat (2007:138) hat darauf hingewiesen, dass ein Teil der 
biblischen Erzählungen gegenüber dem Königtum Israels eine positi-
ve Haltung einnehme, während andere Textstellen das Königtum nega-
tiv beurteile. Den Grund dafür sieht Bar-Efrat (2007:139) darin, dass die 
einzelnen Erzählungen – die zu sehr unterschiedlichen Zeiten entstan-
den sind – „verschiedene Stufen im Prozess der Errichtung des König-
tums“ beschreiben. Doch aus den unterschiedlichen Stellungnahmen 
zum Königtum ergebe es eine gemeinsame Synthese: „Die Herrschaft 
des Königs tritt nicht an die Stelle der Herrschaft des HERRN, sondern 
ist Ergänzung zu ihr und bleibt in Abhängigkeit von ihr. Der König wird 
die Macht und die Pflicht haben, das, wozu der Prophet ihn im Namen 
des HERRN anweist, durchzuführen“ (Bar-Efrat 2007:139).

Dabei werden bereits in Dtn 17,14 klare Kriterien für einen König für 
die Zeit nach der Landnahme aufgestellt: Der König muss vom Herrn 
selbst ausgewählt sein, er muss aus dem hebräischen Volk stammen und 

96

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


er darf kein Ausländer sein. Er darf nicht zu reich sein und vor allem 
darf er nicht Landsleute nach Ägypten verkaufen und gegen Pferde ein-
tauschen. Und schliesslich soll der König nicht zu viele Frauen oder 
anderen Besitz haben, „damit sie sein Herz nicht vom Herrn abwenden“ 
(Dtn 17,15ff.). Kessler (2017b:321) stellt die Frage, ob man hier von einer 
frühen Form der Demokratie sprechen könne. Das ist zu bezweifeln. Das 
war doch schon eher in 1 Sam 8,7 der Fall, als der Herr – überraschend, 
wie Kessler (2017b:323) meint – rät, auf die Stimme des Volkes zu hören. 

Köhlmoos (2011:81) datiert die Ausdifferenzierung der Stammesge-
sellschaft auf das 10 Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung. Etwa ab die-
sem Zeitpunkt sei der Zusammenschluss der Stämme in Zentralpaläs-
tina dauerhaft geworden und ihre politische und militärische Führung 
an bestimmte Personen und deren Familien übertragen worden. Diese 
Führungsrolle wurde sowohl in der Forschung als auch in der Hebräi-
schen Bibel unter dem Stichwort „Königtum“ umschrieben. Köhlmoos 
(2011:81) schreibt dazu: „In den alttestamentlichen Texten über die Früh-
phase des Königtums lässt sich beobachten, wie die Herrschaftsorganisa-
tion der Stämme sich zu zunächst unterschiedlichen dauerhaften Struk-
turen verfestigte: Saul (1 Sam 9–15.28–31), David (1 Sam 21–24; 2 Sam 3–5) 
und Salomo (1 Kön 1–11) repräsentierten unterschiedliche Typen königli-
cher Herrschaft. Der Typus der salomonischen Herrschaft hat sich nach 
und nach als einzige Form des Königtums durchgesetzt“. Dabei werden 
die Könige in der Schrift durch die Kategorisierung: schlechter König = 
Untreue zu JHWH = Scheitern (Saul) versus guter König = Treue zu 
JHWH = Erfolg (David) beurteilt (vgl. 1 Chronik 10,1ff. und 1 Chro-
nik 11,1ff., vgl. auch Köhlmoos 2011:82). Entsprechend steht der König 
in einer besonderen Beziehung und auch Treuepflicht zu JHWH. Köhl-
moos (2011:82) hat die Meinung vertreten, dass sich Sauls und Davids 
Herrschaft ungefähr gleichzeitig und unabhängig voneinander abspiel-
te, in unterschiedlichen und kleinräumigen Herrschaftsgebieten. Wenn 
das stimmt, ist es auch problematisch – wie z. B. Campbell (2005:30ff.) 
es tut – von einem Bürgerkrieg zu sprechen. Vielmehr scheint es parallel 
und mehr oder weniger unabhängig voneinander lokale Warlords gege-
ben zu haben, zu denen auch Saul und David gehörten, aber auch – teil-
weise in sich bekämpfende – lokale Ethnien der Philister, Amalekiten, 
Moabiter, Ammoniter und Syrer. Erst unter David scheint Israel zu einer 
Art imperialer Monarchie geworden zu sein. Dabei stützen sich die meis-

97

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


ten Rekonstruktionen auf Schriftmaterial der Hebräischen Bibel, archäo-
logisches Material gibt es kaum und ist – so Köhlmoos 2011:82 – schwer 
zu interpretieren. Ohne sich hier allzu sehr in historische Spekulationen 
zu verlieren, lässt sich Folgendes sagen: Die hebräischen Könige legiti-
mierten sich über ihre Treue zu JHWH und standen auch in der Pflicht 
der hebräischen Gemeinschaft.

Dabei – so Kessler (2017b:319) – bleiben in der Hebräischen Bibel 
königsfreundliche und königsfeindliche Positionen nebeneinander ste-
hen. So zählt etwa Bos (2013:68) im Hoseabuch mehr als 20 Verse, die 
als antimonarchistisch bezeichnet werden können, einschliesslich Aussa-
gen über die Unfähigkeit oder Machtlosigkeit des Königs. Und dass die-
se Aussagen nicht als rhetorisches oder literarisches Stilmittel sein kön-
nen, begründet Bos (2013:69) damit, dass in der agrarischen Gesellschaft 
der Zeit Hoseas die literarischen Akteure – und das Buch Hosea ist ein 
hochkomplexes literarisches Werk – staatsnah sein mussten, weshalb die 
königskritischen Stellen Hoseas zwangsläufig Ausdruck einer antimon-
archischen Haltung sein müssten.

Wie dem auch sei: Nach Kessler (2017b:319) ist klar, dass gemäss der 
Hebräischen Bibel jeweils jegliche Staatsform rechtsförmig sein muss.

In der Hebräischen Bibel sind Könige als weltliche Herrscher aufge-
fordert, nicht zuviele Reichtümer anzuhäufen (Dtn 17,16) und das Herz 
„nicht über seine Brüder zu erheben“ (Dtn 17,20). Moenikes (2007:86) 
schliesst daraus, dass die Israeliten weniger Untertanen als „Brüder“ des 
Königs sind, „die ihm als solche nicht hierarchisch untergeordnet, son-
dern gleichgestellt sind“. So habe sich auch die begrenzte Macht der heb-
räischen Könige etwa darin gezeigt, dass bei der Abspaltung der benachtei-
ligten Nordstämme von der davidischen Herrschaft nach der Regentschaft 
Salomos sein Sohn und Nachfolger Rehabeam nur machtlos habe zuse-
hen können (vgl. 1 Kön 121ff.; vgl. auch Moenikes 2007:90). Auf jeden 
Fall zerfiel die davidische Union über Juda/Jerusalem/Israel und ab dem 
Ende des 10. Jahrhunderts entwickelten sich zwei Königreiche nebenei-
nander: Israel im Norden und Juda/Jerusalem im Süden. Dieser Prozess 
wird in 1 Kön 11–14 als schuldhafte Trennung der beiden Brudervölker 
geschildert (vgl. dazu auch Köhlmoos 2011:91). Es stellt sich allerdings die 
Frage, ob diese eher schwache Königsinstitution gewollt war oder ledig-
lich die Folge von politischen Entwicklungen im Innern und Äusseren.

98

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Interessant ist dabei die Gegenüberstellung von Jesaja 11,1ff. und Jesaja 
42,1ff. durch Poulsen (2014:223). An der ersten Textstelle erscheint Gott 
in Funktion zu seinem Volk, wobei der König eine vermittelnde Positi-
on dazwischen hat. In (Deutero-)Jesaja 42,1ff. steht zwischen Gott und 
den Völkern ein Diener oder Beauftragter:

Jesaja 11,1ff. Jesaja 42,1ff.

Gott Gott

König Beauftragter, Diener

Volk Völker

Die Frage ist nun, ob die Perikope in Deuterojesaja eine zeitliche Fort-
schreibung und Erweiterung der Protojesajastelle ist, oder ob die erste 
Stelle einen Rückblick auf das davidische Königtum ist und die zweite 
Stelle ein eschatologischer Text bezogen auf die Endzeit. Auf jeden Fall 
wird der Blickwinkel vom Volk Israel auf die anderen Völker ausgeweitet.

Stärker noch als Jesaja kritisiert Jeremia das moralische Verhalten der 
Könige: „Das nimmt … Elemente der gemeinorientalischen Königsideolo-
gie auf, wonach die Wahrung von Recht und Gerechtigkeit zu den beson-
deren Aufgaben des Königs gehört“ (Kessler 2017b:383). Georg Fischer 
(2015:175) sieht in Jer 2,9 und 2,29 sogar eine rechtliche Auseinanderset-
zung, also einen Rechtsstreit zwischen Gott und dem Volk Israel.

Otto sieht in der Idee der Begrenzung staatlicher Macht durch Gott gar 
einen „wichtige[n] Schritt der Formulierung der Menschenrechte“ (Otto 
2016:1271). Wenn das auch als etwas überzogen erscheint – zweifellos ist 
die Gegenüberstellung der Macht Gottes (JHWHs) und der staatlichen 
Regierungsmacht eine interessante Beobachtung, die auch aus der Sicht 
der politischen Ethik reflektiert werden muss. Bei jeder politischen Macht 
stellt sich die Frage nach ihrer Legitimation. Dabei kann Gott königli-
che Macht und politische Herrschaft legitimieren – aber weltliche Regie-
rungsmacht kann immer auch Gottes Herrschaftsanspruch instrumen-

99

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


talisieren und missbrauchen, wie das etwa im Mittelalter nicht selten im 
Sinne einer „Herrschaft von Gottes Gnaden“ geschehen ist.

Doch was ist zur Tatsache zu sagen, dass das Königtum in der Hebräi-
schen Bibel immer wieder als verlängerte Herrschaft Gottes verstanden 
wurde, jedoch gleichzeitig auch äusserst gewaltsame Vorgehensweisen 
befürwortete? So wird etwa in 2 Könige 9,1ff. der vom Prophetenschü-
ler neu zum König gesalbte Jehu unmittelbar nach der Ölung im Namen 
des Herrn beauftragt, die Familien und Nachkommen Ahabs, Jerobeams 
und Baschas umzubringen und die Leichen ohne Begräbnis den Scha-
kalen auf dem Feld zu überlassen. Crüsemann (2003b:145) stellt die sehr 
berechtigte Frage, was denn die Intention dieser Erzählung sei. Crüse-
mann sieht darin ein Dilemma, eine Aporie: „Da wird jemand im Namen 
des israelitischen Gottes [zum König, Anm. CJ] gesalbt und mit einem 
neuen, besseren Regime beauftragt, und dann begeht er unter offenkun-
dige Berufung auf diesen Gott eine ungeheure Folge von Bluttaten. Das 
ist alles. Das Dilemma wird nicht gelöst“. Dabei vermeidet es die Erzäh-
lung konsequent, moralische, ethische oder politischen Gründe oder 
Normen zu benennen – deshalb sei es ein Geschehen, das alle bisherigen 
Massstäbe sprenge, eine Aporie – also eine in sich geschlossene, unaus-
weichliche Widersprüchlichkeit. Dabei ist nach Meinung von Crüsemann 
(2003b:145) Gott selbst ein Teil dieser Aporie.

Doch Gott kann auch einen König wieder absetzen, wie etwa in 1 Sam 
16,1f: Dort fordert der Herr Samuel auf, nicht länger um Saul zu trauern: 
Saul könne nicht länger König sein, weil er – Gott – ihn verstossen habe.

Reemts (2009:83) hat die Frage gestellt, warum Samuel (in 1 Sam 25,1) 
sterben muss. Sie weist darauf hin, dass sich diese Frage für unser neu-
zeitliches Denken kaum stellt, jedoch sehr wohl im theologischen Den-
ken der Kirchenväter. So sei es etwa für Origenes wichtig gewesen, zu 
betonen, dass der Tod Samuels kein Entzug des Prophetenamtes bedeu-
tet habe. Doch vielleicht gibt es einen ganz anderen, erzähltechnischen 
Grund: Weil ja mit Saul und erst recht mit David das Königtum begrün-
det und implementiert wird, treten die Propheten zurück und überneh-
men eine andere Rolle – nicht mehr wie Moses als politische Führer und 
Quasi-Regenten, sondern als Berater des herrschend Königs und als Mah-
ner. Damit wird das Königtum nicht nur von Gott her sakralisiert und 
legitimiert, sondern funktionalisiert und gegenüber dem Prophetenamt 
in den Vordergrund gerückt.

100

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Otto (2016:1271) meint zur Frage von Gottes Macht, zur Gewaltaus-
übung und Herrschaft in Dtn 13: „Es ist paradox, dass das in einem der 
am stärksten gewaltbesetzten Texte der Bibel geschieht, doch hat jeder 
Versuch der Überwindung von Falschem zugunsten des Richtigen noch 
immer auch im Akt der Überwindung Anteil am Falschen. Mit der Unter-
scheidung von Staat und Religion und der Begrenzung des Zugriffs der 
Staatsmacht auf ihre Bürger ist ein Gedanke gelungen, der der attischen 
Demokratie noch fremd war, die noch keinen Begriff der Begrenzung 
stattlicher [sic!25] Macht auch in Gestalt von Mehrheitsentscheiden hat“. 

Erzählhistorisch ist nicht unbedeutsam, dass nach der Zeit von Mose, 
Aaron und Josua eine Art Zwischenherrschaft entsteht, in welcher die 
„Richter“ oder „Regenten“, auch „Retter“ genannt, de facto die Regie-
rungsmacht ausüben. Zu Beginn des zweiten Teils des Richter-Buchs 
(Richter 2,11ff.) wird die Zeit der so genannten „Richter“ charakterisiert 
und die bleibenden Gefahren aufgezeigt: „Die traditionelle Übersetzung 
‚Richter‘ erweckt den Eindruck, dass sie eine juridische Aufgabe zu erfül-
len hatten. Ursprünglich ist aber eher eine ‚administrativ-politische Funk-
tion‘ gemeint, sodass man von ‚Regenten‘ sprechen könnte … Sie treten 
recht unterschiedlich auf. Am profiliertesten ist die Gruppe der charis-
matischen Führer, die Israel aus der Gewalt fremder Mächte befreien: 
Otniël, Ehud, Debora und Barak, Gideon, Jiftach“ (Hentschel 2012:271). 
Laut Hentschel (2012:275) herrscht heute weitgehender Konsens darüber, 
dass die „Richter“ aus dem israelitischen Norden stammen und auf die 
frühe bzw. mittlere Königszeit (10. bis 8. Jahrhundert vor unserer Zeit-
rechnung) zurückgehen. Man könnte also sagen, dass die „Richter“ oder 
„Regenten“ eine Art Zwischenregnum nach der Landnahme und vor der 
Königszeit darstellen. Die Ambivalenz gegenüber dem Königtum und 
zur politischen Rolle eines monarchischen Herrschers zeigt sich auch in 
der Gideongeschichte in Richter 8,22ff., als die Hebräer ihren erfolgrei-
chen militärischen Anführer Gideon zum König machen wollen. Doch 
Gideon lehnt nicht nur die Königswürde ab, sondern auch die Möglich-
keit, eine Königsdynastie zu gründen, indem er auch seinem Sohn die 
Königswürde verweigert (vgl. Richter 8,23). Dabei scheint Gideon das 
Verhalten seines Sohnes Abimelech vorausgeahnt zu haben. Im folgen-
den Kapitel (Richter 9,1ff.) scheut Abimelech nicht davon zurück, mit 
allen Mitteln König zu werden, nachdem seine Fürsprecher – die Brü-

25	 Gemeint ist wohl: „staatlicher“.

101

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


der seiner Mutter – ihn aufgrund ihres Verwandtschaftsverhältnisses 
unterstützt hatten. Die Bürger Sichems bezahlten Abimelech 70 Silber-
stücke aus dem Tempelschatz des Baal, mit denen dieser eine skrupel-
lose Söldnertruppe anwerben konnte. Abimelech zog mit seiner Trup-
pe nach Ofra zum Haus seines Vaters und tötete alle seine 70 Brüder bis 
auf den jüngsten, Jotam, der sich verstecken konnte. In dieser Geschich-
te wird das Königtum insofern negativ dargestellt, als der König nur auf-
grund seiner Stammeszugehörigkeit und Verwandtschaftsbeziehungen 
sowie durch Geld zur Herrschaft kommt, nicht aber – wie Gideon – durch 
seine Taten legitimiert ist. Bezeichnenderweise muss Jotam nach seiner 
rebellischen Rede (vgl. Richter 9,7ff.) auf dem Berg Garizim vor Abime-
lech fliehen. Dabei weisen der Ort der Rede und auch Jotams Baum- 
Fabel auf dessen prophetischen Charakter als Mahner gegen die unrecht-
mässige Herrschaft durch König Abimelech. Als Strafe des Herrn gegen 
Abimelech und das Handeln der Bürger von Sichem entstehen interne 
Konflikte, es kommt zu Raubüberfällen. In Sichem selber wird Gaal, der 
Sohn Ebeds, zum Gegenspieler Abimelechs und schart die Einwohner der 
Stadt um sich. Doch erstaunlicherweise wendet sich nun die Sympathie 
des Erzählers wieder Abimelech zu, den sein Gegner Gaal als „Sohn des 
Israeliten Gideon“ bezeichnet. Nach einer längeren militärischen Ausei-
nandersetzung fällt Sichem in die Hand Abimelechs und alle Bewohner 
werden getötet. Beim darauf folgenden Kriegszug Abimelechs gegen die 
Stadt Tebez wird er beim Kampf um die Burg von einer Frau verwun-
det, und Abimelech gibt seinem Waffenträger den Befehl ihn zu töten, 
damit es später nicht heissen würde, eine Frau hätte ihn getötet. Interes-
sant ist die Quintessenz zu dieser Geschichte (Richter 9,56f.): „56 So ließ 
Gott das Verbrechen, das Abimelech an seinem Vater begangen hatte, als 
er seine siebzig Brüder umbrachte, auf ihn selbst zurückfallen.  57 Auch 
auf die Einwohner von Sichem ließ Gott alles Böse, das sie getan hatten, 
zurückfallen. So kam über sie der Fluch Jotams, des Sohnes Jerubbaals“ 
(Einheitsübersetzung).

Dabei – so Hentschel 2012:277f. – „[plädiert] das Richterbuch … in sei-
nen Erzählungen dafür, dass die Verteidigung der Freiheit eine gemeinsa-
me Aufgabe aller Stämme ist und dass gerade die stämme-übergreifende 
Solidarität die Freiheit garantiert und stützt“. Allerdings gilt das nur in 
der In-Group, also unter den hebräischen Stämmen, und auch das nur 
teilweise. Laut Hentschel (2012:278) wird das paradigmatisch im soge-

102

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


nannten Debora-Lied (Richter 5) und in der Gideongeschichte (Rich-
ter 6–8) gezeigt. So werden in Richter 5,16f. die Stämme Ruben, Gilead, 
Dan und Ascher getadelt, weil sie die Israeliten im Kampf gegen die Kana-
aniter im Stich lassen. In Richter 20,1ff. kommt es sogar zu einem regel-
rechten innerhebräischen Bürgerkrieg: Als in der Stadt Gibea im Gebiet 
des Stammes Benjamin die Zweitfrau eines Leviten so brutal vergewal-
tigt wird, dass sie stirbt, rüsten sich die übrigen Stämme zu einer Straf- 
und Racheaktion gegen diese Stadt. Doch der Stamm Benjamin weigert 
sich, gegen die Täter vorzugehen und es kommt zum Bürgerkrieg (Rich-
ter 20,11ff.). Dabei werden schliesslich die Mitglieder des Stammes Ben-
jamin bis auf 600 Männer getötet, die zum Rimmon-Felsen flüchten. 
Weil sich die Bewohner der (hebräischen) Stadt Jabesch nicht am Kriegs-
zug gegen den Stamm Benjamin beteiligt hatte, wird diese Stadt kurzer-
hand von den übrigen Stämmen erobert. Alle Bewohner und Bewohne-
rinnen bis auf die unberührten Mädchen werden dabei getötet, und die 
rund 400 Mädchen werden den überlebenden Männern des Stammes 
Benjamin übergeben (vgl. Richter 21,14). Weil aber nicht alle überleben-
den Männer des Benjamin-Stammes ein Mädchen erhielten, jedoch alle 
Frauen des Benjamin-Stammes von den anderen Hebräern getötet wor-
den waren und keiner der übrigen Stämme dem Benjamin-Stamm eige-
ne Frauen zur Verfügung stellen wollte, raubten die überlebenden und 
frauenlosen Benjaminiten mit Zustimmung des Ältestenrats der übri-
gen Stämme kurzerhand in der Stadt Schilo während eines Festes eine 
Anzahl Frauen. All dies darum, weil aufgrund des Versprechens des 
Herrn kein Stamm Israels aussterben durfte. Abschliessend betont die 
Erzählung (Richter 21,25), dass dies zu einer Zeit geschah, als es in Isra-
el noch keinen König gab.

Damit erscheint die königslose Zeit als eine Periode der Stammesan-
archie, die sich allerdings bis weit in die Königszeit hinein fortsetze, was 
sich in einer Reihe von Bürger- und Stammeskriegen zeigte.

Von einer erneuten Kriegssituation zwischen dem Nord- und dem Süd-
reich berichtet 2 Könige 13,8ff. Dabei siegt der König von Israel, Joasch, 
über König Amzia von Juda und schleift einen Teil der Jerusalemer Stadt-
mauern, raubt Gold und Silber und andere wertvolle Gegenstände aus 
dem Tempel und nimmt Geiseln mit nach Samaria.

Auch im aufkommenden Königtum gab es neben dem König andere, 
konkurrierende Machtstrukturen wie etwa den Ältestenrat. Der Ältes-

103

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


tenrat hatte eine nicht zu unterschätzende Bedeutung in der hebräischen 
Innenpolitik. So unterstützte etwa der Ältestenrat den Vorschlag Ahi-
tofels an Abschalom, unmittelbar den geflüchteten David zu verfolgen. 
Nur aufgrund des Einspruch des Beraters Huschai, der sich scheinbar 
auf die Seite Abschaloms gestellt hatte, aber heimlich David unterstütz-
te, befolgte Abschalom den Rat Ahitofels nicht (vgl. 2 Sam 17,4ff). Und 
nach dem Tod Salomos, als nur gerade der Stamm Juda dem Sohn von 
Salomo, Rehabeam, die Treue hielt, wählte der Ältestenrat der 10 Stäm-
me in Israel Jerobeam, den Sohn Sauls, zum König (vgl. 1 Könige 12,16ff.). 
Dabei hatten die Ältesten sowohl eine Berater- als auch eine Wahlfunkti-
on. So hatte zuvor Rehabeam entgegen dem Rat der Ältesten der 10 Stäm-
me Israels (vgl. 1 Könige 12,1ff.) gehandelt und die Abgaben erhöht, statt 
sie – wie gefordert – zu reduzieren. Das kostete Rehabeam letztlich die 
Herrschaft über die 10 Nordstämme und besiegelte die Spaltung Israels 
in ein Nord- und ein Südreich.

Nach Meinung von Hentschel (2012:278) lautet die „Botschaft“ des Rich-
terbuchs wie folgt: „Die Freiheit ist gefährdet, wenn sich die Israeliten 
nicht gegenseitig helfen“. Gleichzeitig gilt auch die Kehrseite: die deute-
ronomistische Sicht weist darauf hin, dass Israel seine Freiheit verspielt, 
wenn es dem Willen JHWHs zuwiderhandelt (vgl. Hentschel 2012:279). 
Nach Fischer (2015:175) erscheint die Abwendung von Israel für Gott als 
regelrecht „rätselhaft“, so dass dieser sein eigenes Verhalten hinterfragt 
(vgl. Jer 2,5.31), aber auch das seines Volkes (Jer 2,11.14.17).

Eine auffällige Parallele zu den ungetreuen Priestern Ofni und Pinhas 
in 1 Sam 2,11ff. gibt es in 1 Samuel 8,2ff., als die beiden Söhne von Samuel, 
Joël und Abija und ebenfalls Richter, ihr Amt benutzen, um sich zu berei-
chern. Deshalb verlangen die Hebräer von Samuel, dass er einen König 
einsetzt, doch: „der Herr sagte zu Samuel: Hör auf die Stimme des Vol-
kes in allem, was sie zu dir sagen. Denn nicht dich haben sie verworfen, 
sondern mich haben sie verworfen: Ich soll nicht mehr ihr König sein.  
8 Das entspricht ganz ihren Taten, die sie (immer wieder) getan haben, 
seitdem ich sie aus Ägypten heraufgeführt habe, bis zum heutigen Tag; 
sie haben mich verlassen und anderen Göttern gedient. So machen sie 
es nun auch mit dir.  9 Doch hör jetzt auf ihre Stimme, warne sie aber 
eindringlich, und mach ihnen bekannt, welche Rechte der König hat, 
der über sie herrschen wird.  10 Samuel teilte dem Volk, das einen König 
von ihm verlangte, alle Worte des Herrn mit.  11 Er sagte: Das werden 

104

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


die Rechte des Königs sein, der über euch herrschen wird: Er wird eure 
Söhne holen und sie für sich bei seinen Wagen und seinen Pferden ver-
wenden, und sie werden vor seinem Wagen herlaufen.  12 Er wird sie zu 
Obersten über (Abteilungen von) Tausend und zu Führern über (Abtei-
lungen von) Fünfzig machen. Sie müssen sein Ackerland pflügen und 
seine Ernte einbringen. Sie müssen seine Kriegsgeräte und die Ausrüs-
tung seiner Streitwagen anfertigen.  13 Eure Töchter wird er holen, damit 
sie ihm Salben zubereiten und kochen und backen.  14 Eure besten Felder, 
Weinberge und Ölbäume wird er euch wegnehmen und seinen Beamten 
geben.  15 Von euren Äckern und euren Weinbergen wird er den Zehnten 
erheben und ihn seinen Höflingen und Beamten geben.  16 Eure Knechte 
und Mägde, eure besten jungen Leute und eure Esel wird er holen und 
für sich arbeiten lassen.  17 Von euren Schafherden wird er den Zehn-
ten erheben. Ihr selber werdet seine Sklaven sein.  18 An jenem Tag wer-
det ihr wegen des Königs, den ihr euch erwählt habt, um Hilfe schrei-
en, aber der Herr wird euch an jenem Tag nicht antworten“ (1 Sam 8,7ff., 
Einheitsübersetzung).

Interessant ist dabei, dass hier – obwohl JHWH der Einsetzung eines 
Königs zustimmt – das Königtum negativ gesehen wird – und als Kon-
kurrenz zur Königherrschaft Gottes. Im Grunde ist diese Stelle sehr 
staats- und sozialkritisch. Als die Hebräer darauf beharren, einen König 
zu haben, geschieht Folgendes: Der Sohn des wohlhabenden und ange-
sehenen Mannes Kisch, Saul, sucht Hilfe bei Samuel, weil ihm seine Esel 
entlaufen sind. Samuel sagt Saul, dass er ihn im Auftrag des Herrn zum 
König machen will, doch dieser wendet ein, dass er zum Stamm Ben-
jamin, also zum kleinsten Stamm Israels gehöre. Als Saul immer noch 
zögert, wird Saul vom Geist Gottes ergriffen, es kommt zu einer Art Kon-
versionserlebnis: „9 Als sich Saul nun umwandte, um von Samuel wegzu-
gehen, verwandelte Gott sein Herz. Und noch am gleichen Tag trafen alle 
diese Zeichen ein.  10 Als sie, Saul und sein Knecht, nach Gibea gelang-
ten, kam ihnen tatsächlich eine Schar von Propheten entgegen. Der Geist 
Gottes kam über Saul, und Saul geriet mitten unter ihnen in prophetische 
Verzückung.  11 Alle, die ihn von früher kannten, sahen, wie er zusam-
men mit den Propheten in Verzückung war. Die Leute sagten zueinan-
der: Was ist denn nur mit dem Sohn des Kisch geschehen? Ist auch Saul 
unter den Propheten?  12 Einer von dort erwiderte: Wer ist denn schon 
deren Vater? So ist das Sprichwort entstanden: Ist denn auch Saul unter 

105

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


den Propheten?  13 Als die Verzückung zu Ende war, ging Saul nach Gibea 
hinein“ (1 Samuel 19,9ff., Einheitsübersetzung).     

Dabei lässt Samuel – wohl um dem Einwand Sauls zu entkräften, dass 
er dem kleinsten Stamm, nämlich dem Stamm Benjamin angehöre – auf 
einer Volksversammlung das Los entscheiden, welcher Stamm den König 
stellen soll. Es fällt auf den Stamm Benjamin. Und als die Ältesten die-
ses Stammes vortreten, fällt das Los auf Sauls Sippe Matris, und bei einer 
weiteren Befragung auf Saul. 

Auch an anderen Stellen ist die wichtige Rolle des Volkes beim Einset-
zen eines politischen Führers sichtbar. So wird in Richter 11,5ff. von den 
Ältesten der Strauchdieb Jiftach als Heerführer gegen die Ammoniter geru-
fen. Dabei versprechen ihm das Volk und die Ältesten im Falle eines Sie-
ges über die Ammoniter das Königtum. Die entsprechende Abmachung 
und Jiftachs Einsetzung als Herrscher wird am Heiligtum des Herrn in 
Mizpa bestätigt (Richter 11,11). Damit wird – so könnte man aus heuti-
ger Sicht sagen – der vormalige Strauchdieb und Warlord Jiftach durch 
die religiöse Führung als König und rechtmässiger Herrscher legitimiert.

Eine besondere Frage ist das Verhältnis der Könige zu den Priestern. 
Dieses Verhältnis scheint recht nahe gewesen zu sein. So trug etwa David 
bei der Überführung der Bundeslade nach Jerusalem gemäss 1 Chronik 
15,27 unter seinem Oberkleid ein Priesterhemd aus Leinen. Das verweist 
wohl auf seine Doppelrolle als König und Priester, also auf seinen welt-
lichen und religiösen Führungsauftrag.

Dabei ist die Argumentation der Verhandlungsdelegation Jiftachs gegen-
über dem Ammoniterkönig interessant. Jiftachs Boten bringen (in Rich-
ter 11,12ff.) folgende Argumente für ihren Besitzanspruch auf das Land 
vor: Erstens hätten die Israeliten den Moabitern und Ammonitern das 
Land nicht weggenommen, vielmehr hätten sie nur ein Durchzugsrecht 
verlangt, das ihnen verweigert worden sei. Deshalb seien sie in der Regi-
on von Kadesch geblieben. Das gleiche sei ihnen beim Ammoniterkö-
nig Sihon passiert, der in der Folge seine Truppen gegen die Israeliten 
geschickt habe. Doch der Herr Israels habe – zweitens – den Israeliten die 
Amoriter in die Hand gegeben und ihnen das Land versprochen. Drittens 
hätten andere Könige, in deren Land ebenfalls Hebräer lebten, nie Krieg 
gegen diese angefangen. Und viertens liege das Ganze schon 300 Jahre 
zurück, ohne dass die Ammoniter je das Land zurückverlangt hätten. 

106

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Ein besonderes Herrschafts- und Regierungsproblem insbesondere 
beim Königtum stellt jeweils die Stellvertreter- und Nachfolgefrage dar. 
Exemplarisch wird das thematisiert in 1 Samuel 18,6ff: Als David nach 
seinem Sieg gegen Goliat und gegen die Philister deutlich beliebter ist als 
der – ebenfalls siegreiche – König Saul, wird dieser eifersüchtig und ver-
sucht David zweimal zu töten. Als das nicht gelingt, beginnt sich Saul vor 
David zu fürchten. Als sich die Gunst Gottes – und auch die des Volks – 
immer mehr David zuwendet, will Saul zuerst David seine ältere Tochter 
Merab zur Frau geben, während David Krieg gegen die Philister führen 
soll, doch David lehnt ab. Später erfährt Saul, dass David sich zu des-
sen jüngerer Tochter, Michal hingezogen fühlt. Wieder bietet er ihm die 
Heirat an, und damit sein Schwiegersohn zu werden. David soll die Phi-
lister besiegen und 100 Philister töten, weil Saul hofft, dass David dabei 
umkommt. Diesmal willigt David ein und er erschlägt mit seinen Män-
nern sogar 200 Philister. In einer Reihe von weiteren Siegen gegen die 
Philister wird David zum erfolgreichsten und ruhmreichsten Truppen-
führer Sauls. David wird ein enger Freund des Sohns von Saul, Jonatan 
(1 Sam 18,1ff.) und wird von ihm gewarnt, als sein Vater Saul David erneut 
umbringen will (1 Sam 19,2). Auf die Vorhaltungen von Jonatan lässt sich 
Saul umstimmen, zumindest vordergründig, und nimmt David wieder in 
seine Dienste auf. Doch wieder wird Saul vom bösen Geist ergriffen und 
schleudert während des Harfenspiels wieder einen Speer gegen David. 
Dieser kann zwar in sein Haus entkommen, aber Sauls bewaffnete Leute 
stellen ihm nach. Auf Anraten von Michal, der jüngeren Tochter Sauls, 
flieht David und legt, um seine Anwesenheit vorzutäuschen, die Statue 
eines Hausgottes mit einem Ziegenfell in sein Bett. 

David wird erneut von seinem Freund Jonatan gewarnt, dass Saul ihn 
umzubringen will. David muss zu seinen Gegnern in das Land Gat und 
später zu den Moabitern flüchten, woher er auf Anraten eines Prophe-
ten zurückkehrt. Als Rache für die Hilfe an David lässt Saul den Pries-
ter Ahimelech, seine ganze Familie und 85 Priester töten, ausserdem alle 
Bewohner von Nob und das gesamte Vieh (1 Sam 22,16ff.). Nur einer 
von Ahimelechs Söhnen, Abjatar, überlebt und wird von David aufge-
nommen. Mehrmals bereut Saul sein Verhalten gegenüber David, so in 
1 Sam 24,18f.: „Du beschämst mich. Du bist gut zu mir gewesen, obwohl 
ich dir soviel Böses getan habe. Das hat sich heute gezeigt. Der Herr hat 
mich in deine Hand gegeben, aber du hast mich nicht getötet“. Und wie-

107

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


derum in 1 Sam 16,21, als Saul sagt: „Ich bin im Unrecht. Komm wieder 
zurück, mein Sohn David. Du hast heute mein Leben geschont. Ich wer-
de dir nie mehr etwas Böses antun“.

Obwohl sich David nichts zuschulden kommen lässt, verliert Saul in 
seiner Eifersucht und in seiner Krankheit jede Hemmung und verstösst 
gegen viele Gesetze des Herrn. Dieser hält David die Treue, aber er erweist 
sich auch als erstaunlich nachsichtig gegenüber den Verbrechen Sauls

Aus friedensethischer Sicht sind zwei Perikopen der Saul-David-
Erzählung besonders interessant, die in 1 Sam 25,39ff. erzähltechnisch 
miteinander verknüpft werden: Auf der einen Seite ist da 1 Sam 24,1ff, 
als David sich das erste Mal weigert, Saul umzubringen, obwohl dieser 
faktisch in seiner Gewalt ist, und auf der anderen Seite beschreibt 1 Sam 
25,14ff, wie sich Abigajil, die Frau von Nabal, sich dem wutentbrannten 
David in den Weg stellt. 

Im ersten Fall, also im Kapitel 24, wirft sich David trotz dem Ratschlag 
seiner Männer und trotz dem Unrecht, das Saul David angetan hat, vor 
Saul nieder und schwört ihm Treue. Dabei ist die Argumentation Davids 
in seiner Rede zu Saul interessant: „10 Worte von Leuten, die sagen: Gib 
acht, David will dein Verderben.  11 Doch heute kannst du mit eigenen 
Augen sehen, daß der Herr dich heute in der Höhle in meine Gewalt 
gegeben hat. Man hat mir gesagt, ich solle dich töten; aber ich habe dich 
geschont. Ich sagte: Ich will nicht die Hand an meinen Herrn legen; denn 
er ist der Gesalbte des Herrn.  12 Sieh her, mein Vater! Hier, der Zipfel 
deines Mantels ist in meiner Hand. Wenn ich einen Zipfel deines Man-
tels abgeschnitten und dich nicht getötet habe, dann kannst du erken-
nen und einsehen, daß ich weder Bosheit noch Aufruhr im Sinn habe 
und daß ich mich nicht gegen dich versündigt habe; du aber stellst mir 
nach, um mir das Leben zu nehmen.  13 Der Herr soll zwischen mir und 
dir entscheiden. Der Herr soll mich an dir rächen; aber meine Hand wird 
dich nicht anrühren,  14 wie das alte Sprichwort sagt: Von den Frevlern 
geht Frevel aus; aber meine Hand soll dich nicht anrühren.  15 Hinter wem 
zieht der König von Israel her? Wem jagst du nach? Einem toten Hund, 
einem einzigen Floh!  16 Der Herr soll unser Richter sein und zwischen 
mir und dir entscheiden. Er blicke her, er soll meinen Rechtsstreit füh-
ren und mir dir gegenüber Recht verschaffen“ (1 Sam 24,10ff., Einheits-
übersetzung). Damit anerkennt David einerseits Saul als gesalbten König 
und damit als legitim von Gott eingesetzten Herrscher. Anderseits weist 

108

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


er aber gleichzeitig auf dessen Fehlverhalten ihm gegenüber hin, verzich-
tet jedoch auf eigene Rache. Denn – wie der Herr gesagt hat: „Mein ist 
die Rache“ (vgl. Dtn 32,35) – es ist Sache des Herrn, Fehlverhalten, auch 
das seiner Beauftragten, zu strafen. Interessant ist auch die Fortsetzung 
der Geschichte: „17 Als David das zu Saul gesagt hatte, antwortete Saul: 
Ist das nicht deine Stimme, mein Sohn David? Und Saul begann laut zu 
weinen  18 und sagte zu David: Du bist gerechter als ich; denn du hast mir 
Gutes erwiesen, während ich böse an dir gehandelt habe.  19 Du hast heu-
te bewiesen, daß du gut an mir gehandelt hast; obwohl der Herr mich in 
deine Gewalt gegeben hatte, hast du mich nicht getötet.  20 Wenn jemand 
auf seinen Feind trifft, läßt er ihn dann im guten seinen Weg weiterzie-
hen? Der Herr möge dir mit Gutem vergelten, was du mir heute getan 
hast.  21 Jetzt weiß ich, daß du König werden wirst und daß das König-
tum in deiner Hand Bestand haben wird.  22 Darum schwöre mir nun 
beim Herrn, daß du meine Nachkommen nicht ausrotten und meinen 
Namen nicht aus dem Haus meines Vaters austilgen wirst.  23 Und David 
schwor es Saul. Saul zog nach Hause, David aber und seine Männer stie-
gen wieder in die unzugänglichen Berge hinauf “ (1 Sam 24,17ff., Einheits-
übersetzung). Damit bestätigt David nicht nur Saul in seiner von Gott 
erhaltenen Königswürde – er verzichtet auch auf die spätere Verfolgung 
von Sauls Nachkommen und auf die Löschung der Erinnerung an ihn. 
Damit erweist David unbedingte Loyalität zum Herrn und zu denjeni-
gen, die dieser eingesetzt hat – unabhängig von deren Handlungsweisen. 
Umgekehrt bestätigt Saul, dass David als König auserkoren ist. Im Grun-
de wird damit die Nachfolgeregelung geklärt, wodurch auch ein wesent-
licher Konfliktgrund hätte entfallen sollen. Allerdings widerspricht die 
weitere Saul-David-Geschichte dem – und sogar nach Sauls Tod geht das 
Schisma weiter (vgl. 2 Sam 2,8ff.).

In der zweiten Perikope (1 Sam 25,2ff.) weigert sich der reiche Nabal, der 
Bitte Davids nach Nahrungsmitteln und Wasser nachzukommen, obwohl 
ihn dieser daran erinnert, dass er sich nie an dessen Herden vergriffen 
sondern diese vielmehr beschützt hat. Nabal beschimpft David als Land-
streicher und verweigert ihm die Hilfe. Als David zornig gegen Nabal 
vorgehen will, schaltet sich dessen Frau Abigajil ein, schickt ihm Brote, 
Wein, Schaffleisch, Körner, Rosinen und Feigenmark (vgl. 1 Sam 25,18ff) 
und entschuldigt sich bei David für das Verhalten ihres Mannes. Danach 
– und hier erweist sich wieder die Klugheit von David – dankt David ihr 

109

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


und dem Herrn dafür, dass sie ihn davon abgehalten hat, Schuld auf sich 
zu laden und das Blut von Nabal zu vergiessen. Wiederum erfolgt die Stra-
fe von Nabal durch Gott, der Nabal zehn Tage später durch einen Schlag 
sterben lässt (1 Sam 25,38). Die Auflösung der Geschichte und gleich-
zeitig die Konsequenz daraus erzählt 1 Sam 25,39ff.: „39 Als David hörte, 
daß Nabal tot sei, sagte er: Gepriesen sei der Herr, der meinen Rechts-
streit gegen Nabal wegen der Schmach, die mir angetan wurde, geführt 
hat und der seinen Knecht von einer bösen Tat zurückgehalten hat; die 
Bosheit Nabals aber hat der Herr auf ihn selbst zurückfallen lassen. Dar-
auf schickte David (Boten) zu Abigajil (mit dem Angebot), er wolle sie 
zur Frau nehmen.  40 Die Diener Davids kamen zu Abigajil nach Kar-
mel, redeten mit ihr und sagten: David schickt uns zu dir, weil er dich zur 
Frau nehmen will.  41 Sie stand auf, verneigte sich bis zur Erde und sag-
te: Deine Magd steht als Dienerin bereit, um den Dienern meines Herrn 
die Füße zu waschen.  42 Dann machte sich Abigajil in aller Eile auf, setz-
te sich auf ihren Esel, und ihre fünf Mägde folgten ihr. Sie zog den Boten 
Davids nach und wurde seine Frau“ (Einheitsübersetzung).

Man kann die Saul-David-Geschichte aus sehr unterschiedlichen Blick-
winkeln lesen: Als Geschichte des von Gott abgefallenen Saul – vgl. z. B. 
1 Sam 28,8ff. bei der medialen, die Toten anrufenden Frau – versus dem 
Gott wohlgefälligen David, als Auseinandersetzung eines labilen und psy-
chisch kranken Sauls gegen den gesunden und aktiven David, als Kon-
flikt des schwachen und wortbrüchigen Saul gegen den wiederholt auf 
Versöhnung und Vergebung hin handelnden Davids, aber auch als Sieg 
eines machiavellistischen und damit auch gegenüber seinem Beschüt-
zer Achisch unehrlich handelnden Davids (1 Sam 27,1ff. und besonders 
1 Sam 27,8ff.), als Geschichte eines erfolgreichen und von Gott geführten 
Warlords Davids gegen seine militärischen Gegner, aber auch als eines 
nach innen auf Versöhnung gerichteten Führers – etwa mit dem zwei-
maligen Verzicht, Saul umzubringen, oder mit dem Verzicht, Kinder und 
Vieh der eroberten Gegner zu töten (1 Sam 27,9). Auch nach dem ihm 
mitgeteilten Tod Sauls bricht David nicht in Jubel aus, weil sein Widersa-
cher tot ist, sondern in Trauer (vgl. 2 Sam 1,11f.; vgl. dazu auch Krauss und 
Küchler 2011:17). Gleichzeitig erweist sich David als umsichtiger Heer-
führer, der die Beute unter alle seine Männer verteilt, auch an die, welche 
nicht am Kampf teilnahmen (1 Sam 30,24f.), und als weitsichtiger Politi-
ker, der seine Verbündeten an der Beute teilhaben lässt (1 Sam 30,26ff.). 

110

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Doch im Kern bleibt es eine Konkurrenz- und Nachfolgegeschichte zwei-
er eng verbündeter Könige. Im Verlauf der Geschichte wird Saul immer 
negativer gezeichnet, und am Ende bringt sich Saul nach der verlorenen 
Schlacht gegen die Philister selber um (1 Sam 31,4), und auch drei seiner 
Söhne sterben (1 Sam 31,6). Nach dem Tod Sauls setzt Sauls Heerführen 
Isch-Boschet, einen weiteren Sohn Sauls, als König ein (2 Sam 2,9). Die 
meisten israelitischen Stämme anerkennen ihn als König, lediglich der 
Stamm Juda salbt David zu seinem König und hält zu ihm (2 Sam 2,4 
sowie 2 Sam 2,10). Im Unterschied zur David-Erzählung in den Büchern 
Samuel ist das Davidbild in den Chronikbüchern – wie Steins (2012c:71) 
meint – „sehr geschlossen, vollkommen einlinig“ und auf den Jerusale-
mer Tempel konzentriert.

In gewissem Sinn könnte man die Saul-David-Geschichte als Konkur-
renzkamp zweier Könige antithetisch zur Josefsgeschichte lesen, der als 
nichtägyptischer Stellvertreter und Vertrauter der Pharaos weder eine 
Konkurrenz für diesen darstellte noch in einem Konflikt mit ihm stand. 
Ein wichtiger Grund war sicher, dass Josef kein Ägypter war und damit 
auch keinen Anspruch auf den Pharaonenthron stellen konnte.  

Nachdem die Auseinandersetzung zwischen der Königsdynastie Sauls 
und David endgültig zugunsten Davids entschieden ist, erweist sich David 
sowohl im Krieg als auch in Bezug auf den Frieden als grosser Staatsmann. 
Zweimal schlägt David die Angriffe der Philister zurück (2 Sam 5,17ff.), um 
sie dann in einem dritten Kriegszug endgültig zu besiegen (2 Sam 8,1ff.). 
Danach besiegt David den König von Zoba in Syrien, Hadad-Eser, und 
die mit diesem verbündeten Syrer aus Damaskus (2 Sam 8,3ff.). Dabei 
errichtet David ein eigentliches Imperium mit verbündeten und teilweise 
tributpflichtigen Völkern, unter ersteren Toï von Hamat, und unter letz-
teren die Edomiter, deren Land er besetzt und wo er eigene Statthalter 
einsetzt (2 Sam 8,13f.). In 1 Könige 5,1 sowie in 2 Chronik 9,26. wird Isra-
el schliesslich unter König Salomo als Grossreich beschrieben, das von 
Ägypten und dem Land der Philister bis an den Eufrat reichte. Gemäss 
2 Chronik 9,26 herrschte Salomo über alle Könige in diesem Gebiet.

Dietrich und Mayordomo (2005:84) haben darauf hingewiesen, dass 
das von David aufgebaute Grossreich „unter Anwendung von viel mili-
tärischer Gewalt“ entstanden ist und bereits unter Salomo wieder an den 
Rändern abzubröckeln beginnt (vgl. 1 Könige 11,14–25).

111

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Gleichzeitig erweist sich David auch als auf Frieden und Versöhnung 
ausgerichteter Politiker: Er sorgt für die Nachkommen des von ihm besieg-
ten König Sauls (2 Sam 9,1ff.). Aussenpolitisch will er das traditionell gute 
Verhältnis zu den Ammonitern unter König Nahasch nach Machtübernah-
me durch dessen Sohn Hanun vertiefen. Doch als dieser Davids Gesand-
te entehrt und verhöhnt, zieht Davids General Joab gegen die Ammoni-
ter und die mit ihnen verbündeten Syrer unter Hadad-Eser. Joab besiegt 
beide, und die unter deren Herrschaft stehenden Könige schliessen Frie-
den mit den Israeliten und unterwerfen sich ihnen (2 Sam 10,1ff.). Dazu 
passt die Voraussage der Propheten Nathans, welcher David und seinen 
Nachkommen ewige Königsherrschaft verheisst (2 Sam 7,16). Dieses Ver-
sprechen wird in 1 Kön 9,5 wiederholt – allerdings nur unter der Vor-
aussetzung, dass die Israeliten Gott treu bleiben. Ja, nach der Unterwer-
fung der Ammoniter und der Eroberung ihrer Hauptstadt Rabba durch 
David erhält dieser selbst sozusagen einen quasi-göttlichen Charakter, als 
die Hebräer dem ammonitischen Gott Milkom die goldene Krone vom 
Haupt nehmen und sie David aufsetzten (vgl. 2 Sam 12,30).

Wenn man einmal von der Ausdehnung des Davidschen Königreichs 
– dem schliesslich sogar Syrer aus der Region Damaskus Tribut zollten – 
absieht, scheint sich das Königtum tatsächlich unter David von städteba-
sierten Kleinkönigreichen zu einem übergreifenden Königreich entwickelt 
zu haben, das nicht nur Samaria und Juda vereinigte, sondern auch grösse-
re Ausstrahlung in der gesamten Region hatte. Dabei ist allerdings Davids 
Rolle als „Modellkönig“ – wie Campbell 2005:103f. meint – mit Vorsicht 
zu geniessen. So sei Davids Handeln gegenüber Batseba im Grunde eine 
Vergewaltigung und an Urija ein Mord gewesen (vgl. 2 Sam 11,2ff.). Und 
die Tatsache, dass das Volk Israels nach dem Tod von Davids Sohn und 
Kontrahent Abscholom David als König zurück will (vgl. 2 Sam 19,11) 
– nachdem es zuvor Abscholom unterstützt hatte – deutet nicht unbe-
dingt auf eine versöhnungs- und friedensorientierte Politik Davids hin, 
sondern ist eher ein Anzeichen politischer Intrigen und innenpolitischer 
Ränkespiele – und auch ein Hinweis auf das wankelmütige Volk Israel.

Gleichzeitig werden dem Königtum immer wieder Propheten zur Seite 
gestellt – Lehnart (2003:127) sieht darin sogar „eine strukturelle Begren-
zung der königlichen Gewalt“ innerhalb des Königtums.

Erneut aktuell und virulent wird die Nachfolgefrage gegen Ende von 
Davids Herrschaft, als Adonija, Sohn der Haggit, und Salomo, Sohn der 

112

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Batseba, beide König und Nachfolger Davids werden wollen (vgl. 1 Köni-
ge 1,5ff.). Dabei unterstützt der Prophet Natan den Anspruch Salomos 
(1 Kön 1,22ff.), was erzähltechnisch auch als Unterstützung Gottes für 
Salomo gedeutet werden kann, weil ja Natan als Prophet auch als gött-
licher Mahner fungiert. 

Nachdem bereits unter David eine klare Struktur der obersten Beamten 
eingeführt worden war – es gab einen obersten Heerführer, einen Kom-
mandanten der Leibgarde, einen Minister für die Fronarbeit, einen Kanz-
ler, einen Staatsschreiber und mehrere oberste Priester (vgl. 2 Sam 20,23ff. 
und 1 Chronik 18,14ff.) – wurde die königliche Verwaltung in der Folge 
weiter ausgebaut. Das Chronikbuch erwähnt ausserdem, dass die Söhne 
Davids führende Stellungen in der königlichen Verwaltung einnahmen.

Aus der Sicht der politischen Ordnung ist 1 Könige 4,1ff. interessant. 
Darin wird eine explizite Organisationsstruktur für die exekutive Gewalt 
unter König Salomo formuliert: „König Salomo war König von ganz Isra-
el.  2 Dies waren seine obersten Beamten: Asarja, der Enkel Zadoks, war 
Priester.  3 Elihoref und Ahija, die Söhne Schischas, waren Staatsschrei-
ber, Joschafat, der Sohn Ahiluds, war Sprecher des Königs.  4 Benaja, 
der Sohn Jojadas, war Heerführer [Zadok und Abjatar waren Priester].  
5 Asarja, der Sohn Natans, war Vorgesetzter der Statthalter. Sabud, der 
Sohn Natans, war der Freund des Königs,  6 Ahischar war Palastvorste-
her, und Adoniram, der Sohn Abdas, war Aufseher über die Fronarbei-
ten.  7 Salomo hatte zwölf Statthalter für ganz Israel, die den König und 
sein Haus versorgten. Je einen Monat im Jahr hatte ihn jeder zu versor-
gen“ (Einheitsübersetzung). Dabei unterstanden dem König der obers-
te Priester, zwei Staatsschreiber, ein Kanzler oder Königssprecher, der 
oberste Heerführer, ein Vorsteher aller Provinzverwalter oder Gouver-
neure, ein Ratgeber des Königs, ein Palastverwalter und ein Beauftragter 
für die Fronarbeit, also eine Art Arbeitsminister. Gleichzeitig war Israel 
in zwölf Provinzen unterteilt, die sich teilweise an die Landnahme durch 
die einzelnen 12 Stämme anlehnte (vgl. 1 Könige 4,7ff.).

Allerdings stellt sich die Frage, ob man die Davidgeschichte in den 
Samuel-Büchern tatsächlich als Bild eines idealen Königs lesen sollte, 
wie das Krauss und Küchler (2011:251) meinen: David „ist nicht nur ein 
tüchtiger Krieger und ein erfindungsreicher Politiker, besonders auffäl-
lig sind seine ‚Menschlichkeit‘ und seine Spontaneität, die überraschend 
originelle Verhaltensweisen zutage treten lassen. Er kann seine Gefüh-

113

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


le ausdrücken, sei es als Dichter oder Sänger, sei es in grossen Gesten, 
die seine Hochherzigkeit zeigen, auch wenn sie mit sicherem politi-
schem Instinkt erfolgen. Dabei besitzt er Distanz zu sich selbst, die ihn 
(zumeist) von unüberlegten Schritten der Machtgier zurückhält“. Selbst 
wenn dieses äusserst positive Bild stimmen sollte – der Text zeigt durch-
aus auch andere Seiten von David, etwa – je nach Leseweise – die Ver-
führung, den Raub oder die Vergewaltigung Batsebas und die Tötung des 
Nebenbuhlers, also ihres früheren Ehemanns Urija. Damit geht es in den 
Samuelbüchern um weitaus mehr als um einen idealtypisch gezeichne-
ten König: Es geht um politische, institutionelle und sogar (erzähl-)his-
torische Fragen. Klein (2002:24f.) spricht im Zusammenhang mit der 
Vieldeutigkeit von biblischen Texten auch von „Polyvalenz“. Als Bei-
spiel dafür nennt er eben diesen Text über Batseba: „Polyvalenz finden 
wir auch in der Geschichte von Batseba (2 Sam 11f.). Es bleibt der Lese-
rin überlassen, darüber nachzudenken, ob Batseba eine ‚misshandel-
te Frau‘ oder ein ‚verschlagenes Weib‘ ist. Desgleichen legt der Erzähler 
nicht fest, ob Urija nicht nach Hause geht, weil er solidarisch und recht-
schaffen ist, ‚oder ob er Lunte riecht wegen dieses unerwarteten Heimat-
urlaubs‘“ (Klein 2002:25).

Bedenkenswert ist jedoch der Hinweis von Krauss und Küchler (2011:252) 
auf Davids Beziehung zur Macht oder wie es die beiden Autoren umschrei-
ben: Davids „innere Distanz zur Macht“: „Bei aller Geschicklichkeit als 
Politiker und Härte als Soldat konnte er nämlich warten, bis die Früch-
te seiner Politik gereift waren. Sie fielen ihm sozusagen von selbst in 
den Schoss, ohne dass er gewalttätig danach greifen musste: die Salbung 
durch Samuel, die Freundschaft Jonatans, die Liebe Michals, der Besitz 
Abigails und schliesslich das Königtum in Juda durch den Tod Sauls und 
das Königtum auch in Israel durch Ischbaals Tod“ (Krauss und Küchler 
2011:252). Damit wird David als eine Art Gegenpol zu einer rein macht-
orientierten, machiavellistischen Politik gezeichnet, die durchaus auch 
zum Ziel führt – und möglicherweise sogar nachhaltiger als andere, direk-
te und gewaltsame Operationen.

Ein interessanter Aspekt zum Friedenswillen Gottes scheint in 1 Chro-
nik 22 auf: David wird nicht erlaubt, den Tempel selbst zu bauen, weil 
er zu viele Kriege geführt hat. Nach erledigten Vorbereitungen für den 
Tempelbau beauftragt David seinen Sohn mit dem Tempelbau; „5 David 
dachte nämlich: Mein Sohn Salomo ist noch jung und unerfahren; das 

114

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Haus aber, das dem Herrn gebaut werden soll, muß groß werden und in 
aller Welt Lob und Bewunderung finden. Ich will daher Vorbereitungen 
dazu treffen. So stellte David vor seinem Tod vieles bereit.  6 Dann rief 
er seinen Sohn Salomo und trug ihm auf, dem Herrn, dem Gott Israels, 
ein Haus zu bauen.  7 Er sagte zu ihm: Ich selbst hatte vor, dem Namen 
des Herrn, meines Gottes, ein Haus zu bauen.  8 Da erging das Wort des 
Herrn an mich: Du hast viel Blut vergossen und schwere Kriege geführt. 
Du sollst meinem Namen kein Haus bauen; denn du hast vor meinen 
Augen viel Blut zur Erde fließen lassen.  9 Doch wurde dir ein Sohn gebo-
ren. Dieser wird ein Mann der Ruhe sein: Ich will ihm Ruhe vor allen 
seinen Feinden ringsum verschaffen. Salomo ist sein Name, und in sei-
nen Tagen werde ich Israel Frieden und Ruhe gewähren.  10 Er wird mei-
nem Namen ein Haus bauen; er wird für mich Sohn sein, und ich wer-
de für ihn Vater sein. Seinen Königsthron werde ich in Israel festigen für 
immer“ (1 Chronik 22,5ff.; Einheitsübersetzung).

Wohl unter dem Einfluss der Exilerfahrung stellt Micha (4,8ff.) die 
– nach Meinung von Bauer (2011:90) rhetorische – Frage, ob es in Jeru-
salem keinen König gibt: „8 Und du, (schützender) Turm für die Herde, 
Felsenhöhe der Tochter Zion, du erhältst wieder die Herrschaft wie frü-
her, das Königtum kommt wieder zur Tochter Jerusalem.  9 Jetzt aber, 
warum schreist du so laut? Gibt es keinen König bei dir? Ist kein Berater 
mehr da, daß dich Wehen ergreifen wie eine gebärende Frau?  10 Winde 
dich, stöhne, Tochter Zion, wie eine gebärende Frau! Denn jetzt mußt 
du hinaus aus der Stadt, auf freiem Feld mußt du wohnen. Du mußt fort 
bis nach Babel. Dort wirst du gerettet, dort wird der Herr dich loskaufen 
aus der Hand deiner Feinde“ (Einheitsübersetzung26). 

Konrad Schmid (2013:14) hat in Bezug auf Zion eine doppelte Meta-
phorik festgestellt: Auf der einen Seite ist Jerusalem als Zion angespro-
chen und damit gilt im Grunde die ganze Stadt als Tempel Gottes und ist 
damit heilig. Vgl. dazu Jes 60,14: „Sie nennen dich: ‚Zion, die Stadt, die 
dem Herrn, dem heiligen Gott Israels, gehört‘“. Weil sie auf dem Berg liegt 
– „Denn Jhwh Zebaot ist König auf dem Berg Zion“ (Jes 24,23) – unter-
steht sie damit dem Schutz Gottes, konkretisiert durch den Tempelberg. 
Auf der anderen Seite ist Zion eine Frau, was etwa aus Jes 66,8 hervorgeht: 

26	 Die Deutsche Bibelgesellschaft Stuttgart übersetzt Micha 4,9 abweichend: „Wa-
rum schreist du denn so, Jerusalem? Ist denn der Herr nicht dein König? Hast 
du nicht einen Beistand, der dir hilft?“ 

115

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


„Doch Zion, kaum in den Wehen, hat schon ihre Kinder geboren“ (Ein-
heitsübersetzung). Schmid (2013:14) sieht darin eine besondere Schutz-
bedürftigkeit Jerusalems: Diese Metapher „ist … ganz anders akzentu-
iert als die Bergmetapher, indem sie deren Schutzmetaphorik umdreht 
und nun die Schutzbedürftigkeit und Wehrlosigkeit Zions in den Vor-
dergrunds stellt“.

Eindrücklich ist die königliche Friedensvision in Sacharja 9,9ff.: „9 Juble 
laut, Tochter Zion! Jauchze, Tochter Jerusalem! Siehe, dein König kommt 
zu dir. Er ist gerecht und hilft; er ist demütig und reitet auf einem Esel, 
auf einem Fohlen, dem Jungen einer Eselin.  10 Ich vernichte die Streitwa-
gen aus Efraim und die Rosse aus Jerusalem, vernichtet wird der Kriegs-
bogen. Er verkündet für die Völker den Frieden; seine Herrschaft reicht 
von Meer zu Meer und vom Eufrat bis an die Enden der Erde.  11 Auch 
deine Gefangenen werde ich um des Blutes deines Bundes willen freilas-
sen aus ihrem Kerker, der wasserlosen Zisterne“ (Einheitsübersetzung).  

Bauer (2011:90) folgert: „Das bisherige Königtum in Jerusalem hatte 
versagt, weil es sich – eigentlich schon von Anfang an – von seinem wah-
ren Herrn, JHWH, abgewandt hatte (vgl. 1 Sam 8,5: „mich haben sie ver-
worfen: Ich soll nicht mehr ihr König sein“)“. Deshalb sei für die Zukunft 
wieder Gott die eigentliche Herrschaft zu überlassen gewesen, woraus 
sich in der Exilzeit und danach „die Vision einer ‚messianischen Alter-
native‘“ entwickelt habe (Bauer 2011:90). Auf jeden Fall – so die Schluss-
folgerung – bleibt das Verhältnis Gott – König – Volk Israel konfliktuell 
– und auch umstritten.

Zur Rolle der Propheten

Im Rahmen des politischen Gefüges des Alten Israels stellt sich auch die 
Frage nach der politischen Rolle der Propheten.  

Vor allen anderen Propheten in der Hebräischen Bibel steht natürlich 
die Figur Mose, der immer wieder im Namen Gottes spricht. „Nicht um 
die Herrschaft ist es Mose zu tun, sondern darum, Erkenntnis und Ein-
sicht in die Gottheit Gottes als des Einzigen zu wecken. Mose ist also 
nicht ein Werkzeug der Macht der Gottheit unter den Völkern, sondern 
dient als Gottes Bote der Erkenntnis und Einzigkeit Gottes (Ex 8,6)“ (Otto 

116

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


2009:35). Dazu kann die wiederholte Botenformel durchaus so gelesen 
werden, dass Mose auch als politisches Sprachrohr des Herrn gelten kann.

Auch zahlenmässig wird Mose als Mensch in der Hebräischen Bibel 
– nach David – weitaus am häufigsten erwähnt: Laut Fischer (2011:236) 
wird David im Tanach 1023mal, Mose 770mal erwähnt – in deutlichem 
Abstand folgen Aaron mit 374mal, Jakob mit 350mal, Levi mit 349mal 
und Abraham 175mal. Dabei wird Mose 650mal in der Tora genannt 
und 120mal in den Nevi’im- und Ketuvim-Schriften. Daraus kann wohl 
geschlossen werden, dass Mose und David eine wichtige identitätsge-
nerierende Funktion in der Hebräischen Bibel haben, wobei die Bedeu-
tung Mose zweifellos grösser ist als dieses Zahlenverhältnis nahelegt: 
Denn David kommt ja erst ab den Büchern Samuel vor, während Mose 
die entscheidende Figur in der Tora ist. Dazu kommt, dass laut Fischer 
(2011:239) Mose an weit über 200 Stellen als Empfänger oder Übermitt-
ler göttlicher Botschaften erwähnt wird.

Doch es gibt eine Reihe weiterer Propheten in der Hebräischen Bibel.
In Gen 20,7 wird auch Abraham von Gott im Traum an Abimelech 

als Prophet bezeichnet. Wirkungsgeschichtlich – etwa in Jes 41,8 oder 
2 Chr 20,7 wird Abraham ausserdem die Bezeichnung „Freund Gottes“ 
zugesprochen, was darauf hindeutet, dass Abraham nicht nur als Erzva-
ter, sondern auch als Prophet wahrgenommen wurde.

Und Aaron wird in Ex 4,16 als „Quasi-Prophet“ umschrieben: „Wenn 
Aaron für dich zum Volks spricht, wird das so sein, wie wenn ein Pro-
phet die Botschaften seines Gottes weitergibt“. 

Dabei ist der Begriff des Propheten oder der Prophetin recht schil-
lernd. So wird etwa in Exodus 7,1 Aaron als Prophet Mose bezeichnet, 
und Bileam ist laut Numeri 22–22 ein nichtisraelitischer „Prophet“ (vgl. 
Lehnart 2003:3).

Die Propheten treten oft als Mahner gegen die Verletzung von Geset-
zen und gegen die Verehrung anderer Götter auf, aber auch, um Gehor-
samkeitsverstösse gegen Gott – etwa bei Nichtausführung des Kriegs-
banns z. B. in 1 Kön 20,42 – zu tadeln und um Strafen anzukündigen.

Dieter Bauer (2011:27) hat folgenden Überblick über die Propheten-
überlieferungen im Tanach gegeben:

117

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Zeit Vor-Schriftpropheten (vorklassisch)

Vor dem 8. Jahr
hundert v. u. Z

Samuel

Natan

Elija

Elischa

Micha ben Jimla

Schriftpropheten (klassisch)

Bis zum Untergang 
des Nordreiches  
(722 v. u. Z.)

Amos

Hosea

Micha

Jesaja

Bis zum Unter-
gang des Südreiches 
(587/586 v. u. Z.)

Nahum

Habakuk

Zefanja

Jeremia

Ezechiel

Exilzeit (ca. 587/586-
520 v. u. Z.)

Ezechiel

Deuterojesaja (Jes 40–55)

Zeit des Wiederauf-
baus (ca. 520–470 
v. u. Z.)

Tritojesaja (Jes 56–66)

Joël

Obadja

Haggai

Sacharja

Maleachi

Bauer (2011:29) hat darauf hingewiesen, dass in den vorschriftlichen 
Prophetenerzählungen die Propheten sich an den König wandten: „Die 
Propheten Israels und Judas sind von Anfang an damit beschäftigt, Köni-
ge ein- und abzusetzen und ihnen Ratschläge zu erteilen“. Ab Mitte des 
8. Jahrhunderts änderte sich das: „Mit dem Aufkommen der Schriftpro-
phetie (Amos, Hosea, Jesaja, Micha) wird auch die Zielgruppe der Adres-
saten ausgeweitet: Die Führungsschicht Israels, aber auch das ganze Volk“. 

118

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Gott lässt den Propheten Natan David daran erinnern, dass er sein 
Königtum und damit die politische Herrschaft nur Gott verdankt (vgl. 
2 Sam 12,7ff.): „7 Da sagte Natan zu David: Du selbst bist der Mann. So 
spricht der Herr, der Gott Israels: Ich habe dich zum König von Israel 
gesalbt, und ich habe dich aus der Hand Sauls gerettet.  8 Ich habe dir 
das Haus deines Herrn und die Frauen deines Herrn in den Schoß gege-
ben, und ich habe dir das Haus Israel und Juda gegeben, und wenn das 
zu wenig ist, gebe ich dir noch manches andere dazu.  9 Aber warum hast 
du das Wort des Herrn verachtet und etwas getan, was ihm mißfällt? Du 
hast den Hetiter Urija mit dem Schwert erschlagen und hast dir seine 
Frau zur Frau genommen; durch das Schwert der Ammoniter hast du 
ihn umgebracht.  10 Darum soll jetzt das Schwert auf ewig nicht mehr von 
deinem Haus weichen; denn du hast mich verachtet und dir die Frau des 
Hetiters genommen, damit sie deine Frau werde“ (Einheitsübersetzung).

Auch Debora, welche die Bibel als Prophetin und Richterin beschreibt 
(vgl. Richter 4,4ff.) hat eine klar politische Funktion: Sie organisiert einen 
eigenen Feldzug der Stämme Naftali und Sebulon gegen Jabin, den König 
von Hazor, und dessen Heerführer Sisera. Beide waren Feinde der Heb-
räer und hatten die Hebräer 20 Jahre unterdrückt (vgl. Ri 4,1ff.). Dabei 
scheint es auch eine Rivalität zwischen Propheten und Regenten bzw. 
König gegeben zu haben. So geht Debora auf den Kriegszug mit, aber 
sie verlangt, dass der Ruhm für den Sieg ihr zufalle, nicht Barak, dem 
eigentlichen Regent.

In 1 Könige 11,29ff. kündigt der Prophet Ahija König Jerobeam, einem 
Vertrauten Salomos an, dass Gott Salomo die Herrschaft entreissen wer-
de, weil er gegen das Endogamie-Gesetz verstossen und neben 700 Frau-
en 300 Nebenfrauen hatte, welche Nicht-Hebräerinnen waren und ande-
re Götter verehrten, wozu sie laut 1 Kön 11,4ff. auch Salomo verführten: 
„Als er älter wurde, brachten sie ihn dazu, andere Götter zu verehren. 
Er hielt nicht mehr mit ungeteiltem Herzen zum Herrn, seinem Gott, 
wie sein Vater David es getan hatte. Er verehrte Astarte, die Göttin der 
Phönizier, und Milkom, den Götzen der Ammoniter. So tat er, was dem 
Herr missfiel, und hielt sich nicht mehr ausschliesslich an den Herrn wie 
sein Vater David“.

Und als Jerobeam, der König des abgespaltenen Nord-Reichs, neue 
Götzenbilder und Kultstellen errichten lässt, tritt ein (namenloser) Pro-

119

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


phet aus Juda gegen den neuen Altar in Bet-El auf (vgl. 1 Kön 13,2) und 
prophezeit Jerobeam seinen Untergang.

Dabei gab es nicht nur zu unterschiedlichen Zeiten, sondern auch zur 
gleichen Zeit verschiedene JHWH-Propheten. So spricht 1 Kön 19,10 
davon, dass die Propheten JHWHs umgebracht wurden und dass Eli-
ja noch als einziger Prophet des Herrn übrig geblieben ist (1 Kön 19,14). 
Und in 2 Kön 2,3 sowie in 2 Kön 2,5 werden Prophetengemeinschaften 
in Bet-El und Jericho erwähnt. Das bedeutet, dass die Propheten einer-
seits eine mehr oder weniger feste Erscheinung im Alten Israel waren, 
und anderseits in gewissem Sinn auch Gegner der politischen Regenten 
und der Könige. Dabei geht es nicht nur um den Glauben an JHWH und 
den Gottesgehorsam, sondern auch um konkrete politische Konflikte 
und wirtschaftliche Partikularinteressen der Könige, z. B. in 1 Kön 21,2ff. 
Lehnart (2003:180) spricht in diesem Kontext sogar von einer „unver-
söhnlichen Konfrontation zwischen Prophet und König“. Und der Pro-
phet Urija, der im Namen des Herrn gegen Jerusalem und Juda auftrat, 
wurde gemäss Jer 26,21ff. von König Jojakim bis nach Ägypten verfolgt, 
zum König zurückgebracht und von diesem mit dem Schwert hingerich-
tet. Jeremia selbst entging einem ähnlichen Schicksal nur deshalb, weil 
er von einem einflussreichen Mann beschützt und nicht der Menge aus-
geliefert wurde (Jer 26,24).

In Jer 1,10 wird dem (wahren) Propheten königsähnliche – oder laut 
Otto (2009:525) sogar gottähnliche – Macht übertragen: „Von heute an 
hast du Macht über Völker und Königreiche. Reisse aus und zerstöre, 
vernichte und verheere, baue auf und pflanze an!“ Dabei berührte zuvor 
– in Jeremia 1,9 – Gott als Zeichen der Machtübertragung die Lippen 
des Propheten.

Überhaupt ist die Rolle von Jeremia durch zwei zentrale Themen gekenn-
zeichnet: Zum einen soll Jeremia „ausreissen und niederreissen, vernich-
ten und einreissen, aufbauen und einpflanzen“ (Jeremia 1,10). Dabei ist 
„in den über das gesamte Buch verstreuten 85 Belegen, in denen diese 
Verben einzeln oder in Gruppen vorkommen, … nie Jeremia, wohl aber 
des öfteren JHWH das ausdrücklich genannte Subjekt“ (Backhaus 2012: 
559). Und zum anderen ist sein Wirken durchzogen vom Konflikt mit 
dem König und den ihn unterstützenden Propheten.

Dabei zeigt die Geschichte in 1 Kön 13,11ff., dass es auch falsche Prophe-
ten gab. So glaubte der namenlose Prophet aus Juda einem anderen, alten 

120

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Prophet in Bet-El und lässt sich von diesem einladen – entgegen dem 
ausdrücklichen Befehl des Herrn, nicht in Juda zu essen oder zu trinken. 
Daraufhin wird der Prophet aus Juda von einem Löwen zerrissen. Und 
Jeremia 5,30 wettert regelrecht gegen „die Propheten“: „Die Propheten 
reden Lug und Trug, die Priester suchen nur den eigenen Vorteil, und 
mein Volk hat es gerne so“. In Jer 28,1ff. kommt es zu einem regelrech-
ten Rededuell zwischen Jeremia, der die Unterwerfung und Verschlep-
pung des Volks von Juda durch Babylon voraussagt, und dem Propheten 
Hananja, der ebenfalls vorgibt, im Namen des Herrn zu sprechen, und 
der die Zerbrechung des Jochs des Königs von Babylon voraussagt. Das 
Rededuell gewinnt Hananja zwar, aber Jeremia sagt ihm den Tod voraus, 
der dann kurze Zeit darauf auch eintritt (vgl. Jer 28,12ff.). 

Und in Jer 23,16ff. warnt Jeremia eindringlich vor falschen Propheten: 
„16 So spricht der Herr der Heere: Hört nicht auf die Worte der Prophe-
ten, die euch weissagen. Sie betören euch nur; sie verkünden Visionen, 
die aus dem eigenen Herzen stammen, nicht aus dem Mund des Herrn.  
17 Immerzu sagen sie denen, die das Wort des Herrn verachten: Das Heil 
ist euch sicher!; und jedem, der dem Trieb seines Herzens folgt, verspre-
chen sie: Kein Unheil kommt über euch.  18 Doch wer hat an der Rats-
versammlung des Herrn teilgenommen, hat ihn gesehen und sein Wort 
gehört? Wer hat sein Wort vernommen und kann es verkünden?  19 Hört, 
der Sturm des Herrn [sein Grimm] bricht los. Ein Wirbelsturm braust 
hinweg über die Köpfe der Frevler.  20 Der Zorn des Herrn hört nicht 
auf, bis er die Pläne seines Herzens ausgeführt und vollbracht hat. Am 
Ende der Tage werdet ihr es klar erkennen.  21 Ich habe diese Propheten 
nicht ausgesandt, dennoch laufen sie; ich habe nicht zu ihnen gespro-
chen, dennoch weissagen sie.  22 Hätten sie an meiner Ratsversammlung 
teilgenommen, so könnten sie meinem Volk meine Worte verkünden, 
damit es umkehrt von seinem schlechten Weg und von seinen bösen 
Taten“ (Einheitsübersetzung).

Nachdem Micha in 2,12ff. gegen falsche Propheten protestiert hat, wet-
tert er in Micha 3,5 gegen die Käuflichkeit von Propheten: „Auch für die 
Propheten habe ich eine Botschaft des Herrn: Sie verkünden Glück und 
Erfolg, wenn man ihnen Fleisch zu essen gibt, und drohen jedem den 
Untergang an, der ihnen keine Geschenke macht“. 

Die wahren Propheten stehen dabei auch im Kampf mit Vertretern von 
anderen, falschen Göttern.

121

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


So vollbringt der Prophet Elija – mit Hilfe des Herrn – sogar ein Brot-
wunder, als er aus einen kleinen Rest Mehl und Öl eine Witwe für vie-
le Tage Brot backen lässt, und als deren Sohn an einer Krankheit stirbt, 
erweckt sie Elija wieder zum Leben (vgl. 1 Kön 17,13ff.). Dabei lässt der 
Prophet Elija sogar den Herrn in einem Wettkampf gegen die anderen 
Götter antreten (1 Kön 18,20ff.), wobei auf der Gegenseite 450 Propheten 
Baals und 400 Propheten Ascheras ihr Götter anrufen, während auf der 
Seite JHWHs nur gerade Elija steht. Nicht überraschend reagieren die 
anderen Götter nicht auf die Gebete ihrer Propheten, während JHWH wie 
von Elija gebeten den Holzstoss anzündet und das Feuer JHWHs sogar 
Steine, die Erde und das Wasser verzehrt (vgl. 1 Kön 18,36ff.). Damit wird 
Elija im Grunde zu einem Mittler göttlicher Macht. Dazu passt, dass der 
König von Israel in 2 Kön 6,21 Elischa als „Vater“ anspricht.

Sozusagen kontrafaktisch dazu erscheint Ezechiel 3,24bff.: „23 Ich stand 
auf und ging in die Ebene hinaus. Und siehe, dort stand die Herrlichkeit 
des Herrn, so wie ich sie schon am Fluß Kebar gesehen hatte, und ich 
fiel nieder auf mein Gesicht.  24 Doch der Geist kam in mich und stell-
te mich wieder auf die Füße. Er redete mit mir und sagte zu mir: Geh in 
dein Haus, und schließ dich ein!  25 Und du, Menschensohn – sie werden 
dich fesseln und mit Stricken binden, so daß du nicht mehr zum Volk 
hinausgehen kannst.  26 Deine Zunge lasse ich dir am Gaumen kleben. 
Du wirst verstummen und nicht mehr ihr Mahner sein können; denn 
sie sind ein widerspenstiges Volk.  27 Wenn ich aber mit dir rede, werde 
ich deinen Mund öffnen. Dann sag zu ihnen: So spricht Gott, der Herr“ 
(Einheitsübersetzung). Der Prophet wird also von den Menschen – und 
zeitweise von Gott – zum Schweigen gezwungen.

Die quasi-politische Rolle hebräischer Propheten zeigt sich auch in der 
Auseinandersetzung von Elija mit dem König des Nordreichs, Ahasja in 
2 Kön 1,2, als dieser nach einer Verletzung den Gott Baal-Sebub in Ekron 
um Rat anrufen lässt. Als sich der Prophet Elija im Auftrag JHWHs Ahas-
jas Leuten mit der Aufforderung entgegenstellt, nicht Baal sondern JHWH 
zu konsultieren, wird Elija von einem Trupp Soldaten verfolgt. Dreimal 
lässt der Herr Feuer vom Himmel niederfahren und die Häscher Ahasjas 
verbrennen (vgl. 2 Kön 1,9ff.). Und Elijas Nachfolger, Elischa, wird wie-
derholt militärisch-politisch tätig, etwa in 2 Kön 6,9ff., wo er den israe-
lischen König vor einem militärischen Hinterhalt der Syrer warnt, oder 

122

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


in 2 Kön 6,21ff., als er den König davon abhält, die feindlichen Syrer in 
Samaria zu töten, sie vielmehr zu bewirten und danach heim zu schicken. 

Lehnart (2003:376) spricht sogar mit Blick auf 2 Könige 13,14 von einer 
„politisch-militärischen Leitungsfunktion“ einzelner Propheten, in die-
sem Fall von Elischa. Insbesondere im Nordreich sieht Lehnart (2003:97) 
eine Überordnung der Propheten gegenüber den Königen, weil sie die 
Propheten um Rat angehen und diese gar in Notsituationen aufsuchen.  

Auch der Prophet Samuel erfüllt eine – zumindest indirekte – politische 
Rolle, als Gott ihn ins 1 Sam 16,1 auffordert, nicht mehr länger um Saul 
zu trauern, weil Gott ihm die Berechtigung, König über Israel zu sein, 
längst entzogen habe. Ja, Samuel wird sogar zum Königsmacher, indem 
ihm Gott voraussagt, er werde ihm mitteilen, wen er zum König salben 
und damit zum Nachfolger Sauls machen solle (1 Sam 16,3).

Die kombinierte Rolle als politischer Berater, Sprachrohr des Herrn und 
als Künder der Zukunft übernimmt auch Micha: Als bei einem Besuch 
des Königs von Juda, Joschafat, im Nordreich, von König Ahab in Isra-
el gefragt wird, ob er mit ihm in den Krieg gegen Syrien ziehen würde, 
werden auf sein Begehren 400 Propheten gefragt, ob der Kriegszug der 
Wille des Herrn sei (vgl. 1 Kön 22,2ff.). Obwohl sie dies einstimmig beja-
hen, will Joschafat noch Micha befragen. Dessen Voraussage ist ambi-
valent: Auf der einen Seite prophezeit er den Sieg der Israeliten, auf der 
anderen Seite kündigt er aber auch den Tod von Ahab an. Der daraus 
entstehende Streit zwischen den 400 Nord-Propheten und Micha führt 
dazu, dass dieser ins Gefängnis geworfen wird, worauf sich seine Vor-
hersage bewahrheitet.

Daneben kommt es immer wieder zu Konflikten zwischen Tempel-
priestern und Propheten. Exemplarisch ist dabei Jer 20,1ff., als der Unheil 
verkündende Prophet Jeremia kurzerhand vom Priester Paschhur, dem 
Oberaufseher des Tempels, verhaftet, geschlagen und eingesperrt wird. 
Dieser Konflikt zwischen Jeremia und seinen Gegnern wird so eklatant, 
dass er Gott in den höchsten Tönen sein Leid klagt: „14 Verflucht der Tag, 
an dem ich geboren wurde; der Tag, an dem meine Mutter mich gebar, 
sei nicht gesegnet.  15 Verflucht der Mann, der meinem Vater die fro-
he Kunde brachte: Ein Kind, ein Knabe ist dir geboren!, und ihn damit 
hoch erfreute.  16 Jener Tag gleiche den Städten, die der Herr ohne Erbar-
men zerstört hat. Er höre Wehgeschrei am Morgen und Kriegslärm um 
die Mittagszeit,  17 weil er mich nicht sterben ließ im Mutterleib. So wäre 

123

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


meine Mutter mir zum Grab geworden, ihr Schoß auf ewig schwanger 
geblieben.  18 Warum denn kam ich hervor aus dem Mutterschoß, um nur 
Mühsal und Kummer zu erleben und meine Tage in Schande zu been-
den?“ (Jer 20,14ff: Einheitsübersetzung).

Ja, die Schrift kündigt sogar für alle Hebräer eine Prophetenrolle in 
der erwarteten Endzeit und in der dann entstehenden Heilsordnung an. 
So sollen in der Friedensvision Zions in Joël 3,1 alle Männer und Frauen 
Israels zu Propheten werden, Alte und Junge werden Träume und Visi-
onen haben. Und in Jerusalem, dem Wohnsitz des Herrn, werden Junge 
und Alte wieder friedlich zusammenwohnen, Kinder werden wieder auf 
der Strasse spielen und Vertreter aller Völker werden in der Stadt woh-
nen (vgl. Sacharja 8,3ff.) 

Dabei müssen die Propheten – wie Bar-Efrat 2009:74 meint – nicht 
immer und unbedingt der gleichen Meinung sein wie der Herr. Bar-Ef-
rat verweist dabei auf den Propheten Natan, der mit Davids Plan, dem 
Herrn ein Haus zu bauen einverstanden ist, obwohl der Herr dagegen ist 
(vgl. 2 Sam 7,3f.). Und in Jeremia 14 appelliert der Prophet an Gottes Ehre 
und erinnert ihn an den Bund, nachdem Gott das Volk Israel vernich-
ten will und Jeremia sogar verbietet, für das Volk zu beten (vgl. Jer 14,11): 
„20 Wir erkennen, Herr, unser Unrecht, die Schuld unsrer Väter: Ja, wir 
haben gegen dich gesündigt.  21 Um deines Namens willen verschmäh 
nicht, verstoß nicht den Thron deiner Herrlichkeit! Gedenke deines Bun-
des mit uns, und löse ihn nicht!“ (Jeremia 14,20f.; Einheitsübersetzung). 
Allerdings bleibt der Appell des Propheten erfolglos.

Gerechtigkeit und Gewalt

Walter Dietrich (in Crüsemann et al. 2004:152) hat darauf hingewiesen, 
dass in der Hebräischen Bibel zahllose Gewalterfahrungen gespiegelt 
sind, unter anderem auch Gewalthandlungen, die vom biblischen Got-
tesvolk ausgehen. Gleichzeitig ist der Gott der Bibel – auch der Hebräi-
schen Bibel – ein Gott der Liebe. Doch Gott hat auch eine gewaltsame Sei-
te, die er – so Dietrich (in Crüsemann et al. 2004:153) – gegen das Chaos 
und oft auch gegen das Böse ausübt. Dabei mag Dietrichs Sicht stimmen, 
dass ungerechte Gewalt von Gott niemals akzeptiert wird, doch die Fra-
ge ist, was „gerechte“ und was „ungerechte“ Gewalt ist. Dietrich (in Crü-

124

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


semann et al. 2004:153) hat die These aufgestellt, dass die Bibel „neben 
Bildern der Gewalt … auch Bilder von Gewaltverzicht und Gewaltlosig-
keit [entfaltet]“. Diese Friedenslinie in der Hebräischen und christlichen 
Bibel sei aufzunehmen und zu verstärken. Entsprechend könne von der 
Bibel sowohl des Judentums als auch des Christentums heute wirksame 
Impulse für den Frieden und für den Abbau von Gewalt in Politik und 
Gesellschaft ausgehen.

Janowski (2013:98) hat darauf hingewiesen, dass „die Talionsformel, 
die dem Grundsatz streng gleicher Ersatzforderungen für angerichte-
ten Schaden folgt, … im Alten Testament an drei Stellen belegt [ist]: in 
Ex 21,22–25, in Lev 24,17–22 und in Dtn 19,16–21“. Es geht also nicht um 
den Rachegedanken, sondern im Gegenteil um eine Begrenzung der 
Rache und um den Ausgleich von Täter und Opfer.

Dietrich und Mayordomo (2005:84) haben die Meinung vertreten, 
dass das volle Grauen der kriegerischen Gewalt über Israel und später 
über Juda hereinbrach, als die assyrischen Heere die aramäische Barrie-
re durchbrochen hatten und bis nach Ägypten vorrückten. Dietrich und 
Mayordomo (2005:106) nennen diese Zeit „einen Höhepunkt der Grau-
samkeit und des Blutvergiessens“. Nachdem Israel zweimal einer Kriegs-
allianz gegen Assyrien beigetreten und zweimal mit ihr besiegt worden 
war, wurde es im Jahr 722 vor unserer Zeitrechnung von der Landkar-
te getilgt. Wie bereits früher Juda wurde Israel zur assyrischen Provinz 
und die Oberschicht wurde in andere Länder verschleppt. Die dadurch 
erfolgte Traumatisierung der hebräischen Bevölkerung erwies sich als 
einschneidende Erfahrung. Ähnlich sah Kathleen M. O’Connor (2010:38) 
das „Feuer und Schwefel“ des Propheten Jeremia als „Überlebensstrate-
gie“, als ein „Heilungsinstrument“, um das Leben in einer zerstörten Welt 
wieder aufzubauen. Dabei könne man im Sinne von Smith-Christopher 
(2002) die Gewalt im Jeremiabuch als Verarbeitung des kollektiven Trau-
mas und der Zerstörung des sozio-kulturellen Umfelds verstehen (vgl. 
O’Connor 2010:38). O’Connor (2010:39) zählte vier Symptome auf, wie 
sich ein – kollektives oder individuelles – Trauma äussern kann: Erstens 
in Form von zerbrochenen oder fragmentierten Erinnerungen (fractured 
memories), zweitens als Sprachlosigkeit (wordlessness), also in der Unfä-
higkeit, über das Erlittene zu sprechen, drittens als Empfindungs- oder 
Gefühllosigkeit (numbness), um den erlittenen Schmerz nicht mehr zu 

125

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


fühlen, und viertens als Glaubensverlust (loss of faith)27. So einleuchtend 
diese Sicht des Jeremia- und des Ezechielbuchs erscheint – sie beantwor-
tet nicht die Frage, wie aus ethischer Sicht mit diesen Gewalttexten umzu-
gehen ist – weil weder eine Pathologisierung noch eine rein therapeuti-
sche Sicht das exegetische Dilemma lösen kann. 

Jes 32,17 verknüpft die Friedensthematik zentral mit der Gerechtig-
keitsfrage: „Opus iustitiae pax“, was in der Luther-Bibel wie folgt über-
setzt wird: „Und der Gerechtigkeit Frucht wird Friede sein“ wobei der 
Vers noch weiter geht: „und der Ertrag der Gerechtigkeit wird ewige Stil-
le und Sicherheit sein“. Umgekehrt gilt aber auch: Opus pacis iustitia, was 
ungefähr bedeutet: Gerechtigkeit ist die Frucht des Friedens (vgl. Gab-
riel 2011:30).

So sagt Jesaja 59,14ff.: „14 So weicht das Recht zurück, die Gerechtig-
keit bleibt in der Ferne. Die Redlichkeit kommt auf dem Marktplatz zu 
Fall, die Rechtschaffenheit findet nirgendwo Einlaß.  15 Jede Redlichkeit 
wird vermißt, wer das Böse meidet, wird ausgeraubt. Das hat der Herr 
gesehen, und ihm mißfiel, daß es kein Recht mehr gab.  16 Er sah, daß 
keiner sich regte, und war entsetzt, daß niemand einschritt. Da half ihm 
sein eigener Arm, seine eigene Gerechtigkeit war seine Stütze.  17 Er leg-
te die Gerechtigkeit an wie einen Panzer und setzte den Helm der Hilfe 
auf. Er machte die Rache zu seinem Gewand und umhüllte sich mit lei-
denschaftlichem Eifer wie mit einem Mantel.  18 Wie es die Taten verdie-
nen, so übt er Vergeltung; er zürnt seinen Gegnern und vergilt seinen 
Feinden; bis hin zu den Inseln übt er Vergeltung“ (Einheitsübersetzung). 

Eindrücklich ist auch der Aufschrei von Amos gegen den Missbrauch 
des Rechts: „Weh euch! Ihr tretet das Recht mit Füssen; ihr missbraucht 
es dazu, andere um ihr Recht zu bringen!“ (Amos 5,7). Und in Amos 

27	 Aus der Sicht eines individuellen Traumas hat Poser (2012:67ff.) folgende As-
pekte erlittenen Traumata skizziert: spezifische, von normalen Geschehnissen 
abweichende Enkodierungs- und Speicherprozesse traumatischer Erfahrungen, 
oftmals verbunden mit partieller oder vollständiger Amnesie, Latenzzeit bis zur 
bewussten Verarbeitung der traumatischen Ereignisse. Traumaerfahrungen zei-
gen sich oft in Form folgender Symptome: Nachwirkungen des Unterworfen-
seins unter totalitäre Kontrolle über einen längeren Zeitraum, Veränderung der 
Affektregulation, Bewusstseinsveränderungen, Veränderung der Selbstwahrneh-
mung, veränderte Wahrnehmung des Täters, Veränderung sozialer Beziehun-
gen und des sozialen Verhaltens, Veränderungen des Wertesystems (vgl. Poser 
2012:69ff.).

126

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


6,12b wettert der Prophet: „Ihr aber benutzt das Recht dazu, um ande-
re um ihr Recht zu bringen, und im Namen der Gerechtigkeit richtet ihr 
eine Schreckensherrschaft auf.“

In Ezechiel 3,20f. wird der Aspekt des „richtigen“ individuellen Han-
delns noch verschärft: „20 Und wenn ein Gerechter sein rechtschaffenes 
Leben aufgibt und Unrecht tut, werde ich ihn zu Fall bringen, und er 
wird sterben, weil du ihn nicht gewarnt hast. Seiner Sünde wegen wird 
er sterben, und an seine gerechten Taten von einst wird man nicht mehr 
denken. Von dir aber fordere ich Rechenschaft für sein Blut.  21 Wenn 
du aber den Gerechten davor warnst zu sündigen, und er sündigt nicht, 
dann wird er am Leben bleiben, weil er gewarnt wurde, und du hast 
dein Leben gerettet“ (Einheitsübersetzung). Überspitzt gesagt: Unrech-
tes Handeln führt zum Tod, rechtes Handeln bedeutet Leben. In die glei-
che Richtung zielt auch Ezechiel 18,19ff., wo unverblümt gesagt wird, dass 
nur am Leben bleibt, wer die Gebote befolgt. Demgegenüber wird derje-
nige, der die Gebote nicht befolgt und Gott untreu wird, mit dem Tode 
bestraft – selbst wenn er zuvor alle Gebote eingehalten hat. Umgekehrt 
sagt aber Ezechiel 18,21f. auch: „21 Wenn der Schuldige sich von allen Sün-
den, die er getan hat, abwendet, auf alle meine Gesetze achtet und nach 
Recht und Gerechtigkeit handelt, dann wird er bestimmt am Leben blei-
ben und nicht sterben.  22 Keines der Vergehen, deren er sich schuldig 
gemacht hat, wird ihm angerechnet. Wegen seiner Gerechtigkeit wird er 
am Leben bleiben“ (Einheitsübersetzung).

Nach Meinung von Schöpflin (2002:32) erscheint das Schwert „in der 
Schriftprophetie als Gerichtsinstrument, mit dem Gott die Frevler tötet“. 
Das Schwert tötet, ist also ein Instrument des Kriegs. Schöpflin (2002:32) 
schliesst daraus einen „bildhaft-repräsentativen Charakter des Wortes“ 
(Schwert), insbesondere an denjenigen Stellen, wo das Schwert Gott 
zugeschrieben wird („mein Schwert“ Jes 34,5; Ez 30,24; 32,10; Schwert 
JHWHs Jes 34,5f.; Jer 47,6; Handhabung des Schwertes durch Gott Am 
7,9; 9,1; Ez 5,12).

Dabei wird die Friedensfrage auf das Engste mit der Gerechtigkeits-
thematik verbunden. Oder wie Crüsemann (2003b:130) zu Recht formu-
liert: „Friede unter Verzicht auf Gerechtigkeit ist fragwürdig“. Doch soll-
te man dabei nicht Recht und Gerechtigkeit miteinander verwechseln 
– Recht ist immer nur ein örtlich-zeitlich begrenzter und fixierter Ver-
such, Gerechtigkeit zu schaffen – und wie wir alle wissen, geht es beim 

127

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Recht oft weniger um Gerechtigkeit, sondern um die Durchsetzung von 
Partikularinteressen.

In Jeremia 22,1ff. werden zwei Hauptaufgaben eines Königs umschrie-
ben, nämlich Sicherung von Recht und Gerechtigkeit sowie Schutz der 
Schwachen vor Gewalt und Misshandlung: „So hat der Herr gesprochen: 
Geh hinab in den Palast des Königs von Juda, und rede dort folgende 
Worte!  2 Du sollst sagen: König von Juda, der du auf dem Thron Davids 
sitzt, höre das Wort des Herrn, du selbst, deine Diener und deine Leute, 
die durch diese Tore kommen.  3 So spricht der Herr: Sorgt für Recht und 
Gerechtigkeit, und rettet den Ausgeplünderten aus der Hand des Gewalt-
täters! Fremde, Waisen und Witwen bedrängt und mißhandelt nicht; ver-
gießt kein unschuldiges Blut an diesem Ort!  4 Wenn ihr wirklich dieses 
Wort erfüllt, dann werden durch die Tore dieses Palastes Könige einzie-
hen, die auf dem Thron Davids sitzen; mit Wagen und Rossen werden 
sie fahren, sie selbst, ihre Beamten und ihre Leute.  5 Hört ihr aber nicht 
auf diese Worte, so schwöre ich bei mir selbst – Spruch des Herrn: Zum 
Trümmerhaufen wird dieser Palast“ (Einheitsübersetzung). Entsprechend 
sieht Bar-Efrat (2009:90) als Hauptaufgabe des Königs gerichtliche und 
gesellschaftliche Gerechtigkeit.

Ein besonderes Problem in diesem Zusammenhang stellt der Kriegs-
bann, also die physische Vernichtung und die Vertreibung der Vorbewoh-
ner nach der Landnahme, durch die Israeliten dar. Es ist problematisch, 
bei der Unfassbarkeit eines Textes – wie etwa im Falle der Josua-Tex-
te der Landnahme – einfach auf historische oder historisch-kritische 
Erklärungsmodelle auszuweichen (vgl. dazu Kessler 2017b:303). Ähn-
lich befremdend sind Texte einzelner Propheten, etwa Ezechiels Got-
tes- und Schreckensgericht über die fremden Völker (Ez 25,1ff.) wie die 
Ammoniter, Moabiter, Edomiter, Philister, gegen die Handelsstadt Tyrus 
(Ez 261ff.–28,19), gegen Sidon und gegen Ägypten (Ez 29–32). All die-
sen Völkern wird Eroberung, Zerstörung, Tod und Auslieferung an ihre 
Feinde vorausgesagt.  

Wie Klein (2002:27) richtig vermerkte, ist „nicht die Frage nach der 
Historizität [wichtig], sondern die Frage nach der Aussagehinsicht der 
Gesamtkonzeption“. Fakt ist, dass die entsprechenden Erzählungen gewalt-
tätige Begebenheiten enthalten und transportieren – ob uns das nun 
gefällt oder nicht. 

128

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Auch der – zweifellos oft zutreffende – Hinweis von Janowski (2013:105), 
dass Bilder und Erzählungen von einem gewalt(tät)igen Gott häufig 
„dekontextualisiert und auf ahistorische Momentaufnahmen eingefro-
ren“ würden, ändert nichts an der unvermeidbaren Irritation und an den 
ethischen Fragen, die sich durch gewalttätiges Handeln Gottes, seiner 
Engel oder seiner Könige ergeben. Doch auch das Umgekehrte, nämlich 
eine reine Kontextualisierung des Gottesbildes, also der ausschliessli-
che Bedeutungsbezug eines strafenden, rächenden oder zornigen Got-
tes auf die agrarische Pioniergesellschaft der Hebräer in Kanaan und auf 
deren schwierige Überlebenssituation vermag genauso wenig zu über-
zeugen. Das Gottesbild und die Gottesvorstellung bleiben widersprüch-
lich, paradox und letztlich wahrscheinlich auch nicht einordnungsfähig. 
Das hat durchaus auch seinen Sinn: Gott ist letztlich – literaturwissen-
schaftlich – eine „Leerstelle“, also ein unbegreifbares Alles und Nichts – 
und das sollte die Gottheit auch bleiben.

Doch was bedeutet das für eine politische Ethik?
Zweifellos kann man die Landnahmetexte weder als allgemeine Hand-

lungsnormen noch als ethischen Handlungsrahmen lesen (vgl. Kessler 
2017b:311f.), doch die darin vorkommenden semantischen Felder „Kriegs-
gewalt“ und „Vernichtung der Gegner“ sind und bleiben ein Ärgernis. 
Natürlich ist auch entscheidend, von welchem Hintergrund her diese 
Texte gelesen werden.

Leibold (2014: 352 und 155) hat die These aufgestellt, dass sich im Penta-
teuch zwei Grundkonzepte oder „Erinnerungsfiguren“ gegenüberstehen: 
Auf der einen Seite Texte, die auf eine Ausrottung der nicht-hebräischen 
Ureinwohner abzielen und auf der anderen Seite Texte, die vertragliche 
Regelungen mit ihnen suchen, also auf Konvivienz mit den einheimi-
schen Völkern ausgerichtet sind: „Die Bundesbeschlüsse, die in den auf 
die Landnahme bezogenen Texten vehement abgelehnt werden (Ex 23,32; 
34,12.15; Dtn 7,2) werden von den Erzvätern erfolgreich und Frieden stif-
tend praktiziert (Gen 14,13; 26,28; 31,44). Folgt man der Analyse von Stef-
fen Leibold, dann stehen sich im Pentateuch zwei Konzepte gegenüber: 
Während im ‚Exoduskonzept‘, das die Texte von Exodus bis Deuterono-
mium dominiert, an Vertreibung oder Vernichtung der Vorbewohner 
gedacht sei, gingen die Genesistexte von einem friedlichen Zusammenle-
ben (‚Konvivienz‘) mit den im Land verbleibenden Bewohnern aus“ (Kess-
ler 2017b:312). Allerdings scheint die Sache nicht ganz so einfach, wenn 

129

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


man bedenkt, dass immer wieder Regenten und Könige Israels – wie z. B. 
Saul – gerade dafür bestraft wurden, dass sie entgegen dem Befehl des 
Herrn zu milde mit ihren Gegnern umgingen und sie am Leben liessen. 
Auch diese Figur wiederholt sich, und zwar sowohl in Tora- als auch in 
Nevi’im-Texten. So wird in 1 Kön 20,41 dem (nord-)israelitischen König 
Ahab und seinem Volk wegen seines Friedensabkommens mit Ben-Ha-
dad der Tod angedroht, und in 1 Samuel 15,1ff. macht sich Saul schuldig, 
weil er, entgegen dem Befehl des Herrn den Amalekiterkönig nicht tötet, 
sondern gefangen nimmt, und das Vieh am Leben lässt, statt es, wie vom 
Herrn befohlen, zu töten. Diese Kritik mangelnder Härte und Abgren-
zung setzt sich etwa in 2 Kön 17,8 fort, als die Israeliten und Judäer „hin-
ter den Völkern herliefen, die um sie waren“ (2 Kön 17,15). 

Dabei ist nicht wesentlich, dass „man zur Zeit der Abfassung der Tex-
te die angeblich vertriebenen Völker in der Realität nicht mehr kennt“ 
(Kessler 2017b:296) – es geht ja nicht um die historische Wahrheit, son-
dern um die semantische Figur in der Erzählung, dass Nicht-Israeliten 
und damit Andersgläubige keinen Platz in Israel haben, wobei beide – 
sowohl die Ermordung als auch die Vertreibung – ein friedensethisches 
Problem darstellen. Alle drei Argumente Kesslers (2017b:304), nämlich 
(1) dass „Israel zu keiner Zeit seiner Geschichte in der Lage gewesen wäre, 
solche völkermörderischen Kriege zu führen“, (2) dass es sich lediglich 
um „Rachephantasien der Opfer“ gehandelt habe, und dass es sich (3) 
lediglich um eine Adaptation altorientalischer Propaganda gehandelt 
habe, sind nicht stichhaltig. Erstens wissen wir leider aus unserer jüngs-
ten Geschichte – etwa in Afrika oder im Mittleren Osten –, dass ein paar 
Dutzend bewaffnete Männer genügen können, um die Bevölkerung gan-
zer Dörfer oder kleiner Städte auszurotten – und keine der vorisraeliti-
schen Siedlungen wiesen wahrscheinlich grössere Bevölkerungszahlen 
auf. Zweitens: Wenn diese Erzählungen lediglich Ausdruck von Rache-
phantasien waren – wogegen übrigens ihre fast schon rituelle Wiederho-
lung und ihre Häufigkeit spricht – wäre es unmöglich, daraus ethische 
Folgerungen abzuleiten, was aber Kessler (2017b:46) selbst etwa in Form 
von „Mitte-“Ethiken befürwortet. Es ist wissenschaftlich und exegetisch 
unredlich, wenn nicht in einen bestimmten exegetischen Rahmen pas-
sende Perikopen oder Erzählsequenzen einfach von der ethischen Hin-
terfragung ausgenommen werden, etwa indem man sie psychologisiert 
oder sonstwie entschärft. Drittens kann es nicht sein, dass man ein-

130

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


fach eine externe Politpropaganda übernimmt und ihre Stossrichtung 
umkehrt, sie wird dadurch weder wahr noch richtig. Entscheidend ist 
– wie gesagt – für das Verständnis des Textes, und zwar auch unange-
nehmer Textstellen, diese aus der intentio operis heraus zu deuten und 
auch ethisch zu reflektieren.

Auch Kessler (2017b:296) sieht diesbezüglich theologisch-ethischen 
Klärungsbedarf. Dabei ist das Problem nicht – wie Kessler (2017b:297) 
meint – wie einzelne Gruppen – z. B. die Hiwiter – es schafften, dem 
Tod oder der Vertreibung zu entgehen, sondern die Sichtweise, wonach 
Frieden = monoethnische Bevölkerung = Gläubige des gleichen Gottes 
bedeutet. Wenn Frieden auf Ethnozid oder Vertreibung beruht, ist das 
letztlich kein Friede, sondern eine Art „postmortale Grabesruhe“ der 
Überlebenden oder Verbliebenen – und letztlich Totalitarismus. Wenig 
befriedigend ist die psychologische Erklärung von Kessler (2017b:301), 
dass dahinter „Erfahrungen von Landverlust und Exilierung [stehen], wie 
sie Israel und Juda seit der 2. Hälfte des 8. Jhs. vielfach gemacht haben“. 
Eine Opfererfahrung legitimiert niemals dazu, selber das gleiche Verbre-
chen als Täter zu begehen. Und wenn Kessler meint, dass es zwei Typen 
von Ursprungserzählungen in den Weltentstehungsmythen gibt, nämlich 
entweder, dass ein Volk immer schon da war, oder dass es das Land erobert 
hat, so übersieht er, dass es noch zwei weitere Typen gibt – die teilweise 
sogar historisch belegt sind: Völker können auch in eine Territorium ein-
wandern, das bereits von anderen Gruppen bewohnt wird – das war etwa 
im Gebiet des heutigen Indiens durch die Indogermanen der Fall, oder 
– in neuerer Zeit – bei den europäischen Einwanderern in das Nordame-
rika der Ureinwohner. Oft wurde dabei der Mythos eines „unbewohnten 
Landes“ geschaffen und – teilweise bis heute – weiter transportiert. Und 
dann gibt es noch einen vierten Typ von Ursprungserzählung: nämlich 
die Vision eines friedlichen Zusammenlebens unterschiedlichster Völker 
und Gruppen. Man denke dabei etwa an den Irokesenmythos, der die 
Metapher von den im Ofen gebackenen Menschen kennt, wobei einige 
zu wenig – die weissen Europäer –, andere zu stark – die dunkelhäuti-
gen Afrikaner – gebacken wurden, während wieder andere – die Indi-
aner – „gerade richtig“ durchgebacken wurden (vgl. Barres 1978:101).

Ich habe an anderer Stelle (vgl. Jäggi 2019:85f.) vorgeschlagen, die 
Gewaltproblematik im Zusammenhang mit der Landnahme semantisch 
als eine Art Opfer-/Täter-Figur von erlittener Gewalterfahrung und täti-

131

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


ger Gewalt zu deuten: „Die ganze jüdische Ur-Geschichte war – zumin-
dest narrativ – von Wanderung, Exil und Verfolgung und Ankunft in 
neuen geografischen Räumen geprägt, angefangen von der Erzväterge-
schichte (Genesis 12–50), über die Exoduserzählung bis hin zur Land-
nahme und Auseinandersetzungen mit äusseren und inneren Feinden. 
Das Problem ist, dass Exil, Flucht und Unterdrückung und im Gegen-
zug die Ankunft am neuen Ort, Herrschaftsanspruch und Landnahme 
zwangsläufig auch einen gewaltsamen Aspekt haben, wobei teilweise die 
Opfer- und die Täterrolle sehr nahe beieinanderliegen“ können. Auf die-
sen gewaltsamen Aspekt der Landnahme bei dem dazu verwendeten heb-
räischen Begriff jrš (etwa in Dtn 7,1; Dtn 11,23; Dtn 12,29 sowie Dtn 31,3) 
hat Kessler (2017a:135) hingewiesen – wenn er auch meint, dass die Sicht 
der Landnahme an anderen Stellen, etwa in Amos 9,12, weniger gewalt-
sam konnotiert sei, was m. E. allerdings nicht so klar ist.

Ich habe dann weiter argumentiert: „Deshalb besteht die Aufgabe einer 
intentionalen Exegese darin, Deutungsmöglichkeiten dieser semanti-
schen Figuren zu entwerfen, die ethisch akzeptabel sind und auch neue 
Handlungsmöglichkeiten in Richtung Friedensvision erschliessen. Das 
bedeutet aber als Erstes, dass das Gewaltpotenzial von Exil, Flucht und 
Verfolgung auf der einen und kriegerische Landnahme und Gewalthan-
deln gegen anwesende Einwohner auf der anderen Seite konstatiert und 
auch analysiert wird. Dabei muss sowohl vermieden werden, vorschnell 
die Gewaltthematik auszusparen oder zu entschuldigen, als auch in jenen 
unterschwelligen Anti-Judaismus oder gar offenen Antisemitismus zu 
verfallen, für den jüdische Menschen aufgrund ihrer Geschichte und 
insbesondere der schrecklichen Shoah-Erfahrung zu Recht sehr sensi-
bilisiert sind. Dazu kommt, dass die duale Erfahrungsfigur selbst erfah-
rene Exil/Verfolgung/Flucht versus Aneignung von Lebensraum/Land/
Besitz Anderer eine zentrale anthropologische Konstante darstellt, die in 
sämtlichen Kulturen in den unterschiedlichsten Ausprägungen vorzufin-
den ist. Wenn es gelingt, die israelitische Ur-Geschichte als anthropolo-
gische Urerfahrung zu lesen, erschliesst dies möglicherweise ganz neue 
Friedens- und Lebensmöglichkeiten“ (Jäggi 2019:86).

Andrea Spans (2015:137f.) hat darauf hingewiesen, dass in der Friedens-
vision Zions Gewalt keinen Bestand haben kann, egal ob die Gewalt sich 
gegen den Unrechtszustand im Inneren richtet (Jer 6,7b) oder als von 
aussen verübte Gewalt erscheint (Jes 51,19). In der Vision des Friedens 

132

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


(šalom) herrscht Gerechtigkeit und auch Stärke: „Man hört nichts mehr 
von Unrecht in deinem Land, von Verheerung und Zerstörung in dei-
nem Gebiet. Deine Mauern nennst du ‚Rettung‘ und deine Tore ‚Ruhm‘.  
19 Bei Tag wird nicht mehr die Sonne dein Licht sein, und um die Nacht 
zu erhellen, scheint dir nicht mehr der Mond, sondern der Herr ist dein 
ewiges Licht, dein Gott dein strahlender Glanz.  20 Deine Sonne geht 
nicht mehr unter, und dein Mond nimmt nicht mehr ab; denn der Herr 
ist dein ewiges Licht, zu Ende sind deine Tage der Trauer.  21 Dein Volk 
besteht nur aus Gerechten; sie werden für immer das Land besitzen als 
aufblühende Pflanzung des Herrn, als das Werk seiner Hände, durch das 
er seine Herrlichkeit zeigt.  22 Der Kleinste wird zu einer Tausendschaft, 
der Geringste zu einem starken Volk. Ich, der Herr, führe es schnell her-
bei, sobald es Zeit dafür ist“ (Jes 60,18ff.; Einheitsübersetzung).

In Jesaja 61,10f. wird die Gerechtigkeit als Gewand Gottes beschrieben: 
„10 Von Herzen will ich mich freuen über den Herrn. Meine Seele soll 
jubeln über meinen Gott. Denn er kleidet mich in Gewänder des Heils, 
er hüllt mich in den Mantel der Gerechtigkeit, wie ein Bräutigam sich 
festlich schmückt und wie eine Braut ihr Geschmeide anlegt.  11 Denn wie 
die Erde die Saat wachsen läßt und der Garten die Pflanzen hervorbringt, 
so bringt Gott, der Herr, Gerechtigkeit hervor und Ruhm vor allen Völ-
kern“ (Einheitsübersetzung).

In Habakuk 2,4 wird die Verletzung des Rechts mit der Abwendung 
von Gott gleichgesetzt: „Wer das Recht mit Füssen tritt, geht zugrunde; 
aber wer mir die Treue hält und das Rechte tut, rettet sein Leben“. Das 
gilt einerseits auf der Ebene des Individuums, anderseits aber auch auf 
der Ebene der Völker. So kann man die Visionen des letzten Gerichts als 
göttliche Wiederherstellung der Gerechtigkeit zwischen den Völkern 
lesen (vgl. Jesaja 10,5ff). Damit bleibe – so Zenger 2012c:675 – Jahwe trotz 
allen kriegerischen Konflikten immer derjenige, der die Geschichte und 
damit auch die Welt lenke. 

Klaus Koch (1991a:149) hat auf die gängige – und oft unberechtigte – 
Gleichsetzung von Gerechtigkeit und Gesetz hingewiesen: „Da die Pro-
feten nirgends einen Begriff ‚Gesetz‘, häufig dagegen den der ‚Gerech-
tigkeit‘ �…28 gebrauchen, hat … eine andere Erklärung Platz gegriffen. 
Die Profeten sind danach Entdecker und Künder der sittlichen Weltord-
nung, die keine Paragrafen braucht, weil sie jedem Menschen ins Gewis-

28	 ṣedaqah, hebräisch für Gerechtigkeit.

133

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


sen geschrieben ist“. Allerdings – so der Einwand Kochs (1991a:150) blei-
be bei dieser Sichtweise unklar, was mit Gerechtigkeit genau gemeint sei.

Selbst König David verstösst gegen göttliches Recht, als er Batseba, die 
Ehefrau des mit den Israeliten verbündeten Hetiter Urija an seinen Hof 
bringen lässt und mit ihr schläft. Er lässt Joab Urija im Kriegszug gegen 
eine feindliche Stadt am gefährlichsten Platz postieren, so dass Urija im 
Gefecht fällt. Da Batseba nun Witwe und damit für das Werben Davids 
frei ist, holt er sie wieder an seinen Hof und heiratet sie (vgl. 2 Sam 11,1ff.). 
Doch Gott missfällt der Ehebruch Davids. „Darum schickte der Herr den 
Natan zu David; dieser ging zu David und sagte zu ihm: In einer Stadt 
lebten einst zwei Männer; der eine war reich, der andere arm.  2 Der Rei-
che besaß sehr viele Schafe und Rinder,  3 der Arme aber besaß nichts 
außer einem einzigen kleinen Lamm, das er gekauft hatte. Er zog es auf, 
und es wurde bei ihm zusammen mit seinen Kindern groß. Es aß von 
seinem Stück Brot, und es trank aus seinem Becher, in seinem Schoß lag 
es und war für ihn wie eine Tochter.  4 Da kam ein Besucher zu dem rei-
chen Mann, und er brachte es nicht über sich, eines von seinen Scha-
fen oder Rindern zu nehmen, um es für den zuzubereiten, der zu ihm 
gekommen war. Darum nahm er dem Armen das Lamm weg und berei-
tete es für den Mann zu, der zu ihm gekommen war.  5 Da geriet David 
in heftigen Zorn über den Mann und sagte zu Natan: So wahr der Herr 
lebt: Der Mann, der das getan hat, verdient den Tod.  6 Das Lamm soll 
er vierfach ersetzen, weil er das getan und kein Mitleid gehabt hat.  7 Da 
sagte Natan zu David: Du selbst bist der Mann. So spricht der Herr, der 
Gott Israels: Ich habe dich zum König von Israel gesalbt, und ich habe 
dich aus der Hand Sauls gerettet.  8 Ich habe dir das Haus deines Herrn 
und die Frauen deines Herrn in den Schoß gegeben, und ich habe dir das 
Haus Israel und Juda gegeben, und wenn das zu wenig ist, gebe ich dir 
noch manches andere dazu.  9 Aber warum hast du das Wort des Herrn 
verachtet und etwas getan, was ihm mißfällt? Du hast den Hetiter Uri-
ja mit dem Schwert erschlagen und hast dir seine Frau zur Frau genom-
men; durch das Schwert der Ammoniter hast du ihn umgebracht.  10 Dar-
um soll jetzt das Schwert auf ewig nicht mehr von deinem Haus weichen; 
denn du hast mich verachtet und dir die Frau des Hetiters genommen, 
damit sie deine Frau werde.  11 So spricht der Herr: Ich werde dafür sor-
gen, daß sich aus deinem eigenen Haus das Unheil gegen dich erhebt, 
und ich werde dir vor deinen Augen deine Frauen wegnehmen und sie 

134

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


einem andern geben; er wird am hellen Tag bei deinen Frauen liegen.  
12 Ja, du hast es heimlich getan, ich aber werde es vor ganz Israel und 
am hellen Tag tun.  13 Darauf sagte David zu Natan: Ich habe gegen den 
Herrn gesündigt. Natan antwortete David: Der Herr hat dir deine Sün-
de vergeben; du wirst nicht sterben“ (2 Sam 12,1ff.; Einheitsübersetzung).

Das Spannungsverhältnis von Frieden, politischer Macht und Gerech-
tigkeit zeigt sich auch in 1 Könige 2,5. Dort befiehlt David kurz vor seinem 
Tod seinem Nachfolger Salomo, den ihm immer treuen und manchmal 
übereifrigen Heerführer Joab zu töten, weil dieser die beiden Heerführe 
Abner und Amasa mitten im Frieden getötet habe. Dabei stellt sich schon 
die Frage, warum David dies nicht schon selber getan hat – aus mach-
politischem Opportunismus, aus innenpolitischem Kalkül oder einfach 
aus Angst? Ausserdem befiehlt David Salomo auch, Schimi aus Bahu-
rim zu töten, weil er – David – selber Schimi geschworen hat, ihn nicht 
zu töten. Überhaupt ist die Herrschaft Salomos – zumindest anfäng-
lich – schwach und gefährdet. So lässt Salomo seinen Halbbruder Ado-
nija umbringen (1 Kön 2,22ff.), als dieser über Salomos Mutter Batse-
bas um die Hand Abischag von Schunem, welche David gepflegt hatte, 
bittet. Man kann Salomos weiteres Handeln nur als eine Art Säuberung 
sehen: Zuerst entmachtet er den Priester Abjatar, dem unter David die 
Bundeslade anvertraut war (1 Kön 2,26f.), danach lässt er Jaob sogar im 
heiligen Zelt erstechen (1 Kön 2,28ff.), wo dieser Zuflucht vor Salomos 
Rache gesucht hatte, und als Schimi auf der Suche nach zwei entflohenen 
Sklaven Jerusalem, wohin er verbannt worden war, verlässt, wird er von 
einem Vertrauten Salomos erstochen. Damit stellt sich unter der frühen 
Herrschaft Salomos zweifellos die Frage nach Gerechtigkeit und inwie-
weit aus politischem Machtkalkül das Töten von Feinden oder früheren 
Gegnern erlaubt ist.

In Jesaja 46,13 wird Gerechtigkeit in einen engen Zusammenhang 
mit der Heilsordnung gebracht: „13 Ich habe meine Gerechtigkeit nahe 
gebracht; sie ist nicht ferne, und mein Heil säumt nicht. Ich will zu Zion 
das Heil geben und in Israel meine Herrlichkeit“29. Dabei erscheint Zion 
Im Psalm 87,5ff. als Ziel aller Völker: „Aber zu Zion wird man sagen: ‚Jeder 
ist in dir zu Hause, denn Gott der Höchste, hat dich errichtet‘. Der Herr 
stellt eine Liste auf von Menschen aus allen Völkern, und hinter jeden 

29	 Hier zitiert nach der Lutherübersetzung.

135

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Namen schreibt er: ‚Dieser Mensch hat Heimatrecht in Zion‘. Alle tan-
zen vor Freude und singen: ‚Zion, in dir sind wir daheim!‘“

Doch die Ziontheologie hat noch eine andere Seite: Angekündigt durch 
eine umfassende ökologische Katastrophe wird In Joël 1,15 das Strafge-
richt Gottes angekündigt – und die Menschen schreien zu Gott um Hilfe. 

In seinem Beitrag an den Band „Studien zu Jesaja“ (Wasserman et al. 
2017) hat Antti Laato (2017:42ff.) fünf Bausteine eines „interpretativen 
Horizonts“ zum Verständnis der Ziontheologie des Jesaja-Buchs formu-
liert: Erstens sei Jesaja eher als Heilsverkünder denn als Untergangsprophet 
zu verstehen. Zweitens ging es Jesaja um die Kritik der ägyptenfreundli-
chen Politik Hiskijas (vgl. 2 Kön 18–19) gegangen. Drittens thematisier-
te Jesaja die „wunderbare“ Rettung Jerusalems durch die Pest vor dem 
assyrischen Heer. Viertens habe Jesaja eine Utopie eines „pan-israeliti-
schen Königreichs unter der Führung der Davidischen Dynastie“ (Laato 
2017:43) entwickeln wollen. Fünftens habe Jesajas Heils-Prophetie dazu 
gedient, die davidische Dynastie vor zwei Gefahren zu bewahren: dem 
syrisch-ephraimitischen Krieg und vor der assyrischen Invasion. 

Corinna Körting (2006:11) hat die Frage gestellt, inwiefern Zion und 
Jerusalem tatsächlich Synonyme sind, wie in der Exegese meist angenom-
men. Sie weist aber darauf hin, dass Zion und Jerusalem in der Hebräi-
schen Bibel nicht gleich häufig auftreten: Während Jerusalem 669 belegt 
ist, taucht Zion nur 159mal auf. „Während in der Prosa eher von Jerusa-
lem die Rede ist, gehören Zion-Belege fast ausschliesslich der Dichtung 
an“ (Körting 2006:11, vgl. dort auch Fussnote 1). In den Büchern Samuel, 
Könige und Chronik erscheint Jerusalem als politisch-geografische Grös-
se, während die prophetischen Schriften häufig auf Zion Bezug nehmen30. 
Eine Erklärung dafür könnte sein, dass der häufige Bezug Jesajas, Joëls und 
der seltenere Bezug Jeremias und Sacharias auf Zion theologisch begrün-
det ist. Dafür spricht, dass etwa in Psalm 46,2 und Psalm 48,2 Gott vor 
der Erwähnung der Stadt genannt wird, und in Psalm 87 Gott die Stadt 
sogar selber erbaut hat. Und in Psalm 122 – oft als „Zionslied bezeich-
net (vgl. Körting 2006:12) –, der zwar von Jerusalem spricht, wird eine 
eigentliche Friedens-Theophanie entwickelt. Die „Mehrdimensionalität 

30	 Allerdings in unterschiedlichem Ausmass: Jesaja erwähnt Jerusalem 49mal und 
Zion ebenfalls 49mal, Joël Jerusalem 6mal und Zion 7mal; Sacharia nennt Jeru-
salem 41mal und Zion 8mal, und Jeremia spricht 107mal von Jerusalem und nur 
gerade 18mal von Zion; vgl. Körting 2006:11, Fussnote 4.

136

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


des Topos Zion“ (Körting 2006:21) zeigt sich in der Gründung der Stadt 
durch JHWH, im Schutz der Mauern, als Friedensort und Ausdruck der 
Heilsordnung Gottes, als zentraler Bezugspunkt nicht nur für Israel son-
dern für alle Völker (Völkerwallfahrt, vgl. Jes 66,5ff.). Dabei ermöglicht 
es Zion gestützt auf die Psalmen 46, 48, 99, 2 und 110 nach Meinung von 
Körting (2006:217) „israelzentriert ein umfassendes Raum- und Zeitkon-
zept zu formulieren“. Horizontal, vertikal und zeitlich lasse sich daraus 
eine dreifache Perspektive ableiten: „Auf der horizontalen Achse vermit-
telt Zion zwischen dem weltumspannenden Königtum Gottes und der 
Zuwendung Jhwhs zu Israel. Der Zion, Mittelpunkt der Welt und Thron-
sitz dessen, der über die Völker herrscht, liegt inmitten Israels, wo der 
Gott Israels Wohnung genommen hat. Die Völker kommen dabei auf 
unterschiedliche Weise in den Blick. Sie gehören als Chaosmächte an 
die Ränder, oder sind als Erkennende des einen Gottes eingeladen, sich 
dem Zentrum Zion in Gotteslob zu nähern. Auf der vertikalen Achse ist 
Zion Wohnung Gottes, des Grosskönigs, sein Tempel und heiliger Berg. 
Der im Himmel Thronende (Ps 2,4) und der in seiner Stadt Wohnende 
(Ps 48,4; 46,6) hat Zion zum Ort seiner göttlichen Gegenwart gemacht, 
wo Himmel und Erde sich berühren. Auf der vertikalen Achse wird 
auch das Königtum des von Gott eingesetzten Herrschers angeordnet“. 
Und schliesslich – auf der zeitlichen Ebene – verweist Zion, ausgehend 
von der mythischen, vorstaatlichen Zeit, über die Wurzeln des König-
tums, die Geschichte bis hin zum endzeitlichen Israel als Friedens- und 
Königsherrschaft Gottes.   

Jes 51,5ff. entfaltet die Gerechtigkeit Gottes weiter und verspricht sie 
von Generation zu Generation: „5 Plötzlich ist meine Gerechtigkeit da, 
und von mir kommt die Hilfe. Mein Arm verschafft den Völkern ihr 
Recht; auf mich hoffen die Inseln, sie warten auf meinen Arm.  6 Blickt 
auf zum Himmel, betrachtet die Erde hier unten! Der Himmel zerflattert 
wie Rauch, die Erde zerfällt wie ein Kleid; ihre Bewohner sterben wie die 
Fliegen. Doch meine hilfreiche Gnade bleibt für immer bestehen, mei-
ne Gerechtigkeit wird niemals erschüttert.  7 Hört auf mich, die ihr das 
Recht kennt, du Volk, das mein Gesetz im Herzen trägt. Fürchtet euch 
nicht vor der Beschimpfung durch Menschen, erschreckt nicht vor ihrem 
Spott!  8 Denn man frißt sie, wie die Motte das Kleid, man frißt sie, wie 
die Schabe die Wolle. Doch meine Gerechtigkeit bleibt für immer beste-

137

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


hen und von Generation zu Generation meine hilfreiche Gnade“ (Ein-
heitsübersetzung). 

Ein besonderes Gerechtigkeitsproblem besteht darin, dass – wenn Gott 
strafend eingreift, um das Fehlverhalten einzelner Regenten oder Köni-
ge zu bestrafen – das gesamte Volk von der Strafe betroffen ist und in 
den Untergang stürzen kann. Oder anders gesagt: Es „werden auch die 
bestraft, die bereits Opfer der vom Propheten denunzierten Unterdrü-
ckung waren und zu deren Gunsten der Prophet im Namen JHWHs das 
Wort ergriffen hat“ (Kessler 2017b:386). Das gilt übrigens nicht nur für 
die Propheten, sondern für jedes strafende Eingreifen des Herrn nach 
dem Fehlverhalten Einzelner. Damit stellt sich das Problem der Schuld 
und der Kollektivstrafe, so etwa als Gott das Volk Israels für das Vergehen 
Davids bestraft, dass er entgegen dessen Willen die Bevölkerung Judas 
und Israel zählen lässt (vgl. 2 Sam 24,1ff. und 1 Chronik 21,1ff.).

Allerdings hat Kipfer (2015:285) zu Recht darauf hingewiesen, dass die 
theologische Figur von Schuld und Strafe Gottes in der Hebräischen Bibel 
nicht immer kohärent ist. „Untersuchungen haben … gezeigt, dass ein 
direkter Zusammenhang zwischen Tat und Strafe, Tun und Ergehen nicht 
immer offensichtlich ist. Häufig wird nicht explizit benannt, worin genau 
die Schuld bestand und vor allem, weshalb die Strafe nicht den Schuldi-
gen selbst trifft“. Überhaupt kommt das Thema Kollektivschuld immer 
wieder vor, unter anderem in Form von kollektiven Schuldbekenntnis-
sen, etwa in Ps 106,6ff.; Dan 9,4ff., Esra 9,6ff., Neh 1,5ff. sowie 9,33ff. Aller-
dings wird – sozusagen im Gegensatz dazu – in Ezechiel 18,5ff. ganz klar 
gesagt, dass es keine Kollektivschuld gibt, sondern dass jeder Einzelne 
nach seinem Handeln beurteilt werden soll. Allerdings scheint das, was 
Kessler (2017b:411) daran als doppelt „utopisch“ bezeichnet – nämlich 
dass das kollektive Trauma überwunden sei, das die eigene Verantwor-
tungsfähigkeit beschränke, und dass es kein unschuldiges Leiden gebe –, 
eher eine ethische Inkohärenz darstellt. So gesehen ist das Ethikver-
ständnis in der Hebräischen Bibel ein doppeltes: auf der einen Seite die 
Eigenverantwortung auf individueller Ebene, und auf der anderen Sei-
te eine kollektive Verantwortung für das, was die Führer Israels oder die 
Gemeinschaft als Ganzes tut. Doch das Kollektiv ist als Handlungssubjekt 
immer fiktiv, handeln können immer nur Einzelpersonen oder zahlen-
mässig beschränkte Gruppen, niemals aber eine „Community“ als Gan-
zes. Es stellt sich also die Frage, inwieweit eine Gemeinschaft als Ganzes 

138

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


überhaupt für das Handeln oder Nicht-Handeln ihrer Vertreter verant-
wortlich gemacht werden kann. So wie es nach dem Zweiten Weltkrieg 
problematisch war, von einer „Kollektivschuld der Deutschen“ zu spre-
chen, war es problematisch, das Nicht-Handeln vieler Einzelner im Drit-
ten Reich mit dem Argument zu entschuldigen, dass man „nichts hätte 
machen können“ (was nicht stimmt), oder mit der Relativierung, einzelne 
hätten sich ja sehr wohl gegen den Nazi-Terror gewehrt (was jedoch das 
Nicht-Handeln der grossen Mehrheit nicht entschuldigen kann). Umfas-
sendere Handlungsmöglichkeiten und grössere Handlungsmacht etwa 
im Rahmen von ausgeübten Funktionen bedeuten immer auch grössere 
Verantwortung. Und genau hier liegt das Problem vieler Politiker: Weil 
sie sich zu wenig bewusst sind, dass es auch zu ihren Aufgaben gehört, 
im Notfall sogar gegen die öffentliche Meinung oder gegen eingespiel-
te strukturelle Abläufe zu handeln oder zu entscheiden, verkommt die 
Politik oft zu einer Vorwegnahme von Meinungstrends oder Positionen 
von Opinion Leadern. 

Kessler (2017b:401) hat die Meinung vertreten, dass die Beschreibung 
Gottes als Vollstrecker der Strafe gegen Israel als Verarbeitungsstrategie 
des Traumas zu sehen sei, das im Zusammenhang mit der Zerstörung 
des Tempels und dem babylonischen Exil entstanden sei. Das gilt insbe-
sondere für das Ezechielbuch, wo die Bilder göttlichen Gewalthandels 
fast bis ins Unerträgliche gesteigert sind: 

„Das Wort des Herrn erging an mich:  2 Du, Menschensohn, sag: So 
spricht Gott, der Herr, zum Land Israel: Das Ende kommt, das Ende 
kommt über die vier Ecken der Erde.  3 Jetzt ist das Ende für dich 
da; ich lasse meinen Zorn gegen dich los, ich spreche dir das Urteil, 
das dein Verhalten verdient, und strafe dich für alle deine Greuel-
taten.  4 Mein Auge zeigt kein Mitleid, und ich übe keine Schonung, 
sondern dein Verhalten lasse ich auf dich zurückfallen, und deine 
Greueltaten sollen sich in deiner Mitte auswirken. Dann werdet ihr 
erkennen, daß ich der Herr bin.  5 So spricht Gott, der Herr: Schon 
kommt Unglück auf Unglück.  6 Das Ende kommt. Es kommt das 
Ende. Das Ende nähert sich dir. Siehe, es kommt.  7 Jetzt ist die Rei-
he an dir, Bewohner des Landes. Die Zeit ist da, der Tag ist nahe: 
Tumult, kein Jauchzen mehr auf den Bergen!  8 Bald gieße ich mei-
nen Zorn über dich aus. Ich stille meinen Zorn an dir, ich spreche dir 

139

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


das Urteil, das dein Verhalten verdient, und lasse alle deine Greuel-
taten auf dich zurückfallen.  9 Mein Auge zeigt kein Mitleid, und ich 
übe keine Schonung, nach deinem Verhalten vergelte ich dir. Dei-
ne Greueltaten sollen sich in deiner Mitte auswirken. Dann werdet 
ihr erkennen, daß ich der Herr bin und daß ich zuschlage.  10 Der 
Tag ist da. Die Reihe ist an dir; es hat schon begonnen. Der Rechts-
bruch gedeiht, die Anmaßung wächst.  11 Die Gewalttat erhebt sich 
und wird zum Zepter der Bösen. Nichts bleibt von ihnen, nichts von 
ihrem Reichtum, nichts von ihrer Pracht und Herrlichkeit.  12 Die Zeit 
kommt; der Tag ist nahe. Der Käufer soll sich nicht freuen, der Ver-
käufer nicht traurig sein; denn glühender Zorn trifft das ganze Volk.  
13 Der Verkäufer wird das Verkaufte nicht wiedererlangen, auch wenn 
sie am Leben bleiben; denn glühender Zorn trifft das ganze Volk. Er 
erlangt es nicht wieder. Und weil alle schuldig sind, wird keiner sein 
Leben festhalten können.  14 Blast nur die Trompete, und bietet alles 
auf – es zieht doch keiner in den Kampf; denn mein glühender Zorn 
trifft das ganze Volk.  15 Draußen das Schwert, drinnen die Pest und 
der Hunger. Wer auf dem Feld ist, der stirbt durch das Schwert. Wer 
in der Stadt ist, den fressen Hunger und Pest.  16 Wer entrinnt und 
verschont wird, haust im Gebirge wie die Tauben in den Felsen; jeder 
stöhnt wegen seiner Schuld.  17 Alle Hände sinken kraftlos herunter, 
und an allen Knien läuft das Wasser herab.  18 Sie legen Trauergewän-
der an, und Schauder erfaßt sie. Alle Gesichter sind voll Scham, und 
alle Köpfe sind kahlgeschoren.  19 Sie werfen ihr Silber auf die Stra-
ße, und ihr Gold ekelt sie an. Ihr Silber und Gold kann sie nicht ret-
ten am Tag des Zornes des Herrn. Sie werden damit ihre Gier nicht 
sättigen und ihren Bauch nicht füllen; denn all das war für sie der 
Anlaß, in Sünde zu fallen.  20 Ihren kostbaren Schmuck haben sie in 
ihrer Anmaßung genommen und daraus ihre abscheulichen Bilder, 
ihre Götzen gemacht. Deshalb verekle ich ihnen ihren Schmuck.  
21 Ich gebe ihn den Fremden zur Beute, die Bösen der Erde sollen ihn 
rauben und entweihen.  22 Ich wende mein Angesicht von ihnen ab, 
und man wird meinen kostbaren Besitz entweihen. Räuber werden 
kommen und ihn entweihen.  23 Sie werden ein Blutbad anrichten; 
denn das Land ist voll von Todesurteilen, und die Stadt ist voll von 
Gewalttat.  24 Ich führe die schlimmsten Völker herbei, damit sie die 
Häuser besetzen. Ich mache dem Hochmut der Mächtigen ein Ende, 

140

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


ihre Heiligtümer werden entweiht.  25 Dann bekommen sie Angst 
und suchen Frieden; doch es wird keinen geben.  26 Unglück kommt 
über Unglück, und eine Schreckensnachricht folgt der andern. Sie 
verlangen vom Propheten Visionen. Doch der Priester gibt keinen 
Bescheid, die Ältesten wissen keinen Rat.  27 Der König ist voll Trau-
er, der Fürst in Entsetzen gehüllt, den Bürgern des Landes erlahmen 
die Hände. Ich will sie behandeln, wie es ihr Verhalten verdient, und 
will ihnen das Urteil sprechen, das ihren Urteilen entspricht. Dann 
werden sie erkennen, daß ich der Herr bin“ (Ezechiel 7,1ff.; Einheits-
übersetzung).

Wohl zu Recht meint Kessler (2017b:403) dazu, dass dieser Text nicht 
dazu taugt, Gott als ethisches Vorbild hinzustellen. Doch trifft es zu, die 
Intention des Textes auf die „kategoriale Differenz zwischen Gott und 
Mensch“ (Kessler 2017b:403) zurückzuführen, also als Hinweis auf die 
grosse Kluft zwischen dem handelnden Gott und dem ohnmächtigen 
Menschen? Poser (2012:262) meint, dass fiktionale Traumaliteratur – wie 
etwa das Jeremia- oder das Ezechielbuch – eine doppelte Funktion hat: 
Einerseits die Vermittlung des traumatischen Geschehens an Aussen
stehende und anderseits durch Schreiben und wiederholtes Lesen eine 
(schrittweise) Bewältigung traumatischer Situationen und ein Heilwer-
den der Opfer. Ohne die psychotherapeutische Bedeutung dieser Litera-
tur in Frage zu stellen: Das darin vermittelte Menschen- und Gottesbild 
bleibt problematisch – umso mehr, als es die traumatisierende Erfah-
rung der Zerstörung des Tempels und des Exils als gerechte Erfahrung 
zementiert und damit letztlich der Verarbeitung entzieht. Selbst wenn 
man dann Ezechiel 18 als traumatheoretische „Empowerment-Strategie“ 
liest, wie Kessler (2017b:407) vorschlägt, oder gar als „utopischen“ Text: 
Es bleiben verschiedene friedensethische Fragen: Wie berechtigt ist die-
se Form von Kollektivstrafe, warum erniedrigt Gott die Israeliten, statt 
ihnen zu helfen – und last but not least – wo bleibt das Friedenspotenzi-
al der göttlichen Heilsvision, wie sie etwa in Genesis 1 und 2 oder auch 
bei Jesaja 2 entwickelt wird? 

Jes 56,1 fordert die Menschen auf, sich ihrerseits an Gerechtigkeit und 
Gesetz zu halten: „1So spricht der Herr: Wahrt das Recht, und sorgt für 
Gerechtigkeit; denn bald kommt von mir das Heil, meine Gerechtigkeit 
wird sich bald offenbaren.  2 Wohl dem Mann, der so handelt, wohl dem 

141

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Menschen, der daran festhält, den Sabbat zu halten und nie zu entwei-
hen und seine Hand vor jeder bösen Tat zu bewahren“. Hier wird der 
Gerechtigkeitsgedanke als normative Anweisung mit dem kommenden 
Heil verknüpft.

Einer der grossen Propheten, Jeremia, wurde um 650 vor u. Z. in Ana-
tot in der Nähe von Jerusalem geboren. Er stammte aus einem begüter-
ten Priesterhaus und wurde bereits mit 24 Jahren zum Propheten berufen 
(vgl. Ehrlich 2009:73). In den vergangenen 100 Jahren war das gesamte 
Gebiet durch die Vorherrschaft Assyriens geprägt gewesen. In den unter-
worfenen und tributpflichtigen Ländern – zu denen auch Juda und bis 
721 Israel gehörten – wurden dabei der assyrische Staatskult eingeführt 
(vgl. Ehrlich 2009:74). Dagegen kam es insbesondere in Juda zu Wider-
stand. Als in Juda 639 König Josia als Achtjähriger auf den Thron kam, 
befand sich die Macht Assurs bereits im Niedergang. Dabei liess Josia 
Kultstätten vernichten, die nicht Jhwh geweiht waren. Jeremia erwähnt 
Josia nach seinem Tod positiv: „Er übte Recht und Gerechtigkeit, er führ-
te die Sache des Elenden und Armen, heisst das nicht in Wahrheit mich 
erkennen, ist der Spruch es Herrn“ (Jer 22,16).

Und in Amos 5,21ff wird anstelle von Feiern zugunsten Gottes und 
statt der Darbietung von Brandopfern Gerechtigkeit verlangt: „… son-
dern das Recht ströme wie Wasser, die Gerechtigkeit wie ein nie versie-
gender Bach“ (Amos 5,14). John Barton (2012:197) meint, dass eine Aus-
sage des Amosbuchs darin besteht, dass Gott nicht am Opferkult an sich 
interessiert sei, sondern an menschlicher Gerechtigkeit durch Anbetung 
und Opfergaben. Diese „protestantische Sicht“ sei auch bei anderen Pro-
pheten vorzufinden. Georg Fischer (2015:184) nimmt diese Argumenta-
tion auf und meint, dass Gott angesichts des Götzendienstes – der bis zu 
Kinderopfer gehen konnte, vgl. Jer 7,31. – Gott kein Interesse mehr am 
Opferkult an ihn gehabt habe, er diesem die Forderung entgegenstellte, 
auf ihn zu hören (Jer 7,23f.). 

Bei Hos 3,1 wird die bedingungslose Liebe Gottes zu den Menschen 
in einem sehr kräftigen Vergleich formuliert: Hosea soll seine untreue 
Ehefrau zurücknehmen und wieder lieben, weil Gott auch die Israeli-
ten liebt, obwohl sie sich anderen Göttern zugewandt haben. Und Gott 
sagt (in Hos 11,9): Denn ich bin Gott und nicht ein Mensch; ich, der hei-
lige Gott, komme, um dir zu helfen, und nicht, um dich zu vernichten“. 

142

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


In der Hebräischen Bibel wird wiederholt gegen Menschenopfer Stel-
lung bezogen (vgl. z. B. Ex 13,13; Jer 7,31; Mi 6,6ff.). Zweifellos hat die Isaak-
Perikope, als Gott im letzten Moment die Opferung Isaaks verhindert, 
paradigmatischen Charakter. Allerdings schreibt Azzola (2006:38) zu 
Recht, dass die Opferung des Isaak der jüdischen und christlichen Exe-
gese bis heute Schwierigkeiten bereitet: Wenn Gott tatsächlich Abrahams 
Gehorsam auf die Probe habe stellen wollen, werfe das „kein gutes Licht 
auf Gottes und auf Abrahams Charakter“. Nach Azzola (2006:38) verfol-
gen dabei die Interpretationsversuche der Schriftgelehrten das „objek-
tiv unerreichbare Ziel, sowohl das Handeln Gottes, als auch das Handeln 
Abrahams in einem moralisch erträglichen Licht erscheinen zu lassen“. 
Azzola (2006:38f.) weist daraufhin, dass das Tötungsverbot im Dekalog 
die Opferung der männlichen Erstgeburt nicht ausschloss, weshalb es 
sich bei der Opferung Isaaks auch nicht um eine rechtswidrige Tötung 
gehandelt hätte. Wenn dem so ist, bedeutet das, dass – mindestens in der 
Tora – das Gottesgehorsamkeitsgebot vor dem Tötungsverbot steht, was 
gravierende ethisch-moralische Konsequenzen hätte.

Aber auch in 2 Könige 3,27, als der besiegte Moabiterkönig dem Moa-
bitergott seinen eigenen Sohn als Brandopfer darbringt, sind die Israeli-
ten dermassen geschockt, dass sie die Belagerung abbrechen und in ihr 
Land zurückkehren. Das deutet darauf hin, dass die Hebräer keinesfalls 
Menschenopfer gutgeheissen hätten. In 2 Könige 21,6 wird als abschre-
ckendes Beispiel für die gegen JHWH gerichteten Handlungen von König 
Manasse von Juda erzählt, dass er Baal seinen eigenen Sohn als Brandop-
fer darbrachte, und in 2 Chronik 28,3b wird König Ahas von Juda massiv 
kritisiert, weil er Baal Standbilder aufstellen liess und dafür sogar seine 
eigenen Söhne als Menschenopfer darbrachte. 

Nach Meinung von Kaiser (2006:69) steht „die herrschende Ungerech-
tigkeit, Rechtsbeugung, Unterdrückung und Vergessenheit der Armen 
unter der prophetischen Gerichtsdrohung und dem Ruf zur Umkehr� bei 
vielen Propheten im Zentrum. Deshalb könnte man die Figur des verlo-
renen und wieder aufgenommenen Sohnes als Kontrapunkt zum Men-
schenoper sehen. Beispiele dafür sind Hos 1,1ff. und Jer 31,20, wo der Vater 
bei der Rückkehr seines Sohnes sich seiner erbarmt und ihn wieder als 
Sohn anerkennt. Dabei beziehen sich beide Stellen auf das (ungetreue) 
Volk Israel. Ähnlich wie in der Parabel von den Arbeitern am Weinberg 
in Mt 20,1bff wird die Barmherzigkeit gegenüber dem unbotsmässigen 

143

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Sohn höher gewertet als die Belohnung gegenüber dem immer treuen 
und rechtschaffenen älteren Sohn (vgl. Ansorge 2009:156f.). Allerdings 
stellt sich hier natürlich auch wieder die Gerechtigkeitsfrage, nur auf 
einer anderen Ebene: Besteht Gerechtigkeit nicht auch darin, gleiche 
Leistung oder gleiche Arbeit gleich zu entlohnen, und ungleiche Leistung 
oder Arbeit ungleich? Letztlich steht dahinter die Frage, ob Barmherzig-
keit über Gerechtigkeit steht – oder Gerechtigkeit über Barmherzigkeit.

Auch im Regierungsumfeld ist die Frage der Gerechtigkeit ein stetiges 
Thema. Das zeigt sich etwa in der David-Geschichte am Beispiel eines 
doppelten Tyrannenmords: Als Joab, ein Krieger Davids, den Heerfüh-
rer von Isch-Boschet, den Sohn Sauls, Abner, ermordet, mit dem zuvor 
David verhandelt hatte, bestraft David den Täter und erklärt öffentliche 
Trauer: „33 Der König stimmte die Totenklage für Abner an und sang: 
Mußte Abner sterben, wie ein schlechter Mensch stirbt?  34 Deine Hän-
de waren nicht gefesselt, und deine Füße lagen nicht in Ketten. Du bist 
gefallen, wie man unter der Hand von Verbrechern fällt. Da weinten alle 
noch mehr um ihn“ (2 Sam 3,33f., Einheitsübersetzung). Und als Davids 
Gegenspieler, Isch-Boschet selbst von zwei seinen Gefolgsleuten, Rechab 
und Baana, ermordet wird, werden sie von David – dem sie angeblich 
einen Dienst tun wollten – auf das härteste bestraft: David lässt sie zur 
Strafe töten, schlägt der Leiche Hände und Füsse ab und lässt die Lei-
chen aufhängen (2 Sam 4,12). Und im Gegenzug lässt David den ermor-
deten Isch-Boschet, also den König Israels und den Sohn Sauls, im Grab 
Abners in Hebron feierlich begraben31. 

31	 Anders konnotiert ist der Tyrannenmord im Judit-Buch (13,8ff.) durch die Pro-
tagonistin Judit, welche dem gegnerischen Anführer Holofernes in der Nacht 
den Kopf abschlägt: „7 Sie ging ganz nahe zu seinem Lager hin, ergriff sein Haar 
und sagte: Mach mich stark, Herr, du Gott Israels, am heutigen Tag!  8 Und sie 
schlug zweimal mit ihrer ganzen Kraft auf seinen Nacken und hieb ihm den Kopf 
ab.  9 Dann wälzte sie seinen Rumpf von dem Lager und riß das Mückennetz von 
den Tragstangen herunter.  10 Kurz danach ging sie hinaus und übergab den Kopf 
des Holofernes ihrer Dienerin, die ihn in einen Sack steckte. Sie machten sich 
dann beide wie gewöhnlich auf den Weg, als wollten sie zum Beten gehen. Sie 
gingen jedoch, nachdem sie das Lager durchquert hatten, um die Schlucht her-
um, stiegen den Berg nach Betulia hinauf und gelangten vor das Stadttor.  11 Schon 
von weitem rief Judit den Wächtern am Tor zu: Öffnet, öffnet schnell das Tor! 
Gott ist mit uns, ja, unser Gott ist mit uns. Er offenbart in Israel seine segensrei-
che Macht, an unseren Feinden aber seine strafende Gewalt. Das hat er auch heu-
te bewiesen.  12 Als die Männer in der Stadt ihre Stimme hörten, eilten sie zum 

144

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


In seinem Fazit zu den Samuel-Büchern hat Klein (2002:198) drei wich-
tige Eigenschaften Gottes als Essenz der Saul-David-Geschichte formu-
liert: „a. Gott ist der Lenker der Geschichte, b. Gott ist gerecht, c. Gottes 
Handeln ist letztendlich verstehbar“. Aus friedensethischer Sicht stellen 
sich dabei folgende Fragen: 1) Wer entscheidet über das Schicksal der 
Menschen oder der Menschheit: Gott oder die Menschen – oder bei-
de? 2) Wie kann ungleiches oder gar willkürliches Handeln Gottes in 
verschiedenen Situationen erklärt werden – wie beeinflusst das Gottes-
bild menschliches Handeln, etwa hinsichtlich Gewalt, Krieg oder Frie-
den? 3) In welcher Beziehung stehen Katastrophen – egal ob menschlich 
verursacht oder ohne menschliches Zutun entstanden – zur göttlichen 
Gerechtigkeit, und wie können die Menschen damit umgehen?

Vor allem die zweite Frage ist nicht bei allen Texten des Tanach beant-
wortbar. So lautet die Eingangsklage von Habakuk (1,2ff.), dass Gott die 
Gewalt und das Unrecht zulässt: „2 Wie lange, Herr, soll ich noch rufen, 
und du hörst nicht? Ich schreie zu dir: Hilfe, Gewalt! Aber du hilfst 
nicht.  3 Warum läßt du mich die Macht des Bösen erleben und siehst 
der Unterdrückung zu? Wohin ich blicke, sehe ich Gewalt und Mißhand-
lung, erhebt sich Zwietracht und Streit.  4 Darum ist das Gesetz ohne 
Kraft, und das Recht setzt sich gar nicht mehr durch. Die Bösen umstel-
len den Gerechten, und so wird das Recht verdreht“ (Einheitsüberset-
zung). Dangl (2014:45) schreibt dazu in seinem Habakuk-Kommentar: 

Stadttor hinunter und riefen die Ältesten der Stadt zusammen.  13 Alle liefen her-
bei, vom Kleinsten bis zum Größten, denn sie konnten es nicht fassen, daß Ju-
dit zurückgekommen war. Sie öffneten das Tor und ließen die beiden Frauen he-
rein. Dann zündeten sie ein Feuer an, um den Platz zu beleuchten, und 
umringten sie.  14 Judit aber rief ihnen laut zu: Lobt Gott, ja, lobt ihn! Lobt Gott! 
Er hat dem Haus Israel sein Erbarmen nicht entzogen, sondern er hat in dieser 
Nacht unsere Feinde durch meine Hand vernichtend getroffen.  15 Dann zog sie 
den Kopf aus dem Sack und zeigte ihn den Männern mit den Worten: Seht, das 
ist der Kopf des Holofernes, des Oberbefehlshabers der assyrischen Truppen, 
und hier ist das Mückennetz, unter dem er in seinem Rausch lag. Der Herr hat 
ihn durch die Hand einer Frau erschlagen.  16 So wahr der Herr lebt, der mich 
auf dem Weg beschützt hat, den ich gegangen bin: Zwar hat ihn mein Anblick 
verführt und in das Verderben gestürzt, aber er hat mich durch keine Sünde be-
fleckt oder geschändet.  17 Das Volk war zutiefst ergriffen; sie verneigten sich, 
warfen sich vor Gott nieder und riefen einmütig: Gepriesen seist du, unser Gott, 
der du am heutigen Tag die Feinde deines Volkes vernichtet hast“ (Einheitsüber-
setzung).

145

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


„Ein, wenn nicht gerade der zentrale Inhalt dieser Klage ist ja die aller-
orten erfahrbare Gewalt (VV.2.3). Im Gegenzug kündigt Jahwe jetzt die 
Aufrichtung er Chaldäer an, die sich ihrerseits ebenfalls durch unbändi-
ge Gewalt auszeichnen (V.9)! Welchen Sinn soll das ergeben? Überwin-
dung der Gewalt durch noch grössere Gewalt? Kann das die gottgewoll-
te Lösung des Problems der Gewalt innerhalb des Gottesvolkes sein?“ 
Dabei ist der Hauptvorwurf an Gott neben der erlittenen Gewalt vor 
allem, dass die göttlichen Gesetze nicht greifen, dass die göttliche Heils-
ordnung faktisch inexistent ist. Ja, die Problematik geht noch tiefer: In 
Vers 12 wird JHWH selbst zum Thema. Ähnlich wie im Hiobbuch wird 
dabei die Beziehung Habakuks zu Gott als Rechtsbeziehung dargestellt, 
und Gott in gewissem Sinne auch angeklagt, sich nicht rechtskonform 
verhalten zu haben (vgl. dazu Cathcart 3010:340ff.).

Frank Crüsemann (2003b:31) hat die Frage gestellt, woher der Glaube 
an das Gute im Herzen der Menschen komme und warum er so hartnä-
ckig sei. Er verweist auf Jeremia 31,33f.: „ 33 Denn das wird der Bund sein, 
den ich nach diesen Tagen mit dem Haus Israel schließe – Spruch des 
Herrn: Ich lege mein Gesetz in sie hinein und schreibe es auf ihr Herz. 
Ich werde ihr Gott sein, und sie werden mein Volk sein.  34 Keiner wird 
mehr den andern belehren, man wird nicht zueinander sagen: Erkennt 
den Herrn!, sondern sie alle, klein und groß, werden mich erkennen – 
Spruch des Herrn. Denn ich verzeihe ihnen die Schuld, an ihre Sünde 
denke ich nicht mehr“ (Einheitsübersetzung). Dabei sei in der christli-
chen Theologie diese Weissagung zu einem Bild eines im Herzen ver-
steckten Guten umgedeutet worden. Das sei „eine versteckte Übernahme 
dieser alttestamentlichen Verheissung und die konsequente, aber proble-
matische Behauptung, dass dieses Eschaton, diese messianische Zukunft 
bereits heute wirksam sei“ (Crüsemann 2003b:31). Doch das Problem 
einer jeden eschatologischen Sicht bleibt bestehen: Wie kann die wach-
sende Kluft zwischen einer zeitlich gedachten Eschatologie und der fak-
tischen historisch-gesellschaftlichen Entwicklung erklärt oder gar über-
wunden werden?

146

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Geist

Laut Schüngel-Straumann (2017:20) lassen sich in den „archaischen Tex-
ten“ zwei Formen von Aussagen über rūaḥ, also Geist, feststellen: Einmal 
erscheinen Geist-Aussagen bei zahlreichen Charismatikern und Führern 
Israels im Sinne von „rūaḥ JHWHs kam über XY“, wie etwa bei Bileam 
(Num 24,2), Othniel (Ri 3,10), Gideon (Ri 6,34), Jephta (Ri 11,29), Sim-
son (Ri 14f.), Saul (1 Sam 11,6) und später bei David (1 Sam 16,13). Bei Saul 
und David wird rūaḥ auch bei der Salbung zum König eingebunden (vgl. 
Schüngel-Straumann 2017:20). Ausserdem ergreift der Geist auch ganze 
Personengruppen, etwa Gruppen von Propheten im inner- und ausseris-
raelitischen Bereich (vgl. Schüngel-Straumann 2017:21), und oft so stark, 
dass diese Personen „ausser Kontrolle“ geraten, singen, tanzen und sich 
nicht mehr an die geltenden Konventionen halten.

Hermann Cohen (1929:101ff.; vgl. auch Plevan 2018:190) hat vorgeschla-
gen, den hebräischen Begriff rūaḥ ha-qodesch nicht – wie seiner Meinung 
nach missverständlich und falsch übersetzt – als Heiligen Geist son-
dern als „Geist der Heiligkeit“ zu bezeichnen. Nach Ansicht von Cohen 
verwischt der Begriff „Heiliger Geist“ die Linie zwischen Gott und der 
Menschheit, ausserdem stelle er die Einzigkeit Gottes in Frage und auch 
die Möglichkeit menschlicher Individualität. Demgegenüber schlägt 
Cohen (1929:103) ein alternatives Verständnis des Begriffs vor, und zwar 
die Vorstellung einer Korrelation zwischen Mensch und Gott. Während 
der Psalm 51,13ff. häufig so gelesen wird, dass Gott nicht nur die Sünden 
vergibt, sondern dass der Heilige Geist nach einem Sündenfall wegge-
nommen würde, schlägt Cohen vor, den Text so zu lesen, dass der Geist 
der Heiligkeit selbst nach einem Sündenfall nicht weggenommen wer-
den kann. Im Sinne von Cohen (1929:14) findet sich Geist der Heilig-
keit in jedem Menschen, sogar wenn er sündigt (vgl. Plevan 2018:190f.). 
Dabei richten sich Sünden nicht nur gegen Gott, sondern auch gegen 
die Person selbst, welche sündigt (vgl. Tobias 2012:670). Darum soll der 
Mensch sich selbst reinigen und heiligen, weil er als einziger der Kreatu-
ren mit dem heiligen Geist gesegnet ist (vgl. Tobias 2012:670). Entspre-
chend sah Cohen die Erlösung in der Versöhnung des Menschen mit 
Gott (vgl. Tobias 2012:672).

Im Tanach werden auch persönlicher Mut und Zivilcourage auf den 
Geist Gottes zurückgeführt. So schreibt Micha 3,8: „Mich aber hat der 

147

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Herr stark gemacht und mit seinem Geist erfüllt. Deshalb trete ich mutig 
für das Recht ein�…“. 

Umgekehrt bedeutet eine Abwendung von Gott auch den Verlust des 
Geistes Gottes und das Überhandnehmen negativen Geistes.

Als Strafe für Sauls unbotmässiges Verhalten beim Sieg über die Ama-
lekiter, als er sich entgegen dem ausdrücklichen Befehl des Herrn wei-
gerte, den König Agag und auch das Vieh umzubringen, verliert Saul 
den Schutz und die Hilfe des Herrn: „Der Herr hatte seinen Geist von 
Saul genommen und ihm einen bösen Geist geschickt, der ihn oft quälte“ 
(1 Sam 16,14). Saul wird depressiv und „von einem bösen Geist heimge-
sucht“. Da schickten die Leute den Harfenspieler und Schafhirten David, 
der aus einer angesehenen Familie stammte und auch ein guter Kämp-
fer war, zu Saul. Und wenn Saul depressiv wurde, spielte David auf der 
Harfe: „Immer, wenn der böse Geist übe Saul kam, griff David zur Har-
fe. Dann wurde es Saul leichter ums Herz, und der böse Geist verliess 
ihn (1 Sam 16,23).

In der Saul-David-Geschichte tritt wiederholt der Geist auf, auf der einen 
Seite ein böser Geist, etwa in 1 Sam 18,10f., als Saul David mit dem Speer 
töten will, und wiederum in 1 Sam 19,10, als er den Speer gegen David 
schleudert. Auf der anderen Seite wird David in seinen Siegen immer 
wieder vom Geist des Herrn geführt, und als er sich vor den Häschern 
Sauls beim Propheten Samuel in Rama versteckt, werden sogar diese 
vom ekstatischen „Geist Gottes“ (1 Sam 19,20) ergriffen, und in der Fol-
ge sogar Saul selbst auf dem Weg zu Samuel (1 Sam 19,22f.). Dabei tanzt 
Saul nackt den Rest des Tages und die ganze Nacht ekstatisch vor Samu-
el (1 Sam 19,23f.). Dass David vom Geist des Herrn erfüllt ist, zeigt sich 
auch in 1 Sam 21, als ihm der Priester Ahimelech fünf geweihte Brote mit-
gibt, und ihm ausserdem das Schwert von Goliat gibt. Und als die Diener 
des Königs Achisch von Gad David erkennten, spielt dieser den Wahn-
sinnigen, also einen von einem bösen Geist Besessenen. 

Edelman (1990:208ff.; vgl. auch Lehnart 2003:19) sieht in der Geistüber-
tragung von Saul auf David in 1 Sam 16,14 eine Art literarisches Muster, 
und zwar aufgeteilt in einen „under Yahweh’s benevolent“ und „malevo-
lent spirit“. Saul wird in der Folge von einem bösen Geist gequält, wäh-
rend David als vom positiven Geist Gottes erfüllter Akteur dargestellt 
wird. Dazu passt, dass der unsichere und „schon vorher wankelmütige“ 
(Lehnart 2003:96) Saul Rat bei einer medial begabten Frau sucht, die mit 

148

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Toten kommunizieren kann. Diese weist in 1 Sam 28,9 darauf hin, dass 
Saul als König medial befähigte Personen und damit – wie Lehnart 2003:96 
meint – „weise Frauen“ hatte verfolgen lassen. Allerdings wird diese Tat-
sache im Text nicht weiter erklärt. Obwohl die konsultierte Frau hilfsbe-
reit und auch selbstsicher ist, wird sie damit erzähltechnisch ursprünglich 
auf die Seite des JHWH entgegengestehenden „bösen Geistes“ gestellt. 
Dieser Eindruck wird in Vers 12 verstärkt, als sie in ihrer Vision Samu-
el erblickt und aufschreit und eine Falle Sauls wittert. Interessanterwei-
se beschwichtigt Saul sie und sie berichtet, wie der tote Samuel zu ihr 
spricht. Damit wechselt die Nekromantin sozusagen die Seite und wird 
zum – indirekten – Sprachrohr Samuels und damit auch Gottes. Doch 
auch Samuel bestätig , dass sich der „gute Geist“ des Herrn von Saul 
abgewandt hat: „16 Samuel erwiderte: Warum fragst du mich? Der Herr 
ist doch von dir gewichen und ist dein Feind geworden.  17 Er hat getan, 
was er durch mich angekündigt hatte: Der Herr hat dir das Königtum 
aus der Hand gerissen und hat es einem anderen, nämlich David, gege-
ben.  18 Weil du nicht auf die Stimme des Herrn gehört und seinen glü-
henden Zorn an Amalek nicht vollstreckt hast, darum hat dir der Herr 
heute das getan.  19 Der Herr wird auch Israel zusammen mit dir in die 
Gewalt der Philister geben, und morgen wirst du samt deinen Söhnen 
bei mir sein; auch das Heerlager Israels wird der Herr in die Gewalt der 
Philister geben.  20 Da fiel Saul der Länge nach jäh zu Boden; so sehr war 
er über die Worte Samuels erschrocken. Es war auch keine Kraft mehr in 
ihm, weil er den ganzen Tag und die ganze Nacht keinen Bissen geges-
sen hatte“ (1 Sam 28,16ff.; Einheitsübersetzung).

Einen anderen Aspekt von Geist wird in der Elija-Geschichte themati-
siert: Elischa, der Schüler und Nachfolger des Propheten Elija bittet diesen, 
nach dessen Heimholung den doppelten Anteil des Geistes zu erhalten, 
den die anderen Prophetenschüler bekommen werden (vgl. 2 Kön 2,9). 
Nach der Entrückung Elijas wird Elischa als Nachfolger und als Träger 
des Geistes von Elija anerkannt (vgl. 2 Könige 2,15).

Auch Leviten und Propheten werden vom Geist Gottes ergriffen, etwa 
der Levit Jahasiël vor dem Tempel in Jerusalem, welcher im Namen des 
Herrn König Joschafat Mut zuspricht und verspricht, dass der Herr selbst 
den Sieg über die Feinde erwirkt (vgl. 2 Chronik 20,13ff.).

Überhaupt wird der Geist Gottes wiederholt als Lebensspender beschrie-
ben, so in Jesaja 44,3f.: „3 Denn ich gieße Wasser auf den dürstenden Boden, 

149

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


rieselnde Bäche auf das trockene Land. Ich gieße meinen Geist über deine 
Nachkommen aus und meinen Segen über deine Kinder.  4 Dann spros-
sen sie auf wie das Schilfgras, wie Weidenbäume an Wassergräben“ (Ein-
heitsübersetzung). Der Geist Gottes zerstört die Feinde und verbrennt die 
Erde (z. B. Jesaja 34,9bff.), aber schafft auch Leben. In der fünften Visi-
on von Sacharja (4,6ff.) wird der Geist Gottes der menschlichen Macht 
gegenübergestellt: „6 Der Herr befahl mir, zu Serubbabel zu sagen: ‚Es 
wird dir nicht durch menschliche Macht und Gewalt gelingen, sondern 
durch meinen Geist! Ich, der Herr der Welt, sage es. 7 Wie ein Berg tür-
men sich die Widerstände vor dir auf; aber ich werde sie wegschaffen‘“.

Und in Haggai 2,5 wird die Zusage erneuert, dass der Geist Gottes 
unter den Hebräern ist und sie sich vor der Zukunft nicht fürchten sollen.

Der Geist Gottes erscheint auch, als die drei verbündeten Heere aus 
Juda, Israel und Edom kurz vor dem Verdursten Elischa um Hilfe anfle-
hen, und dieser während des Harfenspiels vom Geist Gottes ergriffen 
wird (vgl. 2 Kön 3,15b). Lehnart (2003:382) sieht dies als „durch Musik 
induzierten Trance-Zustand“, der aber – anders als bei der Ekstase Sauls 
in 1 Sam 10ff. oder bei den Gruppenpropheten in 1 Sam 19,18ff. – nicht 
mit einem Verlust der Selbstkontrolle verbunden war. 

Beim wohl ältesten Schriftprophet, Amos, erscheint der Begriff rūaḥ 
überhaupt nicht (vgl. Schüngel-Straumann 2017:21), und bei dem fast 
gleichzeitig im Nordreich auftretenden Prophet Hosea „zeigt sich eben-
falls eine gewisse Skepsis“ (Schüngel-Straumann 2017:21) gegenüber die-
sem Begriff. Er verwendet ihn nur für die zerstörerischen Windkräfte 
und für Sturm (vgl. 13,15) und mehrmals als negativen Begriff für „Geist 
der Unzucht“ (Hos 4,12; 5,4). Jesaja und Micha sprechen von rūaḥ „als 
einer Gotteskraft, die sie in ihrem Selbstbewusstsein stärkt und zur pro-
phetischen Verkündigung befähigt“ (Schüngel-Straumann 2017:22). Und 
Jesaja (19,14) spricht auch von einem „Geist des Schwindels“. Im Deu-
tero-Jesaja wird der Geist in Verbindung mit Einzelpersonen beschrie-
ben, aber auch als Ausgiessung des Geistes über verschiedene Menschen-
gruppen (vgl. auch Joël 3,1f.). In Jes 59,21 erscheint der Geist Gottes im 
Zusammenhang mit dem Bundesgedanken und dem Wort Gottes, und 
in Jes 61,1 wird der Prophet vom Geist Gottes ergriffen. Man sieht dar-
aus, dass Geist sehr vieles sein kann und sich auch in vielfältiger Form 
zeigt. Schüngel-Straumann (2017:26) hat die Meinung vertreten, dass die 
Verleihung von rūaḥ „in den späten Teilen des Jesajabuches … eine Ten-

150

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


denz erkennen [lässt], diesen Gottesgeist nahe an weisheitliche Grund-
gedanken, in die Nähe von ‚Weltordnung‘, das Lenken der Geschichte 
durch JHWH zu bringen“.

Demgegenüber verwendet Ezechiel mehrmals die Wendung von rūaḥ 
im Plural, im Sinne von „in alle Winde zerstreuen“ (z. B. Jes 5,2.10; 12,14; 
17,21). Ausserdem verwendet Ezechiel rūaḥ auch in vier Visionsberichten 
(vgl. Schüngel-Straumann 2017:26).

Interkulturalität und Endogamie

Im Gegensatz zu vielen Stellen im Pentateuch, wo die Bevölkerungen der 
eroberten Städte entweder vertrieben oder getötet werden, berichtet Rich-
ter mehrmals, dass die hebräischen Stämme die ansässigen Gruppen nicht 
vertreiben konnten – so im Falle der Jebusiter durch den Stamm Ben-
jamin in Richter 1,21, im Falle der Kanaaniter in den Städten Bet-Sche-
an, Taanach, Dor, Jibleam und Megiddo durch die Stammesangehörigen 
der Manasse in Richter 1,27, im Falle der Bewohner von Geser durch den 
Stamm Efraim in Richter 1,29, im Falle der Einwohner von Kitron und 
Nathalol durch die Angehörigen des Stammes Sebulon in Richter 1,30, 
im Falle der Bewohner von Akko, Sidon und weiterer Siedlungen durch 
den Stamm Ascher in Richter 1,31f. sowie im Falle der Stadtbewohner 
von Bet Schemesch und Bet-Anat durch die Naftali in Richter 1,33. Dabei 
berichtet der Text, dass mit der Zeit, als die Hebräer stärker wurden, die 
ansässigen Ureinwohner zu Fronarbeit gezwungen wurden. Das bedeu-
tet, dass in der Vor-Königs-Zeit eine eigentliche Zweiklassengesellschaft 
– oder genauer: Zwei-Ethnien-Gesellschaft im Entstehen war. Begrün-
det wird dies damit, dass diese im Land ansässigen Nicht-Hebräer der 
dauerhaften Prüfung der Treue zu JHWH und der Versuchung der Viel-
götterei aussetzen sollten. Laut Richter 2,23ff. verhinderte der Herr des-
halb, dass die Israeliten die Urbewohner aus Kanaan vertreiben konn-
ten. Deshalb – so Richter 3,5f. – lebten in Kanaan neben den Hebräern 
Hetiter, Amoriter, Perisiter, Hiwiter und Jebusiter. Und weil die Hebräer 
weder in Bezug auf die Nicht-Verehrung anderer Götter ausser JHWH 
noch hinsichtlich dem Heiratsgebot der Endogamie (Richter 3,6) konse-
quent blieben, erlaubte der Herr sogar den Beduinenvölkern, das israe-
litische Kernland zu überfallen und auszuplündern (vgl. Richter 2,13ff.).  

151

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Man kann die gesamte Simsongeschichte (Richter 14,1–16,21.) auch als 
Genese eines interkulturellen Familien-Konfliktes lesen, der zu einem 
ethno-nationalen Konflikt eskaliert. Der Hebräer Simson verliebt sich in 
eine Philisterin und Nicht-Hebräerin, wogegen sich seine Familie wehrt. 
Simson handelt aber gegen das Exogamieverbot und setzt sich durch. In 
dem von den Philistern beherrschten Land gibt Simson den Philistern ein 
Rätsel auf, bei dessen Lösung er ihnen eine Naturalgabe (Kleidungsstü-
cke) verspricht, im umgekehrten Fall müssen die anderen ihm die Klei-
der geben. Seine Frau bedrängt ihn, das Geheimnis zu verraten, was er 
tut, weil sie sonst an seiner Liebe zweifelt. Sie verrät die Lösung an ihre 
Leute. Daraufhin erschlägt Simson 30 Männer, nimmt ihre Kleidung und 
gibt sie den Angehörigen seiner Frau. Als Simson zornig und ohne seine 
Frau nach Hause geht, gibt sein Schwiegervater in spe seine Braut dem 
Brautführer zur Frau. Weil gemäss Richter 14,10 der Ehevertrag ja abge-
schlossen war und die Ehe damit beschlossen, erscheint das für die Heb-
räer als Vertragsbruch – weshalb Richter 15,21 seine Braut bereits als „sei-
ne Frau“ bezeichnet. Als er erfährt, dass seine Braut bereits die Frau eines 
anderen ist, beschliesst er sich zu rächen. Er bindet jeweils zwei Füchse 
zusammen und steckt in den Knoten jeweils eine Fackel. Er zündet die 
Fackeln an und jagt sie über die Felder, die daraufhin verbrennen, wobei 
das Feuer auch die Olivenhaine – also die Grundlage des Reichtums – ver-
brennen. Als die Philister in ihrem Zorn Simsons Frau und ihren Vater 
verbrennen, rächt sich Simson und schlägt die Philister zusammen. Als 
diese darauf in das Land der Hebräer einfallen und es verwüsten, lässt 
sich Simson von diesen gefangen nehmen und an die Philister ausliefern. 
Als die Philister glauben, Simson zu haben, wird dieser vom Geist des 
Herrn erfüllt, befreit sich und erschlägt mit einem Eselsknochen 1000 
Philister. Danach wiederholt sich die Liebesgeschichte: Simson verliebt 
sich in die Philisterin Delila, doch diese soll im Auftrag der Philisterkö-
nige herausfinden, warum Simson so stark ist. Simson erzählt ihr drei-
mal eine Lüge, aber beim vierten Mal sagt er ihr die Wahrheit, nämlich 
dass seine Kraft darin liege, dass seine Haare nie geschnitten werden. Im 
Schlaf lässt Delila Simson Haar abschneiden und die Philister nehmen 
daraufhin Simson gefangen, der seine Kraft verloren hat. Einige Zeit spä-
ter wird Simson aus dem Gefängnis zu den Philistern gebracht, die ein 
Fest zu Ehren ihres Gottes Dagon feiern. Doch als die Philister Simson 
verspotten und Gott – JHWH – lästern, betet Simson zu ihm und bittet 

152

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


um Kraft. Daraufhin reisst Simson die beiden tragenden Mittelsäulen des 
Hauses ein, worauf das Haus zusammenstürzt und die herabstürzenden 
Trümmer töten die anwesenden Könige und führenden Philister, aber 
auch Simson. An dieser Geschichte sind mehrere Aspekte interessant: 
Einerseits bricht Simson das (göttliche) Exogamieverbot, aber trotzdem 
hilft ihm der Herr wiederholt und verleiht ihm grosse Kraft. Auch Simson 
handelt widersprüchlich: Trotz des Verrats seines Schwiegervaters, der 
seine Braut einem anderen zur Frau gibt, rächt er beide, als sie von den 
Philistern verbrannt werden. Simson lässt sich von den Hebräern gefan-
gen nehmen und an die Philister – damals die wahren Herren Israels – 
ausliefern. Dort tötet er viele Philister, und der Herr rettet ihn vor dem 
Verdursten in der Wüste. Danach wird Simson trotz seines Konflikts mit 
den Philistern 20 Jahre Richter bzw. Regent Israels (vgl. Richter 15,20). 
In seiner zweiten Liebesbeziehung wird Simson seiner Geliebten – wie-
der eine Philisterin – hörig, so dass er ihr schliesslich sein Geheimnis 
verrät. Wieder gerät er in Gefangenschaft. Diese Abhängigkeit von der 
(angeblichen) Liebe seiner Frau führt wie im ersten Teil der Simsonge-
schichte zu seiner Gefangenschaft – und diese psychologische Abhän-
gigkeit steht in einer erstaunlichen Spannung zu Simson grosser Kraft. 
Es ist wiederholt versucht worden, Simsons Kraft als sexuelle Potenz zu 
deuten, das würde auch seine Abhängigkeit von den beiden weiblichen 
Hauptfiguren erklären. Doch wenig klar ist dabei die Rolle Gottes. Denn 
immerhin wurde ja Simsons Geburt durch die Engel Gottes angekün-
digt, was auf eine besondere Beziehung Simsons zu Gott und auf seine 
grosse religiöse Bedeutung hinweist. Dazu passt, dass Simson während 
20 Jahren als Regent Israels war.

Erneut zu einem Thema wird das Endogamie-Gebot unter König Salo-
mo, als er die Tochter des ägyptischen Pharao zur Frau nimmt (1 Kön 3,1ff.). 
Nicht ohne Ironie ist dabei, dass gleich im Anschluss an diesen Bruch des 
Exogamie-Verbots folgender Text steht (1 Kön 3,2ff.): „Salomo aber lieb-
te den Herrn und befolgte die Gebote seines Vaters David; nur brachte 
er auf den Kulthöhen Schlachtopfer und Rauchopfer dar.  4 So ging der 
König nach Gibeon, um dort zu opfern; denn hier war die angesehenste 
Kulthöhe. Tausend Brandopfer legte Salomo auf ihren Altar.  5 In Gibeon 
erschien der Herr dem Salomo nachts im Traum und forderte ihn auf: 
Sprich eine Bitte aus, die ich dir gewähren soll.  6 Salomo antwortete: Du 
hast deinem Knecht David, meinem Vater, große Huld erwiesen; denn 

153

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


er lebte vor dir in Treue, in Gerechtigkeit und mit aufrichtigem Herzen. 
Du hast ihm diese große Huld bewahrt und ihm einen Sohn geschenkt, 
der heute auf seinem Thron sitzt.  7 So hast du jetzt, Herr, mein Gott, 
deinen Knecht anstelle meines Vaters David zum König gemacht. Doch 
ich bin noch sehr jung und weiß nicht, wie ich mich als König verhal-
ten soll.  8 Dein Knecht steht aber mitten in deinem Volk, das du erwählt 
hast: einem großen Volk, das man wegen seiner Menge nicht zählen und 
nicht schätzen kann.  9 Verleih daher deinem Knecht ein hörendes Herz, 
damit er dein Volk zu regieren und das Gute vom Bösen zu unterschei-
den versteht. Wer könnte sonst dieses mächtige Volk regieren?  10 Es gefiel 
dem Herrn, daß Salomo diese Bitte aussprach.  11 Daher antwortete ihm 
Gott: Weil du gerade diese Bitte ausgesprochen hast und nicht um langes 
Leben, Reichtum oder um den Tod deiner Feinde, sondern um Einsicht 
gebeten hast, um auf das Recht zu hören,  12 werde ich deine Bitte erfül-
len. Sieh, ich gebe dir ein so weises und verständiges Herz, daß keiner 
vor dir war und keiner nach dir kommen wird, der dir gleicht.  13 Aber 
auch das, was du nicht erbeten hast, will ich dir geben: Reichtum und 
Ehre, so daß zu deinen Lebzeiten keiner unter den Königen dir gleicht.  
14 Wenn du auf meinen Wegen gehst, meine Gesetze und Gebote befolgst 
wie dein Vater David, dann schenke ich dir ein langes Leben“ (Einheits-
übersetzung). Diese Perikope erinnert stark an die Weisheitsliteratur – 
und ist wohl auch der Grund, dass Salomo in der späteren Rezeption als 
„König der Weisheit“ rezipiert wurde. Interessant daran sind zwei Din-
ge: Auf der einen Seite wird Weisheit höherwertig rezipiert als materi-
eller Reichtum, und auf der anderen Seite stellt sich materieller Reich-
tum ein, wenn die Weisheit herrscht. Diese Doppelaussage wird auch in 
2 Chronik 1,11 nochmals wiederholt.

Eine weitere interkulturelle Dimension ist im Buch Amos vorzufin-
den. Bauer (2011:45) schreibt dazu: „In den acht Fremdvölkersprüchen 
(Am 1,3–2,16) gegen sechs Nachbarländer sowie gegen Juda und (das 
Nordreich) Israel selbst kündigt der Prophet Amos an, dass sein Gott 
JHWH die dort begangenen Menschenrechtsverletzungen nicht hin-
nehmen wird“. Jedem der Völker kündigt er ein Strafgericht an, in Form 
von Feuer, Ausrottung der Herrschenden und Deportation (Amos 1,3–8 
gegenüber dem Land Gilead und den Philistern in Gaza), in Form von 
Feuer (Amos 1,9–12 sowie Amos 2,4–5. gegen Tyros, die Edomiter und 
Juda), in Form von Feuer, Deportation der Herrschenden (Amos 1,13–15 

154

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


sowie 2,1–3 gegen die Ammoniter und die Moabiter) und in Form eines 
Gottesgerichts (Amos 2,16–16 gegen Israel). Auffällig ist dabei, dass im 
Grunde kaum zwischen Fremdvölkern und Israel/Juda unterschieden wird 
– beide werden vergleichbar aufgrund begangener Verbrechen bestraft. 
Bauer (2011:46) verweist auch darauf, dass die acht Strophen praktisch 
gleich aufgebaut sind – bis auf die achte (Amos 1,6ff.): „Lässt die Bestra-
fung der meist feindlich gesinnten Nachbarvölker zunächst Heil für Israel 
erwarten, so muss die Israelstrophe enttäuschen und erschrecken. Israel 
selbst, das nicht weniger schuldlos ist, wird es eher noch schlimmer als 
den anderen ergehen!“ (Bauer 2011:46).

Charis Fischer (2002:26) hat darauf hingewiesen, dass in den Fremd-
völkersprüchen des Amos keine anderen Gottheiten als JHWH vorkom-
men: „Dies ist umso verblüffender, da in Amos näherem Umfeld (d. h. 
geht man vorerst von einer Datierung um 760 v. Chr. aus) die Anbe-
tung fremder Götter ein Hauptmotiv im Kampf gegen die Völker war“ 
(Fischer 2002:26). Das werde etwa sichtbar an den Figuren des Elija oder 
des Hosea. Doch bei Amos erscheine der Anspruch JHWHs, Gott über 
Israel und die Völker zu sein, „völlig unproblematisch“ (Fischer 2002:27). 
Fischer meint, dass dies zeige, „wie sehr die Völker vor Jahwe mit Isra-
el zusammenrücken. Für die Völker gilt letztlich das gleiche Recht wie 
für Israel. Ihr Richter ist Jahwe. Ihre Herkunft, ihre Gegenwart und ihre 
Zukunft liegen in Jahwes Hand. Jahwe offenbart sich als Gott aller Völ-
ker“ (Fischer 2002:27). Diese Gleichstellung Israels mit den Völkern sei 
die überraschende Konsequenz im Amosbuch, wobei alle – also Israel 
und die anderen Völker – letztlich an ihrem Einsatz für die Schwachen 
und Bedrängen gemessen würden. 

Es besteht also das Problem, dass exklusiv monokulturelle Regelun-
gen einer faktisch interkulturellen Problematik entgegenstanden. Dabei 
war die andersethnische Bedrohung eine doppelte: Auf der einen Sei-
te durch die unterworfenen Ethnien und ihre Lebensweise im Innern 
und auf der anderen Seite durch die angrenzenden Völker von aussen. 
Sozusagen als politische und religiöse Antwort traten in dieser Situati-
on „bedeutende Männer“ als Richter und Retter auf, obwohl die Heb-
räer oft nicht auf sie hörten (vgl. Richter 2,16ff.). Diese doppelte Bedro-
hung durch den Götterkult im Innern und die Bedrohung von aussen 
zeigt sich exemplarisch in der Gideon-Geschichte (Richter 6,11ff.): Zuerst 
geht Gideon gegen den Baalaltar auf dem Grundstück seines Vaters vor, 

155

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


bevor er JHWH um mehrere Zeichen seiner Macht bittet und danach 
gegen die Midianiter in den Krieg zieht.

Interessant ist dabei, dass Salomo in seiner Einweihungsrede zum Tem-
pel auch einen Bezug zu den Nicht-Hebräern, also zu „Ausländern“ her-
stellt: „41 Auch Fremde, die nicht zu deinem Volk Israel gehören, werden 
wegen deines Namens aus fernen Ländern kommen;  42 denn sie wer-
den von deinem großen Namen, deiner starken Hand und deinem hoch 
erhobenen Arm hören. Sie werden kommen und in diesem Haus beten.  
43 Höre sie dann im Himmel, dem Ort, wo du wohnst, und tu alles, wes-
wegen der Fremde zu dir ruft. Dann werden alle Völker der Erde deinen 
Namen erkennen. Sie werden dich fürchten, wie dein Volk Israel dich 
fürchtet, und erfahren, daß dein Name ausgerufen ist über diesem Haus, 
das ich gebaut habe“ (1 Könige 8,41ff.; Einheitsübersetzung32). Damit ist 
klar formuliert, dass der Herr nicht nur der Gott der Juden ist, sondern 
der Gott aller Menschen. In diesem Sinne besteht also durchaus ein Uni-
versalitätsanspruch des hebräischen Eingottglaubens. Und in 1 Köni-
ge 8,60 wird nochmals Bezug auf alle Völker der Erde genommen und 
bekräftigt, dass alle Völker der Welt erfahren werden, dass der Gott Isra-
els der einzige Gott ist, „und sonst niemand“. 

Friedensvision, pragmatische Friedenspolitik und Versöhnung

In Jesaja 52,7ff. wird Gott auch als Friedenskönig der ganzen Welt beschrie-
ben: „7 Wie willkommen sind auf den Bergen die Schritte des Freudenbo-
ten, der Frieden ankündigt, der eine frohe Botschaft bringt und Rettung 
verheißt, der zu Zion sagt: Dein Gott ist König.  8 Horch, deine Wächter 
erheben die Stimme, sie beginnen alle zu jubeln. Denn sie sehen mit eige-
nen Augen, wie der Herr nach Zion zurückkehrt.  9 Brecht in Jubel aus, 

32	 In der Parallelstelle in 2 Chronik 6,32f. wird das gleiche Anliegen nochmals for-
muliert: „32 Auch Fremde, die nicht zu deinem Volk Israel gehören, werden we-
gen deines großen Namens, deiner starken Hand und deines hoch erhobenen 
Armes aus fernem Land kommen. Sie werden kommen und in diesem Haus be-
ten.  33 Höre sie dann im Himmel, dem Ort, wo du wohnst, und tu alles, weswe-
gen der Fremde zu dir ruft. Dann werden alle Völker der Erde deinen Namen 
erkennen. Sie werden dich fürchten, wie dein Volk Israel dich fürchtet, und er-
fahren, daß dein Name ausgerufen ist über diesem Haus, das ich gebaut habe“ 
(Einheitsübersetzung).

156

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


jauchzt alle zusammen, ihr Trümmer Jerusalems! Denn der Herr tröstet 
sein Volk, er erlöst Jerusalem.  10 Der Herr macht seinen heiligen Arm 
frei vor den Augen aller Völker. Alle Enden der Erde sehen das Heil unse-
res Gottes“ (Einheitsübersetzung). Etwas weiter unten – in Jesaja 54,16. – 
wird Zion als Stadt unter dem besonderen Schutz des Herrn beschrie-
ben: „13 Alle deine Söhne werden Jünger des Herrn sein, und groß ist der 
Friede deiner Söhne.  14 Du wirst auf Gerechtigkeit gegründet sein. Du 
bist fern von Bedrängnis, denn du brauchst dich nicht mehr zu fürch-
ten, und bist fern von Schrecken; er kommt an dich nicht heran.  15 Wenn 
dich jemand angreift, mißlingt es, denn es geschieht ohne mich; wer dich 
angreift, fällt im Kampf gegen dich.  16 Ich habe den Schmied erschaffen, 
der das Kohlenfeuer entfacht und Waffen erzeugt, wie es seinem Hand-
werk entspricht. Ich habe auch den, der vernichtet, erschaffen, damit 
er zerstört.  17 Keine Waffe wird etwas ausrichten, die man gegen dich 
schmiedet; jede Zunge, die dich vor Gericht verklagt, strafst du Lügen. 
Das ist das Erbteil der Knechte des Herrn: Von mir kommt ihre Rettung 
– Spruch des Herrn“ (Einheitsübersetzung).

Die Friedenszusage in Jesaja 60,18 wird in der Friedensvision für Zion 
mit dem Versprechen der Gewaltfreiheit verbunden: „In deinem Land 
wird es keine Verbrechen mehr geben, keine Zerstörung und Verwüstung. 
Deine Mauern geben dir Schutz, und deine Tore bringen dir Ruhm“. Mai-
er (2016:550f.) hat vorgeschlagen, die Völkerwallfahrt nach Jerusalem aus 
doppelter Sicht zu lesen: Einerseits als Einladung an die nichtjüdischen 
Nationen, „zum Zion hinaufzusteigen und sich von einer Gottheit, die 
sie noch gar nicht richtig kennen, belehren und richten zu lassen“ (Mai-
er 2016:550) und anderseits als „Verheissung … an das ‚Volk, das auf dem 
Zion wohnt‘ (vgl. Jes 10,24, 30,19)“ (Maier 2016:551). Und beide sind auf-
gefordert, zu „gehen im Licht JHWHs“ (Maier 2016:551). 

Und Micha 4,1ff. prägte im Rahmen einer umfassenden Friedensvisi-
on das berühmte Wort „Schwerter zu Pflugscharen“: „Am Ende der Tage 
wird es geschehen: Der Berg mit dem Haus des Herrn steht fest gegrün-
det als höchster der Berge; er überragt alle Hügel. Zu ihm strömen die 
Völker.  2 Viele Nationen machen sich auf den Weg. Sie sagen: Kommt, 
wir ziehen hinauf zum Berg des Herrn und zum Haus des Gottes Jakobs. 
Er zeige uns seine Wege, auf seinen Pfaden wollen wir gehen. Denn von 
Zion kommt die Weisung, aus Jerusalem kommt das Wort des Herrn.  
3 Er spricht Recht im Streit vieler Völker, er weist mächtige Nationen 

157

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


zurecht [bis in die Ferne]. Dann schmieden sie Pflugscharen aus ihren 
Schwertern und Winzermesser aus ihren Lanzen. Man zieht nicht mehr 
das Schwert, Volk gegen Volk, und übt nicht mehr für den Krieg.  4 Jeder 
sitzt unter seinem Weinstock und unter seinem Feigenbaum, und nie-
mand schreckt ihn auf. Ja, der Mund des Herrn der Heere hat gespro-
chen“ (Einheitsübersetzung). Diese eindrückliche Vision hat in der Frie-
densbewegung immer wieder grosse Wirkung entfacht, was die bis heute 
wirkende Aktualität und Sprengkraft dieses Michatextes beweist. 

Dabei gibt es nach Meinung von Hieke (2014:65) innerbiblisch zur 
Darstellung JHWHs als Kriegsherr33 eine Reihe von Gegentexten. Hieke 
nennt unter anderem die Völkerwallfahrt nach Zion in Micha 4,1ff. und 
zum Tempel in Jesaja 2,2. 

Eindrücklich ist die Friedensvision in Jesaja 11,1ff.: „Doch aus dem 
Baumstumpf Isais wächst ein Reis hervor, ein junger Trieb aus seinen 
Wurzeln bringt Frucht.  2 Der Geist des Herrn läßt sich nieder auf ihm: 
der Geist der Weisheit und der Einsicht, der Geist des Rates und der Stär-
ke, der Geist der Erkenntnis und der Gottesfurcht.  3 [Er erfüllt ihn mit 
dem Geist der Gottesfurcht.] Er richtet nicht nach dem Augenschein, 
und nicht nur nach dem Hörensagen entscheidet er,  4 sondern er rich-
tet die Hilflosen gerecht und entscheidet für die Armen des Landes, wie 
es recht ist. Er schlägt den Gewalttätigen mit dem Stock seines Wortes 
und tötet den Schuldigen mit dem Hauch seines Mundes.  5 Gerechtig-
keit ist der Gürtel um seine Hüften, Treue der Gürtel um seinen Leib.  
6 Dann wohnt der Wolf beim Lamm, der Panther liegt beim Böcklein. 
Kalb und Löwe weiden zusammen, ein kleiner Knabe kann sie hüten“ 
Einheitsübersetzung).

Wie wir gesehen haben, hat sich heutige Exegese etwas von der klassi-
schen, von Bernhard Duhm (1968) begründeten Dreiteilung und strik-
ter Unterscheidung des Jesajabuchs in Proto-, Deutero- und Tritojesaja 
gelöst. Diese wird heute zwar bis heute als Grobmodell akzeptiert, aber 
trotzdem wird nunmehr das Jesajabuch als Einheit angesehen, „deren ein-
zelnen Elemente nicht nur aneinander gereiht, sondern vielfach mitein-
ander verknüpft sind“ (Kessler 2017b:357). „Die Vision Jesajas, die dieser 
nach der Überschrift (Jes 1,1) am Ende des 8. Jhs hat, umfasst nicht nur 
seine Lebenszeit, sondern geht ab Jes 40 in die Zeit der babylonischen 

33	 Vgl. das Kapitel „Gott als Kriegsherr und die Richter und Könige als seine Stell-
vertreter“.

158

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Vorherrschaft über, nennt in Jes 44,28; 45,1 ausdrücklich den Perserkö-
nig Kyros, der Ende des 6. Jhs wirkt, und reicht am Ende des Buches bis 
zur Vision eines neuen Himmels und einer neuen Erde (65,17)“ (Kess-
ler 2017b:357).

Friedensvisionen finden sich auch in Psalm 46,10; in Psalm 76,2ff.; bei 
Ezechiel 39,9f. sowie bei Sachaja 9,9f. Eine Reihe von Ezechieltexten sind 
als explizite Kritik am gewalttätigen Verhalten der Herrschenden zu ver-
stehen, sie werden mit beutegierigen Löwen verglichen (Ez 22,25), sie rau-
ben, morden und machen Frauen zu Witwen. 

Eindrücklich ist die Friedensvision in Jesaja 2,2ff.: „2 Am Ende der Tage 
wird es geschehen: Der Berg mit dem Haus des Herrn steht fest gegrün-
det als höchster der Berge; er überragt alle Hügel. Zu ihm strömen alle 
Völker.  3 Viele Nationen machen sich auf den Weg. Sie sagen: Kommt, 
wir ziehen hinauf zum Berg des Herrn und zum Haus des Gottes Jakobs. 
Er zeige uns seine Wege, auf seinen Pfaden wollen wir gehen. Denn 
von Zion kommt die Weisung des Herrn, aus Jerusalem sein Wort.  4 Er 
spricht Recht im Streit der Völker, er weist viele Nationen zurecht. Dann 
schmieden sie Pflugscharen aus ihren Schwertern und Winzermesser aus 
ihren Lanzen. Man zieht nicht mehr das Schwert, Volk gegen Volk, und 
übt nicht mehr für den Krieg.  5 Ihr vom Haus Jakob, kommt, wir wollen 
unsere Wege gehen im Licht des Herrn“ (Einheitsübersetzung). Und in 
Hosea 2,20 werden auch die Tiere ausdrücklich in diesen Friedensbund 
einbezogen, in unmittelbarem Zusammenhang mit der Zerstörung der 
Waffen (vgl. dazu auch Willi-Plein 2012:216).

Eva Schönemann (2006:170) hat darauf hingewiesen dass die Völker-
wallfahrt nach Zion, die durch das „Rettungshandeln“ Gottes an Israel 
ausgelöst wird, im Grunde Ausdruck einer übergreifenden Völkervision 
darstellt: „Die Völker können das Handeln Gottes daran erkennen, dass 
Israel die Tora lebt und verwirklicht, und eben dadurch seine Berufung 
zum Gottesvolk erkennbar wird. Insofern geht die Tora nach Jesaja von 
Gott aus und zwar zunächst an Israel und von diesem einen Volk wei-
ter an die Völker“ (Schönemann 2006:170). Deshalb sei die Tora für alle 
Völker bestimmt, aber die Völker hätten ohne Israel keine Möglichkeit, 
tora zu hören und zu lernen (vgl. Schönemann 2006:172). Doch es gibt 
auch Stellen im Tanach, die jeden Friedensdialog oder interreligiösen 
Frieden zum Vorneherein ausschliessen. So lässt etwa Jehu – im Auftrag 
des Prophetenschülers Elischas und damit im Auftrag des Herrn – alle 

159

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Baal-Propheten in ihren Tempel einladen, sie dort umbringen und alle 
sakralen Gegenstände verbrennen (vgl. 2 Könige 10,24ff.). Oder Hiskija 
wird in 2 Kön 18,4 ausdrücklich dafür gelobt, dass er im Land die Opfer-
stätten für andere Götter zerstören lässt, die geweihten Stätten zerschla-
gen und das Götzenbild der Aschera umstürzen lässt.

Dabei erscheint die Friedensvision ambivalent: Einerseits sieht Gott 
einen völkerübergreifenden Frieden vor, anderseits lehnt er die Vereh-
rung anderer Götter auf das schärfste ab und bestraft sie, und bei wei-
tem nicht immer mit friedlichen Mitteln.

Duchrow und Ulrich (2015:36) meinen dazu, dass im Sinne von Jes 2,2–
4 „Friedenspraxis dort gegeben sei, wo Menschen Gottes Praxis folgten 
und gewaltfreie Praxis anwendeten. Denn Gottes Frieden beginne mit 
einer solchen Friedenspraxis (vgl. Jes 11,6–9)“.

Doch auch in der profanen Alltagspolitik kommen immer wieder 
friedliche und gewaltfreie Listen und Strategien zum Einsatz. In 2 Köni-
ge 6,8ff. wendet der Prophet Elischa in einem erneuten Krieg zwischen 
dem König von Syrien und Israel eine Kriegslist an: Weil die Syrer ver-
nommen haben, dass Elischa den König von Israel über alle ihre Schritte 
informiert, wollen sie ihn gefangen nehmen. Als sie gegen Dotan vorrü-
cken, wo sich Elischa aufhält, bittet dieser den Herrn, die Syrer mit Blind-
heit zu schlagen (vgl. 2 Könige 6,18ff.). Elischa macht den Syrern weis, 
dass sie in der falschen Stadt seien und schickt nun die Syrer auf einen 
falschen Weg. Als die Syrer in Samaria sind, öffnet der Herr ihnen die 
Augen. Sie erkennen, dass sie mitten in der Stadt Samaria und im Herr-
schaftsgebiet Israels sind. Als der König von Israel die Syrer umbringen 
lassen will, verhindert Elischa das und verlangt, den Syrern zu Essen zu 
geben und sie danach zurückkehren zu lassen. Daraufhin herrscht einige 
Zeit Ruhe und die Syrer unternehmen keine Raubzüge mehr nach Isra-
el (vgl. 2 Könige 6,23).

Der Frieden wird auch durch entsprechende Einrichtungen gesichert. 
Gemäss 1 Chronik 27,1ff. gab es in der Königszeit eine Art stehendes Miliz-
heer: Jeder Stamm musste einen Monat Dienst leisten. Dabei konnten je 
nach Bedarf auch die Krieger der anderen Stämme mobilisiert werden.

Auf einer pragmatischen Ebene erweist sich David in 2 Sam 3,12ff. in 
seiner Verhandlung mit Abner, dem Heerführer Isch-Boschets, und in 
2 Sam 5,1ff. in seinen Verhandlungen mit den übrigen Stämmen Israels 
als wahrhafter Staatsmann und als Friedensfürst: Während man den mit 

160

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Abner geschlossenen Vertrag, in welchem ihm David die Königswür-
de über Israel zusichert, noch als politische Taktik sehen kann, um sei-
nen eigentlichen Gegner ‒ Isch-Boschets – zu schwächen, erweist sich 
David im Friedensschluss mit den 11 Stämmen Israels als wahrer Frie-
densstifter. Das erkennen auch die Stämme Israels an und salben David 
zu ihrem König (2 Sam 5,3). Die Schrift stellt ihn damit als eigentlichen 
Staatsgründer und König des alten Israels dar: „Mit 30 Jahren war David 
König geworden, und er regierte 40 Jahre lang, siebeneinhalb Jahre in 
Hebron als König über Juda und 33 Jahre in Jerusalem als König über 
Israel und Juda“ (2 Sam 5,4).

Dabei wird die Friedenspraxis Davids später von Salomo fortgesetzt. So 
schliesst Salomo einen Vertrag mit König Hiram von Tyrus. Weil man dies 
als Bruch des Vertragsverbots in der Tora – z. B. Ex 23,32; Ex 34,12ff. oder 
Dtn 7,2 – sehen kann, gibt der Text in 1 Kön 5,15ff. folgende Begründung: 
„15 Hiram, der König von Tyrus, sandte seine Diener zu Salomo; denn er 
hatte gehört, daß man ihn anstelle seines Vaters zum König gesalbt habe. 
Hiram war nämlich zeitlebens ein Freund Davids gewesen.  16 Und Salo-
mo ließ Hiram sagen:  17 Du weißt selbst, daß mein Vater David durch 
Kriege verhindert war, dem Namen des Herrn, seines Gottes, ein Haus 
zu bauen, da seine Feinde ihn bedrängten, bis der Herr sie ihm unter die 
Füße legte.  18 Jetzt aber hat mir der Herr, mein Gott, ringsum Ruhe ver-
schafft. Es gibt keinen Widersacher mehr und keine Gefahr“ (Einheits-
übersetzung). 

Damit wird der äussere Frieden als Ursache für mögliche Vertragsschlies-
sungen mit nichthebräischen Stämmen betrachtet – eine friedensethisch 
interessante Begründung. Das würde nämlich – verallgemeinert – bedeu-
ten, dass einerseits der äussere Frieden oder Friedensschluss völkerrecht-
lichen Verträgen voranzugehen hat, und anderseits das Vertragsverbot 
in der Tora nur für Kriegssituationen gilt. Oder aber, 1 Kön 5,15ff. ist eine 
Art Weiterentwicklung des Vertragsverbots, das ursprünglich auch für 
besiegte Völker galt.

Das Friedensthema zieht sich durch die ganze Hebräische Bibel hin-
durch: In Numeri 6,26 wird Gott um Frieden (šalom)34 gebeten, und in 
Psalm 34,15 ergeht folgende Aufforderung an die Menschen: „15 Meide das 
Böse, und tu das Gute; suche Frieden, und jage ihm nach!“

34	 Die Einheitsübersetzung benutzt hier den Begriff „Heil“.

161

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Ohne Vision eines endzeitlichen Friedens (vgl. Jes 11,1–11.) als Folge des 
Gerichts wäre Gott nicht gerecht. „Die Heilserwartungen im Alten Tes-
tament, die sich schon früh auf ein Eingreifen Gottes in die Geschichte 
richteten und schliesslich in die Erwartung eines universalen Gerichts ein-
mündeten, sind stets an alltägliche Erfahrungen von Sünde und Schuld, 
Unrecht und Gewalt zurückgebunden“ (Ansorge 2009:89). Dieser end-
zeitliche Frieden und das damit verbundene Gericht betrifft alle Völker, 
wie etwa Jes 41,1 oder Joel 4,2.12 zeigen35.

Nicht selten wird dabei der Friedensschluss durch Dritte oder wei-
se Frauen initiiert. Klassisch ist die Dreiecks-Geschichte etwas ande-
rer Art von Nabal, Abigajil und David in 1 Sam 25,2ff. (vgl. oben). Der 
auf das Überleben fokussierte Warlord David verlangt vom Landlord 
Nabal Lebensmittel und Hilfe, die ihm dieser verweigert. Die Geschich-
te lässt offen, ob zu Recht oder zu Unrecht. Da schaltet sich Abigajil, die 
Frau Nabals ein, und entschärft die gefährliche Situation – unter ande-
rem durch Aushändigung von Nahrungsmitteln. Dietrich und Mayor-
domo (2005:255f.) kommentieren das so: „Manchmal, so lernen wir von 
Abigajil, muss man aufgebrachten, zum Kampf entschlossenen Männern 
Geschenke machen. Da genügen Worte allein nicht, da sind Taten nötig. 
Man muss etwas hergeben, das man vielleicht gern behalten hätte – darf 
dann aber hoffen, dass die Wut sich legt. Es ist interessant, sich zu über-
legen, wo solche Gesten stattfinden – und wo nicht: etwa in bestimmten 
Ehekonstellationen, oder in bestimmten Arbeitsverhältnissen�…“. Dabei 
rettet Abigajil einerseits das Leben der Angehörigen ihrer Familie, ander-
seits verhindert sie, dass die grosse Zukunft Davids durch eine unbeson-
nene Gewalttat gefährdet oder gar verunmöglicht wird. „Abigajil hat die 
drohende Gewaltorgie verhindert. Und sie hat einen potentiellen Gewalt-
menschen verändert. Man muss sich das vorstellen: Sie allein, eine einzel-
ne Frau, gestützt auf nichts als ein paar Eselslasten Lebensmittel und auf 
einen klugen Verstand: dass sie machtlos und wehrlos war – dabei aber 
gar nicht kopflos und einfallslos“ (Dietrich und Mayordomo 2005:257).

Bar-Efrat (2009:139) hat mit Blick auf 2 Sam 13,38ff. auf die Bedeutung 
des Versöhnungsaspekts zwischen David und Abschalom hingewiesen: 
„Die Erzählung besteht aus zwei Teilen: (1) vor der Rückkehr Abscha-
loms – Erhalt der Zustimmung Davids zu seiner Rückkehr; (2) nach der 
Rückkehr Abschaloms – Erhalt der Zustimmung Davids zu einer Begeg-

35	 Auch in Psalm 7,7 wird diese Vision aufgenommen.

162

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


nung mit ihm“. Allerdings gelingt die Versöhnung letztlich nicht, Abscha-
lom putscht gegen David und David muss aus Jerusalem fliehen (vgl. 
2 Sam 15, 11ff.). Erst die Schlacht zwischen den Anhängern Davids und 
Abschaloms und der Tod des Letzteren kann jedoch die Situation end-
gültig klären. Man könnte diese Geschichte als misslungene Versöhnung 
zweier Konkurrenten lesen. Doch die Geschichte geht viel tiefer: Bei der 
Todesnachricht seines Sohns Abschalom ist David ganz der Vater: „1 Da 
zuckte der König zusammen, stieg in den oberen Raum des Tores hin-
auf und weinte. Während er hinaufging, rief er (immer wieder): Mein 
Sohn Abschalom, mein Sohn, mein Sohn Abschalom! Wäre ich doch an 
deiner Stelle gestorben, Abschalom, mein Sohn, mein Sohn!  2 Man mel-
dete Joab: Der König weint und trauert um Abschalom.  3 So wurde der 
Tag der Rettung für das ganze Volk zu einem Trauertag; denn die Leu-
te hörten an diesem Tag: Der König ist voll Schmerz wegen seines Soh-
nes.  4 Die Leute schlichen sich an jenem Tag in die Stadt, wie sich Leute 
davonschleichen, die Schande auf sich geladen haben, weil sie im Kampf 
geflohen sind.  5 Der König aber hatte sein Gesicht verhüllt und rief laut: 
Mein Sohn Abschalom! Abschalom, mein Sohn, mein Sohn!“ (2 Samu-
el 19,1ff.; Einheitsübersetzung).

Bar-Efrat (2009:151) schrieb dazu: „Der Akzent der Erzählung liegt auf 
den persönlich-menschlichen Gesichtspunkten. Obwohl es eine Erzäh-
lung von Kampf und Macht ist, beleuchtet sie zuallererst das Bezie-
hungssystem zwischen den handelnden Personen, deren Bestrebungen, 
Gefühle und Reaktionen. Wir verstehen die persönlichen Beweggrün-
de der Hauptfiguren gut, während die politischen Faktoren im Dunkeln 
bleiben. Der Erzähler teilt uns nicht mit, welche gesellschaftlichen, poli-
tischen und tribalen Kreise hinter Abschalom standen, auch haben wir 
keine Kenntnis über die Ursachen des Aufstandes – abgesehen vom per-
sönlichen Ehrgeiz Abschaloms“. Doch vielleicht liegt gerade darin der 
Grund, dass die Erzählung emotional so packend und ergreifend ist: Poli-
tische Macht und Herrschaft hat immer auch eine persönliche Kompo-
nente – und manchmal klaffen beide auseinander. Als implizite Botschaft 
könnte man auch herauslesen, dass wahre Menschlichkeit immer poli-
tischem Kalkül vorangehen muss, im Sieg wie in der Niederlage. Nur so 
kann wahre Versöhnung geschehen. 

Im Micha-Buch zeigt sich die Entwicklung einer Friedensvision bereits 
im Aufbau des Textes. Utzschneider und Nitsche (2014:73) haben in 

163

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Anlehnung an Kessler (1999:8f.) die Struktur dieser Friedensvision wie 
folgt dargestellt:

Teil I: Micha 1–3: 
„Herabgefahren ist 
Unheil von JHWH“

Mi 1,2–16 Der Schlag gegen Samaria und Juda

Mi 2,1–11 Die Schuld der Grundbesitzer

Mi 2,12–13 Erste Hoffnung für Verbannte und Vertriebene

Mi 3 Die Schuld der politischen und geistigen  
Führung

Teil II: Micha 4–5:

„Der Rest Jakobs 
unter den Völkern“

Mi, 4,1–5 Weltweiter Friede

Mi 4,6–7 Israel unter den Völkern – Rückkehr

Mi 4,8–5,5 Jetzt-Zeit und Wende

Mi 5,6–8 Israel unter den Völkern

Mi 5,9–14 Friede durch Ausrottung der gottfeindlichen 
Mächte

Teil III: Micha 6–7:

„Was gut ist und was 
JHWH von dir for-
dert“

Mi 6,1–8 JHWHs Streit mit seinem Volk

Mi 6,9–16 Erneute Bedrohung der Stadt

Mi 7,1–7 Klage über das Zerwürfnis aller Beziehungen

Mi 7,8–20 Sündenbekenntnis und Sündenvergebung

Allerdings sollte man auch die Gegenvision in Jesaja 17,12ff. nicht über-
sehen: „12 Weh, welch Getöse von zahlreichen Völkern; wie das Tosen des 
Meeres, so tosen sie. Man hört das Toben der Nationen; wie das Toben 
gewaltiger Fluten, so toben sie.  13 [Die Nationen toben wie das Toben 
gewaltiger Fluten.] Doch der Herr wird ihnen drohen, dann fliehen sie 
weit in die Ferne, dahingejagt vom Wind wie die Spreu auf den Bergen, 
wie Disteln, die der Sturm vor sich herrollt.  14 Am Abend herrscht plötz-
lich Schrecken, doch ehe es Morgen wird – verschwunden sind sie. Das 
ist das Schicksal derer, die uns ausplündern wollen, das Los derer, die 
uns berauben wollen“ (Einheitsübersetzung).

Und im Anschluss an die Schreckensvision in Jesaja 24,1ff. wird die 
(politische) Gerechtigkeit und die göttliche Friedensordnung wieder her-

164

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


gestellt: „1 An jenem Tag singt man in Juda dieses Lied: Wir haben eine 
befestigte Stadt, zu unserem Schutz baute der Herr Mauern und Wälle. 
2 Öffnet die Tore, damit ein gerechtes Volk durch sie einzieht, ein Volk, 
das dem Herrn die Treue bewahrt.  3 Sein Sinn ist fest; du schenkst ihm 
Ruhe und Frieden; denn es verläßt sich auf dich.  4 Verlaßt euch stets 
auf den Herrn; denn der Herr ist ein ewiger Fels.  5 Er hat die Bewohner 
des hohen Berges hinabgestürzt, die hoch aufragende Stadt; er hat sie zu 
Boden geworfen, in den Staub hat er sie gestoßen.  6 Sie wird zermalmt 
von den Füßen der Armen, unter den Tritten der Schwachen.  7 Der Weg 
des Gerechten ist gerade, du ebnest dem Gerechten die Bahn.  8 Herr, 
auf das Kommen deines Gerichts vertrauen wir. Deinen Namen anzu-
rufen und an dich zu denken ist unser Verlangen.  9 Meine Seele sehnt 
sich nach dir in der Nacht, auch mein Geist ist voll Sehnsucht nach dir. 
Denn dein Gericht ist ein Licht für die Welt, die Bewohner der Erde ler-
nen deine Gerechtigkeit kennen“ (Einheitsübersetzung). Dabei wird in 
Jes 26,10 klipp und klar gesagt, dass Gerechtigkeit nur dann eintreten 
wird, wenn die Menschen auf Gott hören.

Gleichheit aller Menschen

In Jes 56,6f.: steht: „6 Die Fremden, die sich dem Herrn angeschlossen 
haben, die ihm dienen und seinen Namen lieben, um seine Knechte zu 
sein, alle, die den Sabbat halten und ihn nicht entweihen, die an meinem 
Bund festhalten,  7 sie bringe ich zu meinem heiligen Berg und erfülle 
sie in meinem Bethaus mit Freude. Ihre Brandopfer und Schlachtopfer 
finden Gefallen auf meinem Altar, denn mein Haus wird ein Haus des 
Gebets für alle Völker genannt“ (Einheitsübersetzung).

In Jeremia 9,23ff. werden einerseits die Beschnitten – also die Juden – 
zur Rechenschaft gezogen, aber gleichzeitig können und sollen alle Gott 
erkennen: „23 Nein, wer sich rühmen will, rühme sich dessen, daß er Ein-
sicht hat und mich erkennt, daß er weiß: Ich, der Herr, bin es, der auf der 
Erde Gnade, Recht und Gerechtigkeit schafft. Denn an solchen Menschen 
habe ich Gefallen – Spruch des Herrn.  24 Fürwahr, es werden Tage kom-
men – Spruch des Herrn –, da ziehe ich alle Beschnittenen zur Rechen-
schaft:  25 Ägypten, Juda, Edom, Ammon, Moab und alle mit gestutztem 
Haar, die in der Wüste wohnen; denn alle Völker gelten mir als unbe-

165

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


schnitten – auch das ganze Haus Israel hat ein beschnittenes Herz“. Enig-
matisch, also rätselhaft und schwer verständlich, ist dabei der zweite Teil 
von Vers 25: Was ist mit dem „unbeschnittenen Herz des Hauses Israel“ 
gemeint – wird hier auf eine Gemeinsamkeit aller Menschen hingewie-
sen, oder ist es eine Kritik an Israel, weil es gegen die Vereinbarung des 
Bundes mit Jakob (Gen 17,11) verstossen hat?

Solidarität und Gerechtigkeit gegen Benachteiligte

Obwohl immer wieder zum Schutz der Schwachen aufgerufen wird, 
kommt es im Auftrag des Herrn auch zu unfassbar brutalen Urteilen 
gegen Unschuldige. So lässt Gott das aus der Verbindung Davids mit 
Batseba entstandene Kind schwer krank werden und schliesslich sterben 
(2 Sam 12,15bff.). Daran ändert auch nichts, dass David später nochmals 
mit Batseba schläft, sie schwanger wird und einen weiteren Sohn, Salo-
mo, bekommt (vgl. 2 Sam 12,24f.). Die Frage bleibt bestehen, warum das 
erste Kind – und auch seine Mutter – für das Fehlverhalten Davids büs-
sen müssen, ohne daran schuld zu sein.

In Sacharia 7,9ff. steht: „9 So spricht der Herr der Heere: Haltet gerech-
tes Gericht, jeder zeige seinem Bruder gegenüber Güte und Erbarmen;  
10 unterdrückt nicht die Witwen und Waisen, die Fremden und Armen, 
und plant in eurem Herzen nichts Böses gegeneinander!  11 Doch sie wei-
gerten sich hinzuhören, sie zeigten sich störrisch und verstopften ihre 
Ohren, um nicht zu hören“.

Kessler (2017b:365) hat die Tatsache betont, „dass Jesaja – ob das der 
Prophet selbst ist oder Spätere sind, die in seinem Namensprechen, kann 
dabei offen bleiben – sich in seiner Kritik nie auf Gesetzestexte beruft“. 
Wenn dafür auch äussere Gründe die Ursache sein können – etwa dass es 
zur Zeit der Verfassung der Jesaja-Texte noch keine schriftlichen Codi-
zes gegeben hat – könnte doch auch ein Grund sein, dass der Prophet 
nicht unbedingt formelle Gesetzesverstösse anklagt, sondern die gesell-
schaftlichen Folgen dieser Praktiken: „Worauf es der prophetischen Kri-
tik ankommt, ist nicht die Frage von Legalität oder deren Überschrei-
tung, sondern die der sozialen Folgen. Ob legal oder nicht, sie sind vor 
dem Kriterium von Recht und Gerechtigkeit nicht zu verantworten. Die 
Anklage Jesajas entspringt nicht aus der Anwendung gesetzlicher Nor-

166

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


men, sondern aus der Situation, die der Prophet wahrnimmt und auf die 
er empathisch reagiert“ (Kessler 2017b:365). Entsprechend wird etwa in 
Jes 5,7 nicht mit einzelnen Rechtssätzen, sondern „unter Berufung auf 
‚Recht und Gerechtigkeit‘ argumentiert“ (Kessler 2017b:365).

Entsprechend fordert Jesaja 58,6b: „Löst die Fesseln eurer Brüder, 
nehmt das drückende Joch von ihrem Hals, macht jeder Unterdrückung 
ein Ende!“

Kessler (2017b:377) fasst mit Blick auf Jesaja zusammen: „Das morali-
sche Verhalten führt das Heil nicht herbei, aber ohne moralisches Ver-
halten kann das Heil auch nicht kommen.“

Im Gegensatz zu früheren prophetischen Mahnrufen warnt Ezechiel 
nicht vor einer kommenden Katastrophe in der Zukunft, sondern kri-
tisiert strukturelle Fragen und besonders die Verantwortung der Herr-
schenden für aktuelle Zustände (vgl. Kessler 2017b:397). Die Züge gros-
ser Gewalttätigkeit sollten dabei – nach Meinung von Kessler – nicht für 
die Bestärkung patriarchaler Ethik missbraucht werden, sondern als Auf-
forderung für alle, ethisch verantwortlich zu leben, verstanden werden, 
wobei „erneut das Kriterium von Recht und Gerechtigkeit der Massstab 
für das Leben der Gerechten sein“ sollte (Kessler 2017b:397). Fragen der 
Gerechtigkeit und des Rechts stehen dabei im Zentrum. Laut Kessler 
(2017b:398) ist die Tatsache, dass Ezechiel die Könige Israels als „Fürs-
ten“ bezeichnet (z. B. Ez 12,10; 19,1; 21,17), typisch für Ezechiel. Dies zei-
ge, dass es um einen zusammenfassenden Rückblick gehe, wobei den 
Königen vorgeworfen wird, Blut vergossen zu haben und gewalttätig zu 
herrschen. Amos wendet sich nicht nur gegen soziale Ungerechtigkeit, 
er weitet auch die Forderung nach moralischem Verhalten auf die ande-
ren Völker aus (vgl. Amos 9 sowie Kessler 2017b:415).

Gleichzeitig wird Gott als der Allgütige beschrieben, an den sich alle 
in ihrer Not wenden können: „6 Wendet euch an den Herrn, denn er will 
sich euch zuwenden! Bringt eure Not zu ihm, denn er will euch hören! 
7 Wer sich gegen den Herrn aufgelehnt hat, wer seine eigenen Wege gegan-
gen, seinen eigenen Plänen gefolgt ist, der soll umkehren und zum Herrn 
kommen. Der Herr wird ihn wieder annehmen, denn er ist voll Güte und 
Erbarmen“ (Jesaja 55,6f.).

Irsigler (2015:93) hat vorgeschlagen, Amos und Hosea in einer Zusam-
menschau zu lesen, auch wenn Amos aus dem Südreich stammte und 
Hosea ein geborener Nordreich-Prophet war. Beiden sei es um die Abkehr 

167

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


des Gottesvolks von der Verehrung eines „baalisierten JHWH-Kults hin 
zur bedingungslosen Hinkehr JHWHs zu seinem Volk“ (Irsigler 2015:95). 
Die sozialpolitisch unterschiedliche Ausrichtung und die verschiedene 
soziale Herkunft von Amos und Hosea sind oft diskutiert worden (vgl. 
z. B. Mulack 2016:65f.), aber beiden gemeinsam ist trotz aller Unterschie-
de die Warnung und Mahnung und der Ruf zur Entscheidung für JHWH.

Innenpolitische Konflikte

Interessant ist, wie die Hebräer mit inneren Konflikten umgehen. In 
Josua 22,9ff. führt die Errichtung eines eigenen Altars durch die auf der 
Ostjordanseite angesiedelten Stämme Ruben, Gad und Ost-Menasse 
zu einem Konflikt mit den übrigen Stämmen, die sich sogar für einen 
Kriegszug gegen diese Stämme vorbereiten. Sie werfen ihnen vor, mit 
der Errichtung eines Altars von JHWH abgefallen zu sein und die Treue 
zum Herrn gebrochen zu haben. Die Oststämme verteidigen sich damit, 
dass sie auf dem Alter keine Opfer darbringen, sondern nur das Geden-
ken des Herrn verehren wollen. Daraufhin akzeptieren der vermittelnde 
Priester Pinhas und die 10 Gemeindevertreter die Entschuldigung und 
der Friede wird wiederhergestellt (vgl. Josua 22,34).

Eine ähnliche, verhandlungsorientierte Strategie verfolgt die weise Frau 
in 2 Sam 20,15ff. Als Joab, der General König Davids, gegen die Stadt 
Abel-Beth-Maacha zieht, in die sich der Aufrührer Scheba geflüchtet hat, 
und sie belagert, stellt ihn eine weise Frau zur Rede: „15 Als aber die Leute 
Joabs angekommen waren, schlossen sie ihn in Abel-Bet-Maacha ein; sie 
schütteten einen Damm gegen die Stadt auf, der bis an die Mauer heran-
reichte, und alle Leute, die bei Joab geblieben waren, bemühten sich, die 
Mauer zu zerstören und zum Einsturz zu bringen.  16 Da rief eine kluge 
Frau aus der Stadt: Hört her! Hört her! Sagt Joab: Komm hierher, ich will 
mit dir reden.  17 Er trat zu ihr heran. Die Frau fragte: Bist du Joab? Er 
antwortete: Ja, ich bin es. Da sagte sie zu ihm: Hör auf die Worte deiner 
Magd! Er antwortete: Ich höre.  18 Sie sagte: Früher pflegte man zu sagen: 
Man frage doch in Abel an, dann kann man die Sache zu einem (guten) 
Ende führen.  19 Wir sind die friedlichsten, treuesten Menschen in Isra-
el. Du aber bist darauf aus, eine Stadt, die für Israel (wie) eine Mutter ist, 
zu vernichten. Warum zerstörst du das Erbe des Herrn?  20 Joab antwor-

168

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


tete: Das liegt mir ganz und gar fern: Ich will die Stadt nicht vernichten 
und zerstören.  21 So ist es nicht. Vielmehr hat ein Mann aus dem Gebirge 
Efraim namens Scheba, ein Sohn Bichris, seine Hand gegen den König, 
gegen David, erhoben. Ihn allein gebt heraus! Dann werde ich von der 
Stadt abziehen. Die Frau sagte zu Joab: Gib acht, sein Kopf wird dir über 
die Mauer zugeworfen werden.  22 Dann redete die kluge Frau mit allen 
Leuten (in der Stadt), und sie schlugen Scheba, dem Sohn Bichris, den 
Kopf ab und warfen ihn Joab zu. Da ließ Joab das Widderhorn blasen, 
und alle zogen von der Stadt ab und gingen wieder zu ihren Zelten; Joab 
aber kehrte nach Jerusalem zum König zurück“ (Einheitsübersetzung).

Andreas Kunz-Lübcke (2006:269) kommentiert diese Begebenheit wie 
folgt: „Auf der einen Seite steht die Frau, Frau Weisheit, die Stadt, die 
Verhandlungsoption und die Strategie zur Gewalteindämmung. Auf der 
anderen Seite steht der Mann, der General auf seiner Belagerungsram-
pe, der Hardliner, der nicht lange fackelt und verhandelt. Der Erzähler 
hält mit seiner Meinung nicht hinter dem Berg zurück, welcher Opti-
on er den Vorzug gibt: Beschämt muss der General die Kriegsmaschine 
stoppen. Frau Weisheit bringt auch ihre Stadt zur Vernunft“. Der Auf-
rührer erhält seine Strafe, der Krieg wird vermieden und der General 
zieht mit seinen Truppen ab.

Dabei bleibt die innerhebräische Bürgerkriegsgefahr auch unter König 
David bestehen. Nach Meinung von Campbell (2005:9) liegt die – innen-
politische – Bedeutung Davids darin, dass unter seiner Königsherrschaft 
die Monarchie als Institution begründet und gefestigt wurde, so wie das 
unter Saul niemals geschehen war. Allerdings blieb Davids Königreich 
innenpolitisch sehr zerbrechlich (vgl. Campbell 2005:168). Kipfer (2015:82) 
meint, dass im Falle Davids in 1 Sam 30 nicht die äussere Gefahr der Ama-
lekiter das eigentlich Bedrohliche war, sondern das eigene Kriegsvolk. 
Und die Rebellion der eigenen Truppen stellte – so Kipfer 2015:86 – „nicht 
weniger als die komplette Zukunft Davids in Frage“. Dasselbe zeigte sich 
im Bürgerkrieg Davids gegen seinen Sohn Abscholom (2 Sam 15,1ff.) und 
der Rebellion Schebas gegen David (2 Sam 20,1ff.). Dies gilt umso mehr, 
wenn es stimmt – wie Campbell (2005:169) meint –, dass die Anhänger-
schaft Schebas nicht besonders gross war.

Sarah Kipfer (2015:133) hat darauf hingewiesen, dass die Thronfolgeer-
zählungen (2 Sam 10–20; 1 Kön 1–2) im Grunde innenpolitische Krisen 
waren, die einen grossen Teil der David-Erzählung umfassen. Mehrere 

169

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Könige sowohl des Nord- als auch des Südreichs kamen bei Aufständen 
ums Leben, so kamen von 19 namentlich erwähnten Königen im Nord-
reich gemäss biblischer Darstellung 7 durch Aufstände zu Tode, im Süd-
reich erlitten von 20 Königen immerhin 4 dieses Schicksal (vgl. Kipfer 
2015:133f.). Kipfer zählt als Rebellen gegen die davidische Dynastie fol-
gende Akteure auf: Absalom, Scheba, evtl. Adonija, Jerobeam, Atalja, 
Joaschs Knechte, Amazjas Feinde sowie Amons Knechte. Doch es ist sehr 
fraglich, ob man aus all dem schliessen kann – wie Kipfer (2015:224) das 
tut –, dass David sowohl aussenpolitisch als auch innenpolitisch versagt 
habe. Aus der Fragilität eines Staates oder eines Herrschaftssystem kann 
man nicht gleich auf einen „failed state“ schliessen, entscheidend für die 
Beurteilung eines Herrschaftssystems ist ebenso sehr, welche gesellschaft-
lichen, staatlichen und politischen Strukturen überdauert haben, und 
wie eine Regierungsperiode das Denken der nachfolgenden Generatio-
nen mitgeprägt hat. Anders gesagt: Führt der im Laufe der Zeit entstan-
dene politische Mythos zu einer starken kollektiven Identität – was im 
Falle von König David in Bezug auf das jüdische Selbstverständnis ein-
deutig der Fall war – und erhielten die damals entstandenen politischen 
oder staatlichen Strukturen später Referenzcharakter, etwa in Form eines 
sozio-kulturellen Codes? Auch das scheint im Falle Israels bis heute ein-
deutig der Fall zu sein – etwa im Form von Bewegungen wie „Eretz Isra-
el“ oder auch der Siedlerbewegung der letzten 20 Jahre, welche die Vision 
eines Reichs „vom Mittelmeer bis an den Eufrat“ wieder aufleben lies-
sen. Ob das zum Vorteil aller der Fall war, muss dahingestellt bleiben – 
aber das Phänomen bleibt ein Faktum. 

Doch zurück zu den Schriften der Hebräischen Bibel. Als Stereotyp 
erscheint immer wieder die Begründung, dass innere und äussere Geg-
ner der legitimen Könige dann stark wurden, wenn der König oder das 
Volk sich von JHWH abwandten.

In der Salomorede (vgl. 1 Könige 8,46ff.) wird erneut das Bild aufge-
nommen, dass Israel immer dann den Feinden preisgegeben wird, wenn 
das Volk Israel – oder sein Regent – dem Herrn untreu geworden ist, also 
andere Götter verehrt oder seine Gebote nicht eingehalten hat. Das Motiv 
erscheint wiederum in 1 Kön 11,14ff., als der Herr Salomo einen Gegner 
entstehen lässt, nämlich den Edomiter Hadad, weil Salomo dem Gott 
der Hebräer untreu geworden ist. Und in 1 Kön 11,23ff. wiederholt sich 
das in Form eines weiteren Gegners Salomos, Reson, dem Sohn Eljadas. 

170

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Gleichzeitig sagt der Herr, dass er aus Strafe gegen Salomo Jerobeam zum 
Herrscher der zehn Stämme machen wird – und nur David zulieb lässt 
er Salomo die Herrschaft über einen einzigen Stamm (vgl. 1 Kön 11,33ff.).

Es ist nicht ganz klar, ob man den Streit zwischen dem Nordreich unter 
Jerobeam und dem Südreich Juda unter Rehabeam als innenpolitischen, 
also internen Konflikt ansehen muss oder als aussenpolitische Konfronta-
tion zweier unabhängiger Staaten. Es gibt zweifellos Argumente für beide 
Positionen. Interessant ist aber, dass Gott Rehabeam die Eroberung des 
Nordreichs untersagt (1 Kön 12,22 und 2 Chronik 11,2ff.), und zwar mit 
dem Argument: „Kämpft nicht gegen die Israeliten! Sie sind eure Brüder. 
Kehrt nach Hause zurück! Ich selbst habe alles so gefügt“ (1 Kön 12,24). 
Dabei nützt Jerobeam im Norden religiöse Vorstellungen und Symbo-
le, um sich von Juda abzugrenzen, und um das Volk daran zu hindern, 
weiterhin im Tempel von Jerusalem zu opfern und sich möglicherweise 
der Herrschaft Rehabeams anzunähern: „8 So ging er mit sich zu Rate, 
ließ zwei goldene Kälber anfertigen und sagte zum Volk: Ihr seid schon 
zuviel nach Jerusalem hinaufgezogen. Hier ist dein Gott, Israel, der dich 
aus Ägypten heraufgeführt hat.  29 Er stellte das eine Kalb in Bet-El auf, 
das andere brachte er nach Dan.  30 Dies wurde Anlaß zur Sünde. Das Volk 
zog sogar bis nach Dan, vor das eine Kalb.  31 Auch errichtete er Kulthö-
hen und setzte Priester ein, die aus allen Teilen des Volkes stammten und 
nicht zu den Söhnen Levis gehörten (1 Kön 12,28ff.; Einheitsübersetzung).

Immer wieder wird im Konflikt zwischen Nord- und Südreich auf eine 
Verhandlungslösung hingewirkt, etwa als das Heer Israels, also des Nord-
reichs, die Gefangenen aus Juda nach Samaria zurückbrachte, und die-
se auf den Aufruf des Propheten Oded hin frei gelassen werden, weil sie 
Brüder sind (vgl. 2 Chronik 28,9ff.). Sie verzichten sogar auf die Beute 
und lassen die Judäer heimkehren.

Allerdings kommt es auch zu Allianzen Judas gegen Israel, etwa als im 
Krieg König Asas von Juda gegen König Bascha von Israel ersterer eine 
Allianz mit Ben-Hadad von Damaskus gegen Israel schliesst, wonach 
dieser mehrere Städte und Gebiete im Nordreich verwüstet (vgl. 1 Köni-
ge 15,18ff. sowie 2 Chronik 16,4), so dass König Bascha den Bau der Fes-
tung Rama einstellen musst. Im Weiteren kommt es im Nordreich zu 
einer Reihe von Verschwörungen und Bürgerkriegen, so in 1 Könige 
15,27f. von Bascha gegen Nadab, in 1 Könige 16,9 von Simri gegen Ela, 
den Sohn Baschas, der zu einer siebentägigen Herrschaft Simris führt, 

171

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


danach in 1 Könige 16,16ff. zu einem Volksaufstand unter Omri gegen 
Simri in Tirza, des mit dessen Tod endet.

In 2 Könige 11,17ff. lässt der Priester Jojada – der zuvor durch den Putsch 
gegen Atalja zugunsten von Joasch, Ahasjas Sohn, die reguläre davidi-
sche Thronfolge wiedererrichtet hatte – Joasch einen erneuerten Bund 
mit dem Herrn schliessen, aber auch einen neuen Bund zwischen König 
und Volk (vgl. 2 Könige11,17). In der Folge werden auf der einen Seite der 
Baal-Tempel zerstört und auf der anderen Seite (vgl. 2 Kön 12,5ff.) der 
JHWH-Tempel ausgebessert. Auch später – so unter dem Sohn des von 
der Schrift als gottlosen König apostrophierten Manasse in Juda, Amon 
(vgl. 2 Könige 2121,23ff.) – kam es zu Verschwörungen.

Fremdherrschaft, Fremde und andere Völker

Koorevaar (2018:141) hat vorgeschlagen, die fünfzehn Prophetenbücher 
sozusagen im Rahmen einer historisch eingebetteten Gesamtstruktur zu 
sehen, in deren Zentrum das Buch Jona steht:

Koorevaar (2018:142) vertrat die Meinung, dass sozusagen der Angel-
punkt dieser Struktur die Bedrohung und der Verlust sowie die Wieder-

109 
 

   Jeremiah 
   Ezechiel     3 ins und im Exil 
   Jesaja 
        7 
   Hosea 
   Joël 
   Amos   4 
   Obadja 
 
15       1  Jona   1   9 vor dem Exil 
 
   Micha 
   Nahum   4 
   Habakuk 
   Zefanja 
       7 
   Haggai 
   Sacharja     3 nach dem Exil 
   Maleachi 
 
 
Koorevaar (2018:142) vertrat die Meinung, dass sozusagen der Angelpunkt dieser Struktur die 
Bedrohung und der Verlust sowie die Wiedergewinnung der Souveränität Israels sei. Im Zentrum – 
nämlich im Buch Jona – steht der Grosse Gegner Israels, Ninive, und die ganze Macht Assurs. Dabei 
spiegeln die Prophetenbücher den Aufstieg, die Macht und den Niedergang dieser politischen 
Grossmacht. Im Mittelpunkt steht die einfache Botschaft des Buchs Jona, dass niemand sich dem 
Auftrag und dem Willen Gottes entziehen kann, und dass Gott jede Situation zum Besseren wenden 
kann. So faszinierend diese Sicht erscheinen mag, es stellt sich schon die Frage, ob dabei nicht eine 
historisch gewachsene Textanordnung – also die drei „grossen“ und zwölf „kleinen“ Propheten – 
überinterpretiert wird. 

Wenn man Jüngling (2012:532) glauben darf, entwickelt sich im Jesajabuch das Begriffspaar Recht 
und Gerechtigkeit ab Jes 60,1, also im Tritojesaja, sukzessive zur Thematik Gerechtigkeit und Rettung, 
Gleichzeitig erscheint Gott als Vater und Mutter gegenüber seinen Kindern, dem Volk Israel und im 
weiteren Sinn aller Menschen (vgl. z.B. Jes 62,8 und 64,7, 66,11). Das Verhältnis von Vater/Mutter-
Gott und Kindern erscheint dabei in der Zionsvision nicht nur als eine Art „göttlicher Haushalt“ 
sondern auch als Vision göttlicher Friedensherrschaft, die durchaus auch politisch zu verstehen ist. 

Jüngling hat für Jesaja 56-66 folgenden schematischen Aufbau skizziert: 

I. Gerechtigkeit – Recht; Rettung – Gerechtigkeit: 56,1-63,6 
 1. Recht und Gerechtigkeit: 56,1-59,15a 
  Rache als Gerechtigkeit und Rettung: 59,15b-18(19-21) 
 2. Gerechtigkeit und Rettung: 60,1-62,12 
  Rache als Gerechtigkeit und Rettung: 63,1-6 
II. Gott ist seinem Volk Vater und Mutter: 63,7-66,24 
 1. Menschenrede: Gott unser Vater: 63,7-64,11 
  Gottes Volk: 63,8 und 64,8 
 2. Gottesrede: Gott wie eine Mutter: 65,1-66,24 

172

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


gewinnung der Souveränität Israels sei. Im Zentrum – nämlich im Buch 
Jona – steht der grosse Gegner Israels, Ninive, und die ganze Macht Assurs. 
Dabei spiegeln die Prophetenbücher den Aufstieg, die Macht und den 
Niedergang dieser politischen Grossmacht. Im Mittelpunkt steht die ein-
fache Botschaft des Buchs Jona, dass niemand sich dem Auftrag und dem 
Willen Gottes entziehen kann, und dass Gott jede Situation zum Besse-
ren wenden kann. So faszinierend diese Sicht erscheinen mag, es stellt 
sich schon die Frage, ob dabei nicht eine historisch gewachsene Textan-
ordnung – also die drei „grossen“ und zwölf „kleinen“ Propheten – über-
interpretiert wird.

Wenn man Jüngling (2012:532) glauben darf, entwickelt sich im Jesaja
buch das Begriffspaar Recht und Gerechtigkeit ab Jes 60,1, also im Tri-
tojesaja, sukzessive zur Thematik Gerechtigkeit und Rettung, Gleichzei-
tig erscheint Gott als Vater und Mutter gegenüber seinen Kindern, dem 
Volk Israel und im weiteren Sinn aller Menschen (vgl. z. B. Jes 62,8 und 
64,7, 66,11). Das Verhältnis von Vater/Mutter-Gott und Kindern erscheint 
dabei in der Zionsvision nicht nur als eine Art „göttlicher Haushalt“ son-
dern auch als Vision göttlicher Friedensherrschaft, die durchaus auch 
politisch zu verstehen ist.

Jüngling hat für Jesaja 56–66 folgenden schematischen Aufbau skizziert:

I.	 Gerechtigkeit – Recht; Rettung – Gerechtigkeit: 56,1–63,6
	 1.	 Recht und Gerechtigkeit: 56,1–59,15a
		  Rache als Gerechtigkeit und Rettung: 59,15b–18(19–21)
	 2.	 Gerechtigkeit und Rettung: 60,1–62,12
		  Rache als Gerechtigkeit und Rettung: 63,1–6
II.	 Gott ist seinem Volk Vater und Mutter: 63,7–66,24
	 1.	 Menschenrede: Gott unser Vater: 63,7–64,11
		  Gottes Volk: 63,8 und 64,8
	 2.	 Gottesrede: Gott wie eine Mutter: 65,1–66,24
		  Der Gottesdienst des Gottesvolkes und der Völker

Man könnte diese Vision auch als Schlusspunkt einer langen, über die 
Zeit hinweg gedachte Entwicklung des Volkes Israel – und im weiteren 
Sinne auch der Menschheit – sehen. Ausgehend von gewaltsamen und 
kriegerischen Konflikten wird dabei sukzessive eine Vision einer Friedens-
gesellschaft aufgebaut. Eine solche Deutung liegt auch deshalb nahe, weil 

173

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


man die in Qumran gefundene vollständige grosse Jesajarolle als sowohl 
ältester als auch bedeutendster Jesajatext auf die 2. Hälfte des 2. Jahrhun-
derts vor Christus datieren kann36 (vgl. Jüngling 2012:535).

Neben bewaffneten Konflikten bei der Landnahme im Innern und mit 
äusseren Feinden gibt es in einer Reihe von Tanach-Texten auch poli-
tische und diplomatische Versuche, Kriege oder Unterwerfung zu ver-
meiden. Einige Jahre, nachdem sich König Hoschea von Israel dem Heer 
des assyrischen Königs Salmanassars unterwerfen und ihm Tribut zahlen 
muss (vgl. 2 Könige 17,3ff.), versucht Hoschea sich von der assyrischen 
Oberherrschaft zu befreien und ein Bündnis mit dem ägyptischen König 
gegen die Assyrer einzugehen. Doch dieser Versuch misslingt und die 
Bevölkerung des Nordreichs wird nach Osten umgesiedelt (vgl. 2 Köni-
ge 17,6 sowie 2 Kön 18,11). Die Schrift deutet den Untergang des Nord-
reichs als Strafe für die Verehrung fremder Götter durch die Israeliten 
(vgl. 2 Könige 17,7ff.) und für andere schwere Verbrechen, wie etwa der 
Opferung von Kindern, Wahrsagerei und das Aufstellen von Götzenbil-
dern. Auch in Juda halten sich gemäss 2 Kön 17,19 die Leute nicht an die 
Gebote des Herrn, weshalb alle Israeliten verstossen werden. 

Dabei gibt der Text einen Hinweis auf den Redaktionszeitpunkt: „Die 
Leute von Israel wurden aus dem Land weggeführt nach Assyrien. Dort 
sind sie heute noch“ (2 Kön 17,23b). Das bedeutet entweder, dass der Text 
im Exil verfasst wurde oder später – weil ja längst nicht alle Israeliten aus 
dem babylonischen Exil nach Palästina zurückkehrten. 

Anschliessend wird von der Ansiedlung assyrischer Einwanderer in 
Samaria berichtet, wobei die Siedler das Land und die Dörfer und Städ-
te in Besitz nahmen (vgl. 2 Kön 17,24ff.). 

Vor diesem Hintergrund ist auch das Endogamiegebot zu sehen. In 
diesem Zusammenhang ist der Hinweis von Jost (2006:127) interessant, 
dass Exogamie nicht zum Frieden mit den Feinden geführt habe, son-
dern zu verstärkter Konfrontation. Dazu passt auch die Stelle in 2 Chro-
nik 8,11ff., wo Salomo seiner ägyptischen Frau und Tochter des Pha-

36	 Allerdings geht die Forschung auch davon aus, dass der grösste Teil des „ersten 
Jesaja“ – nämlich Jes 1–11; 13–34; 36–39 auf frühnachexilische Zeit zurückgeht; 
vgl. Jüngling 2012:539. Dabei sei in den Jahren nach 540 v. u. Z. der Komplex 
Jes 40–55 entstanden, und später Jes 60–62: „Erst in den Jahren nach dem Tod 
Alexanders d. Grossen (323) sind die Textmassen Kap. 1–39 und 40–55.60–62 
zum Buch „Grossjesaja“ vereinigt worden“ (Jüngling 2012:539).

174

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


rao ausserhalb der „Davidstadt“37, also wahrscheinlich in Distanz zum 
Tempelberg, einen Palast baut, mit folgender Begründung: ”Meine Frau 
soll nicht im Haus König Davids wohnen. In seiner Nähe hat einmal die 
Bundeslade des Herrn gestanden, dadurch ist die ganze Umgebung hei-
lig geworden“. Mit anderen Worten: Die exogame Ehe wird als Wider-
spruch gegen die sakrale Bundeslade und damit implizit als Verstoss 
gegen das göttliche Endogamiegebot gedeutet – und interessanterweise 
von Salomo selbst. Dazu passt Maleachi 2,11, der die Heirat von Frauen, 
die andere Götter verehren, als Treuebruch gegen Gott darstellt und als 
Ursache für die Unreinheit des Volkes.

Man könnte somit argumentieren, dass die Gefahr, den wahren Got-
tesglauben und letztlich auch die israelitische Identität zu verlieren bei 
Heiraten mit ausserhebräischen Partnern oder Partnerinnen als deutlich 
grösser eingeschätzt wurde als die – möglicherweise – entstehende Frie-
densdividende durch Bindungen und Friedensabkommen. Allerdings 
im Gegensatz dazu skizziert Jesaja ein Gegeneinander von Völkern und 
Nationen, „die ihre Gegensätze allein durch Gewalttaten und Kriegsfüh-
rung [aus]gleichen können“ (Steingrímsson 2008:25). Und in Jesaja 40,17 
wird ausdrücklich gesagt: „Alle Völker sind vor ihm [= dem Herrn] ein 
nichts, mit all ihrer Macht zählen sie für ihn nicht“. Auch in der Beru-
fungserzählung von Ezechiel sagt JHWH zu ihm: „Auch zu den ande-
ren Völkern sende ich dich“ (Ez 3,3c)“. 

Innenpolitisch, also in Israel selbst, äussern die Fremden in Jes 56,3 
ihre Angst, aus der Gemeinschaft Israels ausgestossen zu werden. Park 
(2003:113) schreibt dazu: Die Sorge, aus der Gemeinschaft JHWHs ausge-
schlossen zu werden, entstehe deshalb, weil die Fremden „um den Erwäh-
lungsglauben seines Volkes Israel sowie um die damit verbundene Tradi-
tion wissen. Jedoch ergeht entgegen ihrer Sorge die Zusage Jhwhs an sie 
im Zusammenhang seiner Erwählung des Volkes Israel. Dabei wird die 
Gerechtigkeit als heilsbringend für die Völker betont“. Jesaja 56,6f. hält 

37	 In den „Sacherklärungen“ der Bibelübersetzung der Deutschen Bibelgesellschaft 
wird die Bezeichnung „Davidstadt“ und „Zion“ wie folgt erklärt: „Ursprüngli-
cher Name der von David eroberten Jebusiterfestung, der dann sogenannten 
‚Davidstadt‘. Später geht der Name auf den Tempelberg über und wird schliess-
lich zur Bezeichnung für ganz Jerusalem und seine Bewohner“ (Die Bibel in heu-
tigem Deutsch 1982:410). In der Parallelstelle 1 Könige 3,1 wird die Residenz 
seiner ägyptischen Frau in der Davidstadt als Provisorium bis zur Errichtung 
des königlichen Palasts dargestellt.

175

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


fest: „Und wenn ein Ausländer sich meinem Volk anschliesst, wenn er 
mich liebt und mir gehorcht, den Sabbat nicht entweiht und das Gesetz 
des Bundes befolgt, den ich mit Israel geschlossen habe, dann darf er in 
mein Heiligtum auf dem Zionsberg kommen und die Festfreude mei-
nes Volkes teilen“.

Auch das Jeremiabuch ist vor dem Hintergrund grösserer transna-
tionaler Auseinandersetzungen zwischen Assyrern und Ägyptern zu 
sehen, die Palästina stark tangierten und auch dessen Innenpolitik mas-
siv beeinflussten. 

Zur Bedeutung des Jeremia-Buchs in seiner Entstehungszeit schreibt 
Bauer (2011:99): „Die Redaktion des Jeremiabuches datiert seine Verkün-
digung auf die letzten 40 Jahre vor der Zerstörung Jerusalems durch die 
Babylonier (627–587/586 v. Chr.). Genannt werden die wichtigsten Köni-
ge Judas, die in dieser Zeit regiert haben: Joschija und seine beiden Söh-
ne Jojakim und Zidkija. Und nicht umsonst nimmt diese Datierung der 
Jeremiabotschaft einen so grossen Raum ein. Es war eben nicht irgend-
eine Zeit, sondern eine besonders geschichtsträchtige. … Genauso wie 
es heute Menschen gibt, die der Meinung sind, dass die Erfahrungen des 
nationalsozialistischen Terrors in Europa nicht vergessen werden dür-
fen, weil sich daraus für die Zukunft lernen liesse, haben Menschen nach 
Jeremia und dem Untergang des Königreichs Juda versucht, ihre Erinne-
rungen für die Zukunft zu bewahren. Dies ist eine wichtige Vorausset-
zung für das Verständnis des Jeremiabuches: Es ist eben nicht nur histo-
rische Erinnerung, sondern es ist von Anfang an für ‚heute‘ geschrieben, 
für die Nachgeborenen, und deshalb jahrhundertelang auch immer wie-
der aktualisiert worden“. So sei Jeremia wohl um 650 vor unserer Zeit-
rechnung geboren worden, wobei er die Kultreform unter König Joschija 
(639–609 v. u. Z.) erlebte, obwohl deren Umfang heute schwer zu beur-
teilen ist. Jeremia erlebte den Untergang des neuassyrischen Reiches und 
erlebte die Eroberung Jerusalems durch die Babylonier mit, aber auch die 
Verschleppung der staatstragenden Bevölkerungsschicht nach Babyloni-
en. Dabei vertritt Jeremia die klare politische Linie, „sich nämlich „den 
Babyloniern zu unterwerfen, um nicht endgültig unterzugehen“ (Bauer 
2011:102; vgl. auch Jer 27,12.14). 

In Jeremia 42,10ff. entwickelt der Herr eine eigentliche Friedensvisi-
on. Er empfiehlt den Judäern, anstelle einer Flucht nach Ägypten, wo sie 
Krieg und Hunger einholen würden, zu Hause zu bleiben und ihr Land 

176

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


zu bebauen: „9 und [Jeremia] sagte zu ihnen: So spricht der Herr, der 
Gott Israels, zu dem ihr mich gesandt habt, um ihm eure Bitte vorzutra-
gen:  10 Wenn ihr in diesem Land wohnen bleibt, so werde ich euch auf-
bauen und nicht niederreißen, euch einpflanzen und nicht ausreißen; ja, 
ich bereue das Unheil, das ich euch angetan habe.  11 Fürchtet euch nicht 
vor dem König von Babel, vor dem ihr Angst habt. Fürchtet euch nicht 
vor ihm – Spruch des Herrn –; denn ich bin mit euch, um euch zu ret-
ten und seiner Hand zu entreißen.  12 Ich bewirke Erbarmen für euch; er 
wird sich euer erbarmen und euch in eure Heimat zurückkehren lassen.  
13 Wenn ihr aber sagt: Wir bleiben nicht in diesem Land!, und auf die 
Stimme des Herrn, eures Gottes, nicht hört,  14 sondern sagt: Nein, nach 
Ägypten wollen wir ziehen, wo wir weder Krieg sehen noch Trompeten-
schall hören, noch nach Brot hungern werden, und dort wollen wir blei-
ben!“ Doch die Judäer hören nicht auf Jeremia (vgl. Jer 43,3).

Im Gegensatz zu anderen Propheten versuchte Jeremia König Zidjika 
immer wieder von der Chancenlosigkeit eines Aufstandes gegen Babylon 
zu überzeugen – aber ohne Erfolg (vgl. Bauer 2011:102f.). Der Aufstand 
gegen die Babylonier misslingt, eine Festung nach der anderen fällt. Als 
ein ägyptisches Entsatzheer auftaucht, entsteht kurzfristig neue Hoffnung 
(Jer 37,5) – und Jeremias geplante Flucht wird durch dessen Verhaftung 
verhindert (Jer 38,4ff.). Doch nachdem die Babylonier die Ägypter besie-
gen, wird die Belagerung Jerusalems wieder aufgenommen und die Stadt 
schliesslich eingenommen. Jeremia wird von den Babyloniern befreit 
(Jer 39,13f.), während führende Leute in Jerusalem hingerichtet werden, 
Zidkija auf der Flucht gefasst, geblendet und mit weiteren Deportier-
ten nach Babel verschleppt wird. Als aus Angst vor einer dritten Depor-
tation viele im Land verbliebene Israeliten nach Ägypten fliehen, neh-
men sie Jeremia gegen seinen Willen dorthin mit (vgl. Bauer 2011:104). 

Man könnte Jeremia auch als Absage an das Grossmachtsdenken lesen 
(vgl. z. B. Jeremia 51) – und als Vision für einen kommenden Völkerfrie-
den. In diesem Zusammenhang ist auch das Buch Ezechiel zu sehen.

Ganz anders als Jeremia war Ezechiel zusammen mit König Jojachin 
ins Exil verschleppt worden, wo er von Gott als Prophet berufen wurde 
(vgl. Ez 1,1ff.). Er wirkte 20 Jahre als Prophet. In diesem Zeitraum fand 
die zweite Eroberung und die Zerstörung Jerusalems durch die Babylo-
nier 587/586 statt (vgl. Bauer 2011:117). Auch Ezechiel warnte vor einem 
Aufstand gegen Babylon – und er entwickelte wie andere Theologen im 

177

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Exil die Idee, dass der Untergang des Königtums und die Zerstörung des 
Tempels als Strafe Gottes für die Verehrung anderer Götter zu verstehen 
sei (vgl. Ez 8,4ff.).

Der Inhalt des Buchs Ezechiel kann in drei Teile unterteilt werden: Kapi-
tel 1–24 enthalten Visionen und Darstellungen des Gerichts gegen Isra-
el und den Aufruf, sich von Sünde und unrechtem Verhalten abzuwen-
den. Kapitel 25–32 beschreiben Visionen und Prophezeiungen gegen die 
anderen Völker und insbesondere gegen die Feinde Israels. Und Kapi-
tel 33–48 stellen Visionen der Rettung dar und enthalten Texte des Trosts 
und der Hoffnung für die Wiederherstellung Israel (vgl. De Jonge und 
Tromp 2007:iv). Obwohl frühere Exegeten zwischen Original-Ezechiel-
Material und späteren Ergänzungen unterschieden haben, betont die 
heutige Exegese die Kohärenz in Struktur, Komposition und Stil, wes-
halb es schwierig erscheint, zwischen unterschiedlichen Schichten oder 
Autoren zu unterscheiden (vgl. De Jonge und Tromp 2007:iv). Nach Mei-
nung von Matthijs J. De Jong (2007:2) beinhaltet das Buch Ezechiel den 
Versuch, die Zerstörung des „Alten Israel“ und den Aufbau des nach-
exilischen „Neuen Israel“ als Ergebnis von JHWHs Initiative und Plan 
zu sehen. Dabei erscheint die exilische Gemeinde als Ergebnis und Fol-
ge der Rebellion gegen JHWH, wobei nicht nur „Jerusalem“ – als pars 
pro toto für das Volk Israel – bestraft wird, sondern auch seine Feinde. 

Premstaller (2005:261) hat die These vertreten, dass den Völkersprüchen 
im Ezechielbuch „die Überzeugung zu Grunde [liegt], dass JHWH nicht 
nur über sein eigenes Volk herrscht, sondern in seiner Allmacht auch die 
anderen Völker kontrolliert“. Wenn dem so ist, muss aber darauf hinge-
wiesen werden, dass die anderen Völker jeweils aufgrund ihres Verhaltens 
gegenüber Israel beurteilt (und verurteilt) werden, und zwar sowohl die 
unmittelbaren Nachbarn Israels – also Ammon, Moab, Edom, die Phi-
lister, die mittelgrossen bis grossen und weiter entfernten Gebiete Tyrus, 
Sidon, Ägypten und – wie Premstaller (2005:261) meint – auch bereits 
untergegangene oder entfernte Nationen wie Assur, Elam, Meschesch 
und Tubal. Damit entsteht eine Art israelzentrierte Vision der Völkerge-
meinschaft, in deren Mitte Israel als Volk Gottes mit besonderer Nähe 
zu Gott steht, und um Israel herum die übrigen Völker. Anders gesagt: 
die uneingeschränkte Souveränität JHWHs erstreckt sich über Israel 
und über alle Völker sowie über die gesamte Geschichte (vgl. Premstal-
ler 2005:266). Dazu passt, dass laut Joël 4,2f. Gott alle Völker zusammen-

178

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


rufen wird und sie danach richten wird, ob sie sich gegenüber dem Volk 
Israel freundlich oder feindlich verhalten haben.

Doch kann man somit das hereinbrechende ewige Reich (vgl. Dani-
el 2,44) so deuten, dass „Israel in der Endzeit zum Herrenvolk über alle 
anderen Völker“ (Koch 2005:218) werde, so wie das „um die Jahrhun-
dertwende fast allgemein gedeutet worden“ ist (Koch 2005:218)? Koch 
(2005:219) meint jedoch, dass etwa Daniel 7,27: „Der höchste Gott wird 
die Herrschaft über die Völker der ganzen Erde seinem heiligen Volk 
übertragen. Dessen Reich soll alle anderen Reiche auflösen und ihre 
Macht und Grösse in sich vereinen. Gott aber behält die Herrschaft in 
alle Ewigkeit, alle Mächtigen der Erde werden ihm dienen und gehor-
chen müssen“ nicht nahe lege, Daniel 2,44 „zum Zielpunkt der Deutung 
zu erklären“. Vor allem aber widerspreche eine nationalistische Deutung 
der Grundintention des Danielbuchs. Das Problem scheint jedoch in 
den Begriffen „Reich“, „Herrschaft“ und „Volk“ zu liegen: Die Frage ist, 
ob diese drei Termini politisch, gesellschaftlich oder spirituell zu deuten 
sind. Gerade weil im Tanach das „Volk Israel“ so zentral mit dem Glau-
ben an den einen Gott, JHWH, verbunden ist, der ja auch für Fremde gel-
ten soll, spricht einiges dafür, dass „Volk Israel“ gerade nicht nationalis-
tisch zu verstehen ist – sondern religiös-spirituell, was aber nicht heissen 
soll, dass das „Reich Gottes“ nicht auch tiefgehende und konkrete Aus-
wirkungen auf Gesellschaft und Alltagsleben haben soll38. Dazu kommt, 
dass das nationalstaatliche Konzept eh ein Konstrukt der Neuzeit und 
der Nach-Aufklärung ist, weshalb schon deshalb das Reich Gottes kaum 
nationalistisch konzipiert worden sein kann.

Durch die Errettung Israels (ab Ezechiel 37) und seine Wiederherstel-
lung wird eine Art religiös-nationale Identität geschaffen, was durch-
aus auch als gesellschaftlich-politische Vision – aber nicht im nationa-
listischen Sinn – verstanden werden kann. Weil das Buch Ezechiel sich 
sowohl an Juda und Jerusalem, an die ausländischen Völker als auch an 

38	 Klaus Koch (2005:220) meint, dass sich hinter den Begriffen „Reich“ oder „Kö-
nigsherrschaft Gottes“ in der neutestamentlichen Exegese „möglicherweise be-
stimmte dogmatische Interessen“ verbergen, wobei die „rein funktionelle Deu-
tung der Königsherrschaft Gottes … eine Kluft zwischen Jesus und der 
vorangegangenen Apokalyptik“ aufreisse. Dennoch – so Koch 2005:221 – „steht 
der Gedanke an ein abgegrenztes Gebiet nicht im Vordergrund, sondern stellt 
nur einen Aspekt übermächtiger Gottesherrschaft dar, wie sich leicht aus den 
Königsbekenntnissen des Danielbuches ergeben wird“. 

179

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


die exilische Community richtet, kann das Buch sowohl als geschichts-
konstruktiv, aber auch als eschatologisch oder gar staatsbildend gelesen 
werden (vgl. De Jong 2007:2f.). Ob der Prophet Ezechiel als historische 
Figur oder als „literarisch-theologisches Konstrukt“ (De Jong 2007:14) 
verstanden werden muss, ist letztendlich unwichtig. Zentral war jedoch 
die politisch-konstruktive Rolle des Textes im Aufbau des nachexili-
schen Israels.

Rolf Rendtorff (2002:1) hat darauf hingewiesen, dass im Sirach-Buch 
(49,10) die „zwölf Propheten“ als ein Buch verstanden wird, die „Heilung 
für Jakobs Volk [brachten] und … ihm durch zuverlässige Hoffnung [hal-
fen]“ (Einheitsübersetzung). Zentrale Figur für das 12-Propheten-Buch 
ist der Tag JHWHs (iom JHWH). Dabei erscheint der Tag JHWHs als 
Schreckensvision (Joël 1,2ff., v. a. 1,15), wie bereits bei Jesaja 13,13ff. In 
Amos 5,18 ist es der Tag der Finsternis, und bei Obadja 15ff. ist es ein Tag 
des Gerichts, welcher in der Herrschaft Israels über die Edomiter enden 
wird. Zefanja (1,7.14) spricht von einem Gerichtstag über die Feinde Isra-
els, einem Tag des Schreckens, der Not und des Sturms. Maleachi (3,2ff.) 
spricht von einem Tag des Herrn, der „wie das Feuer im Schmelzofen 
und wie die Lauge im Waschtrog“ die Nachkommen Levis reinigen wird, 
wonach die Opfer in Jerusalem, welche dem Herrn dargebracht werden, 
ihm wieder Freude machen werden wie einst (Maleachi 3,4). Die Frage 
stellt sich, was dieser „Tag des Herrn“ friedensethisch bedeutet.

Dearman (2010:117) hat auf die Bedeutung des hebräischen Begriffs 
hišbattî hingewiesen, der ungefähr soviel bedeutet wie „zu Ende bringen“ 
oder „ein Ende machen“. Der Begriff taucht immer wieder auf, wenn es 
darum geht, dem Leiden oder der Tätigkeit der Frevler ein Ende zu setzen 
(z. B. Jesaja 13,11; Jeremia 48,35; Ezechiel 7,24; 23,27 und 23,48). Unter die-
sem Aspekt erscheint die Vision des „Tags des Herrn“ sowohl als Schluss-
punkt des Übels als auch als Beginn einer neuen Heilszeit.

In Nahum 1,13 verspricht der Herr: „Ich werde euch von der Fremdherr-
schaft befreien und die Last, unter der ihr stöhnt, von euch nehmen“. Ja, 
Zenger (2012c:671) nennt die anti-assyrische Vision im Buch Nahum 1,2–
2,3 ein „Lehrstück zum Thema ‚Gott und die Weltmacht‘“.

Aussenpolitische Beziehungen und Abhängigkeiten waren wesentlich 
im Zusammenhang mit einer ganzen Reihe von Schriften der Hebräi-
schen Bibel. Wenn es stimmt – wie Kalimi 2012:1 meint –, dass etwa die 
Bücher Haggai, Zacharia, Malachi, Chroniken und Esther in der per-

180

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


sischen Periode entstanden sind, ist kaum davon auszugehen, dass die 
damaligen imperialen und kolonialen Strukturen keinen Einfluss auf den 
Inhalt dieser Schriften hatten. 

Micha (1,2ff.) wendet sich ausdrücklich an alle Menschen der Welt, 
allerdings in einem kritischen Sinn: „2 Hört, alle ihr Völker, horch auf, 
Erde, und alles, was sie erfüllt: Gott, der Herr, tritt als Zeuge gegen euch 
auf, der Herr tritt heraus aus seinem heiligen Palast.  3 Seht, der Herr 
verläßt seinen erhabenen Ort, er steigt herab und schreitet dahin über 
die Höhen der Erde.  4 Die Berge zerschmelzen unter ihm wie Wachs in 
der Hitze des Feuers; die Talgründe werden aufgerissen, wie wenn Was-
ser den Abhang herabstürzt.  5 Das alles geschieht wegen Jakobs Verge-
hen und wegen der Sünde des Hauses Israel. Was ist Jakobs Vergehen? 
Ist es nicht Samaria? Und was ist die Sünde Judas? Ist es nicht Jerusalem?  
6 Darum mache ich Samaria zu einem Trümmerfeld, zu einem Acker, 
auf dem man Reben pflanzt. Ich stürze seine Steine zu Tal und lege seine 
Grundmauern bloß.  7 Alle seine geschnitzten Bilder werden zerschla-
gen, alle seine Weihegaben im Feuer verbrannt, alle seine Götzen zer-
störe ich. Denn mit Dirnenlohn wurden sie zusammengekauft, und zu 
Dirnenlohn werden sie wieder.  8 Klagen muß ich und jammern, barfuß 
und nackt gehe ich umher; ich erhebe ein Geheul wie die Schakale, ein 
Klagegeschrei wie die Strauße.  9 Denn unheilbar ist die Wunde meines 
Volkes; sie reicht bis nach Juda, bis zum Tor meines Volkes, bis hin nach 
Jerusalem“ (Einheitsübersetzung).

In Micha 6,8 wendet sich der Text direkt an „den Mensch“ (´ādām): 
„8 Es ist dir gesagt worden, Mensch, was gut ist und was der Herr von 
dir erwartet: Nichts anderes als dies: Recht tun, Güte und Treue lieben, 
in Ehrfurcht den Weg gehen mit deinem Gott“ (Einheitsübersetzung). 
Kessler (2017b:426) vermerkt dazu: „Der voranstehende Text spricht ein-
deutig von Israel, dem Volk Jhwhs, und erinnert an Jhwhs Geschichte mit 
ihm. Nun aber wird durch die Anrede signalisiert, dass es in diesem Vers 
um eine weitere Perspektive geht. Nicht mehr nur ‚mein Volk‘ (V.3), son-
dern ‚der Mensch‘ ist Adressat der folgenden Worte“. Damit weitet sich 
der Blick aus und schliesst alle Menschen, die ganze Menschheit mit ein.

Kessler (2017a:137) hat die Meinung vertreten, dass die Völkersprüche 
bei Amos zwei theologische Implikationen enthalten: Erstens werde vor-
ausgesetzt, dass JHWH das Recht und die Fähigkeit habe, die Völker und 
ihre Herrscher für ihre Taten zur Verantwortung zu ziehen, und zwei-

181

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


tens dass sich JHWH nicht in die inneren Angelegenheiten der Völker 
mische. Wenn auch die erste Aussage wohl stimmt, bestehen bei der zwei-
ten Behauptung Zweifel: Denn die Verehrung eines bestimmten Gottes – 
und nicht JHWHs – und damit die ethnospezifische Religiosität ist doch 
wohl eine innere Angelegenheit eines Volkes, und genau dies wird den 
nicht-hebräischen Völkern vorgeworfen. Auch dass die Völkersprüche 
in Amos die Zukunft der nicht-hebräischen Völker offen lasse, stimmt 
wohl für das Buch Amos, aber nicht, wenn man das Jesaja-Buch und die 
Zionspsalmen mit einbezieht. Dort wird eine klare Vision der Unterord-
nung der Fremdvölker unter das Volks Israels gezeichnet. Wenn Kessler 
(2017a:140) aus Amos 9,12 folgert, dass des dabei nicht um eine gewalt-
same Unterwerfung Edoms und anderer Völker gehe, sondern nur um 
Besitznahme des Landes durch das Volk Israel, begeht er den gleichen 
Denkfehler wie (leider) heute nicht wenige Politiker in Israel: Landnah-
me bedeutet immer auch einen handfesten Konflikt mit den vorherigen 
bzw. aktuellen Landbesitzern. Wahre oder besser nicht vereinnahmende 
Konvivienz der Völker kann niemals bedeuten, ein gewachsenes Rechts-
system einem anderen Rechtssystem zu unterwerfen, ohne dass dabei 
egalitäre Aushandlungsprozesse möglich und garantiert sind. 

Damit besteht in den alttestamentlichen Friedensvisionen – etwa von 
Jesaja – ein grosses friedensethisches Problem: Machtansprüche – egal 
von Gott oder „seinem“ Volk – widersprechen dem Gleichheitsgedan-
ken, und das Verhältnis der Fremdvölker zu Israel bleibt letztlich unge-
klärt. Eine allumfassende, für alle geltende Friedens- und Heilsordnung 
– so sympathisch sie erscheinen mag – stellt die Frage nach der Vertei-
lung und Zuordnung der Macht unter den Beteiligten, also unter allen 
Völkern und letztlich auch unter allen Menschen.

So sagt Protojesaja explizit über die Geltung der göttlichen Heilsord-
nung: „26 Gottes Beschluss gilt der ganzen Erde, seine Hand ist ausge-
streckt gegen alle Völker. 27 Wenn der Herr der ganzen Welt sich etwas 
vorgenommen hat, wer kann es dann verhindern? Wenn er seine Hand 
ausgestreckt hat, wer kann sie dann wieder abwenden?“ (Jesaja 14,26f.)

Und in Ezechiel 34,25 schliesst Gott ausdrücklich einen Bund des Frie-
dens (berît šālôm), der Israel nicht nur aller wilden Tieren und Feinden 
entledigt, Sklaven befreit und vor Unterdrückung schützt, sondern auch 
grösste Fruchtbarkeit und Erträge sichert. Sedlmeier (2013:177) deutet 

182

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


diesen Friedensbund als „einseitiges, göttliches Gnadenhandeln“ und 
als Heils- und Segenszusage. 

Und Jesaja 56,6f. wendet sich ausdrücklich an alle Ausländer, also auch 
an die Nicht-Juden: „6 Die Fremden, die sich dem Herrn angeschlossen 
haben, die ihm dienen und seinen Namen lieben, um seine Knechte zu 
sein, alle, die den Sabbat halten und ihn nicht entweihen, die an meinem 
Bund festhalten,  7 sie bringe ich zu meinem heiligen Berg und erfülle 
sie in meinem Bethaus mit Freude. Ihre Brandopfer und Schlachtopfer 
finden Gefallen auf meinem Altar, denn mein Haus wird ein Haus des 
Gebets für alle Völker genannt“ (Einheitsübersetzung).

Und in der abschliessenden Friedensvision in Jesaja 66,18bff. steht: 
„18 Ich kenne ihre Taten und ihre Gedanken und komme, um die Völker 
aller Sprachen zusammenzurufen, und sie werden kommen und meine 
Herrlichkeit sehen.  19 Ich stelle bei ihnen ein Zeichen auf und schicke 
von ihnen einige, die entronnen sind, zu den übrigen Völkern: nach Tar-
schisch, Pul und Lud, Meschech und Rosch, Tubal und Jawan und zu den 
fernen Inseln, die noch nichts von mir gehört und meine Herrlichkeit 
noch nicht gesehen haben. Sie sollen meine Herrlichkeit unter den Völ-
kern verkünden.  20 Sie werden aus allen Völkern eure Brüder als Opfer-
gabe für den Herrn herbeiholen auf Rossen und Wagen, in Sänften, auf 
Maultieren und Dromedaren, her zu meinem heiligen Berg nach Jerusa-
lem, spricht der Herr, so wie die Söhne Israels ihr Opfer in reinen Gefäßen 
zum Haus des Herrn bringen“ (Einheitsübersetzung). Dazu passt auch 
Sacharja 2,7: „7 Da trat der Engel, der mit mir redete, vor, und ein ande-
rer Engel kam ihm entgegen  8 und sagte zu ihm: Lauf und sag dem jun-
gen Mann dort: Jerusalem wird eine offene Stadt sein wegen der vielen 
Menschen und Tiere, die darin wohnen.  9 Ich selbst – Spruch des Herrn – 
werde für die Stadt ringsum eine Mauer von Feuer sein und in ihrem 
Innern ihr Ruhm und ihre Ehre“ (Einheitsübersetzung). Damit umfasst 
Jerusalem und damit das endzeitliche Friedensreich, zu dem Menschen 
und Tiere, Juden und Nicht-Juden Zugang haben. Dafür werden sogar 
die Stadtmauern abgerissen. Gleichzeitig verspricht in Sacharja 2,14 der 
Herr, dass er mitten unter den Menschen wohnen wird: „14 ‚Freut euch 
und jubelt, ihr Bewohner Israels!‘ sagt der Herr. ‚Ich komme und woh-
ne mitten unter euch. 15 Viele Völker werden sich dann zu mir beken-
nen und mein Volk werden; ihr aber werdet die sein, in deren Mitte ich 
selber wohne‘“.

183

Nevi'im

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Allerdings steht dieser Vision das Statement des Herrn in Ezechiel 44,6ff. 
entgegen, das Fremden ausdrücklich den Zugang zum neu errichteten 
Tempel untersagt: „6 Sag zu dem widerspenstigen Haus Israel: So spricht 
Gott, der Herr: Hört endlich auf mit all euren Greueltaten, ihr vom Haus 
Israel!  7 Fremde, die unbeschnitten sind am Herzen und unbeschnitten 
am Körper, sie habt ihr eintreten lassen, sie waren in meinem Heiligtum 
und haben meinen Tempel entweiht, wenn ihr mir meine Opferspeise, 
Fett und Blut, dargebracht habt. So habt ihr mit all euren Greueltaten 
meinen Bund gebrochen.  8 Ihr wolltet den Dienst in meinem Heilig-
tum nicht verrichten, sondern ihr habt sie an eurer Stelle den Dienst in 
meinem Heiligtum verrichten lassen.  9 So spricht Gott, der Herr: Kein 
Fremder, der unbeschnitten ist am Herzen und unbeschnitten am Kör-
per, darf mein Heiligtum betreten, keiner von all den Fremden, die bei 
den Israeliten leben�…“ (Einheitsübersetzung).

Und denjenigen Völkern, die sich weigern, nach Zion zu ziehen „und 
dem Herrn Ehre zu erweisen“ (Sacharja 14,17), wird Dürre oder Krank-
heit angedroht.

Jutta Hausmann (2006:397) hat mit Blick auf Sacharja 14 von einem 
„Ineinander von partikularem und universalem Denken“ und von einem 
„Ineinander von Kontinuität und Diskontinuität“ am Tag JHWHs gespro-
chen. Diese beiden Kategorien beschreiben sehr gut die Ambivalenz des 
Verhältnisses Gott – Volk Israel – andere Völker. 

Damit bleibt letztlich eine fundamentale Ungleichheit in der Friedens-
vision Zions bestehen, deren Auflösung für die Verwirklichung der Frie-
densvision unabdingbar bleibt. Einerseits sind alle Völker der Welt in die 
zu schaffende Friedensordnung einbezogen, anderseits bleibt die Heils- 
und Friedensordnung sozusagen eine Zwei-Stände-Ordnung, die aus 
dem Gottesvolk Israel und allen anderen Völkern besteht. Gottes Herr-
schaft wird dabei über und durch das Volks Israel vermittelt und durch 
Israel ausgeübt.

2.3	 Ketuvim

Bei den Schriften der Ketuvim ist zu berücksichtigen, dass 1+2 Chro-
nik, Esra und Nehemia inhaltlich ein mehr oder weniger geschlossenes 
Geschichtswerk darstellen, das von der Geschichte Judas von Adam und 

184

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Eva bis zur Reform der jüdischen Gemeinde 450 durch Esra und Nehe-
mia reicht (vgl. Heiligenthal 2004:57). Als Argument für die Zusammen-
gehörigkeit von Chroniken und Esra/Nehemia wurde immer wieder die 
Tatsache angeführt, dass die beiden letzten Verse der Chronik am Anfang 
von Esra/Nehemia wiederholt werden (vgl. Steinberg 2006:198 und Kalimi 
2013:11). Bis in die 1960er Jahre hinein herrschte weitgehender Konsens, 
„dass Esr-Neh zusammen mit den Chronikbüchern ein beide Komplexe 
umfassendes ‚chronistisches Geschichtswerk‘ (ChrG) bildet, das in sei-
nem Grundbestand, abgesehen von den zugrunde gelegten Quellen, auf 
einen Verfasser, den sog. ‚Chronisten‘ zurückgeht“ (Reinmuth 2002:3). 
Nach Meinung von Becking (2011:4) vertreten heute „die meisten“ Exe-
geten die Ansicht, dass die Chronikbücher, Esra und Nehemia von den 
gleichen Autoren stammen. Neuere Arbeiten gehen jedoch davon aus, 
dass Esra-Nehemia und die Chronikbücher zwei literarisch verschiedene 
Werke darstellen mit je eigenen Perspektiven, unter starker Verzahnung 
von Esra und Nehemia untereinander (vgl. Reinmuth 2002:6). So ver-
tritt etwa Rothenbusch (2012:33) die Meinung, dass man das Esra/Nehe-
miabuch weder als Ganzes noch in seinen Teilen als Teile eines chro-
nistischen Geschichtswerks betrachten könne, weshalb ihre Auslegung 
unabhängig von den Chronikbüchern erfolgen müsse.

Zur Entstehung der Esra- und Nehemia-Schriften, die ursprünglich 
wohl ein einziger Text waren, vgl. Hieke 2005:16 – meint Hieke (2005:39) 
in seiner „Datierungshypothese“, dass der Text wohl in der frühhellenis-
tischen Zeit39 entstanden sei. Dem entspreche die Erwähnung der grie-
chischen Drachme in Esra 2,69 und Neh 7,70f. Dabei habe wohl der Ver-
fasser dem schriftgelehrten Milieu nahe gestanden.

Georg Steins (2012b:337) hat gegen die These eines „Chronistischen 
Geschichtswerks“ eingewendet, dass Esra und Nehemia „getrennt, aber 
nicht völlig unabhängig voneinander entstanden“ sind. Und auch Stein-
berg (2006:202) zog als Fazit, dass „von einer Einheit von Chr-Esr/Neh� … 
heute nicht mehr ohne Weiteres ausgegangen werden [kann]“. So sprä-
chen thematische und konzeptionelle Unterschiede dagegen, etwa die 
verschiedene Konnotation König Salomos. Steins (2012b:347) hat die 
Meinung vertreten, dass das Esra- und das Nehemia-Buch erst im 3. Jahr-
hundert vor unserer Zeitrechnung entstanden ist. Entsprechend sei die 
Esra-Nehemia-Schrift nicht als historische Quelle anzusehen, sondern als 

39	 Die hellenistische Zeit dauerte 333 bis 63 v. u. Z. (vgl. Köhlmoos 2011:131).

185

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Versuch einer theologischen Deutung der Wiederherstellung Jerusalems 
und des Tempels als Zentrum jüdischer Identität nach dem Exil, also als 
„Entwurf einer ‚historical story‘, der ein Gemeinwesen in einer prekären 
Situation der Identitätsklärung … unterstützen will“ (Steins 2012b:347)40. 
Im Falle Nehemias spricht indirekt, also auf der erzählerischen Ebene, 
auch die ambivalente Rolle des Protagonisten, Nehemia, für ein gewis-
ses strategisch-politisches Interesse der Autorenschaft. Polaski (2012:37f.) 
hat Nehemia einen „Kolonialoffizier des persischen Imperiums“ genannt, 
der auf der einen Seite Interessen der persischen Herrscher und auf der 
anderen Seite Interessen der Kolonisierten, also der Hebräer wahrnahm. 
Wenn das stimmt, dann hat das gravierende Konsequenzen für die Text-
interpretation von der intentio auctoris her – und zwar ganz unabhängig 
von der historischen Authentizität. Das gilt umso mehr, wenn es zutrifft, 
dass Nehemia – wie Polaski 2012:43 meint – eine enge Verbindung mit 
der imperialen Bürokratie und dem Schreiberapparat hatte. 

Steins (2012c:61) hat sich – in Anlehnung an auf Duke (2005:161f.) – 
auch gegen die „anhaltende Zurücksetzung“ der Chronikbücher gegen-
über den Büchern Samuel und König gewendet, weil in der Exegese die 
Bedeutung der Chronikbücher oft gegenüber diesen früheren Werken 
abgewertet werde. So sind die Chronikbücher bis ins 21. Jahrhundert hin-
ein mit wenig freundlichen Etiketten wie „Ideologie“ oder „Geschichts-
klitterei“ bedacht worden (Keel 2007:1093, vgl. auch Wellhausen 1981:165ff. 
und besonders 206). Viele neuere Kommentatoren sprechen mit Blick 
auf die Chronik-Bücher von „rewritten bible“ und von „history writing“ 
(vgl. Steins 2012c:63). Obwohl auch diese Begriffe nicht unproblematisch 
sind – so sollte man eher von „rewritten scriptures“ sprechen –, drückt 
dieser Begriff doch recht gut den Sachverhalt aus, als er „eine Vielzahl 
von Formen des Ab-, Neu- und Weiterschreiben von Literatur“ (Steins 
2012c:65) abdeckt. Zu den Vorlagen und Inspirationstexten der Chronik-
bücher gehörten laut Steins (2012c:66) zweifellos die Tora, die vorderen 
und hinteren Propheten und die Psalmen. Dabei stehen die Chronikbü-
cher gemäss dem gleichen Autor vor dem Hintergrund einer „great tra-
dition“, also einer grösseren Schrifttradition, 

40	 Laut Steins (2012b:349) wurde die christliche Wahrnehmung der Bücher Esra 
und Nehemia lange Zeit „verstellt durch das Missverständnis und die Abwer-
tung der Torafrömmigkeit als ‚Gesetzlichkeit‘ (Nomismus)“.

186

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


„a.	die sich bereits verfestigt hat, so dass sie nicht mehr durch Ein-
träge in die Primärtexte fortgeschrieben werden, sondern nur in 
einem separaten Werk aufgenommen werden kann;

b.	 die in sich vielschichtig ist und selektive Lektüren, besondere 
Akzentuierungen und Kombinationen verschiedener Textex-
zerpte erlaubt;

c.	 die den Verständnishorizont und die kollektive Identität der eige-
nen Gegenwart bildet;

d.	 die die normativen Grundlagen der Gemeinschaft enthält,
e.	 und die sich als krisentauglich erwiesen hat, so dass sie in der 

Krise der Gegenwart Bewältigungspotentiale freisetzen kann“ 
(Steins 2012c:67).

 
Joshua T. James (2017:19) hat die Meinung vertreten, dass der Psalter 

lange Zeit – und zwar bis so ungefähr 2005 – als wesentliche Quelle nar-
rativer Ethik des Alten Testaments übersehen worden ist. Dabei seien die 
Psalmenerzählungen wichtig, um zwei grosse theologische Themen zu 
identifizieren, nämlich die Sündhaftigkeit Israels und die unbegrenzte 
Barmherzigkeit und das grosse Mitgefühl („compassion“) Gottes. Dabei 
gehe es in den Psalmenerzählungen zentral um die Anbetung Gottes, 
die Befolgung der göttlichen Gesetze durch die jüdische Gemeinschaft 
und um die Vermeidung der Fehler der Vorfahren (vgl. James 2017:20). 

Das zeigt sich – mindestens teilweise – auch in der Struktur und der 
Zusammensetzung der Psalmen.

Obwohl das nicht unproblematisch ist, hat Steinberg (2006:265f.) ver-
sucht, die fünf Psalmenbücher in einen historisch-thematischen Zusam-
menhang zu bringen:

„Buch I:	 Ps 1–41: Historische Basis: Die Königherrschaft Gottes 
in Israel durch seinen Gesalbten David.

Buch II:	 Ps 42–72: Die Not der Gottesverworfenheit in der 
Davidszeit und im Exil als Gericht Gottes; Busse und 
Hoffnung auf Restauration.

Buch III:	 Ps 73–89: Die Tempelzerstörung als Gericht Gottes; 
Busse und Hoffnung auf Restauration.

187

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Buch IV: 	 Ps 90–106: Trotz des Bruches des Davidbundes: Gott 
ist König; Busse und Hoffnung auf Restauration.

Buch V: 	 Ps 107–150: Restauration und Vision: Die endzeitli-
che weltweite Königsherrschaft Gottes durch seinen 
Gesalbten, das Heil in Gottes Gesetz und Segen Got-
tes, der vom Tempel ausgeht“.

Zentrales Thema des Psalters ist laut Steinberg (2006:238) das unter 
den Menschen errichtete königliche Reich Gottes, das durch innere und 
äussere Feinde bedroht wird und nur durch Gottes Gnade errettet wer-
den kann (erstes Psalmenbuch). Steinberg spricht in diesem Zusam-
menhang sogar von einer „‚Theologie‘ des Königtums“. Laut Steinberg 
(2006:239) behandelt das zweite Psalmenbuch das Thema „von Gott ver-
worfen“. Das dritte Psalmenbuch (Psalmen 73–89) befasst sich theolo-
gisch mit der Zerstörung des Jerusalemer Tempels durch die Babyloni-
er, wobei die Psalmen 84–89 die erneute Zuwendung Gottes zu seinem 
Volk und zur gesamten Welt beschreiben (vgl. Steinberg 2006:249). Laut 
Steinberg (2006:253) thematisiert das vierte Psalterbuch die theologische 
Verarbeitung des Exils, insbesondere auch unter den Aspekten der irdi-
schen Vergänglichkeit und der Zuflucht bei Gott. 

Julius Steinberg (2006:101) hat für die Psalmen 15 bis 24 eine übergrei-
fende Struktur beschrieben, die wie folgt aussieht (die Zahlen beziehen 
sich auf die einzelnen Psalmen):

„15	Torapsalm: Der Gerechte darf sich Gott nähern.
16	    Vertrauenspsalm: Du bist mein Herr, es gibt kein Glück für    
	       mich ausser dir.
17	         Klagepsalm: Bitte um Errettung vor den Gottlosen
18	            Königspsalm: Gott hat dem König seinen Gehorsam 
		             vergolten und ihn
	                 Aus der Bedrängnis errettet und gesegnet.
19	                    Torapsalm: Gottes Grösse in der Schöpfung 
			      und in seinem Gesetz; Bitte um Leitung.
20	                 Königspsalm: Bitte um den Segen für den König.
21	              Königspsalm: Dank für Segen für den König, der auf Gott
               vertraut.

188

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


22	      Klagepsalm: Bitte um Errettung vor den Gottlosen.
23	    Vertrauenspsalm: Der Herr ist mein Hirte, mir wird nichts 
       mangeln.
24	 Torapsalm: Der Gerechte darf sich Gott nähern. 
	 Der König der Ehren zieht in den Tempel ein“ (Steinberg 2006:101).

Damit wird so etwas wie eine kosmisch-politische Ordnung skizziert: 
Die göttliche Ordnung erweist sich in der Erlaubnis für den Gerechten, 
sich Gott zu nähern. Das Gesetz und seine Verkörperung durch den 
König garantiert den Schutz vor den Gottlosen und damit eine gerech-
te Gesellschaft. 

Das Gericht Gottes wird zunächst als Eingreifen Gottes in die Geschich-
te verstanden. So drückt der Beter im Psalm 58 die Hoffnung aus, dass 
das Unrecht nicht von Dauer sei. Und im Hiobbuch will Hiob sogar 
Gott vor Gericht ziehen, weil er die Frevler gewähren, ihn, den Gerech-
ten, aber leiden lässt.

Und diese kosmisch-politische Ordnung manifestiert sich in der 
Gemeinde, also in der Gemeinschaft der Glaubenden. So steht in 
Psalm 81,2: „Gott steht in der Gottesgemeinde“. Hier klingt bereits die 
Idee an, dass Gott dort ist, wo sich Menschen in seinem Namen versam-
meln (vgl. Ehrlich 2009:38).

Ansorge (2009:126) sieht in den Klagepsalmen folgende Struktur: Anruf 
Gottes, Klage, Bitte und Lobgelübde. Ansorge sieht darin eine Nähe zu 
mesopotamischen Bussgebeten. Wichtig ist: Oftmals sieht sich dabei der 
Beter „ungerecht verfolgt und sucht bei Gott seine Zuflucht vor dem Zorn 
seiner Feinde“ (Ansorge 2009:127).

Dagegen ist das Grundanliegen in der Spruchweisheit „ein gutes, gelin-
gendes Leben“ (Schüngel-Straumann 2017:42). Dabei spricht die „Weis-
heit“ die Menschen – und vorab Männer, besonders junge Männer – an, 
um sie vor Gefahren und vor allem vor falschen Entscheidungen zu war-
nen. Bei Kohelet liegt – so Schüngel-Straumann 2017:43 – ein Akzent auf 
dem Begriff hebel (nichtig, flüchtig), denn für Kohelet gibt es letztlich 
nichts Zuverlässiges, an dem sich der Mensch festhalten kann.

Kohelet sei wahrscheinlich in der zweiten Hälfte der Ptolemäerherr-
schaft entstanden, also zwischen 250 und 190 vor unserer Zeitrechnung, 
wobei „Kohelet“ kein Eigenname war, sondern soviel heisst wie „Ver-
sammlungsleiter“ – deshalb der griechische Begriff „Ecclesiastes“ für 

189

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Kohelet (vgl. Kessler 2017b:507). Dahinter habe sich der Leiter einer 
Weisheitsschule verborgen, deren Wirkungsort wahrscheinlich Jerusa-
lem war. Ähnlich wie in der hellenistischen Philosophie war auch in der 
Theologie Kohelets die grosse Frage, wie der Mensch Glück erreichen 
kann (vgl. Kessler 2017b:507).

Gerechtigkeit

Eine zentrale Thematik in der Hebräischen Bibel ist die Frage nach dem 
Zusammenhang von (gutem oder schlechtem) Handeln und dem per-
sönlichen Ergehen der so handelnden Menschen. 

Im Psalm 58,11ff. steht ohne Wenn und Aber: „Alle, die Gott gehorchen, 
werden sich freuen, wenn sie sehen, wie Gott Vergeltung übt; sie werden 
im Blut der Unheilstifter waten. Und alle Menschen werden bekennen: 
‚Wer Gott die Treue hält, wird belohnt. Es gibt einen Gott, der für Recht 
sorgt auf der Erde‘“. Ebenso sagt Spr 20,22: „Nimm dir nicht vor, erlitte-
nes Unrecht selber zu vergelten! Vertrau auf Gott, er wird dir Recht ver-
schaffen!“.

Und im Psalm 68 wird der Sieg von Gottes Gerechtigkeit als triumpha-
ler Siegeszug beschrieben, vor dem alle Feinde fliehen und der die neue 
Heimat- und Friedensordnung beschreibt.

In Kohelet 8,10ff. wird dieser Tun-Ergehen-Zusammenhang ganz klar 
in Frage gestellt: „10 Dabei habe ich beobachtet, wie Menschen, die das 
Gesetz übertreten hatten, ein Begräbnis erhielten, während andere, die 
recht getan hatten, ankamen und vom Ort des Heiligtums wieder weg-
gehen und bald in der Stadt vergessen sein werden. Auch das ist Wind-
hauch.  11 Denn: Wo keine Strafe verhängt wird, ist die Bosheit schnell 
am Werk. Deshalb wächst im Herzen der Menschen die Lust, Böses zu 
tun. 12 Denn: Ein Sünder kann hundertmal Böses tun und dennoch lan-
ge leben“. Damit stellt sich nach Ansorge (2009:93) für die Frommen die 
Frage nach der Gerechtigkeit Gottes. In diesem Punkt trifft sich Kohe-
let mit dem Hiobbuch: 

Eine zentrale Thematik im Hiobbuch ist zweifellos die Gegenüber-
stellung des Tun-Ergehens-Zusammenhangs versus die Unberechen-
barkeit Gottes, die sich insbesondere in den Dialogen Hiobs mit seinen 
Freunden zeigt. Ebach (1996a:6) weist darauf hin, dass der Zusammen-

190

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


hang von Tat und Tatfolge „in der Sprache der Hebräischen Bibel so eng 
gedacht [ist], dass beides (‚Schuld‘ und ‚Strafe‘) mit denselben Worten 
bezeichnet werden kann“. Allerdings gibt es insbesondere in der Weis-
heitsliteratur keinen Automatismus (vgl. Zenger und Frevel 2012b:406). 
Verwiesen wird vielmehr auf ein „komplexes und manchmal undurch-
schaubares Geflecht von Wirkursachen, das Tun und Ergehen miteinan-
der verbindet“ (Zenger und Frevel 2012b:406).

Bereits zu Beginn des Hiobbuchs stellen sich drei Fragen (vgl. Ebach 
1996a:8):

(1)	 Geht es Hiob materiell deshalb gut, weil er fromm und gottes-
fürchtig ist?

(2)	Oder ist Hiob fromm, gerecht und gottesfürchtig, weil es ihm 
materiell gut geht? 

Ausserdem:
(3)	Gibt es gar keinen Zusammenhang zwischen Hiobs materiellem 

Wohlstand und seiner Frömmigkeit und seinem Gottvertrauen?

Selbst wenn (1) zutrifft – und noch mehr in den beiden Fällen (2) und 
(3) – wird im Verlauf der Hiobgeschichte die Haltung des „do-ut-des“, 
also einer Handlung mit dem Ziel, eine Gegenhandlung oder ein Entgelt 
zu erhalten, gegenüber Gott radikal in Frage gestellt. Die mehrmalige For-
derung Hiobs nach Gerechtigkeit, und Hiobs Verlangen, dass seine Taten 
durch ein gerechtes Gericht zu beurteilen seien (z. B. Hiob 13,18ff.; Hiob 
16,19; Hiob 19,7), deuten auf ein Gerechtigkeitsverständnis, das impliziert, 
dass sich auch Gott der Gerechtigkeit zu unterwerfen habe. Gott kann 
nicht ungerecht sein – obwohl er Ungerechtigkeit zulässt. Ein existenzi-
elles und letztlich nicht zu beantwortendes Dilemma.

Dabei stellt auch Satan Hiobs Rechtschaffenheit und Frömmigkeit 
nicht in Frage (vgl. Kaiser 2006:23). Zentraler Begriff in der Rede Satans 
ist „umsonst“ (ḥinnām; vgl. dazu Kaiser 2006:24 sowie Ebach 1996a:13). 
Damit meint Satan, dass Hiob Gott nicht umsonst ehrt und opfert, son-
dern in Erwartung einer Gegengabe, z. B. Reichtum, Familienglück, 
Gesundheit. Wäre dem so, dann wäre ein frommes und gottgefälliges 
Leben nichts anderes als „ein frommes Geschäft und ein Unternehmen 
zur Berechnung und damit Domestifizierung Gottes“ (Kaiser 2006:26).

191

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Schon in der Rahmenerzählung der Geschichte, in welcher Gott Satan 
erlaubt, Hiob in allen Bereichen auf eine Art auf die Probe zu stellen, die 
Hiob gar nicht erfolgreich meisten kann, wird Hiob vor eine hoffnungs-
lose Situation gestellt. Zuerst wird das traditionelle Gerechtigkeitsver-
ständnis, wonach ein gottesfürchtiges, frommes Leben zu Wohlstand und 
Glück führt, von Satan radikal in Frage gestellt, indem er Gott fragt: „Wür-
de Hiob dir gehorchen, wenn es sich nicht bezahlt machte? Du hast ihn 
und seine Familie und seinen ganzen Besitz vor jedem Schaden bewahrt. 
Du lässt alles gelingen, was er unternimmt, und sein Viehbestand wird 
immer grösser. Rühre doch einmal seinen Besitz an! Wetten, dass er dich 
dann öffentlich verflucht!“ (Hiob 1,9ff.). Und als das (noch) nicht funkti-
oniert, erfolgt die Steigerung in Form von Krankheit und körperlichem 
Leiden – und der Vorwürfe von Hiobs Frau.

Die Lage von Hiob ist letztlich aussichtslos: Das von Gott gebilligte, 
sich steigernde Unglück und das damit verbundene Leiden führt Hiob 
in ein doppeltes Dilemma: Obwohl er Gottes Willen und Gesetze in sei-
nem Handeln – wie mehrmals betont wird – befolgt hat, wird er „bestraft“ 
und verliert alles. Seine Reaktion – das zweite Dilemma – kann nur sein: 
Ein Aufschrei gegen Gott, was ja ein Widerspruch in sich selbst ist, weil 
Gott allmächtig ist, und die verzweifelte Forderung nach Gerechtigkeit, 
der sich auch Gott zu unterwerfen hat. Im Unterschied zu anderen Stel-
len im Tanach, wo Gott als Rechtsbeistand angerufen wird – z. B. in Jes 
50,9 – wird hier Gott sozusagen als Rechtsbeistand gegen Gott selbst 
angerufen, eine unerhörte und einmalige Aktion. Gleichzeitig hat Gott 
(immer?) recht, weil er Recht setzt – so gesehen ist Gott ein absoluter 
Herrscher „ohne Gewaltenteilung“, wie Ebach (1996a:98) meint.

Die Argumentation der drei Freunde steht auf einer anderen Ebene der 
Gerechtigkeitsfrage. Die drei Freunde Hiobs argumentieren im Wesentli-
chen mit zwei – mehrfach wiederholten – Punkten, die beide falsch sind 
bzw. im Falle Hiobs nicht zutreffen: Erstens sind die Menschen allgemein 
schlecht und selber am Bösen schuld – was im Fall Hiobs gerade nicht 
zutrifft – und zweitens erfolgt das Leiden Hiobs aufgrund seiner eige-
nen Schuld – auch das ist falsch. Eine dritte, völlig andere Argumenta-
tion erfolgt dann in der Rede Elihus: Hier wird die Erhabenheit und die 
unendliche Grösse Gottes betont, mit der sich Menschen – auch Hiob – 
nicht messen können.

192

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Auch das Argument von Elifas, dass dem Unterdrücker der Untergang 
gewiss sei (vgl. Hiob 15,20ff.) vermag nicht zu überzeugen – denn Hiob 
erlebt ja gerade als Gerechter, dass er dem Untergang nahe ist.

Zentral im Hiobbuch ist die Grundfrage – als Grundfrage der Lehre 
von Gerechtigkeit und Ethik überhaupt (vgl. Ebach 1996b:5) –, warum es 
den Bösen oft gut geht und den Guten schlecht, und das nicht nur vor-
übergehend, sondern dauerhaft. Hiob (vgl. 21,7ff.) fragt: „Warum lässt 
Gott die Bösen weiterleben? Sie werden alt und bleiben trotzdem stark. 
Gesichert wachsen ihre Kinder auf, und auch die Schar der Enkel ist bei 
ihnen. Kein Unglück stört den Frieden ihrer Häuser, sie kriegen Gottes 
Geissel nie zu spüren“.

Dabei verlangt die Weisheit auch politische Gerechtigkeit: „Gerechtigkeit 
macht ein Volk gross; aber Unrecht macht ihm Schande. Einen fähigen 
Beamten weiss der Herrscher zu schätzen, aber einen Pfuscher trifft sein 
Zorn“ (Spr 14,34f.). Doch die Mächtigen halten sich nicht an die Gebote 
Gottes und an die Forderungen der Gerechtigkeit (vgl. Hiob 24,2ff.). Sie 
berauben die Armen, Waisen und Witwen, verstossen sie und sie müs-
sen in Furcht leben. Sie müssen auf den Feldern der Reichen nach Resten 
suchen, sie müssen nackt übernachten und keine Kleidung oder Decke 
schützt sie vor der Unbill des Wetters. Ein König hat für Recht und Gerech-
tigkeit zu sorgen, nicht aber ungerechte Steuern zu erheben (Spr 29,4).

Gleichzeitig ist Gerechtigkeit für die Herrschenden auch nützlich, weil 
sie die Regierung erleichtert: „Könige hassen es, wenn Unrecht geschieht; 
denn durch Recht wird ihre Herrschaft gefestigt“ (Spr 16,12). Und: „Ein 
König, der den Schwachen Recht verschafft, festigt seine Herrschaft für 
immer“ (Spr 29,14). 

Warum haben Frevler – so Ebach 1996b:5 – so viel hajil, also Kraft, 
durchaus auch im Sinne sexueller Potenz, vgl. Hiob 21,8.10.24? Um die 
gleiche Frage kreisen etwa Psalm 73,3ff. und Jer 12,1ff. Doch ich würde hier 
– im Gegensatz zu Ebach (1996b:6) – nicht eine Form der Theodizeefra-
ge sehen, sondern vielmehr ein Auseinanderklaffen von Lehre (Theorie) 
und Praxis (Empirie). Übrigens: Ebach (1996b:7) sieht das weiter unten 
durchaus auch so: „Von den Freunden unterscheidet ihn [Hiob] … nicht 
das Postulat, umso mehr die Wahrnehmung. Die aus der Gegenüberstel-
lung von Postulat und Empirie resultierende Frage lautet: Wenn es an 
Gott liegt, ob der Frevler das ihm entsprechende böse Geschick erleidet, 
warum geschieht es dann so selten?“ 

193

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Interessant ist dann die Reaktion Gottes und das von Gott damit aus-
gedrückte Gerechtigkeitsverständnis: Gott gibt Hiob und seiner Argu-
mentation schliesslich recht, und kritisiert die (falschen) Argumente sei-
ner Freunde. 

Man kann also – mit Kaiser 2006:113 – sagen, dass Hiob „simul iustus 
est peccator“, also sowohl Gerechter als auch Sünder ist. 

Kaiser (2006:69) hat noch auf einen interessanten Unterschied der 
Gerechtigkeitsvorstellung der drei Freunde Hiobs und der jüdischen Pro-
pheten hingewiesen: Während die Propheten politische (z. B. Jes 14,1ff., 
Habakuk 1,12ff.) und soziale Ungerechtigkeit (z. B. Amos 2,6), Unter-
drückung (Jes, 10, 1ff.) und Vergessen der Armen kritisierten und zur 
Umkehr aufriefen, argumentieren die drei Freunde Hiobs damit, dass 
Gottes Strafe Gottlose und Übeltäter immer schon erreicht und erreicht 
hat – dagegen wirft Hiob Gott gerade vor, dass er die Falschen bestrafe 
und die Gottlosen gewähren lasse. Ja, in Hiob 10,3 wirft Hiob Gott sogar 
vor, mit den Frevlern gemeinsame Sache zu machen. Ebach (1996a:93) 
nennt diese Stelle einen der „ungeheuerlichsten Texte der Bibel“.

Bei den Propheten (z. B. Jer 12,1ff.) wird Gott jeweils aufgefordert, end-
lich einzugreifen und die Gottlosen oder die Gegner Israels zu bestrafen 
– bei Hiob fehlt diese Dimension. Hiob „denkt nicht zeitlich, geschwei-
ge denn geschichtlich, und dieses Beharren im Hier und Jetzt ist es, das 
seiner Rede gegen Gott wegen der Duldung des allgemeinen Unrechts in 
der Welt die schneidende Schärfe gibt“, meint Kaiser (2006:70). 

Gerechtigkeit hat auch mit der Erkenntnis Gottes und mit Gottesfurcht 
zu tun. Auf die Suche nah Weisheit gibt es nur folgende Antwort: Weis-
heit ist nicht beim Menschen zu finden, nur Gott weiss, wo sie ist (vgl. 
Hiob 28,12–23). Dabei endet das Weisheitslied Hiobs (Hiob 28,28) mit dem 
Hinweis auf einen engen Zusammenhang zwischen der Vermeidung von 
Unrecht und der Ausrichtung auf Gott: „Den Herrn stets ernst zu neh-
men, das ist Weisheit. Und alles Unrecht meiden, das ist Einsicht“. Kaiser 
(2006:76) sieht da einen Bezug auf Psalm 111,10: „Den Herrn stets ernst 
zu nehmen, damit fängt alle Weisheit an. Was er tut, beweist Verstand“.

Entscheidend für das Gerechtigkeitsverständnis in Tora und Tanach 
erscheint Spruch 12,28: „Auf dem Weg der Gerechtigkeit ist Leben“ (zitiert 
nach Crüsemann, M. 2014:26) oder wie die Einheitsübersetzung den 
Spruch formuliert: „Der Pfad der Gerechtigkeit führt zum Leben, der 
Weg der Abtrünnigen führt zum Tod“. Das bedeutet nichts anderes, als 

194

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Gerechtigkeit mit Leben gleichgesetzt wird, während Ungerechtigkeit im 
Grunde Tod bedeutet. Das grosse Problem besteht natürlich darin, inwie-
weit Gesetze mit Gerechtigkeit gleichgesetzt werden können.

Wer Gerechtigkeit auf – von wem auch immer gegebene – Gesetze redu-
ziert, läuft Gefahr, einem restriktiven Menschenbild zu verfallen. Dahin-
ter steht oftmals die Vorstellung, den Menschen als existenziell verführ-
bar für das Böse zu halten, ohne ihn auch autochthon, also von innen 
heraus, als lernfähig für das Gute zu sehen.  

Der Kohelet geht noch einen Schritt weiter: Kohelet 9,3 stellt fest, 
„daß in den Menschen überdies die Lust zum Bösen wächst und Ver-
blendung ihren Geist erfaßt, während sie leben und danach, wenn sie 
zu den Toten müssen“. 

In einigen Psalmen – so etwa in Psalm 69,20ff. – wird Gott angefleht, 
den Gegnern Gerechtigkeit in Form von Vergeltung anzutun: „20 Du 
kennst meine Schmach und meine Schande. Dir stehen meine Wider-
sacher alle vor Augen.  21 Die Schande bricht mir das Herz, ganz krank 
bin ich vor Schmach; umsonst habe ich auf Mitleid gewartet, auf einen 
Tröster, doch ich habe keinen gefunden.  22 Sie gaben mir Gift zu essen, 
für den Durst reichten sie mir Essig.  23 Der Opfertisch werde für sie zur 
Falle, das Opfermahl zum Fangnetz.  24 Blende ihre Augen, so daß sie 
nicht mehr sehen; lähme ihre Hüften für immer!  25 Gieß über sie dei-
nen Grimm aus, dein glühender Zorn soll sie treffen!  26 Ihr Lagerplatz 
soll veröden, in ihren Zelten soll niemand mehr wohnen.  27 Denn sie 
verfolgen den Mann, den du schon geschlagen hast, und mehren den 
Schmerz dessen, der von dir getroffen ist.  28 Rechne ihnen Schuld über 
Schuld an, damit sie nicht teilhaben an deiner Gerechtigkeit.  29 Sie sei-
en aus dem Buch des Lebens getilgt und nicht bei den Gerechten ver-
zeichnet.  30 Ich aber bin elend und voller Schmerzen; doch deine Hilfe, 
o Gott, wird mich erhöhen“ (Einheitsübersetzung).

Carleen Mandolfo (2014:123) meint in diesem Zusammenhang, dass 
man nicht vergessen dürfe, dass erstens die Betenden am Rand der Ver-
zweiflung stehen und zweitens dass die Psalmen nie dazu auffordern, das 
Recht oder die Rache in die eigene Hand zu nehmen. Es werde immer 
der Gottheit oder dem Schicksal überlassen, Vergeltung zu üben. 

Allerdings kennt Kohelet (4,13ff.) eine sehr regierungskritische Haltung 
gegenüber den Königen: „13 Besser ein junger Mann, der niedriger Her-
kunft, aber gebildet ist, als ein König, der alt, aber ungebildet ist – weil 

195

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


er es nicht mehr verstand, auf Ratschläge zu hören. 14 Der junge Mann 
wurde aus dem Gefängnis befreit und wurde König, obwohl er, während 
der andere schon regierte, arm zur Welt gekommen war.  15 Aber ich habe 
beobachtet, daß alle Lebenden, die unter der Sonne umherlaufen, sich 
auf die Seite des nächsten jungen Mannes stellten, der statt seiner hoch-
kommt.  16 Die Volksmenge nimmt kein Ende, gleichgültig, wer an ihre 
Spitze getreten ist. Im übrigen werden die Späteren auch mit ihm nicht 
zufrieden sein. Denn auch das ist Windhauch und Luftgespinst.  17 Züg-
le deinen Schritt, wenn du zum Gotteshaus gehst. Tritt ein, um zuzuhö-
ren, und nicht, wie die Ungebildeten, um Opfer abzugeben. Sie verste-
hen nicht einmal, Böses zu tun“ (Einheitsübersetzung).

Damit wird die Legitimität eines Königs dem Wert von Bildung ent-
gegengestellt, was im Grunde eine vernichtende Kritik des Königstums 
als System reiner Erbfolge bedeutet.  

Gottesbild

Es ist schwierig, die sehr verschiedenen Facetten Gottes, so wie er im 
Tanach erscheint, spricht und handelt, auf einen oder einige wenige 
Aspekte zu verdichten. Gott erscheint sowohl als liebevoll, barmher-
zig, grosszügig und mächtig, als auch als intransigent, zornig und eifer-
süchtig. Wenn man gestützt auf die Tora und auf die vorderen Prophe-
ten – also Josua bis 2 Könige, ohne das Buch Rut, vgl. Liss 2005:2 – einen 
unvoreingenommenen und kritischen Überblick über den dort beschrie-
benen JHWH gewinnen möchte, könnte man zum Eindruck gelangen, 
es mit einem nachtragenden, parteiischen und eifersüchtigen Kriegsgott 
zu tun zu haben, der jede Schwäche oder Nachsicht gegenüber den Fein-
den als Mangel an Glauben betrachtet und entsprechend ahndet. Aller-
dings wird dieses Bild in den Ketuvim-Schriften und insbesondere in 
der Weisheitsliteratur korrigiert. Doch auch in diesen Schriften bleibt 
das Gottesbild durchaus ambivalent.

Frevel (2016:92) hat die These aufgestellt, dass Gottesbilder im Grun-
de Menschenbilder sind, weshalb es eine enge gegenseitige Abhängigkeit 
von beiden gibt. Das bedeutet aber auch, dass nicht nur Menschenbil-
der von Gottesbildern, sondern auch Gottesbilder von Menschenbildern 
abhängig sind. Frevel (2016:93) folgert daraus: Es „zeigt sich, dass zwar 

196

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


die Bibel Legitimation und Limitation der Gottesbilder ist, aber bibli-
sche Gottesbilder nicht unkritisch einfach übernommen werden kön-
nen“, – andernfalls – so Frevel – würde man „einem biblischen Funda-
mentalismus das Wort reden“. Und wie ich an anderer Stelle gezeigt habe 
(vgl. Jäggi 1991a:15ff.), bedeutet „Fundamentalismus“ nicht, dass dieser 
auf die ursprüngliche, biblisch vermittelte Wahrheit zurückgreift, son-
dern ganz im Gegenteil: dass er unkritisch auf eine späte – in der Regel 
nicht vor dem 19. Jahrhundert entstandene – und konstruierte Interpre-
tation Bezug nimmt.

In der Hebräischen Bibel erscheint Gott als handelnder Gott, ja als der-
jenige, der durch sein Handeln die Feinde Israels besiegt. So wird Gott 
in Nehemia 9,6ff. als handelnder Gott, als Sieger über die Feinde Israels 
verehrt: „Die Kanaaniter, die früher dort wohnten, zwangst du vor ihnen 
in die Knie. Die Herrscher des Landes und ihre Völker gabst du alle in 
ihre Macht�…“ (Nehemia 9,24).

Nach Meinung von Georg Steins (2012a:319) folgen die Königsgeschich-
ten in 1 Chronik 11 bis 2 Chronik 36 einem einheitlichen Konzept: „Gehor-
sam gegenüber Gott bewirkt Erfolg und Anerkennung. Ungehorsam führt 
zu Misserfolg und Untergang“. Auch die Weisheitsliteratur nimmt die-
sen Gedanken wiederholt auf, etwa Spr 29,16: „Je mehr Menschen Gott 
missachten, desto mehr Unrecht geschieht. Aber wer Gott gehorcht, wird 
sehen, wie solche Leute untergehen“.

Dabei sind die Chronik-Bücher nach Meinung von Steins (2012a:325) 
nicht nur Auslegung der Bücher Samuel und Könige, sondern eigenstän-
dige Werke auf der Quellengrundlage der älteren biblischen Bücher. Das 
ist insofern bedeutsam, als sich darin erkennen lässt, wie sich grundlegen-
de Vorstellungen im Laufe der Zeit gewandelt haben, angefangen beim 
Gottesbild, aber auch hinsichtlich der Vorstellungen idealer Herrschaft 
oder wünschenswerter Gesellschaftsorganisation.

Über das Gottesbild in Hiob ist sehr Unterschiedliches und Wider-
sprüchliches geschrieben worden. Einer der neueren Ausleger – Her-
mann Spieckermann (1994:431ff.) – hat sogar von einer „Satanisierung 
Gottes“ gesprochen (vgl. auch Kaiser 2006:15). 

Kang (2017:263) meint sogar mit Blick auf die Gottesreden im Hiob-
buch: „Am häufigsten wird Gott in den Hiobreden als Gewalttäter dar-
gestellt. Gott greift Hiob an und zerstört ihn“. Kang (2017:263) sieht darin 
vor allem eine Darstellung Gottes als Gewalttäter, als ungerechter Rich-

197

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


ter und als willkürlicher Schöpfer. Doch eine solche Sicht lässt drei Dinge 
ausser Acht: Erstens wird Hiob gar nicht zerstört oder vernichtet, er erlebt 
das nur subjektiv so. Zweitens deutet die Rahmenerzählung darauf hin, 
dass es um eine Prüfung und einen Wettstreit zwischen Gott und dem 
„Anti-Gott“ Satan geht – und um eine Prüfung des Menschen Hiob. Und 
drittens verweisen gerade die Gottesreden auch auf den Schöpfercharak-
ter Gottes hin, welcher seine Schöpfung die ganze Zeit am Leben erhält41.

Doch eine andere Interpretation scheint mir zutreffender: Der ursprüng-
liche Vorwurf Satans an Hiob, Gott nicht „umsonst“ zu lieben, weicht im 
Verlauf der Hiobgeschichte der zentralen Frage nach Gott, die Hiob an 
Gott stellt (vgl. Kaiser 2006:58). Es geht also immer weniger um die Fra-
ge, warum auch gute Menschen leiden, sondern um die Frage des stum-
men, schweigenden Gott. Diese Frage wird auf der Handlungsebene durch 
die direkte Rede Gottes (Hiob 38,1–40,2 sowie Hiob 40,6–41,26) faktisch 
dadurch beantwortet, dass er spricht. Hiobs Frage: „Wo bist du, Herr?“ 
steht hinter der ersten, vordergründigen Frage „Herr, warum lässt du 
mich unschuldig leiden?“ Die Einforderung des Rechts von Gott weicht 
der Frage nach Gott.

Gott wird von Hiob als lebender, lebendiger Gott gesehen – trotz seines 
anfänglichen Schweigens, und lange vor der Gottesrede. So sagt Hiob in 
19,25: „Ich weiss, dass Gott [go’el], mein Anwalt, lebt“. Ebach (1996a:152) 
übersetzt diese – sehr umstrittene Stelle – mit: „Ich weiss, dass mein Löser 
lebt“. Dabei wird Gott als Retter – durchaus im Sinne von Psalm 72 – gese-
hen. Namhafte christliche Theologen haben später an dieser Stelle Gott 
als Erlöser bezeichnet (z. B. Luther: „Aber ich weiss dass mein Erlöser 
lebt“ oder die Vulgata: Scio enim quod Redemptor meus vivit). Ich den-
ke, dass Kaiser (2006:64) recht hat, wenn er hier eine „Implantation“ der 
christlichen Vorstellung der Auferstehung bzw. Erlösung sieht: „Tatsäch-
lich ist der Text an dieser Stelle so enigmatisch, dass der genaue Sinn 
kaum zu ermitteln ist“ (Kaiser 2006:66). Die „Verchristlichung“ dieser 
Stelle ist zwar nachvollziehbar, bleibt aber vom Text her problematisch.

Ein weiterer Aspekt des Gottesbildes in Hiob besteht darin, dass alt-
testamentlich der Terminus „Gott sehen“ – wie Kaiser (2006:66) meint – 
semantisch nahe einer Grenzerfahrung mit dem Tod steht, so sagt Gott 

41	 Übrigens verweist auch Kang (2017:317) auf diesen Aspekt. Die Antwort Got-
tes an den Protest und die Klage Hiobs ist der Verweis auf seine Schöpfer- und 
Erhalterfunktion (vgl. Hiob 38,4ff.).

198

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


zu Mose in Ex 33,20: „Kein Mensch wird leben, der mich sieht“. Und 
Hiob sagt denn auch in 19,27: „ihn selbst will ich sehen, keinen Frem-
den, mein Herz vergeht in mir vor lauter Sehnsucht“. Gott ist so gross, 
dass die Menschen ihn nicht begreifen und sein Werk nur von weitem 
erblicken können (vgl. Hiob 36,25f.). 

Gleichzeitig ist der Tod – als Gegenpol zum Leben – der grosse „Gleich-
macher“ (Ebach 1996b:8): Egal, ob es einem im Leben gut geht oder nicht, 
am Schluss sind vor Gott alle gleich. Dabei wird die ungleiche Lebens-
qualität nicht ausgeglichen, sondern im Tod auf null reduziert. Diese 
Sicht taucht etwa in Hiob 3 auf, aber auch in Kohelet 3,19f.: „Menschen 
und Tiere haben das gleiche Schicksal. Beide verdanken Gott ihre Leben, 
und beide müssen sterben. Nichts hat der Mensch dem Tier voraus, denn 
alles ist sinnlos. Alles muss an den gleichen Ort. Aus dem Staub und der 
Erde ist alles entstanden, und zum Staub der Erde kehrt alles zurück“.

Deshalb wird Gott in Hiob doppelt gezeichnet: Gott als Schöpfer und 
Herrscher der Welt und Gott als „Herr der Tiere“ (vgl. Keel 1978:156).

Gott ist in Hiob (23,16) auch der verborgene und schreckliche Gott, 
dessen Erscheinen – und nicht die Finsternis, wie Hiob (23,17) sagt, den 
Menschen Hiob vernichtet. Damit wird die Macht Gottes mit der dunk-
len Macht nicht nur gleichgesetzt, sondern sie übersteigt sie. Gott ist auch 
der Wissende, er weiss, was kommen wird. Ebach (1996b:35) meint, dass 
sich daraus neue Fragen ergeben: „Wenn Gott der Herr des Geschehens 
ist, warum lässt er zu, dass die Welt ist, wie sie ist?“ Damit stehen wir 
in Hiob 23,17 wieder im Zentrum der Hiob-Problematik – und die Ant-
wort bleibt weiter offen.

Doch in Hiob 42,5f. erfolgt die überraschende Wendung: „Jetzt aber 
hat mein Auge dich geschaut. Ich schäme mich für alles, was ich sagte; 
in Staub und Asche nehme ich es zurück“. Durch die direkte Erfahrung 
Gottes, durch das Schauen Gottes wird alles anders: Alles Gesagte wird 
zu nichts. Durch das Schauen Gottes unterwirft sich Hiob Gott.

Dagegen fallen die Reden der drei Freunde stark ab. Am Schluss schwei-
gen sie ganz. In der abschliessenden Rede von Bildad (Hiob 25,1) ist Gott 
der Herrschende und der Schreckliche. Er knüpft damit an Elifas Rede 
(Hiob 4,14ff.) an, aber auch an Hiob (z. B. 14). Dieser Gedanke wird dann 
in der Gottesrede in Hiob 40,10ff. gleichsam weitergeführt, indem Gott 
Hiob seine Schöpfermacht demonstriert. Aber damit wandelt sich der 
Schrecken in Pracht, die Herrschaft wird zur Herrschaft über die Natur 

199

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


– ohne deshalb an Macht zu verlieren. Dabei ist – laut Ebach 1996b:48 – 
hier weniger die Genesis 1 im Blick, sondern Psalm 104, welcher die Macht 
und die Schöpferkraft Gottes thematisiert und verherrlicht. In Hiob 26,9ff. 
erhält die Macht Gottes noch eine andere Dimension: Er wird zum kraft-
vollen Herrscher über die Mächte des Chaos: „In dichte Wolken hüllt er 
seinen Thron, damit kein Auge ihn erblicken kann. Rund um die Meere 
zog er einen Kreis; dort liegt die Grenze zwischen Licht und Dunkel. Die 
Pfeiler, die den Himmel tragen, schwanken, Entsetzen packt sie, wenn er 
sie bedroht. Mit seiner Kraft hat er das Meer besiegt und Rahab umge-
bracht mit seinem Können�… Wie gross und mächtig muss Gott wirk-
lich sein!“ Damit wird das Licht ohne Einschränkung Gott zugeordnet, 
die Dunkelheit der (materiellen) Natur. Als Gegner Gottes sind dabei 
genannt: das Meer, Rahab, das Drachenungeheuer42, das in der kanaa-
näischen, mesopotamischen und ägyptischen Literatur und Mythologie 
als Chaosmacht auftritt (vgl. Ebach 1996b:48). Meeresungeheuer erschei-
nen auch in Psalm 89,11 und Jesaja 27,1 – und immer ist Gott der Sieger 
über diese Chaoswesen.

Doch die Rede Elihus rückt all dies wieder in ein anderes Licht. In der 
Rede Elihus werden zwei „Theologumena“ (Ebach 1996b:115) zusammen-
gebracht: Die Ferne Gottes und die Zuwendung Gottes. Und die Gott-
ferne und die Zuwendung Gottes gipfeln nach der Unterwerfung Hiobs 
in dessen Belohnung.

Einen deutlich anderen Akzent im Gottesbild setzt der Psalm 29, der 
die Macht und die Gewalt Gottes verherrlicht: Darin wird Gott als macht-
voll beschrieben, welcher den Donner grollen lässt und seine gewaltvolle 
Stimme ertönen lässt. Gleichzeitig wird Gott als derjenige verehrt, wel-
cher dem Volk Israel Freiheit und Land geschenkt hat: „2 Gott, wir hör-
ten es mit eigenen Ohren, unsere Väter erzählten uns von dem Werk, das 
du in ihren Tagen vollbracht hast, in den Tagen der Vorzeit.  3 Mit eige-
ner Hand hast du Völker vertrieben, sie aber eingepflanzt. Du hast Nati-
onen zerschlagen, sie aber ausgesät.  4 Denn sie gewannen das Land nicht 
mit ihrem Schwert, noch verschaffte ihr Arm ihnen den Sieg; nein, deine 
Rechte war es, dein Arm und dein leuchtendes Angesicht; denn du hat-
test an ihnen Gefallen.  5 Du, mein König und mein Gott, du bist es, der 
Jakob den Sieg verleiht.  6 Mit dir stoßen wir unsere Bedränger nieder, in 
deinem Namen zertreten wir unsere Gegner.  7 Denn ich verlasse mich 

42	 Rahab erscheint bereits in Hiob 9,13.

200

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


nicht auf meinen Bogen, noch kann mein Schwert mir helfen;  8 nein, du 
hast uns vor unsern Bedrängern gerettet; alle, die uns hassen, bedeckst du 
mit Schande.  9 Wir rühmen uns Gottes den ganzen Tag und preisen dei-
nen Namen auf ewig“ (Psalm 44,2ff.; Einheitsübersetzung). Nicht durch 
die Macht der eigenen Waffen oder menschlicher Taten, sondern durch 
direktes Eingreifen Gottes hat das Volks Israel seine Heimat gefunden 
und erkämpft. Auch weiterhin sorgt Gott für sein Volk. Überhaupt ist 
Gott der höchste Herrscher – nicht nur des Volkes Israels, sondern der 
ganzen Welt: „2 Ihr Völker alle, klatscht in die Hände; jauchzt Gott zu mit 
lautem Jubel!  3 Denn furchtgebietend ist der Herr, der Höchste, ein gro-
ßer König über die ganze Erde.  4 Er unterwirft uns Völker und zwingt 
Nationen unter unsre Füße.  5 Er wählt unser Erbland für uns aus, den 
Stolz Jakobs, den er liebt. [Sela]  6 Gott stieg empor unter Jubel, der Herr 
beim Schall der Hörner.  7 Singt unserm Gott, ja singt ihm! Spielt unserm 
König, spielt ihm!  8 Denn Gott ist König der ganzen Erde. Spielt ihm ein 
Psalmenlied!  9 Gott wurde König über alle Völker, Gott sitzt auf seinem 
heiligen Thron.  10 Die Fürsten der Völker sind versammelt als Volk des 
Gottes Abrahams. Denn Gott gehören die Mächte der Erde; er ist hoch 
erhaben“ (Psalm 47,2ff.; Einheitsübersetzung).

Gott wird in den Psalmen immer wieder als König angesprochen, etwa 
in Psalm 93, 1, 97,1 oder Psalm 99,1: „Der Herr ist König!“.

Auch Psalm 68,18ff. schildert Gott als mächtigen Kriegsherrn: „18 Die 
Wagen Gottes sind zahllos, tausendmal tausend. Vom Sinai zieht der Herr 
zu seinem Heiligtum.  19 Du zogst hinauf zur Höhe, führtest Gefangene 
mit; du nahmst Gaben entgegen von den Menschen. Auch Empörer müs-
sen wohnen bei Gott, dem Herrn.  20 Gepriesen sei der Herr, Tag für Tag! 
Gott trägt uns, er ist unsre Hilfe. [Sela]  21 Gott ist ein Gott, der uns Ret-
tung bringt, Gott, der Herr, führt uns heraus aus dem Tod.  22 Denn Gott 
zerschmettert das Haupt seiner Feinde, den Kopf des Frevlers, der in Sün-
de dahinlebt.  23 Der Herr hat gesprochen: ‚Ich bringe (sie) vom Baschan 
zurück, ich bringe (sie) zurück aus den Tiefen des Meeres.  24 Dein Fuß 
wird baden im Blut, die Zunge deiner Hunde ihren Anteil bekommen 
an den Feinden.‘“ (Einheitsübersetzung).    

Gleichzeitig ist nach Psalm 86,15 Gott gnadenvoll und barmherzig: 
„15 Du aber, Herr, bist ein barmherziger und gnädiger Gott, du bist lang-
mütig, reich an Huld und Treu“. Und in Psalm 31 wird Gott als erbar-

201

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


mender und schützender Gott beschrieben, auf den sich der Not Lei-
dende verlassen kann.

Doch damit ist das Bild des gerechten Gottes noch nicht erschöpft. 
Gott kann sein Gesicht abwenden, wie etwa in Psalm 44,25: „25 Warum 
verbirgst du dein Gesicht, vergißt unsere Not und Bedrängnis?“. Dabei 
soll – so Ansorge 2009:135 – das Sich-Abwenden Gottes nicht als göttli-
cher Willkürsakt gedeutet werden, sondern als Reaktion Gottes auf die 
Sünde des Menschen, etwa als Strafe auf nicht gottgewollte Handlungen. 
Oder aber: Gott wendet sich von den Menschen ab, um fehlbares Verhal-
ten der Menschen nicht wahrnehmen und damit ahnden zu müssen (vgl. 
Ansorge 2009:135). Gottes Erbarmen und seine Zuwendung zum Men-
schen ist das Gegenstück zum Zorn Gottes – oder wie Ansorge (2009:135) 
es nennt: seine Kehrseite. Mandolfo (2007:118) hat das mit Blick auf die 
Klagelieder wie folgt formuliert: „What the text reveals, counterintuitively 
for many of us, is that God’s love does have limits“ (Hervorhebung durch 
die Autorin). Mandolfo (2007:119) folgert daraus, dass in einer feministi-
schen Leseweise die Liebe zur Gerechtigkeit über der Liebe Gottes steht.

Doch es gibt noch eine weitere Seite Gottes: der zornige Gott.

Zorn in der Hebräischen Bibel

Das Alte Testament kennt verschiedene hebräische Begriffe, um die Emo-
tionen von Wut, Zorn, Grimm oder Ärger auszudrücken. Vorab zu nen-
nen ist das Substantiv אַף ’af „Nase / Zorn“ mit dem zugehörigen Verbum 
 np „zürnen“, die zusammen die Mehrzahl (210-mal Nomen, 14-mal’ אנף
Verbum) der Belege stellen. Hinter der Doppelbedeutung „Nase“ und 
„Zorn“ steht wohl, dass das Zürnen bildhaft mit dem Schnauben des zor-
nigen Menschen ausgedrückt wird …

An zweiter Stelle zu nennen ist der Begriff חֵמָה ḥemāh „Zornesglut“ (118 
Belege, nur Nomen), an dritter Stelle חרה ḥrh „heiß sein“ (47-mal Nomen, 
89-mal Verbum), sodann כעס k‘s „unmutig sein“ beziehungsweise im Hif. 
„zum Zorn reizen“ (25-mal Nomen / 54-mal Verbum) und קצף qṣp „zür-
nen“ (27-mal als Nomen, 33-mal Verbum). Hinzu kommen die seltene-
ren Begriffe עבר ‘br „aufbrausen“ (30-mal Nomen, 7-mal Verbum), זעם 
z‘m „verwünschen / beschelten“ (22-mal Nomen, 12-mal Verbum), זעף 

202

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


z‘p „toben / wüten“ (9-mal Nomen, 3-mal Verbum) und schließlich רגז
rgz „erregen / toben“ (7-mal Verbum). 

Das Hebräische kennt damit ein breites Begriffsfeld für die Beschrei-
bung der Emotionen Wut und Zorn. Die verschiedenen Vokabeln können 
dabei in den Texten weitgehend parallel und zum Teil synonym verwen-
det werden. Eindeutige Bedeutungsunterschiede lassen sich kaum fest-
stellen. Erwähnenswert ist allerdings, dass die meisten Begriffe primär 
von der Beschreibung körperlicher Erregung hergeleitet scheinen (wie 
 br „aufbrausen“). Auffällig‘ עבר ,“ḥrh „heiß sein חרה ,“np „schnauben’ אנף
ist ebenso, dass die Zornesglut (חֵמָה ḥemāh) wie eine Flüssigkeit vergos-
sen werden kann (vgl. z. B. Ps 79,6; Jer 44,6; Klgl 2,4; Ez 7,8) und gene-
rell Zorn mit brennendem Feuer konnotiert werden kann (vgl. z. B. Ex 
32,10; Jes 9,18; Nah 1,6). 

Quelle: Wälchli 2014.

Wälchli (2012:30) weist darauf hin, dass die Hebräische Bibel die 
Zorn-Vokabeln fast dreimal so häufig für den Zorn Gottes verwendet 
wir für den Zorn von Menschen. Insgesamt lassen sich 373 Bibelverse auf-
zählen, in denen sich Zorn-Vokabeln auf Gott beziehen. Sie verteilen sich 
laut Wälchli (2012:30f.) wie folgt auf die einzelnen biblischen Schriften:

Tora Buch Anzahl Stellen

Genesis 2

Exodus 8

Leviticus 2

Numeri 17

Deuteronomium 27

203

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Nevi-
im

Josua 6

Richter 6

1 Samuel 1

2 Samuel 5

1 Könige 12

2 Könige 11

Jesaja 41 (Protojesaja 21; Deuterojesaja 8; Tritojesaja 12

Jeremia 47

Ezechiel 43

Hosea 6

Joël 1

Jona 2

Micha 4

Nahum 3

Zefanja 5

Habakuk 3

Sacharja 8

Maleachi 1

204

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Ketu-
vim

Esra 3

Nehemia 2

1 Chronik 2

2 Chronik 20

Psalmen 49

Hiob 17

Sprüche 4

Kohelet 1

Klagelieder 13

Daniel 1

Obwohl beim Vergleich dieser Zahlen die unterschiedliche Länge der 
einzelnen Texte zu berücksichtigen ist, stellte Wälchli (2012:31) Folgen-
des fest: Es gibt eine relative Häufung der Belege im deuteronomisti-
schen Geschichtswerk (69 Verse), und der grösste Teil der Nennungen 
von Zorn erscheint in den Nevi’im-Texten (205 Mal). Wälchli führt dies 
auf den Zusammenhang der Gerichtsankündigung der Propheten und 
der Deutung der Exilerfahrung zurück.

Koenen (2015:96) hat darauf hingewiesen, dass in der Hebräischen Bibel 
meist erst im Nachhinein die Rede sei, wenn „Unheil, Leid und Zerstö-
rung … bereits erlebt wurden“. Dabei diene das Bild des Zornes Gottes 
als Erklärung, um eine Katastrophe, eine Niederlage oder ein traumati-
sches Ereignis nachträglich verständlich zu machen. Obwohl diese psy-
chologische Erklärung teilweise zutreffen mag, aus ethischer Sicht stellt 
sich trotzdem die Frage, was der „Zorn Gottes“ bedeutet und wie er zu 
deuten ist.

Janowski (2013:149) hat mit Blick auf das „Zorn-Gottes-Motiv“ fest-
gestellt, dass in der Exegese drei Verdrängungsstrategien festzustellen 
sind, um exegetisch unangenehmen Inhalten zu entkommen: Erstens 
man ignoriert sie einfach, zweitens man konstatiert sie, aber man stellt 
sie unter den Mythologieverdacht, oder – drittens – man gibt sie eben-
falls zu, aber relativiert sie als Sichtweise des Alten Testaments, die durch 

205

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


die Gottessicht von Gott als Erlöser im Neuen Testament überwunden 
wird. Alle drei Interpretationen sind problematisch. Fakt ist, dass gera-
de der Zorn Gott menschennah macht, aber gleichzeitig auch enigma-
tisch, also rätselhaft.

Rainer Kessler (2017b:117) hat Gottes Strafen – wie etwa die Sintflut – 
als Antwort auf die von Menschen hervorgerufene Verderbnis gedeu-
tet: „Die Menschen füllen die Erde mit Gewalt, diese wird dadurch ver-
dorben (dreimal steht dafür in Gen 6,11 die Wurzel … [šḥt]), und diese 
Verdorbenheit wendet Gott nun gegen die Erde, indem er sie verdirbt 
(erneut die Wurzel šḥt in V. 13.17, diesmal für Gottes Tun). ‚Gott verdirbt, 
was schon verdorben ist‘“. Hier wäre allerdings einzuwenden, dass Gott 
nicht nur Gewalt ausübt oder ausüben lässt als Antwort auf die Ver-
derbtheit, sondern auch im Krieg gegen nicht-israelitische Landbesitzer 
im Zusammenhang mit der Landnahme der Hebräer im gelobten Land 
(z. B. Deuteronomium 2,24ff. und Dtn 3,3ff.). Von daher muss wohl die 
Frage gestellt werden, ob die Aussage, wonach der Herr und die Herr-
schaft Gottes tatsächlich in der Hebräischen Bibel „nicht gewalttätig, son-
dern gerecht [ist], indem er ‚verdirbt, was schon verdorben ist‘“ (Kessler 
2017b:118), nicht zumindest etwas einseitig ist.

Gerechtigkeit als kommunikativer Akt

Chol-Gu Kang (2017:1) hat die Meinung vertreten, dass es in wesentli-
chen Teilen der Hiobdichtung um den Grund und das Ziel des Leidens 
Hiobs und um die göttliche Gerechtigkeit geht. 

Auf einen interessanten Aspekt hat Steinberg (2006:278) hingewiesen: 
„Während die Freunde Hiobs vor allem über Gott reden, sucht Hiob das 
Gespräch mit Gott, indem er ihn direkt anspricht, ihm sein Leid klagt 
und ihn zur Stellungnahme auffordert“. Gerechtigkeit soll also erstritten 
werden – Gerechtigkeit erscheint damit als Rechtsverhandlung und Recht-
sprechung. In gewissem Sinn kann auch das Streitgespräch zwischen Hiob 
und seinen Freunden als eine Art Plädoyer gegen die (Rechts-)Position 
seiner Freunde verstanden werden: Es geht darin um das Verständnis von 
Recht und Schuld, um Selbstverteidigung, um Darlegung seiner Rechts-
position und auch um den Kampf für eine Rechtsanhörung (durch Gott). 
Dabei – so Kaiser 2006:58 – „blähen sich [die Freunde] auf zu Rechts-

206

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


anwälten Gottes und Dozenten einer Gotteslehre, in welcher der leben-
dige Gott abwesend ist“. 

Man könnte also die Gerichtssituation wie folgt sehen: Hiob als Vertei-
diger seiner Unschuld gegen seine Anklägerfreunde, die – den nota bene 
in der Gerichtsverhandlung abwesenden – Gott verteidigen. Besonders in 
Kapitel 31,5ff. zählt Hiob auf, welche Sünden er nicht begangen hat, und 
verteidigt seine Unschuld. Doch das ist noch nicht alles: Hiob ist gleich-
zeitig Ankläger Gottes. Der Charakter einer Streitrede zeigt sich auch in 
Hiob 40,2, wo Gott sagt: „Mit mir, dem Mächtigen, willst du dich strei-
ten? Willst du mich tadeln, oder gibst du auf?“ 

Und der Clou des Ganzen: Am Schluss gibt Gott dem Ankläger Hiob 
recht, und desavouiert „seine eigenen Anwälte“, also die drei Freunde 
Hiobs.

Ebach (1996a:XII) weist zu Recht darauf hin, dass Hiobs Klage zweifach 
juridisch klagt: Er klagt vor Gott und er klagt Gott an. Anders gesagt: Gott 
ist sowohl beurteilende Instanz (Gericht) als auch Angeklagter, und Hiob 
ist Ankläger. Hier zeigt sich die Dialektik von Hiobs Verhältnis zu Gott: 
Hiob steht als Ankläger antithetisch zu Gott als von ihm Angeklagtem, 
gleichzeitig ist aber Gott auch die übergeordnete Instanz, das übergeord-
nete Gericht – und auch der Schöpfer. Hier drängt sich ein intertextuel-
ler Bezug zu Jesaja 43,26ff. auf, wo Gott Israel vorschlägt, gegeneinander 
vor Gericht zu gehen: „26 Lass uns miteinander vor Gericht gehen! Kla-
ge mich an! Trag deine Sache vor und beweise, dass du im Recht bist! 
27 Deine führenden Männer haben sich gegen mich aufgelehnt, wie das 
schon dein Stammvater Jakob getan hat�…“. Allerdings geht es in der 
Jesaja-Stelle um das Kollektiv, das Volk Israel, während Hiob als Einzel-
ner Gott anklagt.

Dazu passt in Hiob 19,7 das juridisch-rituelle Zetergeschrei (vgl. Jes 20,8 
und Hab 1,2) gegen die von Gott gebilligte Gewalttat Satans, auf das Gott 
jedoch nicht reagiert, ähnlich wie in Psalm 22,3 und im Klagelied 3,8.

Doch zu Beginn der dritten Hiobrede (Hiob 9,1ff.) wechselt Hiob seine 
Position: Er gibt Bildad und Elifas in dem Punkt recht, dass Menschen 
gegenüber Gott nicht Recht haben können: Hiobs Position ist damit nicht 
mehr anti-thetisch zu Gott, sondern er unterwirft sich ihm. Damit – so 
Ebach 1996a:94 – stimmt er Bildad zu, dass Gott das Recht biegen könne.

Im Gegensatz dazu – und wie die Reden der drei Freunde – sind die 
Reden Elihus (Kap. 32ff.) Reden über Gott. Der Grund ist dabei auch im 

207

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Inhalt der Rede zu suchen: Weil Gott so erhaben, allmächtig, undurch-
schaubar ist, weil sich der Mensch grundsätzlich nicht mit Gott ver-
gleichen (Hiob 33,11:„Mit Menschenmass lässt sich Gott nicht messen“) 
– und auch nicht mit ihm rechten (vgl. Hiob 34,12: „Gott tut gewiss kein 
Unrecht, nie und nimmer“) – kann, bleibt nur noch eine Rede über Gott. 
Das heisst aber nicht, dass Gott schweigt – im Gegenteil (vgl. Hiob 33,1ff.): 
Gottes Antwort war, dass er uns ins Leben gerufen hat. 

Selbst wenn es stimmt – wie einzelne Exegeten meinen (vgl. Steinberg 
2006:279) –, dass die Elihu-Rede später eingeschoben wurde: Fakt ist, dass 
die Elihu-Rede hervorragend in den Erzählduktus und in die Argumen-
tationslogik hineinpasst: Statt einen blinden Tun-Ergehen-Zusammen-
hang stellt Hiobs Verhältnis zu Gott und besonders auch seine Leidens-
erfahrung eine existentielle menschliche Erfahrung dar, ja sogar einen 
„Kanal, durch den Gott zu Menschen spricht“ (Steinberg 2006:279). Der 
Mensch Hiob – und diesbezüglich sind wir alle Menschen gleich (vgl. 
Hiob 33,6, als Elihu sagt: „In Gottes Augen sind wir beide gleich, auch 
mich hat er aus Lehm geformt wie dich“) – steht gerade in seinem gebro-
chenen Verhältnis zu Gott in einer Art dialektischen Kommunikation mit 
Gott, dialektisch insofern, als es keine direkte, Face-to-Face-Kommuni-
kation ist, sondern ein Verhältnis von Herr-Knecht, Über- und Unter-
ordnung – und auch des Widerspruchs und der Rebellion, wie gerade 
die Geschichte Hiobs sehr schön zeigt. Später – bei Jesus – wird daraus 
dann ein Vater-Sohn-Verhältnis („abba“). Auch wenn einige Exegeten 
aus dem Namen Hiob eine Anspielung an ein Vater-Sohn-Verhältnis zu 
Gott sehen wollen – im Sinne „Wo ist der Vater“ (vgl. Kaiser 2006:130), 
ist allerdings zu bedenken, dass es nur eine Stelle im Hiobbuch gibt, in 
welchem Gott mit einem Vater verglichen wird, nämlich in Hiob 31,18:  
„Von Jugend an hat er mich wie ein Vater gross gezogen�…“

Eine weitere Paradoxie der Hiob-Buchs – und ein Gegensatz zur 
Rede Elihus – besteht darin, dass Gott auch direkt mit Hiob spricht 
(Hob 38–40,2). Einige Exegeten sehen darin sogar das zentrale Moment 
des Hiobbuchs (vgl. Steinberg 2006:282). 

Die – theologische – Lösung des Hiob-Paradoxons ergibt sich in Kapi-
tel 42 zu Gott: Auf der einen Seite sagt Hiob: „Ich weiss jetzt, dass dir nichts 
unmöglich ist, denn alles was du planst, führst du auch aus“ (Hiob 42,2). 
Auf der anderen Seite – und das ist überraschend – erscheint der direkte 
Dialog mit Gott als Lösung: „Du hast mich aufgefordert, zuzuhören und 

208

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


dann auf deine Fragen zu erwidern. Ich kannte dich ja nur vom Hören-
sagen: jetzt aber hat mein Auge dich geschaut“. Also die direkte – und 
kommunikative – Gotteserfahrung als Antwort.

Deshalb ist Ebachs (1996a:XIII) Sicht der Zwiegespräche Hiobs mit 
wechselnden Gesprächspartnern als therapeutische Gesprächssituation 
Hiobs durchaus einleuchtend: „Wiederholungen, Retardierungen, argu-
mentative und emotive ‚Rückfälle‘ haben hier ihren Ort �…“. Dabei sieht 
Ebach (1996b:4) die Worte Hiobs in 21,1ff. als „einzigen Aufschrei gegen 
eine ‚Therapie‘, in der die Therapeuten vor allem bemüht sind, ‚Richti-
ges‘ zu sagen, und fast mehr noch, sich selbst der Richtigkeit ihrer eige-
nen Lehrmeinungen zu versichern“, welche durch die Gegenreden der 
drei Freunde ausgedrückt werden.

Aus der Sicht der Gerechtigkeit als kommunikativer Akt lässt sich auch 
die Psalmtrilogie 105–107 als rituelle Bundeserneuerung lesen. Analog 
dazu handelt auch Nehemia Kap. 9. 

Kathrin Gies (2016:155) hat darauf hingewiesen, dass JHWH als „Rich-
ter der Gerechtigkeit“ (šofet sädäq) ein Richteramt ausübt und souverän 
richtet und urteilt (vgl. Ps 9,5ff.). Als Kriterium der Gerechtigkeit kann 
dabei das Verhalten den Unterdrückten gegenüber (vgl. Ps 9,10 sowie 
Gies 2016:157) gelten. Damit ist mit Gerechtigkeit nicht nur soziale und 
wirtschaftliche Gerechtigkeit gemeint, sondern auch umfassende poli-
tische Gerechtigkeit.

Allerdings kann die Gerechtigkeit Gottes nicht auf ein – wie auch 
immer gezeichnetes – politisches Regierungssystem reduziert werden – 
Gerechtigkeit Gottes ist viel mehr. Es ist Gottes Dasein – „ich bin der da 
ist“ (Ex 3,14) – und Gottes Kommunikation mit den Menschen.

Gesetz

Das griechische Wortpaar pistis und nomos wird in der Regel mit „Glau-
ben“ und „Gesetz“ widergegeben. Nomos steht auch für das hebräische 
Wort tora (vgl. Metzler und Keita 2009:118). So ist tora in diesem Sinn 
„zunächst die Weisung, mit der eine Mutter ihr Kind ins Leben begleitet“ 
(vgl. Spr 1,8). Biblisch werden mit Tora im Allgemeinen die fünf Bücher 
Mose oder auch die gesamte Hebräische Bibel bezeichnet.

209

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Dagegen bedeutet pistis (Hebräisch: emet bzw. aman) „Vertrauen“, 
„Treue“, „Glauben“ oder „Wahrheit“ (vgl. Metzler und Keita 2009:119).

Dabei bedeutete das hebräische Wort zädäk bzw. zaddik ursprüng-
lich gerecht, und wurde später – sofern jemand alle Gebote und Gesetze 
beachtete – zu „fromm“ (vgl. Holzmann 2016:232). Holzmann (1926:232) 
schreibt dazu: „Dass Zaddik später unserm ‚fromm‘ entsprach beweist 
nur, dass die Gerechtigkeit als die Voraussetzung alles gottgefälligen Wan-
dels angesehen wurde“.

Laut Psalm 89,15 bilden Recht und Gerechtigkeit die Stützen des Throns 
Gottes. Beides – Gerechtigkeit und Recht – ist Gott wohlgefälliger als 
Schlachtopfer (vgl. Spr 21,3).

Nicht wenige Exegeten haben ungefähr seit dem 8. Jahrhundert vor u. Z. 
eine „Theologisierung des Rechts“ (Kaiser 2003:45; Witte 2012b:42) kon-
statiert, in deren Rahmen ursprünglich profane Rechtssätze wie z. B. in 
Exodus 21,1–22,29 an den Willen Jhwhs gebunden wurden. Aufgrund des 
Fehlens königlicher Rechtskodizes sei das (profane) Recht zunehmend 
an den Willen Jahwes gebunden worden (vgl. z. B. Kaiser 2003:43ff.), das 
gleichzeitig zu einer gewissen Universalisierung geführt habe. Diese „Uni-
versalisierung des Rechts“ (Ansorge 2009:84) ist theologisch begründet, 
nicht genealogisch. 

Umgekehrt hat Martin Buber gegenüber Franz Rosenzweig die Mei-
nung vertreten, „dass der Mensch für ihn zwar ein Gesetzesempfänger, 
Gott jedoch kein Gesetzgeber ist“ (Friedman 1999:209), weshalb für Buber 
das Gesetz nicht universale, sondern personale Geltung hatte. Dabei ent-
gegnete Rosenzweig, dass auch für Ihn Gott kein Gesetzgeber sei, son-
dern jemand, der gebiete (vgl. Friedman 1999:209).

Interessant ist im Zusammenhang der Hinweis von Ulrich Luz (1993:69): 
„Grundsätzlich wird man daran erinnern müssen, dass die Tora für das 
damalige Judentum eine lebendige Grösse war: Weder Hillel, der z. B. eine 
Vorschrift über das Sabbatjahr aufheben konnte, weil sie sich als lebens-
feindlich und unpraktisch erwies, noch der Verfasser der Tempelrolle, der 
in seinem Buch eine neue Fassung der Mosetora am Sinai schrieb, noch 
die Essener in Qumran, die wie Jesus private Eide und vermutlich auch 
Ehescheidung ablehnten, waren der Meinung, mit solchen Entscheidun-
gen die Tora ‚aufzulösen‘. Im Gegenteil: Zum Bestehen der Tora gehörte 
im damaligen Judentum ihre Lebendigkeit und ihre Veränderung“, und, 
man könnte ergänzen, ihre Aktualisierung (vgl. auch Moenikes 2007:51).

210

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Doch Recht und Gerechtigkeit haben auch eine politisch-herrschaft-
liche Dimension. Dabei gilt weitgehend die Gleichung Gott = göttliche 
Heilsordnung = legitime Königsherrschaft = Befriedung der Völker=Frie-
den, wie in Psalm 2 exemplarisch dargestellt:

„1 Warum toben die Völker, warum machen die Nationen vergeb-
liche Pläne?  2 Die Könige der Erde stehen auf, die Großen haben 
sich verbündet gegen den Herrn und seinen Gesalbten.  3 «Laßt uns 
ihre Fesseln zerreißen und von uns werfen ihre Stricke!»  4 Doch er, 
der im Himmel thront, lacht, der Herr verspottet sie.  5 Dann aber 
spricht er zu ihnen im Zorn, in seinem Grimm wird er sie erschre-
cken:  6 «Ich selber habe meinen König eingesetzt auf Zion, mei-
nem heiligen Berg.»  7 Den Beschluß des Herrn will ich kundtun. / 
Er sprach zu mir: «Mein Sohn bist du. Heute habe ich dich gezeugt.  
8 Ford›re von mir, und ich gebe dir die Völker zum Erbe, die Enden 
der Erde zum Eigentum.  9 Du wirst sie zerschlagen mit eiserner 
Keule, wie Krüge aus Ton wirst du sie zertrümmern.»  10 Nun denn, 
ihr Könige, kommt zur Einsicht, laßt euch warnen, ihr Gebieter der 
Erde!  11 Dient dem Herrn in Furcht, und küßt ihm mit Beben die 
Füße,  12 damit er nicht zürnt und euer Weg nicht in den Abgrund 
führt. Denn wenig nur, und sein Zorn ist entbrannt. Wohl allen, die 
ihm vertrauen!“ (Einheitsübersetzung).

Frieden

Nach Stettler (2011:113) war die Exilzeit theologisch vor allem von Deute-
rojesaja, Ezechiel und dem Abschluss des deuteronomischen Geschichts-
werks geprägt. Demgegenüber „war das Judentum der persischen Zeit 
zunächst von Sacharja und Haggai, von den in den Chronikbüchern greif-
baren priesterlich-theokratischen Bewegungen, sodann von den Refor-
men Esras und Nehemias und in diesem Zusammenhang der abschlies-
senden Kodifizierung der Tora sowie von der beginnenden Apokalyptik 
(Sacharja 9–14; Jesaja 56–66) bestimmt“ (Stettler 2011:113), wobei aller-
dings schon damals das Judentum äusserst vielfältig war.

Das Buch Daniel – das nach jüdischer Tradition der Ketuvim zugeord-
net wird – entstand in seiner Endfassung wohl in der Zeit der Makkabä-

211

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


erkriege (vgl. Dietrich und Mayordomo 2005:88). Vor dem 2. Jahrhun-
dert v. u. Z. war das Buch unbekannt (vgl. Albani 2010:44). Allerdings 
„gewinnt die Kriegsgewalt im Danielbuch nur noch symbolhafte Gewalt: 
in gewaltigen Herrscherstatuen und in gewalttätigen Riesenbestien, denen 
die Menschen hilflos ausgeliefert scheinen, die aber in einem Endzeit-
drama von Gott entmächtigt werden (Dan 2;7)“ (Dietrich und Mayor-
domo 2005:88).

Dabei bleibt die Gewaltfrage akut – gerade auch in Teilen der Weis-
heitsliteratur. Doch reicht es – wie das Frevel (2016:147) tut, mit Blick auf 
die Gewalt in den Psalmen auf die reale Gewalt in der Welt zu verweisen: 
„Es ist richtig: Die Psalmen sind vielfach emotional, affektiv, oft grausam 
und schwer erträglich, aber das ist unsere Welt auch“. Zweifellos muss die 
Auseinandersetzung mit der Gewalt in den Psalmen auf jeden Fall erfol-
gen, aber die Gewaltfrage damit zu umgehen, dass Psalmen Texte sind 
und damit nicht identisch mit der Realität, erscheint doch eher schwach. 
Auch dass die Psalmen die Gefühle und Emotionen der Betenden aus-
drücken, und dass es nicht um die Vernichtung der Gottesfeinde sondern 
um die Verwandlung der Gottesfeindschaft gehe, vermag nicht zu über-
zeugen. Ebenso unbefriedigend erscheint die Aussage von Süssenbach 
(2005:355), dass das Handeln Gottes an den Fremdvölkern und -natio-
nen, die Opfer von Vertreibung und Vernichtung werden – wie z. B. in 
Psalm 44,3ff. – als „Kontrastfolie“ zu sehen sei, „von der sich die Einpflan-
zung und Ausbreitung Israels im Land umso lichtvoller abhebt“. Wenn 
die Heilsordnung mit Gewalt durchgesetzt werden soll oder wird – egal 
gegen wen oder was –, kann sie als Friedensordnung nicht überzeugen. 
Es wäre also angebracht, das friedensethische Ärgernis der Gewalt nicht 
nur in den Psalmen, sondern auch in den anderen Schriften des Tanach 
von Grund auf zu hinterfragen. 

In Hiobbuch und im weiteren Sinn in der Hebräischen Bibel wird das 
Friedensthema immer wieder angesprochen.

So sieht etwa Raschi den Turmbau von Babel als Gegenpol zum Frie-
den: Wenn die Menschen sich genügend nach dem Frieden gesehnt hät-
ten – wie die Erbauer des Turms in Babel –, wären sie gerettet worden, 
meint Raschi im Kommentar zu Gen 11,6 (vgl. Wiesel 2015:73). Dabei 
gilt: „Wenn das Volk Israel geeint und befriedet ist, sagt Raschi, dann ist 
der Name Gottes oben gelobt“ (vgl. Wiesel 2015:73). Raschi bezieht sich 
hier auf Gen 33,5.

212

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Ein anderer Ansatz kann in der Dichotomie von Licht und Frieden 
gesehen werden: So bildet ein Kreis am Wohnort Gottes in den Wolken 
„die Grenze zwischen Licht und Dunkel“ (Hiob 26,10) und in Hiob 28,3 
sagt Hiob, dass Gott sich von der Finsternis nicht hindern lässt und bis in 
den tiefsten Winkel der Dunkelheit vorstösst. Dunkelheit oder die Mäch-
te des Chaos (vgl. Hiob 26,10) können dem Licht nicht widerstehen, nur 
Gott kennt den Ort der Weisheit und den Weg zu ihr (vgl. Hiob 28,19f.). 
Und in Gottes Rede in Hiob 38,24 teilt das Licht (´ōr)43 den Weg. Licht ist 
auch Leben (vgl. Hiob 3,20: „Warum gibt Gott den Menschen Licht und 
Leben?“). Man könnte somit folgende Gleichung aufstellen: 

Gott = Licht = Weisheit = Frieden = Leben

Chaos = Dunkelheit = materielle Natur = Tod

Hiob schliesst in 28,8 den ersten Teil seiner Rede ab: „Gott gab dem 
Menschen die Regel: ‚Den Herrn stets ernst zu nehmen, das ist Weisheit. 
Und alles Unrecht meiden, das ist Einsicht‘“. Ebach (1996b:55) übersetzt 
noch schärfer, prägnanter: „Aber zum Menschen sprach er: ‚Schau: Die 
Furcht vor dem Herrn – das ist Weisheit, sich fernhalten vom Bösen – 
das ist Einsicht“.

Ähnlich formuliert Sprüche 1,7: „Wer klug und tüchtig werden will, 
muss vor allem Gott ernst nehmen, wer ihn missachtet, verachtet auch 
die Lebensklugheit und lässt sich nichts sagen“. Enger am hebräischen 
Text übersetzt Ebach (1996b:63f.): „Die Furcht Jhwhs ist der Anfang des 
Wissens (dacat), Weisheit (ḥakmā) und Zucht missachten die Törichten“.

In den Sprüchen 24,17 steht: „17 Freu dich nicht über den Sturz deines 
Feindes, dein Herz juble nicht, wenn er strauchelt,  18 damit nicht der 
Herr es sieht und mißbilligt und seinen Zorn von ihm abwendet“ (Ein-
heitsübersetzung). Wenn auch der Vers 18 friedensethisch nicht unprob-
lematisch ist, ist die Botschaft doch klar: Die Niederlage des Feindes soll 
keine Euphorie oder Freude auslösen.

Ein besonderes Regierungs- und Herrschaftsverständnis kommt im 
Buch Esther zum Ausdruck. Der Judenfeind und erster Minister von 
Xerxes, Haman, will alle verstreut im Land lebenden Juden töten lassen 
(Esther 3,12ff.). Es gelingt ihm, im Namen des Königs einen entsprechen-

43	 In der Einheitsübersetzung wird „Licht“ hier mit „Sonne“ übersetzt.

213

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


den Erlass herauszugeben, wonach an einem bestimmten Tag die gesam-
te jüdische Bevölkerung getötet werden soll und ihr Besitz zur Plün-
derung freizugeben sei. Esther, die jüdische Königin, erfährt dies von 
ihrem Onkel und königlichen Ratgeber Mordechai und will das Verbre-
chen verhindern. Aus Gründen der Staatsraison will jedoch König Xer-
xes den einmal ergangenen Befehl nicht ausser Kraft setzen: „… denn 
ein Schreiben, das im Namen des Königs verfaßt und mit dem königli-
chen Siegelring gesiegelt ist, kann nicht mehr rückgängig gemacht wer-
den“ (Esther 8,8b; Einheitsübersetzung). Doch Xerxes stellt Mordechai 
und Esther frei, in seinem Namen einen zusätzlichen Erlass herauszu-
geben, welche die Juden retten soll: „10 Man verfaßte die Schreiben im 
Namen des Königs Artaxerxes, siegelte mit dem königlichen Siegelring 
und verschickte sie mit Eilboten auf Postpferden, die aus den königlichen 
Gestüten stammten.  11 Mit diesem Erlaß gestattete der König den Juden 
in allen Städten, sich zusammenzutun, um für ihr Leben einzutreten, um 
in jedem Volk und in jeder Provinz alle ihre Gegner samt ihren Frau-
en und Kindern zu erschlagen, zu ermorden und auszurotten und ihren 
Besitz zu plündern“ (Esther 8,10ff.; Einheitsübersetzung). 

Interessant daran ist, dass mit dem der jüdischen Minderheit durch 
den König gewährten Recht auf Selbstverteidigung und Vergeltung fak-
tisch eine despotische Massnahme gegen eine Minderheit nicht nur 
unwirksam gemacht sondern auf der Ebene der Selbstverteidigung und 
Vergeltung beantwortet wird, was nicht zuletzt auch für grössere Stabi-
lität und Gerechtigkeit im Reich führt. Dabei übten die Hebräer nicht 
nur ihr Recht auf Selbstverteidigung und Vergeltung aus, sondern sie 
schufen ein innenpolitisches Verhältnis, das sie längere Zeit von Über-
griffen schützen sollte. Faktisch wurde damit eine Politik der Stärke ver-
folgt, allerdings nicht ohne problematische Seite: „1 Am dreizehnten Tag 
im zwölften Monat, dem Monat Adar, sollte der Erlaß des Königs und 
sein Befehl ausgeführt werden. Es war der Tag, an dem die Gegner der 
Juden gehofft hatten, sie zu überwältigen. Doch nun überwältigten umge-
kehrt die Juden ihre Feinde.  2 In allen Provinzen des Königs Artaxerxes 
taten sich die Juden in den Städten zusammen und überfielen die, die 
den Untergang der Juden geplant hatten. Niemand konnte ihnen stand-
halten; denn alle Völker hatte Schrecken vor ihnen befallen;  3 auch alle 
Fürsten der Provinzen, die Satrapen, Statthalter und königlichen Beam-
ten, waren auf seiten der Juden; denn Schrecken vor Mordechai hatte sie 

214

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


befallen.  4 Mordechai war nämlich im Königspalast hoch angesehen, und 
es war in allen Provinzen bekannt geworden, daß er immer einflußrei-
cher wurde.  5 So metzelten die Juden alle ihre Feinde mit dem Schwert 
nieder; es gab ein großes Blutbad. Sie machten mit ihren Gegnern, was 
sie wollten.  6 In der Burg Susa brachten die Juden fünfhundert Männer 
um,  7 und auch Parschandata, Dalfon, Aspata,  8 Porata, Adalja, Aridata,  
9 Parmaschta, Arisai, Aridai und Wajesata,  10 die zehn Söhne des Juden-
feindes Haman, des Sohnes Hammedatas, töteten sie, aber sie vergriffen 
sich nicht an ihrem Besitz.  11 Als man an jenem Tag dem König meldete, 
wie viele Menschen in der Burg Susa erschlagen worden waren,  12 sag-
te er zur Königin Ester: In der Burg Susa haben die Juden ein Blutbad 
angerichtet; man hat fünfhundert Männer, auch die zehn Söhne Hamans, 
umgebracht. Was haben sie dann wohl in den übrigen königlichen Pro-
vinzen getan? Hast du einen Wunsch? Er wird dir erfüllt werden. Hast 
du eine Bitte? Sie soll erfüllt werden.  13 Ester antwortete: Wenn es dem 
König gefällt, soll den Juden in Susa erlaubt werden, auch morgen nach 
dem Gesetz von heute zu handeln. Außerdem soll man die zehn Söhne 
Hamans an den Galgen hängen.  14 Der König befahl, es solle so gesche-
hen. Man gab also in Susa noch einen Erlaß heraus und hängte die zehn 
Söhne Hamans auf.  15 Auch am vierzehnten Tag des Monats Adar taten 
sich die Juden in Susa zusammen und töteten dort dreihundert Män-
ner; aber an ihrem Besitz vergriffen sie sich nicht.  16 Die übrigen Juden 
in den königlichen Provinzen versammelten sich, um für ihr Leben ein-
zutreten; sie verschafften sich Ruhe vor ihren Feinden und töteten fünf-
undsiebzigtausend ihrer Gegner; aber an ihrem Besitz vergriffen sie sich 
nicht“ (Esther 9,1ff.; Einheitsübersetzung).

Wie bereits an anderen Stellen wurde damit der Friede durch einen 
Sieg über die Feinde gesichert, was danach und bis heute liturgisch in 
Form der Purimfests gefeiert wurde (vgl. Esther 9,24ff.)44. Friedensethisch 
zeigt sich dabei wiederum das Problem, dass der Friede im Grunde mit 
der Vernichtung oder der Niederlage der – innen- oder aussenpoliti-

44	 Zenger (2012a:385) hat die – umstrittene – Bedeutung des Purimfestes wie folgt 
umschrieben: „Est[er] ist die Festrolle des Purimfestes und als solche Israels Ret-
tungs- und Gottesgewissheit inmitten von Verfolgung sowie allen Ausrottungs-
versuchen zum Trotz lebendig gehalten. Diesen kontrafaktischen Sinn des Pu-
rimfestes, an dem sich die Kinder verkleiden und wo die freudige Feier der 
Zusammengehörigkeit ganz zentral ist, haben die christlichen Kritiker nicht be-
griffen“. Im Grunde bestätigt diese Aussage die oben erwähnte Ambivalenz.

215

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


schen – Feinde erkauft wird. Anders gesagt: Wie bereits in Tora- und 
Nevi’im-Texten erscheint neben einer Friedensvision als Heilsordnung 
Gottes auch eine Friedensvision als Sieg über oder gar Vernichtung der 
Gegner, wodurch das Friedenskonzept im Tanach ambivalenten, ja sogar 
widersprüchlichen Charakter erhält.

Eine ähnliche, in Bezug auf den Willen Gottes instrumentelle Rolle des 
Friedens zeigt Spr 16,7: „Wenn Gott mit deinem Tun einverstanden ist, 
dann macht er sogar deine Feinde bereit, mit dir Frieden zu schliessen“. 
Dabei erscheint der Friede als mittelbare Folge des Gehorsams gegen-
über Gott, was auch eine gewisse Mittelbarkeit des Friedens beinhaltet.

In diesem Zusammenhang ist auch die Vision von Zion zu erwähnen. 
Laut Zenger und Hossfeld (2012:433) sind die zwölf Korachpsalmen, also 
die Psalmen 42–49 sowie 84–85, 87 und 88 „zionstheologisch bestimmt. 
In Aufnahme mythischer Vorstellungen (Zion als Götter-, Schöpfungs- 
und Weltberg) betonen sie die chaosbekämpfende Funktion des auf dem 
Zion als seiner königlichen Residenz und in seiner Gottesstadt residie-
renden Gottkönigs JHWH. Anders als die Asafpsalmen45, die die kats-
trophischen Geschichtserfahrungen Israels (Untergang des Nordreichs 
722 v. Chr., Zerstörung Jerusalem 586 v. Chr.) reflektieren und dabei auch 
Nordreichtheologie einbringen, feiern die Korachpsalmen die Unzer-
störbarkeit des Zion und seine ‚ewige‘ Funktion als Quellort des Lebens“ 
(Zenger und Hossfeld 2012:433).

Der Talmud hat das Buch Esther lange Zeit als Geschichte der Rettung 
durch den Herrn gelesen (vgl. Carruthers 2008:10) und als pragmatische 
Überlebensgeschichte jüdischer Identität in der Fremde, doch man könn-
te das Buch genauso gut als „Assimilationsgeschichte“ des Judentums 
im Exil lesen – oder als erfolgreiche „Integrationsgeschichte“. Laut Car-
ruthers (2008:105) gibt bereits der Doppelname Hadassah-Esther einen 
Hinweis auf die interkulturelle Doppelrolle Esthers: als jüdisches Mäd-
chen und persische Königin.

Interessant ist, dass die christliche Rezeption lange Zeit am Buch Esther 
desinteressiert war (vgl. Carruthers 2008:12), unter anderem weil kein 
Bezug zur Kirche herzustellen war, weil darin das Evangelium nicht 
erwähnt wurde, weil keine Messiasprophezeiung vorkommt und weil kei-
ne grundlegenden Lehren vermittelt werden (vgl. Carruthers 2008:13). 
Luther wollte das Buch Esther sogar aus dem biblischen Kanon werfen. 

45	 Psalmen 50, 73–83 (vgl. Zenger und Hossfeld 2012:433).

216

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Vielleicht gerade deswegen wurde das Buch Esther im Talmud breit rezi-
piert, ein eigenes Buch – die Meguillah – ist weitgehend dem Buch Esther 
und dem Purim gewidmet.  

Mann und Frau

Der stark patriarchal geprägten Sicht der Tora stehen Texte im Tanach 
gegenüber, die eine deutlich andere Sicht von Mann und Frau – und vor 
allem letzterer – entwickeln. Allen voran ist dabei das Buch Rut zu nen-
nen, das Zenger (2012b:280) „das Frauenbuch des Ersten Testaments“ 
nennt. Rut, eine junge ausländische Frau, rettet die alte Jüdin Noomi 
und wird sogar zur Urgrossmutter des für die jüdische Tradition so zen-
tralen König Davids (vgl. Rut 4,18). Das macht das Buch Rut „zu einem 
kämpferischen Frauenbuch, das sich auch mit der einseitig androzentri-
schen Sicht der Ursprungsgeschichte Israels auseinandersetzt“ (Zenger 
2012b:281). Nach Zenger (2012b:288f.) kann das Buch Rut als Frauenbuch, 
als Fremdengeschichte oder als Hoffnungsgeschichte gelesen werden. 
Dabei zeigt die Rut-Geschichte auf eindrückliche Art, wie klug wohlge-
sonnene Akteurinnen und Akteure die Hebräische Bibel mit patriarcha-
lischen Regelungen umgehen: Auf der einen Seite legt sich Rut auf Rat 
ihrer Schwiegermutter zu Boas, um ihn zu gewinnen, auf der anderen 
Seite erreicht Boas durch sein geschicktes Handeln gegenüber des Man-
nes, der für die Versorgung Noomis aufgrund seines Verwandtschafts-
grade zuständig war, dass dieser darauf auf sein Recht, Rut zu heiraten, 
verzichtet46, wodurch Boas zum Zug kommt. Am Schluss und sozusa-

46	 Diese Regelung der Leviratsehe wird in Dtn 25,5ff. wie folgt umschrieben: „5 Wenn 
zwei Brüder zusammen wohnen und der eine von ihnen stirbt und keinen Sohn 
hat, soll die Frau des Verstorbenen nicht die Frau eines fremden Mannes außer-
halb der Familie werden. Ihr Schwager soll sich ihrer annehmen, sie heiraten 
und die Schwagerehe mit ihr vollziehen.  6 Der erste Sohn, den sie gebiert, soll 
den Namen des verstorbenen Bruders weiterführen. So soll dessen Name in Is-
rael nicht erlöschen.  7 Wenn der Mann aber seine Schwägerin nicht heiraten will 
und seine Schwägerin zu den Ältesten ans Tor hinaufgeht und sagt: Mein Schwa-
ger will dem Namen seines Bruders in Israel keinen Bestand sichern und hat es 
deshalb abgelehnt, mit mir die Schwagerehe einzugehen!,  8 wenn die Ältesten 
seiner Stadt ihn dann vorladen und zur Rede stellen, er aber bei seiner Haltung 
bleibt und erklärt: Ich will sie nicht heiraten!,  9 dann soll seine Schwägerin vor 

217

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


gen als Happyend entsteht eine grosse Nachkommenschaft, zu der auch 
König David gehört (vgl. Rut 4,18ff.). 

Grossman (2015:9f.) hat darauf hingewiesen, dass die Meinungen über 
die Entstehungszeit des Rut-Buchs äusserst kontrovers sind: Während 
einige Kommentatoren die Entstehung des Buchs Rut auf die Zeit von 
Davids oder Salomos Herrschaft legen, datieren andere die Entstehung 
auf die Zeit des Zweiten Tempels. Erzählhistorisch positioniert Gross-
man (2015:19) das Buch Rut als „Brückentext“ zwischen dem Richter-
buch und dem Buch Samuel. Das Buch nimmt explizit Bezug auf die 
Richterzeit (Rut 1,1), während es mit dem Verweis auf die Abstammung 
Davids von Rut schliesst. Die jüngere Exegese datiert das Rut-Buch auf 
die nachexilische Zeit, und zwar ungefähr ins 5. Jahrhundert vor unse-
rer Zeitrechnung (vgl. Zenger 2012b:285). Fischer (2001:91) datiert das 
Rut-Buch sogar auf frühestens die zweite Hälfte des 5. Jahrhunderts. Als 
Argumente für seine Datierung nennt Zenger die Tatsache, dass die das 
Buch Rut bestimmende Frauenperspektive vorexilisch nicht vorstellbar 
gewesen sei. Ausserdem könne die starke Betonung der Familie und des 
Clans eine Reaktion auf den Zusammenbruch des Staates sein. Schliess-
lich deute die Tatsache, dass sich an der Solidarität der „fremden“ Frau 
Rut die Solidarität JHWHs offenbare, und auch, dass die Figur der moa-
bitischen Rut zu früheren, stark moabiterfeindlichen Texten kontrastiere, 
auf eine spätere, nachexilische Entstehung. Für eine vorexilische Entste-
hung spreche eigentlich nur der davidische Bezug, weil damals die davi-
dische Dynastie noch bestand (vgl. Zenger 2012b:285). Auch Grossman 
(2015:22) ist der Meinung, dass das Rut-Buch als Brücken-Text inhalt-
lich auf die Zeit des Zweiten Tempels passe, weil Freundlichkeit und Lei-

den Augen der Ältesten zu ihm hintreten, ihm den Schuh vom Fuß ziehen, ihm 
ins Gesicht spucken und ausrufen: So behandelt man einen, der seinem Bruder 
das Haus nicht baut.  10 Ihm soll man in Israel den Namen geben: Barfüßerhaus“ 
(Einheitsübersetzung). Köhlmoos (2010:74) kommentierte die Institution der 
Leviratsehe wie folgt: „Der Levirat ist eine gemeinorientierte Institution, die kul-
turspezifisch variabel ist. Es liegen keine atl. Berichte über eine Durchführung 
eines regulären Levirats vor, so dass vieles bis heute unklar ist: Handelt es sich 
um eine Zeugungsgemeinschaft oder eine Ehe, dient der Levirat der Witwen-
versorgung oder dem Erbrecht? Soviel ist klar: Die Leviratsvorschrift macht deut-
lich, dass Brüder vom Tod ihres Bruders nicht profitieren können, verhindert 
also Bodenkonzentration in einer Hand und berührt sich darin mit der Funkti-
on der Lösung“.

218

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


denschaft über Konventionen gestellt werden, und der Geist des Geset-
zes über dessen Buchstabe. Dabei werde das Verhalten der Hauptakteure 
ganz klar von freien Wahlentscheiden bestimmt (vgl. Grossman 2015:35). 
Unvergessen sind die Worte von Rabbi Zeira in Ruth Rabbah: „This Book 
contains neither impurity nor purity, neither prohibition nor permission, 
so why was it written? To teach you the magnitude of the reward of doers 
of kindness“ (zitiert nach Grossman 2015:38). 

Es ist wenig überraschend, dass ausgerechnet im Rut-Buch, das fak-
tisch eine Kontraposition zum patriarchalen Rollendenken aufbaut, das 
Gottesbild ausgesprochen gütezentriert ist. Obwohl Gott direkt weder 
Noomi noch Rut oder Boas anspricht, und sprachlich „allenfalls in der 
3. Person Singular als einer [erscheint], über den geredet wird“ (Haus-
mann 2005:93), schimmert das vorsehende und fürsorgende Handeln 
Gottes durch die gesamte Erzählung durch, obwohl an der Oberflä-
che nur schwer zu erkennen: „Im erzählten Geschehen sind seine Gna-
de und seine bewahrende Fürsorge zu entdecken“ (Hausmann 2005:93). 
In ihrem hervorragenden Kommentar zum Buch Rut weist Irmgard 
Fischer (2001:41) darauf hin, dass das Gottesbild im Rut-Buch dem der 
späten Erzählung von Gen 24 entspricht, als Rebekka in die Fussstapfen 
ihres Schwiegervater Abraham tritt. Fischer (2001:42) meint auch, dass 
es im Rut-Buch keine negativ gezeichneten Personen gibt, und dass auch 
nicht eine „zwei-Wege-Theologie“ im Sinne der Weisheitsliteratur ver-
treten wird. Dabei wird Rut von Boas mehr gegeben, als ihr von Rechts 
wegen zusteht oder was das Standard-Ethos in Israel fordert: „Indem 
er Rut am Feld zu essen und zu trinken gibt und sie auch zwischen den 
Erntenden lesen lässt, lässt er mehr zu und ist mehr zu geben bereit, als 
verlangt ist“ (Fischer 2001:44). Dabei segnet Boas und wird auch selbst 
gesegnet, und er spricht von JHWH und dessen Güte. Und Rut ihrer-
seits erweist sich in ihrer Zuwendung zur Schwiegermutter bereit, weit 
über das Übliche hinauszugehen: „Gerade darin erweist sich offensicht-
lich die Güte JHWHs, des Anwalts der Witwen, Waisen und jener, die 
keinen Helfer haben, noch deutlicher als in der quasi ‚normalen‘ Zuwen-
dung von Frau und Mann, in der allerdings ebenso die Güte Gottes zum 
Ausdruck kommt“ (Fischer 2001:43). Damit ist die Rut-Boas-Geschichte 
viel mehr als eine Liebesgeschichte, die sie zweifellos auch ist und als das 
sie auch immer wieder gedeutet wurde. Es ist eine Geschichte der vor-
ausschauenden Güte Gottes und der gelebten Fürsorge von Menschen 

219

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


untereinander, welche Herkunft, sozialen Status und Geschlechterrollen 
in den Hintergrund rückt. 

Zur Einschätzung des Rut-Buchs meint Steinberg (2006:217), dass man 
erst in der Gegenüberstellung zu Deuteronomium 23,4ff. erkennen kön-
ne, wie rebellisch im Grunde diese Buch gegenüber der Tora ist. Hun-
gersnot, Kinderlosigkeit von Kiljon und Orpa sowie Machlon und Ruth 
über 10 Jahre hinweg sowie die Tatsache, dass die Protagonisten ausge-
rechnet Hilfe im Land der Moabiter suchen, dem Land ihrer Erbfein-
de, könne nur als Absage an den Bund gelesen werden und als Entzug 
des Wohlwollens des Herrn. Im Grunde werden die klassischen Wer-
te umgekehrt: „Nach Dtn 23,4–7 sind die Moabiter für alle Zeit aus der 
– Versammlung des Herrn“ ausgeschlossen, weil sie nicht bereit waren, 
vom Volk Israel auf dem Durchzug Brot und Wasser zu verkaufen (vgl. 
Dtn 2,26–29), und weil sie das Volk durch Bileam verfluchen lassen woll-
ten (Num 22–24). Im Gegenteil dazu kümmert sich Ruth in eigener Ini-
tiative um Nahrung für sich und ihre Schwiegermutter (Ruth 2,18, 3,17). 
Auch im weiteren Sinne wird sie zur Versorgerin und zum Segen für Noo-
mi (4,15). Die Begründung des Gesetzes und damit auch das Gesetz selbst 
werden somit für den Fall Ruth obsolet“ (Steinberg 2006:217). Oder mit 
den etwas weniger radikalen Worten Grossmans (2015:39): Die Erzäh-
lung im Buch Rut enthält „einen komplexen Dialog mit der Gesetzeswelt 
und seinen normativen Konventionen im Verlauf der Geschichte“, wobei 
die Erzählung bemüht ist, das Gesetz in seinen Grenzen darzustellen und 
auch im Gegensatz zu menschlichen Leidenschaften. 

Ausserdem bilden die Frauen im Buch Rut ein „Frauennetzwerk“ und 
leben so Solidarität zwischen Frauen (vgl. Hausmann 2005:66), die sich 
auch im Verhalten Boas gegenüber Rut und Noomi zeigt, „da sein helfen-
des Handeln von Anfang an ganz ohne den sonst häufigen Begleitaspekt 
der Erniedrigung bleibt (Hausmann 2005:69). Obwohl zwar die Solidari-
tät von Frauen nach Hausmann (2005:75) „das Leben stiftende Element“ 
ist, bleiben die männlichen Bezugspersonen und auch die patriarchali-
sche Ordnung wichtig. Der Ehe- oder Witwenstatus ist bestimmend für 
den sozialen Status der Frauen. Letztlich bleibt das Gebären eines Soh-
nes entscheidend für das (patriarchalische) Ehe- und Frauenideal, denn 
erst ein männlicher Nachkomme sichert schliesslich die gesellschaftliche 
Integration der beiden Frauen und damit auch die Altersversorgung von 

220

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Noomi (vgl. Hausmann 2005:79). Nichtsdestoweniger bleibt die Frauen-
solidarität entscheidend.

Nach Ansicht von Hausmann (2005:70) kommt die Solidarität auch auf 
der Textstruktur zum Tragen: „In Kapitel 1 ist die Geschichte eher eine 
Naomi-Geschichte, alles ist in erster Linie auf sie hin erzählt. In Kapi-
tel 4 wird am Ende dieser Bezug wieder hergestellt und so der Bogen 
nahezu geschlossen. Im Zentrum der Erzählung hingegen steht Rut. 
Beide werden aufeinander bezogen, die ‚Rehabilitation‘ Naomis wird 
durch Rut möglich, Naomi wiederum bringt in Kapitel 3 auch Rut auf 
dem Weg zu ihrer Lebenssicherung voran. Der Aufbau der Erzählung 
dürfte so kein zufälliger sein“. Für Hausmann (2005:71) steht Rut in einer 
Reihe von Frauen, die ihr Schicksal selbst in die Hand nehmen, um ein 
Kind oder einen Sohn zu bekommen: Dazu gehören „Sara, die sich der 
Hagar bedient (1. Mose 16), … Lots Töchter, aus deren Verführung ihres 
eigenen Vaters die Söhne Moab und Ammon hervorgehen (1. Mose 19), 
und Tamar, die sich von ihrem Schwiegervater Nachwuchs verschafft 
(1 Mose 38)“ (Hausmann 2005:72).

Die rabbinische Exegese hat das Buch Rut auf der einen Seite als eine 
Reflexion des Eintritts einer Fremden in das „Haus Israel“ gelesen, und 
auf der anderen Seite als Konversionsgeschichte von Ruth (vgl. La Bible 
d’Alexandrie 2009:54). Die Grosszügigkeit von Boas gegenüber Rut nahm 
man als Ausdruck der Fähigkeit Israels, die Nichtjüdin Rut zu ernähren 
und ihr Überleben zu garantieren, und allgemein „den Heiden zu ret-
ten, den Fremden zu integrieren und so zu einer universellen Religion 
zu werden“ (La Bible d’Alexandre 2009:54, Übersetzung aus dem Fran-
zösischen durch CJ). Gleichzeitig wurde das Buch Rut im Midrasch auch 
eschatologisch gelesen, wobei jede Konversion eine allgemeine Konver-
sion am Ende der Zeit ankündige.

Kessler (2017b:515) meinte, dass nicht nur im Kohelet, sondern in der 
gesamten Weisheitsliteratur eine Frauenfeindlichkeit festzustellen sei. 
Vermutlich meint er damit Stellen wie etwa Spr 11,16: „Eine Frau kommt 
durch Liebenswürdigkeit zu Ansehen; Männer kommen durch Tatkraft 
zu Vermögen“. Doch „Jahrzehnte feministischer Arbeit an den Texten 
der Hebräischen Bibel haben gezeigt, dass die androzentrische Imprä-
gnierung der Texte nicht auf die Weisheitsliteratur beschränkt ist. Zum 
Teil spiegeln sich darin einfach die patriarchalen gesellschaftlichen Ver-
hältnisse wider“. 

221

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Im Kohelet ist laut Ilse Müller (2006:80) die Haltung zu den Frauen vor 
allem in zwei Textstellen umschrieben. Zum einen in Kohelet 7,25ff.: „25 So 
habe ich, genauer: mein Verstand, mich umgestellt. Ich wollte forschend 
und suchend erkennen, was dasjenige Wissen wirklich ist, das Einzelbe-
obachtungen zusammenrechnet. Ferner wollte ich erkennen, ob Geset-
zesübertretung mit mangelnder Bildung und Unwissen mit Verblendung 
zusammenhängt.  26 Immer wieder finde ich die Ansicht, stärker als der 
Tod sei die Frau. Denn: Sie ist ein Ring von Belagerungstürmen, und ihr 
Herz ist ein Fangnetz, Fesseln sind ihre Arme. Wem Gott wohlwill, der 
kann sich vor ihr retten, wessen Leben verfehlt ist, wird von ihr einge-
fangen. 27 Aber sieh dir an, was ich, Beobachtung um Beobachtung, her-
ausgefunden habe, sagte Kohelet, bis ich schließlich das Rechenergebnis 
fand,  28 oder vielmehr: wie ich immer wieder suchte und nichts fand: Von 
tausend Menschen habe ich nur einen wiedergefunden, aber der, den ich 
von ihnen allen wiedergefunden habe, war keine Frau.  29 Sieh dir an, was 
ich als einziges herausgefunden habe: Gott hat die Menschen rechtschaf-
fen gemacht, aber sie haben sich in allen möglichen Berechnungen ver-
sucht“ (Einheitsübersetzung). Die andere Stelle, welche die Haltung zu 
den Frauen umschreibt, findet sich in Kohelet 9,9: „9 Mit einer Frau, die 
du liebst, genieß das Leben alle Tage deines Lebens voll Windhauch, die 
er dir unter der Sonne geschenkt hat, alle deine Tage voll Windhauch. 
Denn das ist dein Anteil am Leben und an dem Besitz, für den du dich 
unter der Sonne anstrengst“ (Einheitsübersetzung). Während die zwei-
te Textstelle eher unproblematisch sei, gebe es im ersten Text eine klar 
frauenfeindliche Stelle, nämlich in Kohelet 7,26, wo das Herz der Frau 
als Fangnetz und ihre Arme als Fesseln bezeichnet werden (vgl. Müller 
2006:81). Allerdings kommt Müller (2006:85) in ihrer Untersuchung zum 
Schluss, dass die Theorie, „dass eine generell frauenfeindliche Aussage 
von Kohelet als Zitat aufgegriffen und im weiteren Verlauf der Argumen-
tation ‚widerlegt‘ wird“, hohe Plausibilität habe – auf jeden Fall mehr als 
die These der „Frauenfeindlichkeit“ des Kohelet.

Doch ist es so einfach, ist der folgende Text am Ende des Buchs der 
Sprüche tatsächlich als frauenfeindlich zu lesen? „10 Eine tüchtige Frau, 
wer findet sie? Sie übertrifft alle Perlen an Wert.  11 Das Herz ihres Man-
nes vertraut auf sie, und es fehlt ihm nicht an Gewinn.  12 Sie tut ihm 
Gutes und nichts Böses alle Tage ihres Lebens.  13 Sie sorgt für Wolle und 
Flachs und schafft mit emsigen Händen.  14 Sie gleicht den Schiffen des 

222

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Kaufmanns: Aus der Ferne holt sie ihre Nahrung.  15 Noch bei Nacht steht 
sie auf, um ihrem Haus Speise zu geben [und den Mägden, was ihnen 
zusteht].  16 Sie überlegt es und kauft einen Acker, vom Ertrag ihrer Hände 
pflanzt sie einen Weinberg.  17 Sie gürtet ihre Hüften mit Kraft und macht 
ihre Arme stark.  18 Sie spürt den Erfolg ihrer Arbeit, auch des Nachts 
erlischt ihre Lampe nicht.  19 Nach dem Spinnrocken greift ihre Hand, 
ihre Finger fassen die Spindel.  20 Sie öffnet ihre Hand für den Bedürfti-
gen und reicht ihre Hände dem Armen.  21 Ihr bangt nicht für ihr Haus 
vor dem Schnee; denn ihr ganzes Haus hat wollene Kleider.  22 Sie hat sich 
Decken gefertigt, Leinen und Purpur sind ihr Gewand.  23 Ihr Mann ist 
in den Torhallen geachtet, wenn er zu Rat sitzt mit den Ältesten des Lan-
des.  24 Sie webt Tücher und verkauft sie, Gürtel liefert sie dem Händler.  
25 Kraft und Würde sind ihr Gewand, sie spottet der drohenden Zukunft.  
26 Öffnet sie ihren Mund, dann redet sie klug, und gütige Lehre ist auf 
ihrer Zunge.  27 Sie achtet auf das, was vorgeht im Haus, und ißt nicht 
träge ihr Brot.  28 Ihre Söhne stehen auf und preisen sie glücklich, auch 
ihr Mann erhebt sich und rühmt sie:  29 Viele Frauen erwiesen sich tüch-
tig, doch du übertriffst sie alle.  30 Trügerisch ist Anmut, vergänglich die 
Schönheit, nur eine gottesfürchtige Frau verdient Lob.  31 Preist sie für den 
Ertrag ihrer Hände, ihre Werke soll man am Stadttor loben“ (Spr 31,10ff.; 
Einheitsübersetzung). Ist dieser Text nicht vielmehr ein Loblied auf die 
(rechtschaffene) Frau? Nicht umsonst wird dieser Text in verschiedenen 
Bibelausgaben – etwa in der Ausgabe der Deutschen Bibelgesellschaft – 
mit „Lob der tüchtigen Frau“ überschrieben. 

Man kann Teile des Buchs der Sprichwörter auch als „Erziehung der 
Männer“ lesen. In den Sprichwörtern 1–7 tritt Frau Weisheit als Lehre-
rin und als „tüchtige Frau“ auf, welche Männer vor Ehebruch und treu-
losen Frauen warnt: „Deshalb, ihr jungen Männer, hört auf mich! Wie 
glücklich sind alle, die mir folgen! Schlagt meine Unterweisungen nicht 
in den Wind, sondern nehmt sie an und werdet klug! Wie glücklich ist 
jeder, der mir zuhört, der jeden Tag an meiner Haustür steht und an 
der Schwelle auf mich wartet. Wer mich findet, findet das Leben, und 
der Herr hat Freude an ihm. Doch wer mich verfehlt, der schadet sich 
selbst. Alle, die mich hassen, lieben den Tod“ (Sprüche 8,32ff.). Tönt so 
eine frauenfeindliche Sichtweise? Wohl kaum. Wenn auch die Frau klar 
in den Rahmen einer patriarchalen Haus- und Familienordnung veror-
tet wird – etwas anderes ist doch in der Entstehungszeit der Weisheits-

223

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


literatur kaum zu erwarten – erscheint sie als starkes, selbstverantwort-
lich handelndes Subjekt, das sich ihres Wertes und auch ihrer Macht sehr 
wohl bewusst ist, was auch klar auf ihre Umgebung abfärbt.

Allerdings fällt insbesondere im Buch der Sprüche die doppelte, ja 
dichotomische Sicht der Frauen auf. Junge Männer werden vor treulo-
sen Frauen gewarnt (z. B. Spr 7,5), Frauen in ehrbare Frauen und Huren 
unterteilt: „Eine tüchtige Frau bringt ihren Mann zu höchsten Ehren; 
aber eine Schlampe bringt ihn um wie eine langsam fressende Krank-
heit“ (Spr 12,4). 

Interessant in diesem Zusammenhang ist das Hohelied. Entstanden ent-
weder in der frühen Königszeit, also im 10./9. Jahrhundert v. u. Z., in der 
mittleren Königszeit (8.–6. Jahrhundert v. u. Z.) oder in der hellenistischen 
Zeit (3. Jahrhundert v. u. Z.) wurde das Hohelied (Hld) schon sehr früh 
allegorisch gedeutet. Laut Schwienhorst-Schönberger (2012b:481) geht 
das allegorische Verständnis im Judentum bis in die 2. Hälfte des 1. Jahr-
hunderts vor unsere Zeitrechnung zurück: „Es zeigt sich heute noch dar-
in, dass das Hld als Festrolle beim Pesach-Fest gelesen wird, jenem Fest, 
das die Befreiung Israels aus der Knechtschaft Ägyptens als Ausdruck der 
Liebe Gottes zu seinem Volk feiert. Die Kirche hat das allegorische Ver-
ständnis des Hld vom Judentum übernommen und weiter entfaltet, und 
zwar in den drei Hauptrichtungen der ekklesiologischen (Liebe zwischen 
Christus und seiner Kirche), der mystischen (Begegnung und Vereini-
gung der Seele mit Gott) und der mariologischen Deutung (Liebe zwi-
schen Christus und Maria)“ (Schwienhorst-Schönberger 2012b:481, vgl. 
auch Steinberg 2006:342). Laut Schwienhorst-Schönberger (2012b:482) 
„entziehen sich die Liebenden weitgehend den Ansprüchen einer patri-
archalen Gesellschaft. Es kommt zu Konflikten, aber die Liebenden und 
die Liebe setzen sich durch (1,6; 3,1–5; 5,2–6,3; 8,1–4; 8,8–10)“. Die neue-
re exegetische Diskussion ist zum Schluss gekommen, dass die „profane“, 
also personale und die allegorische Deutung der Liebe nicht gegeneinan-
der ausgespielt werden sollten (vgl. Schwienhorst-Schönberger 2012b:483). 
Die christliche Rezeption sah in der Abfolge der Bücher Sprichwörter-
Kohelet-Hoheslied „in Analogie zu den drei Fächern der antiken Philoso-
phie (Ethik, Physik, Theologie) drei Etappen auf dem Weg des Menschen 
zu Gott“ (Schwienhorst-Schönberger 2012b:483). Auf jeden Fall interes-
sant ist im Hohelied, dass es – zumindest ansatzweise – die ausschliess-
lich patriarchale Sicht von Mann und Frau durchbricht.

224

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Dieser Meinung ist auch Zakowitch (2004:45), wenn er schreibt: „Die 
Vorstellung von der Überlegenheit des Mannes über die Frau ist in Hld wie 
weggeblasen. Die Worte der Frau an den Mann ‚ich bin meines Freundes, 
und nach mir ist sein Verlangen‘ (7,11) klingen wie das Echo des Verses, 
durch den in der Paradies-Erzählung die Unterwerfung der Frau unter 
den Mann besiegelt wird: ‚nach deinem Mann ist dein Verlangen, und er 
wird über dich regieren‘ (Gen 3,16); diese Gegenüberstellung lässt die in 
Hld bestehende Gleichheit der Geschlechter umso deutlicher hervortreten. 
Im (neuen) Paradies der Liebesdichtung herrschen ideale Verhältnisse: 
Es gibt weder Scham noch Verbote oder Schuld“. Ja, Zakowitch (2004:45) 
vertritt die Meinung, dass es sich beim Hohelied – oder mindestens bei 
einigen Liedern darin – um Frauen-Lyrik handelt, die zwar der bibli-
schen Literatur nicht fremd ist – wie etwa das Siegeslied (vgl. Ex 15,20ff.; 
Ri 11,34; 1 Sam 18,6ff.), das Spottlied (vgl. 2 Sam 1,20ff.), das Trauerlied 
(vgl. Jer 9,16ff.; 2 Chr 35,25) und das Hurenlied (Jes 23,16) –, aber auch 
nicht häufig vorkommt. Für das Hohelied als Frauenlyrik spricht laut 
Zakowitch (2004:46) unter anderem, dass die Gestalt der Frau vielseiti-
ger und plastischer gezeichnet wird als die des Mannes, dass die Geliebte 
kühner ist als ihr männlicher Partner, dass die Initiative der Annäherung 
von ihr ausgeht, was sowohl in den Dialogen als auch in den Monolo-
gen ersichtlich ist. Nur in zwei Dialogen hat der Mann das letzte Wort, 
alle übrigen Gespräche enden mit einer Äusserung der Frau (vgl. Zako-
witch 2004:46). Das einzige ausgewiesene Liebeslied in der Hebräischen 
Bibel ausserhalb des Hohelieds ist das so genannte Freundschaftslied in 
Psalm 45, wobei der Psalm inhaltlich ein Hochzeitslied ist (vgl. Zako-
witch 2004:50). Demgegenüber kommt das Thema Hochzeit im Hohe-
lied „vergleichsweise wenig“ vor (Zakowitch 2004:59). 

Es stellt sich die Frage, wie das Esther-Buch, in dessen Zentrum ja 
neben einer jüdischen Männergestalt (Mordechai) eine jüdische Frau 
(Esther) steht, in die kritische Sicht des Androzentrismus hineinpasst. 
Auf der einen Seite spielt die Geschichte ja in einer patriarchal struk-
turierten Monarchie, und sie beginnt damit, dass die Königin Waschti 
ihren – wie auch immer verstandenen – Pflichten gegenüber dem per-
sischen König nicht nachkommt. Als die junge, hübsche Jüdin Esther 
als Ersatzkönigin einspringt, durchbricht dies weder das monarchische 
noch das patriarchale System. Doch aus der Solidarität mit ihrem Volk 
entsteht rasch eine Dynamik, die politische und persönliche Folgen hat.  

225

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Durch das aktive Handelns Esthers und die intellektuelle Beweglichkeit 
des Königs – Zusatzerlass, ohne den Ersterlass aufzuheben – verändert 
sich nicht nur die Herrschaftsstruktur, sondern auch das Verhältnis des 
Königs zu seiner Königin: Es entsteht einerseits eine neue inter-ethnische 
Beziehung zum jüdischen Bevölkerungsteil, der aufgrund seines legiti-
men und auch aktiv ausgeübten Selbstverteidigungs- und Vergeltungs-
rechts zu einem gleichberechtigten und ernst zu nehmenden Partner im 
Land wird. Anderseits setzt sich die neue Stärke der hebräischen Bevöl-
kerungsgruppe liturgisch im Purimfest fort, das nicht nur den Sieg über 
die Gegner, sondern auch die Rettung und neue Sicherheit feiert – zwei-
fellos auch eine Folge des Einflusses der starken Figur Esthers. 

Crawford (2003:72) hat in ihrem Vergleich des Esther- und des Judith-
Buchs ersterem vorgeworfen, dass die Hauptfigur – Esther – weder ver-
sucht, die patriarchalen Strukturen zu verändern noch Gender-Stereo
typen zu überwinden. Sie handle nur unter dem Vorbehalt der Erlaubnis 
des Königs, und sie erfülle sämtliche Frauenrollen in Bezug auf ihre Fami-
lie und ihren Ehemann. Dagegen handle Judith als eine der stärksten heb-
räischen Heldenfiguren und überwerfe sich mit den patriarchalen Sozial-
normen ihrer Zeit (vgl. Crawford 2003:73). Und Judith als unbeschützte 
Frau im feindlichen Lager unterwirft sich am Schluss im Gegensatz zu 
Esther auch nicht den patriarchalen Normen. 

Zenger (2012a:383) sieht in der Esthergeschichte auch eine Fortsetzung 
der Josefsgeschichte, und zwar nicht nur vom Motiv des an einem frem-
den Königshof zu Macht und Ansehen gekommenen Regentenvertreters, 
sondern auch für den erfolgreichen Kampf in der Fremde für das Über-
leben. Interessant und besonders ist dabei an der Esthergeschichte, dass 
hier die Hauptakteurin eine Frau ist. Und im Gegensatz zum Buch Rut 
erhält die weibliche Hauptperson auch eine politisch herausragende Rolle.

In diesem Zusammenhang ist interessant, dass auch immer wieder 
Frauen als Prophetinnen oder Richterinnen – oder beides – aufgetreten 
sind, so etwa die bereits erwähnte Debora in Richter 4,4ff. oder Hulda 
in 2 Könige 22,14ff, die König Joschija den Untergang und die Zerstö-
rung Jerusalems voraussagt. In der jüdischen Tradition werden insge-
samt sieben Prophetinnen aufgezählt, nämlich Sarah, Miriam, Debo-
rah, Hannah, Abigail, Hulda und Esther (vgl. Carruthers 2008:106). So 
erwähnt Micha 6,4 neben Mose und Aaron ausdrücklich Miriam als Füh-
rerin Israels aus Ägypten.

226

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Dabei ist – so Jost 2006:132 – auffällig, dass „allen Richterinnen und 
Richtern gemeinsam [ist], dass sie charismatisch legitimiert sind, dass sie 
keine Dynastie begründen und dass sie das Ideal der ‚Wildnis‘ verteidi-
gen“. Und das gilt natürlich für die Frauen, aber ebenso auch für die Män-
ner. Jost (2006:132) erklärt diese Tatsache mit dem nomadischen Hinter-
grund der Richterzeit, doch wäre hier einzuwenden, dass die Hebräer in 
dieser Zeit bereits grösstenteils sesshaft waren und bereits über fest zuge-
teilten oder angeeigneten Landbesitz verfügten. Aber es ist schon bemer-
kenswert, dass zwar Prophetinnen und Richterinnen (bzw. Regentinnen) 
auftreten, aber keine (hebräischen) Königinnen, wenn man einmal von 
Salome Alexandra bzw. Schlom-Zion absieht, die von 139–67 v. unserer 
Zeitrechnung lebte und Frau des Hasmonäerkönigs Aristobulos I. war 
(vgl. Navè Levinson 1989:104).

Renate Jost (2006:10) hat die Frage gestellt, ob in der Hebräischen 
Bibel „durchgängig von patriarchalen Strukturen ausgegangen werden“ 
muss. Wenn ja, „wie lassen sich die starken Rollen erklären, die Frauen 
in manchen biblischen Texten zugeschrieben werden?“ Eine Erklärung 
sieht Jost (2006:11) in der Hypothese „einer für Frauen relativ egalitären 
Gesellschaft ausserhalb der Städte“. Doch lässt sich diese Hypothese tat-
sächlich belegen? Auch hier ist zu bedenken, dass die biblischen Erzäh-
lungen nicht einfach 1 : 1 auf historische oder sozio-kulturelle Lebensla-
gen der damaligen Zeit zurückgeführt werden können – die Erzählungen 
schaffen eine Art literarische Fiktion, die jedoch sehr wohl intentional 
und damit ethisch-moralisch aufgeschlüsselt werden können47. Auch ist 
zu bedenken, dass die Autorenschaft und die Redaktionsgeschichte etwa 
der Tora-Texte und Schriften wie das Buch Rut völlig unterschiedlich 
sind, ja sogar vielleicht anti-thetisch zueinander. 

Wie bereits erwähnt hat Jost (2006:11) als Schlüsselfigur für die Ausle-
gung den Begriff der „Wildnis“ vorgeschlagen, wobei sie dieses Wort in 
einem doppelten Sinn verwendet: „Einmal beschreibt es das in königskri-
tischer Absicht entwickelte positive Bild einer egalitären Gesellschaft, das 
das Verhältnis der Geschlechter mit einschliesst, wenn es geschlechtsasym-
metrisch zugunsten der Frauen oder geschlechtssymmetrisch dargestellt 
wird; und es benennt die gegensätzliche Vorstellung einer gewalttätigen 
Anarchie, die sich in einer extremen Asymmetrie zu Ungunsten der Frau 
niederschlägt“. Jost sieht diesen Begriff der „Wildnis“ als „heuristisches 

47	  Vgl. dazu auch Kapitel 1 dieser Arbeit.

227

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Modell, als Metapher, um mögliche Gender-Konstruktionen der Richter-
zeit auf der Grundlage anthropologischer Forschungen zu beschreiben“. 
Doch geht das auf? Ist Lévi-Strauss’ (1973:253ff. sowie 1976:812) Konzept 
des „wilden Denkens“ als Kategorie für die (De-)Konstruktion von Gen-
der-Asymmetrien und feudaler Gewaltformen auf der einen Seite und 
einer egalitären Vision von Genderbeziehungen und politischer Gleich-
heit auf der anderen Seite tatsächlich brauchbar? Einmal abgesehen von 
der Ambivalenz oder genauer Multivalenz des von Jost verwendeten 
„Wildnis“-Begriffs werden dabei äusserst unterschiedliche Kategorien 
und semantische Konzepte vermischt: Gewalt versus Nicht-Gewalt, poli-
tische vertikale Struktur versus politische Strukturlosigkeit („Anarchie“ 
– also wörtlich: „ohne Erste“ oder „ohne Höchste“), Symmetrie versus 
Asymmetrie der Geschlechter und – last but not least – Patriarchat ver-
sus Gender-Egalitarismus, bzw. Matriarchat. Es stimmt zwar, dass nicht-
patriarchale Gesellschaften sowohl in Wildbeutergesellschaften als auch 
in frühagrarischen Gesellschaften vorzufinden sind, aber die Forschung 
hat auch gezeigt, dass die Wahrscheinlichkeit patriarchaler Strukturen 
mit der zunehmenden Segmentierung und Strukturierung von Gesell-
schaften zu nimmt. Und wie wir gesehen haben, kann die (narrative) 
Geschichte des Alten Israels von Genesis bis zu den hinteren Propheten 
durchaus auch als Darstellung und Legitimierung – oder gar nachträgli-
che Konstruktion – einer zunehmenden Strukturierung der hebräischen 
Gesellschaft und Geschichte gelesen werden.

Interkulturelle Kommunikation

Immer wieder sind handelnde Hauptpersonen in der Hebräischen Bibel 
Ausländerinnen oder Ausländer. Abraham, der Stammvater, wohnte 
selbst als Fremder in Gerar, also in der Fremde (vgl. Gen 20,1). Hagar, 
die „Leihmutter“ Abrahams ist Ägypterin, und ihr Name bedeutet wört-
lich sogar „die Fremde“ (vgl. Goodman-Thau 2006:50). Und die Haupt-
person im Buch Rut ist eine Moabiterin und gleichzeitig Stammmutter 
von König David. 

Auch im Hiobbuch sticht die Tatsache hervor, dass die Hauptperson, 
Hiob, Ausländer ist. Er kein Israelit, sondern ein Bewohner des Landes 
Uz, am Rand der arabischen Wüste (vgl. Kaiser 2006:16). Hiob glaubt an 

228

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Jahwe, ist aber eben doch ein Fremder. Damit stellt sich eine ganz interes-
sante Frage, inwieweit sich das Gerechtigkeitskonzept im Buch Hiob über 
das Volk Israel hinaus auf alle Menschen bezieht, zumindest auf diejeni-
gen Menschen, die an Gott glauben. Damit ist eigentlich die Frage nach 
der Gerechtigkeit interreligiös und interkulturell gestellt. 

Ausserdem stammen laut Ebach 1996a:43 die drei Freunde Hiobs aus 
unterschiedlichen Gegenden: Elifas ist Temaniter, Bildad stammt aus Schu-
ach und Zofar aus Naama (vgl. Hiob 2,11). Elifas ist Edomiter und stammt 
aus dem Süden, der Name Bildad weist auf den Osten (vgl. Gen 25,2.6) 
und Naama (Zofar) sieht Ebach (1996a:43) im Norden. 

Aus interreligiöser Sicht ist auch die Tatsache interessant, dass im ersten 
Teil der Hiob-Geschichte zweimal eine „Götterversammlung“ stattfindet. 
Ähnliche himmlische Versammlungen gibt es in Ps 82, Jes 6 und 1 Kön 22 
– hier allerdings als Versammlung der Propheten. Ebach (1996a:10) sieht 
in den Götterversammlungen bei Hiob einen Bezug zu den polytheis-
tischen Religionen im Umfeld Israels: „Dort kennt man Ratsversamm-
lungen, bei denen zahlreiche Gottheiten auf einem Berg oder in einer 
himmlischen Wohnstatt gemeinsam beraten und entscheiden“ (Ebach 
1996a:11). Nahe liegt da auch der Gedanke an den Olymp als Wohnstatt 
der griechischen Götter. Aus religionshistorischer Sicht könnte man hier 
auch einen Bezug auf die monolatrische Phase des frühen Israels sehen.

Interessant ist auch, dass in den erzählenden Teilen der Hiobgeschich-
te Gott mit dem Eigennamen Jhwh genannt wird, während im Dialogteil 
Gott als El bzw. Eloah, Gottheit und Schaddaj bezeichnet wird. Auch das 
könnte auf die Entwicklung von der Monolatrie zum Monotheismus in 
der Geschichte Israels hinweisen.

Ist also Gott der Eine, Gott aller, oder nur Gott der Juden?
Jesaja 45,22ff. gibt darauf eine ganz klare Antwort: „22 Kommt zu mir 

und lasst euch helfen, ihr Menschen der ganzen Erde! Denn nur ich bin 
Gott und sonst keiner. 23 Ich schwöre bei mir selbst, und was ich sage, 
das geschieht auch: Jeder wird vor mir niederknien und feierlich beken-
nen: 24 ‚Nur beim Herrn gibt es Hilfe und Schutz‘“. Anders gesagt: Die 
Hebräische Bibel postuliert einen inklusivistischen Monotheismus und 
eine weltweit gültige Gerechtigkeitsvision, die an Klarheit nichts zu wün-
schen übrig lassen. Doch für die friedensethische Reflexion stellt sich 
dabei die Frage, was dann mit Andersgläubigen und ihren Rechtsvor-
stellungen zu geschehen hat. 

229

Ketuvim

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Deshalb wird von den Fremden erwartet, dass sie den Glauben an Gott 
respektieren, wenn nicht gar übernehmen. So sagt der Psalm 10,16: „Du 
Herr, bist König für immer und ewig. Die Fremden, die nichts von dir 
wissen wollen, müssen aus deinem Land verschwinden“. 

Eine besondere Konnotation hat die Erzählung in Esra 4,1ff, als die 
Samaritaner, also die Nachkommen von eingewanderten Assyrern und 
verbliebenen Hebräern, den Judäern und Benjaminiten vorschlagen, 
den Tempel gemeinsam zu bauen, weil sie ja den gleichen Gott verehren. 
Doch die Sippenoberhäupter Israels verweigern den Samaritanern dies 
mit dem Argument, dass nur sie das Recht hätten, Gott einen Tempel zu 
bauen. Daraus scheint sich ein tieferer Konflikt ergeben zu haben: „Von 
da an unternahmen diese Leute, die mit ihnen im gleichen Land wohn-
ten, alles, um die Heimgekehrten mutlos zu machen und vom Weiterbau-
en abzuschrecken. Sie bestachen sogar königliche Beamte, die Pläne der 
Juden zu vereiteln. Diese Politik verfolgten sie von der Zeit des Königs 
Kyros bis in die Regierungszeit des Königs Darius hinein“ (Esra 4,4f.).

Man könnte diese Erzählung als implizite Kritik an einer exklusivis-
tisch-monoreligiösen Sicht interpretieren, anstelle einer mindestens inklu-
sivistischen, wenn nicht gar interreligiösen Haltung der Gottesordnung.

2.4	 Talmud, Mischna und rabbinische Quellen

Elisa Klapheck (2018:97) hat das Verhältnis von Mischna und Talmud 
wie folgt zusammengefasst: „Nach der klassischen Definition bilden die 
Mischna und ihre Kommentierung, d. h. die Gemara, zusammen den Tal-
mud. Gemara bedeutet ‚Abschluss‘. Die Kombination von Mischna und 
Gemara gibt es in zwei Versionen. Im 4.–5. Jahrhundert erschien sie in 
Palästina als Jerusalemer Talmud – und etwa zwei Jahrhunderte später 
erschien unter der Redaktorenschaft der im persischen Sassaniden-Reich 
lebenden Rabbinen eine erweiterte Version der Gemara zusammen mit 
der Mischna: der babylonische Talmud. Er enthält viele Auslegungen aus 
den Midraschim, zitiert aus der Tosefta und führt ganze Argumentati-
onsstränge aus dem Jerusalemer Talmud an. Zugleich gehen seine Dis-
kussionen weit darüber hinaus“. Nach Angaben von Tirosh-Samuelson 
(2006:25) sind die rabbinischen Schriften und Auslegungen in der Zeit 

230

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


nach der Zerstörung des Zweiten Tempels (70 u. Z.) bis ungefähr 600 
unserer Zeitrechnung entstanden.

Diesen Zeitrahmen sollte man sich in Erinnerung rufen, wenn man 
sich mit Talmud, Mischna und den rabbinischen Schriften befasst.

Exkurs: Realpolitische Entwicklungen in der talmudischen Zeit

Die gesellschaftliche und politische Situation im ersten Jahrhundert 
u. Z. bis zur Zerstörung des Tempels war „eine wirtschaftliche und geis-
tig-geistliche Blütezeit des jüdischen Volkes in Palästina“ (Krupp in Die 
Mischna 2008:294), auch wenn das Land Israel unter Fremdherrschaft 
stand. Doch die jüdischen Siedlungen florierten, wenn auch die Juden 
in den Städten nicht immer die Mehrheit der Bevölkerung stellten. Auf 
dem Land, in den Städten und an der Küste lebten Gruppen nicht-jüdi-
scher Herkunft, so etwa Reste früherer oder in der Zeit der Fremdherr-
schaft eingewanderter Gruppen und pensionierte Legionäre. Lingua fran-
ca – auch der römischen Verwaltung – war das Griechische, das vom 
Grossteil der Bevölkerung verstanden wurde (vgl. Krupp in Die Misch-
na 2008:295). Erst durch die Aufständischen und nach 70 u. Z. rückte die 
hebräische Sprache wieder vermehrt ins Zentrum, und theologisch-poli-
tisch herrschten drei Strömungen vor: Die aristokratische Partei de Sad-
duzäer, die Reformströmung der Pharisäer – die sogar eine Art Volkspar-
tei darstellten – und die Essener (vgl. Krupp in Die Mischna 2008:298). 
Laut Krupp (in Die Mischna 2008:298) waren die Pharisäer und die Sad-
duzäer aus der Gruppe der „Frommen“, der Chassidim (ḥasidim), hervor-
gegangen, die sich mit den Makkabäern mit Erfolg gegen „die Überfrem-
dung“ und gegen den Verlust des Glaubens an den Gott Israels gestellt 
hatten. Die Pharisäer, die sich als „eigentliche Lehrer der Nation“ (Krupp 
in Die Mischna 2008:299) verstanden, schlossen sich zu besonderen Zir-
keln, eine Art Genossenschaften (ḥaverut) zusammen, um die mosaischen 
Gesetze ernst zu nehmen.

Im Jahr 66 u. Z. brach ein Aufstand gegen die Römer aus und wurde 
mit dem Fall von Massada 73 endgültig niedergeschlagen. Der Aufstand 
scheint spontan ausgebrochen zu sein, nicht zuletzt gegen die Schreckens-
herrschaft des römischen Kaisers Nero (37–68), wobei der unmittelba-
re Anlass für den Aufstand verschärfte Massnahmen des Prokuratoren 

231

Talmud, Mischna und rabbinische Quellen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Gessius Florus (reg. 64–66) gegen die Juden gewesen waren (vgl. Krupp 
in Die Mischna 2008:303). Nach Strassenkämpfen verliessen viele Ein-
wohner die Stadt Jerusalem, und als Florus den Tempelschatz beschlag-
nahmte (oder raubte), konnte auch der jüdische König Agrippa II nicht 
mehr vermitteln. Krupp (in Die Mischna 2008:304) fasste das Ergebnis 
des Aufstandes wie folgt zusammen: „Der fünfjährige Aufstand endete 
faktisch mit der Einnahme Jerusalems und der Zerstörung des Tempels 
im Jahre 70 u. Z. Wenn man den Fall Massadas im Jahr 73 mit einbezie-
hen will, dauerte er sogar noch länger“.

Als Folge des Aufstandes wurden grosse Besitztümer der Juden vom 
Staat beschlagnahmt, das Land zum Teil verkauft und viele Juden muss-
ten als Pächter ihres eigenen Landes arbeiten. Ihr Status lag laut Krupp 
(in Die Mischna 2008:305) irgendwo zwischen Freien und Sklaven. Viele 
Juden wurden auch von den Römern auf den Sklavenmärten des Impe-
riums und in der Hauptstadt Rom verkauft.

Infolge der Verlegung römischer Besatzungslegionen und der Entlas-
sung der Hilfstruppen nach dem ersten Aufstand verschärfte sich die 
Repression. Gleichzeitig kam es zu einer Erstarkung der jüdischen Bevöl-
kerungsgruppe und zu einem wirtschaftlichen Aufschwung (vgl. Krupp 
in Die Mischna 2008:310). Dabei initiierten sie trotz Aufschwung 132–135 
einen weiteren Aufstand. Obwohl die Ursachen für diesen zweiten Auf-
stand lange Zeit im Dunkeln lag, könnte ein Grund die Gründung einer 
rein nicht-jüdischen Stadt Aelia Capitolina auf den Trümmern der Stadt 
Jerusalems gewesen sein, die laut einem Münzenfund vor dem Aufstand 
gegründet worden war (vgl. Krupp in Die Mischna 2008:311f.).

Obwohl die Aufständischen unter Bar-Kochba Jerusalem nie betreten 
hatten, war Jerusalem zur Zeit des Aufstands wahrscheinlich ein Trüm-
merfeld und von der römischen Zehnten Legion beherrscht (vgl. Krupp 
in Die Mischna 2008:313). Im Zusammenhang mit dem Bar-Kochba-Auf-
stand wurde das judäische Kernland vollkommen verwüstet, jüdische 
Ansiedlungen verblieben in Judäa nur noch in den Randregionen, an 
der Küste und im Süden, in den Bergen Hebrons. Der Schwerpunkt der 
jüdischen Bevölkerung verlagerte sich nach dem Krieg nach Galiäa und 
in die transjordanischen Gebiete. Usha in Galiläa entwickelte sich um 
140 u. Z. nach Aufhebung der antijüdischen Gesetze zum Zentrum der 
neuen rabbinischen Führung.

232

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Politische Vorstellungen in Mischna und Talmud

Eveline Goodman-Thau (2006:29) hat daran erinnert, dass das Lesen und 
Interpretieren biblischer Texte – und zwar das laute Lesen oder Rezitie-
ren – ein „Interpretationsakt [ist], in dem die Bedeutung sich erst im Pro-
zess entfaltet, der sich zwischen dem Buch und seinem Leser entwickelt. 
Die Gemeinschaft hat die persönliche Verbindung eines jeden Mitglie-
des nötig, um als geschlossenes Glied die Kette der Tradition zu halten“.

Die Rabbinerin Elisa Klapheck (2014b:25) hat darauf hingewiesen, dass 
drei Epochen der Entstehung des Talmuds bezeugt sind: 

1)	 Die Mischna im 2. Jahrhundert unserer Zeitrechnung in Paläs-
tina,

2)	 der Jerusalemer Talmud, kodifiziert im 4. Jahrhundert unserer 
Zeitrechnung in Palästina, und

3)	 der Babylonische Talmud, kodifiziert im 6. Jahrhundert unserer 
Zeitrechnung in Babylonien.

Trotz dieser zeitlichen Staffelung der Entstehung sieht der Talmud die 
Menschheit aufgeteilt in verschiedene Kulturen oder „Nationen“, von 
denen jede ihre eigene Lebensform besitzt und ihren eigenen Beitrag an 
das Wohl der gesamten Menschheit zu leisten hat (vgl. Maccoby 2010:84).

Dabei hatten die Rabbinen der Mischna „ein grundsätzlich positives 
Verhältnis zu politischer Handlungsmacht“ (Klapheck 2014b:25). Dem-
gegenüber entwickelten die Rabbinen des Jerusalemer Talmuds „‚anti-
politische‘ Gegenkategorien (counterpart catgories) gegen die Übermacht 
des Römischen Reiches“ (Klapheck 2014b:25).

Wie an anderer Stelle (vgl. Jäggi 2019:153f.) dargelegt, besteht die Mischna 
zu einem grossen Teil aus gesetzlichen Erläuterungen der Tora, also der fünf 
Bücher Mose, und des übrigen Tanach (Prophetentexte und „Schriften“).

Für Fragen der gesellschaftlichen Ordnung sind vor allem diejenigen 
Traktate der 4. Ordnung bedeutsam, die sich mit Rechtsansprüchen im 
Falle von Körperverletzung und Diebstahl befassen. Wichtig sind auch 
viele Traktate der 3. Ordnung der Mischna, welche die Regelungen der 
Heirat, Ehe und der Ehescheidung thematisieren (vgl. Zinvirt 2009:25f.).

Im Traktat Avot (2008:I,10) verlangt Shemaˁja: „… hasse das Herr-Sein 
und lasse dich nicht mit der Obrigkeit ein.“. Und noch deutlicher in II,3: 

233

Talmud, Mischna und rabbinische Quellen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


„Seid vorsichtig mit der Obrigkeit, denn sie kümmert sich um den Men-
schen nur, wenn sie ihn braucht, sie erscheint ihm wie ein Freund, wenn 
es ihm gut geht, sie steht aber niemandem bei in der Stunde der Not“

Und im Traktat Avot (2008:I,12) fordert Hillel die Schüler auf, den Frie-
den zu lieben und ihm nachzujagen. Doch der Friede kann nur durch 
das Königtum gesichert werden. So sagt Rabbi Ḥananja: „Bete für die 
Frieden der Königsherrschaft, denn wenn es nicht die Furcht vor ihr 
gäbe, würden wir jeden seinen Nächsten lebendig verschlingen“ (Trak-
tat Avot 2008:III,2).

Eindrücklich ist der Spruch von Shimˁon ben Gamliˀel: „Auf drei Din-
gen steht die Welt – auf dem Recht, auf der Wahrheit und auf dem Frie-
den [wie es heisst: Wahrheit und Recht, Frieden richtet in euren Toren 
(Sach 8,16)]“ (Traktat Avot 2008:I,18).

Dabei ist weise zu handeln deutlich mehr wert als Weisheit: Weisheit 
bleibt nur bei weisem Handeln bestehen, nicht aber ohne entsprechen-
de Taten (Trakat Avot 2008:III,9).

Im Traktat Sanhedrin (2008:I,6) der 4. Ordnung der Mischna, Nesikin, 
wird die Ratsversammlung der Ältesten ausführlich dargestellt. Dabei wird 
der grosse Sanhedrin (71 Älteste) vom kleinen Sanhedrin (23 Richter) abge-
grenzt. Daneben besteht noch ein Lokalgericht, bestehend aus drei Rich-
tern oder Laien. Dabei werden die Kompetenzen dieser drei Gerichtshö-
fe, die sowohl für das Zivil- als auch für das Strafrecht zuständig waren, 
gegeneinander abgegrenzt (vgl. Krupp in Die Mischna 2008:427). Eben-
falls im gleichen Traktat (Sanhedrin 2008: II,2) wird festgelegt, dass der 
König nicht richtet – „und man richtet ihn nicht“. Im Grunde bedeutet 
das eine der ersten Gewaltenteilungen der Geschichte.

Ein besonderes Thema im Talmud ist auch „der Fremde“. Meist wird 
er mit den hebräischen Begriffen goy/goyim (auch im Sinne von: „frem-
des Volk“) oder noḥri bezeichnet, wobei auch andere Begriffe zur Anwen-
dung kommen (vgl. Spann 2010:55ff.). Auch ᵓaḥer (wörtlich: anderer) 
wird immer wieder für Fremde benutzt (vgl. Spann 2010:57). In einer 
vorläufigen Analyse der Begriffsfelder „Fremd/Fremde“ in vier Misch-
na-Traktaten kommt Spann (2010:78) zu folgendem Ergebnis: „Während 
auf Israel der Segen Gottes ruht, sind die ‚Völker der Welt‘ von der Prä-
senz der göttlichen Anwesenheit ausgeschlossen. ‚Goy‘ kann sowohl für 
das rechtschaffene Israel als auch für die fremden Völker verwendet wer-
den. … Der … Begriff ‚Goyim‘ lässt sich mit ‚fremde Völker‘ übersetzen, 

234

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


was darauf hindeutet, dass mit den beiden Bedeutungen ‚fremdes Volk‘ 
und ‚Israel‘ gearbeitet wird“. Diese Dichotomie scheint sich durch die 
gesamte Tora und auch durch den übrigen Tanach hindurchzuziehen – 
und wird auch im Talmud weiter benutzt. Dabei erscheint diese Unter-
scheidung nicht immer als unproblematisch und wird teilweise auch 
abgestuft: „Mischna Brachot 7,1 überliefert das Gebot, den Samaritaner 
in den Tischsegen aufzunehmen, nicht aber den ‚Noḥri‘. Die gesellschaft-
liche Stellung des Fremden steht also im Verhältnis zu anderen Frem-
den“ (Spann 2010:92). Entscheidend ist dabei dessen Haltung zum jüdi-
schen Glauben: „Der Fremde wird nicht als ‚Goy‘, sondern als Proselyt 
gesehen, der noch nicht alle Auflagen der Konversion erfüllt hat“ (Spann 
2010:93). Ohne hier weiter auf die Frage nach Kategorien der Fremdheit 
einzutreten: Fremdheit wird definiert als Gegenpart zur eigenen Identi-
tät oder Zugehörigkeit zur Community. Und aus der Nationalismusfor-
schung ist bekannt, dass die Grenzen der Zugehörigkeit zu einer Com-
munity verstanden als „imagined community“, also einer „vorgestellten 
politischen Gemeinschaft“ (Anderson 1988:15) dehnbar sind und auch 
nach Bedarf ausgeweitet oder eingeschränkt werden können. Grund-
sätzlich gilt jedoch, dass in der Tora und im Talmud Fremdheit immer 
in Bezug auf die jüdischen Glaubensvorstellungen, auf die Reinheitsge-
bote, die endogame Heiratspflicht und auf die angrenzenden oder im 
Land lebenden nicht-jüdischen Völker verstanden wird. Also ist nicht 
die Zugehörigkeit zu einer „anderen Ethnie“ ausschlaggebend, sondern 
die Nicht-Zugehörigkeit zur jüdischen Glaubensgemeinschaft.

Maccoby (2010:141) hat die Frage gestellt, ab die Rabbinen völlig anti-po-
litisch gewesen seien und auf eine Theokratie fixiert, oder nicht. Die Fra-
ge ist insofern etwas verwirrend, als ja auch eine Theokratie durchaus 
politisch ist, nur nicht im üblichen, parteipolitischen Sinn. Laut Macco-
by war das talmudische Diktum: „Das Gesetz des Königtums ist Gesetz“ 
teilweise dafür verantwortlich, dass die Juden ihren Ausschluss aus der 
Politik akzeptiert hätten, bei gleichzeitiger Abhängigkeit von den Regie-
rungen. Erst mit der Gründung des Staates Israels 1948 habe sich das 
geändert. Maccoby (2010:141) meint wohl zu Recht, dass die Rabbinen 
auf der einen Seite den Anspruch auf eine (theokratische) Selbstregie-
rung des jüdischen Volks auf der Grundlage der Tora nie ganz aufge-
geben hätten, und auf der anderen Seite die Rabbinen selber eine nicht 
unerhebliche Macht besassen, etwa im Rahmen der Vertretung der jüdi-

235

Talmud, Mischna und rabbinische Quellen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


schen Gemeinden gegenüber den Regierungen. Auch die Tatsache, dass 
es im Alten Israel immer wieder zu Konflikten zwischen den Königen 
Judas und Israels auf der einen Seite und der Propheten auf der anderen 
Seite gekommen sei, sei nicht als grundsätzliche Kritik an der Theokra-
tie sehen, sondern eher als eine Art von Macht- oder Gewaltenteilung 
(vgl. Maccoby 2010:142). Doch das grundlegend Verschiedene von einem 
säkularen Staat, der ja auch auf einer Gewaltenteilung basiert, ist die Tat-
sache, dass in einer Theokratie neben politischer Regierung (König) und 
Regierten – je nach Sichtweise – ein oder zwei weitere politische Akteu-
re vorzufinden sind: Gott als – mindestens ideeller – Regent und Offen-
barer der Heilsordnung – und die Priester und Propheten als dessen 
Sprecher und Vertreter. So gesehen beruhen die Legitimität und auch 
die Machtausübung in einer Theokratie auf einer völlig anderen Grund-
lage als in einer Demokratie, die auf einem – wie auch immer gearte-
ten – Repräsentations- oder Vertretungsprinzip der gesamten Bevölke-
rung bzw. der Bürgerinnen und Bürger eines Landes aufgebaut ist. Aus 
dieser Sicht erscheint eine Kombination von Theokratie und Demokra-
tie als eher problematisch.

Krieg und Waffen in Mischna und in den halachischen Midraschim

Stemberger (2010:654) hat darauf hingewiesen, dass die Rabbinen in den 
Waffen nichts Positives mehr sahen, und das Tragen von Waffen gereich-
te dem Waffenträger nicht zur Ehre. Allerdings – und das ist die andere 
Seite – nimmt die Mischna nicht eine grundsätzlich pazifistische Position 
ein. So anerkennt etwa die Mischna im Anschluss an Dtn 20 die Möglich-
keit eines Pflichtkriegs zur Eroberung oder Verteidigung des verheissenen 
Landes oder sogar auch einen freiwilligen Angriffskrieg (vgl. Stemberger 
2010:654). Allerdings darf der König nicht in den Krieg ziehen, ohne vor-
her den Hohen Priester zu konsultieren und „für sich die Entscheidung der 
[Orakelsteine von] Urim und Tummim erfragt [zu haben]“ (Tempelrolle 
11Q19 58,18–19; zitiert nach Stemberger 2010:655). Stemberger (2010:655) 
meint, dass in der Zeit der Rabbinen, als es keinen König und keinen San-
hedrin, also einen Obersten Rat, mehr gab, keine ernsthafte Möglichkeit 
eines freiwilligen Angriffskrieg mehr geben konnte – oder vielleicht müsste 
man hier präzisieren: für eine Legitimation eines freiwilligen Angriffskriegs.

236

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Laut Nachama et al. (2015:363) steht das friedliche Zusammenleben im 
Judentum an oberster Stelle. So sieht der Talmud den Frieden neben dem 
Recht und der Wahrheit als einen der drei Eckpfeiler, auf denen die Welt 
ruht. „Dabei bedeutet Frieden herzustellen in der jüdischen Tradition 
zuallererst, die oft gegensätzlichen Positionen zu versöhnen“ (Nachama 
et al. 2015:363). Entsprechend steht im rabbinischen Denken ein gewalt-
loses Miteinanders und der Friede zwischen den Ehepartnern, zwischen 
Eltern und Kindern und zwischen Nachbarn sowie zwischen Städten und 
Nationen im Zentrum der Überlegungen des Talmuds.

2.5	  Mittelalterliche Quellen

Im Mittelalter war die jüdische Schriftproduktion vor allem durch Aus-
tausch, Diskussion und auch Apologetik zwischen jüdischen, christli-
chen und muslimischen Exegeten geprägt.

Drei wichtige Ausleger der Hebräischen Bibel im Mittelalter waren 
Maimonides (1135–1204), Rashi (1040–1105) und Rabad (1125–1198). Sie 
spielten „a foundational role in their respective cultures“ (Wimpfheim-
er 2018:109).

Dabei zielte die Ethik von Maimonides darauf ab, durch eine Verbes-
serung menschlichen Verhaltens eine sukzessive Verbesserung der Welt 
zu erreichen („aspiring toward human perfection is [for Maimonides] 
part oft he project of perfecting the world“; Jacobs 2018:165).

Dabei ist zu bedenken, dass die islamische Gesellschaft im Hochmittel-
alter säkularer war als die christliche Welt, weshalb dort für die jüdische 
Minderheit weitergehenden Möglichkeiten einer Akkulturation bestan-
den – zumindest nach Meinung von Kraemer (2008:3). Denn Wirtschaft 
und Gesellschaft waren in der christlichen Hemisphäre eng mit Kir-
che und Glauben verbunden. Demgegenüber war die islamische Zivili-
sation vorwiegend städtisch und handelsbezogen, mit einer an Wissen 
und Bildung interessierten Mittelschicht. Dazu kommt, dass die Musli-
me in weiten Teilen der islamischen Welt über Jahrzehnte eine – wenn 
auch bestimmende und mächtige – Minderheit darstellten. Ausserdem 
besassen sowohl in den jüdischen als auch in den islamischen Commu-
nities Gelehrsamkeit und wissenschaftliche Bildung einen hohen Stellen-
wert, und die Schreibkultur war für wirtschaftliche und gesellschaftliche 

237

Mittelalterliche Quellen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Aktivitäten unabdingbar. Im 12. Jahrhundert stellten die muslimischen 
Herrscher die Juden vor die Wahl der (erzwungenen) Konversion zum 
Islam oder des Todes durch das Schwert (vgl. Kraemer 2008:104). Dabei 
ist die wiederholte Feststellung, dass die Juden zur Zeit der Kreuzzüge in 
den christlichen Gebieten eher das Märtyrertum und in den islamischen 
Gebieten eher die Konversion wählten (vgl. Kraemer 2008:104), in die-
sem allgemeinen Sinn nicht zutreffend. Sowohl im christlichen Europa 
als auch in den islamischen Gebieten gab es beides: So konvertierten bei-
derseits Juden aus ökonomischen Gründen zum jeweiligen dominanten 
Glauben, umgekehrt gab es in beiden Sphären jüdische Märtyrer, welche 
an ihrem Glauben festhielten. Interessant ist dabei, dass sowohl im isla-
mischen Kontext – Umgehung der für Nicht-Muslime anderer Schriftre-
ligionen im Rahmen des dhimmi-Status erhobenen zusätzlichen Steuern 
– als auch in christlich dominierten Gebieten – eingeschränkte wirtschaft-
liche Tätigkeit und Rechte für Juden – oft ökonomische Gründe für die 
Konversion ausschlaggebend waren.

Angesichts dieser Situation gab Maimonides den Juden den Rat, ers-
tens den Islam provisorisch anzunehmen, um den Märtyrertod zu ver-
meiden, zweitens die Gebote soweit als möglich zu befolgen und drittens 
in Gebiete zu emigrieren, wo die Juden ihren Glauben offen und ohne 
Einschränkungen leben konnten (vgl. Kraemer 2008:111). 

Nach Ansicht von Moses Maimonides sind die Gebote in zwei Kate-
gorien zu unterteilen: In Gebote, „die das zwischenmenschliche Leben 
betreffen, und in Gebote, die auf die letzten Dinge, also auf eine intel-
lektuelle Gotteserkenntnis ausgerichtet sind“ (Scherzinger 2014:58). Ob 
dabei Maimonides ein jüdisches Naturrecht vertritt oder nicht, ist umstrit-
ten. Während nach Meinung von Marvin Fox (1990:141) bei Maimonides 
von einer „Konsistenz des Gesetzes mit der menschlichen Natur gespro-
chen werden kann, aber unter keinen Umständen von einer naturrechtli-
chen Konzeption des Gesetzes, ganz zu schweigen der Moral“ (Scherzin-
ger 2014:59; vgl. auch Fox 1990:143), sieht Novak (1983:300) durchaus ein 
Naturrechtsdenken bei Maimonides, insbesondere bei der Kommentie-
rung der noachidischen Gebote48 (vgl. Scherzinger 2014:61). Nach Mei-

48	 Die noachidischen Gebote (Gen 9,1–7) können als breiter und gleichzeitig um-
fassender angelegte Gebote als der Dekalog, also die Zehn Gebote, verstanden 
werden. Sie richten sich an alle Menschen: „Dann segnete Gott Noach und sei-
ne Söhne und sprach zu ihnen: Seid fruchtbar, vermehrt euch, und bevölkert die 

238

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


nung von Fox weist Maimonides kategorisch eine Naturrechtstheorie 
zurück, gerade weil die grundsätzlichsten Dinge der menschlichen Ver-
nunft ohne Hilfe nicht zugänglich sind. So argumentiert Fox (1990:138), 
dass gerade diejenigen Gebote, welche das persönliche und soziale Leben 
ordnen, der Vernunft nicht zugänglich seien. Dabei kann letztlich nur die 
Tora zwischen den Regeln für den zwischenmenschlichen Bereich und 
den Erkenntnissen über die letzten Dinge vermitteln (vgl. Scherzinger 
2014:57). Entsprechend gibt es vor allem für die gesetzlichen zwischen-
menschlichen Regelungen keine vernünftigen Begründungen. Anders 
gesagt: Lediglich die ersten zwei Gebote, die sich direkt auf Gott bezie-
hen, seien intellektuell einsichtig, die anderen Gebote dagegen nach Mai-
monides reine Konventionen (vgl. Scherzinger 2014:57). Deshalb seien 
moralische Normen – so Fox 1990:141 – zum Schutz der Gemeinschaft 
nur Konventionen, die jedoch rechtlichen Charakter annehmen können. 

Maimonides (1135–1204) hat die Glaubensinhalte des Judentums in 
13 Glaubensartikeln zusammengefasst:

1.	 Dasein Gottes,
2.	 Einheit Gottes,
3.	 Gottes körperloses Sein,
4.	 Ewigkeit Gottes,
5.	 Gott allein als Gegenstand der Anbetung,
6.	 Offenbarung durch die Propheten Gottes,
7.	 Vorrang von Mose unter den Propheten,

Erde!  2 Furcht und Schrecken vor euch soll sich auf alle Tiere der Erde legen, 
auf alle Vögel des Himmels, auf alles, was sich auf der Erde regt, und auf alle Fi-
sche des Meeres; euch sind sie übergeben.  3 Alles Lebendige, das sich regt, soll 
euch zur Nahrung dienen. Alles übergebe ich euch wie die grünen Pflanzen.  
4 Nur Fleisch, in dem noch Blut ist, dürft ihr nicht essen.  5 Wenn aber euer Blut 
vergossen wird, fordere ich Rechenschaft, und zwar für das Blut eines jeden von 
euch. Von jedem Tier fordere ich Rechenschaft und vom Menschen. Für das Le-
ben des Menschen fordere ich Rechenschaft von jedem seiner Brüder.  6 Wer 
Menschenblut vergießt, dessen Blut wird durch Menschen vergossen. Denn: Als 
Abbild Gottes hat er den Menschen gemacht.  7 Seid fruchtbar, und vermehrt 
euch; bevölkert die Erde, und vermehrt euch auf ihr!“ (Einheitsübersetzung). 
Deutlicher als im Dekalog erscheint dabei hier auch eine ökologische Perspek-
tive.

239

Mittelalterliche Quellen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


8.	 Der gesamte Pentateuch als göttliche Gabe an Mose,
9.	 Unwandelbarkeit des Gesetzes der Tora,
10.	 Gottes Wissen über Taten und Gedanken der Menschen,
11.	 Belohnung und Bestrafung,
12.	 das Kommen des Messias,
13.	 Auferstehung (in Anlehnung an die Zusammenfassung von 

Heschel 1988:371).
Dabei hat Heschel (1988:371) darauf hingewiesen, dass sich abgesehen 

von den Punkten 6, 8, 12 und 13 diese Glaubensartikel „auf Grundsätze 
oder das Reich der Ideen [beziehen], nicht auf Ereignisse und das Reich 
der Geschichte“. Dabei ist der folgende Hinweis von Heschel wichtig für 
das jüdische Glaubensverständnis: „Für den jüdischen Geist entsteht Got-
teserkenntnis nicht wie bei den Griechen durch den Hinweis auf die zeit-
losen Eigenschaften eines höchsten Seins, auf die Ideen des Guten und 
Vollkommenen, sondern durch das Gespür für die lebendigen Akte Sei-
ner Zuwendung, Seiner nie ruhenden Anteilnahme am Menschen. Wir 
sprechen nicht von Seiner Güte im allgemeinen, sondern von Seinem 
Mitgefühl für den einzelnen Menschen in einer bestimmten Lage. Got-
tes Güte ist keine kosmische Kraft, sondern ein spezifischer Akt des Mitlei-
dens“ (Heschel 1988:372; Hervorhebung durch CJ).

Demgegenüber kritisiert Novak (1983:248ff.) die Argumentation von 
Fox (1990:138ff.): So sei bei Maimonides durchaus ein Naturrechtsden-
ken vorhanden, was sich insbesondere bei der Kommentierung der noa-
chidischen Gebote zeige (vgl. Novak 1983:300). Gerade hier schliesse sich 
– so Novak – Maimonides der rabbinischen Tradition an, in welcher die 
noachidischen Gesetze unmittelbarster Ausdruck des Naturrechts seien 
und universale Geltung für die gesamte Menschheit hätten (vgl. Scherz-
inger 2014:61). Ausserdem sei es gemäss den Rabbinen so, dass bei der 
Ausführung eines Gebots, das nicht direkt Gott betreffe, keine religiö-
se Intention des Handelnden notwendig sei (vgl. Scherzinger 2014:63). 

Doch welche Rolle schreibt Maimonides dem Gesetz zu? Nach Mai-
monides (1972:Buch 3:176) hat das Gesetz „den Endzweck jener wahren 
Kenntnisse, durch welche die letzte Vollkommenheit erreicht wird, … im 
allgemeinen angegeben und befohlen …, daran zu glauben, nämlich an das 
Dasein, die Einheit, die Allwissenheit, die Allmacht, den unbeschränkten  
Willen und die Ewigkeit Gottes“, wobei Gott die Weisheit (des Geset-

240

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


zes) in die Natur gelegt habe, weshalb manches Individuum die Fähig-
keit zum Regieren besitze. Deshalb schreibe Maimonides dem Gesetz  
die Fähigkeit zu, das menschliche Zusammenleben trotz grossen Unter-
schieden in der menschlichen Natur zu ermöglichen (vgl. Scherzinger 
2014:65). Dabei ermögliche die Teleologie des Gesetzes die intellektuel-
le Perfektionierung des Menschen, deren Bedingung und Vorstufe das 
Gesetz sei (vgl. Scherzinger 2014:65). So seien etwa das Mordverbot, das 
Verbot unsittlicher Sexualität oder das Diebstahlverbot „Mittel zum Zwe-
cke einer sicheren und geordneten Gemeinschaft“ (Scherzinger 2014:66).

Novak (1992:24) sieht in der jüdischen Gesetzestradition eine gewisse 
Nähe zu einem rechtspositivistischen Verständnis, und zwar aufgrund der 
theozentrischen Grundstruktur des Judentums (vgl. Scherzinger 2014:74). 
Dies, weil die Legitimität der Gesetze darauf zurückzuführen sei, dass sie 
von Gott erlassen wurden und damit göttliche Autorität besitzen. Dahin-
ter müsse auch jede natur- oder vernunftrechtliche Sicht zurückstehen. 
Allerdings seien die positiven Gesetze „als historische Spezifikationen 
der allgemeinen und unveränderlichen, naturrechtlichen Prinzipien“ 
(Scherzinger 2014:74, vgl. auch Novak 1992:22ff.) zu sehen.

Geltung des Gesetzes für Nicht-Juden

Eine interessante Frage besteht darin, ob die Gesetze Mose für alle Men-
schen Geltung haben, oder nur für die jüdische Gemeinschaft. So vertrat 
Maimonides die Meinung, Mose sei am Berg Sinai von Gott beauftragt 
worden, alle Bewohner der Welt zu zwingen, die Gebote Noahs anzuneh-
men. Diejenigen, die das Gesetz nicht annehmen wollten, seien zu töten 
(vgl. Scherzinger 2014:77). Wer das Gesetz annahm, war ein so genann-
ter ger tosaf, ein „Beisasse“. 

Solidarität innerhalb und ausserhalb der Gemeinschaft

Im rabbinischen Denken war die Solidarität der Gemeinschaft ein The-
ma, jedoch nicht als ethische Lehre formuliert, „sondern eher wie eine 
Tatsache, die sich notwendigerweise aus der Abhängigkeit der Gemein-
schaft vom einzelnen und dem Haftungsgesetz ergibt. Aus dem Bewusst-

241

Mittelalterliche Quellen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


sein, dass ‚es alle spüren, wenn einer leidet‘, folgt für das Judentum der 
Gedanke von der Solidarität mit dem andern“ (Ehrlich 2009:32). Maimo-
nides verlangte – unter Bezug auf Dtn 10,19 und Dtn 6,5 – Liebe gegen-
über den Fremden (vgl. Verband der deutschen Juden 1926:343). Und 
Simon ben Lakisch lehrte: „Wer das Recht des Fremden leugnet, hat 
gleichsam das Recht Gottes geleugnet“ (zitiert nach Verband der deut-
schen Juden 1926:379).

Heiligkeit

In diesem Zusammenhang ist interessant, dass Maimonides „Heiligkeit“ 
nicht als Eigenschaft oder „Essenz“ versteht, sondern als Folge guten oder 
moralischen Handelns (ausführlich dazu vgl. Jäggi 2019:165). So führe 
die Befolgung der Gebote zu einer „Heiligung“ des Menschen, während 
– spiegelverkehrt dazu – der Verstoss gegen die Gebote zu einer „Profa-
nisierung“ führe (vgl. Kellner 2018:129). Wenn etwa jemand bei einem 
Kauf nicht prompt bezahle oder wenn er den Namen Gottes profanisie-
re, führe das von der Heiligkeit weg. Laut Maimonides übertritt auch die 
Tora, wer den Lohn nicht pünktlich bezahlt (vgl. Verband der deutschen 
Juden 1926:293). Interessant ist an dieser Sicht, dass ökonomisch korrek-
tes Verhalten in einem engen Zusammenhang mit ritueller Reinheit und 
Einhaltung der Gebote gesehen wird. Deshalb meint Kellner (2018:133), 
dass das Lehren der Tora, die Einhaltung der Gebote und auch diese Vor-
stellung der „Heiligung“ soziale Realität konstruiert, und damit letztlich 
auch die ökonomische und gesellschaftliche Grundordnung.

2.6	 Moderne jüdische Quellen

In der 1927 erstmals erschienenen „Pharisäer-Studie“ kam Leo Baeck 
(1934:71ff.) zum Schluss, dass erst das pharisäische Gesetzesverständnis 
die „Gemeinde“ begründete (vgl. Klapheck 2014b:22). Als Rabbiner ver-
stand Baeck die Gemeinde als einen „Ort, die dem Machtgedanken nicht 
dient“ (Klapheck 2014b:23). Im Gegensatz zur Staatsgewalt eröffne die 
Gemeinde einen Raum und einen Rahmen, in welchem die Menschen 
mittels freiwilliger Religiosität seine Freiheit pflegen könne. Insbeson-

242

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


ders nach der Zerstörung des Tempels übernahm – so Beck 1934:44 – die 
Gemeinde die geistige Führung und ging zu einem opferlosen und klein-
räumigen, im engen Kreis gefeierten Gottesdienst über. Gerade durch 
ihre Absonderung von „den Völkern“ (Baeck 1934:12) konnte die jüdische 
Gemeinde die Verbindung mit dem Humanen vertiefen: „Gegenüber dem 
aristokratischen Tempel hat die Synagoge ihre Demokratisches“ (Baeck 
1934:46). Dabei musste sich – so Baeck 1934:59 – durch den Midrasch, also 
durch die mündliche Lehre, der Gottesdienst der Synagoge erst erwei-
sen. Damit wandte sich Baeck gegen eine zu ausgeprägte Staatsgläubig-
keit, die auch unter den Mitgliedern der jüdischen Gemeinde verbreitet 
war (vgl. Klapheck 2014b:23). So war das Pharisäertum und die aus ihm 
hervorgehende Gemeinde nach Baeck (1934:70) „der heldenhafte geis-
tige Versuch, dem Staat nicht in der Staatsräson, sondern im Gottesge-
setz seine Maxime zu geben“. 

Samson Hochfeld (1926a:98) schrieb zum Stichwort Gleichheit aller 
Menschen: „Die Ethik des Judentums wird beherrscht vom Prinzip des 
Universalismus, d. h. sie kennt in ihren Forderungen und Vorschriften 
keinen Unterschied zwischen Juden und Nichtjuden. Was sie befiehlt, gilt 
schlechthin: die Scheidung der Menschen nach Abstammung und Glau-
ben ist für sie bedeutungslose“. Dabei – so Hochfeld (1926a:98) – verken-
ne man die jüdische Sittenlehre, wenn man die Gebote der Gerechtig-
keit, Wahrheit und Liebe als verbindlicher für das Verhalten von Juden 
untereinander als gegenüber Andersgläubigen ansehe. Auch widerspre-
che der Gedanke der Auserwählung Israels diesem Gleichheitsanspruch 
nicht, sondern bedeute vielmehr „die Aufgabe [Israels], beispielgebend 
auf die übrige Menschheit einzuwirken; es soll sein ethisches Gut nicht 
für sich behalten, sondern allen Völkern mitteilen, auf dass sie aufstei-
gen zu immer höherer Gesittung“ (Hochfeld 1926a:98).

Interessant und in einem gewissen Gegensatz dazu ist die Meinung 
Martin Bubers, der die Gebote auf der einen Seite als von einem Ich 
zu einem Du gesprochen sieht: „Ein Ich also ‚gebietet‘, und einem Du, 
nämlich jedem, der dieses ‚Du‘ hört, ‚wird geboten‘“ (Buber 1964b:897). 
Dabei erzwingt sich nach Buber (1964b:897) das Wort des Gebietenden 
und damit das Gebot kein Gehör. Und gerade darum, weil die Gebote 
auf einer „so unsichere[n] Grundlage wie die Glaubensfrage – Hören-
wollen oder Gehörverweigern“ (Buber 1964b:898) beruhen, ist die Gesell-
schaft gezwungen, Wenn-Dann-Regeln, Sanktionen und Vollzugsorgane 

243

Moderne jüdische Quellen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


einzurichten. Buber (1964b:899) spricht in diesem Zusammenhang von 
einer „Vermoralisierung und Verjurisierung der Zehn Gebote“ durch 
die Gesellschaft, gegen die er an sich nichts einzuwenden hat, sofern die 
Gesellschaft sich dabei nicht herausnimmt, in das Verhältnis zwischen 
„dem ohnmächtig-allmächtigen Sprecher und dem von ihm Angespro-
chenen“ (Buber 1964b:899) einzugreifen, und dabei zu vergessen, „dass 
es einen gibt, der er sich verbittet, von Bütteln und Henkern bedient zu 
werden“ (Buber 1964b:899). 

Die politische Fruchtbarkeit und gleichzeitig die Brisanz des Ansat-
zes von Buber in „Ich und Du“ hat sich deutlich an seiner Haltung zum 
Israel-Palästina-Konflikt gezeigt. Politisch-gesellschaftlich hat Buber 
schnell und radikal das einengende Verständnis eines national gedach-
ten Zionismus verlassen und sehr klar die politische Brisanz des israe-
lisch-palästinensischen Konflikts erkannt. In einem Vortrag zum Thema 
„Das echte Gespräch und die Möglichkeiten des Friedens“, den Martin 
Buber 1953 anlässlich der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen 
Buchhandels hielt, stellte er fest: „Der grosse Friede ist etwas wesensmäs-
sig anderes als der Nichtkrieg“ (Buber 1953:7, vgl. auch Mendes-Flohr 
2011:18). Nach Meinung von Buber war das Ziel des Dialogs wesentlich 
mehr als das Ende des Krieges oder nur ein Waffenstillstand (vgl. Men-
des-Flohr 2011:18). Laut Mendes-Flohr (2011:21) war Buber Zionist, aber 
„seine Kritik an der zionistischen Politik den Arabern gegenüber kam 
von innen, als Ausdruck ‚kritischer Solidarität‘“. Dabei glaubte Buber, dass 
Eretz Israel, also das Land seiner Väter, zwei Völkern gehörte, die mitei-
nander leben müssten (vgl. Mendes-Flohr 2011:21). Deshalb setzte sich 
Buber für das Konzept der Binationalität ein und trat bereits am 12. Zio-
nistenkongress in Karlsbad 1921 als Sprecher einer nicht marxistischen, 
linksorientierten Zionistengruppe programmatisch für eine Verständi-
gung mit den Arabern ein (vgl. Wolf 2011:29). Buber lehnte das Konzept 
eines jüdischen Nationalstaates ab (vgl. Wolf 2011:32) und forderte dem-
gegenüber den sozialen „Aufbau einer Gemeinschaft sowie Menschwer-
dung“ (Wolf 2011:329). Buber vertrat eine im Grunde sozialistische Visi-
on, in welchem jüdische und arabische Werktätige gemeinsam Boden 
bearbeiteten und das Land zum Blühen bringen sollten, unter Beibehal-
tung und Sicherung der je eigenen autonomen Entwicklung (vgl. Buber 
1993:91). Allerdings zeigte sich bereits im Verlauf des zwölften Zionis-
tenkongresses 1921, dass diese Position von der Mehrheit nicht geteilt 

244

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


wurde. So rief die von Buber vorgelegte Resolution zur arabischen Fra-
ge bereits im Redaktionskomitee grossen Widerstand hervor, und der 
dort ausgearbeitete Kompromiss „hatte, nach Bubers eigenem Eindruck, 
nicht mehr viel mit seinem originalen Vorschlag zu tun“ (Mendes-Flohr 
in Buber 1993:92).

Politisch vertrat Buber eine föderative Einbindung Israels in den Nahen 
Osten (vgl. Wolf 2011:34). Die Begründung dafür sah Buber in der Erkennt-
nis, dass Gerechtigkeit in der nationalen und internationalen Politik 
nur dann möglich ist, wenn der Gerechtigkeitsbegriff auch die Sache 
der Anderen mit einschliesst (vgl. Mendes-Flohr 2011:21), weil Gerech-
tigkeit immer beide Seiten betrifft: Gerechtigkeit ist beidseitig oder gar 
nicht. Für Buber bedeutete das Festhalten des Zionismus und der zio-
nistischen Bewegung an einer intransigenten Politik gegenüber den ara-
bischen Palästinensern einen Verrat an Israels geistiger Berufung (vgl. 
Mendes-Flohr 2011:23). 

Am 16. Zionistenkongress warnte Buber vor einer assimilatorischen Poli-
tik gegenüber den Arabern: „Ich spreche von der Araberfrage, den Blick 
ernst und klar auf die Tatsachen gerichtet, in all ihren harten und grau-
samen Schwierigkeiten. Trotzdem, nein, eben deshalb sage ich, dass sich 
auch in dieser Frage in unserer Mitte eine nationalistische Assimilation 
breitmacht. Erinnern wir uns daran – vielmehr, wir brauchen uns nicht 
erst zu erinnern, jede Stunde unseres Lebens trägt das Zeichen davon –, 
wie die anderen Völker uns angesehen haben und allerorten noch anse-
hen, als das Fremde, als das Niedrigere. Hüten wir uns davor, das was 
uns fremd und nicht genügend bekannt ist, als das Niedrigere anzusehen 
und so zu behandeln! Hüten wir uns davor, das, was uns widerfahren ist, 
nunmehr selbst zu tun!“ (Buber 1993:113). Leider sollte sich in der spä-
teren Entwicklung, die im Grunde bis heute andauert, zeigen, wie recht 
Buber mit dieser Warnung hatte.

Josef Carlebach hat 1930 drei „Antinomien des Judentums“ formu-
liert. Dabei nannte er als zweite Antinomie die „Freiheit in der Gebun-
denheit … das Geheimnis unserer persönlichen und geistigen Freiheit 
und das Wesen jüdischer Individualität“ (Carlebach 1988:46). Und als 
„dritte Antinomie des Judentums“ bezeichnete Carlebach (1988:48) fol-
gende Aussage: „Strengster Partikularismus wird höchster Universalis-
mus, Treue zur Tradition wird Trägerin des Messianismus“. Damit – so 

245

Moderne jüdische Quellen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


zumindest in der Sicht Carlebachs – wird der jüdische Partikularismus 
im Grunde zu einem anthropologischen Universalismus. 

1935 stellte Ignaz Maybaum (1988:67) die These auf, dass die Halacha 
als Weg der jüdischen Verwirklichung zwar keine politische Zielrich-
tung darstelle, aber als Lebensform trotzdem universellen Charakter hät-
te: „Jede Ordnung besitzt ihr Gesetz. Das Judentum hat ein Gesetz. Aber 
das Judentum ist nicht Gesetz, ist nicht Gesetzesreligion. Das Primäre ist 
das jüdische Sein, die unpolitische Existenz des Judentums unter dem 
Königtum Gottes. Erst das zum jüdischen Sein hinzukommende Gesetz, 
der ‚Zaun‘, der mitten in der Völkerwelt eine für Israel umgrenzte pries-
terliche Ordnung umschliesst, ist das die Halacha aufbauende Gesetz“ 
(Maybaum 1988:68).

2.7	 Aktueller Diskurs 

Emmanuel Levinas (1993:31f.) hat in seinen Aussagen zu Gott Folgen-
des geschrieben: „In gewissem Sinne ist Gott ja das Andere – und den-
noch hängt mein Übereinkommen mit Ihm nur von mit ab. Ich habe 
das Instrument der Versöhnung in der Hand. Der Nächste dagegen, 
mein Bruder, der Mensch, der unendlich viel weniger ist als das absolut 
Andere, ist in gewissem Sinn mir mehr Anderer als Gott: Um an Jom 
Kippur von ihm Verzeihung zu erlangen, muss ich zunächst erreichen, 
dass er sich besänftigen lässt. Und wenn er sich weigert? Sobald zwei 
im Spiele sind, steht alles auf dem Spiel. Der Andere kann die Versöh-
nung verweigern und mich für immer ohne Versöhnung lassen. Das 
ist etwas, das interessante Aufschlüsse über das Wesen des Göttlichen 
bergen sollte!“.

Martin Buber hat 1928 die Frage aufgeworfen, ob es eine jüdische Dog-
matik gebe. Er hat darauf geantwortet, dass es zwar im Judentum Dog-
men gebe, wie etwa die dreizehn maimonidischen Glaubensartikel, die in 
die Gebetsordnung aufgenommen worden sind. Doch das Dogma bleibe 
sekundär: „Primär im religiösen Leben des Judentums ist nicht das Dogma, 
das ja erst in der Abhebung vom konkreten, gelebten Augenblick – die in 
der Dogmatik leicht als Erhebung über ihn missverstanden wird – erste-
hen kann, sondern Erinnerung und Erwartung einer konkreten Situa-
tion: der Begegnung Gottes mit dem Menschenvolk“ (Buber 1988:148).

246

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Dabei kann man die moderne jüdische Theologie – so Ben-Chorin 
1988a:15 – nicht ohne zwei Brennpunkte der modernen Geschichte des 
Judentums verstehen: den Holocaust und die Errichtung des Staates Isra-
el. Dabei meint Ben-Chorin (1988a:15), dass jüdische Theologie „von einer 
politischen Komponente nie zu trennen“ sei. Entsprechend gibt es laut 
Ben-Chorin (1988a:15) eine „unlösbare Einheit“ von jüdischer Ethnizi-
tät und jüdischem Glauben – nach Ben-Chorin ein wesentlicher Unter-
schied etwa zum Christentum, aber wahrscheinlich auch zum Islam.

Schalom Ben Chorin hat den Versuch gemacht, eine jüdische Dogma-
tik zu entwickeln (vgl. Ben-Chorin 1988b:352ff.). Dabei hat Ben-Cho-
rin (1988b:355) zwei grundlegende Feststellungen gemacht: Zum Einen 
bemühte sich nicht das israelische Judentum, sondern das Judentum in 
der Diaspora um die Reformulierung der Glaubensinhalte. Und zum 
Anderen war und ist Ausgangspunkt dieser Bemühungen die Geschich-
te, die als Heilsgeschichte verstanden wird. Dabei stellt laut Ben-Cho-
rin das Sch’ma Israel im Sinne von Dtn 6,4ff. so etwas wie einen dogma-
tischen Kernsatz des Judentums dar: „4 Höre, Israel! Jahwe, unser Gott, 
Jahwe ist einzig.  5 Darum sollst du den Herrn, deinen Gott, lieben mit 
ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft.  6 Diese Wor-
te, auf die ich dich heute verpflichte, sollen auf deinem Herzen geschrie-
ben stehen“ (Einheitsübersetzung). Laut Ben-Chorin (1988b:357) hat das 
Judentum sehr wohl einige Dogmen entwickelt, „wenn auch sehr wenige“. 
Zu diesen Glaubensaussagen gehören gemäss Ben-Chorin unter ande-
rem: „Es gibt nur einen Gott und dieser ist ewig und allgegenwärtig. Er 
ist der Schöpfer der Welt und des Menschen und der Herr der Geschich-
te. Dieser Gott schliesst in freier Gnadenwahl Bünde mit den Menschen. 
Diese Bünde kulminieren im Noah-Bund mit der ganzen Menschheit, 
im Bunde mit Abraham als dem Vater des Glaubens und mit ganz Israel 
als dem Volk der Erwählung. Diese drei Bünde weisen auf den endzeit-
lichen Neuen Bund (Jer 31,31) hin. Gott erweist sich als der Führergott 
Israels (und der anderen Völker), so dass seine Rettertat beim Auszug 
aus Ägypten konstituierenden Charakter erlangt. Das Ziel der Geschich-
te ist das Reich Gottes, in welchem alle Disharmonien zwischen der gött-
lichen Forderung und dem menschlichen Ungenügen aufgehoben sind“ 
(Ben-Chorin 1988b:357).

Allerdings meint Ben-Chorin (1988b:357f.), dass es im Judentum zwar 
Dogmen, also Glaubensaussagen gebe, aber keine ausformulierte Dog-

247

Aktueller Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


matik im Sinne systematisch dargestellter Lehrinhalte (vgl. auch Barton 
2002:15). Dabei verweist Ben-Chorin (1988b:360) darauf, dass das jüdi-
sche Denken – im Unterschied zur griechischen Tradition – nicht vom 
Allgemeinen zum Konkreten, sondern vom Konkreten zum Allgemei-
nen, also „vom Einzelfall ins Allgemeine“ führe.

Gewalt

Walter Benjamin (1999:199) hat in seiner Schrift „Zur Kritik der Gewalt“auf 
die reinigende Kraft göttlicher Gewalt hingewiesen, die mit Zerstörungs-
kraft verbunden ist (vgl. Disegni 2014:60). Dabei ist die Anwesenheit Got-
tes in der Welt eng verbunden mit der Präsenz beim Volk Israel und mit 
den Aspekten Gerechtigkeit und Heiligkeit. Doch – implizit oder expli-
zit – ist Gewalt in der Herrschaft Gottes immer auch mitgedacht. Umge-
kehrt schreibt etwa Scholem (1977:144) in seinen Schriften zur Kabba-
la vom „Epigramm“: „Die Sünde der Menschen entfernt die Schechina49 
aus der Welt“. Allerdings treffe die Aussage, wonach die Schechina eine 
Figur der Weisheit sei, nur für die spätere kabbalistische Symbolik zu, 
aber nicht für altrabbinische Quellen (vgl. Scholem 1977:145). So werde im 
Talmud nur an einer einzigen Stelle, und erst noch „ironisch-polemisch, 
eine Mehrzahl von Schechinas erwähnt“ (Scholem 1977:146). Erst Mai-
monides spreche von der Schechina als einem „erschaffenen Licht“ (Scho-
lem 1977:150). Und Rabbi Akiba sagte: „Als Gott die Taten der Generati-
on des Henoch bedachte und sah, dass sie verderbt und schlecht waren, 
da zog er sich und seine Schichina aus ihrer Mitte zurück“ (zitiert nach 
Scholem 1977:151).

Dabei „erscheint die Schechina an vielen Stellen des Sohars in einer 
merkwürdigen Verbindung mit der ‚anderen Seite‘, die die zerstörende, 
dämonische Macht ist. … [Dabei] kommen Kräfte in ihr zur Vorherr-
schaft …, die eben ihrer Natur nach als strafende Gewalten eine Affinität 
zur ‚anderen Seite‘ haben. Nun dringt die Finsternis in sie ein, überwäl-
tigt sie, und sie selbst wird finster und zerstörend!“ (Scholem 1977:183f.).

Nach Meinung von Lesch (2014:220) ging es Walter Benjamin um die 
Unterordnung des Politischen unter das Ethische. Benjamin beabsich-
tigte die Entwicklung eines Ortes der Ethik weit ab von Gewalt (vgl. 

49	 Schechina könnte mit Gottheit oder Göttlichkeit übersetzt werden.

248

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Lesch 2014:220). Im Sinne von Benjamin bindet die Schechina, also der 
Präsenz des Göttlichen, die jüdische Vorstellung der Gerechtigkeit, der 
Gemeinschaft und des Rechts zusammen (vgl. Lesch 2014:220). Scho-
lem (1995:419) hat darauf hingewiesen, dass das Konzept der Schechina 
eine kritische, ja unterschwellige Rolle im Denken Benjamins spiele, weil 
sie in der Dichotomie von Recht und Gerechtigkeit, von säkularem und 
heiligem Recht, eine verbindende Rolle einnehme (vgl. Lesch 2014:227). 
Dabei ist in den Augen Benjamins – so Scholem 1995:419 – das Wesen 
der Schechina Gerechtigkeit. Auch ist nach Benjamin (2010:107ff.) der 
Unterschied zwischen legitimer und illegitimer Gewalt nicht immer offen-
sichtlich, er hängt auch mit der Beziehung von Recht, also der Rechts-
ordnung in Form von Gesetzen, und Gerechtigkeit zusammen (vgl. auch 
Lesch 2014:227).

Jedoch lag das Interesse Benjamins weniger bei der „hohen Politik“ 
(vgl. Lesch 2014:220), sondern er fasst die Politik eher als eine Art nega-
tive Kategorie auf, weil er sich um den Einfluss der Gewalt auf unser All-
tagsleben und unser moralisches Verhalten sorgte. Entsprechend besteht 
laut Benjamin – so Lesch 2014:220 – die primäre Aufgabe der Mensch-
heit in der Entwicklung einer ethischen Gemeinschaft unabhängig von 
der Politik. 

Im Zusammenhang mit der Gewaltfrage ist auch zu erwähnen, dass 
– obwohl die Hebräische Bibel Menschenopfer rundum ablehnt (z. B. 
Ex 13,13; Jer 7,31; Mi 6,6ff.; Jes 66,3) – „Gott nach allen erdenklichen 
Massstäben, vor allem auch nach denen der Bibel selbst, von Abraham 
etwas Unmoralisches zu fordern scheint“ (Kessler 2017b:138), nämlich 
die Opferung seines eigenen Sohnes Isaak. Zu Recht moniert Kessler 
(2017b:138), dass dieser Aspekt in der Rezeption der Erzählung oft in 
den Hintergrund gerückt wird. In diesem Zusammenhang ist auch die 
Jiftach-Geschichte zu erwähnen, als Jiftach ein Gelübde ablegt, wonach 
er dem Herrn bei einem Sieg über die Ammoniter das erste Lebewesen 
als Brandopfer verspricht, das ihm bei seiner Rückkehr entgegenkommt. 
Die schreckliche Pointe dieser Geschichte ist, dass ihm bei seiner Rück-
kehr die eigene Tochter entgegenhüpft, und er – nach einer gewährten 
Frist von zwei Monaten – seine eigene Tochter auf dem Opferaltar tötet 
(Richter 11,30ff.). Neuere Exegeten (vgl. Focken 2014:170) sind der Mei-
nung, dass die Opferung der Tochter „kein Bestandteil der ursprüngli-
chen Jiftacherzählung“ ist. Doch selbst wenn dies stimmt – die Geschich-

249

Aktueller Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


te steht in auffallendem Gegensatz zum mehrfach wiederholten Verbot 
von Menschenopfern in der Hebräischen Bibel.

Interessant ist in diesem Zusammenhang der Hinweis von Jost 
(2006:78ff.), wonach die meisten christlichen Exegeten und Exegetinnen 
davon ausgehen, dass die Tochter Jiftachs tatsächlich geopfert – bzw. getö-
tet – wird, während jüdische Exegetinnen wie Navè Levinson (1989:127ff.) 
ähnlich wie die Rabbinen argumentieren, dass Gott ein solches Menschen-
opfer nie im Sinn gehabt habe: „Aus dem kulturellen Milieu heutiger 
methodisch reflektierter Exegeten und Exegetinnen gesprochen, könn-
te auch hier von einem Vorgehen im Sinne des Reader-Response-Criti-
cism oder der Rezeptionsästhetik gesprochen werden. Vor allem die im 
Text vorhandenen ‚Leerstellen‘ werden von der Auslegung der Rabbinen 
kritisch gegen das Menschenopfer und entsprechend parteilich für die 
Tochter genutzt: So wird nach [Richter 11,]39c eine Lücke gesehen, die von 
volkstümlichen aramäischen Übersetzungen ausgefüllt wurde: ‚… dass 
kein Mann seinen Sohn und seine Tochter opfere, wie es Jiftach der Gilea-
diter tat, und fragte nicht den Priester Pinhas. Hätte er ihn gefragt, hätte 
er sie mit Blut ausgelöst‘“ (Jost 2006:81f.). Das ist sicher eine Möglichkeit. 
Aber es wäre auch denkbar, dass in der populären religiösen Erzähltra-
dition die im Grunde nicht aushaltbare Tötung der eigenen Tochter ein-
fach umgedeutet wurde. In der rabbinischen Tradition gibt es auch die 
Erklärung, dass die Tochter Jiftachs nicht getötet, sondern einfach der 
Gottheit geweiht wurde (vgl. Jost 2006:85).

Für Walter Benjamin (1999:199) stellt sich der mythischen Gewalt die 
Gewalt Gottes gegenüber. Dabei ist sie immer konträr zur mythischen 
Gewalt. Archetypisch ist das Gericht Gottes über die Rotte Korahs: „Wie 
in allen Bereichen dem Mythos Gott, so tritt der mythischen Gewalt die 
göttliche entgegen. Und zwar bezeichnet sie zu ihr den Gegensatz in 
allen Stücken. Ist die mythische Gewalt rechtssetzend, so die göttliche 
rechtsvernichtend, setzt jene Grenzen, so vernichtet diese grenzenlos, ist 
die mythische verschuldend und sühnend zugleich, so die göttliche ent-
sühnend, ist jene drohend, so diese schlagend, jene blutig, so diese auf 
unblutige Weise letal“ (Benjamin 1999:199). Benjamin hatte die Schrift 
„Zur Kritik der Gewalt“ 1921 verfasst, also nach dem Ersten Weltkrieg 
(vgl. Disegni 2014:65). Dabei scheint die Menschheit „dazu verdammt 
zu sein, dieselben Verschuldungsdispositive zur reproduzieren, dieselben 
Dynamiken der Überwältigung“ (Disegni 2014:65), weshalb die Gewalt  

250

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


„mit unveränderlicher Zyklizität“ auf die historische Bühne zurückkehre. 
Dieses gewalttätige Wesen des Menschen sei in der mythischen Phase der 
Geschichte entstanden. Dabei stellten sowohl die Aufklärung als auch der 
jüdische Monotheismus „zwei durchgeführte und gescheiterte Versuche 
der Menschheit [dar], sich vom Mythos zu befreien“ (Disegni 2014:66)50.

Doch trifft es zu – wie Lohfink (1978b:48) vor über 40 Jahren mein-
te – dass das Typische des Alten Testaments darin liegt, „dass die gesell-
schaftlich festgemachte Gewalt der Menschen, die als solche aber lügne-
risch verhüllt ist, offengelegt, entlarvt wird“ – und dass sie vor Jesus „nicht 
wirklich“ überwunden, aber „wenigstens entlarvt“ (Lohfink 1978b:48) 
werde? Diese Position übersieht, dass Gewalt sowohl gegen den Willen 
des Herrn als auch in seinem Auftrag verübt wird – und dass die Haltung 
nicht nur der Menschen, sondern auch Gottes zur Gewalt höchst ambi-
valent ist. Problematisch ist auf jeden Fall, einem „gewalttätigen“ Alten 
Testament ein „gewaltloses“ Neues Testament entgegenzustellen – auch 
wenn dies Lohfink keinesfalls unterstellt werden soll. Fakt ist – und das 
gilt es zu konstatieren – dass die Gewaltproblematik in der Hebräischen 
Bibel ein Stein des Anstosses bleibt, aber auch eine immerwährende Her-
ausforderung, die Rolle von Gewalt in der Dreiheit Gott – menschliche 
Gemeinschaft – Um- und Mitwelt ständig neu zu bedenken.

Robert D. Haak (2010:18) hat in seiner Gewaltstudie zu Zefanja 2 drei 
Arten von Gewaltsituationen unterschieden: Erstens Situationen, in denen 
Gewalt aus einem nationalen Sieg resultiert, zweitens Situationen, in denen 
Gewalt angedroht wird aber noch nicht stattgefunden hat, und drittens 
Situationen, in denen Gewalt erfahren wurde. In diesem Zusammen-
hang hat Haak (2010:25) mit Blick auf Zefanja folgendes Schema erstellt:

50	 Dabei ist allerdings zu bedenken, dass Walter Benjamins Essay „Zur Kritik der 
Gewalt“ als Antwort auf Georges Sorels „Reflexions sur la violence“ (1936, erst-
mals 1908) erschienen ist, in der dieser Gewalt grundsätzlich positiv konnotier-
te und als Garant für den Erhalt der Sitten darstellte (vgl. Dorchain 2014:100).

251

Aktueller Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Erfahrung Erklärung Theologie Beispiele

Wir gewin-
nen Wir verdienen es

Wir verdienen es 
nicht

Gott ist für uns

ein Geschenk Gottes

David und seine Feinde

Joschua

Drohung 
(Fremdvöl-
kersprü-
che)

Feind ist falsch

Warnung für uns

Drohender Verlust

Unser Gott wird gewinnen

Gott gewinnt wenn wir bereu-
en

Gott straft uns

Obermundschenk

Ninive-Jona

Jeremia

Wir verlie-
ren Wir verdienen es

Wir verdienen es 
nicht

Wir sind „glück-
los“

Gott bestraft/göttliches Gericht 
 künftige Wiederherstellung

Aber Verwandte testen Gott  
 wir bestehen Test

Gott erlaubt  wir sind Märty-
rer  Gott belohnt

Gott machte Fehler  göttliche 
Ungerechtigkeit

Mittel der Rettung

Gott prüft/kontrolliert nicht

Gott ist abwesend

Ezechiel

„saure Trauben“

Makkabäer

Makkabäer + NT

Hiob

div. NT

Kohelet

Gott wacht – Psalmen

Quelle: Haak 2010:25; Übersetzung aus dem Englischen durch CJ, leicht modifiziert.

Haak (2010:30) hat vorgeschlagen, Gewalt („violence“) als „Unterkate-
gorie“ des breiteren Begriffs Macht („power“) zu verstehen, und er stell-
te die Frage, ob die Gewalt in den Prophetenbüchern nicht als Ausdruck 
göttlicher Macht zu verstehen sei, die sich dann sozusagen im Königtum 
fortsetze. Das Problem ist nur, dass Macht eine Abhängigkeitsstruktur 
ausdrückt, während Gewalt in einem sehr engen Zusammenhang mit 
Zerstörung, Tod (= Auslöschung von Leben) und Vernichtung steht. 

252

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Demgegenüber besteht die Funktion von Macht ja gerade darin, Leben 
– wenn auch in Abhängigkeit – zu strukturieren. Dabei stellen sich drei 
Fragen: Erstens, ob Macht immer mit Gewalt verbunden sein muss – was 
der Ansatz von Haak impliziert –; zweitens, was dann mit dysfunktio-
naler Gewalt ist, welche keine Funktion bestehender Machtstrukturen 
ist, sondern ihre Negation. Und drittens – um mit Galtung (1984:46f.) 
zu sprechen – inwieweit Gewalt nicht immer auch strukturelle Gewalt 
ist, also ob strukturelle Ungleichheit oder Armut nicht selbst Ausdruck 
oder Form von Gewalt sind. Mir scheint, mit diesem Ansatz kommt man 
– insbesondere aus der Perspektive einer politischen Ethik – nicht weiter. 

Wie Haak (2010:31) mit Blick auf die Prophetenbücher vermerkt hat, 
stellt sich dort nicht die Frage nach Macht – ja oder nein, sondern viel-
mehr: wessen Macht. Die Antwort von Tora und Tanach ist klar: die 
Macht JHWHs. Obwohl die Frage nach dem Inhaber der Macht zwei-
fellos auch eine zentrale Frage ist, stellt sich trotzdem die Frage nach der 
Notwendigkeit von Macht an sich und – falls diese bejaht wird – nach 
der Art und der Form der Macht.

Aber die drei Schlussfolgerungen von Haak (2010:36) in Bezug auf 
die Gewalt in der Hebräischen Bibel sind zweifellos richtig: Erstens sind 
Macht und Gewalt Bestandteil des Tanachs und – wie Haak 2010:36) 
meint – insbesondere der prophetischen Literatur. Das gilt es zu Kennt-
nis zu nehmen. Zweitens ist die Stellungnahme der Propheten zur Macht 
und Gewalt weder einstimmig noch widerspruchsfrei, vielmehr äusserst 
divers und multivok. Darum sollte auf jede simplizistische Interpretati-
on verzichtet werden. Drittens: Das Scheitern oder mindestens die Feh-
ler auch der besten Könige Judas und Israels bleiben eine theologische 
Herausforderung für alle, welche religiöse Macht und politische Struk-
turen verbinden wollen.

Das gilt sowohl für Machtansprüche, die im Namen Gottes gestellt 
werden, als auch für Machtansprüche, welche in bewusster Absetzung 
von göttlichen Heilsversprechungen oder Heilsordnungen gestellt wer-
den. Letzteres gilt insbesondere auch nach den erschreckenden Erfah-
rungen der Schoah im Dritten Reich oder den Massenmorden der Roten 
Khmer in Kambodscha.

Alles, was Leben zerstört – egal unter welchen Vorzeichen – kann kei-
ne legitime Grundlage für eine politische Herrschaft sein.

253

Aktueller Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Gehorsam

Novak (1992:27f.) hat darauf hingewiesen, dass es auf die Frage: „War-
um akzeptierte Israel Gottes Weisungen?“ in der haggadischen Litera-
tur drei Antworten gab:

1)	 Aus Furcht vor negativen Konsequenzen (z. B. Strafen),
2)	 aus Willkür oder
3)	 aufgrund des Glaubens an Gottes Güte.

Dabei sieht jedoch die Tradition einzig die dritte Antwort als legitim 
an (vgl. Scherzinger 2014:71).

Kierkegaard (1962:63ff.) hat die Meinung vertreten, dass in Grenzsitua-
tionen der Glaube über dem Ethischen steht (vgl. Kessler 2017b:141). Kier-
kegaard (1962:72) spricht im Zusammenhang mit der Abrahamgeschichte 
und der Opferung Isaaks (Genesis 22) von einer teleologischen Suspen-
sion des Ethischen. Stimmt es, wie Kessler (2017b:145) meint, dass gera-
de diese Geschichte zeigt, dass es „auch die andere Seite Gottes gibt, die 
verborgene, die dunkle Seite“? Kann Gott „anstössig handeln“, und kön-
nen solche Situationen „nur im Glauben daran ausgehalten werden …, 
dass Gott das Leben will und nicht den Tod“ (Kessler 2017b:145)?

In diesem Zusammenhang sei auch auf die problematische Bedeu-
tung des Begriffs ‚Opfer‘ hingewiesen. Martin Buber (1964a:1116) hat 
dazu geschrieben: „Das Wort, das allgemein durch ‚Opfer‘ wiedergege-
ben wird, qorban, hat mit den Assoziationen, die das deutsche Wort (das 
die Sinnlichkeit von offerre längst eingebüsst hat) erzeugt – Verzicht, Ent-
äusserung usw. – nichts zu schaffen. Während gar der indische Opferbe-
griff ein Wesen, dem geopfert wird, nicht notwendig voraussetzt, ist qor-
ban ein Beziehungsbegriff, d. h. er schliesst das Dasein zweier Personen 
ein, und zwar zweier, von denen die eine die Entfernung zwischen den 
beiden zu vermindern sucht, indem sie sich der andern, eben durch den 
Qorban, den sie ihr ‚herannaht‘, zu ‚nähern‘, ihr zu nahen sucht; qorban 
ist also deutsch nicht Opfer, sondern Darnahung, Nahung. Wer etwa die 
Geschichte von der Empörung Korachs und der Seinen (Numeri 16) liest 
und darauf achtet, welches Gewicht hier das ‚nahen‘ und das ‚Nahenlas-
sen‘ hat, wird ermessen, was das Anklingen der Vorstellung von Ferne und 
Näherkommen für den ‚Opfer‘-Begriff der Bibel bedeutet hat. Verwand-

254

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


ter Art sind die Bezeichnung für Opferarten wie das sogenannte ‚Brand-
opfer‘, ͨola, und das sogenannte ‚Speiseopfer‘, mincha; mit Brand oder 
Speise haben die Wörter nichts gemein, ͨola ist das ‚Hochaufsteigende‘: 
‚die ist es die hochaufsteigt auf ihrer Glut auf der Schlachtstatt die ganze 
Nacht bis zum Morgen‘, heisst es in der vielfach missverstandenen wort-
erklärenden Stelle Leviticus 6,2, und zwar das, was der Opfernde, der es 
hinbringt und entzündet, im Rauch himmelwärts hochaufsteigen lässt, 
also seine Darhöhung oder Hochgabe“ (Buber 1964a:1116f.). Und eben-
so sei mincha als „‚das Hingeleitete‘, also die Hinleitspende oder Hinlei-
te“ zu verstehen (Buber 1964a:1117).

Zusammenfassend lässt sich zum Thema des Gehorsams im Tanach 
Folgendes sagen: Ernst Simon (1988:319) hat vor rund 60 Jahren51 Totali-
tät und Antitotalitarismus als Wesenszüge des überlieferten Judentums 
bezeichnet, wobei er mit „überliefertem Judentum“ die „hebräische Bibel 
und die erläuternde, fortführende und kodifizierende mündliche Lehre 
sowie … [den] sich daraus ergebende[n] jüdische[n] Lebensweg“ (Simon 
1988:321) meinte. Dem ist voll und ganz zuzustimmen.

Friedensvision

Dietrich und Mayordomo (2005:105) haben darauf hingewiesen, dass 
den vielen Gewaltbeschreibungen insbesondere in der Hebräischen Bibel 
immer wieder Visionen und Utopien über Frieden und über das Ende 
der Gewalt entgegengestellt werden. Vor allem in den Prophetenbüchern 
(z. B. Jes 60) sind beeindruckende Friedensvisionen nachzulesen – Visi-
onen, die – so Dietrich und Mayordomo 2005:105 – „etwas Zeitlos-Gül-
tiges und Zukünftig-Derzeitiges“ haben.

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage nach der Eschatologie 
in der Hebräischen Bibel. Nach Christian Stettler (2011:6) ist das Endge-
richt „eines der eschatologischen Motive des Alten Testaments“. Dabei 
sind die Meinungen darüber kontrovers, inwiefern überhaupt von einer 
„Eschatologie des Alten Testaments“ gesprochen werden kann. Horst 
Dietrich Preuss (1978:5) hat vorgeschlagen, von „Entwicklungslinien“ 
einer Eschatologie zu sprechen, jedoch nicht im Sinne eines zeitlich fer-
tigen und abgeschlossenen Systems, also einer „voll ausgebildeten Escha-

51	 Der Text erschien erstmals 1969. 

255

Aktueller Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


tologie“ (Bieberstein 1998:4) oder gar einer „voll entwickelten Eschatolo-
gie“ zu sprechen, sondern eher als sich von Phase zu Phase kontinuierlich 
steigernde Prophetie. Laut Stettler (2011:7) ist dabei unklar, wo der Über-
gang zwischen „nicht eschatologisch“ und „eschatologisch“ zu setzen ist. 
Gemäss Preuss (1978:10) ist die eschatologische Erwartung in der Hebräi-
schen Bibel „durch die Eigenart des israelitischen Jahweglaubens entstan-
den und bestimmt …, da Jahwe der Gott ist, welcher sich durchsetzt, von 
Verheissung zu Erfüllung führt sowie Geschichte zielgerichtet gestaltet“. 
Dabei setze Eschatologie in diesem Sinn nicht erst bei Amos’ Ankündi-
gung des „Tages JHWHs“ ein, sondern bereits bei den Verheissungen an 
die Urväter (vgl. Gen 12,3) und an David (vgl. 2 Sam 7).

Klaus Koch (2005:217) hat in seinem Kommentar zum Buch Dani-
el zum Thema Eschatologie Folgendes festgehalten: „In den altorienta-
lischen Kulturen fügen sich in der Regel göttliches Königtum oben und 
menschliches Königtum unten harmonisch ineinander. Israels Profeten 
haben aber die Lehre von Jahwe als dem eigentlichen König auf Erden 
ab Jesaja (Kap. 6) kritisch gegen die regierenden israelitischen Herrscher 
gewendet und dem überkommenen System die Legitimität abgesprochen. 
Aus dieser Antithese entwickelt sich dann in der apokalyptischen Litera-
tur die grundsätzliche Entgegensetzung eines kommenden Reiches Got-
tes zu allen bekannten Königtümern“. Vor diesem Hintergrund wird dann 
auch die berühmte Traumdeutungsperikope in Daniel 2 verständlich.

Dabei spielte die Apokalyptik „anders als oft angenommen … auch 
in der Diaspora eine entscheidende Rolle“ (Stettler 2011:183). Dies zeige 
sich etwa in vielen chassidisch geprägten Diasporaschriften, aber auch 
„an der apokalyptischen Stimmung breiter Massen im zweiten jüdischen 
Aufstand (115–117 n. Chr.)“ (Stettler 2011:183).

Doch ist es gerechtfertigt, in die Zeit hinein gesprochene und wieder-
holte Verheissungen etwa im Zusammenhang mit der Landnahme als 
Eschatologie zu verstehen? Steht hinter der Eschatologie (von griech. 
to eschaton = das Letzte, Ende) und Apokalyptik (von griech. apokalyp-
tein = [den Plan Gottes] enthüllen, vgl. Koenen 2007:1) im Sinne der Leh-
re von den letzten Dingen nicht ein ganz anderes Weltbild, das gerade 
darin besteht, dass die historischen Entwicklungen zu ihrem Ende kom-
men und letztlich durch eine – wie auch immer geartete – Heilsvision 
abgelöst werden? Beinhaltet die Eschatologie nicht gerade ein „Ende der 
Geschichte“ – allerdings etwas anders als von Fukuyama (1992:11, vgl. 

256

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


dazu auch Jäggi 2018:1) postuliert – in Form der definitiven Aufrichtung 
der Herrschaft Gottes?

Eine interessante These hat Christian Stettler (2011:107) im Zusam-
menhang mit der Eschatologie aufgestellt: „Die Krise der Weisheit, die 
bei Jeremia beginnt und in einigen Psalmen, bei Hiob und im Predi-
ger greifbar wird, bricht den zeitlichen Horizont auf. Der Tun-Ergehen- 
Zusammenhang wird durch die zuweilen ausbleibende Vergeltung von 
Gut und Böse vor dem Tod des Individuums infrage gestellt. Trotzdem 
hält die Weisheit Israels am Tun-Ergehen-Zusammenhang und somit an 
der Gerechtigkeit JHWHs fest, erwartet aber die vollkommene Vergel-
tung nun erst nach dem Tod bzw. im Endgericht. Teilweise wird diese 
Erwartung mit dem Weiterleben der menschlichen Geistseele verbun-
den (Hiob, Sapientia Salomonis), teilweise mit der Erwartung der Auf-
erstehung der Toten (Daniel, 2. Makkabäer). Andere lehnen – weitgehen 
unbeeinflusst durch die Krise der Weisheit – eine Vergeltung nach dem 
Tod bzw. am Ende der Zeit für alle Menschen aller Zeiten ab und bekräf-
tigen eine rein innerweltliche Vergeltung (Prediger, Sirach)“. 

Oder – auch hier eine Art Gegenpol – Gott wird aufgerufen, die Men-
schen nicht vor Gericht zu stellen: „Herr, zieh mich nicht vor dein Gericht; 
denn vor dir kann kein Mensch bestehen!“ (Psalm 143,2). 

Stettler (2011:107) sieht im 2. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung 
eine „in Teilen des Judentums deutlich zutage tretende Auferstehungs-
hoffnung“ als „Konsequenz der Universalisierung und Individualisie-
rung der Gerichtserwartungen, wobei jedoch nicht alle jüdischen Strö-
mungen diese Entwicklung mitmachten. Jedoch sieht Stettler (2011:110) 
in den spätalttestamentlichen Texten „eine Vielzahl unterschiedlichster 
Motive und Szenarien der Endgerichtserwartung“, nicht aber eine ein-
heitliche apokalyptische Eschatologie oder eine Lehre von einem End-
gericht. Gleichzeitig wird jedoch das Gericht in der Hebräischen Bibel 
als etwas von Grund auf Positives gesehen, nämlich „die Durchsetzung 
von Gottes Gerechtigkeit, seiner Wohlordnung, seines Schalom, seines 
Heils“ (Stettler 2011:111). 

Weil die Frage der Eschatologie vor allem im christlichen Kontext gros-
se Bedeutung gewonnen hat, werde ich im folgenden Band „Bausteine 
einer politischen Friedensordnung im Christentum“ (vgl. Jäggi 2020) im 
Kapitel Friedensvision und Eschatologie) ausführlich darauf eingehen.

257

Aktueller Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Hier deshalb nur soviel: Eine in die Geschichte hinein gedachte Ver-
heissung der Herrschaft Gottes – so wie sie in der Tora und im weiteren 
Sinn im Tanach vorzufinden sind – müssen noch lange nicht bedeuten, 
dass diese Verheissung eschatologisch zu denken ist.

In diesem Zusammenhang ist auch der Trauerkaddisch interessant, der 
nicht die Trauer über den Verstorbenen, sondern die Lobpreisung Got-
tes und den durch ihn verheissenen Frieden stellt:

 Trauer-Kaddisch (Nussach Aschkenas)

Sein grosser Name werde erhoben und geheiligt (Amen) in der Welt, die 
Er nach Seinem Willen erschaffen hat. Er errichte Sein Reich in eurem 
Leben und in euren Tagen und im Leben des ganzen Hauses Jisrael, bald 
und in naher Zeit, und sprechet: Amen.

Sein grosser Name sei gelobt für immer und für alle Ewigkeit.
Gelobt und gepriesen, verherrlicht und erhoben, erhöht und gefei-

ert, hoch erhoben und gerühmt sei der Name des Heiligen, gelobt sei Er,
zwischen Rosch Haschana und Jom Kippur
erhaben hoch erhaben über allem Lob und Gesang, Preisungen und 

Trostworten, die in der Welt gesprochen werden, und sprechet: Amen.
Fülle des himmlischen Friedens und Leben werde uns und ganz Jisra-

el zuteil, und sprechet: Amen.
Der Frieden stiftet in Seinen Höhen, Er stifte Frieden für uns und für 

ganz Jisrael, und sprechet: Amen.
Quelle: Lenzen 2018:8.

Gerechtigkeit

Franz Segbers (1999:87) hat mit Bezug auf Dietrich (1989:237) darauf 
hingewiesen, dass die übliche deutsche Übersetzung des Begriffs sedaqa 
im Grunde einseitig ist und weniger das hebräische Gerechtigkeitsver-
ständnis wiedergibt als das griechisch-römische, und den eigentlichen 
Sinn von sedaqa geradezu irreführend wiedergebe: „ṣdq, das meint immer 
etwas dezidiert Positives: einen gerechten, richtigen Zustand (ṣaedaeq), ein 
rechtes, Recht schaffendes Handeln (ṣdq, ṣedaqah), einen rechtschaffenen, 

258

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


aufrechten Charakter (ṣaddîq). Insgesamt also geht es um ausgeglichene, 
wohltuend geordnete, lebensfreundliche Verhältnisse: im menschlichen 
Zusammenleben wie in der Gottesbeziehung“‘ (Dietrich 1989:237). Dar-
aus folgert Segbers: „Diese Begriffsbeschreibung zeigt, dass die übliche 
Übersetzung von sedaqa mit ‚Gerechtigkeit‘ eher die vom griechisch-rö-
mischen Denken geprägten Begriffsinhalte assoziieren kann, während 
das hebräische Verständnis von einer viel umfassenderen Vorstellungs-
welt ausgeht“ (Segbers 1999:87f.). Sedekah beinhaltet die ganze heile Exis-
tenz des Menschen, sein gemeinschaftsfähiges Verhalten, die Übernahme 
von Verantwortung und auch das Bestehen vor Gott: „Gerechtigkeit ist 
ein sozialer Relationsbegriff, der nach biblisch-hebräischem Verständnis 
mit Frieden, Befreiung, Erlösung, Heil, Gnade, Freiheit zusammenhängt“ 
(Segbers 1999:88). Eng verbunden mit diesem Gerechtigkeitsverständnis 
ist der Begriff „miṣpat“ (Gericht, Urteil) und bedeutet eine Handlungs-
weise, durch welche die gestörte Ordnung im Rahmen einer Rechtsge-
meinschaft wieder hergestellt wird (vgl. Segbers 1999:89). „Gerechtigkeit 
(sedaqah) und Richten (miṣpat) verbinden den Gehorsam Gott gegenüber 
mit der Achtung vor dem Mitmenschen und der Sorge für ihn“ (Segbers 
1999:89). Damit wird der zerbrochene šalom (Friede) wieder errichtet. 

Oder mit den Worten von Emmanuel Levinas (1993:53): „Die drei Zei-
chen, an denen man Israel erkennt, kann man auch noch präziser verste-
hen. Zur Demut gesellen sich Gerechtigkeitssinn und der Elan selbstloser 
Güte hinzu. Doch die strikte Gerechtigkeit, auch wenn sie von selbstloser 
Güte und Demut flankiert ist, macht noch keinen Juden aus. Schon die-
se Mischung ist es, die das Wort rachamim bezeichnet, das wir mit ‚Mit-
leid‘ schlecht übersetzt haben. Es handelt sich um jene besondere Form 
des Erbarmens, die sich auf denjenigen richtet, der die Strenge des Geset-
zes zu spüren bekommt“.

Dieses Dreieck von Gerechtigkeit – Richten – Friede stellt damit eine 
zentrale Figur in der Hebräischen Bibel dar. Das zeigt sich – umgekehrt – 
in der stetigen Erwähnung von „Armen, Witwen und Waisen“ in der 
Bibel (z. B. Ex 22,21, Dtn 10,18, Dtn 24,17). Doch erschöpft sich dieses 
Gerechtigkeitskonzept bereits in der „Option für die Armen“, so wie sie 
durch die Befreiungstheologie gesehen wird? Wenn Segbers (1999:90) 
schreibt: „Gemeinschaftsbezogene Gerechtigkeit soll sich so auswirken, 
dass die Armen und Schwachen zu ihrem Recht kommen. Die Ausge-
schlossenen werden zum Massstab dafür, wie es um die Gerechtigkeit 

259

Aktueller Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


steht“, ist das auf der einen Seite sicher richtig. Doch wird damit das heb-
räische Gerechtigkeitsverständnis nicht einfach „befreiungstheologisch 
umgekehrt“, von einer „Gerechtigkeit der Reichen“ zu einer „Gerechtig-
keit der Armen“? Denn neben dem horizontalen Bezug von Mensch zu 
Mensch gibt es immer auch den vertikalen Bezug Mensch-Gott. Gerade 
das Buch Hiob zeigt deutlich, wie wichtig auch der vertikale Bezug des 
Menschen zu Gott ist, der zwar gebrochen sein kann, aber immer kons-
titutiv für den Menschen bleibt, selbst in seiner grössten Lebenskrise.

Für Klaus Berger (2007:13) ist Gerechtigkeit eng mit Weisheit verbun-
den, und zwar nicht als subjektive, individuelle Tugend, sondern als „kom-
munitäre Leistung“: „Gerecht ist derjenige, der anderen das Zusammen-
leben mit sich ermöglicht“. 

Entsprechend hat Levinas (1993:154) vorgeschlagen, das jüdische Recht 
nicht als „das unerträgliche Joch des Gesetzes [zu sehen], das den Hl. 
Paulus so ängstigte, sondern …�[als] Rosensaum. Die Verpflichtung, den 
Geboten – den mizvot – zu folgen, ist für uns kein Fluch, sie verschafft 
uns im Gegenteil einen Vorgeschmack aufs Paradies“. Levinas bezieht 
sich damit auf eine Talmud-Äusserung von Rav Kahana: „Die Tora zeug-
te für uns durch einen Rosensaum, denn selbst wenn die Grenze nur 
mit einem Rosensaum markiert ist, würden sie sie nicht durchbrechen“ 
(zitiert nach Levinas 1993:152).

Liebe

Moenikes (2007:177) hat völlig zu Recht auf die grosse Bedeutung des 
Nächstenliebegebots in der Tora und auf seine ausserordentliche Wir-
kungsgeschichte – etwa auch im Christentum – hingewiesen: „Der zen-
tralen Bedeutung des Nächstenliebegebots in der Tora entspricht, dass es 
eine der ethischen Grundforderungen sowohl des Alten als auch des Neu-
en Testaments darstellt. Mit dieser ethischen Grundforderung (Lev 19,18 
zusammen mit V. 17) und vielen anderen Stellen in der jüdischen Bibel 
stimmt überein, dass später auch Jesus und Paulus das Herz und die inne-
re Haltung hinsichtlich des Handelns und Verhaltens gegenüber den Mit-
menschen in den Mittelpunkt stellen“.

Eindrücklich ist etwa die Einleitung zu Psalm 118,1ff.: „Dankt dem 
Herrn, denn er ist gut zu uns, seine Liebe hört niemals auf! Die Israeli-

260

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


ten sollen rufen: ‚Seine Liebe hört niemals auf!‘ Die Priester sollen rufen: 
‚Seine Liebe hört niemals auf ‘“.

Dabei wird die Nächstenliebe bereits hier total gedacht, also auch als 
Antwort auf Feindschaft, Ungerechtigkeit und Gewalt. So fordert etwa 
Sprüche 25,2 die Menschen auf: „21 Hat dein Feind Hunger, gib ihm zu 
essen, hat er Durst, gib ihm zu trinken;  22 so sammelst du glühende Kohlen 
auf sein Haupt, und der Herr wird es dir vergelten“ (Einheitsübersetzung).

Nochmals: das interkulturelle Problem

Der Soziologe Max Weber (2005:195) hat – wenn auch historisch verklau-
suliert – ein vernichtendes Urteil über die Haltung der Hebräer gegenüber 
Fremden gesprochen: „Die bewusste Reaktion gegen die Fremden hatte 
von Seiten der Jahwepriester mit dem Import fremder Kulte durch die 
fremden Prinzessinnen eingesetzt und steigerte sich gegen diese im Lauf 
der Königszeit im Norden wie im Süden oft zu fanatischer Wut, wie der 
Erzählung über Jesebel (2 Könige 11,1–20) und Athalya zeigen. Die furcht-
baren Raubkriege der Aramäer, Assyerer, Babylonier und die Hilfe, wel-
che sie bei einem Teil der Nachbarstämme Israels dabei fanden, erzeug-
te die Theorie, dass alle Kriege Israels ‚heilige Kriege‘ seien, die Gegner 
also und ihre Habe ein für alle Mal Jahwe geweiht und abgeschlachtet 
werden müssten“. Doch ist es so einfach? Zweifellos besteht in extremen 
Not- und Überlebenssituationen die Tendenz, zur Stärkung der Legitimi-
tät des eigenen Handelns die eigene Gewalt gleichsam zu „sakralisieren“. 
Und ebenso sicher hatten die Priester ein starkes Eigeninteresse, ihren 
eigenen Kult gegenüber anderen, konkurrierenden Kulten, durchzuset-
zen. Doch es scheint, dass das Volk Israel durchaus eine besonders enge 
Beziehung zu Gott hatte, nicht zuletzt durch die doppelte Exilerfahrung 
in Ägypten und später in Babylonien, wobei im ersten Fall die Befrei-
ung auf das direkte Handeln Gottes zurückgeführt und im zweiten Fall 
die Rückkehr als Ausdruck der Wirkmächtigkeit göttlichen Heils in der 
Geschichte gesehen wurde – und wird! Diese einzigartige Verbindung 
der engen Beziehung Israels zu Gott, der Befreiung und der Distanzie-
rung von Fremden dürfte wohl als Spezifikum jüdischer Geschichte und 
Identität gesehen werden, das eine andere Qualität hat als die verbrei-
teten xenophoben Haltungen, die in vielen Kulturen vorzufinden sind 

261

Aktueller Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


(vgl. Lévi-Strauss 1975:369f.)52. Es ist durchaus denkbar, dass diese drei-
fache Beziehung nicht unwesentlich zum verbreiteten Anti-Judaismus 
und Antisemitismus beigetragen hat, weil sie von nationalistisch oder 
ethnizistisch denkenden Menschen nie verstanden und als monodimen-
sionale Ablehnung von allen Nicht-Jüdischen missinterpretiert wurde.

Wie stark die interkulturelle Problematik bis in die jüngste Politik hin-
einwirkt, zeigte die Haltung Martin Bubers zum jüdischen Staat. In sei-
ner Rede am zwölften Zionistenkongress in Karlsbad 1921 betonte Buber 
(1993:91), dass die jüdische Einwanderung in Palästina „kein fremdes Recht 
beeinträchtigen [will]. In einem gerechten Bund mit dem arabischen Vol-
ke wollen wir die gemeinsame Wohnstätte zu einem wirtschaftlich und 
kulturelle blühenden Gemeinwesen machen, dessen Ausbau jedem sei-
ner nationalen Glieder eine ungestörte autonome Entwicklung sichert“.

In seinem Artikel über jüdische Ethik und internationale Migration hat 
W. Gunther Plaut (1996:19) darauf hingewiesen, dass in der antik-jüdi-
schen Geschichte Migration fast zwingend mit der Kriegsfrage und dem 
Erhalt des von Gott versprochenen Landes verbunden war, und zwar in 
einem doppelten Sinn: Auf der einen Seite waren die alten Hebräer ein 
migrierendes Volk, und auf der anderen Seite gab es im Zusammenhang 
mit Eroberungen Migrations- und Fluchtbewegungen im ganzen nahöst-
lichen Raum und darüber hinaus. Im 18. Jahrhundert wurde – so Plaut 
1996:20 – das Bild der „wandernden Juden“ fast zu einem paradigmati-
schen Begriff, der dem Judentum lange Zeit anhaftete. In der Tora – so 
etwa in Exodus 23,9 und Leviticus 19,33ff. – werden die Juden immer wie-
der daran erinnert, dass sie Fremde in Ägypten waren und deshalb auch 
freundlich zu den Fremden in ihrer Mitte sein sollten. Und im Schul-
chan Aruch, dem traditionellen jüdischen Codex, werden die Juden aufg-
efordert: „It is essential to guard against taking advantage of the stranger, 
either physically or fiscally (as we have been cautioned many times) (Cho-
shen Ha-Mishpat, 228:2)“ (zitiert nach Plaut 1996:20). Dabei habe die 
Tora versucht, eine Balance zu finden zwischen kulturellem und religi-
ösem Zusammenhalt des Judentums und der Verhinderung von Frem-
denfeindlichkeit und Rassismus (vgl. Plaut 1996:22). Plaut nennt dafür 
beispielhaft Amos 9,7: „7 Seid ihr für mich mehr als die Kuschiter, ihr 

52	 Nach Lévi-Strauss (1975:369) lässt sich zeigen, dass nicht wenige Stammeskul-
turen Menschen ausserhalb des eigenen Stammes nicht nur als „schlecht“ oder 
„böse“ titulierten oder gar nicht als „Menschen“ bezeichneten. 

262

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Israeliten? – Spruch des Herrn. Wohl habe ich Israel aus Ägypten herauf-
geführt, aber ebenso die Philister aus Kaftor und die Aramäer aus Kir“ 
(Einheitsübersetzung).

Leider – so moniert Plaut (1996:23) – wurden die Lehren der Tora nicht 
auf die Juden im Exil angewendet, und oftmals genossen sie nicht die glei-
chen Rechte wie die anderen Bürgerinnen und Bürger. Dabei stellt sich 
die Frage der Ein- und Rückwanderung im Staat Israel bis heute in einem 
doppelten Sinn, wie Plaut (1996:24) meint: Sowohl die Juden als auch die 
Palästinenser beanspruchen ein Recht auf Rückkehr. Dabei stehen – wie 
Plaut 1996:24) richtig feststellt – zwei Rechtsvorstellungen im Konflikt: die 
Vorstellungen der Palästinenser und der Anspruch der jüdischen Bevöl-
kerung auf einen eigenen Staat. Allerdings könne sich dabei nur eine der 
beiden Positionen durchsetzen, und wie andere Konflikte gezeigt hätten – 
etwa die Vertreibung der Deutschen aus Polen, der Bosnienkonflikt oder 
auch der Krieg in Afghanistan, seien jeweils die Geflohenen im Aufnah-
meland integriert worden, ohne Möglichkeit der Rückkehr.

Doch gibt es tatsächlich keine einvernehmliche Lösung im Palästina-
konflikt?

Schon vor der Gründung des israelischen Staates standen die Ver-
treter eines binationalen Staates den Verfechtern eines jüdischen Staa-
tes gegenüber. Während die Binationalen den jüdischen Staat aufgeben 
wollten, um die Einheit Palästinas zu erhalten, war die zionistische Sei-
te bereit, die Einheit Palästinas aufzugeben, um einen jüdischen Staat zu 
schaffen (vgl. Friedman 1999:346). Martin Buber hat sich vor der Ausru-
fung des jüdischen Staates „lange Zeit für unbegrenzte Immigration der 
Juden ausgesprochen, an sie geglaubt und behauptet, dass eine Verständi-
gung mit den Arabern auf dieser Basis erreicht werden könne. Doch vier 
Jahre in Palästina hatten ausgereicht, um ihn zu überzeugen, dass dies 
ein Irrtum war“ (Friedman 1999:346). In einem ironischen Dialog von 
Martin Buber zwischen einem „Loyalen“ und einem „Verräter“ über den 
Biltmore-Plan, den Buber 1944 als Artikel veröffentlichte, fragte Buber 
den „Loyalen“, „warum es in den Strassen so viel Gerede über die Gibe-
oniten, die Nichtjuden gibt, denen von Joshua in biblischer Zeit erlaubt 
worden war, dort zu leben, die aber gezwungen worden waren, nur als 
Holzbauer oder Wasserträger zu leben“ (Friedman 1999:346). Im Verlauf 
des Gesprächs bestreitet der „Loyale“, dass der Biltmore-Plan Teile der 
Landesbevölkerung zu Bürgern zweiter Klassen machen wolle, aber der 

263

Aktueller Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


„Verräter“ vertritt die Meinung, dass der Biltmore-Plan den Nicht-Juden 
einen Zweite-Klasse-Status geben werde, was eine zwingende Folge der 
Verweigerung von politischer Gleichheit sei. Dieser Voraussage wider-
sprach Ernst Simon auf der Herausgeberbesprechung über den Beitrag 
von Buber mit dem Argument, dass jüdische Menschen als Opfer jahr-
hundertelanger Diskriminierung niemals andere Minderheiten ähnlich 
behandeln würden. Buber beharrte auf seiner Haltung. „Buber weiger-
te sich nachzugeben, aber siebzehn Jahre später, in der Einführung zu 
der Sammlung hebräischer Essays Leute und Welt, in der dieser Artikel 
wiederabgedruckt ist, gab Simon voller Bitterkeit zu, dass Buber recht 
gehabt hatte. Durch militärische Restriktionen und Arbeitsbeschränkun-
gen waren die Araber in Israel in Wirklichkeit, wenn auch nicht legal, 
auf den Status von Bürgern zweiter Klasse gebracht worden“ (Friedman 
1999:347). Und wie man aus der allerjüngsten Diskussion über das Nati-
onalitätengesetz in Israel im Jahr 2018 (vgl. Deutschlandfunk 2018) weiss, 
wurde dieser Zweiklassen-Status sogar juristisch ausgebaut und auf ande-
re Minderheiten wie die Drusen ausgeweitet.   

Die grosse Tragik des jüdisch-arabischen Konflikts war von Buber 
mit grosser Klarheit erkannt worden. Im Mai 1948 schrieb Buber einen 
Artikel mit dem Titel „Zweierlei Zionismus“. Er beendete seinen Artikel 
mit folgender persönlichen Stellungnahme: „Als ich vor fünfzig Jahren 
um der Wiedergeburt Israels willen mich der zionistischen Bewegung 
anschloss, tat ich es mit einigem Herzen. Heute geht durch mein Herz ein 
Riss. Ein Krieg um politische Struktur droht ja immer in einen Krieg um 
die nationale Existenz umzuschlagen. Darum kann ich gar nicht anders, 
als an ihm mit meiner eigenen Existenz teilzunehmen, und mein Herz 
bebt heute wie das Herz jedes jüdischen Menschen. Aber auch einem 
Sieg entgegen vermag ich mich nicht zu freuen, denn ich fürchte, dass 
ein Sieg der Juden eine Niederlage des Zionismus bedeuten wird“ (zitiert 
nach Friedman 1999:358).

Versöhnung

Laut Levinas (1993:35) gibt es in der Gemara die Vorstellung, dass nie-
mand von Gott Vergebung erlangen kann für Verfehlungen gegenüber 
Mitmenschen, wenn nicht zuvor der Gekränkte besänftig wird und von 

264

Vorstellungen einer gerechten Gesellschaftsordnung im Judentum

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


ihm Vergebung erlangt wird. Doch – wie Levinas (1993:35) meint – kol-
lidiert diese Auffassung mit dem Bibelvers in 1 Sam 2,25: „Kränkt ein 
Mensch einen anderen, so versöhnt Elohim“ (zitiert nach der Überset-
zung von Levinas). Dazu meint Levinas (1993:35), dass „Elohim“ nicht 
nur „Gott“, sondern auch „Richter“ bedeute. Deshalb – so die Misch-
na – müssten Streitigkeiten zwischen Menschen auch durch menschli-
che Gerichte gelöst werden, wobei neben den beiden Streitenden auch die 
Justiz in Form eines Richters beteiligt sei. Doch ein wesentlicher Unter-
schied zwischen menschlichen Konflikten und Fehlverhalten gegenüber 
Gott bleibt: „Wenn ein Mensch einen Fehl begeht gegen einen anderen 
Menschen und ihn besänftigt, verzeiht Gott. Doch wenn ein Fehl began-
gen wird gegen Gott – wer könnte für ihn eintreten? Nur Busse und gutes 
Handeln“ (zitiert nach Levinas 1993:36).

265

Aktueller Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


267

3.	 Ethische Folgerungen für aktuelle Probleme

Das moderne Judentum ist nach Novak (1998:1) vor allem durch drei 
Erfahrungen bestimmt: Erstens durch die Gewährung der individuel-
len Bürgerrechte an die Juden in den modernen Nationalstaaten, zwei-
tens durch die Vernichtung eines Drittels des Judentums im Holocaust 
und drittens durch die Gründung des Staates Israel. Das hat sich auch auf 
die ethischen Grundkonzepte im modernen Judentum ausgewirkt. Laut 
Novak (1998:17) gibt es zwei grundlegende Sichtweisen Gottes: Bei der 
einen steht die Weisheit Gottes im Mittelpunkt ihrer Aufmerksamkeit, 
während die andere Sicht die Bedeutung des Willens Gottes ins Zent-
rum stellt. Laut Novak (1998:18) stellt die erste Sicht eher eine universelle 
Sichtweise dar, während die zweite eher partikularistisch ist. So könne ein 
Jude problemlos in der Öffentlichkeit über das Verbot zu Töten sprechen, 
weil dieses universellen Charakter habe, während es viel schwieriger sei, 
über das Verbot, Schweinefleisch zu essen, zu reden. Dieses sei partikula-
ristisch und darum schwieriger zu verstehen. Novak (1998:18) hat vorge-
schlagen, die erste, universelle Art von Ge- und Verboten als Regelungen 
der „Gesellschaft(en)“ zu sehen, währen die zweite Form von Normen, 
als partikularistische Regelungen der Gemeinschaft, also der jüdischen 
Community, zu deuten sei. Dabei kann göttliche Weisheit unabhängig 
von einer bestimmten Quelle oder einer Offenbarung als „einsichtig“ 
erscheinen, während Gottes Wille immer in Verbindung mit einer kon-
kreten, partikulären Offenbarung erscheint, was immer auch die Gefahr 
mit sich bringt, dass das, was als „Wille Gottes“ angesehen wird, instru-
mentalisiert und vereinnahmt wird. Umgekehrt erscheint die „Weisheit 
Gottes“ nicht selten als (zu) offen, zu abstrakt und wenig konkret. Doch 
was ist – so Novak (1998:19) –, wenn nicht die Gesellschaft, sondern die 
Glaubensgemeinschaft der primäre Ort menschlichen Zusammenlebens 
ist? Der jeweilige „Gemeinschaftsraum“ (communal space) beinhaltet auch 

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


eine kosmisch-weltanschauliche Dimension, welche nicht an eine säku-
lare Gesellschaft delegiert werden kann. Diese kosmologische Sicht kann 
auch nicht einfach als „partikularistisch“ abqualifiziert werden, weshalb 
sich sehr wohl die Frage nach spezifisch jüdischen Vorstellungen von 
Ethik und Moral stellt. Das gilt – wie Novak (1998:19) zu Recht betont – 
genau gleich auch für andere religiöse Weltanschauungen, etwa für das 
Christentum oder den Islam. 

Manfred Oeming (2012:138ff.) hat mit Blick auf Nehemia vorgeschla-
gen, von einer „Theologie der Mauer“ („theology of the Wall“) zu spre-
chen. Ausgehend vor der Zerstörung der Stadt und der Stadtmauer unter 
den Babyloniern (2 Könige 25,10ff.). Im Sinne von Nehemia 3–6 könne 
der Wiederaufbau der Stadtmauern Jerusalems als „verborgene Hand-
lung Gottes auf Erden“ (Oeming 2012:141) betrachtet werden. Oeming 
(2012:142) umschreibt die Bedeutung des Jerusalemer Mauerbaus in 
einem dreifachen Sinn: 

•	 Erstens als Ausdruck der Vollendung der Heilsgeschichte: Die Zer-
störung Jerusalems und seiner Stadtmauern durch die Feinde Isra-
els war Folge der Verfehlungen des Volkes Israel und Ausdruck der 
Bestrafung Gottes gewesen. Mit dem Wiederaufbau der Stadtmau-
ern gelangte – so Oeming 2012:142 – die Heilsgeschichte an ihr Ende 
mit der restitutio ad integrum.

•	 Zweitens als Wiederherstellung kultischer Reinheit und ethischer 
Integrität: Innerhalb der Stadtmauern galten wieder die halachi-
schen Regeln und die von Gott geoffenbarten Gesetze.

•	 Drittens die Wiederherstellung der heiligen Stadt als Wohnort Got-
tes: Gott, oder besser: der Name Gottes kann nur in einer Stadt mit 
einer Mauer anwesend sein, nur eine Mauer der Reinheit trennt 
Unreinheit oder Unglaube von Glaube an Gott.

Übersetzt auf heute könnte das heissen, dass wiederum eine Zweitei-
lung in eine profane und eine sakrale Zone, oder in eine materielle und 
in eine geistige Sphäre angedacht werden muss. Allerdings wäre dieser 
Sicht entgegen zu halten, dass das traditionelle Judentum laut Stember-
ger (2008:7) eine Unterscheidung von religiös und profan kennt. 

Es gilt, auf eine weitere Tatsache das Augenmerk zu richten. Gerechte 
politische Herrschaft erscheint im Tanach immer in enger Verbindung mit 

268

Ethische Folgerungen für aktuelle Probleme

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


dem Glauben an den einen Gott: Exemplarisch ist dabei das Buch Daniel, 
wo der unerschütterliche Glaube von Daniel und seiner drei Vertrauten 
an Gott diese vor dem Tod retten, und die Könige Nebukadnezzar und 
Belschazzar immer nur mit dem Glauben an den einen Gott leben oder 
überleben können, während die Hinwendung zu anderen Göttern in den 
Untergang oder den Tod führt. Aus der Sicht einer politischen Ethik stellt 
sich damit die Frage, welchen Platz der Glaube an den einen, universel-
len Gott für die politische Ordnung und auch den politischen Alltag ein-
zunehmen hat. Reicht es, den Glauben an einen Gott oder den Verzicht 
darauf, dem einzelnen Menschen zu überlassen und im Rahmen der indi-
viduellen, kollektiven und korporativen Religionsfreiheit (vgl. dazu Jäg-
gi 2016:46ff.) in der Grundrechtsordnung zu regeln, und im Übrigen die 
Frage nach Gott aus dem politischen System auszuklammern – so wie 
das heute in den säkularen Staaten geschieht? Ich würde die These auf-
stellen, dass eine der zentralen Botschaften der Hebräischen Bibel dar-
in besteht, immer wieder den Zusammenhang der von Gott geoffenbar-
ten Heils- und Friedensordnung und des Glaubens an einen universellen 
Gott hervorzuheben. Aus dieser Sicht erscheint ein rein säkularistisches 
Staatskonzept als nicht befriedigend, oder anders gesagt: als zu minimal, 
weil es dieses zentrale Anliegen in den Bereich des individuellen Glau-
bens und damit der privaten Überzeugungen abschiebt.

Allerdings besteht darin auch eine grosse Gefahr: Wenn aus konfessio-
nalistischer Sicht ein monoreligiöser oder gar ein eindimensionaler „Got-
tesstaat“ egal welcher Provenienz gefordert wird, droht dieser zu einer 
theokratischen Diktatur abzudriften, wie wir es leider im Rahmen der 
Geschichte bis in die heutige Zeit immer wieder erlebt haben. 

Eine politisch-staatliche und überstaatliche Ordnung sollte weder anti-
religiös noch monokonfessionell und schon gar nicht fundamentalis-
tisch sein, sondern gleichzeitig interreligiös und menschenrechtsbasiert.  

In diesem Sinne könnten auch die Zion-Theologie und Ezechiel 40–48 
gelesen werden. Auch der – unter anderem in Nehemia oder in Psalm 51,20 
geforderte – Wiederaufbau der Stadtmauern Jerusalems könnten so als 
Errichtung eines demokratischen, interreligiösen und menschenrechts-
basierten Gottesstaates gelesen werden.

Dabei sei aber auch nicht verschwiegen, dass eine solche Zweiteilung 
auch eine grosse Gefahr darstellen kann, nämlich dann, wenn sie als eine 
ideologische oder soziologische In-Group- und Out-Group-Unterteilung 

269

Ethische Folgerungen für aktuelle Probleme

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


verstanden wird – so wie etwa in den USA von Präsident Donald Trump 
geforderte und heiss umstrittene Mauer an der Grenze zu Mexiko. Doch 
genau das war mit Bestimmtheit im Tanach nicht die Idee. Wenn die welt-
anschauliche Community-Zugehörigkeit nicht zu einer Ausgrenzung der 
jeweils Anderen, sondern zu einer Betonung der eigenen Geschichte und 
Identität im Sinne einer Bereicherung und einer Facette einer multire-
ligiösen und interkulturellen Gesellschaft führt, dann könnte sie mögli-
cherweise ein wichtiger Beitrag zur Überwindung von monokulturellen, 
abwehrenden und xenophoben Entwicklungstendenzen und letztlich zu 
einer friedvolleren Welt beitragen.

Fazit

Ein erstes Problem ergibt sich aus der Frage nach religiös motivierter und/
oder begründeter Gewalt, und zwar auf der einen Seite als Phänomen, und 
auf der anderen Seite in Bezug auf ihre Legitimierung. Dabei steht die 
Exegese vor der Aufgabe, Textstellen, in denen Gott direkt und unmittel-
bar zu Gewalt aufruft, Gewaltausübung befiehlt oder gar die Nicht-Aus-
übung von Gewalt bestraft (z. B. Dtn 13,10; Ex 21,12; Ri 3,8; Jes 34,2 oder 
1 Sam 15,3) zu reflektieren, allenfalls zu kritisieren und neu zu deuten.

Eng mit der Frage nach religiös motivierter oder legitimierter Gewalt 
verbunden ist das Gottesbild: Unabhängig davon, ob es um einen Gott 
oder um mehrere Gottheiten geht: Entscheidend ist, ob Gott oder die 
Götter liebevoll, friedensfördernd und gewaltlos gesehen und gedacht 
werden oder nicht. Diese Sicht ist letztlich auch nicht vom Menschen-
bild zu trennen: Dabei geht es nicht nur um die Frage, ob der Mensch als 
gewalttätiges, triebgeschütteltes Wesen gesehen wird, dessen destrukti-
ven Tendenzen notfalls mit Gewalt und Repression zu unterdrücken sind, 
oder um ein im Grunde positives, auf das Gute hin gerichtetes Lebewe-
sen. Beide Sichtweisen sind zweifellos einseitig, ja naiv. In jedem Men-
schen stecken konstruktive und destruktive Energien. Deshalb geht es 
im Grunde darum, ob dem Menschen auch hinsichtlich Gewaltverhalten 
eine wirkliche Lernfähigkeit zugestanden wird oder nicht, und ob man 
ihm zutraut, sukzessive seine konstruktiven, verbindenden und liebe-
vollen Seiten stärker zu entwickeln und seine gewalttätigen Neigungen 
mehr und mehr abzubauen.

270

Ethische Folgerungen für aktuelle Probleme

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Zusätzlich ist der Zusammenhang von Gewalt und Macht der neueren 
Diskussion – von Hanna Arendt bis zu Walter Benjamin – erneut zu hin-
terfragen und theologisch zu reflektieren. 

Ein zweites Problem ist die Frage nach Gottes Heilsordnung und der 
darin enthaltenen Vorstellung von Gerechtigkeit und Recht. Paradigma-
tisch für die Sicht der Hebräischen Bibel sind dabei die folgenden bei-
den Bibelstellen:

„4 Er [= Gott, Anm. CJ] heißt: Der Fels. Vollkommen ist, was er tut; 
denn alle seine Wege sind recht. Er ist ein unbeirrbar treuer Gott, er 
ist gerecht und gerade“ (Dtn 32,4; Einheitsübersetzung).

„8 Nur an Noach hatte der Herr Freude. 9 Noach war ein rechtschaf-
fener Mann und lebte in enger Verbindung mit Gott. Unter seinen 
Zeitgenossen fiel er durch seine vorbildliche Lebensführung auf “ 
(Gen 6,9f.).

Deutlich über die enge Sicht eines „Tun-Ergehen-Zusammenhangs“ 
hinaus geht der „Guttat-Heil-Zusammenhang“ (Koch 1991b:92f.) hin-
aus, welcher nicht nur „richtiges Handeln“ des einzelnen Menschen ver-
langt, sondern auch seine Einordnung in Gottes Heilsplan. Besonderes 
Gewicht liegt dabei in der jüdischen Tradition auf der Rolle der jüdischen 
Gemeinschaft, die in der weiteren Diskussion – gerade vor dem Hinter-
grund christlicher und islamischer Glaubensvorstellungen – erneut und 
vertieft thematisiert werden muss.

Ein drittes, eher religionsspezifisches Problem besteht in der Rolle und 
in der Rezeption der Gebote und Gesetze und in der Frage, wie diese Nor-
men zu konkretisieren sind. Dabei stellt sich auch das Problem, dass 
nicht alle Gebote und Gesetze, so wie sie im Kontext der Schrift formu-
liert sind, ohne weiteres mit den heutigen menschenrechtlichen Stan-
dards kompatibel sind. Besondere Fragen stellen sich dabei in Bezug auf 
die Gendergleichheit, Ehevorstellungen und Ehekonzepte, den Umgang 
mit Fremden, in Bezug auf die – heute mindestens theoretisch abge-
schafften – Sklaverei und hinsichtlich einzelner strafrechtlicher Normen.

Damit verwandt ist das Problem nach einer optimalen Regierungsform, 
wobei die Lösung nicht einfach in einer säkularen Staatsform – etwa einer 
liberalen Demokratie – liegen kann, wie sich heute erschreckend in der 

271

Ethische Folgerungen für aktuelle Probleme

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Zunahme skrupelloser Autokraten, lügnerischer Staatsoberhäupter und 
fremdenfeindlicher bis rassistischer Politclowns zeigt, und zwar sowohl 
in demokratischen. semidemokratischen und autoritären Staaten. Umge-
kehrt kann die Antwort aber ebenso wenig in religiös verbrämten Dikta-
turen oder „frommen“ Theokratien liegen, welche handfeste Partikular-
interessen und den Machterhalt regierender Gruppen unter dem Mantel 
der Religion verfolgen. Bedenkenswert ist das in der Tora immer wieder 
dargestellte – und manchmal auch höchst prekäre – Gleichgewicht von 
König oder Regent, Propheten, Priestern und Volk. Offenbar braucht es 
ein System von Checks and Balances von politischen Kräften, religiösen 
und nicht religiösen Akteuren, säkularen und religiösen Ethikvorstellun-
gen sowie persönlicher Integrität der Regierenden.

Eine vierte Thematik stellt der Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit 
und Frieden dar. Solange Ungerechtigkeit herrscht, einzelne Gruppen 
oder Menschen – etwa die Waisen, Witwen oder Fremden – ungerecht 
behandelt werden, kann es keinen Frieden geben. Beispielhaft sagt das 
etwa Psalm 72,2ff. über das gerechte Walten eines Königs: „2 Er regiere 
dein Volk in Gerechtigkeit und deine Armen durch rechtes Urteil.  3 Dann 
tragen die Berge Frieden für das Volk und die Höhen Gerechtigkeit.  4 Er 
wird Recht verschaffen den Gebeugten im Volk, / Hilfe bringen den Kin-
dern der Armen, er wird die Unterdrücker zermalmen.  5 Er soll leben, 
solange die Sonne bleibt und der Mond, bis zu den fernsten Geschlech-
tern.  6 Er ströme wie Regen herab auf die Felder, wie Regenschauer, die 
die Erde benetzen.  7 Die Gerechtigkeit blühe auf in seinen Tagen und 
großer Friede, bis der Mond nicht mehr da ist“ (Einheitsübersetzung). 

Und fünftens – last but not least – stellt sich auch die Frage nach einer 
globalen Friedensvision, und zwar einerseits, wie der kommende Friede 
aussehen und institutionell ausgestaltet sein soll, und anderseits, wie ein 
solcher Frieden erreicht werden kann. Dabei ist zweifellos die Vorstel-
lung des Bundes von Gott mit den Menschen – allen Menschen! – und 
der Schöpfung schwergewichtig einzubeziehen und ernst zu nehmen. Es 
scheint mir, dass das Potenzial des Bundesgedankens theologisch noch 
längst nicht ausgeschöpft ist. 

Nicht zu trennen von der Friedensvision ist die Bereitschaft und die 
Fähigkeit zur Versöhnung. Beispielhaft dafür kann die Josefsgeschichte 
gelten (Gen 37 sowie 39–45). Persönliche und institutionelle Konflikte, 
Auseinandersetzungen zwischen verschiedenen Gruppen und kollekti-

272

Ethische Folgerungen für aktuelle Probleme

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


ven Interessenträgern, aber auch Differenzen zwischen Ländern, Ethnien 
und religiösen Gruppen, können nur erfolgreich angegangen und gelöst 
werden, wenn starke Institutionen des Ausgleichs, der Versöhnung und 
der gemeinsamen Entscheidfindung geschaffen werden. Dabei ist der 
Versöhnungsgedanke möglichst auch institutionell aufzunehmen und 
umzusetzen, so gut es geht.

Die Lösung oder mindestens das Handling aktueller Fragen – die teil-
weise bereits im Tanach thematisiert sind – wie das Verhältnis zu ande-
ren Völkern, Migration und Flucht, Rechte von Minderheiten, politische 
Gerechtigkeit, Sicherheit und Frieden – hängen von der Versöhnungs-
bereitschaft ab und auch von der Existenz deeskalierender und macht-
teilender Institutionen. 

Ein weiterer, sechster Punkt ist die Bedeutung des Lernens und der Bil-
dung in der jüdischen Tradition. So betont Kohelet 4,13ff. die Bedeutung 
des Zuhörens und Lernens und kritisiert die Haltung der Ungebildeten. 
Entsprechend wird – wie gesagt – der Legitimität eines Königs oder eines 
Regierungssystems der Wert von Bildung entgegengestellt, was gleichzei-
tig auch ein ungeheures Potenzial zur Veränderung darstellt, wie gerade 
auch die Geschichte des Judentums gezeigt hat.  

Daraus resultiert ein siebter Punkt: Die Bedeutung von Geistigkeit und 
dem Geist Gottes. In Anlehnung an Hiob haben wir folgende Gleichung 
aufgestellt:

Gott = Licht = Weisheit = Frieden = Leben

Chaos = Dunkelheit = materielle Natur = Tod

Dabei erscheint der Geist Gottes als Lebensspender, wie etwa in Jesa-
ja 44,3: „3 Denn ich gieße Wasser auf den dürstenden Boden, rieselnde 
Bäche auf das trockene Land. Ich gieße meinen Geist über deine Nach-
kommen aus und meinen Segen über deine Kinder“.  

Wenn es stimmt, dass im Tanach eine Abwendung von Gott gleichzu-
setzen ist mit dem Verlust des Geistes Gottes und das Überhandnehmen 
negativen Geistes, so bedeutet umgekehrt die Hinwendung zu Gott eine 
Zunahme von Geist und Geistigkeit. 

273

Ethische Folgerungen für aktuelle Probleme

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Ausblick

Der vorliegende Band hat gezeigt, dass Fragen der Friedensordnung und 
der politischen Ethik ein grosses Thema in der jüdischen Tradition und 
insbesondere im Schriftgut des Judentums, also im Tanach und im Tal-
mud, sind. In der weiteren Forschung wird es darum gehen, die Beiträge 
des Christentums und des Islams zu diesen Fragestellungen einzubrin-
gen, zu diskutieren und zu systematisieren. In einem abschliessenden 
Band werden alle Ergebnisse neben einander gestellt und auf mögliche 
Konvergenzen und Divergenzen hin überprüft.

274

Ethische Folgerungen für aktuelle Probleme

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Abkürzungen

Folgende Abkürzungen werden in dieser Arbeit verwendet (in alphabe-
tischer Reihenfolge):

Abkürzung Volle Textbezeichnung Bemerkungen

Am Amos Prophet Amos

1 Chr 1 Chronik Buch der Chronik

2 Chr 2 Chronik Buch der Chronik

Dan Daniel Buch Daniel

Dtn Deuteronomium Fünftes Buch Mose

Esr Esra Buch Esra

Est Esther Buch Ester

Ex Exodus Zweites Buch Mose

Ez Ezechiel Prophet Ezechiel

Gen Genesis Erstes Buch Mose

Hi Hiob Buch Hiob (auch: Jiob oder Job)

Hab Habakuk Prophet Habakuk

Hag Haggai Prophet Haggai

Hld Hohelied Das Hohelied

Hos Hosea Prophet Hosea

Jer Jeremia Prophet Jeremia

Jes Jesaja Proto-, Deutero- und Tritojesaja

Joel Joël Prophet Joël

Jon Jona Prophet Jona

275

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Jos Josua (Joschua) Buch Josua (Joschua)

Klgl Klagelieder Klagelieder

Ko Kohelet Kohelet, Ecclesiastes, Prediger

1 Kön 1 Könige Buch Könige

2 Kön 2 Könige Buch Könige

Lev Leviticus Drittes Buch Mose

1 Makk 1 Makkabäer Makkabäerbuch

2 Makk 2 Makkabäer Makkabäerbuch

Mal Maleachi Prophet Maleachi

Mi Micha Prophet Micha

Mt Matthäus Matthäus-Evangelium (Neues Testament)

Na Nahum Prophet Nahum

Neh Nehemia Buch Nehemia

Num Numeri Viertes Buch Mose

Ob Obadja Prophet Obadja

Ps Psalm Psalter (Psalmen 1-150)

Ri Richter Buch Richter

Rt Rut Buch Rut

Sach Sacharja Prophet Sachaja, Zacharia

1 Sam 1 Samuel Buch Samuel

2 Sam 2 Samuel 2. Buch Samuel

Sir Sirach Sirach

Spr Sprüche Buch der Sprüche/Sprichwörter

Zef Zefanja Prophet Zefanja

276

Abkürzungen

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Bibliographie

Achenbach, Reinhard
2017:	 Tora. In: Dietrich, Walter (Hrsg.): Die Welt der Hebräischen Bibel. Umfeld 

– Inhalte – Grundthemen. Stuttgart: Kohlhammer. 110ff.

Ackeret, Markus
2019:	 Die USA kündigen den Vertrag über nukleare Mittelstreckenraketen. In: 

Neue Zürcher Zeitung online vom 1.2.2019. https://www.nzz.ch/interna-
tional/inf-vertrag-die-usa-steigen-aus-dem-abkommen-mit-russland-
aus-ld.1456446 (Zugriff 11.2.2019).

Albani, Matthias
2010:	 Daniel. Traumdeuter und Endzeitprophet. Leipzig: Evangelische Ver-

lagsanstalt.

Anderson, Benedict
1988:	 Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen Konzepts. 

Frankfurt/Main: Campus.

Ansorge, Dirk
2009:	 Gerechtigkeit und Barmherzigkeit Gottes. Die Dramatik von Verge-

bung und Versöhnung in bibeltheologischer, theologiegeschichtlicher 
und philosophiegeschichtlicher Perspektive. Freiburg/Br.: Herder.

Assmann, Jan
2000:	 Monotheismus und Ikonoklasmus als politische Theologie. In: Otto, 

Eckart (Hrsg.): Mose. Ägypten und das Alte Testament. Stuttgart: Ver-
lag Katholisches Bibelwerk. 121ff.

Azzola, Axel
2006:	 Recht, Freiheit und Bündnis in der Tora. Grundlegung für eine jüdi-

sche systematische Theologie. Aus Religion und Recht Band 7. Berlin: 
Frank & Timme.

Backhaus, Franz Josef
2012:	 Das Buch Jeremia. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in das Alte 

Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 548ff.

Baeck, Leo
1934:	 Die Pharisäer. Ein Kapitel jüdischer Geschichte. Berlin: Schocken Ver-

lag.

277

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Bar-Efrat, Shimon
2007:	 Das Erste Buch Samuel. Ein narratologisch-philologischer Kommen-

tar. Aus dem Neuhebräischen übersetzt von Johannes Klein. Stuttgart: 
W. Kohlhammer.

2009:	 Das Zweite Buch Samuel. Ein narratologisch-philologischer Kommen-
tar. Aus dem Neuhebräischen übersetzt von Johannes Klein. Stuttgart: 
W. Kohlhammer.

Barr, James
1965:	 Bibelexegese und moderne Semantik. Theologische und linguistische 

Methode in der Bibelwissenschaft. München: Kaiser.

Barres, Egon
1978:	 Vorurteile. Opladen: Leske + Budrich. UTB 704.

Barton, John
2002:	 Ethics and the Old Testament. 2. Auflage. London: SCM Press.
2012:	 The Theology of the Book of Amos. Cambridge: Cambridge University 

Press.

Bauer, Dieter
2011:	 Überlieferungen aus Prophetie, Weisheit und Apokalyptik. Altes Testa-

ment. Teil 2. Zürich: Theologischer Verlag.

Becking, Bob
2011:	 Ezra, Nehemiah, and the Construction of Early Jewish Identity. Tübin-

gen: Mohr Siebeck.

Ben-Chorin, Schalom
1988a:	 Die Problematik jüdischer Theologie. In: Ben-Chorin, Schalom / Len-

zen, Verena (Hrsg.): Lust an der Erkenntnis. Jüdische Theologie im 20. 
Jahrhundert. Ein Lesebuch. München / Zürich: Piper. 9ff.

1988b:	 Dogma und Dogmatik im Judentum (1975/79). In: Ben-Chorin, Scha-
lom / Lenzen, Verena (Hrsg.): Lust an der Erkenntnis. Jüdische Theolo-
gie im 20. Jahrhundert. Ein Lesebuch. München / Zürich: Piper. 352ff.

Benjamin, Walter
1999:	 Zur Kritik der Gewalt. In: Benjamin, Walter: Aufsätze Essays Vorträge. 

Gesammelte Schriften. Band II/1. Frankfurt/Main: Suhrkamp Wissen-
schaft Taschenbuch. 179ff.

2004:	 Selected Writings: Volume I. 1913–1926. Eds. Marcus Bullock and Michael 
W. Jennings. Cambridge: Belknap of Harvard University Press. 

278

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


2010:	 Zur Kritik der Gewalt. In: Benjamin, Walter: Sprache und Geschichte. 
Philosophische Essays. Stuttgart: Reclam. 104ff.

Berger, Klaus
2007:	 Die Wahrheit ist Partei. Öffentliches Handeln und biblische Weisheit. 

Freiburg: Herder.

Berlejung, Angelika
2016a:	 Erster Hauptteil: Quellen und Methoden. In: Gertz, Jan Christian (Hrsg.): 

Grundinformationen Altes Testament. Eine Einführung in Literatur, Reli-
gion und Geschichte des Alten Testaments. 5., überarbeitete und erwei-
terte Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 21ff.

2016b:	Zweiter Hauptteil: Geschichte und Religionsgeschichte des antiken Isra-
els. In: Gertz, Jan Christian (Hrsg.): Grundinformationen Altes Testa-
ment. Eine Einführung in Literatur, Religion und Geschichte des Alten 
Testaments. 5., überarbeitete und erweiterte Auflage. Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht. 59ff.

Bieberstein, Klaus
1998:	 Der lange Weg zur Auferstehung der Toten. Eine Skizze zur Entstehung 

der Eschatologie im Alten Testament. In: Bieberstein, Sabine / Kosch, 
Daniel (Hrsg.): Auferstehung hat einen Namen. Biblische Anstösse zum 
Christsein heute. Festschrift für Hermann-Josef Venetz. Luzern: Exo-
dus. 3ff.

Boccaccini, Gabriele
2014:	 Wurzeln des rabbinischen Judentums. Eine Geistesgeschichte von Eze-

chiel bis Daniel. Arbeiten zur neutestamentlichen Theologie und Zeit-
geschichte (ANTZ). Band 11. Berlin/Dortmund: Institut für Kirche und 
Judentum.

Bos, James S.
2013:	 Reconsidering the Date and Provenance of the Book of Hosea. New 

York/London: Bloomsbury.

Braulik, Georg
2004:	 Faszination und Unlust. Gerhard von Rads Verhältnis zum Deuterono-

mium. In: Levinson, Bernard M. / Eckart, Otto (Hrsg.): Recht und Ethik 
im Alten Testament. Münster: Lit Verlag. 29ff.

2012:	 Das Buch Deuteronomium. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung 
in das Alte Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 163ff.

279

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Brunner, Emil
1943:	 Gerechtigkeit. Eine Lehre von den Grundgesetzen der Gesellschaftsord-

nung. Zürich: Zwingli-Verlag.

Buber, Martin
1950:	 Der Glaube der Propheten. Zürich: Manesse. 
1953:	 Das echte Gespräch und die Möglichkeiten des Friedens. Dankesrede bei 

der Verleihung des Friedenspreises des deutschen Buchhandels. https://
archive.org/details/MartinBuberDasEchteGesprchUndDieMglichkeit-
DesFriedens1953 (Zugriff 03.01.2019).

1964a:	 Über die Wortwahl in einer Verdeutschung der Schrift. Dem Gedächt-
nis Franz Rosenzweigs. In: Buber, Martin: Werke. Zweiter Band. Schrif-
ten zur Bibel. München/Heidelberg: Kösel/Lambert Schneider: 1111ff.

1964b:	Was soll mit den zehn Geboten geschehen? Antwort auf eine Rundfra-
ge. In: Buber, Martin: Werke. Zweiter Band. Schriften zur Bibel. Mün-
chen/Heidelberg: Kösel/Lambert Schneider. 897ff.

1988:	 Der Glaube im Judentum (1928). In: Ben-Chorin, Schalom / Lenzen, 
Verena (Hrsg.): Lust an der Erkenntnis. Jüdische Theologie im 20. Jahr-
hundert. Ein Lesebuch. München / Zürich: Piper. 147ff.

1993:	 Ein Land und zwei Völker. Zur jüdisch-arabischen Frage. Frankfurt/
Main: Jüdischer Verlag.

Campbell, Antony F.
2005:	 2 Samuel. The Forms of the Old Testament Literature. Volume VIII. 

Michigan / Cambridge/UK: Eerdmans / Grand Rapids.

Carlebach, Josef
1988:	 Das traditionelle Judentum (1930). In: Ben-Chorin, Shalom / Lenzen, 

Verena (Hrsg.): Lust an der Erkenntnis. Jüdische Theologie im 20. Jahr-
hundert. München/Zürich: Piper. 39ff.

Carruthers, Jo
2008:	 Esther Through the Centuries. Malden/USA and Oxford/GB: Blackwell 

Publishing.

Cathcart, Kevin J.
2010:	 „Law is paralysed“ (Habakkuk 1.4): Habakkuk’s Dialogue with God and 

the Language of Legal Disputation. In: Day, John (Hrsg.): Prophecy and 
Prophets in Ancient Israel. Proceedings of the Oxford Old Testament 
Seminar. New York/London: T & T Clark. 339ff.

Cohen, Hermann
1929:	 Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Zweite Auflage. 

Frankfurt/Main: J. Kauffmann Verlag.

280

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://archive.org/details/MartinBuberDasEchteGesprchUndDieMglichkeitDesFriedens1953
https://archive.org/details/MartinBuberDasEchteGesprchUndDieMglichkeitDesFriedens1953
https://archive.org/details/MartinBuberDasEchteGesprchUndDieMglichkeitDesFriedens1953
https://doi.org/10.5771/9783828872752
https://archive.org/details/MartinBuberDasEchteGesprchUndDieMglichkeitDesFriedens1953
https://archive.org/details/MartinBuberDasEchteGesprchUndDieMglichkeitDesFriedens1953
https://archive.org/details/MartinBuberDasEchteGesprchUndDieMglichkeitDesFriedens1953


Crawford, Sidnie White
2003:	 Esther and Judith: Contrasts in Character. In: Crawford, Sidnie White / 

Greenspoon, Leonard J. (Hrsg.): The Book of Esther in Modern Research. 
London/New York: T & T International. 61ff.

Crüsemann, Frank
2003a:	Kanon und Sozialgeschichte. Beiträge zum Alten Testament. Gütersloh: 

Chr. Kaiser / Gütersloher Verlagshaus.
2003b:	Massstab: Tora. Israels Weisung für christliche Ethik. Gütersloh: Chr. 

Kaiser / Gütersloher Verlagshaus.

Crüsemann, Frank / Dietrich, Walter / Schmitt, Hans-Christoph
2004:	 Gerechtigkeit – Gewalt – Leben. In: Levinson, Bernard M. / Eckart, Otto 

(Hrsg.): Recht und Ethik im Alten Testament. Münster: Lit Verlag. 145ff.

Crüsemann, Marlene
2014:	 Gott ist Beziehung. Beiträge zur biblischen Rede von Gott. Gütersloh: 

Gütersloher Verlagshaus.

Dahmen, Ulrich
2001:	 Das Buch Joel. In: Dahmen, Ulrich / Fleischer, Gunther: Das Buch Joel. 

Das Buch Jona. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk. 11ff.

Dangl, Oskar
2014:	 Das Buch Habakuk. Neuer Stuttgarter Kommentar Altes Testament 25/1. 

Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk.

Davies, P. R.
1995:	 Scenes from the Early History of Judaism. In: Edelman, D. V. (Hrsg.): 

The Triumph of Elohim: From Yahwisms to Judaisms. Kampen/NL: Pha-
ros. 145ff. 

Dearman, J. Andrew
2010:	 The Book of Hosea. Grand Rapids, Michigan / Cambridge, UK: Eerd-

mans Publishing.

De Jonge, Henk Jan / Tromp, Johannes
2007:	 Introduction. In: De Jonge, Henk Jan / Tromp, Johannes (Hrsg.): The 

Book of Ezekiel and its Influence. Aldershot: Ashgate. ivff.

De Jong, Matthijs J.
2007:	 Ezekiel as a Literary Figure and the Quest for the Historical Prophet. 

In: De Jonge, Henk Jan / Tromp, Johannes (Hrsg.): The Book of Ezeki-
el and its Influence. Aldershot: Ashgate. 2ff.

281

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Deutschlandfunk
2018:	 Nationalitätengesetz in Israel: „Dieses Gesetz wird alle Nichtjuden im 

Lande treffen“. 19.7.2018. https://www.deutschlandfunk.de/nationali-
taetengesetz-in-israel-dieses-gesetz-wird-alle.694.de.html?dram:artic-
le_id=423387 (Zugriff 13.1.2019).

 Die Bibel in heutigem Deutsch
1982:	 Die Gute Nachricht des Alten und Neuen Testaments. Gemeinsame 

Bibelübersetzung im Auftrag und in Verantwortung von: Deutsche 
Bibelgesellschaft (Evangelisches Bibelwerk), Katholisches Bibelwerk, 
Österreichische Bibelgesellschaft, Österreichisches Katholisches Bibel-
werk, Schweizerische Bibelgesellschaft, Schweizerisches Katholisches 
Bibelwerk, Bibelwerk in der Deutschen Demokratischen Republik, Bib-
lisch-Pastorale Arbeitsstelle der Berliner Bischofskonferenz. Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft.

Die Mischna
2008:	 Schädigungen. Seder Neziqin. Aus dem Hebräischen übersetzt von Micha-

el Krupp. Frankfurt/Main / Leipzig: Insel Verlag / Verlag der Weltreligi-
onen.

Dietrich, Walter
1989:	 Der rote Faden im Alten Testament. In: Evangelische Theologie 49 (1989). 

München: Chr. Kaiser Verlag. 232ff.

Dietrich, Walter / Mayordomo, Moisés
2005:	 Gewalt und Gewaltüberwindung in der Bibel. Zürich: Theologischer 

Verlag TVZ.

Disegni, Manuel
2014:	 Unblutige Revolution. Der Aufstand von Korah zwischen rabbinischer 

Literatur und der Kritik Walter Benjamins – Eine Figur zur Frage von 
Recht und Gewalt. In: Dorchain, Claudia Simone / Speccher, Tomma-
so (Hrsg.): Täter und Opfer. Verbrechen und Stigma im europäisch-jü-
dischen Kontext. Würzburg: Königshausen & Neumann. 41ff.

Dohmen, Christoph
2003:	 Die Bibel und ihre Auslegung. 2. Auflage. München: C.H. Beck.

Dorchain, Claudia Simone
2014:	 Der „grosse Verbrecher“ als negativer Held und Spiegel der Sanktion. 

Walter Benjamins Meta-Ethik im Essay „Zur Kritik der Gewalt“. In: Dor-
chain, Claudia Simone / Speccher, Tommaso (Hrsg.): Täter und Opfer. 
Verbrechen und Stigma im europäisch-jüdischen Kontext. Würzburg: 
Königshausen & Neumann. 99ff.

282

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.deutschlandfunk.de/nationalitaetengesetz-in-israel-dieses-gesetz-wird-alle.694.de.html?dram:article_id=423387
https://www.deutschlandfunk.de/nationalitaetengesetz-in-israel-dieses-gesetz-wird-alle.694.de.html?dram:article_id=423387
https://www.deutschlandfunk.de/nationalitaetengesetz-in-israel-dieses-gesetz-wird-alle.694.de.html?dram:article_id=423387
https://doi.org/10.5771/9783828872752
https://www.deutschlandfunk.de/nationalitaetengesetz-in-israel-dieses-gesetz-wird-alle.694.de.html?dram:article_id=423387
https://www.deutschlandfunk.de/nationalitaetengesetz-in-israel-dieses-gesetz-wird-alle.694.de.html?dram:article_id=423387
https://www.deutschlandfunk.de/nationalitaetengesetz-in-israel-dieses-gesetz-wird-alle.694.de.html?dram:article_id=423387


Drews, Wolfram
2004:	 Medieval Controversies about Maimonidean Teachings. In: Hasselhoff, 

Görge K. / Fraisse, Otfried (Hrsg.): Moses Maimonides (1138–1204). His 
Religious, Scientific, and Philosophical Wirkungsgeschichte in Different 
Cultural Contexts. Würzburg: Ergon Verlag. 113ff.

Duchrow, Ulrich / Ulrich, Hans G.
2015:	 Die Reformation radikalisieren – provoziert von Bibel und Krise. 94 The-

sen. In: Duchrow, Ulrich / Ulrich, Hans U. (Hrsg.): Befreiung vom Mam-
mon – Liberation from Mammon. Berlin: Lit Verlag. 24ff.

Duhm, Bernhard
1968:	 Das Buch Jesaja. 5. Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Duke, Rodney K.
2005:	 Books of Chronicles. In: Arnold, Bill T. / Williamson, Hugh G. M. 

(Hrsg.): Dictionary of the Old Testament Historical Books. Downers 
Grove: InterVarsity Press. 161ff.

Ebach, Jürgen
1996a:	 Streiten mit Gott. Hiob. Teil 1. Hiob 1–20. Neukirchen-Vluyn: Neukir-

chener Verlag. 
1996b:	Streiten mit Gott. Hiob. Teil 2. Hiob 21–42. Neukirchen-Vluyn: Neukir-

chener Verlag. 

Eco, Umberto
1992:	 Die Grenzen der Interpretation. München: Carl Hanser.
1994:	 Überzogene Textinterpretation. In: Eco, Umberto: Zwischen Autor und 

Text. Interpretationen und Überinterpretationen. München: Carl Han-
ser. 52ff.

Edelman, D.
1990:	 The Deuteronomist’s Story of King Saul. Narrative Art or Editorial Prod-

uct? In: Brekelmans, C. / Lust, J. (Hrsg.): Pentateuchal and Deuterono-
mistic Studies. Papers Read at the XIIIth IOSOT Congress Leluven 1989. 
BThl 94 (1990). Leuven. 207ff.

Ehrlich, Ernst Ludwig
2009:	 Von Hiob zu Horkheimer. Gesammelte Schriften zum Judentum und 

seiner Umwelt. Berlin / New York: Walter de Gruyter.	

Ellens, Deborah L.
2008:	 Women in the Sex Text of Leviticus and Deuteronomy. A Comparative 

Conceptual Analysis. New York / London: t&t Clark.

283

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Engel, Helmut
2012:	 Die Bücher de Makkabäer. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in 

das Alte Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 387ff.

Fahlgren, Karl Hjalmar
1932:	 Şdāķā nahestehende und entgegengesetzte Begriffe im Alten Testament. 

Uppsala: Almquist & Wiksells.
1972:	 Die Gegensätze von ṣedakā im Alten Testament. Urspr. 1932. In: Koch, 

Klaus (Hrsg.): Um das Prinzip der Vergeltung in Religion und Recht des 
Alten Testaments. Wege der Forschung. Band 125. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft. 87ff.

Faur, José
1968:	 Understanding the Covenant. In: Tradition. A Journal of Orthodox Jew-

ish Thought. 9/4 (1968). 33ff.

Fischer, Charis
2002:	 Die Fremdvölkersprüche bei Amos und Jesaja. Studien zur Eigenart und 

Intention in AM 1,3–2,3.4f. und JES 13,1–16,14. Berlin: Philo.

Fischer, Georg
2011:	 Die Anfänge der Bibel. Studien zu Genesis und Exodus. Stuttgarter Bib-

lische Aufsatzbände 49. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk.
2012:	 Theologien des Alten Testaments. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibel-

werk.
2015:	 Jeremia. Prophet über Völker und Königreiche. Leipzig: Evangelische 

Verlagsanstalt.

Fischer, Irmtraud
2001:	 Rut. Übersetzt und ausgelegt von Irmtraud Fischer. Herders Theologi-

scher Kommentar zum Alten Testament (HThK). Herausgegeben von 
Erich Zenger. Freiburg/Basel/Wien: Herder.

Focken, Friedrich-Emanuel
2014:	 Zwischen Landnahme und Königtum. Literarkritische und redaktions-

geschichtliche Untersuchungen zum Anfang und Ende der deuterono-
mistischen Richtererzählungen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Fox, Marvin
1990:	 Maimonides and Aquinas on Natural Law. In: Fox, Marvin (Hrsg.): Inter-

preting Maimonides. Studies in Methodology, Metaphysics und Moral 
Philosophy. Chicago.

284

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Freuling, Georg
2004:	 „Wer eine Grube gräbt�…“ Der Tun-Ergehen-Zusammenhang und sein 

Wandel in der alttestamentlichen Weisheitsliteratur. Neukirchen-Vluyn: 
Neukirchener Verlag.

Frevel, Christian
2012:	 Grundriss der Geschichte Israels. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einlei-

tung in das Alte Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 701ff.
2016:	 Gottesbilder und Menschenbilder. Studien zur Anthropologie und Theo-

logie im Alten Testament. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlagsge-
sellschaft. 

Friedman, Maurice
1999:	 Begegnung auf dem schmalen Grat. Martin Buber – ein Leben. Müns-

ter: Agenda Verlag.

Fukuyama, Francis
1992:	 Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? München: Kindler Verlag.

Gabriel, Ingeborg
2011:	 Einleitung. Gerechtigkeit von Globalisierung, die katholische Kirche und 

die Religionen. In: Gabriel, Ingeborg / Schwarz, Ludwig (Hrsg.): Welt-
ordnungspolitik in der Krise. Perspektiven internationaler Gerechtig-
keit. Paderborn: Ferdinand Schöningh. 9ff.

Galtung, Johan
1984:	 Strukturelle Gewalt. Beiträge zur Friedens- und Konfliktforschung. Rein-

bek b. Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

Giercke-Ungermann, Annett
2010:	 Die Niederlage im Sieg. Eine synchrone und diachrone Untersuchung 

der Erzählung von 1 Sam 15. Erfurter Theologische Studien. Band 97. 
Würzburg: Echter. 

Gies, Kathrin
2016:	 „Warum hat der Frevler Gott verachtet?“ (Ps 10,13). Die Klage über Gott-

ferne und menschliches Tun. In: Schnocks, Johannes (Hrsg.): „Wer lässt 
uns Gutes sehen?“ Internationale Studien zu Klagen in den Psalmen. 
Zum Gedenken an Frank-Lothar Hossfeld. Freiburg / Basel /Wien: Her-
der. 144ff.

Girard, René
2010:	 Gewalt und Religion. Ursache oder Wirkung? Berlin: Matthes & Seitz.

285

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Goodman-Thau, Eveline
2006:	 Liebe und Erlösung. Das Buch Ruth. Schiboleth – Forum Jüdische Kul-

turphilosophie. Studien zu Religion und Moderne. Band 4. Münster: Lit 
Verlag. 

Gorges-Braunwarth, Susanne
2002:	 „Frauenbilder – Weisheitsbilder – Gottesbilder“ in Spr 1–9. Münster: 

Lit. 

Gross, Walter
2009:	 Richter. Übersetzt und ausgelegt von Walter Gross mit Karten von Eras-

mus Gass. Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament. 
Herausgegeben von Erich Zenger. Freiburg/Basel/Wien: Herder.

Grossman, Jonathan
2015:	 Ruth: Bridges and Bondaries. Bern/Berlin: Peter Lang.

Haak, Robert D.
2010:	 Mapping Violence in the Prophets: Zefaniah 2. In: O’Brien, Julia M. / 

Franke, Chris (Hrsg.): The Aesthetics of Violence in the Prophets. New 
York/London: T & T Clark. 18ff.

Häusl, Maria
2018:	 Einleitung. Begründungen für die Neukonstituierung des nachexili-

schen Israel. In: Häusl, Maria (Hrsg.): Denkt nicht mehr an das Frü-
here! Begründungsressourcen in Esra/Nehemia und Jes 40–66 im Ver-
gleich. Göttingen: V&R unipress. 9ff.

Hausmann, Jutta
2005:	 Rut. Miteinander auf dem Weg. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.
2006:	 Jerusalem und die Völker. Beobachtungen zu Sacharja 14. In: Lux, Rüdi-

ger / Waschke, Ernst-Joachim (Hrsg.): Die unwiderstehliche Wahrheit. 
Studien zur alttestamentlichen Prophetie. Festschrift für Arndt Mein-
hold. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt. 389ff.

Heiligenthal, Roman
2004:	 Das Alte Testament. In: Heiligenthal, Roman/ Schneider, Thomas Mar-

tin (Hrsg.): Einführung in das Studium der Evangelischen Theologie. 
Überarbeitete Neuausgabe. Stuttgart: W. Kohlhammer. 20ff.

Hentschel, Georg 
2012:	 Das Buch der Richter. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in das 

Alte Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 67–162 sowie 
269ff.

286

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Hepner, Gershon
2010:	 Legal Friction. Law, Narrative, and Identity Politics in Biblical Israel. 

New York: Peter Lang.

Heschel, Abraham Joshua
1988:	 Gott sucht den Menschen (1955, dt. 1980). In: Ben-Chorin, Schalom / 

Lenzen, Verena (Hrsg.): Lust an der Erkenntnis. Jüdische Theologie im 
20. Jahrhundert. Ein Lesebuch. München / Zürich: Piper. 368ff.

Hieke, Thomas
2005:	 Die Bücher Esra und Nehemia. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk.
2014:	 Aspekte alttestamentlicher Gottesvorstellungen. Ruhstorfer, Karlheinz 

(Hrsg.): Gotteslehre. Modul 7. Paderborn: Ferdinand Schöningh. 19ff.

Hochfeld, Samson
1926a:	 Gleichheit aller Menschen. In: Verband der deutschen Juden (Hrsg.): Die 

Lehren des Judentums nach den Quellen. Leipzig: Gustav Engel Verlag. 
98ff.

1926b:	Nächstenliebe. In: Verband der deutschen Juden (Hrsg.): Die Lehren 
des Judentums nach den Quellen. Leipzig: Gustav Engel Verlag.332ff.

Holzmann, M.
1926:	 Gerechtigkeit. In: Verband der deutschen Juden (Hrsg.): Die Lehren des 

Judentums nach den Quellen. Leipzig: Gustav Engel Verlag. 231ff.

Hunziker-Rodewald, Regine
2010:	 Replik zu Baruch Halpern. In: Schäfer-Lichtenberger, Christa (Hrsg.): Die 

Samuelbücher und die Deuteronomisten. Beiträge zur Wissenschaft vom 
Alten und Neuen Testament. Zehnte Folge. Heft 8. Stuttgart: W. Kohl-
hammer. 92f.

Irsigler, Hubert
2015:	 „Denk an deinen Schöpfer“. Studien zum Verständnis von Gott, Mensch 

und Volk im Alten Testament. Stuttgarter Biblische Aufsatzbände. Band 
60. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk. 

Jacobs, Jonathan
2018:	 Aristotle and Maimonides on Virtue and Natural Law. In: Angier, Tom 

(Hrsg.): Virtue Ethics. Critical Concepts in Philosophy. Volume II: Reli-
gious Virtue Ethics. London/New York: Routledge. 140ff.

Jäggi, Christian J.
1991a:	 Fundamentalismus heute – eine vielschichtige Erscheinung. In: Jäggi, 

Christian J. / Krieger, David J.: Fundamentalismus. Ein Phänomen der 
Gegenwart. Zürich / Wiesbaden: Orell Füssli. 7ff.

287

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


1991b:	 Fundamentalistische Bewegungen in aller Welt. In: Jäggi, Christian J. / 
Krieger, David J.: Fundamentalismus. Ein Phänomen der Gegenwart. 
Zürich / Wiesbaden: Orell Füssli. 73ff.

2016:	 Doppelte Normativitäten zwischen staatlichen und religiösen Geltungs-
ansprüchen – am Beispiel der katholischen Kirche, der muslimischen 
Gemeinschaften und der Bahá’í-Gemeinde in der Schweiz. Münster: 
Lit-Verlag.

2017:	 Hidden Agendas. Geopolitik, Terrorismus und Populismus. Zusammen-
hänge Erklärungsmodelle Lösungsansätze. Nordhausen: T. Bautz Ver-
lag.

2018:	 Frieden, politische Ordnung und Ethik. Fragestellungen – Erklärungs-
modelle – Lösungsstrategien. Baden-Baden: Tectum Verlag.

2019:	 Elemente einer ökologischen und nachhaltigen Gesellschaftsordnung 
im Judentum. Bausteine ökologischer Ordnungen. Band 2. Marburg: 
Metropolis.

2020:	 Bausteine einer politischen Friedensordnung im Christentum. Baden-
Baden: Tectum.

James, Joshua T.
2017:	 The Storied Ethics of the Thanksgiving Psalms. London: Bloomsbury.

Janowski, Bernd
2013:	 Ein Gott, der straft und tötet? Zwölf Fragen zum Gottesbild des Alten 

Testaments. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlagsgesellschaft.

Jost, Renate
2006:	 Frauenmacht und Männerliebe. Egalitäre Utopien aus der Frühzeit Isra-

els. Stuttgart: Kohlhammer.

Jüngling, Hans-Winfried
2012:	 Das Buch Jesaja. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in das Alte 

Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 521ff.

Kaiser, Gerhard
2006:	 Das Buch Hiob. In: Kaiser, Gerhard / Mathys, Hans-Peter: Das Buch 

Hiob. Dichtung als Theologie. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.

Kaiser, Otto
2003:	 Der Gott des Alten Testaments. Wesen und Wirken. Theologie des Alten 

Testaments Teil 3. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht /UTB.

288

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Kalimi, Isaak
2012:	 In the Persian Period: New Perspectives on Ezra-Nehemia. An Intro-

duction. In: Kalimi, Isaac (Hrsg.): New Perspectives on Ezra-Nehemia. 
History and Historiography, Text, Literature, and Interpretation. Wino-
na Lake/Indiana: Eisenbrauns. 1ff.

2013:	 Das Chronikbuch und seine Chronik. Zur Entstehung und Rezeption 
eines biblischen Buches. Freiburg: Herder.

Kang, Chol-Gu
2017:	 Behemot und Leviathan. Studien zur Komposition und Theologie von 

Hiob 38,1–42,6. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Kaplan, Nathan Lee
2018:	 Ökonomie. In: von Braun, Christina / Brumlik, Micha (Hrsg.): Hand-

buch Jüdische Studien. Köln: Böhlau Verlag. 241ff.

Keel, Othmar
1978:	 Jahwes Entgegnung an Ijob. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
2007:	 Die Geschichte Jerusalems und die Entstehung des Monotheismus. 

Band 2. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Kelley, Shawn
2016:	 Genocide, the Bible, and Biblical Scholarship. Leiden / Boston: Brill.

Kellner, Menachem
2018:	 Maimonides on Holiness. In: Mittleman, Alan L. (Hrsg.): Holiness in 

Jewish Thought. Oxford: Oxford University Press. 112ff.

Kennedy, Elisabeth Robertson
2011:	 Seeking Homeland. Sojourn and Ethnic Identity in the Ancestral Nar-

ratives of Genesis. Leiden/Boston: Brill.

Kessler, Rainer
1999:	 Micha, übersetzt und ausgelegt. Herders Theologischer Kommentar zum 

Alten Testament. Freiburg/Br.: Herder.
2017a:	 Der „Rest Edoms und aller Völker“ in Am 9,12: Gewaltsame Unter-

werfung oder friedliche Konvivienz? In: Müller, Christoph Gregor / 
Helmer, Matthias (Hrsg.): „Darum, ihr Hirten, hört das Wort des Herrn“ 
(Ez 34,7.9). Studien zu prophetischen und weisheitlichen Texten. Frei-
burg/Basel: Herder. 129ff.

2017b:	 Der Weg zum Leben. Ethik des Alten Testaments. Gütersloh: Güterslo-
her Verlagshaus.

289

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Kierkegaard, Sören
1962:	 Furcht und Zittern. Düsseldorf/Köln: Eugen Diederichs Verlag. In: Kier-

kegaard, Sören. Gesammelte Werke. Vierte Abteilung. 

Kipfer, Sara
2015:	 Der bedrohte David. Eine exegetische und rezeptionsgeschichtliche Stu-

die zu 1 Sam 16–1 Kön 2. Berlin / Boston: Walter de Gruyter.

Klapheck, Elisa
2014a:	 Ethik im Judentum. In: Yousefi, Hamid Reza / Seubert, Harald (Hrsg.): 

Ethik im Weltkontext. Geschichten – Erscheinungsformen – Neuere 
Konzepte. Wiesbaden: Springer VS. 95ff.

2014b:	Magarete Susman und ihr jüdischer Beitrag zur politischen Philosophie. 
Berlin: Hentrich & Hentrich.

2018:	 Die rabbinische Literatur. In: von Braun, Christina / Brumlik, Micha 
(Hrsg.): Handbuch Jüdische Studien. Köln: Böhlau Verlag. 81ff.

Klein, Johannes
2002:	 David versus Saul. Ein Beitrag zum Erzählsystem der Samuelbücher. 

Stuttgart: Kohlhammer.

Koch, Klaus
1972:	 Gibt es ein Vergeltungsdogma im Alten Testament? In: Koch, Klaus 

(Hrsg.): Um das Prinzip der Vergeltung in Religion und Recht des Alten 
Testaments. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. Wege der 
Forschung. Band 125. 130ff.

1991a:	 Die Entstehung der sozialen Kritik bei den Profeten. In: Koch, Klaus: 
Spuren des hebräischen Denkens. Beiträge zur alttestamentlichen Theo-
logie. Gesammelte Aufsätze Band 1. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 
Verlag. 146ff.

1991b:	 Gibt es ein Vergeltungsdogma im Alten Testament? In: Koch, Klaus: Spu-
ren des hebräischen Denkens. Beiträge zur alttestamentlichen Theolo-
gie. Gesammelte Aufsätze Band 1. (zuerst in: ZThK 52 (1955) 1ff.). Neu-
kirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag. 65ff.

2005:	 Daniel. 1. Teilband: Dan 1–4. Biblischer Kommentar Atles Testament 
Band XXII/1. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.

Koenen, Klaus 
2007:	 Eschatologie (AT). WiBiLex. www.bibelwissenschaft.de/stichwort/20917/ 

(Zugriff 30.9.2018).
2015:	 Einleitung. In: Koenen, Klaus: Klagelieder (Threni) 1,1–5,22. Biblischer 

Kommentar Altes Testament. Band XX. Neukirchen-Vluyn: Neukirche-
ner Verlagsgesellschaft.

290

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/20917/
https://doi.org/10.5771/9783828872752
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/20917/


Köhlmoos, Melanie
2010:	 Ruth. Das Alte Testament Deutsch. Göttingen: Vandenhoeck & Rup-

recht.
2011:	 Altes Testament. Tübingen/Basel: A. Francke Verlag/UTB basics. 

Koorevaar, Hendrik J.
2018:	 The Twelve and the Fifteen: About the Size, Order, and Relationship 

inside the Writing Prophets. In: Wenzel, Heiko (Hrsg.): The Book of 
the Twelve. An Anthology of Prophetic Books or The Result of Com-
plex Redactional Processes? Osanbrück: Universitätsverlag / V & R Uni-
press. 119ff.

Körting, Corinna
2006:	 Zion in den Psalmen. Tübingen: Mohr Siebeck.

Kraemer, Joel L.
2008:	 Maimonides. The Life and World of One of Civilization’s Greatest Minds. 

New York: Doubleday.

Krauss, Heinrich / Küchler, Max
2010:	 Saul. Der tragische König. Freiburg/Ue / Stuttgart: Paulusverlag / Kohl-

hammer.
2011:	 David – Der kämpferische König. Erzählungen der Bibel V. Das zweite 

Buch Samuel in literarischer Perspektive. Freiburg/Ue / Stuttgart: Pau-
lusverlag / W. Kohlhammer.

Kratz, Reinhard Gregor
2011:	 Prophetenstudien. Kleine Schriften II. Forschungen zum Alten Testa-

ment 74. Tübingen: Mohr Siebeck.

Kreuch, Jan
2014:	 Das Amos- und Jesajabuch. Eine exegetische Studie zur Neubestim-

mung ihres Verhältnisses. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlags-
gesellschaft.

Kumpmann, Christina
2016:	 Schöpfen, Schlagen, Schützen. Eine semantische, thematische und theo-

logische Untersuchung des Handelns Gottes in den Psalmen. Bonn: Uni-
versity Press / V&R unipress.

Kunz-Lübcke, Andreas
2006:	 Eschatologisierung von Krieg und Frieden in der späten Überlieferung 

der Hebräischen Bibel. In: Schweitzer, Friedrich (Hrsg.): Religion, Politik 
und Gewalt. Kongressband des XII. Europäischen Kongresses für Theo-
logie. 18.–22. September 2005 in Berlin. Gütersloh: Gütersloher Verlags-
haus. 267ff.

291

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Laato, Antti
2017:	 Understanding Zion Theology in the Book of Isaiah. In: Wasserman, 

Tommy / Andersson, Greger / Willgren, David (Hrsg.): Studies in Isai-
ah. History, Theology and Reception. London et al.: Bloomsbury. 22ff.

La Bible d’Alexandrie
2009:	 Ruth. 8. Traduction du texte grec de la Septante. Introduction et annotation 

par Isabelle Assan-Dhôte et Jacques Moatti-Fine. Paris: Les Edition du 
Cerf.

Langer, Gerhard
2016:	 Midrasch. Jüdische Studien. Band 1. Tübingen: Mohr Siebeck.

Lehnart, Bernhard
2003:	 Prophet und König im Nordreich Israel. Studien zur sogenannten vor-

klassischen Prophetie im Nordreich Israel anhand der Samuel-, Elija- 
und Elischa-Überlieferungen. Leiden/Boston: Brill.

Leibold, Steffen
2014:	 Raum für Konvivienz. Die Genesis als nachexilische Erinnerungsfigur. 

Freiburg/Basel/Wien: Herder.

Lenzen, Verena
2018:	 Der jüdische Lebenszyklus. Einblicke in jüdische Ethik, Religion und 

Kultur. Vorlesungsskript. 10. Vorlesung (19.11.2018): Lebensende: Alter, 
Tod und Trauer. Luzern: Universität Luzern / Institut für Jüdisch-Christ-
liche Forschung.

Lesch, Charles H. T.
2014:	 Walter Benjamin on Justice, Judaism, and the Possibility of Ethics. In: 

the American Political Science Review. Vol 108, No. 1 (February 2014). 
218ff.

Levinas, Emmanuel
1993:	 Vier Talmud-Lesungen. Frankfurt/Main: Verlag neue Kritik.

Lévi-Strauss, Claude
1973:	 Das wilde Denken. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissen-

schaft.
1975:	 Strukturale Anthropologie II. Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag. Wis-

senschaftliche Sonderausgabe.
1976:	 Mythologica IV. Der nackte Mensch 2. Frankfurt/Main: Suhrkamp 

Taschenbuch Wissenschaft.

292

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Liedke, Gerhard
1981:	 Im Bauch des Fisches. 2. Auflage. Stuttgart/Berlin: Kreuz Verlag.

Liss, Hanna
2005:	 Tanach. Lehrbuch der jüdischen Bibel. Heidelberg: Universitätsverlag 

Winter.

Lohfink, Norbert
1978a:	 Altes Testament – Ethos der Weltgestaltung. In: Lohfink, Norbert / Pesch, 

Rudolf (Hrsg.): Weltgestaltung und Gewaltlosigkeit. Ethische Aspekte 
des Alten und Neuen Testaments in ihrer Einheit und ihrem Gegensatz. 
Düsseldorf: Patmos. 9ff.

1978b:	 Altes Testament – Die Entlarvung der Gewalt. In: Lohfink, Norbert / 
Pesch, Rudolf (Hrsg.): Weltgestaltung und Gewaltlosigkeit. Ethische 
Aspekte des Alten und Neuen Testaments in ihrer Einheit und ihrem 
Gegensatz. Düsseldorf: Patmos. 45ff.

2005:	 Gewalt und Monotheismus. Beispiel Altes Testament. ThPQ 153 (2005). 
149ff.

Luz, Ulrich
1993:	 Die Jesusgeschichte des Matthäus. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 

Verlag.

Maccoby, Hyam
2010:	 The Philosophy of the Talmud. London/New York: Routledge.

Maier, Michael, P.
2016:	 Völkerwallfahrt im Jesajabuch. Berlin/Boston: De Gruyter.

Maimon, Mose Ben
1972:	 Führer der Unschlüssigen. Zweites und drittes Buch. Hamburg: Felix 

Meiner Buch.

Mandolfo, Carleen R.
2007:	 Daughter Zion Talk Back to the Prophets. A Dialogical Theology of the 

Book of Lamentations. Leiden / Boston: Brill.
2014:	 Language of Lament in the Psalms. In: Brown, William P. (Hrsg.): The 

Oxford Handbook of The Psalms. Oxford. Oxford University Press. 114ff. 

Matthews, Victor Harold
2002:	 A Brief History of Ancient Israel. Louisville: Westminster John Knox.

293

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Maybaum, Ignaz
1988:	 Haggada und Halacha (1935). In: Ben-Chorin, Schalom / Lenzen, Vere-

na (Hrsg.): Lust an der Erkenntnis. Jüdische Theologie im 20. Jahrhun-
dert. Ein Lesebuch. München / Zürich: Piper. 59ff.

Mendes-Flohr, Paul R.
2011:	 Der Dialog und die Möglichkeit des Friedens. In: Krone, Wolfgang / Rei-

chert, Thomas / Siegfried, Meike (Hrsg.): Dialog, Frieden, Menschlich-
keit. Beiträge zum Denken Martin Bubers. Berlin-Brandenburg: VBB. 
17ff. 

Metzler, Luise / Keita, Katrin
2009:	 Fragen und Antworten zur Bibel in gerechter Sprache. Gütersloh: Güters-

loher Verlagshaus.

Min, Yoo Hong
2015:	 Die Grundschrift des Ezechielbuches und ihre Botschaft. Forschungen 

zum Alten Testament. 2. Reihe 81. Tübingen: Mohr Siebeck.

Moenikes, Ansgar
2007:	 Der sozial-egalitäre Impetus der Bibel Jesu und das Liebesgebot als 

Quintessenz der Tora. Würzburg: Echter.

Mulack, Christa
2016:	 Gewalt im Namen Gottes. Ursachen und Hintergründe im biblischen 

Monotheismus. Marburg: Tectum. 

Müller, Ilse
2006:	 Das hörende Herz. Weisheit in der hebräischen Bibel. Stuttgart: Kohl-

hammer.

Nachama, Andreas / Homolka, Walter / Bomhoff, Harmut
2015:	 Basiswissen Judentum. Freiburg/Br.: Herder. 

Navè Levinson, Pnina
1989:	 Was wurde aus Saras Töchtern? Frauen im Judentum. Gütersloh: Güters-

loher Verlagshaus Gerd Mohn.

Nees, Albin
2000:	 Gerechtigkeit zwischen den Generationen. Eine Betrachtung aus politi-

scher Perspektive. In: Schmidt, Susanna (Hrsg.): Was die Zehn Gebote 
heute bedeuten können. Anstösse zum Glücklichsein. Ostfildern: Schwa-
benverlag. 114ff. 

294

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Neis, Helene
2011:	 Vernichtet werdet ihr, vernichtet! Narrative und paränetische Entfaltung 

des Gewaltmotivs in der ersten Moserede Dtn 1,1-4,40. Frankfurt/Main 
u. a.: Peter Lang.

Newman, Louis E.
1991:	 Convenant and Contract: A Framework for the Analysis of Jewish Ethics. 

In: Journal of Law and Religion. Vol 9, No. 1 (1991). 89ff.
2005:	 An Introduction to Jewish Ethics. Upper Saddle River, NJ: Pearson Pren-

tice Hall.

Novak, David
1983:	 The Image of the Non-Jew in Judaism. An Historical and Constructive 

Study of the Noahide Laws. New York / Toronto: Edwin Mellen Press.
1992:	 Jewish Social Ethics. New York: Oxford University Press.
1998:	 Natural Law in Judaism. Cambridge: Cambridge University Press.

Obermayer, Bernd
2014:	 Göttliche Gewalt im Buch Jesaja. Untersuchungen zur Semantik und 

literarischen Funktion eines theologisch herausfordernden Aspekts im 
Gottesbild. Göttingen: V&R unipress / Bonn University Press.

O’Connor, Kathleen M.
2010:	 Reclaiming Jeremiah’s Violence. In: O’Brien, Julia M. / Franke, Chris 

(Hrsg.): The Aesthetics of Violence in the Prophets. New York/London: 
T & T Clark. 37ff.

Oeming, Manfred
2012:	 The Real History: The Theological Ideas behind Nehemiah’s Wall. In: 

Kalimi, Isaac (Hrsg.): New Perspectives on Ezra-Nehemia. History and 
Historiography, Text, Literature, and Interpretation. Winona Lake/Indi-
ana: Eisenbrauns. 131ff.

2017:	 Krieg und Frieden. In: Dietrich, Walter (Hrsg.): Die Welt der Hebräi-
schen Bibel. Umfeld – Inhalte – Grundthemen. Stuttgart: W. Kohlham-
mer. 226ff.

Otto, Eckart
1994:	 Von der Gerichtsordnung zum Verfassungsentwurf. Deuteronomische 

Gestaltung und deuteronomische Interpretation im „Ämtergesetz“ Dtn 
16,18–18,22. In: Kottsieper, Ingo et al. (Hrsg.): „Wer ist wie du, Herr, unter 
den Göttern?“ Studien zur Theologie und Religionsgeschichte Israels.  
Festschrift für Otto Kaiser zum 70. Geburtstag. Göttingen: Vandenho-
eck & Ruprecht. 142ff.

295

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


2007:	 Das Gesetz des Mose. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
2009:	 Die Tora. Studien zum Pentateuch. Gesammelte Aufsätze. Wiesbaden: 

Harrassowitz Verlag.
2016:	 Deuteronomium 12–34. Erster Teilband: 12,1–23,15. Übersetzt und aus-

gelegt von Eckart Otto. Freiburg/Basel/Wien: Herder.
2017:	 Deuteronomium 12–34. Zweiter Teilband: 23,16–34,12. Übersetzt und 

ausgelegt von Eckart Otto. Freiburg/Basel/Wien: Herder.

Park, Kyung-Chul
2003:	 Die Gerechtigkeit Israels und das Heil der Völker. Kultus, Tempel, Escha-

tologie und Gerechtigkeit in der Endgestalt des Jesajabuches (Jes 56,1–
8; 58,1–14; 65,17–66, 24). Beiträge zur Erforschung des Alten Testaments 
und des antiken Judentums. Band 52. Frankfurt/Main: Peter Lang.

Pava, Moses L.
1998:	 The Substance of Jewish Business Ethics. In: Journal of Business Ethics. 

Vol. 17, No 6 (April 1998). 603ff.

Petuchowski, Elizabeth
2008:	 Vorwort. In: Petuchowski, Jakob J.: Das grosse Buch der rabbinischen 

Weisheit. Geschichten der Meister. Freiburg/Basel/Wien: Herder. 11ff.

Philpott, Danel
2012:	 Just an Unjust Peace. An Ethic of Political Reconciliation. Oxford: Oxford 

University Press.

Plaut, W. Gunther
1996:	 Jewish Ethics and International Migration. In: The International Mig-

ration Review. Vol. 30, No. 1 (Spring 1996). Special Issue: Ethics, Migra-
tion, and Global Stewardship. New York: Sage Publications. 18ff.

Plevan, William
2018:	 Holiness in Hermann Cohen, Franz Rosenzweig, and Martin Buber. In: 

Mittleman, Alan L. (Hrsg.): Holiness in Jewish Thought. Oxford: Oxford 
University Press. 181ff.

Polaski, Don
2012:	 Nehemia: Subject of the Empire, Subject of Writing. In: Kalimi, Isaac 

(Hrsg.): New Perspectives on Ezra-Nehemia. History and Historiogra-
phy, Text, Literature, and Interpretation. Winona Lake/Indiana: Eisen-
brauns. 37ff.

Poser, Ruth
2012:	 Das Ezechielbuch als Trauma-Literatur. Leiden/Boston: Brill.

296

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Poulsen, Frederik
2014:	 God, His Servant, and the Nations in Isaiah 42:1–9. Forschungen zum 

Alten Testament. 2. Reihe. Band 73. Tübingen: Mohr-Siebek.

Premstaller, Volkmar
2005:	 Fremdvölkersprüche des Ezechielbuches. Forschung zur Bibel. Band 104. 

Würzburg: Echter Verlag.

Preuss, Horst Dietrich
1978:	 Einleitung. In: Preuss, Horst Dietrich (Hrsg.): Eschatologie im Alten 

Testament. Wege der Forschung Band 480. Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft. 1ff.

Reemts, Christiana
2009:	 Biblische Gestalten bei den Kirchenvätern. Samuel. Mit Texten und deut-

scher Übersetzung von Origenes, 1. und 5. Samuelhomilie und Ambro-
siaster, Quaestio 27 und 46. Münster: Aschendorff.

Reinmuth, Titus
2002: 	 Der Bericht Nehemias. Zur literarischen Eigenart, traditionsgeschichtli-

chen Prägung und innerbiblischen Rezeption des Ich-Berichts Nehemi-
as. Freiburg/Schweiz / Göttingen: Universitätsverlag / Vandenhoeck & 
Ruprecht.

Rendtorff, Rolf
2002:	 Der „Tag Jhwhs“ im Zwölfprophetenbuch. In: Zenger, Erich (Hrsg.): 

„Wort Jhwhs, das geschah�…“ (Hos 1,1). Studien zum Zwölfpropheten-
buch. Freiburg: Herder. 1ff.

Römer, Thomas
2014:	 Der Pentateuch. In: Dietrich, Walter / Mathys, Hans-Peter / Römer, Tho-

mas / Smend, Rudolf: Die Entstehung des Alten Testaments. Neuausga-
be. Stuttgart: W. Kohlhammer. 53ff.

Rothenbusch, Ralf
2012:	 „… abgesondert zur Tora Gottes hin“. Ethnisch-religiöse Identitäten im 

Esra/Nehemiabuch. Herders Biblische Studien. Band 70. Freiburg/Basel/
Wien: Herder.

Rüterswörden, U.
1987:	 Von der politischen Gemeinschaft zur Gemeinde. Studien zu Dtn 16,18–

18,22. Bonner Biblische Beiträge. Band 65. Frankfurt a. M.: Athenäum.

297

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Samuel, Harald
2014:	 Von Priestern zum Patriarchen. Levi und die Leviten im Alten Testa-

ment. Berlin/Boston: De Gruyter.

Scherzinger, Gregor
2014:	 Normative Ethik aus jüdischem Ethos. David Novaks Moraltheorie. Stu-

dien zur theologischen Ethik. Band 141. Freiburg/Ue. / Freiburg/Br.: Aca-
demic Press Fribourg / Herder.

Schmid, Konrad
2013:	 Zion bei Jesaja. In: Pilger, Tanja / Witte, Markus (Hrsg.): Zion. Symbol 

des Lebens in Judentum und Christentum. Leipzig: Evangelische Ver-
lagsanstalt. 11ff.

Schnocks, Johannes
2014:	 Das Alte Testament und die Gewalt. Studien zu göttlicher und mensch-

licher Gewalt in alttestamentlichen Texten und ihren Rezeptionen. Neu-
enkirchen-Vluyn: Neukirchener Verlagsgesellschaft.

Scholem, Gershom
1977:	 Von der mystischen Gestalt der Gottheit. Studien zu Grundbegriffen 

der Kabbala. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch.
1995:	 Tagebücher nebst Aufsätzen und Entwürfen bis 1923. 1. Halbband 1913–

1917. Frankfurt/Main: Jüdischer Verlag.

Schönemann, Eva
2006:	 Bund und Tora. Kategorien einer im christlich-jüdischen Dialog ver-

antworteten Christologie. Göttingen. V & R unipress.

Schöpflin, Karin
2002:	 Theologie als Biographie im Ezechielbuch. Ein Beitrag zur Konzeption 

alttestamentlicher Prophetie. Tübingen: Mohr Siebeck.

Schreiner, Stefan
2018:	 Oralität und Literalität. Mündliche Überlieferung und ihre Verschrif-

tung. In: von Braun, Christina / Brumlik, Micha (Hrsg.): Handbuch Jüdi-
sche Studien. Köln: Böhlau Verlag. 147ff.

Schroer, Silvia
2014:	 Tod und Gender im alten Israel und seinen Nachbarkulturen. In: Schro-

er, Silvia (Hrsg.): Sensefrau und Klagemann. Sterben und Tod mit Gen-
dervorzeichen. Zürich: Theologischer Verlag. 43ff.

298

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Schüngel-Straumann, Helen
1993:	 Biblisches Ethos aus feministischer Perspektive. In: Lesch, Walter / Lore-

tan, Matthias (Hrsg.): Das Gewicht der Gebote und die Möglichkeiten 
der Kunst. Krzysztof Kieślowskis „Dekalog“-Filme als ethische Model-
le. Freiburg/Schweiz: Universitätsverlag. 131ff.

2017:	 Altes Testament. In: Schüngel-Straumann, Helen / Berger, Klaus: Geist 
Gottes. Themen 12. Die Neue Echter Bibel. Würzburg: Echter Verlag. 9ff.

Schwienhorst-Schönberger, Ludger
2012a:	 Das Buch Kohelet. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in das Alte 

Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 464ff.
2012b:	 Das Hohelied. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in das Alte Tes-

tament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 474ff.

Sedlmeier, Franz
2013:	 Das Buch Ezechiel. Kapitel 25–48. Neuer Stuttgarter Kommentar – Altes 

Testament 21/2. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk. 

Segbers, Franz
1999:	 Die Hausordnung der Tora. Biblische Impulse für eine theologische 

Wirtschaftsethik. Luzern: Edition Exodus.
2015:	 Ökonomie, die dem Menschen dient. die Menschenrechte als Grundlage 

einer christlichen Wirtschaftsethik. Kevelaer / Neukirchen-Vluyn: But-
zon & Bercker / Neukirchener Verlagsgesellschaft. 

Seibert, E.
2012:	 The Violence of Scripture. Overcoming the Old Testament’s Troubling 

Legacy. Minneapolis: Fortress.

Simon, Ernst
1988:	 Totalität und Antitotalitarismus als Wesenszüge des überlieferten Juden-

tums (1969). In: Ben-Chorin, Schalom / Lenzen, Verena (Hrsg.): Lust an 
der Erkenntnis. Jüdische Theologie im 20. Jahrhundert. Ein Lesebuch. 
München / Zürich: Piper. 319ff.

Smith, Anthony D.
1999:	 Myths and Memories of the Nation. Oxford: Oxford University Press.
2004:	 The Antiquity of Nations. Cambridge: Polity.
2009:	 Ethno-Symbolism and Nationalism. A Cultural Approach. London / 

New York: Routledge.

Bibliographie

299

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Smith-Christopher, Daniel L.
2002:	 A Biblical Theology of Exile. Overtures to Biblical Theology. Minnea-

polis: Fortress.

Sorel, Georges
1936:	 Reflexions sur la violence. Paris: M. Rivière.

Spann, Korbinian
2010:	 Beschreibung und Wahrnehmung des Fremden in der rabbinischen Lite-

ratur. Eine Interpretation anhand der Traktate Brachot, Schabbat, Jeba-
mot und Sanhedrin. Judaica et Christiana. Band 25. Bern/Berlin: Peter 
Lang.

Spans, Andrea
2015:	 Die Stadtfrau Zion im Zentrum der Welt. Exegese und Theologie von 

Jes 60–62. Göttingen: V&R unipress / Bonn University Press-
2018:	 Wie sich Identität Raum greift. Exemplarische Untersuchungen zur 

Bedeutung des Raumes in Jes 40–66. In: Häusl, Maria (Hrsg.): Denkt 
nicht mehr an das Frühere! Begründungsressourcen in Esra/Nehemia 
und Jes 40–66 im Vergleich. Göttingen: V&R unipress. 183ff.

Spieckermann, Hermann
1994:	 Die Satanisierung Gottes. Zur inneren Konkordanz von Novelle, Dialog 

und Gottesreden im Hiobbuch. In: Kottsieper, Ingo et al. (Hrsg.): «Wer 
ist wie du, Herr, unter den Göttern?» Studien zur Theologie und Religi-
onsgeschichte Israels.  Festschrift für Otto Kaiser zum 70. Geburtstag. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 431ff.

Steinberg, Julius
2006:	 Die Ketuvim – ihre Aufbau und ihre Botschaft. Bonner Biblische Bei-

träge. Band 152. Hamburg: Philo / Europäische Verlagsanstalt.

Steingrímsson, Sigerdur Örn
2008:	 Im Lichte des Herrn. Literaturwissenschaftliche Beobachtungen zur 

Redaktion von Jes 2,2–25,10A. St. Ottilien: Eos Verlag.

Steins, Georg
2012a:	 Die Bücher der Chronik. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in 

das Alte Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 313ff.
2012b:	 Die Bücher Esra und Nehemia. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einlei-

tung in das Alte Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 332ff.
2012c:	 Noch einmal von vorn. Die Bücher der Chronik als Rezyklat. In: Negel, 

Joachim / Gruber, Margareta (Hrsg.): Figuren der Offenbarung. Biblisch 
Religionstheologisch Politisch. Münster: Aschendorff Verlag. 61ff.

300

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Stemberger, Günter
2008:	 Der Talmud. Einführung – Texte – Erläuterungen. München: C.H. Beck.
2010:	 Judaica Minora. Teil II: Geschichte und Literatur des rabbinischen Juden-

tums. Texts and Studies in Ancient Judaism. Band 138. Tübingen: Mohr 
Siebeck.

2017:	 Einführung in die Judaistik. 2. Auflage. München: C.H. Beck.

Stettler, Christian
2011:	 Das letzte Gericht. Studien zur Endgerichtserwartung von den Schrift-

propheten bis Jesus. Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Tes-
tament. 2. Reihe. Band 299. Tübingen: Mohr Siebeck.

Süssenbach, Claudia
2005:	 Der elohistische Psalter. Untersuchungen zu Komposition und Theolo-

gie von Ps 42–83. Tübingen: Mohr Siebeck.

Tilly, Michael
2015:	 Das Judentum. 6. Korrigierte und ergänzte Auflage. Wiesbaden: Mat-

rixverlag. 

Tirosh-Samuelson, Hava
2006:	 Judaism. In: Gottlieb, Roger S. (Hrsg.): The Oxford Handbook of Reli-

gion and Ecology. Oxford/New York: Oxford University Press. 25ff.

Tobias, Rochelle
2012:	 Irreconcilable: Ethics an Aesthetics for Hermann Cohen and Walter 

Benjamin. In: MLN. 127 (2012) 3. German Issue: Walter Benjamin, Ger-
shom Scholem, and the Marburg School (April 2012). 665ff.

Traktat Avot
2008:	 In: Die Mischna. Schädigungen. Seder Neziqin. Aus dem Hebräischen 

übersetzt von Michael Krupp. Frankfurt/Main / Leipzig: Insel Verlag / 
Verlag der Weltreligionen. 244ff.

Traktat Sanhedrin
2008:	 In: Die Mischna. Schädigungen. Seder Neziqin. Aus dem Hebräischen 

übersetzt von Michael Krupp. Frankfurt/Main / Leipzig: Insel Verlag / 
Verlag der Weltreligionen. 116ff.

Uehlinger, Christoph
1990:	 Weltreich und „eine Rede“. Eine neue Deutung der sogenannten Turm-

bauerzählung (Gen 11,1–9). Freiburg/Ue / Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht. Orbis Biblicus et Orientalis 101.

Bibliographie

301

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Utzschneider, Helmut / Nitsche, Stefan Ark
2014:	 Literaturwissenschaftliche Bibelauslegung. Eine Methodenlehre zur Exe-

gese des Alten Testaments. 4. Auflage. Gütersloh: Gütersloher Verlags-
haus.

Verband der deutschen Juden (Hrsg.)
1926:	 Die Lehren des Judentums nach den Quellen. Leipzig: Gustav Engel Ver-

lag.

Von Rad, Gerhard
1964:	 Das erste Buch Mose. 7. Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
1969:	 Theologie des Alten Testaments II. Die Theologie der prophetischen 

Überlieferung Israels. München: Chr. Kaiser.
1973:	 Das Gottesvolk im Deuteronomium. BWANT 11 (Stuttgart 1929). In: Von 

Rad, Gerhard: Gesammelte Schriften zum Alten Testament II. THB 48 
(1973). 9ff.

Wagner-Tsukamoto, Sigmund
2009:	 Is God an Economist? An Institutional Economic Reconstruction of the 

Old Testament. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Wälchli, Stefan H. 
2012:	 Gottes Zorn in den Psalmen. Eine Studie zur Rede vom Zorn Gottes in 

den Psalmen im Kontext des Alten Testaments und des Alten Orients. 
Göttingen/Freiburg/Ue.: Vandenhoeck & Ruprecht / Academic Press 
Fribourg.

2014:	 Zorn (AT). In: Bibelwissenschaft.de. Das wissenschaftliche Bibelpor-
tal der Deutschen Bibelgesellschaft. https://www.bibelwissenschaft.de/
wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sachwort/anzeigen/details/zorn-at/ch/
e23e1e0a8fabd0ca483e2d50a99f3f08/ (Zugriff 8.11.2018).

Washington, Harold C.
1997:	 Violence and the Construction of Gender in the Hebrew Bible. A New 

Historicist Approach. In: Biblical Interpretation 5. 324ff.

Wasserman, Tommy / Andersson, Greger / Willgren, David (Hrsg.): 
2017:	 Studies in Isaiah. History, Theology and Reception. London et al.: Blooms-

bury.

Webb, Barry G.
2012:	 The Book of Judges. Michigan / Cambridge/UK: Eerdmans / Grand 

Rapids.

302

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sachwort/anzeigen/details/zorn-at/ch/e23e1e0a8fabd0ca483e2d50a99f3f08/
https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sachwort/anzeigen/details/zorn-at/ch/e23e1e0a8fabd0ca483e2d50a99f3f08/
https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sachwort/anzeigen/details/zorn-at/ch/e23e1e0a8fabd0ca483e2d50a99f3f08/
https://doi.org/10.5771/9783828872752
https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sachwort/anzeigen/details/zorn-at/ch/e23e1e0a8fabd0ca483e2d50a99f3f08/
https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sachwort/anzeigen/details/zorn-at/ch/e23e1e0a8fabd0ca483e2d50a99f3f08/
https://www.bibelwissenschaft.de/wibilex/das-bibellexikon/lexikon/sachwort/anzeigen/details/zorn-at/ch/e23e1e0a8fabd0ca483e2d50a99f3f08/


Weber, Max
2005:	 Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Das antike Judentum. Schrif-

ten und Reden 1911-1920. In: Weber, Max: Gesamtausgabe. Abteilung 
I: Schriften und Reden. Band 21. 1. Halbband. Tübingen: J. C. B. Mohr / 
Paul Siebeck.

Wellhausen, Julius
1981:	 Prolegomena zur Geschichte Israels. 6. Ausgabe – Neudruck (urspr. 

1927). Berlin/Leipzig: De Gruyter.

Wiesel, Elie
2015:	 Raschi. Ein Portrait. Freiburg/Br.: Herder.

Willi-Plein, Ina
2011:	 Das Buch Genesis. Kapitel 12–50. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibel-

werk.
2012:	 Davidhaus und Prophetie. Studien zu den Nebiim. Neukirchen-Vluyn: 

Neukirchener Verlagsgesellschaft.

Wimpfheimer, Barry Scott
2018:	 The Talmud. A Biography. New Jersey: Princeton University Press.

Witte, Markus
2012a:	 Gerechtigkeit als Thema der Theologie. In: Witte, Markus (Hrsg.): Gerech-

tigkeit. Themen der Theologie Band 6. Tübingen: Mohr Siebeck. 1ff.
2012b:	 Von der Gerechtigkeit Gottes und des Menschen im Alten Testament. In: 

In: Witte, Markus (Hrsg.): Gerechtigkeit. Themen der Theologie Band 
6. Tübingen: Mohr Siebeck. 37ff.

2013:	 Einheit und Vielheit Gottes im Spiegel der alttestamentlichen Weisheit. 
In: Schwöbel, Christoph (Hrsg.): Gott – Götter – Götzen. XIV. Euro-
päischer Kongress für Theologie. (11.–15. September in Zürich). Leip-
zig: Evangelische Verlagsanstalt. 36ff.

Wolbert, Werner
2000:	 Du sollst nicht töten. Systematische Überlegungen zum Tötungsverbot. 

Freiburg/Br. / Freiburg/Ue.: Herder / Universitätsverlag Fribourg.

Wolf, Siegbert
2011:	 „Zion wird mit Gerechtigkeit erlöst“: Martin Bubers Konzeption der 

Binationalität zur Lösung des Israel-Palästina-Konfliktes – und was 
davon geblieben ist. In: Krone, Wolfgang / Reichert, Thomas / Siegfried, 
Meike (Hrsg.): Dialog, Frieden, Menschlichkeit. Beiträge zum Denken 
Martin Bubers. Berlin-Brandenburg: VBB. 25ff.

Bibliographie

303

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752


Zakowitch, Yair
2004:	 Das Hohelied. Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testa-

ment. Freiburg/Basel/Wien: Herder.

Zenger, Erich
2004:	 Das Erste Testament. Die jüdische Bibel und die Christen. Düsseldorf: 

Patomos.
2012a:	 Das Buch Esther. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in das Alte 

Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 376ff.
2012b:	 Das Buch Rut. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in das Alte Tes-

tament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 280ff.
2012c:	 Das Zwölfprophetenbuch. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in 

das Alte Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 622ff.
2012d:	Heilige Schrift der Juden und der Christen. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): 

Einleitung in das Alte Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 
11ff. 

Zenger, Erich / Frevel, Christian
2012a:	 Die Bücher der Tora/des Pentateuch. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): 

Einleitung in das Alte Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlham-
mer. 67–162 sowie 189–231.

2012b:	 Die Bücher der Weisheit. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in 
das Alte Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 405ff.

Zenger, Erich / Hossfeld, Frank-Lothar
2012:	 Das Buch der Psalmen. In: Zenger, Erich et al. (Hrsg.): Einleitung in das 

Alte Testament. 8. Auflage. Stuttgart: W. Kohlhammer. 428ff.

Zinvirt, Yaacov
2009:	 Tor zum Talmud. Jüdisches Lehrhaus – lebendiges Judentum. Band 1. 

Berlin: Lit.

304

Bibliographie

https://doi.org/10.5771/9783828872752 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 01:11:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872752

	Einführung
	Ausgangspunkt und Fragestellungen
	1.	Methodisch-hermeneutische Vorüberlegungen
	Probleme

	2.	Vorstellungen einer gerechten 				Gesellschaftsordnung im Judentum
	2.1	Tora
	Gerechtigkeit und Frieden
	Herrschaft Gottes und Bundestheologie
	Gott als Kriegsherr
	Vergeltung oder Versöhnung?
	Unterdrückung
	Mann und Frau
	Geist
	Nächstenliebe
	Die interkulturelle Frage
	Ämtergesetz (Dtn 16,18–18,22)


	2.2	Nevi’im
	Gott als Kriegsherr und die Richter und Könige als seine Stellvertreter
	Königsherrschaft, Feudalherrschaft und Feudalismus
	Zur Rolle der Propheten
	Gerechtigkeit und Gewalt
	Geist
	Interkulturalität und Endogamie
	Friedensvision, pragmatische Friedenspolitik und Versöhnung
	Gleichheit aller Menschen
	Solidarität und Gerechtigkeit gegen Benachteiligte
	Innenpolitische Konflikte
	Fremdherrschaft, Fremde und andere Völker


	2.3.	Ketuvim
	Gerechtigkeit
	Gottesbild
	Zorn in der Hebräischen Bibel
	Gerechtigkeit als kommunikativer Akt
	Gesetz
	Frieden
	Mann und Frau
	Interkulturelle Kommunikation


	2.4	Talmud, Mischna und rabbinische Quellen
	Exkurs: Realpolitische Entwicklungen in der talmudischen Zeit
	Politische Vorstellungen in Mischna und Talmud
	Krieg und Waffen in Mischna und in den halachischen Midraschim


	2.5	 Mittelalterliche Quellen
	Geltung des Gesetzes für Nicht-Juden
	Solidarität innerhalb und ausserhalb der Gemeinschaft
	Heiligkeit


	2.6	Moderne jüdische Quellen
	2.7	Aktueller Diskurs
	Gewalt
	Gehorsam
	Friedensvision
	Trauer-Kaddisch (Nussach Aschkenas)
	Gerechtigkeit
	Liebe
	Nochmals: das interkulturelle Problem
	Versöhnung



	3.	Ethische Folgerungen für aktuelle Probleme
	Fazit

	Abkürzungen
	Bibliographie

