Prolog

»Nichts ist schwerer zu wissen, als was wir eigentlich sehen«, schreibt
Merleau-Ponty in seiner 1945 erschienenen Phinomenologie der Wahr-
nehmung (Merleau-Ponty 1966: 82). Funfzehn Jahre spiter, in seinem
letzten Lebensjahr, formuliert er in einer Arbeitsnotiz: »Der gemeinsa-
me Stoff, aus dem alle Strukturen bestehen, ist das Sichtbare« (1994a:
257). Man kann mit solchen kryptischen Sitzen seine Probleme haben.
Von welchem Standort aus wiren Strukturen sichtbar? Walter Sprondel
hat sich in einem 1976 veroffentlichten Aufsatz »Die Kategorie der So-
zialstruktur und das Problem des sozialen Wandels« mit der Perspekti-
vitat soziologischer Aussagen uiber Strukturen beschiftigt. Er wihlte ein
anderes Zitat Merleau-Pontys als Motto, das dieses Problem in einen
imaginidren Dialog zwischen einem Soziologen und einem Philosophen
einkleidet: » Vous croyez penser toujours et pour tout le monde, dit le
sociologue au philosophe, et en cela méme, vous ne faites qu’exprimer
les préjugés ou les prétentions de votre culture. C’est vrai, mais ce n’est
pas moins vrai du sociologue dogmatique que du philosophe. Lui-méme,
qui parle ainsi, d’ou parle-t-il?« » Ibr glaubt, fiir immer und fiir jeden zu
denken, sagt der Soziologe zum Philosophen, und gerade darin bringt ibr
doch nur die Vorurteile und AnmafSungen eurer Kultur zum Ausdruck.
Das stimmt, aber dies gilt ebenso fiir den dogmatischen Soziologen wie
fiir den Philosophen. Er selbst, der so spricht, von wo aus spricht er?«
(Merleau-Ponty 2007: 155; Ubersetzung leicht gedndert, jmk, franz.:
137). Auch in dieser Formulierung scheint fur Merleau-Ponty die Be-
stimmung eines » Wo«, einer Position in einem inneren Zusammenhang
zum Geltungsanspruch von Aussagen zu stehen.

Walter Sprondel gibt dieses »D’ou parle-t-il?« an die Wissenssoziolo-
gie weiter: wessen Standpunkt kann eigentlich mit welcher Begriindung
wahrheitsfahige Feststellungen Uber gesellschaftliche Strukturen fur sich
beanspruchen? (Sprondel 1976: 185). Der Kosmotheoros, imaginares
Subjekt, das von uiberall und nirgendwo, vom Standort einer Standort-
losigkeit auf ein grofSes Objekt »blickt«, ist fur Merleau-Ponty eine il-
lusiondre Position (Merleau-Ponty 2015: 1565 1994: 371 f.). Sprondels
vorsichtige und vorldufige Antwort weist in dieselbe Richtung, sie ar-
gumentiert auf der Basis einer Weberschen Methodologie.! Sprondels
Anfrage und Antwort schlief$t einen von ihm selbst und Richard Grat-
hoff 1976 herausgegebenen Band » Merleau-Ponty und das Problem der
Struktur in den Sozialwissenschaften« ab. Der Band ist einer der ersten

1 In diese Richtung weist, wie zu zeigen sein wird, auch der Weg, den Mer-
leau-Ponty zwischen 1945 und 1961 eingeschlagen hatte (vgl. Métraux

1976: 147).

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Buchpublikationen tiber Merleau-Ponty und die Sozialwissenschaften
uberhaupt und meines Wissens die bisher einzige Publikation, die ihn als
soziologisch relevanten Strukturtheoretiker erschliefSen will. Den Beitra-
gen des Grathoff/Sprondel-Bandes lag eine im Jahr 1973 als erstes »Kon-
stanzer Kolloquium zu Problemen der sozialwissenschaftlichen Theorie«
veranstaltete Tagung zugrunde. Sie fand im Schweizer Ort Gottlieben,
nahe Konstanz, statt, in der »Drachenburg« und dem dazugehérigen
Waaghaus, einem verspielten historischen Fachwerkensemble direkt am
Ufer des turkisblauen Seerheins. Dieser Hinweis auf Tagung und Ta-
gungsband ist zugleich mein Gestidndnis eines offensichtlichen »Plagi-
ats«. Ich rufe den Titel der damaligen Publikation als Untertitel dieses
Buches auf, weil ich es fiir sinnvoll halte, an die Fragestellungen von
damals anzukniipfen. In den Folgejahrzehnten nach seinem Erscheinen
blieb der Band eher unbeachtet, die Theoriediskussion lief sogar in eine
ganz andere Richtung. Merleau-Ponty spielte bis vor kurzem in der so-
ziologischen Diskussion praktisch keine Rolle. Die phanomenologische
Sozialtheorie spaltete sich geradezu in eine an Schiitz orientierte Wis-
senssoziologie und eine an Merleau-Ponty orientierte Leibphilosophie.
Mir geht es auch darum, zu zeigen, dass dieses Schisma — das Stichwort
»Generalitit des Korpers« deutet es schon an — das Bewusstsein fiir die
sachliche Komplementaritit und Zusammengehorigkeit der Themen von
Schiitz und Merleau-Ponty uberlagert hat. Gerade auch vor dem Hin-
tergrund von Entwicklungen in der Korpersoziologie und der soziolo-
gischen Theorie der letzten zwei Jahrzehnte, in denen Leib und Korper
als soziologische Kategorien zunehmend aufgewertet werden, scheint es
mir wichtig, diesen Aspekt noch einmal so deutlich wie moglich zu reka-
pitulieren. Wissen und Korper, Generalitit und Wahrnehmung gehoren
zusammen. Dazu ist eine Revision der soziologischen Merleau-Ponty-
Lektiire Voraussetzung. Um diese soll es hier gehen.

Zum Problem der Struktur in der Soziologie

Es versteht sich in der Soziologie nicht von selbst, Merleau-Pon-
ty uberhaupt als Strukturtheoretiker zu lesen. Worin besteht eigent-
lich ein »Problem der Struktur« in der Soziologie? Der erwahnte Text
Sprondels setzt mit der These ein, eine »von konkreten Gegenstinden
abgeloste« Begriffsbestimmung von Struktur bereite in keiner Wissen-
schaft besondere Probleme. Struktur meine in der allgemeinsten Be-
deutung nicht viel mehr als eine irgendwie geordnete und dadurch be-
stimmbare Relation von Einzelelementen im Hinblick auf ein Ganzes.
Was »Element« und »Ganzes« dabei jeweils besagen, sei dann abhin-
gig vom konkreten Gegenstand und dem jeweiligen methodischen oder

I0

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

theoretischen Zugang (Sprondel 1976: 176). Auf dhnliche Weise be-
stimmt Schatzki ein gutes Vierteljahrhundert spater im Anschluss an
Bernhard Waldenfels Ordnung als »the hanging together of things, the
existence of nexuses« (Schatzki 2002: 18). »Struktur« ist dann einfach
»particular contingent de facto layout or reticular composition« (ebd.).
Um die Triftigkeit von Sprondels These zu illustrieren, sei noch ein drit-
ter Autor mit einem vollig anderen Theoriehintergrund bemtiht: auch
fur Niklas Luhmann ist mit einem allgemeinen Strukturbegriff nicht
viel mehr bezeichnet als eine kontingente Relation zwischen Einzel-
elementen, eine Einschriankung von Kombinationsmoglichkeiten (Luh-
mann 1987: 387).

So unproblematisch der Strukturbegriff im Allgemeinen ist, das Pro-
blem damit beginnt in der Soziologie und den Sozialwissenschaften bei
der Frage, was im konkreten Fall tiberhaupt als »Element«, »thing« und
was als »Nexts« zu bestimmen wire. Folgt man den theoretischen Ent-
wiirfen von Mead, Schiitz bis Luhmann, Oevermann u.a., dann handelt
es sich in der Sphire des Sozialen schon immer um zeitlich verfasste Ele-
mente, Prozesse und Zusammenhinge: Nexiis von Kommunikationen,
Handlungen, Verhalten, Deutungen, Texten, Praktiken, »Doings« und
»Sayings«. Struktur heifSt dann, dass in einem gegebenen Kontext nicht
jedes Ereignis auf jedes andere folgen kann. Im Maf, wie sich in einem be-
stimmten sozialen Prozess eine Anschlusslogik bestimmen lasst, erkennen
wir eine Struktur. Im Hinblick auf die eingangs zitierte Merleau-Ponty-
Sentenz wire dann zu sagen, Strukturen seien zumindest insofern sicht-
bar, als dass daran Beteiligte oder ihre direkten Beobachter wahrnehmen
konnen, wie Handlungen, Verhalten, Deutungen aneinander ankniipfen,
unabhingig davon, ob sie ein Prinzip dieser Assoziierung benennen (kon-
nen) oder nicht. Struktur beruht auf Relationierung: Kontiguitit, Kova-
riation, Korrelation und dem Gegenteil davon. »Sichtbare« Struktur ha-
ben dann aber streng genommen nur zeitlich tiber»schau«bare Einzelfalle.
Diese Uberschaubarkeit setzt dann nicht nur Augen und Ohren, sondern
zugleich ein Mindestmaf$ an Gedachtnis voraus. Weiteres Problem: der
Einzelfall interessiert nun ausgerechnet die Soziologie sehr oft nicht oder
jedenfalls nicht in erster Linie.

Empirische Aussagen iiber Gesellschaft werden beispielsweise in Tex-
ten uber Sozialstrukturanalyse gemacht. Solche Biicher tragen Titel wie
»Die Sozialstruktur Deutschlands« (GeifSler 2014). Hier werden Ele-
mente statisch gefasst, z. B. als Merkmale und Statiis von Personen oder
sozialen Ressourcen, Artefakten, Techniken, Infrastrukturen. Struktu-
ren sind dann nicht spezifische Verkniipfungen sozialer Ereignisse in der
Zeit, sondern statistische (und damit prinzipiell statische) Zusammen-
hiange, zum Beispiel Cluster von Eigentumsverhiltnissen, Bildungsstats,
feste Personenmerkmalen wie Geschlecht, Religionszugehorigkeit, Beruf,
Verfligung tiber Konsumgegenstiande. Konfigurationen zwischen solchen

IT

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Variablen werden beschrieben, verglichen und erklart (vgl. z.B. Geifs-
ler 2014: 2 ff.) und als solche Strukturen gleichgesetzt. Sie werden zu
einem bestimmten Messzeitpunkt t synchronisch erfasst. Sie konnen
sich zwar zu einem Zeitpunkt t, verandert haben. Diese Veranderung
erscheint dann aber nicht selbst als Struktur, sondern als sozialer Wan-
del, als dessen Ergebnis dann wieder eine andere Struktur herauskommt.
Sichtbar sind Strukturen in diesem Verstindnis streng genommen nicht.
Ob eine bestimmte situative Relation eine Struktur ist, lasst sich in dieser
Perspektive nur dann erkennen, wenn sich ihre tibersituative Geltung be-
legen lasst, sie also in sehr vielen Fallen auftritt. Struktur ist sie nur dann,
wenn das zutrifft und sie muss, z.B. als Vermogens- oder Ressourcenver-
teilung mit statistischen Mitteln allererst mithsam zuganglich gemacht
werden. Das ist nur eine Version zu sagen, bei der Struktur handle es sich
eigentlich um eine Erkenntnisrelation, letzten Endes ein Modell. Es spielt
fuir das, was ich hier sagen will, keine Rolle, ob wir fiir die statistische
Konstruktion eine platonische Wesens- oder Ideenschau, die geniale In-
tuition eines Zeitgeistanalytikers, die Erarbeitung einer Idealtypik, die
Rekonstruktion einer insgeheim wirksamen Grammatik oder Regelsys-
tems einsetzen. Das sind allesamt Moglichkeiten, sich einen wie immer
liickenhaften Uberblick zu verschaffen, iiber etwas, was nicht gleichzei-
tig sichtbar sein kann.

Dass es innerhalb der Soziologie tiberhaupt zu solch verschiedenen
Verwendungen des Strukturbegriffs kommt, macht bereits einen Aspekt
des Problems der Struktur deutlich. Man ist sich noch nicht einmal tiber
die Frage einig, worin denn die Einzelelemente bestehen, zwischen de-
nen sich Strukturen zeigen, worin der Nexus besteht, von dem Schatz-
ki spricht. Ein Aspekt des Strukturproblems besteht darin, den Zusam-
menhang zwischen diesem und dem operativen Verstandnis von Struktur
aufzukldren. Wie lassen sich diese statisch und statistisch konstruierten
Sozialstrukturen (und sinngemafs alle auf andere Weise gewonnenen Mo-
delle) beziehen auf Strukturen im Sinne der spezifischen Verknupfung
von Handlungen, Deutungen, Verhaltensweisen, Praktiken, Dinge in kon-
kreten sozialen Kontexten und Prozessen? Dazu ldsst sich Max Webers
Postulat zitieren, dass Begriffe wie Staat, Genossenschaft, Feudalismus,
jegliche Kategorien fur bestimmte Arten menschlichen Zusammenlebens
ausnahmslos auf das verstandliche Handeln beteiligter Einzelmenschen
zu reduzieren seien (Weber 1988: 439). Werden solche Bezeichnungen
fur Institutionen, Typisierungen bestimmter Formen des Sozialen verwen-
det, bewegt man sich im Prinzip auf derselben sychronen Aussageebene
wie bei statistischen Generalisierungen. Allerdings sind diese Ordnungs-
begriffe in der Weberschen Sicht ausdriicklich nicht als empirische Aus-
sagen zu verstehen.

Die Webersche Position wird insgesamt als »methodischer Individua-
lismus« apostrophiert. Es gibt innerhalb der Soziologie Positionen, die

I2

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

Webers Position fiir eine unzuldssige Reduktion halten. Die Gegenpo-
sition besteht darin, soziale Entititen und deren Strukturen dem kon-
kreten Verhalten und Handeln in irgendeinem Sinne vorzuordnen und
fuir diese einen autonomen — wie auch immer: als »emergent«, »syste-
misch«, »strukturalistisch«, »praxeologisch« verstandenen — ontischen
Status in Anspruch zu nehmen. Soziales ist dann »vorgingig«, »immer
schon«, »vorausgesetzt«, »emergent«. Die Frage ist aber, was das eigent-
lich genau heifSen konnte.

Meist unabhingig von den Fragestellungen und Stellungnahmen der
grofsen Theorien stellen sich Probleme mit Strukturen im Alltag empiri-
scher Forschung. Sie werden dort irgendwie pragmatisch, ad hoc gelost.
Was als Teil, Element, Einzelphanomen beschrieben und was als Zusam-
menhang, Nexus und was dafir jeweils als Indikator in Anspruch ge-
nommen wird, wird im Einzelfall festgelegt. Mal werden Handlungen
oder Einstellungen von Individuen als Folge, Ergebnis, Reaktion auf so-
zialer Ordnungen (Strukturen) verstanden oder erklirt, mal geschieht
das Umgekehrte. Was Verstehen und Erklaren dabei heifst, und worin
der Ubergang vom einen in das Andere besteht, ist dabei ebenfalls pro-
blematisch und kann weitere Aspekte eines Problems der Struktur in den
Sozialwissenschaften bilden.

In der soziologischen Theorie der 1960er und 1970er Jahre hat sich
in diesem Zusammenhang der Riickgriff auf die der idealistischen Phi-
losophie entlehnten Begriffe von Subjekt(ivismus) und Objekt(ivismus)
eingebiirgert. Etwas pauschal formuliert, haben subjekttheoretische
oder — wertend — subjektivistische Positionen demnach eine Tendenz das
Strukturproblem nach der Seite der Akteure und Prozesse hin aufzulo-
sen und soziale Ordnungen zu einer Funktion des Handelns bzw. Verhal-
tens von Individuen (Subjekten) zu machen. Zugleich tendieren sie dazu,
Makrophanomene auf Mikrophdnomene zu reduzieren. Objektivistische
Positionen betonen dagegen den logischen oder genetischen Vorrang von
Systemen und Strukturen und haben eine Tendenz, individuelles Han-
deln, Merkmale von Individuen bzw. Mikroprozesse auf umgekehrte
Weise »abzuleiten«. Damit verbindet sich eine Tendenz, Makrophino-
mene (Gesellschaft) Mikrophinomenen (Interaktionen) vorzuordnen.
Das alles sind bis zu einem gewissen Grad didaktische Klischees, All-
gemeinplitze, die in Einfithrungstexten und -seminaren zur »Soziologi-
schen Theorie« kanonisiert verwendet werden, als ob alle diese Begriffe
eine prizise Bedeutung hitten. Zu dieser Idealisierung gehort auch das
Wissen dartiber, dass es um die Marke des Jahres 1970 herum verschie-
dene Versuche gab, diese Positionen miteinander zu vereinbaren bzw. in
einer dritten Variante zu vermitteln oder sogar »aufzuheben«.?

2 Ich beziehe mich, um die Architektur dieses Buches nicht noch mehr zu
komplizieren, im Folgenden vorrangig auf Schiitz/Berger/Luckmann und

13

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Berger-Luckmanns klassischer Ausweg, in dem 1966 erstmals verof-
fentlichten, mittlerweile klassischen Text »The Social Construction of
Reality « entwickelt, besteht in dieser didaktischen Vereinfachung darin,
die Konzepte vom sozialem Handeln (Weber) und den sozialen Dingen
(Durkheim), die subjektive und die objektive Seite sozialer Ordnung zu-
sammenzubringen. Berger und Luckmann bringen ihren Vorschlag selbst
auf die Formel einer »dialektischen Perspektive« (Berger/Luckmann
2004: 6, 18) und berufen sich dabei ausdriicklich auf den Praxisbegriff
von Karl Marx und dessen Kategorien der EntdufSerung und Vergegen-
stindlichung (ebd.: 22). Daran ankntipfend sprechen sie von Externali-
sierung und Internalisierung der sozialen Wirklichkeit. Auch Pierre Bour-
dieus Sozialtheorie hat den Anspruch einer dialektischen Aufhebung der
beschriebenen Dichotomien. Thre erste Kanonisierung wurde in Gestalt
des 2. Teils seines Entwurfs einer Theorie der Praxis 1972 zum ersten
Mal vorgestellt, also etwa in der Zeit des eingangs erwahnten »Kon-
stanzer Konzils«. Zum Motto hat sie Marx erste Feuerbachthese, nach
der es darum gehe, Wirklichkeit als »sinnlich menschliche Tatigkeit« =
Praxis zu erfassen (Bourdieu 1979: 137). Bourdieu fasst seine Perspekti-
ve in die » praxeologische Formel« der »Interiorisierung der Exterioritit
und der Exteriorisierung der Interioritit« (Bourdieu 1979: 147). Das ist
abgesehen von Bourdieus Neigung zur Wortstapelei sehr nah an Berger/
Luckmanns Dialektik von Internalisierung und Externalisierung. Auch
Bourdieu ruft damit die Hegel-Marxschen Begriffe von »EntdufSerung«
und » Vergegenstiandlichung« auf. Auch ihm geht es erklartermaffen um
die »dialektischen Beziehungen zwischen [...] objektiven Strukturen und
strukturierten Dispositionen« (ebd., Hervorhebung jmk). Bourdieu hat
zugleich den Dissens zwischen den beiden Positionen vielleicht am ener-
gischsten und plakativsten gegeifSelt. Sein spateres theoretisches Haupt-
werk von 1980 (Le sens pratique, irrefithrend tbersetzt mit Sozialer
Sinn) beginnt geradezu fanalartig mit den Worten: » Von allen Gegensit-
zen, die die Sozialwissenschaften kiinstlich spalten, ist der grundlegends-
te und verderblichste der zwischen Subjektivismus und Objektivismus«

Merleau-Ponty/Bourdieu. Man konnte und miisste z.B. auch Giddens nen-
nen, dessen erste Entwiirfe seiner Theorie der Strukturierung ebenfalls in
diese Jahre fallen. Ein Teil seiner Vorgehensweisen und Konzepte liegt niher
an Berger/Luckmann, ein anderer an Bourdieu. Auch bei ihm spielt ein an
Merleau-Ponty ankniipfendes Korperkonzept eine gewisse Rolle. Dariiber
hinaus wiren verschiedene Spielarten der u.a. ja ebenfalls an Marx ankniip-
fenden Kritischen Theorie sowie pragmatistische Konzeptionen zu nennen.
Das alles ist interessant, aber letztlich uferlos. Ich verzichte daher darauf ge-
recht und vollstandig zu sein und halte mich in diesem Text an das selekti-
ve Relationengefiige Berger/Luckmann-Bourdieu bzw. Wissenssoziologie vs.
Praxistheorien sowie innerphdnomenologisch: Schiitz vs. Merleau-Ponty —
mit gelegentlichen Seitenblicken. Das ist fiir sich komplex genug.

4

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

(Bourdieu 1993: 49). Was allerdings auffillt: auch Bourdieu verwendet
die Begriffe »subjektiv« und »objektiv« in aller Unschuld weiter, sie ver-
lieren nicht ihre Funktion.

So deutlich die Gemeinsamkeiten zwischen der Berger/Luckmann-
schen und der Bourdieuschen Losung bis hinein in die Terminologie
sind, so sehr unterscheiden sie sich im Gegenstandsbezug. Im Zentrum
von Berger/Luckmanns Ansatz geht es um eine praxis- und lebensweltbe-
zogene Konzeption gesellschaftlich produzierten Wissens. Bei Bourdieu
nimmt diesen Platz der Habitus als Inbegriff inkorporierter Gewohn-
heiten ein. Berger/Luckmann knuipfen in diesem Punkt an Alfred Schiitz
an, wihrend Bourdieu, wie noch zu zeigen sein wird, eng an Merleau-
Ponty anschliefSt. Damit waren wir — ich weise nur als Merkposten fiir
alles folgende darauf hin — wiederum bei dem eingangs bereits erwihn-
ten Schisma innerhalb der phanomenologischen Sozialtheorie. Schon da-
ritber konnte und kann man sich im Fach nach wie vor streiten, etwa im
Diskurs zwischen Wissenssoziologie und heutigen Praxistheorien. Und
so sehr der Wille zur Vermittlung dieses Gegensatzes insgesamt geteilt
wird, so wenig kann man andererseits sagen, einer der vielen damals
gleichsam in der Luft liegenden Versuche der 1970er-Jahre habe es zu
einer fiir das Fach Soziologie verbindlichen Geltung gebracht. Auch heu-
te halten nicht alle soziologischen Theoretiker/innen die dialektischen
Losungsangebote als solche fir tragfihig — ein Beispiel fir eine erklir-
termafSen nicht-dialektische Theorie wire etwa die Luhmannsche Sys-
temtheorie und deren Nachkommen. Aber auch iiberzeugte Dialektiker
konnen es fertigbringen, angelegentlich Bourdieu mit einem Objektivis-
musvorwurf und Berger/Luckmann mit einem Subjektivismusvorwurf
zu konfrontieren.

Die verschiedenen Ansitze wurden und werden getrennt voneinan-
der weiterentwickelt. Dabei verdndern sich zwar Semantiken. Aber man
kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass dennoch dieselben Pro-
bleme immer weiter verhandelt werden. Ein Beispiel ist die aktuelle Dis-
kussion um die »Praxistheorien« bzw. den »Practice Turn«, in die/den
Bourdieus, zum Teil auch Giddens Ansitze aus den 1970er-Jahren ein-
flossen (Schatzki u.a. 2001). Thre Gemeinsamkeit liegt eben in der Be-
rufung auf ein Primat der Praxis und der Praktiken (Schatzki 2016:
30). Der Praxisbegriff gehort freilich schon zum Griindungsinventar der
Sozial- und Gesellschaftswissenschaften. Ursprunglich war Praxis eine
Kampfvokabel gegen idealistische Gesellschafts- und Kulturdeutungen.
Sie meint das, was miteinander kooperierende Menschen in einem ge-
gebenen sozialen Kontext wirklich tun und nicht nur: denken, deuten,
vorstellen (zu tun). Das »wirklich« beinhaltet zugleich ein Materialitats-
postulat: Menschen sind aus Fleisch und Blut, sie vollziehen an ihren
Korper gebundene Sinnesleistungen, sie haben korpergebundene Bediirf-
nisse und bewegen sich durch raum-zeitliche Kontexte. Sie interagieren

15

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

in einer realen, zeitlich-raumlich=historisch bestimmten materiellen Welt
in konkreten Situationen. Sie gehen mit sicht- und greifbaren Objek-
ten, Texten, Techniken um und werden darin und im Umgang mit ihres-
gleichen mit konkreten Widerstinden und Widrigkeiten konfrontiert.
Strukturen dieser Praxis bilden sich selbst als Praxis aus diesen Prozes-
sen heraus und nicht als nachtrigliche Emanationen geistiger Prozesse.
Pierre Bourdieu zitiert in einer Anmerkung seines Entwurfs einer Theo-
rie der Praxis Radcliffe-Brown mit den Worten »Von Modellen zu sa-
gen, dass sie auf Individuen einwirken wiirden, ist nicht minder absurd,
als eine Gleichung zweiten Grades fur fahig zu halten, einen Mord zu
begehen.« (Bourdieu 1979: 444). Ersetzt man hier »Individuen« durch
»Praxis«, kommt man der praxistheoretischen Intention recht nahe. Sie
wurde wie gesagt, auch bereits in der Soziologie der 1970er Jahre sehr
weitgehend geteilt: in der marxistischen Soziologie sowieso, in der pha-
nomenologisch orientierten Soziologie und im Symbolischen Interaktio-
nismus, bei Schiitz und Berger/Luckmann vermittelt iiber die Rezeption
des amerikanischen Pragmatismus (Mead/Dewey) und bei Bourdieu (fiir
den Merleau-Pontys Praxisbegriff, wie noch zu zeigen sein wird, ein Aus-
gangspunkt hitte sein konnen oder auch faktisch war).

Auch der moderne praxeologische Zugang betont ein solches Materia-
litatspostulat. Aber wihrend der klassische Praxisbegriff meist im Singu-
lar verwendet wird — die Rede ist von der Praxis oder einer (bestimmten)
Praxis — verwenden die modernen Praxistheorien die Pluralform »Prak-
tiken«. Schon das deutet eher auf eine klassifikatorische Lagerung dieses
Konzepts. Zugleich aber wird in den meisten modernen Praxistheorien
ein ontologischer Vorrang von Praktiken als Konstituentien realer sozia-
ler Zusammenhinge angenommen. Soziale Praktiken sind an reale phy-
sische Korper von Menschen und ihrer Fertigkeiten (skills) gebunden,
sowie an materielle Handlungsressourcen wie Technik(en), Dinge, Infra-
strukturen, wahrend symbolisch-kognitive, handlungs- und wissensbezo-
gene Dimensionen sozialer Zusammenhinge eher als Derivate konkreter
Praxen aufgefasst werden. Systematisch zentral ist in diesem Zusammen-
hang die Berufung auf gewohnheitsbezogene, habituelle, vor- oder unbe-
wusste Aspekte von Erfahrung und Handeln. Paradigmatisch hierfiir und
in der Anhaufung von Strukturvokabeln nicht mehr zu tberbieten ist in
der Praxeologie Bourdieus der Begriff des Habitus als Gesamtheit »struk-
turierter Strukturen, die wie geschaffen sind, als strukturierende Struktu-
ren zu fungieren« (Bourdieu 1993: 98). Wie zum Beispiel Archer kritisiert,
gewinnen diese ihren Charakter und ihre Wirksamkeit als Strukturen le-
diglich aus dem Umstand, dass sie nicht oder nur begrenzt reflexiv ver-
fugbar und verhandelbar sind (Archer 2017: 126 ff.).

Einen zentralen Anspruch praxistheoretischer Theorien sieht Schatz-
ki in der, wie er sagt, »Flachheit« ihrer Sozialontologie. Praxistheori-
en anerkennen Praktiken, so Schatzki, als einzige soziale Realititsebene

16

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

(Schatzki 2016: 30 ff.) und weiter: »Praxisontologien sind flach, weil sie
erstens Praktiken als zentrales Element der Konstitution sozialer Phi-
nomene begreifen und zweitens davon ausgehen, dass Praktiken sich
nur auf einer Ebene erstrecken« (Schatzki 2016: 33). Nun konnte man
schon hier die Frage stellen, ob sich eigentlich der Begriff »Konstitu-
tion« mit der zugleich postulierten »einzigen Realititsebene« vertragt.
Fiir Schatzki gibt es nur eine soziale Wirklichkeit. Beispielsweise weist
er im Unterschied etwa zu Robert Schmidt auch jede Vorstellung eines
»Emergenz«-Verhiltnisses von sozialen Makro- und Mikrophianome-
nen zuriick, ebenso wie eine Differenzierung zwischen Individuen und
Strukturen, Systemen, Institutionen als zwei vermeintlich abgrenzbaren
Ebenen: »Die Praxistheorie geht [...] davon aus, dass sowohl ihre Indi-
viduen und ihre Aktivitaten als auch Strukturen und Institutionen Pro-
dukte, Elemente oder Aspekte von Praktiken [...] sind.« (Schatzki 2017:
34). Irgendwie scheinen also Praktiken die Rolle eines Ens Realissimum
des Sozialen einzunehmen.

Schon von daher bleibt unscharf, was Praktiken dann tiberhaupt »sind «,
in welchem Sinne sie existieren. Praxistheoretiker scheinen »Praktiken«
nicht etwa als konkrete Praxis- (Interaktions- oder Organisations-)-Zu-
sammenhange zu verstehen, die sich qua zeitlich-raumlicher Beziehung
von einer Umwelt nicht dazugehoriger Ereignisse und Zusammenhinge
abgrenzen lassen, etwa diese Episode in einem bestimmten Biiro. Schon
die chronische Verwendung im Plural deutet auf einen eher analytischen
Status hin. Wenn zum Beispiel Autofahren, Biirotitigkeit, Unterrichten,
ein Flugzeug benutzen, Programmieren als Praktiken bezeichnet werden,
dann sind damit eben nicht einmalige, empirisch lokalisierbare Hand-
lungsablaufe bezeichnet, sondern es handelt sich um Klassifikationskate-
gorien, typische und typisierte Handlungen (vgl. z.B. Schmidt 2012: Kap.
5). Diese in einem konkreten Biiro einer bestimmten Firma ablaufenden
Interaktionen zwischen ganz bestimmten Personen, die auch von den be-
teiligten Akteuren als irgendwie zusammengehorig verstanden wird, bil-
den dann zwar eine soziale Praxis, aber keine Praktik. Praktiken sind
allgemein prazisierbare (Klassen von) Tatigkeiten. Beispielsweise ist das
morgendliche Kaffeekochen und Kaffeetrinken zwar Teil eines Interakti-
onszusammenhangs. Wie das in die Buirotatigkeiten eingebettet wird und
wer daran wie teilnimmt, sagt durchaus etwas uber dieses Interaktions-
und Organisationssystem, z.B. seine Geselligkeitskultur, seine spezifische
Vermittlung informeller und formeller Beziehungen aus. Kaffeekochen
und —Trinken wire aber offenkundig nicht Teil einer ganz anders zu be-
schreibenden Praktik »Biirotatigkeit«. Was ich als Praktiken voneinander
unterscheide, ist in der Praxis (!) immer ineinander verbacken (ich kann
autofahren und zugleich tiber mein Handy Kaufverhandlungen fiithren
oder mit meiner Frau streiten). Die Untersuchung der Struktur eines Inter-
aktionssystems, einer sozialen Gruppe, Organisation, eines Milieus, einer

17

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Handlungslogik eines bestimmten sozialen Zusammenhangs ware des-
halb nicht auf einfache Weise moglich, weil sich darin verschiedene Prak-
tiken immer schon auf komplexe Weise kreuzen und vermischen. Schatz-
kis Anspruch einer flachen Ontologie erscheint dann aber ebenso fraglich
wie die weitreichenden Konstitutionsannahmen mancher Praxistheorien,
die Individuen oder ihre Korper gar als von Praktiken »erzeugt« auffas-
sen. Praktiken wiirden dann auf einer ganz anderen logischen Ebene lie-
gen als die jeweilige Praxis.

Eine aus der Perspektive eines »kritischen Realismus« formulierte
Kritik an den Praxistheorien halt Schatzkis Konzeption einer »flachen
Ontologie« aus einem anderen Grund fir nicht tragfihig (Lindner/Ma-
der 2017). Sie wirft ihr und den Praxistheorien schlechthin ihrerseits
eine Spielart von »Reduktionismus« vor, die sie im Anschluss an Mar-
garet Archer als »Konflationierung« (conflation) bezeichnet. Damit ist
eine »argumentative Vermengung verschiedener Aspekte, Dimensionen
oder Begriffe« gemeint, »die besser auseinander gehalten werden soll-
ten« (Mader/Lindner/Pihretmeyer 2017: 25). Als Zentral-Konflationie-
rung (central conflation) bezeichnet diese Kritik »den wechselseitigen
Kollaps von Strukturen und Akteuren in Praktiken« (Mader/Lindner/
Piihretmayer 2017: 25; vgl. auch Elder-Vass 2007: 333). Die kritisier-
ten Praxis- und Performativititstheorien unterligen einem »aktualisti-
schen Fehlschluss«, wenn sie eine performativititstheoretische Subjekt-
kritik tibertrieben und Individuen zum stindigen Produkt von Vollziigen
erklarten (ebd.: 28). Sie bieten aus dieser Perspektive lediglich semanti-
sche Scheinlosungen des Problems von Struktur und Akteur an. Geltend
zu machen sei demgegentiber eine »emergent causal power of our own«
der Individuen und - in Ubereinstimmung mit Archer — eine Aufwer-
tung der Dimension der Reflexivitit (Elder-Vass 2007: 33 5). Damit wird
nun wiederum das (Erkenntnis-)Subjekt in die soziologische Theorie zu-
ruck getragen. Zugleich fiihrt das bei Elder-Vass auch in Bezug auf das
Strukturproblem zu einer »emergenztheoretischen« Position (Elder-Vass
2005), der Auffassung also, dass Ganzheiten Eigenschaften aufweisen,
die ihre Teile in Isolation nicht haben (ebd.: 5 f.). Dies gilt fir Elder-Vass
im Verhiltnis von Individuen und sozialer Struktur, aber auch im Ver-
hiltnis von einfachen und komplexen (»kompositional« zusammenge-
setzten) sozialen Aggregaten, von Mikro- und Makrostrukturen. Auch
diese neuerliche Runde eines alten Schlagabtauschs im Kontext der Re-
zeption der Praxistheorien legt nahe: die Diskussionen und Debatten
der 1970er Jahre sind offensichtlich nicht ad acta zu legen. »Dialektik«,
»Emergenz«, »flache Ontologie«, »Struktur/Akteur« — das sind nach wie
vor eher Anzeigen fiir Problemstellungen als Losungsformeln.

18

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bourdieu, Merleau-Ponty und
das soziologische Korperverstandnis

Hat sich also im Grunde nichts verandert? Gab es keine wesentlichen
Fortschritte auf diesem Niveau der allgemeinen Theorie? Nun hatte ich
bereits festgehalten, dass eine entscheidende Verianderung der soziologi-
schen Debattenarchitektur gegentiber den 1970er Jahren in der gewach-
senen Bedeutung der Korpersemantik liegt. Dies gilt nicht nur fir die
eben geschilderte Diskussion im Umfeld der praxistheoretischen Ansit-
ze, sondern auch in zunehmendem MafSe z.B. fiir darauf reagierende Ver-
treter/innen anderer, z.B. wissenssoziologischer Zugange. Auch sie kon-
nen sich der Suggestivitit dieses Themas aus unterschiedlichen Griinden
nicht mehr entziehen (vgl. z.B. Knoblauch 2000/2017). Haufigste Refe-
renz bleibt dabei sicherlich Bourdieu. Insbesondere in der weiteren Aus-
arbeitung seiner Praxistheorie in dem 1980 erstmals erschienenen Text
Le sens pratique findet sich, changierend mit »Habitus«, immer wieder
»der« Korper.> Der Korper nehme die Magie des Sozialen ernst (Bour-
dieu 1993: 107), ist da zu lesen; der » praktische Glaube« sei ein Zustand
des Korpers (1993: 126); der Korper glaube, was er spiele, agiere die Ver-
gangenheit aus, erlebe sie wieder, lerne (1993: 135). »Korper« nimmt
hier sinnlogisch und syntaktisch ersichtlich die Subjektposition ein. Zu-
gleich findet sich in Bourdieus Texten die entgegengesetzte Tendenz, den
Korper zugleich als Ort und Inbegriff sozialer Strukturen zu thematisie-
ren. Der Korper als Habitus ist selbst soziale Struktur (1993: 98); sozia-
le Strukturen, soziale Ressourcen (Kapital) existieren in einem Modus
der »Einverleibung« (incorporation/incarnation), als Disposition; Dispo-
sitionen sind inkarnierte soziale Strukturen (2001: 180), Korper gewor-
denes Soziales, der Habitus inkorporiertes Soziales (Bourdieu/Wacquant
1996: 161); der Korper ist in der sozialen Welt, aber die soziale Welt
steckt auch im Korper (2001: 194; 1996: 161).4+ Weder in den »praxeo-
logischen« Ausgangstexten Bourdieus noch in den nach 2000 entstan-
denen praxistheoretischen Entwirfen wird jedoch deutlich gesagt, was
unter »Korper« eigentlich genau verstanden wird und was nicht. Der

3 Die deutschen Ubersetzungen von Bourdieu und Merleau-Pontys Tex-
ten verwenden fiir das franzosische »corps« durchweg das deutsche Wort
»Leib«. Ich halte das fiir irrefihrend. Das werde ich im weiteren Verlauf
dieses Textes noch niher begriinden. Hier sei vorweg festgehalten, dass das
deutsche Wort »Korper« die beste und unproblematischste Entsprechung
zu »corps« bildet, schon allein deshalb, weil beide Worter den lateinischen
Stamm teilen.

4 Nicht zuletzt an solchen Stellen macht die kritisch-realistische Kritik einen
»wechselseitigen Kollaps von Strukturen und Akteuren« fest (Mader/Lind-
ner/Pihretmayer 2017: 25).

19

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Korper der Medizin oder Biologie soll ausdriicklich nicht gemeint sein.
Aber auch die Alltagsbezeichnung »Korper« als Inbegriff des von einem
Menschen sinnlich Wahrnehmbaren trifft nicht das Gemeinte. »Korper«
wird in den Texten durchweg mit Gewohnheiten, Fertigkeiten, implizit
oder unbewusst bleibendem »Wissen«, mit nicht reflexivem Verhalten
assoziiert. Wieso genau sollte man aber dazu »Korper« sagen? Mit dem-
selben Recht kénnte man hierin die systematische Privilegierung eines
bestimmten Aspekts der »Psyche« unterstellen.

In dieser nicht weiter thematisierten Doppelgesichtigkeit spielt der
»Korper« in der praxeologischen Logik offenbar die Hauptrolle im An-
spruch der dialektischen Aufhebung des Gegensatzes von sozialen » Ob-
jekt« und »Subjekt«, weil er sowohl in der einen wie in der anderen
Rolle auftauchen kann. Er ist es, der nun sowohl als »strukturierende
Struktur«, »Subjekt«, als » Akteur«, als » Agens«, als »Produzent gesell-
schaftlicher Wirklichkeit« in Erscheinung tritt (z.B. Gugutzer 201 5: Kap.
V, Gugutzer 2012: 53; Alkemeyer 2015: 476 ff.; Gebauer in Gugutzer/
Klein/Meuser 2017: 87). Zugleich ist er »strukturierte Struktur«, »Pro-
dukt gesellschaftlicher Wirklichkeit«, »verkorperte soziale Ordnung«
(Gugutzer 20715: 54 ff., 147 ff.). Der Korper wird ebenso Subjekt der
Praktiken wie zugleich deren strukturiertes Produkt. Stefan Hirschauer
spricht etwa von den »Korpern der Praktiken« (Hirschauer 2004) und
provoziert damit die Frage, ob die Praktiken die Korper hervorbrin-
gen oder die Korper die Praktiken. Wenn man anstelle der »Korper«
»Subjekte« oder »Individuen« und anstelle der Praktiken »Strukturen« —
dann ist man im Grunde wieder bei den Fragestellungen der 1970er Jah-
re. Der alte Gegensatz von Akteur/Handlung und sozialer Struktur, die
alten Spiele und Verfolgungsjagden zwischen Subjektivismus- und Ob-
jektivismusvorwurf werden auch auf der neuen Bihne des Korperkon-
zepts reinszeniert (Alkemeyer u.a. 2015: 25). Das scheint fiir eine gewisse
Plausibilitat der kritisch-realistischen Kritik eines »Kollapses von Struk-
tur und Akteur« zu sprechen. Oder wire an dieser Doppelgesichtigkeit
des Korpers moglicherweise, wie man so sagt, »etwas dran«? Und sie
wire moglicherweise in den dialektischen Schematisierungen nur noch
nicht adidquat und prizis genug gefasst? Ich gebe zu, dass ich durch die-
se etwas plump formulierte rhetorische Frage, schon mal ein wesentli-
ches Anliegen dieses Buches auf dufSerst ungeschickte und vorschnelle
Weise verraten habe.

Es ist ein Allgemeinplatz festzuhalten, dass ein wie immer empha-
tisch verstandenes Korper-Konzept tiber Merleau-Ponty in die Soziolo-
gie Bourdieus und in sehr weitem Ausmafs in die Soziologie tiberhaupt
gelangt ist (Crossley 1995/2017, Kastl 2004/2007; Prinz 2017).

Der Bourdieuschiiler Loic Wacquant geht so weit in einem gemeinsam
mit Bourdieu heraus gegebenen Interview- bzw. Seminarband Reflexi-
ve Anthropologie diesen unwidersprochen als »soziologischen Erben«

20

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

Merleau-Pontys zu bezeichnen (Bourdieu/Wacquant 1996: 41 f.). Diese
sehr weitgehende These verbindet er aber augenblicklich mit einem an
Merleau-Ponty adressierten Subjektivismus-Vorwurf. Bourdieu untersu-
che auch die soziale Genese »objektiver Strukturen und Funktionsbe-
dingungen «, wihrend Merleau-Ponty nichts tiber die »zweifache soziale
Genese der subjektiven und der objektiven Strukturen« sage, die »ob-
jektiven Konfigurationen« vernachlissige (ebd. 44). Bourdieu dagegen
gehe tiber Merleaus »subjektivistische Wahrnehmung« hinaus, »um die
soziale Genese seiner objektiven Strukturen und Funktionsbedingungen
zu untersuchen« (ebd.: 41 f. FN). In Merleau-Pontys Phinomenologie
gibe es »kein objektives Moment« (ebd.: 43), sie habe kein Verstandnis
fiir den Zusammenhang von »subjektiven« (sic!) und » objektiven Struk-
turen« (ebd.: 44; vgl. ahnlich auch Bourdieu selbst 2001: 188). Auffillig
ist hier zum einen, dass sich der Schuler fiir seine Kritik der Vokabeln be-
dienen muss, die sein Meister (aber eben auch Merleau-Ponty) eigentlich
beanspruchte, zu iiberwinden — die Differenz von Subjektivitit und Ob-
jektivitat, Struktur und Akteur (ebd. 45). Zum anderen wird dadurch in-
direkt nahegelegt, Bourdieu habe von Merleau-Ponty sozusagen nur den
subjekt- und intentionalitdtstheoretischen Aspekt des Korperkonzepts
»geerbt«, nicht aber den strukturtheoretischen. Merleau-Pontys Kor-
perkonzept wire dann, wie auch das Schiitzsche Lebensweltkonzept, ja
die Phinomenologie insgesamt, der subjektivistischen Seite der Dichoto-
mie zuzuordnen, die Bourdieu seinem eigenen Anspruch nach dialektisch
»aufhebt« (Bourdieu 1979: 147). Der strukturtheoretische Teil seiner
Korper- und Habitustheorie wiirde dann einen genuinen Beitrag Bour-
dieus darstellen. Hierin adaptiert Bourdieu einerseits Saussures diakriti-
sche, in Bourdieus Begrifflichkeit »relationale« Logik, dass nimlich jedes
signifikante Element »lediglich das bedeutet, was die anderen nicht be-
deuten, und dass es als in sich selbst (teilweise) unbestimmtes Merkmal
seine vollstindige Bestimmtheit nur aus seiner Relation zur Gesamtheit
der tibrigen Merkmale bezieht, als Unterschied in einem System« (Bour-
dieu 1993: 18). Was Bourdieu allerdings verwirft und was zugleich sei-
ne Zurtickweisung des Strukturalismus tragt, ist jede Art von Verselbst-
stindigung der strukturalen Relationen zu einem vom sozialen Prozess
ablosbaren reinen System von Strukturen, z.B. eine Sprachstruktur, rei-
ne Grammatik, die sich ablosen liefSe vom historischen Prozess des Spre-
chens, der gesprochenen Sprache (parole) (Bourdieu 1993: 58 ff., vgl.
Bourdieu/Wacquant 1996: 175 f.). Damit bejaht Bourdieu auf der Seite
dessen, was er als »objektive Relationen« ansieht, zwar eine starke Stel-
lung der Strukturtheorie, weist aber jede Form — aus seiner Sicht — ob-
jektivistischer Ubertreibung, jeden Strukturalismus zuriick. Er versucht
so etwas wie einen operativen Strukturbegriff herauszuarbeiten, der wie-
derum in engem Zusammenhang steht zur intentional-volitiven Dimen-
sion dessen, was er Habitus nennt.

21

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

So weit so gut. Das Ungerechte der Merleau-Ponty-Kritik Wacquants
liegt aber darin, zu verschweigen, dass diese differenzierte Aufnahme der
Position Saussures bis in die Details hinein von Merleau-Ponty stammt.
Bourdieu unterschlagt oder verkennt die entscheidende Wendung in Mer-
leau-Pontys Denken in der ersten Hilfte der 1950er Jahren. Diese Wen-
dung erfolgte nicht zuletzt in den Vorlesungen der Semester 1953/4 und
1954/5 am Collége de France, die Bourdieu mit ziemlicher Sicherheit be-
sucht hat. In ihnen vollzieht sich die Umarbeitung bzw. Erganzung von
Merleau-Pontys intentionalitdtstheoretischen Konzepten in bzw. durch
eine strukturale Ausdrucks- und Kulturtheorie. Die Briicke bildet da-
bei das Konzept der Bewegung und dessen Deutung im Kontext eines an
Saussure ankniipfenden differenztheoretischen Strukturbegriffs, an den
auch Bourdieu immer dann der Sache nach ankniipft, wenn er von der
Relationalitit des Sozialen spricht. Dabei folgt der phinomenologische
Strukturalismus Merleau-Pontys (Bertram 2008: 182) von vorne herein
einem operativen, prozessbezogenen Strukturbegriff. Er vermeidet also
genau, was man dem — vermeintlich — kanonischen Strukturalismus als
Bewegung spater vorgeworfen hat: ein formalistisches, starres und un-
historisches Verstindnis von Struktur. Das Koérperkonzept Merleau-Pon-
tys verandert sich dabei entscheidend. Es wird eine These dieses Buches
sein, dass Merleau-Ponty ein partiell romantisches Korperverstindnis
konsequent in ein strukturales Korperkonzept transformiert. Das entgeht
Bourdieu seltsamerweise und darin liegt, so meine These, ein Grund fiir
die widerspriichliche Rolle des Korpers in seiner Praxeologie.

Dass Merleau-Ponty fiir Bourdieu eine wichtige biographische Bedeu-
tung hatte, ldsst sich an in verschiedenen Texten auftauchenden Hin-
weisen Bourdieus iiber das akademische Milieu ablesen, das fiir ihn
im Paris der 1950er-Jahre habituspragend war. Merleau-Ponty kommt
dabei bemerkenswert gut weg. So bezeichnet Bourdieu Merleau-Ponty
und dessen Phinomenologie als » Gegengift« gegen den damals modi-
schen Existentialismus, weist auf Merleaus Aufgeschlossenheit gegen-
uber den Humanwissenschaften hin und nennt im gleichen Zusammen-
hang die Namen Saussure, Weber und Mauss, Autoren, mit denen sich
Merleau-Ponty in dieser Zeit intensiv auseinandersetzte (2002: 19). In
seinem wissenschaftssoziologischen Werk Homo Academicus ist die
Rede von Merleau-Pontys »aufSerst offener und verstandnisvoller Hal-
tung gegeniiber den Wissenschaften vom Menschen, insbesondere der
Biologie, der Psychologie und Linguistik« (1992a: 25). Sie habe beim
Wechsel zwischen den intellektuellen Generationen der Nachkriegszeit
eine eminente Rolle gespielt hat, schreibt er und hebt den »in dieser
Hinsicht aufschlussreichen Artikel: >Von Mauss zu Lévi-Strauss«« (ebd.)
hervor. Auch in diesem Zusammenhang fallen Namen strukturalisti-
scher Autoren wie Saussure, Jakobson, Lacan. Merleau-Ponty wird von
Bourdieu im akademisch-philosophischen Milieu dieser Zeit ein »Platz

22

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

fir sich« zugewiesen: »Er interessierte sich fur die Humanwissenschaf-
ten, fiir Biologie; zudem vermittelte er einem eine Vorstellung davon —
durch seine Schriften zur Geschichte, zur kommunistischen Partei, zu
den Moskauer Prozessen — wie eine Reflexion aufs unmittelbar Gege-
bene aussehen konnte, die sich den sektiererischen Vereinfachungen der
politischen Diskussion entzieht. Er schien einen moglichen Ausweg aus
der geschwitzigen Philosophie der Bildungsinstitution zu verkorpern«
(Bourdieu 1992b: 19).

ADb 19571 studierte Bourdieu im Hauptfach Philosophie an der Elite-
hochschule Ecole normale supérieure (ENS), wo er 1954 die Agrégation
erhielt. Bourdieu studierte also in Paris, als Merleau-Ponty seine Vorle-
sungen 1953/4 und 1954/5 am College de France hielt. Aus verschiede-
nen Seitenbemerkungen seiner (Bourdieus) Vorlesungen am College de
France ldsst sich schlieflen, dass er die Merleau-Pontys als Student be-
sucht haben muss (Bourdieu 2016/1: 218, 3471 ff.; 2016/2: 551, 942-44,
950). In diesen Vorlesungen Merleaus, besonders in der von 1953/4, voll-
zieht sich aber gerade die Einarbeitung der diakritischen, »relationalen«
Logik der Sprachtheorie Saussures in eine umfassende Kultur- und Aus-
druckstheorie. Dartiber hinaus spielt in ihnen, wie noch zu zeigen sein
wird, ebenfalls ein emphatischer Praxisbegriff eine wichtige Rolle. Skiz-
zen und Mitschriften dieser Vorlesungen werden erst in den Jahren 2003
und 2012 verdffentlicht. Bourdieu konnte sie also nicht kennen, war in-
sofern auf seine Erinnerungen angewiesen, die sich allerdings als sehr
selektiv erweisen. Die Strukturalisierung der Merleau-Pontyschen Pha-
nomenologie dokumentiert sich aber auch in den noch zu Lebzeiten pu-
blizierten sprach- und kulturtheoretischen Schriften, insbesondere dem
Band Signes, deutsch Zeichen (Merleau-Ponty 2007) sowie in der spaten
»indirekten Ontologie« (Merleau-Ponty 1994a: 233).

Bourdieu wechselt 1955 zunichst in den obligatorischen Schuldienst.
Im selben Jahr wird er zum Militirdienst eingezogen, der ihn nach Al-
gerien fiihrt. Dort fuhrt er 1958-1960 seine Feldforschungen zu den Le-
bensformen der Kabylen durch, deren Auswertung und Ausarbeitung in
den 1960er-Jahren mundet in den bereits erwahnten, 1972 publizierten
Entwurf einer Theorie der Praxis. Man kann diesen als eine Bourdieu
selbst latent bleibende Anwendung und Weiterentwicklung der Konzep-
te Merleau-Pontys, deren Entstehung in den Collége-Vorlesungen Bour-
dieu beobachtet haben muss, in einem vollig anderen Gegenstandsfeld
betrachten. Noch wihrend seiner Algerienzeit arbeitet Bourdieu inter-
essanterweise an einer philosophischen Dissertation zum Zeitbegriff bei
Husserl: »Als ich meine ersten ethnologischen Untersuchungen durch-
fiithrte, habe ich jeden Abend uber die Struktur der Zeiterfahrung bei
Husserl geschrieben« (Bourdieu 2002: 48). Auch bei diesem Thema han-
delt es sich, wie wir noch sehen werden, um ein zentrales Thema Mer-
leau-Pontys. Husserls Analysen zum inneren Zeitbewusstsein bilden den

23

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

entscheidenden Kernaspekt seines Verstandnisses fungierender Intentio-
nalitit (intentionalité opérante) und stellen zugleich eine wichtige Brii-
cke zwischen seinem wahrnehmungstheoretischem Frithwerk und dem
ontologischen Spatwerk her.

Auch diese Ontologie Merleaus ist in den Texten Bourdieus unter-
schwellig prasent. Er ruft sie zumeist in formelhafter und summarischer
Weise ohne jede Konkretisierung auf (z.B. Bourdieu/Wacquant 1996:
155, 161; Bourdieu 2001: 183), wie er uberhaupt jede philologisch nach-
vollziehbare Auseinandersetzung mit Merleau-Pontys Konzepten oder
Texten vermeidet. Merleau-Pontys Name wird, wenn iiberhaupt, in ei-
ner gleichsam atmospharischen Qualitit beschworen. Bourdieus Buch
Meéditations Pascaliennes (deutsch Meditationen), das man als seinen phi-
losophischen Nachlass betrachten kann, bezieht sich in seinem Titel auf
Blaise Pascal (Bourdieu 2001), obwohl die wesentlichen Linien der Ar-
gumentation ganz offensichtlich auf Grundfiguren der Merleau-Ponty-
schen Phanomenologie abheben. Dabei handelt es sich allerdings nur auf
einer Oberflichenebene um eine Irrefihrung. Merleau-Ponty war »seit
seiner frithen Jugend ein Anhidnger Pascals« (Sartre 1968: 153) und blieb
es auch nach seinem Bruch mit dem Katholizismus, wihrend der Riick-
griff Bourdieus auf einen christlich-katholischen Denker doch ziemlich
iberrascht. Die zentrale, fiir Bourdieu wesentliche Schliisselstelle Pascals
(Bourdieu/Wacquant 1996: 161; Bourdieu 2001: 167) konnte Bourdieu
Merleau-Pontys Phinomenologie der Wahrnebmung entnehmen, wo sie
ebenfalls zitiert wird (Merleau-Ponty 1966: 464). Sie enthilt die Quint-
essenz von Merleau-Pontys und Bourdieus gemeinsamer Ontologie, die
auf der Verschrankung und wechselseitigen Zugehorigkeit von individu-
ierten Korpern und ihrer Welt beruht. Sie spielt mit dem Doppelsinn des
franzosischen Wortes »comprendre«, das im Franzosischen zugleich »be-
inhalten/enthalten« wie auch »verstehen« bedeuten kann: »Par Pespace,
Iunivers me comprend et m’engloutit comme un point; par la pensée,
je le comprends.« »Durch den Raum versteht/beinhaltet das Universum
mich und lisst mich wie einen Punkt verschwinden; durch das Denken
beinhalte/verstehe ich es.« (Pascal 1971: 488, Nr. 348, Ubers. jmk).s Mit
der Bezugnahme auf Pascal ist jedenfalls — willentlich oder unwillentlich
— eine falsche, wenngleich nicht ganz irrefithrende Fahrte ausgelegt. Im
Kostiim Pascals agiert im Bourdieuschen Marionettentheater seines phi-
losophischen Vermachtnisses eindeutig Merleau-Ponty.

Offensichtlich war Merleau-Ponty fir Bourdieu eingestandene wie
uneingestandene akademische Identifikationsfigur. Merleau-Ponty safs

5 Darin ist zugleich ein Bezug/eine Stellungnahme zu Descartes angedeutet —
insoweit nimlich hier nicht auf einen Dualismus, sondern auf einen Zusam-
menhang zwischen Res extensa - Korper (enthalten/beinhalten) und Res Co-
gitans — Geist (verstehen) angespielt wird.

24

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

im Priifungsausschuss der Ecole Normale Supérieur — Bourdieu, der die
Concours zur Ecole Normale erfolgreich durchlief und zwischen 1951
und 1954 dort im Hauptfach Philosophie studierte, erwidhnt es selbst
in den Méditations pascaliennes (2001: 48). Zugleich hilt er fest: »Ich
mag den Intellektuellen in mir nicht, und was immer in meinen Schrif-
ten antiintellektualistisch klingt, ist vor allem gegen das gerichtet, was
mir trotz aller Miihe, die ich mir gebe, an Intellektualismus |[...] geblie-
ben ist« (ebd.: 15). Wer Bourdieus Texte kennt, weif3, dass der Inbe-
griff von Intellektuellen und Intellektualisten fir ihn »die« Philosophen
sind, Merleau-Ponty nimmt Bourdieu ausdriicklich davon aus (Bour-
dieu/Wacquant 1996: 155). Zugleich ist Merleau-Ponty der Philosoph,
der sich die Kritik des Intellektualismus in Philosophie und Psycholo-
gie zeitlebens zum Programm gemacht hatte. Die Psychoanalyse hat die
widerspriichlichen Aspekte von Identifikationsprozessen dargelegt, das
komplexe Ineinander von Attraktion und Rivalitit, Ambivalenz, Inter-
nalisierung und Verdrangung, Priasenz und Vergessen. Deren akademi-
sche Varianten hat Bourdieu selbst an anderen Stellen und bei anderen
scharfsichtig analysiert. Aber sein Verhiltnis zu Merleau-Ponty scheint
ihm selbst nur begrenzt durchsichtig zu sein. Anders lassen sich sowohl
die ins Auge stechenden Korrespondenzen wie die geradezu schreienden
systematischen Liicken nicht erkldren. Diese Problematik haben wieder-
um die modernen Praxistheorien, die ohne Bourdieu kaum denkbar sind,
beerbt. Sie beziehen sich durchweg auf Bourdieus letztlich namensge-
bende Praxeologie, Merleau-Pontys Werk findet meist keinerlei Erwih-
nung (so z.B. nicht in Reckwitz 2003; Schifer 2013, Schatzki u.a. 2001,
Schatzki 2002, Schmidt 2012/2017). Sofia Prinz spricht — zu Recht, wie
ich meine — von »Unterschlagung« (Prinz 2017), was immer deren Me-
chanismen und Motive sind.

Es wird eine zentrale These dieses Buchs sein, dass diese Ausblen-
dung ihren Preis hat. Er liegt in der bereits angedeuteten entscheidenden
chronischen Unklarheit und Unentschiedenheit des Korperkonzepts im
Spannungsfeld von Handlungs- und Strukturtheorie, sowohl bei Bour-
dieu, wie in den spdteren Praxistheorien, aber auch in Teilen der soge-
nannten Korpersoziologie. Die Transformation von Merleaus Konzepten
wird von Bourdieu auf gleichsam atmospharische Weise ubernommen,
ist aber ungentigend reflektiert, weil er den Einfluss Merleau-Pontys auf
sein eigenes Werk generell ausblendet, unterschatzt und nicht prazise ge-
nug analysiert. Der eingestandene Einfluss Merleau-Pontys beschrankt
sich auf die subjektive, phanomenologische Seite, auf das, was ich in die-
sem Text ein romantisches Korperkonzept nennen werde. Bourdieu hilt
merkwiirdigerweise an bestimmten Aspekten dieses romantischen Kor-
perkonzeptes fest und tibersieht dabei, dass Merleau-Ponty diese Aspek-
te selbst einer konsequenten Selbstkritik unterzog. Dies beinhaltet zum
einen die Akzentuierung einer » Generalitit des Korpers«. Ausgerechnet

25

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

dieser Gesichtspunkt bleibt in der soziologischen Rezeption vollstindig
ausgeblendet. Zum anderen unternimmt Merleau-Ponty eine kritische
Relativierung der Vorstellung einer »korperlichen Intentionalitit«, an
der Bourdieu und mit ihm weite Teile der sogenannten Korpersoziolo-
gie semantisch festhalten. Dieses Buch mochte der Frage nachgehen, ob
in dieser doppelten Nachlissigkeit nicht ein Grund dafiir liegen konnte,
wieso letztlich auch die Bourdieuschen (und andere) Vermittlungsversu-
che von Subjektivismus und Objektivismus nicht tiberzeugt haben und
mit Widerspriichen und Leerstellen behaftet bleiben. Vielleicht konnte
eine Wiederaufnahme und Revision der soziologischen Merleau-Pon-
ty-Lekture auf der Basis einer verdnderten Quellenlage dazu beitragen,
zu etwas praziseren Eintragungen in diese Leerstellen zu verhelfen. Al-
lerdings sind damit durchaus auch fur die Autonomieanspriiche des Fa-
ches Soziologie unangenehme Einsichten verknuipft.

Die Bourdieu-Wacquantsche Tendenz, Merleau-Pontys Phinomenolo-
gie — bei aller formelhaften Anerkennung — letztlich umstandslos unter
einem Subjektivismuslabel zu subsumieren, prigt die soziologische Mer-
leau-Ponty-Rezeption insgesamt. Die vielleicht etwas ubertriebene Aus-
rufung einer » Wiederentdeckung« Merleau-Pontys durch Axel Honneth
(Honneth 1990) steht ebenso wie dhnlich gelagerte Versuche phino-
menologischer Autoren (Coenen 1985, Twenhofel 1985) bis heute aus-
schliefSlich im Zeichen der »Wiederkehr« eines Korper- bzw. Leib-Kon-
zepts (Kamper/Wulf 1982). Solche Proklamationen sind wie auch die
Ausrufung von »Paradigmenwechseln« und »Turns« eine beliebte Stra-
tegie, neue Leitsemantiken ins Gesprich zu bringen, und vielleicht auch
der Versuch, ein bisschen Macht iiber die Diskurse auszuiiben. Auch fiir
die Rede von einem »Corpor(e)al Turn« oder »Body Turn« innerhalb
der Korpersoziologie wird auf dhnlich summarische Weise Merleau-
Ponty in Anspruch genommen (Gugutzer 2015: 39, 49 ff.; Gugutzer/
Klein/Meuser 2017, Bd.1: V, 45—49, 57 ff., 315-333). Auch hier wird der
Korper, jedenfalls im deutschen Sprachraum, sehr weitgehend als Chiffre
fur »leibliche Erfahrung« angesehen und damit eher als (Teil-)Aspekt
der intentionalitdts- und subjektivitatstheoretischen Seite soziologischer
Analyse verstanden. Die » Wiederentdeckung des Korpers« ist begleitet
von der Rehabilitation einer Sphire des Unmittelbaren, Intuitiven,
Emotional-Affektiven, Praktischen und dabei liegt der Akzent auf einer —
wenngleich als sozialisiert gedachten — inneren Erfahrung. Das soll einen
unterstellten einseitigen Rationalismus, Kognitivismus, Intellektualismus
der soziologischen Theorie konterkarieren, reparieren, kompensieren,
komplementieren. Insbesondere die Vokabel »Leib« transportiert damit
etwas, was ich in diesem Text ein »romantisches Korperkonzept« nennen
werde.

Merleau-Ponty als Leib-Philosoph (Fischer 2012: 19 ff., Gugutzer
2015: 122 f., Knoblauch 2017: 120) - dieses in der Soziologie beliebte

26

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

Interpretationsklischee stiitzt sich vor allem auf die Rezeption einer
einzigen Schrift, namlich der Phdnomenologie der Wahrnehmung von
1945. Und darin wiederum auf wenige, besonders plakative Passagen,
etwa die Schlusspassagen des 3. Kapitels des ersten Teils, in dem es in
deutscher Ubersetzung vielzitiert heifSt: »Der Leib ist unser Mittel iiber-
haupt, eine Welt zu haben.« (Merleau-Ponty 1966: 176). Im franzosi-
schen Text steht aber zu lesen: »Le corps est notre moyen général d’avoir
un monde«, also besser: »Der Korper ist unser allgemeines Mittel, eine
Welt zu haben. « Die deutsche Ubersetzung unterschligt schlicht die von
Merleau-Ponty offensichtlich unterstellte Allgemeinheit, die » Generali-
tat« des Korpers, die noch durch das Pronomen »unser« verstarkt wird.
Der Korper ist unser Korper, unser Zugang zu einer Welt, nicht nur dei-
ner oder meiner. Damit ist der Korper aber zugleich auch der Zugang
zu jenem »hanging together of things, the existence of nexuses«, der fiir
Schatzki Ordnung im allgemeinen und soziale Ordnung im Speziellen
ausmacht (Schatzki 2002: 18).

Ziel dieses Buches ist es, diese Dimension der Generalitit und die
damit in Verbindung stehenden Moglichkeiten einer strukturtheoreti-
schen Lekture Merleau-Pontys zu konkretisieren und auszuloten, un-
ter Einbeziehung auch der spateren Publikationen, vor allem aber der in
den 19s50er Jahren entstandenen, erst in jungster Zeit veroffentlichten
Vorlesungsskripte. In ihnen vollzieht sich etwas, was man eine Struk-
turalisierung des Korperkonzepts nennen konnte. Ich werde dabei der
These folgen, dass diese Strukturalisierung gleichbedeutend ist mit einer
Temporalisierung. Alexandre Métraux hatte in seinem Beitrag zu dem
Konstanzer Kolloquium darauf hingewiesen, dass fiir Merleau-Pontys
Phinomenologie die Ubertragung des Konzepts einer raumlichen Hori-
zontstruktur (und damit Figur-Hintergrund-Beziehungen) in die Zeitdi-
mension eine zentrale Bedeutung hat und dass dieses aufs Engste mit der
Dimension der Praxis verbunden ist: »Da die Einheit der je erfahrbaren
Welt nicht auf einer »intellektuellen<, sondern auf eine mit der Zeit ge-
henden >praktischen Synthese« griindet und deshalb in einer geschichtli-
chen Perspektive steht, scheint der zeitliche Horizont der Wahrnehmung
nichts anderes zu sein als das Gegenstiick zur raumlichen Horizontstruk-
tur.« (Métraux 1976: 142; vgl. Kastl 1998: 413 ff.; Kastl 2004: 219 ff.;
Kastl 2016: 82).

Damit spricht Métraux einen zentralen Zusammenhang an: Korper
sind in Zeit und Geschichte situiert, sie sind Kraft ihrer Materialitit,
Medium und Triger gesellschaftlicher Wirklichkeit, sozialer Praxis im
Sinne einer steten Reproduktion, Transformation und Veranderung der
wirklichen, wahrnehmbaren Welt und ihrer Strukturen. Das beinhal-
tet und setzt voraus, dass sie zugleich Geddchtnis sind, in dem Sinne,
dass sich an ihnen (nur an ihnen?) Erfahrungen niederschlagen und da-
durch generalisieren konnen. Kérper sind Trager, operative Instanz und

27

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Umschlagsort von (sozialem) Wissen, Kénnen und Erinnerungen. Mer-
leau-Pontys Philosophie auf diese Weise ebenso als Praxistheorie (Prinz
2017) wie als »strukturalistische Phinomenologie« oder »phanomeno-
logischen Strukturalismus« zu lesen (Bertram 2008: 182, vgl. auch Lauer
2013, Alloa 2012, 2017), hitte sich im disziplindren Feld der Soziologie
bereits als Konsequenz eines Teils der Beitrage zu der Konstanzer Ta-
gung 1973 und dem dazu erschienenen Tagungsband (Grathoff/Spron-
del 1976) nahe gelegt.

Diese Aspekte einer progressiven Merleau-Ponty-Lektiire — die Gene-
ralitat des Korpers, sein strukturaler Charakter und die operative Bedeu-
tung korpergebundener sozialer Gedichtnisse — konnen moglicherwei-
se zu einem differenzierteren Verstandnis der Tragfihigkeit dialektischer
Losungen und Scheinlosungen und zu einer Befriedung eines konzeptuel-
len Schismas von Wissen und Habitualitat fuhren sowie unser Verstand-
nis des Zusammenhangs von sozialem Verhalten, sozialem Handeln und
sozialen Strukturen differenzieren. Das zumindest wire die Hoffnung
und Intention dieses Textes.

Er ist wahrend des Schreibens zu einem Diptychon in einem weit grofSfla-
chigeren Format geraten, als anfangs gedacht. Im ersten Teil versuche ich
—ausgehend von einem bei der Konstanzer Tagung 1973 geplanten, aber
nicht gehaltenen Vortrag von Aron Gurwitsch zur Kritik Merleau-Pon-
tys — zundchst die Dekonstruktion des »romantischen Korperkonzepts«.
Seine Spuren finden sich nicht nur in Merleau-Pontys 1945 erschiene-
nem Werk Phdnomenologie der Wahrnehmung, sondern es bestimmt bis
heute auch die soziologische Rezeption dieses Werks, ja sehr weitgehend
das Korperverstandnis der sogenannten Korpersoziologie. Ein Ergebnis
dieser Dekonstruktion liegt in der Herausarbeitung der fiir die Entwick-
lung der »strukturalistischen Phinomenologie« Merleau-Pontys (Ber-
tram 2008) wichtigen Figur der Generalitit des Korpers. Diese Figur ist
einerseits eine Provokation fur jeden kulturalistischen oder soziologisti-
schen Konstruktivismus, scheint mir andererseits aber der entscheidende
Schlissel fur bislang unbemerkte Turen zu einer nicht nur rhetorischen
Vermittlung von Korperlichkeit und Gesellschaft zu sein.

Nach einer kurzen Zwischeniiberlegung (Metalog) geht es im zweiten
Teil um die detaillierte Auseinandersetzung mit der struktur-, differenz-
und ausdruckstheoretischen Weiterentwicklung von Merleau-Pontys
Phanomenologie in den 1950er Jahren, insbesondere unter Berticksich-
tigung des erst 2011 posthum von Emmanuel de Saint-Aubert und Stefan
Kristensen veroffentlichten Vorlesungsskripts Le monde sensible et le
monde de Iexpression. Ich mochte zeigen, dass diese Weiterentwicklung
systematisch nur verstandlich wird vor dem Hintergrund einer Zeit- und

28

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

Gedichtniskonzeption, die sowohl in der Phinomenologie der Wabr-
nehmung wie auch in den Vorlesungen der 19 50er Jahre implizit mitge-
fithrt wird, deren explizite Ausarbeitung aber in den Ansitzen stecken
bleibt. Diese Ansitze konvergieren mit Ergebnissen und Systematisierun-
gen der neueren interdisziplindren Gedachtnisforschung. Mit ihrer Hilfe
kann das Merleau-Pontysche Anliegen der Verkniipfung eines struktura-
len Korperkonzepts (Kérperschema) mit einer Ausdrucks- und Sprach-
theorie moglicherweise auf eine empirische Grundlage gestellt werden.
Von daher eroffnet sich auch ein Zugang zu den strukturtheoretischen
Problemen der Soziologie, wie ihn Merleau-Ponty in seiner Weberrezep-
tion entfaltet und eine abschliefSende kritische Auseinandersetzung mit
der Tragfihigkeit der dialektischen Konzeptionen und ihren praxeolo-
gischen Weiterentwicklungen.

Der Text ist Walter Sprondel gewidmet, urspringlich zu seinem
80. Geburtstag. Dass er zu diesem Datum noch lange nicht fertig war,
sondern noch erhebliche Zeit brauchte, um in die Form zu finden, die er
jetzt hat, entspricht letztlich aber auch wieder dem, was hier tuber Struk-
turen gesagt werden soll. Man konnte sagen, damit mache ich die Not
zur Tugend. Ich gebe es zu. Genauso versteht es sich von selbst, dass
die Widmung ihren Adressaten in keiner Weise fiir die hier entwickel-
te Position vereinnahmen soll. Vielmehr méchte sie zum Ausdruck brin-
gen, dass Gesprachsfaden in der Wissenschaft, auch wenn sie vor lan-
ger Zeit gekntipft wurden und durch verschiedenste — zufillige und wie
wir sehen werden auch tragische — Umstdnde abreifsen kénnen, wieder
aufgenommen und in ein ganz anderes Gewebe eingearbeitet werden
konnen. Das hat mit einer faszinierenden Eigenschaft von Sprache zu
tun, um die es im folgenden Text ebenfalls gehen wird. Auch in dieser
Hinsicht fiihrt der Text daher vor, wovon er handelt. Und nicht zuletzt
ist da auch die Entdeckung, dass manche Perspektiven und Positionen,
die Merleau-Ponty in den 1950er Jahren entwickelt hat, kompatibler
mit einer an Weber, Schiitz, Berger/Luckmann und Plessner ankniipfen-
den Soziologie und Sozialtheorie sind, als bislang angenommen wurde.
Walter Sprondel mochte ich fir einen im Gedachtnis bleibenden Spazier-
gang zum schonen Ort des damaligen Geschehens und seine Erzihlun-
gen und Anmerkungen danken, und Alexandre Métraux fur unzahlige
schriftliche und mindliche Hinweise, wertvolle inhaltliche Anregungen
und Hilfestellungen bei der Ubersetzung einiger Zitate. Wie immer gilt:
Die Verantwortung fiir das, was daraus in diesem Text geworden (oder
nicht geworden) ist, geht, insoweit damit » Lasten« verbunden sind, zu
Lasten des Autors.

29

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:(



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L.
Vom romantischen zum strukturalen Korper

hittps://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:00:41 [r—



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://deLorg/10.5771/9783748011333-0 - am 21.01.2026, 0B:(



https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

