
9

Prolog

»Nichts ist schwerer zu wissen, als was wir eigentlich sehen«, schreibt 
Merleau-Ponty in seiner 1945 erschienenen Phänomenologie der Wahr-
nehmung (Merleau-Ponty 1966: 82). Fünfzehn Jahre später, in seinem 
letzten Lebensjahr, formuliert er in einer Arbeitsnotiz: »Der gemeinsa-
me Stoff, aus dem alle Strukturen bestehen, ist das Sichtbare« (1994a: 
257). Man kann mit solchen kryptischen Sätzen seine Probleme haben. 
Von welchem Standort aus wären Strukturen sichtbar? Walter Sprondel 
hat sich in einem 1976 veröffentlichten Aufsatz »Die Kategorie der So-
zialstruktur und das Problem des sozialen Wandels« mit der Perspekti-
vität soziologischer Aussagen über Strukturen beschäftigt. Er wählte ein 
anderes Zitat Merleau-Pontys als Motto, das dieses Problem in einen 
imaginären Dialog zwischen einem Soziologen und einem Philosophen 
einkleidet: »Vous croyez penser toujours et pour tout le monde, dit le 
sociologue au philosophe, et en cela même, vous ne faites qu’exprimer 
les préjugés ou les prétentions de votre culture. C’est vrai, mais ce n’est 
pas moins vrai du sociologue dogmatique que du philosophe. Lui- même, 
qui parle ainsi, d’où parle-t-il?« »Ihr glaubt, für immer und für jeden zu 
denken, sagt der Soziologe zum Philosophen, und gerade darin bringt ihr 
doch nur die Vorurteile und Anmaßungen eurer Kultur zum Ausdruck. 
Das stimmt, aber dies gilt ebenso für den dogmatischen Soziologen wie 
für den Philosophen. Er selbst, der so spricht, von wo aus spricht er?« 
(Merleau-Ponty 2007: 155; Übersetzung leicht geändert, jmk, franz.: 
137). Auch in dieser Formulierung scheint für Merleau-Ponty die Be-
stimmung eines »Wo«, einer Position in einem inneren Zusammenhang 
zum Geltungsanspruch von Aussagen zu stehen.  

Walter Sprondel gibt dieses »D’où parle-t-il?« an die Wissenssoziolo-
gie weiter: wessen Standpunkt kann eigentlich mit welcher Begründung 
wahrheitsfähige Feststellungen über gesellschaftliche Strukturen für sich 
beanspruchen? (Sprondel 1976: 185). Der Kosmotheoros, imaginäres 
Subjekt, das von überall und nirgendwo, vom Standort einer Standort-
losigkeit auf ein großes Objekt »blickt«, ist für Merleau-Ponty eine il-
lusionäre Position (Merleau-Ponty 2015: 156; 1994: 31 f.). Spron dels 
vorsichtige und vorläufige Antwort weist in dieselbe Richtung, sie ar-
gumentiert auf der Basis einer Weberschen Methodologie.1 Sprondels 
Anfrage und Antwort schließt einen von ihm selbst und Richard Grat-
hoff 1976 herausgegebenen Band »Merleau-Ponty und das Problem der 
Struktur in den Sozialwissenschaften« ab. Der Band ist einer der ersten 

1   In diese Richtung weist, wie zu zeigen sein wird, auch der Weg, den Mer-
leau-Ponty zwischen 1945 und 1961 eingeschlagen hatte (vgl. Métraux 
1976: 147).

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

Buchpublikationen über Merleau-Ponty und die Sozialwissenschaften 
überhaupt und meines Wissens die bisher einzige Publikation, die ihn als 
soziologisch relevanten Strukturtheoretiker erschließen will. Den Beiträ-
gen des Grathoff/Sprondel-Bandes lag eine im Jahr 1973 als erstes »Kon-
stanzer Kolloquium zu Problemen der sozialwissenschaftlichen Theorie« 
veranstaltete Tagung zugrunde. Sie fand im Schweizer Ort Gottlieben, 
nahe Konstanz, statt, in der »Drachenburg« und dem dazugehörigen 
Waaghaus, einem verspielten historischen Fachwerkensemble direkt am 
Ufer des türkisblauen Seerheins. Dieser Hinweis auf Tagung und Ta-
gungsband ist zugleich mein Geständnis eines offensichtlichen »Plagi-
ats«. Ich rufe den Titel der damaligen Publikation als Untertitel dieses 
Buches auf, weil ich es für sinnvoll halte, an die Fragestellungen von 
damals anzuknüpfen. In den Folgejahrzehnten nach seinem Erscheinen 
blieb der Band eher unbeachtet, die Theoriediskussion lief sogar in eine 
ganz andere Richtung. Merleau-Ponty spielte bis vor kurzem in der so-
ziologischen Diskussion praktisch keine Rolle. Die phänomenologische 
Sozialtheorie spaltete sich geradezu in eine an Schütz orientierte Wis-
senssoziologie und eine an Merleau-Ponty orientierte Leibphilosophie. 
Mir geht es auch darum, zu zeigen, dass dieses Schisma – das Stichwort 
»Generalität des Körpers« deutet es schon an – das Bewusstsein für die 
sachliche Komplementarität und Zusammengehörigkeit der Themen von 
Schütz und Merleau-Ponty überlagert hat. Gerade auch vor dem Hin-
tergrund von Entwicklungen in der Körpersoziologie und der soziolo-
gischen Theorie der letzten zwei Jahrzehnte, in denen Leib und Körper 
als soziologische Kategorien zunehmend aufgewertet werden, scheint es 
mir wichtig, diesen Aspekt noch einmal so deutlich wie möglich zu reka-
pitulieren. Wissen und Körper, Generalität und Wahrnehmung gehören 
zusammen. Dazu ist eine Revision der soziologischen Merleau- Ponty-
Lektüre Voraussetzung. Um diese soll es hier gehen. 

Zum Problem der Struktur in der Soziologie

Es versteht sich in der Soziologie nicht von selbst, Merleau-Pon-
ty überhaupt als Strukturtheoretiker zu lesen. Worin besteht eigent-
lich ein »Problem der Struktur« in der Soziologie? Der erwähnte Text 
 Sprondels setzt mit der These ein, eine »von konkreten Gegenständen 
abgelöste« Begriffsbestimmung von Struktur bereite in keiner Wissen-
schaft besondere Probleme. Struktur meine in der allgemeinsten Be-
deutung nicht viel mehr als eine irgendwie geordnete und dadurch be-
stimmbare Relation von Einzelelementen im Hinblick auf ein Ganzes. 
Was »Element« und »Ganzes« dabei jeweils besagen, sei dann abhän-
gig vom konkreten Gegenstand und dem jeweiligen methodischen oder 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

theoretischen Zugang (Sprondel 1976: 176). Auf ähnliche Weise be-
stimmt Schatzki ein gutes Vierteljahrhundert später im Anschluss an 
Bernhard Waldenfels Ordnung als »the hanging together of things, the 
existence of nexuses« (Schatzki 2002: 18). »Struktur« ist dann einfach 
»particular contingent de facto layout or reticular composition« (ebd.). 
Um die Triftigkeit von Sprondels These zu illustrieren, sei noch ein drit-
ter Autor mit einem völlig anderen Theoriehintergrund bemüht: auch 
für Niklas Luhmann ist mit einem allgemeinen Strukturbegriff nicht 
viel mehr bezeichnet als eine kontingente Relation zwischen Einzel-
elementen, eine Einschränkung von Kombinationsmöglichkeiten (Luh-
mann 1987: 387).

So unproblematisch der Strukturbegriff im Allgemeinen ist, das Pro-
blem damit beginnt in der Soziologie und den Sozialwissenschaften bei 
der Frage, was im konkreten Fall überhaupt als »Element«, »thing« und 
was als »Nex s« zu bestimmen wäre. Folgt man den theoretischen Ent-
würfen von Mead, Schütz bis Luhmann, Oevermann u.a., dann handelt 
es sich in der Sphäre des Sozialen schon immer um zeitlich verfasste Ele-
mente, Prozesse und Zusammenhänge: Nex s von Kommunikationen, 
Handlungen, Verhalten, Deutungen, Texten, Praktiken, »Doings« und 
»Sayings«. Struktur heißt dann, dass in einem gegebenen Kontext nicht 
jedes Ereignis auf jedes andere folgen kann. Im Maß, wie sich in einem be-
stimmten sozialen Prozess eine Anschlusslogik bestimmen lässt, erkennen 
wir eine Struktur. Im Hinblick auf die eingangs zitierte Merleau- Ponty-
Sentenz wäre dann zu sagen, Strukturen seien zumindest insofern sicht-
bar, als dass daran Beteiligte oder ihre direkten Beobachter wahrnehmen 
können, wie Handlungen, Verhalten, Deutungen aneinander anknüpfen, 
unabhängig davon, ob sie ein Prinzip dieser Assoziierung benennen (kön-
nen) oder nicht. Struktur beruht auf Relationierung: Kontiguität, Kova-
riation, Korrelation und dem Gegenteil davon. »Sichtbare« Struktur ha-
ben dann aber streng genommen nur zeitlich über»schau«bare Einzelfälle. 
Diese Überschaubarkeit setzt dann nicht nur Augen und Ohren, sondern 
zugleich ein Mindestmaß an Gedächtnis voraus. Weiteres Problem: der 
Einzelfall interessiert nun ausgerechnet die Soziologie sehr oft nicht oder 
jedenfalls nicht in erster Linie. 

Empirische Aussagen über Gesellschaft werden beispielsweise in Tex-
ten über Sozialstrukturanalyse gemacht. Solche Bücher tragen Titel wie 
»Die Sozialstruktur Deutschlands« (Geißler 2014). Hier werden Ele-
mente statisch gefasst, z. B. als Merkmale und Stat s von Personen oder 
sozialen Ressourcen, Artefakten, Techniken, Infrastrukturen. Struktu-
ren sind dann nicht spezifische Verknüpfungen sozialer Ereignisse in der 
Zeit, sondern statistische (und damit prinzipiell statische) Zusammen-
hänge, zum Beispiel Cluster von Eigentumsverhältnissen, Bildungsstat s, 
feste Personenmerkmalen wie Geschlecht, Religionszugehörigkeit, Beruf, 
Verfügung über Konsumgegenstände. Konfigurationen zwischen solchen 

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

Variablen werden beschrieben, verglichen und erklärt (vgl. z.B. Geiß-
ler 2014: 2 ff.) und als solche Strukturen gleichgesetzt. Sie werden zu 
einem bestimmten Messzeitpunkt t1 synchronisch erfasst. Sie können 
sich zwar zu einem Zeitpunkt t2 verändert haben. Diese Veränderung 
erscheint dann aber nicht selbst als Struktur, sondern als sozialer Wan-
del, als dessen Ergebnis dann wieder eine andere Struktur herauskommt. 
Sichtbar sind Strukturen in diesem Verständnis streng genommen nicht. 
Ob eine bestimmte situative Relation eine Struktur ist, lässt sich in dieser 
Perspektive nur dann erkennen, wenn sich ihre übersituative Geltung be-
legen lässt, sie also in sehr vielen Fällen auftritt. Struktur ist sie nur dann, 
wenn das zutrifft und sie muss, z.B. als Vermögens- oder Ressourcenver-
teilung mit statistischen Mitteln allererst mühsam zugänglich gemacht 
werden. Das ist nur eine Version zu sagen, bei der Struktur handle es sich 
eigentlich um eine Erkenntnisrelation, letzten Endes ein Modell. Es spielt 
für das, was ich hier sagen will, keine Rolle, ob wir für die statistische 
Konstruktion eine platonische Wesens- oder Ideenschau, die geniale In-
tuition eines Zeitgeistanalytikers, die Erarbeitung einer Idealtypik, die 
Rekonstruktion einer insgeheim wirksamen Grammatik oder Regelsys-
tems einsetzen. Das sind allesamt Möglichkeiten, sich einen wie immer 
lückenhaften Überblick zu verschaffen, über etwas, was nicht gleichzei-
tig sichtbar sein kann. 

Dass es innerhalb der Soziologie überhaupt zu solch verschiedenen 
Verwendungen des Strukturbegriffs kommt, macht bereits einen Aspekt 
des Problems der Struktur deutlich. Man ist sich noch nicht einmal über 
die Frage einig, worin denn die Einzelelemente bestehen, zwischen de-
nen sich Strukturen zeigen, worin der Nexus besteht, von dem Schatz-
ki spricht. Ein Aspekt des Strukturproblems besteht darin, den Zusam-
menhang zwischen diesem und dem operativen Verständnis von Struktur 
aufzuklären. Wie lassen sich diese statisch und statistisch konstruierten 
Sozialstrukturen (und sinngemäß alle auf andere Weise gewonnenen Mo-
delle) beziehen auf Strukturen im Sinne der spezifischen Verknüpfung 
von Handlungen, Deutungen, Verhaltensweisen, Praktiken, Dinge in kon-
kreten sozialen Kontexten und Prozessen? Dazu lässt sich Max Webers 
Postulat zitieren, dass Begriffe wie Staat, Genossenschaft, Feudalismus, 
jegliche Kategorien für bestimmte Arten menschlichen Zusammenlebens 
ausnahmslos auf das verständliche Handeln beteiligter Einzelmenschen 
zu reduzieren seien (Weber 1988: 439). Werden solche Bezeichnungen 
für Institutionen, Typisierungen bestimmter Formen des Sozialen verwen-
det, bewegt man sich im Prinzip auf derselben sychronen Aussageebene 
wie bei statistischen Generalisierungen. Allerdings sind diese Ordnungs-
begriffe in der Weberschen Sicht ausdrücklich nicht als empirische Aus-
sagen zu verstehen. 

Die Webersche Position wird insgesamt als »methodischer Individua-
lismus« apostrophiert. Es gibt innerhalb der Soziologie Positionen, die 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

Webers Position für eine unzulässige Reduktion halten. Die Gegenpo-
sition besteht darin, soziale Entitäten und deren Strukturen dem kon-
kreten Verhalten und Handeln in irgendeinem Sinne vorzuordnen und 
für diese einen autonomen – wie auch immer: als »emergent«, »syste-
misch«, »strukturalistisch«, »praxeologisch« verstandenen – ontischen 
Status in Anspruch zu nehmen. Soziales ist dann »vorgängig«, »immer 
schon«, »vorausgesetzt«, »emergent«. Die Frage ist aber, was das eigent-
lich genau heißen könnte. 

Meist unabhängig von den Fragestellungen und Stellungnahmen der 
großen Theorien stellen sich Probleme mit Strukturen im Alltag empiri-
scher Forschung. Sie werden dort irgendwie pragmatisch, ad hoc gelöst. 
Was als Teil, Element, Einzelphänomen beschrieben und was als Zusam-
menhang, Nexus und was dafür jeweils als Indikator in Anspruch ge-
nommen wird, wird im Einzelfall festgelegt. Mal werden Handlungen 
oder Einstellungen von Individuen als Folge, Ergebnis, Reaktion auf so-
zialer Ordnungen (Strukturen) verstanden oder erklärt, mal geschieht 
das Umgekehrte. Was Verstehen und Erklären dabei heißt, und worin 
der Übergang vom einen in das Andere besteht, ist dabei ebenfalls pro-
blematisch und kann weitere Aspekte eines Problems der Struktur in den 
Sozialwissenschaften bilden. 

In der soziologischen Theorie der 1960er und 1970er Jahre hat sich 
in diesem Zusammenhang der Rückgriff auf die der idealistischen Phi-
losophie entlehnten Begriffe von Subjekt(ivismus) und Objekt(ivismus) 
eingebürgert. Etwas pauschal formuliert, haben subjekttheoretische 
oder – wertend – subjektivistische Positionen demnach eine Tendenz das 
Strukturproblem nach der Seite der Akteure und Prozesse hin aufzulö-
sen und soziale Ordnungen zu einer Funktion des Handelns bzw. Verhal-
tens von Individuen (Subjekten) zu machen. Zugleich tendieren sie dazu, 
Makrophänomene auf Mikrophänomene zu reduzieren. Objektivistische 
Positionen betonen dagegen den logischen oder genetischen Vorrang von 
Systemen und Strukturen und haben eine Tendenz, individuelles Han-
deln, Merkmale von Individuen bzw. Mikroprozesse auf umgekehrte 
Weise »abzuleiten«. Damit verbindet sich eine Tendenz, Makrophäno-
mene (Gesellschaft) Mikrophänomenen (Interaktionen) vorzuordnen. 
Das alles sind bis zu einem gewissen Grad didaktische Klischees, All-
gemeinplätze, die in Einführungstexten und -seminaren zur »Soziologi-
schen Theorie« kanonisiert verwendet werden, als ob alle diese Begriffe 
eine präzise Bedeutung hätten. Zu dieser Idealisierung gehört auch das 
Wissen darüber, dass es um die Marke des Jahres 1970 herum verschie-
dene Versuche gab, diese Positionen miteinander zu vereinbaren bzw. in 
einer dritten Variante zu vermitteln oder sogar »aufzuheben«.2 

2   Ich beziehe mich, um die Architektur dieses Buches nicht noch mehr zu 
komplizieren, im Folgenden vorrangig auf Schütz/Berger/Luckmann und 

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

Berger-Luckmanns klassischer Ausweg, in dem 1966 erstmals veröf-
fentlichten, mittlerweile klassischen Text »The Social Construction of 
Reality« entwickelt, besteht in dieser didaktischen Vereinfachung darin, 
die Konzepte vom sozialem Handeln (Weber) und den sozialen Dingen 
(Durkheim), die subjektive und die objektive Seite sozialer Ordnung zu-
sammenzubringen. Berger und Luckmann bringen ihren Vorschlag selbst 
auf die Formel einer »dialektischen Perspektive« (Berger/Luckmann 
2004: 6, 18) und berufen sich dabei ausdrücklich auf den Praxisbegriff 
von Karl Marx und dessen Kategorien der Entäußerung und Vergegen-
ständlichung (ebd.: 22). Daran anknüpfend sprechen sie von Externali-
sierung und Internalisierung der sozialen Wirklichkeit. Auch Pierre Bour-
dieus Sozialtheorie hat den Anspruch einer dialektischen Aufhebung der 
beschriebenen Dichotomien. Ihre erste Kanonisierung wurde in Gestalt 
des 2. Teils seines Entwurfs einer Theorie der Praxis 1972 zum ersten 
Mal vorgestellt, also etwa in der Zeit des eingangs erwähnten »Kon-
stanzer Konzils«. Zum Motto hat sie Marx erste Feuerbachthese, nach 
der es darum gehe, Wirklichkeit als »sinnlich menschliche Tätigkeit« = 
Praxis zu erfassen (Bourdieu 1979: 137). Bourdieu fasst seine Perspekti-
ve in die »praxeologische Formel« der »Interiorisierung der Exteriorität 
und der Exteriorisierung der Interiorität« (Bourdieu 1979: 147). Das ist 
abgesehen von Bourdieus Neigung zur Wortstapelei sehr nah an Berger/
Luckmanns Dialektik von Internalisierung und Externalisierung. Auch 
Bourdieu ruft damit die Hegel-Marxschen Begriffe von »Entäußerung« 
und »Vergegenständlichung« auf. Auch ihm geht es erklärtermaßen um 
die »dialektischen Beziehungen zwischen [...] objektiven Strukturen und 
strukturierten Dispositionen« (ebd., Hervorhebung jmk). Bourdieu hat 
zugleich den Dissens zwischen den beiden Positionen vielleicht am ener-
gischsten und plakativsten gegeißelt. Sein späteres theoretisches Haupt-
werk von 1980 (Le sens pratique, irreführend übersetzt mit Sozialer 
Sinn) beginnt geradezu fanalartig mit den Worten: »Von allen Gegensät-
zen, die die Sozialwissenschaften künstlich spalten, ist der grundlegends-
te und verderblichste der zwischen Subjektivismus und Objektivismus« 

Merleau-Ponty/Bourdieu. Man könnte und müsste z.B. auch Giddens nen-
nen, dessen erste Entwürfe seiner Theorie der Strukturierung ebenfalls in 
diese Jahre fallen. Ein Teil seiner Vorgehensweisen und Konzepte liegt näher 
an Berger/Luckmann, ein anderer an Bourdieu. Auch bei ihm spielt ein an 
Merleau-Ponty anknüpfendes Körperkonzept eine gewisse Rolle. Darüber 
hinaus wären verschiedene Spielarten der u.a. ja ebenfalls an Marx anknüp-
fenden Kritischen Theorie sowie pragmatistische Konzeptionen zu nennen. 
Das alles ist interessant, aber letztlich uferlos. Ich verzichte daher darauf ge-
recht und vollständig zu sein und halte mich in diesem Text an das selekti-
ve Relationengefüge Berger/Luckmann-Bourdieu bzw. Wissenssoziologie vs. 
Praxistheorien sowie innerphänomenologisch: Schütz vs. Merleau-Ponty – 
mit gelegentlichen Seitenblicken. Das ist für sich komplex genug.

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

(Bourdieu 1993: 49). Was allerdings auffällt: auch Bourdieu verwendet 
die Begriffe »subjektiv« und »objektiv« in aller Unschuld weiter, sie ver-
lieren nicht ihre Funktion. 

So deutlich die Gemeinsamkeiten zwischen der Berger/Luckmann-
schen und der Bourdieuschen Lösung bis hinein in die Terminologie 
sind, so sehr unterscheiden sie sich im Gegenstandsbezug. Im Zentrum 
von Berger/Luckmanns Ansatz geht es um eine praxis- und lebensweltbe-
zogene Konzeption gesellschaftlich produzierten Wissens. Bei Bour dieu 
nimmt diesen Platz der Habitus als Inbegriff inkorporierter Gewohn-
heiten ein. Berger/Luckmann knüpfen in diesem Punkt an Alfred Schütz 
an, während Bourdieu, wie noch zu zeigen sein wird, eng an Merleau- 
Ponty anschließt. Damit wären wir – ich weise nur als Merkposten für 
alles folgende darauf hin – wiederum bei dem eingangs bereits erwähn-
ten Schisma innerhalb der phänomenologischen Sozialtheorie. Schon da-
rüber konnte und kann man sich im Fach nach wie vor streiten, etwa im 
Diskurs zwischen Wissenssoziologie und heutigen Praxistheorien. Und 
so sehr der Wille zur Vermittlung dieses Gegensatzes insgesamt geteilt 
wird, so wenig kann man andererseits sagen, einer der vielen damals 
gleichsam in der Luft liegenden Versuche der 1970er-Jahre habe es zu 
einer für das Fach Soziologie verbindlichen Geltung gebracht. Auch heu-
te halten nicht alle soziologischen Theoretiker/innen die dialektischen 
Lösungsangebote als solche für tragfähig – ein Beispiel für eine erklär-
termaßen nicht-dialektische Theorie wäre etwa die Luhmannsche Sys-
temtheorie und deren Nachkommen. Aber auch überzeugte Dialektiker 
können es fertigbringen, angelegentlich Bourdieu mit einem Objektivis-
musvorwurf und Berger/Luckmann mit einem Subjektivismusvorwurf 
zu konfrontieren. 

Die verschiedenen Ansätze wurden und werden getrennt voneinan-
der weiterentwickelt. Dabei verändern sich zwar Semantiken. Aber man 
kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass dennoch dieselben Pro-
bleme immer weiter verhandelt werden. Ein Beispiel ist die aktuelle Dis-
kussion um die »Praxistheorien« bzw. den »Practice Turn«, in die/den 
Bourdieus, zum Teil auch Giddens Ansätze aus den 1970er-Jahren ein-
flossen (Schatzki u.a. 2001). Ihre Gemeinsamkeit liegt eben in der Be-
rufung auf ein Primat der Praxis und der Praktiken (Schatzki 2016: 
30). Der Praxisbegriff gehört freilich schon zum Gründungsinventar der 
Sozial- und Gesellschaftswissenschaften. Ursprünglich war Praxis eine 
Kampfvokabel gegen idealistische Gesellschafts- und Kulturdeutungen. 
Sie meint das, was miteinander kooperierende Menschen in einem ge-
gebenen sozialen Kontext wirklich tun und nicht nur: denken, deuten, 
vorstellen (zu tun). Das »wirklich« beinhaltet zugleich ein Materialitäts-
postulat: Menschen sind aus Fleisch und Blut, sie vollziehen an ihren 
Körper gebundene Sinnesleistungen, sie haben körpergebundene Bedürf-
nisse und bewegen sich durch raum-zeitliche Kontexte. Sie interagieren 

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

in einer rea len, zeitlich-räumlich=historisch bestimmten materiellen Welt 
in konkreten Situationen. Sie gehen mit sicht- und greifbaren Objek-
ten, Texten, Techniken um und werden darin und im Umgang mit ihres-
gleichen mit konkreten Widerständen und Widrigkeiten konfrontiert. 
Strukturen dieser Praxis bilden sich selbst als Praxis aus diesen Prozes-
sen heraus und nicht als nachträgliche Emanationen geistiger Prozesse. 
Pierre Bourdieu zitiert in einer Anmerkung seines Entwurfs einer Theo-
rie der Praxis Radcliffe-Brown mit den Worten »Von Modellen zu sa-
gen, dass sie auf Individuen einwirken würden, ist nicht minder absurd, 
als eine Gleichung zweiten Grades für fähig zu halten, einen Mord zu 
begehen.« (Bour dieu 1979: 444). Ersetzt man hier »Individuen« durch 
»Praxis«, kommt man der praxistheoretischen Intention recht nahe. Sie 
wurde wie gesagt, auch bereits in der Soziologie der 1970er Jahre sehr 
weitgehend geteilt: in der marxistischen Soziologie sowieso, in der phä-
nomenologisch orientierten Soziologie und im Symbolischen Interaktio-
nismus, bei Schütz und Berger/Luckmann vermittelt über die Rezep tion 
des amerikanischen Pragmatismus (Mead/Dewey) und bei Bourdieu (für 
den Merleau- Pontys Praxisbegriff, wie noch zu zeigen sein wird, ein Aus-
gangspunkt hätte sein können oder auch faktisch war).

Auch der moderne praxeologische Zugang betont ein solches Materia-
litätspostulat. Aber während der klassische Praxisbegriff meist im Singu-
lar verwendet wird – die Rede ist von der Praxis oder einer (bestimmten) 
Praxis – verwenden die modernen Praxistheorien die Pluralform »Prak-
tiken«. Schon das deutet eher auf eine klassifikatorische Lagerung dieses 
Konzepts. Zugleich aber wird in den meisten modernen Praxistheorien 
ein ontologischer Vorrang von Praktiken als Konstituentien realer sozia-
ler Zusammenhänge angenommen. Soziale Praktiken sind an reale phy-
sische Körper von Menschen und ihrer Fertigkeiten (skills) gebunden, 
sowie an materielle Handlungsressourcen wie Technik(en), Dinge, Infra-
strukturen, während symbolisch-kognitive, handlungs- und wissensbezo-
gene Dimensionen sozialer Zusammenhänge eher als Derivate konkreter 
Praxen aufgefasst werden. Systematisch zentral ist in diesem Zusammen-
hang die Berufung auf gewohnheitsbezogene, habituelle, vor- oder unbe-
wusste Aspekte von Erfahrung und Handeln. Paradigmatisch hierfür und 
in der Anhäufung von Strukturvokabeln nicht mehr zu überbieten ist in 
der Praxeologie Bourdieus der Begriff des Habitus als Gesamtheit »struk-
turierter Strukturen, die wie geschaffen sind, als strukturierende Struktu-
ren zu fungieren« (Bourdieu 1993: 98). Wie zum Beispiel Archer kritisiert, 
gewinnen diese ihren Charakter und ihre Wirksamkeit als Strukturen le-
diglich aus dem Umstand, dass sie nicht oder nur begrenzt reflexiv ver-
fügbar und verhandelbar sind (Archer 2017: 126 ff.). 

Einen zentralen Anspruch praxistheoretischer Theorien sieht Schatz-
ki in der, wie er sagt, »Flachheit« ihrer Sozialontologie. Praxistheori-
en anerkennen Praktiken, so Schatzki, als einzige soziale Realitäts ebene 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

(Schatzki 2016: 30 ff.) und weiter: »Praxisontologien sind flach, weil sie 
erstens Praktiken als zentrales Element der Konstitution sozialer Phä-
nomene begreifen und zweitens davon ausgehen, dass Praktiken sich 
nur auf einer Ebene erstrecken« (Schatzki 2016: 33). Nun könnte man 
schon hier die Frage stellen, ob sich eigentlich der Begriff »Konstitu-
tion« mit der zugleich postulierten »einzigen Realitätsebene« verträgt. 
Für Schatzki gibt es nur eine soziale Wirklichkeit. Beispielsweise weist 
er im Unterschied etwa zu Robert Schmidt auch jede Vorstellung eines 
»Emergenz«-Verhältnisses von sozialen Makro- und Mikrophänome-
nen zurück, ebenso wie eine Differenzierung zwischen Individuen und 
Strukturen, Systemen, Institutionen als zwei vermeintlich abgrenzbaren 
Ebenen: »Die Praxistheorie geht [...] davon aus, dass sowohl ihre Indi-
viduen und ihre Aktivitäten als auch Strukturen und Institutionen Pro-
dukte, Elemente oder Aspekte von Praktiken [...] sind.« (Schatzki 2017: 
34). Irgendwie scheinen also Praktiken die Rolle eines Ens Realissimum 
des Sozialen einzunehmen. 

Schon von daher bleibt unscharf, was Praktiken dann überhaupt »sind«, 
in welchem Sinne sie existieren. Praxistheo retiker scheinen »Praktiken« 
nicht etwa als konkrete Praxis- (Interaktions- oder Organisations-)-Zu-
sammenhänge zu verstehen, die sich qua zeitlich-räumlicher Beziehung 
von einer Umwelt nicht dazugehöriger Ereignisse und Zusammenhänge 
abgrenzen lassen, etwa diese Episode in einem bestimmten Büro. Schon 
die chronische Verwendung im Plural deutet auf einen eher analytischen 
Status hin. Wenn zum Beispiel Autofahren, Bürotätigkeit, Unterrichten, 
ein Flugzeug benutzen, Programmieren als Praktiken bezeichnet werden, 
dann sind damit eben nicht einmalige, empirisch lokalisierbare Hand-
lungsabläufe bezeichnet, sondern es handelt sich um Klassifikationskate-
gorien, typische und typisierte Handlungen (vgl. z.B. Schmidt 2012: Kap. 
5). Diese in einem konkreten Büro einer bestimmten Firma ablaufenden 
Interaktionen zwischen ganz bestimmten Personen, die auch von den be-
teiligten Akteuren als irgendwie zusammengehörig verstanden wird, bil-
den dann zwar eine soziale Praxis, aber keine Praktik. Praktiken sind 
allgemein präzisierbare (Klassen von) Tätigkeiten. Beispielsweise ist das 
morgendliche Kaffeekochen und Kaffeetrinken zwar Teil eines Interakti-
onszusammenhangs. Wie das in die Bürotätigkeiten eingebettet wird und 
wer daran wie teilnimmt, sagt durchaus etwas über dieses Interaktions- 
und Organisationssystem, z.B. seine Geselligkeitskultur, seine spezifische 
Vermittlung informeller und formeller Beziehungen aus. Kaffeekochen 
und –Trinken wäre aber offenkundig nicht Teil einer ganz anders zu be-
schreibenden Praktik »Bürotätigkeit«. Was ich als Praktiken voneinander 
unterscheide, ist in der Praxis (!) immer ineinander verbacken (ich kann 
autofahren und zugleich über mein Handy Kaufverhandlungen führen 
oder mit meiner Frau streiten). Die Untersuchung der Struktur eines Inter-
aktionssystems, einer sozialen Gruppe, Organisation, eines Milieus, einer 

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

Handlungslogik eines bestimmten sozialen Zusammenhangs wäre des-
halb nicht auf einfache Weise möglich, weil sich darin verschiedene Prak-
tiken immer schon auf komplexe Weise kreuzen und vermischen. Schatz-
kis Anspruch einer flachen Ontologie erscheint dann aber ebenso fraglich 
wie die weitreichenden Konstitutionsannahmen mancher Praxistheorien, 
die Individuen oder ihre Körper gar als von Praktiken »erzeugt« auffas-
sen. Praktiken würden dann auf einer ganz anderen logischen Ebene lie-
gen als die jeweilige Praxis.  

Eine aus der Perspektive eines »kritischen Realismus« formulierte 
Kritik an den Praxistheorien hält Schatzkis Konzeption einer »flachen 
Ontologie« aus einem anderen Grund für nicht tragfähig (Lindner/Ma-
der 2017). Sie wirft ihr und den Praxistheorien schlechthin ihrerseits 
eine Spielart von »Reduktionismus« vor, die sie im Anschluss an Mar-
garet Archer als »Konflationierung« (conflation) bezeichnet. Damit ist 
eine »argumentative Vermengung verschiedener Aspekte, Dimensionen 
oder Begriffe« gemeint, »die besser auseinander gehalten werden soll-
ten« (Mader/Lindner/Pühretmeyer 2017: 25). Als Zentral-Konflationie-
rung (central conflation) bezeichnet diese Kritik »den wechselseitigen 
Kollaps von Strukturen und Akteuren in Praktiken« (Mader/Lindner/
Pühretmayer 2017: 25; vgl. auch Elder-Vass 2007: 333). Die kritisier-
ten Praxis- und Performativitätstheorien unterlägen einem »aktualisti-
schen Fehlschluss«, wenn sie eine performativitätstheoretische Subjekt-
kritik übertrieben und Individuen zum ständigen Produkt von Vollzügen 
erklärten (ebd.: 28). Sie bieten aus dieser Perspektive lediglich semanti-
sche Scheinlösungen des Problems von Struktur und Akteur an. Geltend 
zu machen sei demgegenüber eine »emergent causal power of our own« 
der Individuen und – in Übereinstimmung mit Archer – eine Aufwer-
tung der Dimension der Reflexivität (Elder-Vass 2007: 335). Damit wird 
nun wiederum das (Erkenntnis-)Subjekt in die soziologische Theorie zu-
rück getragen. Zugleich führt das bei Elder-Vass auch in Bezug auf das 
Strukturproblem zu einer »emergenztheoretischen« Position ( Elder-Vass 
2005), der Auffassung also, dass Ganzheiten Eigenschaften aufweisen, 
die ihre Teile in Isolation nicht haben (ebd.: 5 f.). Dies gilt für Elder-Vass 
im Verhältnis von Individuen und sozialer Struktur, aber auch im Ver-
hältnis von einfachen und komplexen (»kompositional« zusammenge-
setzten) sozialen Aggregaten, von Mikro- und Makrostrukturen. Auch 
diese neuerliche Runde eines alten Schlagabtauschs im Kontext der Re-
zeption der Praxistheorien legt nahe: die Diskussionen und Debatten 
der 1970er Jahre sind offensichtlich nicht ad acta zu legen. »Dialektik«, 
»Emergenz«, »flache Ontologie«, »Struktur/Akteur« – das sind nach wie 
vor eher Anzeigen für Problemstellungen als Lösungsformeln. 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

Bourdieu, Merleau-Ponty und  
das soziologische Körperverständnis

Hat sich also im Grunde nichts verändert? Gab es keine wesentlichen 
Fortschritte auf diesem Niveau der allgemeinen Theorie? Nun hatte ich 
bereits festgehalten, dass eine entscheidende Veränderung der soziologi-
schen Debattenarchitektur gegenüber den 1970er Jahren in der gewach-
senen Bedeutung der Körpersemantik liegt. Dies gilt nicht nur für die 
eben geschilderte Diskussion im Umfeld der praxistheoretischen Ansät-
ze, sondern auch in zunehmendem Maße z.B. für darauf reagierende Ver-
treter/innen anderer, z.B. wissenssoziologischer Zugänge. Auch sie kön-
nen sich der Suggestivität dieses Themas aus unterschiedlichen Gründen 
nicht mehr entziehen (vgl. z.B. Knoblauch 2000/2017). Häufigste Refe-
renz bleibt dabei sicherlich Bourdieu. Insbesondere in der weiteren Aus-
arbeitung seiner Praxistheorie in dem 1980 erstmals erschienenen Text 
Le sens pratique findet sich, changierend mit »Habitus«, immer wieder 
»der« Körper.3 Der Körper nehme die Magie des Sozialen ernst (Bour-
dieu 1993: 107), ist da zu lesen; der »praktische Glaube« sei ein Zustand 
des Körpers (1993: 126); der Körper glaube, was er spiele, agiere die Ver-
gangenheit aus, erlebe sie wieder, lerne (1993: 135). »Körper« nimmt 
hier sinnlogisch und syntaktisch ersichtlich die Subjektposition ein. Zu-
gleich findet sich in Bourdieus Texten die entgegengesetzte Tendenz, den 
Körper zugleich als Ort und Inbegriff sozialer Strukturen zu thematisie-
ren. Der Körper als Habitus ist selbst soziale Struktur (1993: 98); sozia-
le Strukturen, soziale Ressourcen (Kapital) existieren in einem Modus 
der »Einverleibung« (incorporation/incarnation), als Disposi tion; Dispo-
sitionen sind inkarnierte soziale Strukturen (2001: 180), Körper gewor-
denes Soziales, der Habitus inkorporiertes Soziales (Bourdieu/Wacquant 
1996: 161); der Körper ist in der sozialen Welt, aber die soziale Welt 
steckt auch im Körper (2001: 194; 1996: 161).4 Weder in den »praxeo-
logischen« Ausgangstexten Bourdieus noch in den nach 2000 entstan-
denen praxistheoretischen Entwürfen wird jedoch deutlich gesagt, was 
unter »Körper« eigentlich genau verstanden wird und was nicht. Der 

3   Die deutschen Übersetzungen von Bourdieu und Merleau-Pontys Tex-
ten verwenden für das französische »corps« durchweg das deutsche Wort 
»Leib«. Ich halte das für irreführend. Das werde ich im weiteren Verlauf 
dieses Textes noch näher begründen. Hier sei vorweg festgehalten, dass das 
deutsche Wort »Körper« die beste und unproblematischste Entsprechung 
zu »corps« bildet, schon allein deshalb, weil beide Wörter den lateinischen 
Stamm teilen. 

4   Nicht zuletzt an solchen Stellen macht die kritisch-realistische Kritik einen 
»wechselseitigen Kollaps von Strukturen und Akteuren« fest (Mader/Lind-
ner/Pühretmayer 2017: 25).

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Körper der Medizin oder Biologie soll ausdrücklich nicht gemeint sein. 
Aber auch die Alltagsbezeichnung »Körper« als Inbegriff des von einem 
Menschen sinnlich Wahrnehmbaren trifft nicht das Gemeinte. »Körper« 
wird in den Texten durchweg mit Gewohnheiten, Fertigkeiten, implizit 
oder unbewusst bleibendem »Wissen«, mit nicht reflexivem Verhalten 
assoziiert. Wieso genau sollte man aber dazu »Körper« sagen? Mit dem-
selben Recht könnte man hierin die systematische Privilegierung eines 
bestimmten Aspekts der »Psyche« unterstellen. 

In dieser nicht weiter thematisierten Doppelgesichtigkeit spielt der 
»Körper« in der praxeologischen Logik offenbar die Hauptrolle im An-
spruch der dialektischen Aufhebung des Gegensatzes von sozialen »Ob-
jekt« und »Subjekt«, weil er sowohl in der einen wie in der anderen 
Rolle auftauchen kann. Er ist es, der nun sowohl als »strukturierende 
Struktur«, »Subjekt«, als »Akteur«, als »Agens«, als »Produzent gesell-
schaftlicher Wirklichkeit« in Erscheinung tritt (z.B. Gugutzer 2015: Kap. 
V, Gugutzer 2012: 53; Alkemeyer 2015: 476 ff.; Gebauer in Gugutzer/
Klein/Meuser 2017: 87). Zugleich ist er »strukturierte Struktur«, »Pro-
dukt gesellschaftlicher Wirklichkeit«, »verkörperte soziale Ordnung« 
(Gugutzer 2015: 54 ff., 147 ff.). Der Körper wird ebenso Subjekt der 
Praktiken wie zugleich deren strukturiertes Produkt. Stefan Hirschauer 
spricht etwa von den »Körpern der Praktiken« (Hirschauer 2004) und 
provoziert damit die Frage, ob die Praktiken die Körper hervorbrin-
gen oder die Körper die Praktiken. Wenn man anstelle der »Körper« 
»Subjekte« oder »Individuen« und anstelle der Praktiken »Strukturen« – 
dann ist man im Grunde wieder bei den Fragestellungen der 1970er Jah-
re. Der alte Gegensatz von Akteur/Handlung und sozialer Struktur, die 
alten Spiele und Verfolgungsjagden zwischen Subjektivismus- und Ob-
jektivismusvorwurf werden auch auf der neuen Bühne des Körperkon-
zepts reinszeniert (Alkemeyer u.a. 2015: 25). Das scheint für eine gewisse 
Plausibilität der kritisch-realistischen Kritik eines »Kollapses von Struk-
tur und Akteur« zu sprechen. Oder wäre an dieser Doppelgesichtigkeit 
des Körpers möglicherweise, wie man so sagt, »etwas dran«? Und sie 
wäre möglicherweise in den dialektischen Schematisierungen nur noch 
nicht adäquat und präzis genug gefasst? Ich gebe zu, dass ich durch die-
se etwas plump formulierte rhetorische Frage, schon mal ein wesentli-
ches Anliegen dieses Buches auf äußerst ungeschickte und vorschnelle 
Weise verraten habe. 

Es ist ein Allgemeinplatz festzuhalten, dass ein wie immer empha-
tisch verstandenes Körper-Konzept über Merleau-Ponty in die Soziolo-
gie Bourdieus und in sehr weitem Ausmaß in die Soziologie überhaupt 
gelangt ist (Crossley 1995/2017, Kastl 2004/2007; Prinz 2017). 

Der Bourdieuschüler Loic Wacquant geht so weit in einem gemeinsam 
mit Bourdieu heraus gegebenen Interview- bzw. Seminarband Reflexi-
ve Anthropologie diesen unwidersprochen als »soziologischen Erben« 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

Merleau-Pontys zu bezeichnen (Bourdieu/Wacquant 1996: 41 f.). Diese 
sehr weitgehende These verbindet er aber augenblicklich mit einem an 
Merleau-Ponty adressierten Subjektivismus-Vorwurf. Bourdieu untersu-
che auch die soziale Genese »objektiver Strukturen und Funktionsbe-
dingungen«, während Merleau-Ponty nichts über die »zweifache soziale 
Genese der subjektiven und der objektiven Strukturen« sage, die »ob-
jektiven Konfigurationen« vernachlässige (ebd. 44). Bourdieu dagegen 
gehe über Merleaus »subjektivistische Wahrnehmung« hinaus, »um die 
soziale Genese seiner objektiven Strukturen und Funktionsbedingungen 
zu untersuchen« (ebd.: 41 f. FN). In Merleau-Pontys Phänomenologie 
gäbe es »kein objektives Moment« (ebd.: 43), sie habe kein Verständnis 
für den Zusammenhang von »subjektiven« (sic!) und »objektiven Struk-
turen« (ebd.: 44; vgl. ähnlich auch Bourdieu selbst 2001: 188). Auffällig 
ist hier zum einen, dass sich der Schüler für seine Kritik der Vokabeln be-
dienen muss, die sein Meister (aber eben auch Merleau-Ponty) eigentlich 
beanspruchte, zu überwinden – die Differenz von Subjektivität und Ob-
jektivität, Struktur und Akteur (ebd. 45). Zum anderen wird dadurch in-
direkt nahegelegt, Bourdieu habe von Merleau-Ponty sozusagen nur den 
subjekt- und intentionalitätstheoretischen Aspekt des Körperkonzepts 
»geerbt«, nicht aber den strukturtheoretischen. Merleau-Pontys Kör-
perkonzept wäre dann, wie auch das Schützsche Lebensweltkonzept, ja 
die Phänomenologie insgesamt, der subjektivistischen Seite der Dichoto-
mie zuzuordnen, die Bourdieu seinem eigenen Anspruch nach dialektisch 
»aufhebt« (Bourdieu 1979: 147). Der strukturtheoretische Teil seiner 
Körper- und Habitustheorie würde dann einen genuinen Beitrag Bour-
dieus darstellen. Hierin adaptiert Bourdieu einerseits Saussures diakriti-
sche, in Bourdieus Begrifflichkeit »relationale« Logik, dass nämlich jedes 
signifikante Element »lediglich das bedeutet, was die anderen nicht be-
deuten, und dass es als in sich selbst (teilweise) unbestimmtes Merkmal 
seine vollständige Bestimmtheit nur aus seiner Relation zur Gesamtheit 
der übrigen Merkmale bezieht, als Unterschied in einem System« (Bour-
dieu 1993: 18). Was Bourdieu allerdings verwirft und was zugleich sei-
ne Zurückweisung des Strukturalismus trägt, ist jede Art von Verselbst-
ständigung der strukturalen Relationen zu einem vom sozialen Prozess 
ablösbaren reinen System von Strukturen, z.B. eine Sprachstruktur, rei-
ne Grammatik, die sich ablösen ließe vom historischen Prozess des Spre-
chens, der gesprochenen Sprache (parole) (Bourdieu 1993: 58 ff., vgl. 
Bourdieu/Wacquant 1996: 175 f.). Damit bejaht Bourdieu auf der Seite 
dessen, was er als »objektive Relationen« ansieht, zwar eine starke Stel-
lung der Strukturtheorie, weist aber jede Form – aus seiner Sicht – ob-
jektivistischer Übertreibung, jeden Strukturalismus zurück. Er versucht 
so etwas wie einen operativen Strukturbegriff herauszuarbeiten, der wie-
derum in engem Zusammenhang steht zur intentional-volitiven Dimen-
sion dessen, was er Habitus nennt.   

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

So weit so gut. Das Ungerechte der Merleau-Ponty-Kritik Wacquants 
liegt aber darin, zu verschweigen, dass diese differenzierte Aufnahme der 
Position Saussures bis in die Details hinein von Merleau-Ponty stammt. 
Bourdieu unterschlägt oder verkennt die entscheidende Wendung in Mer-
leau-Pontys Denken in der ersten Hälfte der 1950er Jahren. Diese Wen-
dung erfolgte nicht zuletzt in den Vorlesungen der Semester 1953/4 und 
1954/5 am Collège de France, die Bourdieu mit ziemlicher Sicherheit be-
sucht hat. In ihnen vollzieht sich die Umarbeitung bzw. Ergänzung von 
Merleau-Pontys intentionalitätstheoretischen Konzepten in bzw. durch 
eine strukturale Ausdrucks- und Kulturtheorie. Die Brücke bildet da-
bei das Konzept der Bewegung und dessen Deutung im Kontext eines an 
Saussure anknüpfenden differenztheoretischen Strukturbegriffs, an den 
auch Bourdieu immer dann der Sache nach anknüpft, wenn er von der 
Relationalität des Sozialen spricht. Dabei folgt der phänomenologische 
Strukturalismus Merleau-Pontys (Bertram 2008: 182) von vorne herein 
einem operativen, prozessbezogenen Strukturbegriff. Er vermeidet also 
genau, was man dem – vermeintlich – kanonischen Strukturalismus als 
Bewegung später vorgeworfen hat: ein formalistisches, starres und un-
historisches Verständnis von Struktur. Das Körperkonzept Merleau-Pon-
tys verändert sich dabei entscheidend. Es wird eine These dieses Buches 
sein, dass Merleau-Ponty ein partiell romantisches Körperverständnis 
konsequent in ein strukturales Körperkonzept transformiert. Das entgeht 
Bourdieu seltsamerweise und darin liegt, so meine These, ein Grund für 
die widersprüchliche Rolle des Körpers in seiner Praxeologie. 

Dass Merleau-Ponty für Bourdieu eine wichtige biographische Bedeu-
tung hatte, lässt sich an in verschiedenen Texten auftauchenden Hin-
weisen Bourdieus über das akademische Milieu ablesen, das für ihn 
im Paris der 1950er-Jahre habitusprägend war. Merleau-Ponty kommt 
dabei bemerkenswert gut weg. So bezeichnet Bourdieu Merleau-Ponty 
und dessen Phänomenologie als »Gegengift« gegen den damals modi-
schen Existentialismus, weist auf Merleaus Aufgeschlossenheit gegen-
über den Humanwissenschaften hin und nennt im gleichen Zusammen-
hang die Namen Saussure, Weber und Mauss, Autoren, mit denen sich 
Merleau-Ponty in dieser Zeit intensiv auseinandersetzte (2002: 19). In 
seinem wissenschaftssoziologischen Werk Homo Academicus ist die 
Rede von Merleau-Pontys »äußerst offener und verständnisvoller Hal-
tung gegenüber den Wissenschaften vom Menschen, insbesondere der 
Biologie, der Psychologie und Linguistik« (1992a: 25). Sie habe beim 
Wechsel zwischen den intellektuellen Generationen der Nachkriegszeit 
eine eminente Rolle gespielt hat, schreibt er und hebt den »in dieser 
Hinsicht aufschlussreichen Artikel: ›Von Mauss zu Lévi-Strauss‹« (ebd.) 
hervor. Auch in diesem Zusammenhang fallen Namen strukturalisti-
scher Autoren wie Saussure, Jakobson, Lacan. Merleau-Ponty wird von 
Bourdieu im akademisch-philosophischen Milieu dieser Zeit ein »Platz 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

für sich« zugewiesen: »Er interessierte sich für die Humanwissenschaf-
ten, für Biologie; zudem vermittelte er einem eine Vorstellung davon – 
durch seine Schriften zur Geschichte, zur kommunistischen Partei, zu 
den Moskauer Prozessen – wie eine Reflexion aufs unmittelbar Gege-
bene aussehen könnte, die sich den sektiererischen Vereinfachungen der 
politischen Diskussion entzieht. Er schien einen möglichen Ausweg aus 
der geschwätzigen Philosophie der Bildungsinstitution zu verkörpern« 
(Bourdieu 1992b: 19).

Ab 1951 studierte Bourdieu im Hauptfach Philosophie an der Elite-
hochschule École normale supérieure (ENS), wo er 1954 die Agrégation 
erhielt. Bourdieu studierte also in Paris, als Merleau-Ponty seine Vorle-
sungen 1953/4 und 1954/5 am Collège de France hielt. Aus verschiede-
nen Seitenbemerkungen seiner (Bourdieus) Vorlesungen am Collège de 
France lässt sich schließen, dass er die Merleau-Pontys als Student be-
sucht haben muss (Bourdieu 2016/1: 218, 341 ff.; 2016/2: 551, 942-44, 
950). In diesen Vorlesungen Merleaus, besonders in der von 1953/4, voll-
zieht sich aber gerade die Einarbeitung der diakritischen, »relationalen« 
Logik der Sprachtheorie Saussures in eine umfassende Kultur- und Aus-
druckstheorie. Darüber hinaus spielt in ihnen, wie noch zu zeigen sein 
wird, ebenfalls ein emphatischer Praxisbegriff eine wichtige Rolle. Skiz-
zen und Mitschriften dieser Vorlesungen werden erst in den Jahren 2003 
und 2012 veröffentlicht. Bourdieu konnte sie also nicht kennen, war in-
sofern auf seine Erinnerungen angewiesen, die sich allerdings als sehr 
selektiv erweisen. Die Strukturalisierung der Merleau-Pontyschen Phä-
nomenologie dokumentiert sich aber auch in den noch zu Lebzeiten pu-
blizierten sprach- und kulturtheoretischen Schriften, insbesondere dem 
Band Signes, deutsch Zeichen (Merleau-Ponty 2007) sowie in der späten 
»indirekten Ontologie« (Merleau-Ponty 1994a: 233). 

Bourdieu wechselt 1955 zunächst in den obligatorischen Schuldienst. 
Im selben Jahr wird er zum Militärdienst eingezogen, der ihn nach Al-
gerien führt. Dort führt er 1958–1960 seine Feldforschungen zu den Le-
bensformen der Kabylen durch, deren Auswertung und Ausarbeitung in 
den 1960er-Jahren mündet in den bereits erwähnten, 1972 publizierten 
Entwurf einer Theo rie der Praxis. Man kann diesen als eine Bourdieu 
selbst latent bleibende Anwendung und Weiterentwicklung der Konzep-
te Merleau-Pontys, deren Entstehung in den Collège-Vorlesungen Bour-
dieu beobachtet haben muss, in einem völlig anderen Gegenstandsfeld 
betrachten. Noch während seiner Algerienzeit arbeitet Bourdieu inter-
essanterweise an einer philosophischen Dissertation zum Zeitbegriff bei 
Husserl: »Als ich meine ersten ethnologischen Untersuchungen durch-
führte, habe ich jeden Abend über die Struktur der Zeiterfahrung bei 
Husserl geschrieben« (Bourdieu 2002: 48). Auch bei diesem Thema han-
delt es sich, wie wir noch sehen werden, um ein zentrales Thema Mer-
leau-Pontys. Husserls Analysen zum inneren Zeitbewusstsein bilden den 

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

entscheidenden Kernaspekt seines Verständnisses fungierender Intentio-
nalität (inten tionalité opérante) und stellen zugleich eine wichtige Brü-
cke zwischen seinem wahrnehmungstheoretischem Frühwerk und dem 
ontologischen Spätwerk her. 

Auch diese Ontologie Merleaus ist in den Texten Bourdieus unter-
schwellig präsent. Er ruft sie zumeist in formelhafter und summarischer 
Weise ohne jede Konkretisierung auf (z.B. Bourdieu/Wacquant 1996: 
155, 161; Bourdieu 2001: 183), wie er überhaupt jede philologisch nach-
vollziehbare Auseinandersetzung mit Merleau-Pontys Konzepten oder 
Texten vermeidet. Merleau-Pontys Name wird, wenn überhaupt, in ei-
ner gleichsam atmosphärischen Qualität beschworen. Bourdieus Buch 
 Méditations Pascaliennes (deutsch Meditationen), das man als seinen phi-
losophischen Nachlass betrachten kann, bezieht sich in seinem Titel auf 
Blaise Pascal (Bourdieu 2001), obwohl die wesentlichen Linien der Ar-
gumentation ganz offensichtlich auf Grundfiguren der Merleau-Ponty-
schen Phänomenologie abheben. Dabei handelt es sich allerdings nur auf 
einer Oberflächenebene um eine Irreführung. Merleau-Ponty war »seit 
seiner frühen Jugend ein Anhänger Pascals« (Sartre 1968: 153) und blieb 
es auch nach seinem Bruch mit dem Katholizismus, während der Rück-
griff Bourdieus auf einen christlich-katholischen Denker doch ziemlich 
überrascht. Die zentrale, für Bourdieu wesentliche Schlüsselstelle Pascals 
(Bourdieu/Wacquant 1996: 161; Bourdieu 2001: 167) konnte Bourdieu 
Merleau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung entnehmen, wo sie 
ebenfalls zitiert wird (Merleau-Ponty 1966: 464). Sie enthält die Quint-
essenz von Merleau-Pontys und Bourdieus gemeinsamer Ontologie, die 
auf der Verschränkung und wechselseitigen Zugehörigkeit von individu-
ierten Körpern und ihrer Welt beruht. Sie spielt mit dem Doppelsinn des 
französischen Wortes »comprendre«, das im Französischen zugleich »be-
inhalten/enthalten« wie auch »verstehen« bedeuten kann: »Par l’espace, 
l’univers me comprend et m’engloutit comme un point; par la pensée, 
je le comprends.« »Durch den Raum versteht/beinhaltet das Universum 
mich und lässt mich wie einen Punkt verschwinden; durch das Denken 
beinhalte/verstehe ich es.« (Pascal 1971: 488, Nr. 348, Übers. jmk).5 Mit 
der Bezugnahme auf Pascal ist jedenfalls – willentlich oder unwillentlich 
– eine falsche, wenngleich nicht ganz irreführende Fährte ausgelegt. Im 
Kostüm Pascals agiert im Bourdieuschen Marionettentheater seines phi-
losophischen Vermächtnisses eindeutig Merleau-Ponty.  

Offensichtlich war Merleau-Ponty für Bourdieu eingestandene wie 
uneingestandene akademische Identifikationsfigur. Merleau-Ponty saß 

5   Darin ist zugleich ein Bezug/eine Stellungnahme zu Descartes angedeutet – 
insoweit nämlich hier nicht auf einen Dualismus, sondern auf einen Zusam-
menhang zwischen Res extensa - Körper (enthalten/beinhalten) und Res Co-
gitans – Geist (verstehen) angespielt wird.

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

im Prüfungsausschuss der École Normale Supérieur – Bourdieu, der die 
Concours zur École Normale erfolgreich durchlief und zwischen 1951 
und 1954 dort im Hauptfach Philosophie studierte, erwähnt es selbst 
in den Méditations pascaliennes (2001: 48). Zugleich hält er fest: »Ich 
mag den Intellektuellen in mir nicht, und was immer in meinen Schrif-
ten antiintellektualistisch klingt, ist vor allem gegen das gerichtet, was 
mir trotz aller Mühe, die ich mir gebe, an Intellektualismus [...] geblie-
ben ist« (ebd.: 15). Wer Bourdieus Texte kennt, weiß, dass der Inbe-
griff von Intellektuellen und Intellektualisten für ihn »die« Philosophen 
sind, Merleau-Ponty nimmt Bourdieu ausdrücklich davon aus (Bour-
dieu/Wacquant 1996: 155). Zugleich ist Merleau-Ponty der Philosoph, 
der sich die Kritik des Intellektualismus in Philosophie und Psycholo-
gie zeitlebens zum Programm gemacht hatte. Die Psychoanalyse hat die 
widersprüchlichen Aspekte von Identifikationsprozessen dargelegt, das 
komplexe Ineinander von Attraktion und Rivalität, Ambivalenz, Inter-
nalisierung und Verdrängung, Präsenz und Vergessen. Deren akademi-
sche Varianten hat Bourdieu selbst an anderen Stellen und bei anderen 
scharfsichtig analysiert. Aber sein Verhältnis zu Merleau-Ponty scheint 
ihm selbst nur begrenzt durchsichtig zu sein. Anders lassen sich sowohl 
die ins Auge stechenden Korrespondenzen wie die geradezu schreienden 
systematischen Lücken nicht erklären. Diese Problematik haben wieder-
um die modernen Praxistheorien, die ohne Bourdieu kaum denkbar sind, 
beerbt. Sie beziehen sich durchweg auf Bourdieus letztlich namensge-
bende Praxeologie, Merleau-Pontys Werk findet meist keinerlei Erwäh-
nung (so z.B. nicht in Reckwitz 2003; Schäfer 2013, Schatzki u.a. 2001, 
Schatzki 2002, Schmidt 2012/2017). Sofia Prinz spricht – zu Recht, wie 
ich meine – von »Unterschlagung« (Prinz 2017), was immer deren Me-
chanismen und Motive sind. 

Es wird eine zentrale These dieses Buchs sein, dass diese Ausblen-
dung ihren Preis hat. Er liegt in der bereits angedeuteten entscheidenden 
chronischen Unklarheit und Unentschiedenheit des Körperkonzepts im 
Spannungsfeld von Handlungs- und Strukturtheorie, sowohl bei Bour-
dieu, wie in den späteren Praxistheorien, aber auch in Teilen der soge-
nannten Körpersoziologie. Die Transformation von Merleaus Konzepten 
wird von Bourdieu auf gleichsam atmosphärische Weise übernommen, 
ist aber ungenügend reflektiert, weil er den Einfluss Merleau-Pontys auf 
sein eigenes Werk generell ausblendet, unterschätzt und nicht präzise ge-
nug analysiert. Der eingestandene Einfluss Merleau-Pontys beschränkt 
sich auf die subjektive, phänomenologische Seite, auf das, was ich in die-
sem Text ein romantisches Körperkonzept nennen werde. Bourdieu hält 
merkwürdigerweise an bestimmten Aspekten dieses romantischen Kör-
perkonzeptes fest und übersieht dabei, dass Merleau-Ponty diese Aspek-
te selbst einer konsequenten Selbstkritik unterzog. Dies beinhaltet zum 
einen die Akzentuierung einer »Generalität des Körpers«. Ausgerechnet 

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

dieser Gesichtspunkt bleibt in der soziologischen Rezeption vollständig 
ausgeblendet. Zum anderen unternimmt Merleau-Ponty eine kritische 
Relativierung der Vorstellung einer »körperlichen Intentionalität«, an 
der Bourdieu und mit ihm weite Teile der sogenannten Körpersoziolo-
gie semantisch festhalten. Dieses Buch möchte der Frage nachgehen, ob 
in dieser doppelten Nachlässigkeit nicht ein Grund dafür liegen könnte, 
wieso letztlich auch die Bourdieuschen (und andere) Vermittlungsversu-
che von Subjektivismus und Objektivismus nicht überzeugt haben und 
mit Widersprüchen und Leerstellen behaftet bleiben. Vielleicht könnte 
eine Wiederaufnahme und Revision der soziologischen Merleau-Pon-
ty-Lektüre auf der Basis einer veränderten Quellenlage dazu beitragen, 
zu etwas präziseren Eintragungen in diese Leerstellen zu verhelfen. Al-
lerdings sind damit durchaus auch für die Autonomieansprüche des Fa-
ches Soziologie unangenehme Einsichten verknüpft.  

Die Bourdieu-Wacquantsche Tendenz, Merleau-Pontys Phänomenolo-
gie – bei aller formelhaften Anerkennung – letztlich umstandslos unter 
einem Subjektivismuslabel zu subsumieren, prägt die soziologische Mer-
leau-Ponty-Rezeption insgesamt. Die vielleicht etwas übertriebene Aus-
rufung einer »Wiederentdeckung« Merleau-Pontys durch Axel Honneth 
(Honneth 1990) steht ebenso wie ähnlich gelagerte Versuche phäno-
menologischer Autoren (Coenen 1985, Twenhöfel 1985) bis heute aus-
schließlich im Zeichen der »Wiederkehr« eines Körper- bzw. Leib-Kon-
zepts (Kamper/Wulf 1982). Solche Proklamationen sind wie auch die 
Ausrufung von »Paradigmenwechseln« und »Turns« eine beliebte Stra-
tegie, neue Leitsemantiken ins Gespräch zu bringen, und vielleicht auch 
der Versuch, ein bisschen Macht über die Diskurse auszuüben. Auch für 
die Rede von einem »Corpor(e)al Turn« oder »Body Turn« innerhalb 
der Körpersoziologie wird auf ähnlich summarische Weise Merleau-
Ponty in Anspruch genommen (Gugutzer 2015: 39, 49 ff.; Gugutzer/
Klein/Meuser 2017, Bd.1: V, 45–49, 57 ff., 315–333). Auch hier wird der 
Körper, jedenfalls im deutschen Sprachraum, sehr weitgehend als Chiffre 
für »leibliche Erfahrung« angesehen und damit eher als (Teil-)Aspekt 
der intentionalitäts- und subjektivitätstheoretischen Seite soziologischer 
Analyse verstanden. Die »Wiederentdeckung des Körpers« ist begleitet 
von der Rehabilitation einer Sphäre des Unmittelbaren, Intuitiven, 
Emotional-Affektiven, Praktischen und dabei liegt der Akzent auf einer – 
wenngleich als sozialisiert gedachten – inneren Erfahrung. Das soll einen 
unterstellten einseitigen Rationalismus, Kognitivismus, Intellektualismus 
der soziologischen Theorie konterkarieren, reparieren, kompensieren, 
komplementieren. Insbesondere die Vokabel »Leib« transportiert damit 
etwas, was ich in diesem Text ein »romantisches Körperkonzept« nennen 
werde. 

Merleau-Ponty als Leib-Philosoph (Fischer 2012: 19 ff., Gugutzer 
2015: 122 f., Knoblauch 2017: 120) – dieses in der Soziologie beliebte 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

Interpretationsklischee stützt sich vor allem auf die Rezeption einer 
einzigen Schrift, nämlich der Phänomenologie der Wahrnehmung von 
1945. Und darin wiederum auf wenige, besonders plakative Passagen, 
etwa die Schlusspassagen des 3. Kapitels des ersten Teils, in dem es in 
deutscher Übersetzung vielzitiert heißt: »Der Leib ist unser Mittel über-
haupt, eine Welt zu haben.« (Merleau-Ponty 1966: 176). Im französi-
schen Text steht aber zu lesen: »Le corps est notre moyen général d’avoir 
un  monde«, also besser: »Der Körper ist unser allgemeines Mittel, eine 
Welt zu haben.« Die deutsche Übersetzung unterschlägt schlicht die von 
Merleau-Ponty offensichtlich unterstellte Allgemeinheit, die »Generali-
tät« des Körpers, die noch durch das Pronomen »unser« verstärkt wird. 
Der Körper ist unser Körper, unser Zugang zu einer Welt, nicht nur dei-
ner oder meiner. Damit ist der Körper aber zugleich auch der Zugang 
zu jenem »hanging together of things, the existence of nexuses«, der für 
Schatzki Ordnung im allgemeinen und soziale Ordnung im Speziellen 
ausmacht (Schatzki 2002: 18).  

Ziel dieses Buches ist es, diese Dimension der Generalität und die 
damit in Verbindung stehenden Möglichkeiten einer strukturtheoreti-
schen Lektüre Merleau-Pontys zu konkretisieren und auszuloten, un-
ter Einbeziehung auch der späteren Publikationen, vor allem aber der in 
den 1950er Jahren entstandenen, erst in jüngster Zeit veröffentlichten 
Vorlesungsskripte. In ihnen vollzieht sich etwas, was man eine Struk-
turalisierung des Körperkonzepts nennen könnte. Ich werde dabei der 
These folgen, dass diese Strukturalisierung gleichbedeutend ist mit einer 
Temporalisierung. Alexandre Métraux hatte in seinem Beitrag zu dem 
Konstanzer Kolloquium darauf hingewiesen, dass für Merleau-Pontys 
Phänomenologie die Übertragung des Konzepts einer räumlichen Hori-
zontstruktur (und damit Figur-Hintergrund-Beziehungen) in die Zeitdi-
mension eine zentrale Bedeutung hat und dass dieses aufs Engste mit der 
Dimension der Praxis verbunden ist: »Da die Einheit der je erfahrbaren 
Welt nicht auf einer ›intellektuellen‹, sondern auf eine mit der Zeit ge-
henden ›praktischen Synthese‹ gründet und deshalb in einer geschichtli-
chen Perspektive steht, scheint der zeitliche Horizont der Wahrnehmung 
nichts anderes zu sein als das Gegenstück zur räumlichen Horizontstruk-
tur.« (Métraux 1976: 142; vgl. Kastl 1998: 413 ff.; Kastl 2004: 219 ff.; 
Kastl 2016: 82). 

Damit spricht Métraux einen zentralen Zusammenhang an: Körper 
sind in Zeit und Geschichte situiert, sie sind Kraft ihrer Materialität, 
Medium und Träger gesellschaftlicher Wirklichkeit, sozialer Praxis im 
Sinne einer steten Reproduktion, Transformation und Veränderung der 
wirklichen, wahrnehmbaren Welt und ihrer Strukturen. Das beinhal-
tet und setzt voraus, dass sie zugleich Gedächtnis sind, in dem Sinne, 
dass sich an ihnen (nur an ihnen?) Erfahrungen niederschlagen und da-
durch generalisieren können. Körper sind Träger, operative Instanz und 

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Umschlagsort von (sozialem) Wissen, Können und Erinnerungen. Mer-
leau-Pontys Philosophie auf diese Weise ebenso als Praxistheorie (Prinz 
2017) wie als »strukturalistische Phänomenologie« oder »phänomeno-
logischen Strukturalismus« zu lesen (Bertram 2008: 182, vgl. auch Lauer 
2013, Alloa 2012, 2017), hätte sich im disziplinären Feld der Soziologie 
bereits als Konsequenz eines Teils der Beiträge zu der Konstanzer Ta-
gung 1973 und dem dazu erschienenen Tagungsband (Grathoff/Spron-
del 1976) nahe gelegt. 

Diese Aspekte einer progressiven Merleau-Ponty-Lektüre – die Gene-
ralität des Körpers, sein strukturaler Charakter und die operative Bedeu-
tung körpergebundener sozialer Gedächtnisse – können möglicherwei-
se zu einem differenzierteren Verständnis der Tragfähigkeit dialektischer 
Lösungen und Scheinlösungen und zu einer Befriedung eines konzeptuel-
len Schismas von Wissen und Habitualität führen sowie unser Verständ-
nis des Zusammenhangs von sozialem Verhalten, sozialem Handeln und 
sozialen Strukturen differenzieren. Das zumindest wäre die Hoffnung 
und Intention dieses Textes.

*

Er ist während des Schreibens zu einem Diptychon in einem weit großflä-
chigeren Format geraten, als anfangs gedacht. Im ersten Teil versuche ich 
– ausgehend von einem bei der Konstanzer Tagung 1973 geplanten, aber 
nicht gehaltenen Vortrag von Aron Gurwitsch zur Kritik Merleau-Pon-
tys – zunächst die Dekonstruktion des »romantischen Körperkonzepts«. 
Seine Spuren finden sich nicht nur in Merleau-Pontys 1945 erschiene-
nem Werk Phänomenologie der Wahrnehmung, sondern es bestimmt bis 
heute auch die soziologische Rezeption dieses Werks, ja sehr weitgehend 
das Körperverständnis der sogenannten Körpersoziologie. Ein Ergebnis 
dieser Dekonstruktion liegt in der Herausarbeitung der für die Entwick-
lung der »strukturalistischen Phänomenologie« Merleau-Pontys (Ber-
tram 2008) wichtigen Figur der Generalität des Körpers. Diese Figur ist 
einerseits eine Provokation für jeden kulturalistischen oder soziologisti-
schen Konstruktivismus, scheint mir andererseits aber der entscheidende 
Schlüssel für bislang unbemerkte Türen zu einer nicht nur rhetorischen 
Vermittlung von Körperlichkeit und Gesellschaft zu sein.  

Nach einer kurzen Zwischenüberlegung (Metalog) geht es im zweiten 
Teil um die detaillierte Auseinandersetzung mit der struktur-, differenz- 
und ausdruckstheoretischen Weiterentwicklung von Merleau-Pontys 
Phänomenologie in den 1950er Jahren, insbesondere unter Berücksich-
tigung des erst 2011 posthum von Emmanuel de Saint-Aubert und  Stefan 
Kristensen veröffentlichten Vorlesungsskripts Le monde sensible et le 
monde de l’expression. Ich möchte zeigen, dass diese Weiterentwicklung 
systematisch nur verständlich wird vor dem Hintergrund einer Zeit- und 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

Gedächtniskonzeption, die sowohl in der Phänomenologie der Wahr-
nehmung wie auch in den Vorlesungen der 1950er Jahre implizit mitge-
führt wird, deren explizite Ausarbeitung aber in den Ansätzen stecken 
bleibt. Diese Ansätze konvergieren mit Ergebnissen und Systematisierun-
gen der neueren interdisziplinären Gedächtnisforschung. Mit ihrer Hilfe 
kann das Merleau-Pontysche Anliegen der Verknüpfung eines struktura-
len Körperkonzepts (Körperschema) mit einer Ausdrucks- und Sprach-
theorie möglicherweise auf eine empirische Grundlage gestellt werden. 
Von daher eröffnet sich auch ein Zugang zu den strukturtheoretischen 
Problemen der Soziologie, wie ihn Merleau-Ponty in seiner Weberrezep-
tion entfaltet und eine abschließende kritische Auseinandersetzung mit 
der Tragfähigkeit der dialektischen Konzeptionen und ihren praxeolo-
gischen Weiterentwicklungen. 

Der Text ist Walter Sprondel gewidmet, ursprünglich zu seinem  
80. Geburtstag. Dass er zu diesem Datum noch lange nicht fertig war, 
sondern noch erhebliche Zeit brauchte, um in die Form zu finden, die er 
jetzt hat, entspricht letztlich aber auch wieder dem, was hier über Struk-
turen gesagt werden soll. Man könnte sagen, damit mache ich die Not 
zur Tugend. Ich gebe es zu. Genauso versteht es sich von selbst, dass 
die Widmung ihren Adressaten in keiner Weise für die hier entwickel-
te Position vereinnahmen soll. Vielmehr möchte sie zum Ausdruck brin-
gen, dass Gesprächsfäden in der Wissenschaft, auch wenn sie vor lan-
ger Zeit geknüpft wurden und durch verschiedenste – zufällige und wie 
wir sehen werden auch tragische – Umstände abreißen können, wieder 
aufgenommen und in ein ganz anderes Gewebe eingearbeitet werden 
können. Das hat mit einer faszinierenden Eigenschaft von Sprache zu 
tun, um die es im folgenden Text ebenfalls gehen wird. Auch in dieser 
Hinsicht führt der Text daher vor, wovon er handelt. Und nicht zuletzt 
ist da auch die Entdeckung, dass manche Perspektiven und Positionen, 
die Merleau-Ponty in den 1950er Jahren entwickelt hat, kompatibler 
mit einer an Weber, Schütz, Berger/Luckmann und Plessner anknüpfen-
den Soziologie und Sozialtheorie sind, als bislang angenommen wurde. 
 Walter Sprondel möchte ich für einen im Gedächtnis bleibenden Spazier-
gang zum schönen Ort des damaligen Geschehens und seine Erzählun-
gen und Anmerkungen danken, und Alexandre Métraux für unzählige 
schriftliche und mündliche Hinweise, wertvolle inhaltliche Anregungen 
und Hilfestellungen bei der Übersetzung einiger Zitate. Wie immer gilt: 
Die Verantwortung für das, was daraus in diesem Text geworden (oder 
nicht geworden) ist, geht, insoweit damit »Lasten« verbunden sind, zu 
Lasten des Autors. 

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. 
Vom romantischen zum strukturalen Körper

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911333-9 - am 21.01.2026, 08:00:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

