
284 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

selbstverantwortlich entscheiden kann, wann und wie sie diese nutzt. Ein solches Pfarr

bild erlaubt Momente des Pathischen und das reflektierte Einbringen der eigenen – po

tenziell brüchigen – Existenz in die Pfarrpraxis.52 
Werden die spannungsreichen und hochpotenten Krisensituationen, die in den In

terviews geschildert werden, im Pfarrberuf gänzlich ausgespart, sobald sie ein Risiko für 
das Vertrauen der Gemeinde oder auch nur von Einzelpersonen in die Pfarrperson dar

stellen könnten, geht die Brückenfunktion, von der Klessmann spricht, verloren.53 Dabei 
können Pfarrer_innen diese Brückenfunktion, für die ein glaubwürdiges individuelles 
Auftreten wichtig ist, gerade heute starkmachen – angesichts einer sich immer weiter 
individualisierenden Gesellschaft (Kap. 5.2.2.2 und 5.2.2.3). Anschließend an Henning 
Luthers Gedanken, dass eine solidarische Haltung den »Riss« in unserer Welt präsent 
halte, sowie Klessmanns Gedanken zum Vorbildcharakter, muss dieses glaubwürdige 
Auftreten allerdings im Wissen darum geschehen, dass das Pfarramt eine heile Welt we

der darstellen kann noch soll.54 
Zusammenfassend lässt sich sagen: Angesichts der dargestellten Notwendigkeit von 

Anerkennung und persönlicher Sichtbarkeit zur Erlangung von Agency und Authenti

zität im Amtsverständnis der Befragten kann keiner der beiden pastoraltheologischen 
Ansätze alleinig zufriedenstellen. Der pastoralpsychologische Ansatz mit der Nutzung 
der Stärke einzelner Persönlichkeitszüge bietet der einzelnen Person zu wenig Schutz, 
um die Rollen wirklich frei wählen zu können. Der professionstheoretische Ansatz bie

tet der Person zwar einen besseren Schutz, die vorgeschlagenen Verhaltenszumutungen 
engen jedoch zu stark ein, um dem auf Gestaltungsfreiheit aufbauenden und die Stärke 
der eigenen Erfahrung nutzenden Amtsbild gerecht zu werden. Daher bedarf es einer 
mittigen Position.55 

7.5 Prekäre Autonomie und Widerstandspotenzial: 
Ekklesiologischer Ausblick 

Es zeigte sich, dass die Pfarrpersonen sich aufgrund der Strukturierung der Diskur

se einer wiederholten Thematisierung ihrer Geschlechtsidentität und ihrer sexuellen 

52 Vgl. Bieler 2017, 33 und 131; Klessmann 2006, 568 sowie Klessmann 2012, 130–132, der von Pfar
rer_innen als »religiösen Übertragungsfiguren« spricht. Vgl. zum Einbringen des eigenen Ge
schlechts und Begehrens in »gestisch-körperlichen Interaktionen« Plüss 2008, 200. 

53 Vgl. außerdem zum Einbringen von Konfliktpotenzial und Spannungen als Teil der Beziehungs
ebene Klessmann 2006, 539–540. 

54 Vgl. Luther 1992b, 238; Klessmann 2001c, 23 sowie ergänzend Müller 2019, 76–79. Müller spricht 
nicht von Brückenfunktion, sondern von Geburtshilfe. In der modernen pluralisierten Gesellschaft 
werde die Deutung und Sinnsuche des eigenen Lebens zu einer immer wichtigeren Aufgabe der 
einzelnen Person. Dieser Gedanke trifft sich mit den oben angeführten Ausführungen Taylors zur 
Authentizität. Theologisches Deuten setze dabei eine gewisse Sprachfähigkeit der Einzelnen vor
aus, um ihr eigenes Erleben und ihren Alltag religiös in die Sinnstiftung einzubinden. Diesen Vor
gang gelebter Theologie, den Müller vor dem Hintergrund des Priesteramts aller Gläubigen be
trachtet, könnten akademisch gebildete Theolog_innen fördern. Dies setze aber voraus, dass sie 
selbst ihre Theologie auch in ihrem Leben und mit ihrem Leben verankerten. 

55 Vgl. zur unterstützenden Funktion der Pfarrrolle für die Person Wagner-Rau 2009, 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-029 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7. Folgen für die pastoraltheologische Diskussion 285 

Orientierung gegenübersahen. Sie erarbeiteten sich Handlungsspielräume mittels nar

rativer Strukturierungen und Konstruktionen narrativer Agency. Im Pfarramt, so meine 
Vermutung vor dem Hintergrund der Empirie, konkurrieren mitunter zwei verschieden 
strukturierte Identitätskonstruktionen: Im Gegensatz zum grundsätzlich als freie Wahl 
empfundenen Berufsweg steht die Erfahrung der Ausgrenzung aufgrund der eigenen 
Liebe, Sexualität und Geschlechtsidentität, welche als nicht frei erlebt werden und 
sich auch durch diese Erfahrung bedingen. Vor diesem Hintergrund konnte gezeigt 
werden, dass Handlungsspielräume gegenseitige Anerkennung voraussetzen und diese 
nicht grundsätzlich qua Amt gegeben wird; Vertrauen wiederum ist ein Ausdruck von 
Anerkennung und wird riskant erworben. 

Für einen heterosexuellen cismännlichen Pfarrer stellt sich in der Folge die Frage der 
an Vertrauen gebundenen Autonomie anders als für eine lesbische transweibliche Pfar

rerin (Kap. 5.2.4, 6.2.1.4 und 6.2.2.3). Je nach Kontext in unterschiedlicher Ausprägung, 
so die Schlussfolgerung, handelt es sich daher im Pfarramt um eine prekäre Autonomie, 
die gelingende Anerkennungsinteraktionen benötigt.56 Ihre Anerkennung müssen Pfar

rer_innen, hier schließt das Problem der Deutungshoheiten an, stets neu erringen, sie 
ist nicht an einen Status quo gebunden.57 Der Rückgriff auf Rechtfertigungstheologien 
ermöglicht nun, dass diese Re-Evaluation der Werte (Kap. 6.2.2.2) aber nicht – anders 
als beim Imperativ der Authentizität – zur alleinigen Aufgabe der Pfarrperson und zur 
Bedingung der eigenen Existenz wird (Kap. 6.3).58 Somit bietet sich der einzelnen Pfarr

person hier ein Weg aus der »Authentizitätsfalle«: Das Ziel ist nicht mehr die Suche nach 
der perfekten Erfüllung des eigenen Selbst und also auch der perfekten Pfarrpraxis, son

dern liegt außerhalb ihrer selbst.59 So kann die betreffende Pfarrperson freier entschei

den, wann welcher Anteil ihrer Persönlichkeit und Identifizierung der Verkündigung 
und dem Auftrag zuträglich ist.60 Das Wort braucht, hier folge ich Hermelink, mitunter 
den Raum außerhalb der institutionellen Regelungen bzw. den eigenverantwortlichen 
Umgang mit jenen, um sich zu ereignen.61 Auf der Basis eines so ermöglichten Selbst

verhältnisses und Freiraumes können Pfarrpersonen potenziell ganz bewusst Grenzen 
ziehen und müssen nicht immer als »ganze«, unbrüchige Person auftreten. Dies setzt 
voraus, dass ihnen das Vertrauen entgegengebracht wird, konstruktiv mit ihrer Auto

nomie umzugehen. Wird darauf vertraut, dass sie selbst einschätzen können, wann ein 

56 Die Betonung der Erwartungssicherheiten verweist ebenfalls auf die Angewiesenheit des Amtes 
auf Interaktion. In deren Störanfälligkeit sieht Karle schließlich den Grund für die Regelung des 
Verhaltens; Karle 2001, 71–72. 

57 Nur die rechtliche Anerkennung ist an den Status der Berufstätigkeit gebunden, die wertschätzen
de Anerkennung ist dies nicht. Das ergibt sich aus den kontextuellen Normen, die die Erwartungs- 
sicherheiten formen. Vgl. Karle 2001, 112. 

58 Vgl. Klessmann 2001c, 20–22 sowie Klessmann 2006, 551. 
59 So bleibt die Wirksamkeit jedes pastoralen Arbeitens letztlich unverfügbar; Klessmann 2012, 119. 
60 Vgl. Klessmann 2006, 539: »Wenn mit Watzlawick die Vermittlung der Inhaltsebene von der Bezie- 

hungsebene entscheidend mitbestimmt wird, dann ist Beziehungsgestaltung eine grundlegende 
Fähigkeit für das Pfarramt.« Takt und Höflichkeit seien Grundlagen für anfängliches Vertrauen. 
Dabei könne es jedoch nicht bleiben: Auch riskante Prozesse gehörten zur Beziehungsgestaltung 
dazu. 

61 Vgl. Hermelink 2014a, 202–203; Hermelink 2014c, 143–144. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-029 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

Einbringen oder ein Zurückhalten ihrer lgbtiq* Identität oder Lebensweise produktiv 
ist, und dass sie sich Rat holen, wenn ihnen die Einschätzung nicht gelingt, führt dies 
zu Anerkennung und Selbstvertrauen.62 Hier ergänzt sich die Freiheit der Rechtferti- 
gung mit der Freiheit des Amtsbegriffs. Wenn beide Identifizierungen, Pfarrberuf und 
lgbtiq*, Anerkennung erfahren und gelebt werden können, nicht bruchlos vereint wer

den müssen, aber auch nicht versteckt, kann eine Pfarrperson einen CSD-Besuch voll

kommen getrennt vom Gottesdienst am darauffolgenden Tag wahrnehmen – ohne dies 
als persönliche Zerreißprobe zu erleben (Kap. 5.1.3.4, 5.2.1.2). Dies setzt voraus, dass 
Pfarrer_innen keine Angst haben müssen, dass die Kirche »davon« erfahren könne.63 Hier 
schließt sich an, dass an Pfarrer_innen grundsätzlich derselbe moralische Maßstab – mit 
derselben Toleranz von Ambivalenzen und Fehlern – angelegt wird wie an Gemeindemit

glieder.64 
Es bedarf also sowohl des Vertrauens in die Amtspersonen, ihre Identifizierung 

selbstbestimmt zu thematisieren oder nicht zu thematisieren, als auch des Vertrauens 
in das Amt und in die Gemeinden, Zumutungen auszuhalten. Pfarrpersonen können 
verschiedene Bereiche ihrer Persönlichkeit einbringen oder gezielt heraushalten, sofern 
nicht der unhinterfragte Anspruch besteht, eine bestimmte Lebensform darstellen zu 
müssen.65 Dieser Anspruch kann sich auch implizit oder versteckt äußern, wie sich in 
der Darstellung wiederkehrender Gespräche und Thematisierungen zeigte (Kap. 5.1.3.1 
und 6.2.2.3). Ob die Darstellung der Lebensform für das Zusammenleben in der Ge

meinde relevant oder ob die Beschränkung auf eine bestimmte Lebensform sinnvoll ist, 
kann sich dann mit der Zeit kasuistisch klären und angepasst werden, statt bereits zu 
Beginn den individuellen Handlungsraum zu beschränken und damit die Verkündigung 
zu gefährden. Somit bleibt abzuwarten, ob Unerwartbarkeiten das Vertrauen zwischen 
Gemeinde und Pfarrpersonen gefährlich schwächen – oder ob sie nicht auch einen 
Beitrag zu Pluralitätsbildung leisten können.66 Dies birgt, wie jedes Ringen mit Plura

lität und um Gerechtigkeit, immer ein Risiko.67 Schließlich muss theologisch immer 

62 Dies kann dann als Ergebnis gelungener Anerkennung gelesen werden. Zu den stärkenden Auswir- 
kungen, die das Bewusstsein der eigenen Erfahrungen und Grenzen auf das Pfarramt hat, vgl. 
Klessmann 2006, 546. 

63 Gemeint sind hier ihre Arbeitgeber_innen. In den Interviews wird immer wieder »die Kirche« als 
Begriff genutzt; konkret ist zum Beispiel der Gemeindekirchenrat, das Presbyterium oder die Su
perintendentur gemeint. 

64 Diesbezüglich sind sich m.E. die gängigen evangelischen pastoraltheologischen Entwürfe einig. 
65 Vgl. Klessmann 2012, 162. 
66 Dieser Beitrag liegt auch Karle sehr am Herzen, sie macht die Parochie als Ort der Pluralität stark. 

Hier begegnen sich Klessmann und Karle. Vgl. Karle 2001, 245. 
67 Dass es eben nicht unerheblich ist, was als zumutbar gilt und was nicht, was als Gefährdung der 

Funktionen des Amtes angesehen wird und was als notwendiges Risiko – und dass dies keine theo
logische Elfenbeinturmdiskussion ist, die mit der Praxis nichts zu tun hätte –, zeigt sich in den 
Interviews darin, dass das Leben der Pfarrpersonen eben auch dienstrechtlichen Auflagen unter
liegt. Diese sind häufig offen gefasst – deshalb ist deren Füllung, auch über die oben erwähn
te identitätsstiftende Komponente hinaus, von Relevanz. Verstöße gegen die Auflagen können, 
wenn etwas als nicht zumutbar eingestuft wird, im schlimmsten Fall dienstrechtliche Konsequen
zen haben und Pfarrpersonen vom Dienst ausschließen. Durch Dynamiken der sozialen Rede kön
nen sie zudem das Leben vor Ort massiv einschränken. Es geht hier darum, welche Kommunikation 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-029 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7. Folgen für die pastoraltheologische Diskussion 287 

wieder um Anerkennungen gerungen werden, damit Normen weiterhin handlungs

stabilisierend wirken, aber nicht stagnieren lassen und nicht wie absolute Wahrheiten 
erscheinen.68 

Die große Stärke kirchlich etablierter Normen liegt gerade darin, dass sie gesamtgesell- 
schaftlichen Anerkennungsvorgängen auch widersprechen können. Sie können, wie 
oben dargestellt, Heterotopien sein sowie durch eigene Agency Momente des Wider

stands ermöglichen.69 Die gerechte Behandlung eines jeden Menschen geschieht coram 
Deo nicht als wertschätzende Anerkennung – sie geschieht unabhängig von Leistung 
und Eigenschaften allein aus Gnade. Derart ist der Mensch nicht mehr genötigt, stets 
die Erfüllung des eigenen Selbst zu suchen, sondern kann sich bereits vor allem eige

nen Tun in Liebe angenommen wissen. Kirche und Pfarrpersonen weisen auf dieses 
Rechtfertigungsgeschehen hin. Dieses Verweisen auf Gottes Gerechtigkeit und das Be

ziehungsgeschehen der Rechtfertigung kann unter anderem geschehen, wenn Kirchen 
und Pfarrpersonen die menschlichen Kämpfe um Anerkennung bewusst willkommen 
heißen und sich dem Aufwand und der Mühe dieser riskanten Auseinandersetzungen 
stellen sowie um die Dynamik von Verkennung und notwendiger Fragmentarität wissen. 
Kämpfe um Anerkennung bleiben notwendig, weil sie die Bedingung von Handlungs

fähigkeit, Identität und Teilhabe sind und somit Anteil christlicher Verantwortung in 
der Welt. Die befreiende Botschaft verweist schließlich auf das Versöhnungsgeschehen 
extra nos und bezeugt erneut, dass zwar Handlungsfähigkeit, Identität und Teilhabe an 
menschliche Anerkennung gebunden sind, nicht aber die gesamte Existenz. Kirche und 
Pfarrpersonen verweisen mit einer Anerkennungskämpfe willkommen heißenden Hal

tung sowohl auf die gerechte Welt Gottes als auch auf das Angewiesensein auf Erlösung 
und auf das Geschenk der göttlichen Gnade und des »überraschende[n] Vertrauen[s]«.70 

verantwortet werden kann; daher sind Einschränkungen notwendig. Aber diese müssen kontext
sensibel und mit einem Bewusstsein davon, wer von der Kommunikation des Evangeliums auf wel
cher Grundlage ausgeschlossen wird sowie wann ein Risiko auch als verkündigungsfördernd ange
sehen werden kann, geschehen. Die Bedingungen des Ein- wie des Ausschlusses gehören zum Feld 
der Dogmatik, in der Reflexion ihrer praktischen Umsetzung und der Beobachtung der Diskurse, 
aber auch in die Pastoraltheologie. 

68 Zur Handlungsstabilisierung von Normen vgl. Karle 2001, 112. Kirchen können Orte sein, in denen 
in Kämpfen um Anerkennung gemeinsam erarbeitet wird, wie Normen entstehen, verhandelt und 
revidiert werden und lebensdienlich eingesetzt werden können. Lassiter macht mit Rückgriff auf 
Marshall und Douglas deutlich: Um naturalisierte Normen zu destabilisieren und dadurch Räume 
mit und für gesellschaftlich marginalisierte Personen schaffen zu können, müssten sich Pfarrer_in
nen ihre eigenen homofeindlichen wie rassistischen und antisemitischen Denkmuster bewusst 
machen. Lassiter 2017, 36. 

69 Vgl. Hermelink 2014c, 143–144. Mit der Beauftragung einer Amtsperson, den Dienst am Evangeli
um aufzunehmen, geht also die Pflicht einher, diesen Dienst zu ermöglichen. Klessmann schreibt 
über die Beauftragung durch die Gemeinde: »Die Nachricht von der heilsamen Zuwendung Gottes 
zu allen Menschen – trotz all der widrigen Lebenserfahrungen, die dem zu widersprechen schei
nen, wird in diesem Raum [in der Gemeinde, hier verstanden als oikos, Anm. FH] weitergegeben 
und immer wieder neu aktualisiert; zugleich hat die Gemeinde den Auftrag, eben diesen Verkün
digungsprozeß zu gewährleisten, indem sie Menschen dazu beauftragt.« Klessmann 2001b, 30–31. 

70 Klessmann 2001b, 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-029 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409848-029 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

