
Interdisziplinäre Tierethik | Interdisciplinary Animal Ethics 3

Krone der Schöpfung?

Michael Rosenberger

Ursprünge des christlichen Anthropozentrismus 
und Möglichkeiten seiner Überwindung

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Interdisziplinäre Tierethik 
Interdisciplinary Animal Ethics

Herausgegeben von | Edited by 
Herwig Grimm, Wien und | and Michael Rosenberger, Linz

Wissenschaftlicher Beirat | Editorial Advisory Board

Roland Borgards, Frankfurt a. M.,  
Literaturwissenschaften | literary studies
Gyula Gajdon, Wels, Biologie | biology
Alison Hanlon, Dublin, Animal Welfare Wissenschaften und  
Veterinärethik | animal welfare science and veterinary ethics
Martin M. Lintner, Brixen, Theologie | theology 
Clare Palmer, College Station | Texas, Philosophie | philosophy
Anne Peters, Heidelberg, Rechtswissenschaften | law
Elisabeth Schramm, Freiburg i. Br., Psychologie | psychology
Aline Steinbrecher, Zürich, Geschichtswissenschaft | history
Jessica Ullrich, Münster, Kunstwissenschaft | art history
Martin Ullrich, Nürnberg, Musikwissenschaft | musicology
Rainer E. Wiedenmann, Eichstätt-Ingolstadt, Soziologie | sociology

Band 3 | Volume 3

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Krone der Schöpfung?

Nomos

Michael Rosenberger

Ursprünge des christlichen Anthropozentrismus 
und Möglichkeiten seiner Überwindung

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gedruckt mit finanzieller Unterstützung des Bischöflichen Fonds zur Förderung der 
Katholischen Privatuniversität Linz

Titelbild: Noachs Arche und die Tiere. Fußbodenmosaik der spätantiken Basilika 
 von Mopsuestia (heute Misis, Südosttürkei) aus dem 5. Jahrhundert.
© �Von Klaus-Peter Simon – Eigenes Werk, CC BY 3.0,  

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4557587

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

1. Auflage 2023

© Michael Rosenberger

Publiziert von 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden 
www.nomos.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	 978-3-7560-1148-3 
ISBN (ePDF):	978-3-7489-1709-0

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748917090

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung –
Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International Lizenz.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vorwort

Mit der Veröffentlichung dieses Buches geht ein langgehegter Wunsch in
Erfüllung. Die ersten Ideen reichen in die Anfangszeit der von der Stiftung
Bündnis Mensch & Tier angeregten und 2007 gegründeten „Interdisziplinä‐
ren Arbeitsgruppe zur Erforschung der Mensch-Tier-Beziehung“ zurück.
In den dortigen Debatten kamen wir immer wieder auf die Frage nach
der Rolle des Christentums in Bezug auf die Tiere und die Schöpfung
zu sprechen. Und ich merkte, dass ich als einziger Theologe der Gruppe
zwar erste Ansätze einer Antwort, aber keine umfassende und fundierte
Darstellung geben konnte. Zugleich war allen die enorme Bedeutung der
Frage nach dem christlichen Anthropozentrismus bewusst.

Das hier vorgelegte Projekt erforderte viele Vorüberlegungen und auf‐
wändige Vorbereitungen. Insbesondere das Auffinden der einschlägigen
patristischen Texte bedeutete eine enorm mühevolle Arbeit und hat gewiss
nicht zu deren abschließender und vollständiger Berücksichtigung geführt.
Dennoch bieten die hier versammelten Texte eine solide Grundlage, um
die theologiegeschichtliche Entwicklung nachzuzeichnen. In dieser Hin‐
sicht hat sich meine damalige studentische Hilfskraft Elena Deinhammer
unschätzbare Verdienste erworben. Ohne ihre genaue und akribische Re‐
cherche wäre das Buch nicht möglich gewesen. Meiner derzeitigen studen‐
tischen Hilfskraft Viktoria Puchner danke ich für die profunde Recherche
der textkritischen Editionen der Quellen und der Sekundärliteratur.

Wissenschaftliche Erkenntnis lebt wesentlich vom Diskurs. Die KollegIn‐
nen aus der bereits erwähnten Interdisziplinären Arbeitsgruppe zur Erfor‐
schung der Mensch-Tier-Beziehung haben mich immer wieder durch ihre
Ideen inspiriert, kritisch hinterfragt, mit neuen Perspektiven bereichert und
durch ihre Kollegialität und Sympathie angespornt. Wertvoll war für mich
darüber hinaus ein Symposium der Katholischen Universität Eichstätt un‐
ter Leitung der Kollegen Christoph Böttigheimer und Alexis Fritz zur Frage
nach der Rede vom Schöpfungsplan Gottes. Gerade im Blick auf das letzte
Kapitel habe ich von diesem Symposium sehr profitiert, obwohl ich leider
nur per Videoschaltung teilnehmen konnte. Schließlich geht ein herzlicher
Dank an meinen Kollegen Alfons Fürst in Münster, der mir als patristischer
Gesprächspartner bereitwillig zur Verfügung stand und sehr geholfen hat,
meine Entdeckungen in den größeren Zusammenhang der frühchristlichen

5

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gedankenwelt einzuordnen. Ohne sein profundes Feedback hätte ich mich
nie so weit auf das Gebiet einer anderen theologischen Fachdisziplin wagen
dürfen.

Dank sage ich ebenfalls meinem Kollegen Martin Lintner, Brixen, der für
die Einholung der Gutachten und ihre Berücksichtigung in meinen textli‐
chen Überarbeitungen gesorgt hat, sowie meinem Mitherausgeber Herwig
Grimm, Wien, für die Aufnahme in unsere gemeinsam verantwortete Reihe
„Interdisziplinäre Tierethik“. Meinem patristischen Kollegen Christian Lan‐
ge, Würzburg, danke ich für das sehr konstruktive und bestens begründete
patristische Spezialgutachten, das wertvolle Hinweise zur Ergänzung und
Präzisierung meiner Darlegungen gebracht hat.

Die Drucklegung des Buchs wurde großzügig gefördert durch den Bi‐
schöflichen Fonds zur Förderung der Katholischen Privatuniversität, wofür
ich diesem sehr herzlich danke. Schließlich gilt mein Dank dem Nomos-
Verlag für die seit Jahren bewährte, verlässliche und effiziente Zusammen‐
arbeit, insbesondere Beate Bernstein im Lektorat und Melanie Schweis im
Satz.

Linz, im Juni 2023 Michael Rosenberger

Vorwort

6

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inhaltsverzeichnis

Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur
Fragestellung dieses Buchs

1
13

Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der
Tiere

1.1
15

Der Katechismus der katholischen Kirche von 19911.1.1 15
Die Enzyklika Laudato si’ von 20151.1.2 18

Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“1.2 21
Zur Leitfrage dieses Buchs1.3 26
Zehn Kernthesen der Abhandlung1.4 31
Zum Aufbau des Buchs1.5 38

Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der
Bibel

2
43

Tiere in der älteren Schöpfungserzählung (Gen 2–8):
Gefährten und Schicksalsgenossen

2.1
44

Tiere in der jüngeren Schöpfungserzählung (Gen 1–9):
Mitbewohner und Bundespartner

2.2
46

Tiere in den Weisungen der Tora: Adressaten der Gerechtigkeit2.3 56
Die Vision vom Schöpfungsfrieden2.4 58
Ertrag: Anthropozentrismus in der vorhellenistischen Bibel?2.5 60

Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen
Philosophie

3
63

Weichenstellungen in der vorsokratischen Epoche3.1 64
Theologischer Anthropozentrismus bei Sokrates3.2 67
Die Vernunft als Lenkerin bei Platon3.3 69
Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles3.4 70

7

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in
der Stoa

3.5
75

Die Oikeiosis-Lehre als Rahmentheorie3.5.1 76
Tierliches Verhalten als naturhaft3.5.2 77
Vernunft als Proprium des Menschen3.5.3 79
Teleologisch strikter Anthropozentrismus3.5.4 83
Keine Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und
Tieren

3.5.5
87

Zusammenfassung: Die Kernaspekte des stoischen
Anthropozentrismus

3.5.6
89

Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream3.6 91
Tiberius Iulius Alexander3.6.1 93
Plutarch von Chaironeia3.6.2 95
Sextus Empiricus3.6.3 101
Kelsos3.6.4 102
Porphyrios von Tyros3.6.5 106
Zusammenfassung3.6.6 107

Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung
der biblischen Tierethik

4
109

Die späten Texte des Alten Testaments4.1 113
Philon von Alexandrien4.2 120
Die Zeugnisse des Neuen Testaments4.3 134

Jesus von Nazaret4.3.1 134
Paulus von Tarsos4.3.2 136
Die Evangelien4.3.3 139
Die spätneutestamentliche Briefliteratur4.3.4 142
Die Ablösung der frühen Kirche vom Schächtgebot4.3.5 143

An der Schwelle von der biblischen in die patristische Zeit4.4 146

Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur5 149

Tatian5.1 155
Theophilus von Antiochien5.2 158
Irenäus von Lyon5.3 161
Clemens von Alexandrien5.4 168

Inhaltsverzeichnis

8

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tertullian5.5 176
Origenes5.6 179

Über die Anfänge5.6.1 181
Die Homilien zur Genesis5.6.2 184
Die Abhandlung gegen Kelsos5.6.3 187
Zusammenfassung5.6.4 198

Laktanz5.7 198
Aphrahat5.8 205
Ephräm der Syrer5.9 207
Cyrill von Jerusalem5.10 215
Basilius von Caesarea5.11 219

Predigten zu verschiedenen Themen und Anlässen5.11.1 221
Die neun Homilien zum Hexaemeron5.11.2 227

Gregor von Nyssa5.12 234
Ambrosius von Mailand5.13 239
Johannes Chrysostomus5.14 243
Nemesius von Emesa5.15 249
Pseudo-Athenagoras5.16 257
Hieronymus5.17 266
Augustinus von Hippo5.18 273

Erste Annäherung an die Unterschiede zwischen
Menschen und Tieren

5.18.1
275

Würdigung der tierlichen Fähigkeiten5.18.2 277
Die spezifisch menschlichen Fähigkeiten5.18.3 279
Die Gottesbeziehung von Menschen und Tieren5.18.4 282
Ethische Konsequenzen für Menschen und Tiere5.18.5 285
Die Frage des Fleischverzehrs5.18.6 291
Wertschätzung auch der geringsten Geschöpfe5.18.7 293
Schwacher Anthropozentrismus und vorsichtige
Anthropozentrismus-Kritik

5.18.8
294

Zusammenfassung5.18.9 298

Inhaltsverzeichnis

9

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im
Kontext des Hellenismus. Eine Zusammenfassung

5.19
299

Die Kirchenväter und die Fixpunkte der stoisch-
hellenistischen Philosophie

5.19.1
300

Die Kirchenväter und die biblische Tierethik5.19.2 306

Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik6 315

Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes6.1 322
Philosophie-/Theologiegeschichtlich6.1.1 323
Systematisch-theologisch6.1.2 327

Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und
Christusbeziehung

6.2
332

Ethologisch6.2.1 333
Christologisch6.2.2 346
Eschatologisch6.2.3 361

„Der letzte Zweck der anderen Geschöpfe sind nicht wir.“
(LS 83) Die Frage nach der teleologischen Deutung der
natürlichen Vorgänge

6.3

364
Partikulare Teleonomien und umfassende Teleologie6.3.1 364
Der Biozentrismus als angemessenste Teleologie6.3.2 370

Körpersignale für das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert
der Gefühle

6.4
374

Die griechische Skepsis gegenüber den Gefühlen6.4.1 375
Gefühle als konstitutiver Bestandteil der Vernunft6.4.2 377

„Komm zu mir, Bruder Wolf !“ Die Frage nach Tieren und
Pflanzen

6.5
383

Krone der Schöpfung? Ein Fazit6.6 388

Inhaltsverzeichnis

10

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Quellentexte der Kirchenväter 391

Literatur 397

Bibelstellenregister 413

Register lehramtlicher Dokumente 416

Personenregister 417

Inhaltsverzeichnis

11

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut.
Zur Fragestellung dieses Buchs

Eine der erfolgreichsten ostdeutschen Musikgruppen, Die Prinzen, hat an‐
lässlich ihres 30-jährigen Bestehens im März 2021 ein neues Album veröf‐
fentlicht. Das titelgebende Lied hat folgenden Text:

Krone der Schöpfung
Von den Bäumen hinunter zu den Sternen hinauf
Aus der Steinzeithöhle ins Energiesparhaus
Und die Evolution nahm ihren Lauf
Heute sind wir der König, doch noch lange nicht satt
Auf dem ganzen Planeten haben wir uns breit gemacht
Und was uns in den Weg kommt, das machen wir platt
Der ganze Wald, der singt im Chor:
„Was geht in euch denn bitte vor?“
Wir sind die Krone der Schöpfung
Na, dann ist ja gut
Nach uns die Sintflut, nach uns die Sintflut
Seid auf der Hut
Wir sind die Krone der Schöpfung
Was für ein Pech
Für die Tiere alleine, die armen Schweine
Also echt, also echt
Wir haben die Kernkraft erfunden und das Fernsehprogramm
Kaffeevollautomaten, den Hähnchengrillstand
Ist schon geil so als König, was man da kann
Wir können mit Überschall reisen, im Berufsverkehr stehen
Schwarze Löcher beweisen und die Welt nicht verstehen
Sind auf allen Gebieten die Crème de la Crème
Der ganze Ozean ist am Schreien:
„Ey, was bildet ihr euch ein?“
Wir sind die Krone der Schöpfung …
Manchmal frag ich mich: „Sind wir nicht selbst das Problem?“
Wie ein Fehler in der Matrix und im System
Wir herrschen, während der Planet in Flammen steht
Wir sind die Krone der Schöpfung …

(Die Prinzen 2021, CD Krone der Schöpfung, Songwriter: Alexander Zieme/ Henri
Schmidt/ Jens Sembdner/ Mathias Dietrich/ Sebastian Krumbiegel/ Tobias Kuenzel/
Tobias Roeger/ Wolfgang Lenk, Songtext von Krone der Schöpfung © Kobalt Music
Publishing Ltd. – offizielles Musik-Video auf Youtube https://www.youtube.com/watch

13

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen


?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen und https://www.youtube.com/watch?v=
uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic Abruf am 5.11.2022)

Fünf Musiker der Prinzen haben ihre Ausbildung in den 1980er Jahren im
Thomanerchor Leipzig bzw. im Dresdner Kreuzchor erhalten. Sie kommen
aus einer für die DDR ungewöhnlich kirchlichen Sozialisation und wissen,
was die Anspielungen auf die Bibel in ihren Texten bedeuten. Das macht
das vorliegende Lied so interessant. Denn es positioniert traditionelle
christliche Überzeugungen im Spannungsfeld moderner Evolutionstheorie
und ökologischer Katastrophen. Das Lied hat einen viergliedrigen Aufbau:

– Die Strophen beschreiben einerseits die enormen Fortschritte der Men‐
schen, seitdem sie sich zur eigenen Spezies homo sapiens sapiens ent‐
wickelt haben: Von den Bäumen, auf denen unsere vormenschlichen
Vorfahren saßen, zu den Sternen, auf die wir unbemannte und wo‐
möglich bald schon bemannte Raumschiffe schicken, von den Stein‐
zeithöhlen zum Energiesparhaus, aber auch zu Kernkraftwerken und
Überschallflugzeugen. Andererseits schildern die Strophen die mit dem
schier ins Unendliche steigenden menschlichen Wissen sich ausbreiten‐
de ökologische Katastrophe. Überwältigt von den eigenen Fähigkeiten
schreiben wir uns die Rolle des „Königs“ zu und machen uns auf dem
kleinen Planeten Erde breit und breiter, ohne dass unser Hunger nach
immer mehr je gesättigt wäre.

– In einem relativ kurzen Zwischenteil zwischen den Strophen und dem
Refrain wechselt das Lied die Perspektive und schlüpft in die Sichtweise
der Tiere, die nur noch den Kopf schütteln und angesichts der anthropo‐
genen Umweltzerstörung völlig fassungslos sind. Die Tiere des Waldes
fragen: „Was geht in euch denn bitte vor?“ Und die Tiere des Ozeans „Ey,
was bildet ihr euch ein?“

– Der Refrain schließlich manifestiert, wie wenig sich die Menschen von
den tierlichen Einwänden beeindrucken lassen. Naiv wie kleine Kinder
halten sie an ihrem biblisch fundierten Credo fest: „Wir sind die Krone
der Schöpfung… Nach uns die Sintflut“.

– Erst ganz zum Schluss kommt im Singular der Ich-Form und nicht mehr
im Plural des Wir die Frage, ob wir Menschen nicht das eigentliche
Problem und der Systemfehler sind. „Wir herrschen, während der Planet
in Flammen steht.“

Es ist bemerkenswert, dass der Refrain zwei Anspielungen auf die bibli‐
schen Schöpfungserzählungen in Gen 1–9 enthält. Die „Krone der Schöp‐

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

14

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic


fung“ spielt auf die Gottebenbildlichkeit in Gen 1,26 an, die „Sintflut“ auf
Gen 6–9. Sehr bewusst wird damit angedeutet, dass die Wurzel der gegen‐
wärtigen ökologischen Katastrophe etwas mit der christlichen Botschaft zu
tun hat. Seit den 1960er Jahren ist dies, wie wir sehen werden (Kapitel 1.3),
eine weithin anerkannte These. Aber stimmt sie, und wenn ja in welchem
Ausmaß? Das ist die leitende Frage dieses Buchs.

In diesem ersten Kapitel will ich zunächst auf die aktuelle Position
der katholischen Kirche blicken, die zwar erste Absetzbewegungen vom
Anthropozentrismus zeigt, ohne ihn schon ganz überwunden zu haben.
Dann geht es um eine dringend notwendige begriffliche Schärfung der
Rede vom „Anthropozentrismus“. Auf dieser Grundlage kann die leitende
Frage dieser Abhandlung exakt bestimmt werden. Zehn Kernthesen schil‐
dern den gedanklichen Leitfaden des Buchs, ehe abschließend kurz auf die
Gliederung geblickt wird.

1.1 Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der Tiere

1.1.1 Der Katechismus der katholischen Kirche von 1991

Was die römisch-katholische Kirche in einer bestimmten Frage offiziell
lehrt, lässt sich in der Regel am besten am „Katechismus der katholischen
Kirche“ (KKK) von 1991 ablesen. So fragwürdig es sein mag, im 21. Jahr‐
hundert überhaupt noch einen Katechismus zu verfassen, weil ein solcher
im Kontext der modernen (und übrigens gut sokratischen!) Auffassung
von Bildung als Erziehung zum selbständigen Denken und von religiöser
Bildung als Erziehung zum Gottvertrauen nicht die pädagogische Methode
der Wahl darstellt, und so zweifelhaft der konkrete Text des KKK im Lichte
des II. Vatikanischen Konzils vielen auch erscheinen mag: Er dürfte doch
in den meisten Fällen eine grobe erste Orientierung ermöglichen, was die
Mehrheit der weltkirchlichen Hierarchie zu bestimmten Fragen des Glau‐
bens und der Moral denkt und wie sie „tickt“.

Das gilt umso mehr, wenn es zu einem Thema noch kein ausführliches
päpstliches oder konziliares Lehrschreiben gibt. Genau das ist für die Tier‐
ethik der Fall. Zwar hat Papst Franziskus mit der Enzyklika „Laudato si’“
von 2015 ein Lehrschreiben zur Umweltethik verfasst, wie es der Untertitel
„über die Sorge für unser gemeinsames Haus“ anzeigt. Obgleich die Tiere
darin fast auf jeder Seite auftauchen, sind sie nicht das eigentliche Thema,
sondern werden vorwiegend als Teil der Ökosysteme wahrgenommen. Nur

1.1 Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der Tiere

15

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


am Rande lassen sich aus Laudato si’ auch einzelne tierethische Folgerun‐
gen ableiten – eine systematische Tierethik ist nicht das Ziel.

Wenn wir also fragen, was „die Kirche“ im Sinne des hierarchischen Am‐
tes (und in diesem Fall höchstwahrscheinlich auch im Sinne eines großen
Teils der ChristInnen) über die Tiere denkt, können uns die entsprechen‐
den Abschnitte des KKK durchaus eine erste Orientierung geben. Sie fin‐
den sich im Artikel 3.2.2.7: „Das siebte Gebot: ‚Du sollst nicht stehlen‘ (Ex
20,15; Dtn 5,19; Mt 19,18)“. Ich zitiere sie ungekürzt und füge in Klammern
einige Fachbegriffe des lateinischen Originaltextes ein, die die Intention des
Textes genauer verstehen lassen:

„2415. Das siebte Gebot verlangt auch, die Unversehrtheit der Schöpfung
zu achten (observantiam integritatis creationis). Tiere, Pflanzen und leblose
Wesen sind von Natur aus zum gemeinsamen Wohl der Menschheit von
gestern, heute und morgen bestimmt [Vgl. Gen 1,28–31]. Die Bodenschätze,
die Pflanzen und die Tiere der Welt dürfen nicht ohne Rücksicht auf sittli‐
che Forderungen genutzt werden. Die Herrschaft (dominatus) über die be‐
lebte und die unbelebte Natur, die der Schöpfer dem Menschen übertragen
hat, ist nicht absolut; sie wird gemessen an der Sorge um die Lebensqualität
des Nächsten, wozu auch die künftigen Generationen zählen; sie verlangt
Ehrfurcht vor der Unversehrtheit der Schöpfung (integritatis creationis
religiosam observantiam) [Vgl. CA 37–38].

2416. Tiere sind Geschöpfe Gottes und unterstehen seiner fürsorgenden
Vorsehung (Ipse ea Sua providentiali amplectitur sollicitudine) [Vgl. Mt
6,26]. Schon allein durch ihr Dasein preisen und verherrlichen sie Gott
[Vgl. Dan 3,57–58]. Darum schulden ihnen auch die Menschen Wohlwollen
(benevolentiam). Erinnern wir uns, mit welchem Feingefühl (accurata con‐
sideratione) die Heiligen, z. B. der hl. Franz von Assisi und der hl. Philipp
Neri, die Tiere behandelten.

2417. Gott hat die Tiere unter die Herrschaft (procurationi) des Men‐
schen gestellt, den er nach seinem Bild geschaffen hat [Vgl. Gen 2, 19–20;
9,1–14]. Somit darf man sich der Tiere zur Ernährung und zur Herstellung
von Kleidern bedienen (uti). Man darf sie zähmen, um sie dem Menschen
bei der Arbeit und in der Freizeit dienstbar zu machen (assistant). Medizi‐
nische und wissenschaftliche Tierversuche sind in vernünftigen Grenzen
(intra rationabiles limites) sittlich zulässig, weil sie dazu beitragen, mensch‐
liches Leben zu heilen und zu retten.

2418. Es widerspricht der Würde des Menschen, Tiere nutzlos leiden
zu lassen und zu töten. Auch ist es unwürdig, für sie Geld auszugeben,
das in erster Linie menschliche Not lindern sollte. Man darf Tiere gern

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

16

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haben, soll ihnen aber nicht die Liebe zuwenden, die einzig Menschen
gebührt (Animalia amare licet; affectio solis personis debita ad ea averti
non deberet).“

Zunächst einmal fällt auf, dass einige Formulierungen ungeklärt bleiben:
Was meint es, „die Unversehrtheit der Schöpfung zu achten (observantiam
integritatis creationis)“ (zweimal in KKK 2415)? Wenn man die „integritas“
wörtlich nimmt, dürfte der Mensch überhaupt nicht in die Schöpfung ein‐
greifen, doch das wird kaum gemeint sein. Was sind „vernünftige Grenzen“
der Tierversuche (KKK 2417)? Woran misst sich deren Vernünftigkeit? Und
was ist schließlich „die Liebe, die einzig Menschen gebührt“ und nicht
Tieren (KKK 2418)? An diesen Fragen merkt man, dass der Text Evidenzen
suggeriert, die er eigentlich erst schaffen sollte.

Über diese gravierenden Unklarheiten hinaus ist der Text als solcher
höchst ambivalent. Auf der einen Seite bemüht er sich in vieler Hinsicht
um eine Wertschätzung der Tiere. So werden die Tiere als Geschöpfe
Gottes präsentiert, die er mit seiner fürsorgenden Vorsehung umfängt
(amplectitur; in der deutschen Übersetzung „unterstehen“ wird aus der
Vorstellung zärtlicher Zuwendung eine hierarchische Beziehung – eine gro‐
be Verfälschung). Sie preisen Gott allein durch ihr Dasein und verdienen
menschliches Wohlwollen und Feingefühl (KKK 2416). Daher sind sie
der fürsorgenden Haushalterschaft oder wörtlicher der stellvertretenden
Fürsorge (procuratio; in der deutschen Übersetzung mit „Herrschaft“ grob
unsachgemäß wiedergegeben!) des Menschen anvertraut (KKK 2417).

Die Umdeutung von Begriffen liebevoller Beziehung in hierarchische
Herrschaftsverhältnisse, wie sie die deutsche Übersetzung vornimmt, zeigt
aber schon, dass es noch eine andere Tendenz des Katechismus gibt: Er
vertritt klipp und klar einen Anthropozentrismus, also die Überzeugung,
dass die gesamte Schöpfung letztlich allein um der Menschen willen exis‐
tiert. Das kommt bereits darin zum Ausdruck, dass die Tiere unter das
VII. Gebot „Du sollst nicht stehlen“ subsumiert werden. In erster Linie
werden sie als Sachen, als Besitz des Menschen verstanden und nicht als
eigenständig lebende Wesen, die um ihrer selbst willen geschaffen wurden.
Folgerichtig werden sie im Text in einem Atemzug mit der unbelebten
Natur und den natürlichen Ressourcen genannt. Der Maßstab für ihre „ver‐
nünftige“ Behandlung ist nicht ihr eigenes Wohlergehen, sondern das gene‐
rationenübergreifend verstandene menschliche Gemeinwohl (KKK 2415).
Tierquälerei widerspricht der Menschenwürde, nicht der Tierwürde (KKK
2418). Aus alldem folgt eine klare Hierarchisierung bzw. Priorisierung der
Bedürfnisse: Menschennot geht vor Tiernot, Menschenliebe steht über der

1.1 Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der Tiere

17

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tierliebe. So sehr sich der Katechismus um eine Wertschätzung der Tiere
bemüht, bleibt diese immer innerhalb der Grenzen eines konsequent an‐
thropozentristischen Weltbildes.

1.1.2 Die Enzyklika Laudato si’ von 2015

Dieselbe Ambivalenz zwischen dem klassischen anthropozentristischen
Rahmen und dem Bemühen um eine neue Wertschätzung der Tiere findet
sich gleichermaßen in der Enzyklika Laudato si’, wenn auch mit spürbaren
Verschiebungen zu Gunsten der nichtmenschlichen Geschöpfe.

An mehreren Stellen vertritt Papst Franziskus einen klassischen Anthro‐
pozentrismus, wenn er auf KKK 2418 verweist (LS 92; 130) oder wenn
er den Biozentrismus ausdrücklich ablehnt (LS 118). Die Kernthese des
klassischen Anthropozentrismus weist Franziskus jedoch eindeutig zurück:
„Heute sagt die Kirche nicht einfach, dass die anderen Geschöpfe dem
Wohl des Menschen völlig untergeordnet sind, als besäßen sie in sich
selbst keinen Wert und wir könnten willkürlich über sie verfügen.“ (LS
69) Und: „Der letzte Zweck der anderen Geschöpfe sind nicht wir.“ (LS
83) Darüber hinaus wird der „Eigenwert eines jeden Geschöpfs“ als eines
der Zentralthemen der Enzyklika bezeichnet (LS 16; vgl. auch LS 76; 208).
Weil die Enzyklika wie der ihr zu Grunde liegende Sonnengesang des Franz
von Assisi mit „Geschöpf “ auch Lebensräume bezeichnet (Sonne, Wasser,
Erde, Feuer etc.), könnte man sie sogar als ökozentristisch oder holistisch
einstufen. Denn sie spricht vom Eigenwert der Lebewesen (LS 69; 118), der
Arten (LS 33; 36) und der Welt (LS 115).

Die Nähe von Laudato si’ zum Holismus zeigt sich auch in der Überzeu‐
gung, dass alles miteinander verbunden ist – nach LS 16 eines der „Zentral‐
themen, welche die gesamte Enzyklika durchziehen“. Aus dieser deskripti‐
ven Beschreibung der Welt als einer untrennbaren Einheit resultiert dann
normativ die Forderung geschwisterlicher Liebe: „Da alle Geschöpfe mit‐
einander verbunden sind, muss jedes mit Liebe und Bewunderung gewür‐
digt werden, und alle sind wir aufeinander angewiesen.“ (LS 42) Ganz im
franziskanischen Duktus betont der Papst die universale Geschwisterschaft
aller Geschöpfe (LS 92; 228) und ihre Zugehörigkeit zu einer universalen
Familie (LS 89–92).

Inhaltlich wird der Eigenwert der Geschöpfe im Gegensatz zum Nutz‐
wert einer Ressource verstanden: „Es genügt nicht, an die verschiedenen
Arten nur als eventuelle nutzbare ‚Ressourcen‘ zu denken und zu vergessen,

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

18

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass sie einen Eigenwert besitzen.“ (LS 33) Der Eigenwert ist nicht skalar,
sondern übersteigt jedes Kalkül (LS 36). Ihn wahrzunehmen ist nur mög‐
lich in einer anderen Perspektive als der „Technokratie, die den anderen
Lebewesen keinen Eigenwert zuerkennt“ (LS 118). Das technokratische
Paradigma, das Papst Franziskus vehement zurückweist, ist blind für den
Eigenwert der Geschöpfe. Sein Denken in Kategorien des menschlichen
Eigentums steht der gläubigen Sicht entgegen, dass die Schöpfung eine
Leihgabe ist, dem Menschen zu treuen Händen anvertraut: „Die Geschöpfe
dieser Welt können nicht als ein herrenloses Gut betrachtet werden: Alles
ist dein Eigentum, Herr, du Freund des Lebens (vgl. Weish 11,26).“ (LS
89) Mit diesem Postulat des göttlichen Besitzanspruchs wird die menschli‐
che Verfügungsgewalt über die Schöpfung massiv eingeschränkt. Die aus‐
schließliche oder primäre Subsumierung der nichtmenschlichen Geschöpfe
unter das VII. Gebot ist damit eigentlich obsolet.

Mit Verweis auf KKK 2416 betont Franziskus zwei Mal, der Eigenwert
der Geschöpfe gründe darin, dass sie Gott „schon allein durch ihr Dasein
preisen und verherrlichen“ (LS 33; 69). Gott hat die Geschöpfe nicht ge‐
schaffen, damit sie ihn erfreuen, sondern damit sie sich selbst ihres Lebens
erfreuen. Gott freut sich, gerade weil die Geschöpfe sich am Leben erfreu‐
en. Die Betonung in Laudato si’ liegt daher eher auf dem Dasein als auf
dem Lobpreis Gottes: Die Geschöpfe müssen nicht erst einen Nutzen oder
eine Leistung erbringen, um einen Wert zu erwerben – dieser ist ihnen
allein durch ihr Dasein geschenkt. Ihr Dasein ist in sich wertvoll.

Franziskus weiß um die Gefahr, Umweltschutz und Menschenschutz ge‐
geneinander auszuspielen. Aber sein Rezept dagegen ist wiederum stark an‐
thropozentristisch formuliert. Unermüdlich betont er die „unermessliche“
(LS 65; 158), „unendliche“ (LS 65), „einzigartige“ (LS 69), „besondere“
(LS 154), ja „ganz besondere“ (LS 43) Würde des Menschen. An einer
entscheidenden Stelle scheint er daher die biozentristische Egalität zurück‐
weisen zu wollen: „Das bedeutet nicht, alle Lebewesen gleichzustellen und
dem Menschen jenen besonderen Wert zu nehmen, der zugleich eine uner‐
messliche Verantwortung mit sich bringt. … Manchmal bemerkt man eine
Versessenheit, dem Menschen jeden Vorrang abzusprechen, und es wird für
andere Arten ein Kampf entfacht, wie wir ihn nicht entwickeln, um die
gleiche Würde unter den Menschen zu verteidigen. Es stimmt, dass wir uns
darum kümmern müssen, dass andere Lebewesen nicht verantwortungslos
behandelt werden. Doch in besonderer Weise müssten uns die Ungerechtig‐
keiten in Wut versetzen, die unter uns bestehen, denn wir dulden weiterhin,

1.1 Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der Tiere

19

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass einige sich für würdiger halten als andere.“ (LS 90; sinngemäß ähnlich
LS 119)

Natürlich ist es vollkommen richtig, dass der Einsatz für die Umwelt
und die Tiere nicht die Vernachlässigung der Menschenrechte und der
zwischenmenschlichen Gerechtigkeit rechtfertigen kann. Und vermutlich
stimmt es auch, dass manche radikalen Umwelt- und TierschützerInnen
genau dies mit Verweis auf die Egalität aller Lebewesen tun. Aber der bio‐
zentristische Grundgedanke der Egalität aller Lebewesen besagt in Wahr‐
heit etwas anderes. Insofern ist LS 118 vorsichtiger und daher zutreffender:
„Diese Situation führt uns in eine beständige Schizophrenie, die von der
Verherrlichung der Technokratie, die den anderen Lebewesen keinen Ei‐
genwert zuerkennt, bis zur Reaktion geht, dem Menschen jeglichen beson‐
deren Wert abzusprechen.“ Hier deutet sich an, dass die Leugnung der
menschlichen und der geschöpflichen Würde in der Regel Hand in Hand
gehen: Wer Menschen vorrangig oder ausschließlich als Ware mit einem
Preis behandelt, wird dies auch mit nichtmenschlichen Geschöpfen tun
und umgekehrt.

Eine bedeutende spirituelle Tiefendimension leuchtet auf, wenn an ei‐
nigen wenigen Stellen darauf verwiesen wird, dass der „Fleisch“, d.h. Ge‐
schöpf gewordene Christus „diese materielle Welt in sich aufgenommen hat
und jetzt als Auferstandener im Innersten eines jeden Wesens wohnt, es mit
seiner Liebe umhüllt und mit seinem Licht durchdringt.“ (LS 221) Damit
ist er zum „Keim der endgültigen Verwandlung“ des gesamten Universums
geworden (LS 235). Hier verweist Franziskus ausdrücklich auf Teilhard
de Chardin: „Das Ziel des Laufs des Universum liegt in der Fülle Gottes,
die durch den auferstandenen Christus – den Angelpunkt des universalen
Reifungsprozesses – schon erreicht worden ist.“ (LS 83) Besonders dicht
sind die Auslegungen des Kolosser-Hymnus (Kol 1,15–20) und des Logos-
Hymnus (Joh 1,1–18) in LS 99: „Eine Person der Trinität hat sich in den
geschaffenen Kosmos eingefügt und ihr Geschick mit ihm durchlaufen bis
zum Kreuz. Vom Anbeginn der Welt, in besonderer Weise jedoch seit der
Inkarnation, wirkt das Christusmysterium geheimnisvoll in der Gesamtheit
der natürlichen Wirklichkeit.“ Häufig verweist die christliche Anthropolo‐
gie darauf, dass in der Menschwerdung Gottes die Würde des Menschen
in einzigartiger Weise aufleuchtet. In Analogie müsste man aus der päpst‐
lichen Interpretation der Inkarnation als Geschöpfwerdung den Schluss
ziehen, dass darin die Würde der menschlichen wie nichtmenschlichen
Geschöpfe in einzigartiger Weise aufleuchtet.

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

20

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eine Enzyklika ist keine wissenschaftliche theologische Abhandlung und
genießt daher das Recht, begrifflich und argumentativ etwas unscharf zu
bleiben. Erkennbar versucht Papst Franziskus, einerseits das Anliegen des
klassischen Anthropozentrismus zu bewahren, die Würde des Menschen zu
schützen und für zwischenmenschliche Gerechtigkeit einzutreten, anderer‐
seits aber das Anliegen des Bio- und Ökozentrismus damit zu verbinden,
den Eigenwert der Geschöpfe zu achten und für Gerechtigkeit gegenüber
allen Geschöpfen zu kämpfen. Laudato si’ geht also einen entscheidenden
Schritt weiter als der Katechismus. Einen vollständigen Paradigmenwechsel
schafft die Enzyklika jedoch nicht. Sie schwankt weiterhin zwischen dem
traditionellen Anthropozentrismus und dem modernen Bio- und Ökozen‐
trismus, wenn sie auch für die letzteren eine bislang kirchenamtlich unge‐
ahnte Sympathie erkennen lässt.

1.2 Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“

Die Debatte um den Anthropozentrismus ist noch immer häufig von Be‐
griffsverwirrung geprägt. Denn obwohl mittlerweile in allen mir zugängli‐
chen Sprachfamilien klar ist, dass man drei Perspektiven unterscheiden
muss, ist diese Differenzierung noch lange nicht in der gesamten Breite der
Diskussion angekommen. Daher möchte ich vorab den aktuellen „state of
the art“ wiedergeben (vgl. für den deutschen Sprachraum zuerst Gotthard
M. Teutsch 1987, 16–18 und Bernhard Irrgang 1992, 17):

Die erkenntnistheoretische, methodische oder epistemische Perspektive
fragt danach, welche Maßstäbe dem Menschen für umweltethische Urteile
zur Verfügung stehen1. Hier ist völlig unbestritten, dass es ihm nur möglich
ist, mit seinen menschlichen Vorstellungsmöglichkeiten auf die Welt zu
schauen. Diese Vorstellungsmöglichkeiten kann er durch technische Hilfs‐
mittel erweitern, aber nicht prinzipiell hinter sich lassen. So stoßen viele
Tiere Töne aus, die der Mensch nicht hören kann. Er kann sie aber mittels
Sonografie messen und auf diese Weise erschließen. Auch haben manche

1 Mitunter wird von Anthroporelationalität gesprochen (z.B. Hans J. Münk 1998, 231–
245 und Markus Vogt 2009, 258–259) – allerdings ohne exakt zu definieren, was
normativ damit gemeint ist und welche Ableitungen sich daraus ergeben. Münk und
Vogt legen nahe, dass sie den Begriff und das dahinterstehende Konzept als Alternative
und „Kompromissformel“ (Markus Vogt 2009, 258) zum teleologischen Anthropozen‐
trismus verstehen. Mir scheint aber nach allem, was ich dort lese, dass damit eher eine
Verfeinerung der methodischen Anthropozentrik vollzogen werden könnte.

1.2 Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“

21

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tiere Sinnesorgane, die der Mensch nicht besitzt, etwa die Sensibilität für
das Magnetfeld der Erde, das ihnen zur Orientierung dient. Auch hier kön‐
nen Messgeräte das Fehlen menschlicher Sinne ersetzen. Insofern erweitert
sich die Wahrnehmung des Menschen für seine Um- und Mitwelt in den
letzten Jahrzehnten enorm.

Zugleich bleibt sie prinzipiell in den menschlichen Erkenntnismöglich‐
keiten gefangen. Denn selbst wenn wir durch das Verhalten der Tiere und
Pflanzen gültige (!) Rückschlüsse auf ihr subjektives eigenes Empfinden
ziehen, wird es uns für immer verschlossen bleiben zu fühlen, „wie es
ist, eine Fledermaus zu sein“ – so der Titel des berühmten Aufsatzes von
Thomas Nagel 1974. Mit anderen Worten: Der Mensch erkennt die Welt
methodisch anthropozentrisch, der Hund methodisch kynozentrisch und
die Biene methodisch melissazentrisch2. Gleichwohl haben bestimmte Tiere
wie der Mensch hohe Fähigkeiten an Empathie über Artgrenzen hinweg.
Die Gemeinsamkeiten in Aufbau und Funktionsweise des Gehirns bewir‐
ken Ähnlichkeiten in Gestik, Mimik und Verhalten, so dass diese wiede‐
rum per analogiam Rückschlüsse auf das innere Erleben ermöglichen. Um
die Schwächen der methodischen oder erkenntnistheoretischen Anthropozen‐
trik3 auszugleichen, ist also die größtmögliche Entwicklung der Fähigkeit
des Hineinfühlens und Hineindenkens, mithin des Sich-in-andere-Spezies-
Hineinversetzens gefragt. Und doch bleiben Grenzen.

Die Unhintergehbarkeit der methodischen Anthropozentrik hat eine un‐
mittelbare ethische Konsequenz: Sie erfordert große Demut. Denn ange‐
sichts der Relativität der menschlichen Erkenntnisperspektive gilt es jede
Überheblichkeit zu vermeiden, die sich in dem Glauben ausdrückt, der
Mensch wisse, wie die Natur funktioniert und was zum Schutz der Um-
und Mitwelt zu tun sei. Wenn wir schon nicht einmal wissen, „wie es ist,
eine Fledermaus zu sein“, dann steht es uns Menschen nicht zu, uns über

2 Die Idee einer artspezifischen epistemischen Begrenztheit findet sich bereits in der
Überlegung des Xenophanes (geboren zwischen 580 und 570 v.Chr.), wenn die Tiere
Hände hätten, würden die Löwen löwenähnliche und die Ochsen ochsenähnliche
Götterbilder herstellen (Hermann Diels (bearb.)/ Walther Kranz (hg) 1972–1975, 21
B 15/16), und in einem Epicharmos (um 540 – 460 v.Chr.) zugeschriebenen Gedicht,
dass Hunde andere Hunde am schönsten fänden, Esel andere Esel, Schweine andere
Schweine und eben Menschen andere Menschen (Hermann Diels (bearb.)/ Walther
Kranz (hg) 1972–1975, 23 B 5). Vgl. Urs Dierauer 1977, 62.

3 Angelika Krebs 1997, 342–343 nennt die methodische Anthropozentrik „metaethischen
Anthropozentrismus“. Das Adjektiv kann zutreffend verwendet werden, das Substantiv
hingegen missachtet wie so oft die auf den folgenden Seiten begründete Unterschei‐
dung von Anthropozentrik und Anthropozentrismus.

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

22

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tiere und Pflanzen zu erheben. Umwelt- und tierethische Entscheidungen,
die wir treffen, stehen immer unter dem Vorbehalt der begrenzten Erkennt‐
nisperspektive, die uns Menschen mitgegeben ist.

Die zweite, formale Perspektive fragt danach, wer für sein Handeln
welche Verantwortung übernehmen kann und ob man bei nichtmenschli‐
chen Tieren überhaupt von Verantwortung reden sollte. Diese zweite Frage
wird in der Forschung zumindest für bestimmte Tierspezies im Blick auf
innerartliche Regelsetzungen und -befolgungen zunehmend bejaht (Fiona
Probyn-Rapsey 2018, 49). Allerdings geht es dabei nie um die immense
Verantwortung für das Überleben der Biosphäre als ganzer. Hier dürfte un‐
bestritten sein, dass nur der Mensch ansatzweise diese Möglichkeit besitzt.
Er ist der Adressat globaler ethischer Forderungen – und nur er.

Wiederum besteht die Gefahr, aus dieser Sonderstellung des Menschen
falsche Schlüsse zu ziehen. Im Zusammenhang mit der Gottebenbildlich‐
keit in Gen 1 kann man leicht sehen, wohin solche ungedeckten Schlüsse
führen können. Während die Gottebenbildlichkeit dort nämlich einzig
und allein eine formale Anthropozentrik beschreibt, wurde der Begriff in
späteren Jahrhunderten als Antwort auf die dritte Frageperspektive gelesen
und aus ihm der materiale Anthropozentrismus abgeleitet. Aus dieser hi‐
storischen Tatsache folgern viele amerikanischen SchöpfungsethikerInnen,
man solle den Begriff der Gottebenbildlichkeit wie auch seine moderne
Übersetzung mit „Haushalterschaft“ aufgeben. Das wäre natürlich prinzi‐
piell möglich – der formalen Anthropozentrik entkäme man damit aber
keineswegs. Es ginge nur um Kosmetik und Semantik, nicht um harte
Inhalte. Ich möchte daher eher danach fragen, wie zwischen der formalen
Anthropozentrik und dem materialen Anthropozentrismus eine wirksame‐
re Firewall eingezogen werden kann.

Die dritte, materiale oder teleologische Perspektive schließlich fragt da‐
nach, für wen denn die Erde erhalten werden soll: Wer sind die Teloi, die
(Selbst-) Zwecke, um derentwillen die Mittel der Natur eingesetzt werden
dürfen und sollen? Sind es nur die Menschen, wie der Anthropozentrismus
behauptet? Sind es alle fühlenden, schmerzempfindenden Lebewesen, wie
der Pathozentrismus oder Sentientismus meint? Sind es alle Lebewesen,
wie der Biozentrismus postuliert? Oder sind es Lebewesen und anorgani‐
sche Materie, ja sogar kollektive Entitäten wie Ökosysteme und Arten, wie
der Ökozentrismus oder Holismus sagen würde? Das ist die Gretchenfrage
der Umwelt- und Tierethik schlechthin, und sie ist nicht so trivial, wie man
denken könnte.

1.2 Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“

23

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zunächst einmal ist klar, dass alle vier teleologischen Festlegungen so‐
wohl mit der methodischen als auch mit der formalen Anthropozentrik
kompatibel sind, ja dass alle vier diese beiden in der Regel bejahen. Denn
egal für welche teleologische Festlegung wir uns entscheiden, wir tun es
als Menschen und damit methodisch und formal anthropozentrisch. Daher
unterstreicht z.B. der Biozentrismus die formale Sonderstellung des Men‐
schen, die mit seiner einzigartigen Verantwortung verbunden ist (Friedo
Ricken 1987, 20; Hans J. Münk 1997, 26). Auch erkennt er methodisch an,
dass der Mensch die umweltethischen Werturteile nach menschlichen Maß‐
stäben fällt (Paul W. Taylor 1981, 204; Hans J. Münk 1997, 26). Dasselbe gilt
für den Ökozentrismus (J. Baird Callicott 2017, 116; Helen Kopnina 2019,
4). Umgekehrt lässt sich der materiale Anthropozentrismus nicht zwingend
aus der Tatsache ableiten, dass der Mensch der allein Verantwortliche ist
und dass er nur nach seinen Erkenntnismaßstäben urteilen kann (Tim
Hayward 1997, 49; Gavin Rae 2014, 7). Die drei Perspektiven müssen also
sauber auseinandergehalten werden und haben keinen inhaltlichen Nexus,
der die eine aus der anderen herleiten ließe.

Um dieser sauberen Unterscheidung der drei Perspektiven willen muss
ich an dieser Stelle einige Sätze zur Terminologie sagen: Ausgehend vom
angelsächsischen Bereich hat es sich in den letzten zehn oder fünfzehn
Jahren auch im deutschen und romanischen Sprachraum eingebürgert,
von „Anthropozentrismus“ zu sprechen, wenn man die teleologische Frage
meint. Das halte ich für eine sachlich richtige und angemessene Entwick‐
lung, denn an der teleologischen Frage hängt die eigentliche ideologische
Positionierung – und Ideologien bezeichnen wir semantisch traditionell
mit dem Suffix „-ismus“ und „-istisch“.

Allerdings passen „Anthropozentrismus“ und das in der Regel dazu
kombinierte „anthropozentrisch“ semantisch nicht zusammen. Zum Sub‐
stantiv „Anthropozentrismus“ gehört rein sprachlich das Adjektiv „anthro‐
pozentristisch“. Und das gilt natürlich auch für das englische Substantiv
„anthropocentrism“, das das Adjektiv „anthropocentristic“ nach sich ziehen
muss – was in der englischsprachigen Literatur leider überhaupt nicht der
Fall ist. Umgekehrt korrespondiert das Adjektiv „anthropozentrisch“ mit
dem Substantiv „Anthropozentrik“, so wie z.B. das Adjektiv „ethisch“ mit
dem Substantiv „Ethik“. Im Englischen entsprächen dem das Substantiv
„anthropocentrics“ und das Adjektiv „anthropocentric“. Denn sprachlich
bezeichnet das Suffix „-ismus“ ein Weltbild, eine Ideologie, das Suffix „-ik“
hingegen – abgeleitet vom zugehörigen griechischen Adjektiv – eine Metho‐
de oder Herangehensweise (Ethik, Physik, Logik…).

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

24

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Folglich ist sprachlich korrekt zwischen moralischem, materialem oder
teleologischem Anthropozentrismus (mit Adjektiv anthropozentristisch) ei‐
nerseits sowie formaler Anthropozentrik und epistemischer Anthropozen‐
trik (beide mit Adjektiv anthropozentrisch) andererseits zu unterscheiden
(vgl. Rob Boddice 2011, 13). Das verdeutlicht dann auch schon sprachlich,
dass von der formalen oder epistemischen Anthropozentrik kein zwin‐
gender Schluss zum materialen Anthropozentrismus führt. Die Firewall
zwischen den ersten beiden und der dritten Perspektive wird sprachlich
deutlich markiert. In exakt dieser Weise verwende ich die Terminologie
in diesem Buch. Vom materialen Anthropozentrismus kann dann auch
kürzer bloß von Anthropozentrismus und anthropozentristisch gesprochen
werden. Die Anthropozentrik hingegen verlangt immer die Spezifizierung
durch ein Adjektiv, damit klar wird, in welcher Perspektive wir uns befin‐
den. Wo ich zitiere, muss ich allerdings die Terminologie der zitierten
Quelle belassen. Hier ist dann die Fähigkeit der Lesenden gefragt, die
eventuelle terminologische Inkongruenz zwischen der Quelle und meiner
Kommentierung zu erkennen.

Vorausgesetzt ist für mich, dass die Bezeichnung einer teleologischen
Festlegung mit einem „-ismus“ nur eine Beschreibung und keineswegs
eine Wertung beinhaltet – weder positiv noch negativ4. Das ist keineswegs
selbstverständlich, weil in gesellschaftlichen Debatten mit „-ismen“ häufig
Abwertungen einhergehen – man denke nur an Islamismus, Rassismus
oder Antisemitismus. Jene „-ismen“ hingegen, die weniger oder gar nicht
wertend verwendet werden, sind gegenwärtig in den öffentlichen Debatten
kaum präsent. Das kann zur Vorverurteilung in der einen oder anderen
Richtung verleiten, und so interpretiere ich die Tendenz mancher Tierethi‐
kerInnen, die ausdrücklich betonen, sie seien materiale bzw. teleologische
AnthropozentrikerInnen, aber keine AnthropozentristInnen. Hier wird ein
semantischer Trick angewandt, der sprachanalytisch nicht begründbar ist
und deswegen vermieden werden sollte.

4 Lori Gruen 2015, 24 unterscheidet zwischen einem „inevitable anthropocentrism“, mit
dem sie die methodische Anthropozentrik bezeichnet, und einem „arrogant anthropo‐
centrism“, der in unserer Terminologie der materiale oder teleologische Anthropozen‐
trismus ist. Im Unterschied zu meinem Vorschlag hat sie damit eine unmittelbare
Wertung in die Begriffe integriert – allerdings nicht durch das Substantiv „anthropo‐
centrism“, sondern durch die beiden zugeordneten Adjektive. Ich hingegen möchte
Beschreibung und Wertung begrifflich sauber trennen, weswegen ich Gruens Termino‐
logie nicht übernehme.

1.2 Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“

25

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wer eine anthropozentristische Teleologie vertritt, sollte sich unumwun‐
den AnthropozentristIn nennen. Es ist keine Schande. Denn – das sei
betont – es gibt zweifelsfrei respektable Modelle eines aufgeklärten und
humanistisch motivierten Anthropozentrismus, die zumindest den Raub‐
bau an der Umwelt mit hervorragenden Gründen zurückweisen können.
Allerdings beziehen sie dabei die moralischen Gefühle nur wenig ein und
nehmen die Menschen daher vergleichsweise kopflastig mit. Sie bieten
keinen Ansatz dafür, die Natur zu lieben und sich jenseits von Nutzenkal‐
külen „einfach so“ an ihr zu freuen. Was in unserem Kontext jedoch schwe‐
rer wiegt: Tierethisch sind ihre Begründungen weniger überzeugend als
umweltethisch. Warum man Tiere jenseits menschlichen Eigennutzes gut
behandeln soll, kann kaum klar werden, wenn den Tieren kein Eigenwert
zugestanden wird. Und das können aufgeklärt humanistische Varianten des
Anthropozentrismus nicht, wenn sie konsistent sein wollen. Die meisten
ihrer VertreterInnen lehnen daher das Eigenwert-Theorem ab (vgl. Michael
Rosenberger 2021, 135–141). Zugleich deklarieren sie sich als Umwelt- und
nicht als TierethikerInnen. Das macht einen kleinen, aber folgenreichen
Unterschied.

Gleichwohl soll dieses Buch nicht als pauschale Verdammung des An‐
thropozentrismus verstanden werden. Vielmehr geht es um eine durchaus
wertschätzende Kritik an einer Denktradition, die Europa zweieinhalb
Jahrtausende geprägt hat und noch prägt, eine Denkform, die viel Gutes
hervorgebracht hat, aber auch schwerwiegende Schattenseiten mit sich
bringt – und das, wie wir am Schluss sehen werden, nicht nur im Bereich
der Tierethik. Es geht mir im besten Sinne um eine Aufklärung des moder‐
nen, ökologisch geprägten Anthropozentrismus durch die Rekonstruktion
seiner Wurzeln und um die Frage, ob er nicht eine signifikante Weitung
braucht, um den aktuellen Herausforderungen eines bedrohten Planeten
gerecht zu werden. „Sine ira et studio“ werde ich diese Aufgabe angehen
– und hoffe, dass alle AnthropozentristInnen unter den Lesenden meinen
Gedanken mit derselben Haltung begegnen können.

1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs

Bei der obigen Analyse der tierethischen Abschnitte des KKK sowie bei
der Suche nach dem schöpfungsethischen Begründungansatz von Laudato
si‘ ist eine unzweifelhafte Tendenz zur Loslösung vom Anthropozentris‐
mus aufgefallen, die ihr Ziel allerdings noch nicht erreicht hat. Im KKK

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

26

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bleibt der Rahmen klar anthropozentristisch, in Laudato si‘ halten sich an‐
thropozentristische und nicht-anthropozentristische Gedanken nahezu die
Waage. Die Ablösung der christlichen Botschaft vom Anthropozentrismus,
der zweifelsohne weitreichende umwelt- und tierethische Folgen hat, steht
noch aus.

So drängt sich die Frage auf, woher dieser Anthropozentrismus eigent‐
lich kommt und was die Gründe waren, ihn in die christliche Botschaft
einzuführen? Die bisherigen Antworten auf diese Frage sind meist sehr
oberflächlich und klischeehaft oder sehr fragmentarisch, weil auf eine ein‐
zelne Epoche der Geschichte konzentriert.

Zu seiner Zeit weitgehend unbeachtet, jedoch vermutlich als erster hat
die Frage nach den Wurzeln des europäischen Anthropozentrismus Albert
Schweitzer zwischen 1939 und 1942 in seiner erst posthum veröffentlichten
und fragmentarischen Kulturphilosophie gestellt: „Wieso kommt es, dass
das europäische Denken nicht oder nur widerstrebend auf die Frage des
ethischen Verhaltens gegen die Geschöpfe eingeht?“ (Albert Schweitzer
2000, 139) Schweitzers noch recht grobe erste Ideen sind lesens- und be‐
merkenswert. Er sieht, dass die Ursprünge nicht im Judentum, sondern
bei den Griechen liegen, betont aber auch den katalysierenden Beitrag des
frühen Christentums: „Wie die Tatsache, [dass] Jesus das Mitleid mit den
Geschöpfen nicht anempfiehlt, auch zu erklären sei: Sie wirkt sich in dem
europäischen Denken in verhängnisvoller Weise aus. Die Ansicht, dass die
Ethik es nur mit dem Verhalten zu den Menschen und nicht auch mit
dem zu den Geschöpfen zu tun hat, gilt ihm als durch das Christentum
sanktioniert. Durch die Jahrhunderte hindurch verbleibt es bei diesem tief
eingewurzelten Vorurteil. Auch heute ist es nicht völlig davon losgekom‐
men.“ (Albert Schweitzer 2000, 143)

Die öffentliche Debatte wird jedoch 1967 eröffnet, als der Mediävist
Lynn White in der naturwissenschaftlichen Fachzeitschrift „Science“ einen
aufsehenerregenden Artikel über „die historischen Wurzeln unserer ökolo‐
gischen Krise“ veröffentlicht. Darin weist er nach, dass die technologische
und naturwissenschaftliche Dynamik Westeuropas, die im 11. Jahrhundert
beginnt und bis heute fortdauert, ihre Wurzeln in der flächendeckenden
Christianisierung durch die Karolinger im 9. Jahrhundert hat. Denn diese
habe zu einer Kombination zweier geistiger Grundeinstellungen geführt:

– Erstens habe man die biblischen Schöpfungserzählungen so verstanden,
dass alles Geschaffene allein zum Nutzen und für das Wohlergehen
des Menschen da sei, weil er allein Gottes Ebenbild sei. Damit sei das

1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs

27

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christentum die am stärksten anthropozentristische Religion der Welt
geworden. „God planned all of this explicitly for man’s benefit and rule:
no item in the physical creation had any purpose save to serve man’s
purposes. And, although man’s body is made of clay, he is not simply
part of nature: he is made in God’s image. Especially in its Western form,
Christianity is the most anthropocentric religion the world has seen. (…)
Christianity, in absolute contrast to ancient paganism and Asia’s religions
(except, perhaps, Zoroastrianism), not only established a dualism of man
and nature but also insisted that it is God’s will that man exploit nature
for his proper ends.” (Lynn White 1967, 1205)

– Zweitens aber müsse der signifikante Unterschied zwischen lateinischer
West- und griechischer Ostkirche erklärt werden. Denn nur die latei‐
nische Kirche habe die erwähnte technologisch-naturwissenschaftliche
Dynamik hervorgebracht, während der christliche Osten technisch und
naturwissenschaftlich zurückgeblieben sei. Hier verweist White auf den
im 11. Jahrhundert aufkommenden Voluntarismus der Westkirche, der
den menschlichen Willen und seine Freiheit der Vernunfterkenntnis vor-
bzw. überordnet. Im Gegensatz dazu sei die griechische Ostkirche intel‐
lektualistisch geblieben, habe also die Vernunfterkenntnis dem Willen
und der Freiheit vorgeordnet.

Damit ergibt sich für White als Schlussfolgerung: „first, that, viewed histor‐
ically, modern science is an extrapolation of natural theology and, second,
that modern technology is at least partly to be explained as an Occidental,
voluntarist realization of the Christian dogma of man’s transcendence of,
and rightful mastery over, nature.” (Lynn White 1967, 1206) Die ökologische
Krise könne also nicht einfach durch mehr Naturwissenschaft und mehr
(Umwelt-)Technik gelöst werden, sondern nur durch eine geistig-spirituelle
Umkehr. Hierfür biete sich die Schöpfungsmystik des Franz von Assisi
und seine Idee der Geschwisterlichkeit mit allen Geschöpfen an, so White
abschließend.

Mit diesem kleinen Aufsatz hat White eine Debatte angestoßen, die bis
heute nicht verstummt. Seine These ist allerdings oft vergröbert und ihrer
zeitlichen wie räumlichen Eingrenzungen beraubt worden. Der Mediävist
White analysiert nur das Mittelalter. Er fragt nicht danach, woher die mit‐
telalterlichen Interpretationen der biblischen Erzählungen kommen und ob
sie exegetisch betrachtet zutreffend sind. Er fragt auch nicht danach, was
am Ursprung des westlichen Voluntarismus steht und warum dieser eben
nur den christlichen Westen, nicht aber den christlichen Osten erfasst hat.

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

28

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schließlich analysiert er auch nicht die nachreformatorische und neuzeit‐
liche Entwicklung, die darauf hindeutet, dass weniger der Katholizismus
als vielmehr der Protestantismus (und dort insbesondere der Calvinismus5

sowie die Freikirchen) die Umweltzerstörung begünstigt haben (vgl. Peter
Hersche 2020 und 2020a). Als Mediävist bleibt White bei seinem Leisten.
Allerdings suggeriert die Überschrift, man sei bei den historischen Wurzeln
angekommen, so als gäbe es keine Vorgeschichte für das Mittelalter. Genau
das führt in der Folge zu ungedeckten Verallgemeinerungen und sehr pau‐
schalen Schuldzuweisungen an „das Christentum“. Im deutschen Sprach‐
raum haben sich vor allem Carl Amery 1972 mit seiner Monografie über die
„gnadenlosen Folgen des Christentums“ und Eugen Drewermann 1986 mit
seiner Abhandlung über die „Zerstörung der Erde und des Menschen im
Erbe des Christentums“ zu Wort gemeldet. Populärwissenschaftlich ist ihre
Sicht der Dinge bis in die Gegenwart dominant geblieben.

In jüngster Zeit wird Lynn Whites These noch von einer anderen Sei‐
te her relativiert. Die Anthropologie erkennt zunehmend klarer, dass die
mittelalterliche Ehemoral der lateinischen Kirche einer der wichtigsten
Ursachen für die ökonomische Entwicklung des Westens in der Neuzeit
ist. Durch die strikte Forderung lebenslanger Monogamie, das sehr weitge‐
hende Verbot der Verwandtenehe (bis zu Cousins und Cousinen zweiten
Grades!), die Lehre, dass der Konsens der Brautleute die Ehe konstituiert
(und nicht wie in der Ostkirche der Segen des Priesters!), die Begünstigung
räumlich getrennten Wohnens Verwandter und die Überordnung der spiri‐
tuellen Familie der Kirche über die biologische Familie kam es im lateini‐
schen Westen Schritt für Schritt zur Auflösung von Clanstrukturen. Diese
sind jedoch soziologisch betrachtet eines der größten Hindernisse für Inno‐
vation und ökonomischen Fortschritt (Jonathan F. Schulz et al. 2019, 1–12;
Joseph Henrich 2020; Duman Bahrami-Rad et al. 2022, 1–3). Zumindest
zum Teil sind also die „gnadenlosen Folgen des Christentums“ gar nicht

5 Max Weber führte den wirtschaftlichen Erfolg calvinistischer Länder in seiner klassi‐
schen These auf deren Prädestinationslehre zurück. Heinz Schilling 2022, 243–259
und die neuere Geschichtsforschung gehen hingegen viel prosaischer davon aus, dass
die Ursache analog zu den europäischen JüdInnen in der Vertreibung der CalvinistIn‐
nen aus den meisten ihrer Ursprungsgebiete liegt. Als MigrantInnen waren sie an
ihren neuen Wohnorten von der Politik und allen öffentlichen Ämtern ausgeschlossen,
konnten den Respekt ihrer Mitmenschen also nur durch wirtschaftlichen Erfolg gewin‐
nen. Zudem haben sie auf Grund der Migration weniger traditionale (großfamiliäre)
Bindungen. Und schließlich leben sie in lokal autonomen Religionsgemeinden, deren
Mitglieder beruflich viel reisen und daher Austausch sowie internationale Kontakte
pflegen, was dem Handel ebenfalls zugutekommt.

1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs

29

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vom christlichen (west- und ostkirchlichen) Anthropozentrismus, sondern
von der westkirchlichen Ehemoral (die sich von der ostkirchlichen markant
unterscheidet!) verursacht und daher auch nicht direkt intendiert, sondern
unabsichtlich als „Nebenfolge“ mitbewirkt worden – ein Zusammenhang,
der erst im letzten Jahrzehnt wissenschaftliche Aufmerksamkeit gefunden
hat.

Dennoch wird man Lynn Whites These kaum als völlig abwegig und
unbegründet beiseiteschieben können. Sie dürfte einen wahren Kern besit‐
zen. Die Kirchen haben sie deshalb spät, aber dafür sehr klar aufgegriffen
und sich zu ihrer Mitschuld bekannt. So konstatiert die Europäische Öku‐
menische Versammlung (EÖV) in Basel 1989: „Wir haben versagt, weil
wir nicht Zeugnis abgelegt haben von Gottes sorgender Liebe für all und
jedes Geschöpf und weil wir keinen Lebensstil entwickelt haben, der un‐
serem Selbstverständnis als Teil von Gottes Schöpfung entspricht.“ (EÖV
43) Und: „Umkehr zu Gott (Metanoia) bedeutet heute die Verpflichtung,
einen Weg zu suchen aus der Trennung zwischen dem Menschen und
der übrigen Schöpfung, aus der Herrschaft des Menschen über die Natur,
aus einem Lebensstil und aus wirtschaftlichen Produktionsweisen, die die
Natur schwer schädigen, aus einem Individualismus, der die Integrität der
Schöpfung zugunsten privater Interessen verletzt, in eine Gemeinschaft der
Menschen mit allen Kreaturen, in der deren Rechte und Integrität geachtet
werden.“ (EÖV 45)

Papst Franziskus gesteht 2015 ebenfalls unumwunden ein: „Das gestattet,
auf eine Beschuldigung gegenüber dem jüdisch-christlichen Denken zu
antworten: […] Wenn es stimmt, dass wir Christen die Schriften manchmal
falsch interpretiert haben, müssen wir heute mit Nachdruck zurückweisen,
dass aus der Tatsache, als Abbild Gottes erschaffen zu sein, und dem Auf‐
trag, die Erde zu beherrschen, eine absolute Herrschaft über die anderen
Geschöpfe gefolgert wird.“ (LS 67)

Trotz dieser grundsätzlichen Anerkenntnis, dass das Christentum we‐
sentlich dazu beigetragen hat, dass der Anthropozentrismus im Abendland
bis heute die dominierende ethische Ideologie geblieben ist, muss man
doch fragen, woher ihn das karolingische Frühmittelalter nahm. Er ist ja
keine Erfindung der karolingischen Theologie. Offensichtlich muss man
weiter zurückgehen, in die Antike, um den Wurzeln des abendländischen
Anthropozentrismus auf die Spur zu kommen. Wo also liegen seine frühes‐
ten Anfänge? Und wenn diese, wie wir sehen werden, Jahrhunderte vor der
Geburt des Christentums zu datieren sind, was hat dann das Christentum
bewogen, ihn zu übernehmen?

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

30

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Absicht dieser Frage ist nicht primär historisch, sondern systema‐
tisch. Denn erst nach einer soliden Aufklärung der Ursprünge und theolo‐
gischen Motive des christlichen Anthropozentrismus kann die Frage beant‐
wortet werden, ob sich die positiven Anliegen, die zu seiner Rezeption
motivierten, in einer heutigen Theologie auch mit weniger oder sogar ohne
Schäden für die nichtmenschlichen Kreaturen erreichen lassen.

Die so definierte Leitfrage umreißt ein noch nicht bearbeitetes Feld
der Theologie- und Kirchengeschichte, aber ebenso der systematischen
Theologie. Während die biblische Tierethik in den letzten Jahrzehnten
relativ gut erforscht worden ist (siehe Kapitel 2), die Tierethik der anti‐
ken griechischen und römischen Philosophie zumindest anfanghaft (siehe
Kapitel 3) und die Tierethik des Mittelalters in relativ vielen kleineren
Forschungen zunehmend erschlossen wird, gibt es zur Tierethik des frühen
Christentums bisher nur sehr punktuelle Analysen, die noch lange kein
zusammenhängendes Bild erlauben. Es handelt sich also um ein theologie‐
geschichtliches missing link. Wenn ich mich als systematischer Theologe
auf dieses so lückenhaft beackerte Feld wage, dann tue ich das mit der
nötigen Vorsicht. Mein primäres Erkenntnisinteresse ist wie gesagt nicht
historischer Natur, und in der Geschichtsforschung liegt auch nicht meine
genuine Fachkompetenz. Vielmehr möchte ich die gegenwärtige Position
der Kirche(n) besser verstehen, um Vorschläge zu ihrer Sanierung machen
zu können. Ohne eine halbwegs differenzierte Wahrnehmung der Ursprün‐
ge kann das unmöglich gelingen.

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

In zehn Kernthesen möchte ich die wichtigsten Ergebnisse dieses Buchs
vorwegnehmen. Sie werden in Kapitel 5 an Hand der Textzeugnisse aus‐
führlich belegt und entfaltet.

1) Bereits in der frühesten Zeit der Kirche wird der Anthropozentrismus
durch die christlichen Theologen übernommen und gehört damit zum
„Erbgut“, den Genen der christlichen Theologie und des kirchlichen
Ethos. Das erklärt einerseits, warum er sich zwei Jahrtausende lang
nahezu unhinterfragt gehalten hat, und macht andererseits die enorme
Herausforderung deutlich, ihn durch eine Modernisierung der Theolo‐
gie zu überwinden.

2) Der Anthropozentrismus stammt nicht aus der jüdischen und bibli‐
schen Tradition, sondern aus dem Mainstream der griechisch-römi‐

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

31

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen Philosophie, der schon seit dem 5. Jahrhundert v.Chr. anthro‐
pozentristisch geprägt ist. Zur Zeit der frühen Kirche ist das anthro‐
pozentristische Paradigma in der griechisch-römischen Kultur längst
derart fest verankert, gut ausargumentiert und selbstverständlich, dass
man seine Fragwürdigkeit trotz bleibender Kritik einer kleinen Min‐
derheit kaum noch wahrnimmt. Es ist – vor allem in der stoischen Po‐
pulärphilosophie – schlicht sensus communis. Noch dazu wird es dort
(auch) aus dem Glauben an die gute Vorsehung der Götter abgeleitet,
also theologisch, wodurch es sich dem frühen Christentum förmlich
aufdrängt.

3) Die christliche Übernahme des Anthropozentrismus der griechisch-rö‐
mischen Philosophie ist nur auf dem Hintergrund zweier historischer
Gegebenheiten verstehbar: Einerseits ist das römische Reich von etwa
300 v.Chr. bis mindestens 400 n.Chr. vom sogenannten Hellenismus
geprägt. Hellenismus meint, dass die gesamte Kultur dieser Epoche
im Mittelmeerraum und teilweise darüber hinaus von der griechischen
Lebensweise durchtränkt ist. Die Menschen (zunehmend auch die
JüdInnen!) bewegen sich in dieser Kultur wie die Fische im Wasser
– sie merken oft gar nicht, dass in einem Verhalten oder einer An‐
schauung die griechische Kultur wirkt. Andererseits hat sich das frühe
Christentum bereits um 200 n.Chr. weitgehend von seinen jüdischen
Wurzeln gelöst. Es gibt keine JudenchristInnen mehr, also Menschen,
die vom Judentum zum Christentum konvertieren. Und der Dialog
zwischen christlichen und jüdischen Theologen besteht zwar fort (vgl.
Peter Schäfer 2010 und 2015), erreicht aber im Christentum nur noch
eine Minderheit der Glaubenden. Damit gerät die jüdische Kultur und
Überzeugung zu einem großen Teil aus dem Blick. Es fällt den meisten
ChristInnen nicht mehr auf, dass das Judentum und damit auch Jesus
von Nazaret mitunter entschieden andere Anschauungen vertreten ha‐
ben als der Hellenismus. Die Sprachbarriere – die ChristInnen können
die hebräische Sprache des Alten Testaments und die aramäische Spra‐
che der palästinischen JüdInnen im Gegensatz zur griechischen und
lateinischen Sprache weder verstehen noch sprechen – tut ein Übriges.

4) Die Hauptargumente des frühen Christentums für den Anthropozen‐
trismus sind nicht tierethischer Natur, sondern haben mit Kernthemen
der frühen dogmatischen Entwicklung zu tun:
– Ausgangspunkt aller Überlegungen ist die Soteriologie mit der Frage,

unter welchen Voraussetzungen jemand das ewige Leben erlangen
kann. Schritt für Schritt kristallisiert sich die Vorstellung vom freien

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

32

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Willen heraus, der nur den Menschen zukommt und sie von den
Tieren fundamental unterscheidet. Diesen freien Willen sollen die
Menschen durch die Vernunft bestimmen, die sie ebenfalls von den
Tieren, die man die „Vernunftlosen“ (Aloga) nennt, unterscheidet.

– Spiegelbildlich dazu ergeben sich Konsequenzen für die Eschato‐
logie: Die griechische Seelenwanderungslehre, wie sie etwa der
platonischen und neuplatonischen Philosophie zu eigen ist, wird
abgelehnt, um die Idee der Einmaligkeit des irdischen Lebens ab‐
zusichern, die die jüdische Tradition prägt und eine unabdingbare
Voraussetzung der Vorstellung vom Weltgericht und vom ewigen
Leben ist. Wenn aber die Seelen nicht von Menschen zu Tieren
und von Tieren zu Menschen wandern dürfen, wie dies ein Teil
der griechischen Philosophie annimmt, dann ist es geraten, als Fire‐
wall zwischen Menschen und Tieren eine essenzielle und nicht nur
graduelle Unterscheidung zwischen der vernünftigen unsterblichen
Menschenseele und der ausschließlich vegetativen und sensitiven,
daher sterblichen Tierseele zu machen.

– In der Schöpfungstheologie möchte man Gottes wunderbare Vorse‐
hung und Fürsorge für die Menschen betonen – und tut dies in Ori‐
entierung an der Stoa auf Kosten der nichtmenschlichen Geschöpfe,
indem man allein die Menschen zu Zwecken der Schöpfung erklärt.
Zwischen Menschen und nichtmenschlicher Schöpfung entsteht da‐
mit eine Hierarchie und eine reine Nutzenbeziehung. Auch wenn
man es nicht immer versteht, haben angeblich alle nichtmenschli‐
chen Geschöpfe ausschließlich einen Nutzen für die Menschen.

– In der Anthropologie wird die soteriologisch und eschatologisch so
zentrale Vernunftnatur des Menschen durch ein essenzontologisches
(statt existenzial-relationales) Verständnis von der Gottebenbildlich‐
keit des Menschen in Gen 1,26 biblisch untermauert. Diese Bibelstel‐
le, die innerbiblisch und frühjüdisch keine allzu große Bedeutung
hatte und überhaupt ganz anders verstanden wurde, wird nun zum
Zentralbeleg für die Einzigartigkeit des Menschen und für die an‐
thropozentristische Überzeugung, die Schöpfung sei allein um des
Menschen willen erschaffen worden.

– Auf der Metaebene geht es schließlich noch um eine fünfte Frage:
Die Dialog fähigkeit mit der säkularen Mehrheitsgesellschaft und den
Beweis, als kleine Splittergruppe mit provinzieller Herkunft auf der
Höhe des anthropozentristischen philosophischen Mainstreams zu
sein. Bis zur Mitte des 3. Jahrhunderts n.Chr. leben etwa 100.000

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

33

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ChristInnen im Römischen Reich (Kyle Harper 2020, 231). Bei einer
Gesamtbevölkerung von ungefähr 75 Millionen Menschen ist das
gut ein Promille. Das Christentum ist noch keine Weltreligion, son‐
dern besteht aus weitgehend autonomen, sehr plural organisierten
Kleingruppen (Peter Gemeinhardt 2022, 12). Ein halbes Jahrhundert
später, um 300 n.Chr. sind die ChristInnen bereits 15 bis 20 Prozent
der Gesamtbevölkerung, also 10 bis 15 Millionen Menschen und
damit einhundert Mal mehr als fünfzig Jahre zuvor. Sie sind ein
„Massenphänomen“ geworden (Kyle Harper 2020, 231). Dennoch
dauert es nahezu ein weiteres Jahrhundert, bis sie die Bevölkerungs‐
mehrheit stellen. Bis dahin muss sich rechtfertigen, wer ChristIn ist,
und nicht, wer einer anderen Überzeugung anhängt. Zu zeigen, dass
man die aktuelle Philosophie kennt, beherrscht und bejaht, ist in
diesem Kontext von vitaler Bedeutung.

5) Alle fünf Motive für die frühchristliche Rezeption des griechisch-römi‐
schen Anthropozentrismus münden in das griechische Basistheorem
der Tiere als Aloga, als Wesen ohne Vernunft und Sprache. Dieses
Theorem wird daher folgerichtig, aber letztlich kaum reflektiert zum
Schlüssel der Tierwahrnehmung des Mainstreams christlicher Theolo‐
gie.

6) Selbst tendenziell tierfreundliche Theologen der ersten Jahrhunderte
stellen die Aloga-These trotz guten naturwissenschaftlichen Wissens
und offenkundig gegenläufiger Beobachtungen von tierlichem Verhal‐
ten nicht in Frage. Sie ist so tief in die griechisch-römische Gesellschaft
eingeschrieben, dass man gar nicht auf die Idee kommt, sie umzustür‐
zen. Auf diese Weise wird sie Teil des genetischen Codes des Christen‐
tums.

7) Schon diesseits der nichtmenschlichen Tiere zeitigt die Rezeption des
rationalistischen Anthropozentrismus erhebliche Kollateralschäden für
den Menschen:
– Theologisch begünstigt die Etablierung der Vernunftfähigkeit als

zentraler Scheidelinie auf lange Sicht die Benachteiligung all jener
menschlichen Individuen, die diese Fähigkeit nie erlangen können
– also totgeborene oder in den ersten Lebensjahren verstorbene
Kinder sowie Menschen mit geistiger Behinderung. Bis heute gibt
es Debatten über ihren ekklesiologischen Status und ihren Anspruch
auf den Empfang der Sakramente bzw. eines kirchlichen Begräbnis‐
ses.

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

34

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– Kosmologisch muss man wie schon die Stoa absurde Hypothesen
über den Nutzen der Stechmücken, der Löwen und vieler anderer
Tiere für den Menschen aufstellen. Aus der Sicht moderner Ökolo‐
gie kann man über solche Versuche nur nachsichtig lächeln.

– Umweltethisch begünstigt der Anthropozentrismus eine rücksichts‐
lose Ausbeutung der Natur, weil ihm die emotionale Hemmschwelle
fehlt und er zu einer unterkomplexen Bestimmung von „Nützlich‐
keiten“ der Natur neigt (Michael Rosenberger 2021, 178–180). Das
schadet den Menschen selbst, nicht nur der außermenschlichen
Schöpfung.

8) Die Rezeption des rationalistischen Anthropozentrismus hat aber eben
auch unübersehbare Kollateralschäden für die Tiere zur Folge:
– Im Bereich der angewandten Ethik begründet sie eine extrem weit‐

gehende Ermächtigung zur Tiernutzung, die nicht durch die Bedürf‐
nisse der Tiere, sondern nur durch wohlverstandene Bedürfnisse
der Menschen eingeschränkt werden kann. Die Tiere kommen nicht
um ihrer selbst willen in den Blick, sondern nur um des Menschen
willen.

– Fundamentalethisch kommt es angesichts der um Tiergerechtigkeit
bemühten Texte der Bibel zwangsläufig zu einer nicht auflösbaren
Inkonsistenz der christlichen Tierethik, wie sie im aktuellen Kate‐
chismus der katholischen Kirche und auch in der Enzyklika Laudato
si’ gut zu erkennen ist.

– Soteriologisch ist die Exklusion der Tiere aus der Erlösung die Fol‐
ge. Tiere haben, so die weithin vertretene Überzeugung von Theo‐
logie und Kirchen, keinen Platz in der Ewigkeit Gottes. Und das,
obwohl biblische Texte etwas anderes annehmen ließen. Indirekt
wird damit das Schöpfungshandeln Gottes zur reinen Vorbereitung
und vorübergehenden Kulisse seines Erlösungshandelns, das nur
der Menschheit gilt.

9) Von Anfang an bis heute gab und gibt es im Christentum eine tier‐
freundliche Minderheitenposition, die sich teils stärker biblisch als phi‐
losophisch, teils stärker neuplatonisch als stoisch inspiriert. Sie wird
zuerst vom frühen Mönchtum repräsentiert, das die Vorwegnahme
des paradiesischen Friedens zwischen Menschen und Tieren zu leben
versucht. Bis heute gibt es Ordensgemeinschaften, die dieses Anliegen
als festen Bestandteil ihres Charismas sehen. Es findet sich aber auch
in manchen Manifestationen der Volksfrömmigkeit wie Tiersegnungen
und dem Teilen des Osterbrots mit den Tieren, sowie in der christli‐

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

35

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen Kunst, etwa wenn in vielen Abbildungen Ochs und Esel näher an
der Krippe Jesu stehen als Maria und Josef oder sich Tiere gemeinsam
mit Menschen unter dem Lebensbaum aufhalten. Theologisch lässt
sich gut argumentieren, warum es an der Zeit ist, aus der Minderhei‐
tenposition die offizielle Position der ganzen Kirche werden zu lassen:
– Schöpfungstheologie: Auf dem Hintergrund der Evolutionstheorie

liegt die enge Verwandtschaft der Spezies homo sapiens mit vielen
Tierarten, aber sogar mit den Pflanzen auf der Hand. Immer deutli‐
cher zeigt die moderne Biologie, dass die Übergänge von weniger
zu mehr intelligenten Lebewesen fließend sind und oft nur Nuan‐
cen zwischen ihnen liegen. Einen qualitativen Sprung macht nur
die Ausbildung eines zentralen Nervensystems aus. Der Mensch ist
so gesehen zwar das derzeit relativ höchst entwickelte Lebewesen.
Doch wäre es völlig irreführend zu behaupten, dass die gesamte
Evolution nur auf ihn zugelaufen sei. Theologisch mahnt das zu
einer massiven Reduzierung der Teleologie und zu einem höchst
vorsichtigen Sprechen von einem Schöpfungsplan Gottes.

– Soteriologie: Die nichtmenschlichen Tiere sind genauso erlösungs‐
fähig wie die menschlichen, weil sie von Gott geschaffen und geliebt
sind. Nicht eine essenzontologische Qualität begründet die Erlö‐
sungsfähigkeit, sondern die Zuwendung Gottes und seine liebende
Fürsorge, mithin eine relational-existenziale Qualität. Das muss ja
nicht heißen, dass jene Menschen, die durch ihre Vernunftbegabung
dazu befähigt sind, Verantwortung zu übernehmen, diese nicht
mehr vor dem Richterstuhl Gottes offenlegen müssten. Es bedeutet
ausschließlich, dass dies nicht das einzige Kriterium für den Zugang
zur Ewigkeit ist.

– Christologie: Das Geheimnis der Inkarnation kann in enger Anleh‐
nung an die biblische Etymologie des hebräischen Wortes בָּשָׂר / ba‐
sar als Fleisch-, d.h. Geschöpfwerdung Gottes gedeutet werden. In
Jesus Christus ist Gott Geschöpf geworden und hat sich solidarisch
mit allen Geschöpfen gezeigt, was diesen eine unüberbietbare Digni‐
tät gibt. Diese These berücksichtigt auch viel besser die Tatsache,
dass der Logos-Hymnus in Joh 1 zahlreiche Verbindungen zur
Schöpfungserzählung von Gen 1 aufweist.

– Eschatologie: Die wie der Leib sterbliche (!) Seele kann im Sinne
der „anima forma corporis“ gut aristotelisch als Chiffre für die Ei‐
genständigkeit und das praktische Selbstverhältnis der menschlichen
und nichtmenschlichen Lebewesen interpretiert werden. Dann steht

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

36

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sie für die Einmaligkeit jedes Lebewesens und schließt eine Seelen‐
wanderung ganz von selbst aus. Eine so verstandene Seele in allen
Lebewesen kommt der christlichen Überzeugung von der Einmalig‐
keit des irdischen Lebens sehr entgegen. Um sie zu untermauern,
braucht man keine Abwertung der nichtmenschlichen Geschöpfe.

– Anthropologie: Wenn die christliche Theologie den Anthropozen‐
trismus offensichtlich gut hinter sich lassen kann, ohne die Motive
aufgeben zu müssen, die zu seiner Einführung bewegt haben, dann
kann die Gottebenbildlichkeit des Menschen in Gen 1,26 unbefan‐
gen so interpretiert werden, wie sie biblisch gemeint ist: als forma‐
le Anthropozentrik und nicht als Anthropozentrismus. In Gen 1
schreibt der Schöpfer den Menschen die Verantwortung für das al‐
len Geschöpfen geliehene Lebenshaus der Erde zu. Das ist exakt das,
was in der modernen Fachdiskussion „formale Anthropozentrik“
heißt und vom „(materialen) Anthropozentrismus“ grundlegend un‐
terschieden wird (siehe oben Kapitel 1.2).

– Ethik: Die Übernahme der traditionellen Minderheitenposition als
offizieller Position der Kirche(n) erlaubt es schließlich auch, die
freiwillige Option einer konsequent vegetarischen oder veganen Er‐
nährung als Vorwegnahme des Paradieses und als evangelischen Rat
anzuerkennen. Mit der Reduktion der evangelischen Räte auf drei
im 12. und 13. Jahrhundert ist der monastische Vegetarismus unter
die Räder einer Kirche gekommen, die alle Ordensgemeinschaften
über einen Kamm scheren wollte. Das wird der Vielfalt der Charis‐
men und Berufungen von OrdenschristInnen nicht gerecht. Wieder
war es ein Kollateralschaden, der mit der Vielfalt der Charismen
auch den Wert eines tierschonenden Ernährungsstils ausriss.

– Metaebene: Ein erneuertes, nicht-anthropozentristisch denkendes
Christentum könnte einerseits auf der Ebene der Praxis alternativ
und in einem guten Sinne elitär sein, wenn es die vegetarische
und vegane Option sichtbar hochschätzt und in der vollen Breite sei‐
ner Mitglieder auf einen sehr begrenzten Fleischkonsum Wert legt.
Andererseits würde sich ein solches Christentum, das gegenwärtig
wieder zu einer gesellschaftlichen Minderheit wird, auf die Höhe der
gesellschaftlichen Diskurse begeben und den Trend moderner Ethik
zu einer deutlich größeren Schonung der Tiere mitgehen.

10) Die letzte These widmet sich dem Theorem von den „gnadenlosen
Folgen des Christentums“. Ohne Frage hat das Christentum durch die
Übernahme des griechisch-römischen Anthropozentrismus erheblich

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

37

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dazu beigetragen, dass die instrumentelle, technisch-rationale Aneig‐
nung der Erde als Ressource so zerstörerische Folgen hatte und hat.
Aber: Wäre das Christentum nicht so erfolgreich gewesen und bis heu‐
te eine kleine Minderheit der europäischen Gesellschaften geblieben,
hätte die abendländische Kultur den Anthropozentrismus trotzdem
als dominierende Matrix behalten und weitertradiert (es sei denn, in
der Völkerwanderung wäre die griechisch-römische Kultur insgesamt
untergegangen!). Denn als das Christentum den Anthropozentrismus
übernahm, war er bereits 500 Jahre lang die dominante Ideologie
Griechenlands und später Roms und wäre es auch ohne die Kirche
geblieben. In gewisser Weise kann man vielleicht sagen: Als das Chris‐
tentum im Römischen Reich noch eine winzige Minderheit war, hat es
den Anthropozentrismus als dominierende Ideologie der Mehrheitsge‐
sellschaft nahezu zwangsläufig übernommen, einerseits um mitreden
und mithalten zu können, andererseits weil die meisten ChristInnen
nicht aus dem jüdischen, sondern dem griechisch-römischen Kultur‐
kreis stammten. Als das Christentum dann drei Jahrhunderte später
zur Mehrheitsreligion geworden war, war der Anthropozentrismus be‐
reits so tief in der christlichen Lehre verankert, dass man ihn nicht
mehr als problematisch erkannte. Unbemerkt war eine Ideologie in die
christliche Dogmatik eingesickert, die kaum eine biblische Grundlage
hat, ja dem biblischen Mainstream diametral entgegensteht.

Es ist Zeit, diesen Fehler in der genetischen und embryonalen Entwicklung
des Christentums zu beheben.

1.5 Zum Aufbau des Buchs

Eric Daryl Meyer beschreibt das Problem des christlichen Anthropozen‐
trismus und seiner Folgen für die nichtmenschlichen Tiere sehr treffend.
„Christian theologians and biblical scholars have nearly ubiquitously, for
a range of historical reasons, thought about human beings as categorically
distinct from and superior to all other animals. Scholars in the far-flung-
and-still-emerging field of animal studies draw attention to the way that
such anthropological exceptionalism leads directly to staggering suffering
and injustice borne (and resisted!) by nonhuman animals.” (Eric Daryl
Meyer 2018, 56–57)

Meyer plädiert angesichts dessen für eine doppelte Aufgabe: Erstens
müssten die historischen Entwicklungen des christlichen „Exzeptionalis‐

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

38

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mus“ analysiert werden und zweitens gelte es nach jenen Potenzialen der
christlichen Theologie auszuschauen, die zu seiner Überwindung beitragen
können. „Some urgent tasks emerge where this work intersects with Chris‐
tian theology. The deep sources of the tradition (the Bible and influential
figures across its history) must be critically analyzed to discern: first, where
and how the rigid boundaries between human and other animals collapse
under the weight of their own assumptions and, second, what hidden
resources the tradition holds for thinking differently.” (Eric Daryl Meyer
2018, 57)

Genau das sehe ich als Aufgabe dieses Buchs. Meyer selbst hat sich
ihr ebenfalls gewidmet (Eric Daryl Meyer 2018a), allerdings von einer
anderen Seite her, nämlich den „Inner Animalities“, also den tierlichen
Eigenschaften im Menschen. Sein Buch deckt an Hand der kappadozischen
Kirchenväter und gegenwärtiger Theologen die immanenten Widersprü‐
che der klassischen christlichen Anthropologie auf. Die Kernthese ist fast
gleichlautend zu meiner: „Christian theology takes up anthropological
exceptionalism from Greco-Roman philosophy (particularly the Stoics),
amplifies it with theological and scriptural reasoning, and then, at the dawn
of the era of European colonial expansion, passes it into the secularized
exceptionalism of Enlightenment humanism.” (Eric Daryl Meyer 2018a, 6)

Meine Untersuchung beleuchtet dasselbe Problem wie Meyer, jedoch von
einer anderen Seite. Sie fokussiert sich auf den Anthropozentrismus per se
sowie auf die gesamte Epoche der Patristik und geht in folgenden Schritten
vor:

Kapitel 2 widmet sich der Frage, wie die Tiere in den vorhellenistischen
Schriften des Alten Testaments wahrgenommen und eingeordnet werden.
Es wird sich zeigen, dass die Texte die Gemeinsamkeiten zwischen Tieren
und Menschen weit mehr betonen als die Unterschiede. Vor allem das
direkte Geschaffensein von einem guten und liebenden Gott verbindet sie
fundamental. Die logische Folge ist, dass die Tiere in den Bund Gottes mit
seiner Schöpfung einbezogen sind. Als Rechtssubjekte genießen sie eine
ähnliche Stellung wie andere prekär situierte Gruppen der Gesellschaft.
Will man das biblische Denken einem der teleologischen Begründungan‐
sätze zuordnen, ist es biozentristisch und nicht anthropozentristisch.

Kapitel 3 versucht einen Durchgang durch die tierethischen Überlegungen
der griechisch-römischen Philosophie. Bereits in der Zeit der Vorsokratiker
werden wichtige Weichen gestellt, so dass der Anthropozentrismus zur Zeit
des Sokrates schon fest im Sattel sitzt. Interessant ist, dass er bei Sokrates
und vielen anderen Philosophen eine theologische Komponente enthält:

1.5 Zum Aufbau des Buchs

39

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Tatsache, dass alles für den Menschen geschaffen worden ist, beweist
die Fürsorge der Götter für die Menschen. In der Stoa wird der griechische
Anthropozentrismus systematisiert und seiner Perfektion zugeführt. Ein
fünfteiliges Ideen-Netz wird aufgespannt, das hoch konsistent untereinan‐
der verbunden ist und nur als ganzes aufgeschnürt und verändert werden
kann. Die populärphilosophische Strömung der Stoa macht die fünf mit
dem Anthropozentrismus verbundenen Ideen gesellschaftsfähig, so dass sie
sich in den folgenden Jahrhunderten in der gesamten griechisch-römischen
Kultur ausbreiten.

Kapitel 4 trägt dem Umstand Rechnung, dass die griechisch-römische
Kultur in der langen Epoche des Hellenismus allmählich in Teile des Dia‐
spora-Judentums einsickert. Das betrifft in Spuren auch einige wenige Pas‐
sagen des Alten Testaments, vor allem aber die griechische Übersetzung der
jüdischen Bibel, die Septuaginta. Auch jene Autoren des Neuen Testaments,
die wie Paulus aus dem hellenistischen Diaspora-Judentum stammen, über‐
nehmen einige Paradigmen der Stoa, darunter ihren Anthropozentrismus.
Am Beispiel des Schächtgebots, das die frühe Kirche zunächst für alle
ChristInnen verbindlich macht, das aber spätestens um 200 n.Chr. jegliche
Relevanz verloren hat, wird deutlich gemacht, wie sich die tierethischen
Impulse der Tora innerhalb weniger Generationen fast vollständig aus dem
Christentum verflüchtigen.

Das mit Abstand längste Kapitel 5 geht die Texte der Kirchenväter durch
und sucht nach tierethisch relevanten Spuren. Diese werden vor allem
mit Blick auf die Eckpunkte der stoischen Tierethik analysiert. Dabei
wird eine enorme Bandbreite an Positionen und Zugangsweisen deutlich.
Die Aloga-These und der Anthropozentrismus werden nirgends grundsätz‐
lich in Frage gestellt. Dennoch gibt es bemerkenswert viele Autoren, die
eine weit tierfreundlichere Position einnehmen als die Stoa. Offensichtlich
haben sie weder die intellektuelle noch die ressourcenmäßige Kraft, die
Grundsatzfrage zu stellen, und vielleicht haben sie das Problem in seiner
Tiefendimension auch gar nicht als solches erkannt, weil sie zu fest im
Hellenismus verwurzelt waren. Dennoch bemühen sich viele von ihnen um
Achtsamkeit vor und Sympathie mit den Tieren.

Im letzten Kapitel 6 geht es um die Sicherstellung des systematischen
Ertrags im Sinne einer Weiterentwicklung der christlichen Tierethik. Die
einzelnen Elemente des stoischen Ideen-Netzes rund um den Anthropozen‐
trismus werden nochmals aufgegriffen und mit den aktuellen natur- und
geisteswissenschaftlichen Debatten ins Gespräch gebracht. Daraus ergeben
sich Perspektiven dafür, dass der Anthropozentrismus aufgegeben werden

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

40

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


muss, dass dies allerdings nur im Verbund mit einer Reihe anderer über‐
fälliger Korrekturen der christlichen Botschaft gelingen kann. Gleichzeitig
wird deutlich, dass die christliche Botschaft das Potenzial zur Heilung
in sich trägt. „While Christian theological anthropology is at least partly
culpable for the structure of human self-understanding in the West, it also
retains the disciplinary and discursive tools to address the widest frame
in which human beings understand themselves.” (Eric Daryl Meyer 2018a,
14) Dieses Potenzial hat weit über die Kirchen hinaus Bedeutung. Denn so
wie der genetische Fehler des Anthropozentrismus tief im abendländischen
Denken verwurzelt ist, so sind es auch jene Gene des Christentums, die zu
einer gesunden Entwicklung beitragen können. Es gilt nur, sie zu heben.

1.5 Zum Aufbau des Buchs

41

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der
Bibel

„Die Bibel hat nur dieses anthropozentrische Weltbild. Eine Ethik, die
Rücksicht auf die Tiere nehmen würde, findet man in der Bibel nicht.“
(Eugen Drewermann 2012; wörtlich gleichlautend zehn Tage zuvor am
19.9.2012 beim 16. Philosophicum in Lech) In dieser Behauptung, die Eugen
Drewermann seit Jahrzehnten mit zunehmender Schärfe und Häufigkeit
vertritt, wird der Bibel mit Blick auf die Tiere ein denkbar schlechtes
Zeugnis ausgestellt. Doch hat sie tatsächlich ein (vorwiegend oder durch‐
gängig) anthropozentristisches Weltbild? Und findet man in ihr wirklich
keine Ethik, die Rücksicht auf die Tiere nimmt? Hat das Christentum
also seinen Anthropozentrismus, wie Drewermann nahelegt, aus der Bibel
geerbt? Diesen Fragen soll im Folgenden nachgegangen werden.

In diesem Kapitel beschränke ich mich dabei auf jene biblischen Texte,
die vor die Zeit des Hellenismus, also vor die Herrschaft Alexanders des
Großen zu datieren sind. Für sie steht zweifelsfrei fest, dass sie keinem
maßgeblichen Einfluss der griechischen Philosophie unterliegen und damit
die hebräische Welt relativ „rein“ wiedergeben (Einflüsse der orientalischen
Nachbarkulturen inclusive!). Jene biblischen Texte, die in die Zeit des Hel‐
lenismus fallen und potenziell den Einflüssen des griechischen Denkens
unterliegen, werden hingegen erst in Kapitel 4 diskutiert. Das sind die spä‐
ten Schriften des Alten Testaments sowie das gesamte Neue Testament. Da‐
bei ist natürlich immer mit zu bedenken, dass auch die vorhellenistischen
Bücher des Alten Testaments nicht im Originaltext vorliegen, sondern
bis zur Endredaktion der heutigen Bibel Traditionsprozesse durchlaufen
haben. Da diese im Zweifel aber eher eine Hellenisierung in die Texte
eingetragen haben, kann dort, wo eine solche im gegenwärtigen Text nicht
zu finden ist, davon ausgegangen werden, dass sie auch im Originaltext
nicht vorgelegen hat.

Im Folgenden soll es genügen, einige Schlüsseltexte des Alten Testaments
durchzugehen – dies jedoch sehr gründlich und präzise: Die beiden bibli‐
schen Schöpfungserzählungen, die tierethischen Weisungen der Tora und
schließlich jene biblischen Texte, die die Vision von einem umfassenden
Schöpfungsfrieden vermitteln.

43

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.1 Tiere in der älteren Schöpfungserzählung (Gen 2–8): Gefährten und
Schicksalsgenossen

Die historisch-kritische Auslegung der Bibel hat im Laufe des 20. Jahrhun‐
derts erkannt, dass in den ersten Büchern der Schrift im Wesentlichen zwei
Texte aus verschiedenen Epochen der Geschichte Israels vorliegen, die erst
im 4. Jahrhundert v.Chr. zu dem einen Text verbunden wurden, der heute
in den fünf Büchern Mose vorliegt. Der zweite dieser Texte wird „Priester‐
schrift“ genannt, da er viel Aufmerksamkeit auf liturgische Vollzüge und
Vorschriften legt und von einer Gruppe von Priestern geschrieben worden
sein könnte. Er wird ins 6. oder 5. Jahrhundert v.Chr. datiert, also in die
Zeit während oder nach dem babylonischen Exil (587 – 538 v.Chr.). Der
erste Text hingegen wird auf die Zeit vor dem babylonischen Exil datiert,
also tendenziell ins 7. Jahrhundert v.Chr. Für ihn ist heute die Bezeichnung
„vorpriesterschriftliche Überlieferung“ üblich. Zunächst soll diese ältere
Quelle auf ihre tierethischen Implikationen analysiert werden.

Die vorpriesterschriftliche Erzählung beginnt mit einem kleinen paradie‐
sischen Garten, den Gott mitten in der lebensfeindlichen Wüste anlegt
(Gen 2,4b-25). Dorthin „setzt” er den Menschen und die Tiere (Gen
2,8.15), die er beide aus Lehm formt und denen er beiden den Lebensatem
einhaucht. Die Tiere erschafft er dabei mit einer klaren Zielsetzung: Sie sol‐
len dem einsamen Menschen eine Hilfe geben (Gen 2,18). Die gesuchte
ebenbürtige Hilfe sind sie ihm zwar nicht, jedoch impliziert die Erzählung
eine große Nähe und Ähnlichkeit zwischen Tier und Mensch, soll der gött‐
liche Versuch nicht als Farce diskreditiert werden. Beide sind aus Erde ge‐
formt und ebenso beide beseelt vom næfæš ḥajjāh ( חַיָּה נֶפֶשׁ ), vom lebendi‐
gen Atem. Beide sind sterblich (Gen 3,19), wobei auch für den Menschen
zur Abfassungszeit des Textes keineswegs ein Weiterleben nach dem Tod er‐
wartet wurde – den Tod sieht Israel zu dieser Zeit für Tier und Mensch als
das natürliche Ende des Lebens6. „Leben hat er nur, weil Gott ihm Lebensa‐
tem gestundet eingehaucht hat... Der Mensch als ‚Staub‘ ist, streng logisch
betrachtet, zu einem Leben ohne Tod überhaupt nicht fähig.” (Joachim Je‐
remias 1990, 33)

Durch die Namen, die der Mensch den Tieren gibt (Gen 2,19), wird eine
enge Beziehung hergestellt: Soll der Name dem Wesen der Tiere Ausdruck

6 So noch Koh 3,18–21. Ludger Schwienhorst-Schönberger 2004, 282 kommentiert diese
Stelle im Sinne einer „Tierebenbürtigkeit des Menschen“. Vgl. dazu auch Peter Riede
2017, 119 und Kapitel 4.1 in diesem Buch.

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

44

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verleihen, und darum geht es, muss der Mensch sie gut kennen. In der
Namensgebung stellt Adam eine mehr als nur sachliche, zweckrationale
Beziehung zu den Tieren her, weil er ihr Sosein erkennt und ihm Achtung
schenkt. Die Namensgebung ist also nicht primär als Beleg für eine Herr‐
schaftsstellung des Menschen zu lesen, sondern steht vor allem für seine
Befähigung zur Erkenntnis des Wesens der Tiere und sein Vertrautsein mit
ihnen (Marie Louise Henry 1993, 26–27).

Mensch und Tiere sind einander GefährtInnen und HelferInnen, wenn‐
gleich die Tiere dem Menschen nicht ebenbürtig sind. Das ist allein die
Frau, die Gott als krönenden Abschluss seines Tuns erschafft (Gen 2,21–
25). Sie allein ist „Bein von meinem Bein und Fleisch von meinem Fleisch.
Männin (ה ישׁ) ischah) soll sie heißen, denn vom Mann / אִשָּׁ֔ isch) ist sie / אִ֖
genommen.“ (Gen 2,23) Gemeinsam mit dem Mann soll sie den Garten be‐
bauen und behüten.

Die Erzählung lässt erkennen, dass der Garten, den Gott inmitten der
lebensfeindlichen, ungeordneten Wüste anlegt, eine lebensfördernde Ord‐
nung hat: Es gibt eine Mitte, in der ein oder zwei Bäume stehen7. Die
Flüsse, die im Garten ihren Ursprung haben, fließen von dort in die vier
Himmelsrichtungen und teilen den Garten in vier Bereiche („Viertel“).
Doch die Ordnung des Gartens, so förderlich sie ist, ist labil und verwund‐
bar (Gen 2,9–17). Alles dürfen die Menschen nutzen, doch den Baum (oder
die beiden Bäume?) in der Mitte, der die Ordnung symbolisiert, dürfen sie
nicht antasten.

Schon das nächste Kapitel erzählt, dass das erste Menschenpaar das Ver‐
trauen Gottes missbraucht und die Ordnung des Gartens antastet: Adam
und Eva essen von der verbotenen Frucht. Sie bringen den Garten aus
seinem natürlichen Gleichgewicht. In Gen 3,14 demonstriert die Erzählung
eindrücklich, wie dadurch Beziehungen gestört werden: Feindschaft bzw.
Widerständigkeit herrschen von nun an zwischen Mensch und Schlange,
Mensch und Lebensraum (Ackerboden, Disteln, Dornen), Mann und Frau.
Die Gesetzesübertretung stört die ursprünglich von Gott gewollte und er‐
möglichte Lebensgemeinschaft im Garten. Der paradiesische Schöpfungs‐
frieden ist verloren.

Ähnlich ist auch die Sintfluterzählung zu verstehen, in der die pries‐
terschriftlichen und die vorpriesterschriftlichen Texte zu einer einzigen
Geschichte verwoben sind (Gen 6–8). Beide, vorpriesterschriftliche (Gen

7 Nach dem heutigen Bibeltext stehen in der Mitte zwei Bäume (Gen 2,9), jedoch kann
in Wirklichkeit nur einer der beiden exakt in der Mitte stehen.

2.1 Tiere in der älteren Schöpfungserzählung (Gen 2–8)

45

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6,5) und priesterschriftliche (Gen 6,13) Erzählung interpretieren die Sint‐
flut als Folge menschlicher Bosheit und Sünde: Wegen der „Bosheit der
Menschen”, und weil die Erde „voller Gewalttat” ist, kommt die Flut, die
nicht nur die TäterInnen, sondern die gesamte Schöpfung in ihrer Existenz
bedroht. Die Sünde stört die Lebensordnung und bedroht das Überleben
auch der Unschuldigen. Sie nimmt ihnen die Luft zum Atmen und den
Raum zum Leben, so dass sie unterzugehen drohen. Nicht nur dem Men‐
schen steht das Wasser bis zum Hals.

So wird Noach, der einzige Gerechte, beauftragt, von jeder Art Lebewe‐
sen zwei Exemplare mit in das Rettungsboot der Arche zu nehmen. Die Ar‐
che ist daher das Ursymbol der „schicksalhaften” Überlebensgemeinschaft
von Mensch und Tier. Die Formulierung in Gen 8,1 „Da gedachte Gott des
Noach sowie aller (Wild-)Tiere und allen Viehs, die bei ihm in der Arche
waren” veranschaulicht, wie eng Menschen und Tiere miteinander verbun‐
den sind. Gemeinsam gilt ihnen die schier grenzenlose Barmherzigkeit
Gottes. Und so kann Noach zwei Vögel aussenden, die für alle Lebewesen
in der Arche austesten, ob die Erde wieder bewohnbar ist. Rabe und Taube
sind die ersten Versuchstiere der (biblischen) Geschichte, wenn auch die
Versuche anders als in vielen modernen Labors harmlos und schmerzfrei
stattfinden. Schließlich verspricht Gott feierlich: „Ich will die Erde wegen
des Menschen nicht noch einmal verfluchen; denn das Trachten des Men‐
schen ist böse von Jugend an. Ich will künftig nicht mehr alles Lebendige
vernichten, wie ich es getan habe. So lange die Erde besteht, sollen nicht
aufhören Aussaat und Ernte, Kälte und Hitze, Sommer und Winter, Tag
und Nacht.“ (Gen 8,21–22)

2.2 Tiere in der jüngeren Schöpfungserzählung (Gen 1–9): Mitbewohner und
Bundespartner

Die jüngere Schöpfungserzählung der sogenannten Priesterschrift (Gen
1,1–2,4a) erzählt, wie Gott aus dem ursprünglich vorhandenen, lebensfeind‐
lichen Chaos in sieben Tagewerken ein geordnetes Ganzes herstellt. Nach
Gen 1,2 war die Erde nicht einfach inexistent, ehe Gott sein schöpferisches
Werk begann, sondern „Tohuwabohu” ( הוּ֙ הוּ תֹ֨ וָבֹ֔ ), „Irrsal und Wirrsal”. Die
Schöpfungstat Gottes im Sinne dieses Textes ist also nicht eine Erschaffung
aus dem Nichts, sondern ein ordnendes Eingreifen in eine zuvor chaotische
Masse. Leben ist nur möglich, wo Ordnung im Sinne von Scheidung und
Unterscheidung herrscht. Das Chaos ist lebensfeindlich und -zerstörend.

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

46

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schon rein formal besteht zwischen den ersten drei Schöpfungswerken
und jenen vom vierten bis sechsten Tag ein erheblicher Unterschied: Wäh‐
rend es zuerst um drei Scheidungen vorhandener, vorher lebensbedrohli‐
cher Wirklichkeiten geht (Licht von Finsternis, Wasser oben vom Wasser
unten, Wasser unten vom Land), werden in der zweiten Wochenhälfte We‐
sen geschaffen, die zuvor nicht da waren. Jene geschiedenen Dinge werden
von Gott benannt, die neu geschaffenen Wesen nicht. Inhaltlich geht es an
den ersten drei Tagen um die vorbereitende Ordnung des Lebensraumes:
„Sukzessiv wird... die Tödlichkeit der Urflut beseitigt, damit schließlich aus
der Tohuwabohu-Erde eine nährende (!) Erde wird, die als Lebensraum für
die dann zu schaffenden Lebewesen dienen kann.” (Erich Zenger 1983, 84)

Der vierte Schöpfungstag ist wie der erste und siebte der zeitlichen
Ordnung des Lebensraumes gewidmet: Tages-, Wochen-, Monats- und
Jahresrhythmus (repräsentiert durch Sonne, Mond und Sabbat) werden
als Schöpfungswirklichkeiten hervorgehoben, wobei die Woche als oberstes
und zugleich sakrales Moment der zeitlichen Ordnung herausragt.

Die nächsten beiden Tage dienen sodann der Erschaffung der Lebewe‐
sen: Der Tiere im Wasser, in der Luft und auf dem Land einschließlich des
Menschen. In der Gesamtgliederung der sechs Tage entsprechen sich dabei
die Lebensräume und die sich in ihnen aufhaltenden Lebewesen: Die Lebe‐
wesen des fünften Tages besiedeln die Lebensräume des zweiten Tages und
jene des sechsten Tages den Lebensraum des dritten Tages. Dabei werden
Lebensräume wie Lebewesen nicht nach einer auf- bzw. absteigenden Linie
(vom „niederen” zum „höheren” Lebewesen oder umgekehrt) geordnet,
sondern in konzentrischen Kreisen gemäß ihrer lebensräumlichen Nähe
zum Menschen (Albert de Pury 1993, 139–140).

Für die Erzählung ist also die Unterscheidung von Lebensräumen und
Lebewesen, „‚Wohnraum’ und ‚Bewohnern’” der springende Punkt (Albert
de Pury 1993, 139; vgl. Erich Zenger 1995, 99). Tiere und Menschen werden
gleichermaßen als BewohnerInnen der Lebensräume charakterisiert, erhal‐
ten den gleichen Vermehrungssegen und gleicherweise nur die Pflanzen
als Nahrung (wenn auch die Kulturpflanzen in Gen 1,29 dem Menschen
vorbehalten werden). Fleischverzehr ist in dem von Gen 1 beschriebenen
Idealzustand nicht gestattet. Schon die erste Schöpfungserzählung entwirft
also „als positive Utopie für den Umgang mit der Schöpfung ein friedliches
und gewaltfreies Verhältnis zwischen Mensch und Tier.” (Bernhard Irrgang
1992, 130) Die Lebewesen leben in den ihnen zugeeigneten Lebensräumen,
es ist genug Platz für alle, sie haben ausreichend Nahrung. „Dass das
kostbarste Gut im Lebenshaus der Schöpfung das glückende Leben aller

2.2 Tiere in der jüngeren Schöpfungserzählung (Gen 1–9)

47

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lebewesen ist, entfaltet Gen 1,29f mit einem Friedensbild, das wir gerade
heute als fortschrittskritisches Paradigma meditieren und konkretisieren
müssen... Der zentrale Punkt dieser Utopie ist ein Zusammenleben aller Le‐
bewesen ohne Gewalt.” (Erich Zenger 1989, 142)

Es liegt den Erzählern viel daran, den Rhythmus der sieben Tage mit
dem Sabbat als Höhe- und Schlusspunkt als eine von Anfang an in die
Schöpfung hineingelegte Ordnung Gottes zu erklären. Die Sabbatruhe am
siebten Tag ist keine pure Konvention, sondern entspricht dem „Wesen”
alles Lebendigen. Dass Gott den Sabbat segnet (Gen 2,3), bewirkt „die fort‐
dauernde, lebensförderliche Gültigkeit dieser Ordnung” (Bernd Janowski
1990, 59). Deshalb gilt der Sabbat nicht nur dem Menschen, sondern der
ganzen Schöpfung. Er ist überdies Ruhe- und Kulttag zugleich: Aufatmen
und Zu-sich-selbst-Kommen sowie das Lob Gottes durch alle Geschöpfe
gehören untrennbar zusammen. Der Sabbat, nicht der Mensch ist die „Kro‐
ne der Schöpfung“.

Genesis 1 – Gliederung nach Erich Zenger 1983, 200

1. Tag: ZEITRHYTH‐
MEN

Tag und Nacht  

  2. Tag: LEBENSRAUM Wasser und Himmel
3. Tag: LEBENSRAUM Erde und Pflanzen

4. Tag: ZEITRHYTH‐
MEN

Sonne und Mond  

  5. Tag: LEBEWESEN Wasser- und Flugtiere
6. Tag: LEBEWESEN Landtiere und Men‐

schen
7. Tag: ZEITRHYTH‐
MEN

Sabbat  

Was aber ist die Rolle des Menschen, wenn er in der Logik dieses Textes
nicht als „Krone der Schöpfung“8 tituliert werden kann? Gen 1 schreibt
dem Menschen unbestreitbar eine besondere Rolle zu. Und es sind genau

Schaubild:

8 Die Redeweise vom Menschen als „Krone der Schöpfung“ ist relativ spät, erstmals
taucht sie bei Johann Gottfried Herder (1744 – 1808) auf. Vgl. dazu Barbara Schmitz
2012, 26.

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

48

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diese Sätze, die in der Christentumsgeschichte die am weitesten reichenden
Folgen hatten. Einerseits wird der Mensch als Ebenbild Gottes bezeichnet,
andererseits wird ihm ein „Regierungsauftrag“ gegeben. Beide Aspekte be‐
dürfen einer gründlichen und von der späteren theologisch-kirchlichen
Interpretation unabhängigen Analyse.

Gen 1,26–27 lautet in der Einheitsübersetzung von 2016: „Dann sprach
Gott: Lasst uns Menschen machen als unser Bild, uns ähnlich! Sie sollen
walten über die Fische des Meeres, über die Vögel des Himmels, über
das Vieh, über die ganze Erde und über alle Kriechtiere, die auf der Erde
kriechen. Gott erschuf den Menschen als sein Bild, als Bild Gottes erschuf
er ihn. Männlich und weiblich erschuf er sie.“

Zunächst einmal ist es bemerkenswert, dass der Begriff der Gotteben‐
bildlichkeit, obwohl in dieser Erzählung höchst prominent und in Gen
5,1 und 9,6 wiederkehrend, jenseits der Noacherzählung in der gesamten
hebräischen Bibel keinerlei Echo gefunden hat – im Gegensatz zu seiner
zentralen Bedeutung in der christlichen Dogmatik (Otmar Keel/ Silvia
Schroer 2002, 177–178; Barbara Schmitz 2012, 20). Das mahnt zur Vorsicht,
denn es könnte durchaus sein, dass die christliche Anthropologie in den
Begriff Dinge hineininterpretiert hat, die er nicht enthält. Was also ist
gemeint? Auffällig ist, dass es im biblischen Text heißt, der Mensch sei „als“
Ebenbild geschaffen. Das „als“ weist auf eine Rolle, eine Funktion des Men‐
schen in der Schöpfung hin. Es geht nicht um eine ontologische Aussage
über das Wesen des Menschen, sondern um eine relationale Aussage über
seine Beziehung zu den Mitgeschöpfen (Otmar Keel/ Silvia Schroer 2002,
177–178; Barbara Schmitz 2012, 20; gegen Renate Brandscheidt 2020, 36).

In diesem Sinne nennt die Exegese drei Bedeutungsgehalte des Ebenbild‐
begriffs (vgl. Karl Löning/ Erich Zenger 1997, 146–155 und Otmar Keel/
Silvia Schroer 2002, 178–180): Der Mensch ist Ebenbild

1) wie eine Götterstatue: Götterstatuen wurden im alten Orient als Eben‐
bilder der Gottheiten bezeichnet. Die damit zugewiesene Rolle ist die,
ein Medium göttlicher Lebenskraft für die gesamte Schöpfung zu sein.
Wer auf die Statue schaut und betet, empfängt Segen und Heil.

2) wie ein König: In den altorientalischen Reichen wurden Könige als
Ebenbilder der Gottheit bezeichnet, weil ihnen einerseits die göttliche
Vollmacht verliehen war, im Namen der Gottheit innerhalb ihres Rei‐
ches zu regieren, andererseits aber auch die Pflicht auferlegt war, die
Lebensordnung ihres Gottes gerade mit Blick auf die Schwachen zu
verteidigen. Nicht nur in der Bibel wird der König auf das Ideal eines

2.2 Tiere in der jüngeren Schöpfungserzählung (Gen 1–9)

49

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fürsorglichen Hirten verpflichtet. Und nicht nur in Israel gibt es Dar‐
stellungen, die den König als Beschützer des Lebensbaums, mithin der
göttlichen Schöpfungsordnung zeigen. Ein König wird seiner Rolle als
Ebenbild Gottes also nur dann gerecht, wenn er in der Schöpfung
für Gerechtigkeit sorgt. Das ist gemeint, wenn Gen 1,26 in der über‐
arbeiteten Einheitsübersetzung formuliert, der Mensch solle über die
Tiere in den verschiedenen Lebensräumen „walten“. Der Herrschaft
des Menschen haftet folglich „keine ausbeuterische oder zerstörerische
(‚niedertretende‘) Bedeutung an, sondern sie fügt sich in das Bild des
Königtums ein, das von Frieden (Ps 72,7–11), Gerechtigkeit (Ps 72,12–
14) und Fruchtbarkeit des Landes (Ps 62,16f ) geprägt ist“ (Ute Neu‐
mann-Gorsolke 2004, 307–308).

3) wie ein Kind: Einige altorientalische Schöpfungsmythen erzählen, dass
der Mensch aus dem Leib der Gottheit hervorgegangen ist und ihr
deswegen wie ein Ebenbild gleicht. Die Ebenbildlichkeit ist gleichsam
die Ähnlichkeit eines Kindes mit seinen Eltern. Diese Ähnlichkeit sollen
alle Menschen in ihrem Handeln gegenüber der Schöpfung an den Tag
legen, so der Impuls aus Gen 1,26–27.

Otmar Keel und Silvia Schroer gehen davon aus, dass in Gen 1 dieser letzte
Aspekt der wichtigste ist: „Der Aspekt der stellvertretenden Herrschaft ist
in Gen 5,3 kein Thema, eine Assoziation mit einem Götterbild ist nicht im‐
pliziert. So darf man auch für 1,26 annehmen, dass mit der Ebenbildlichkeit
nicht nur Gedanken an Repräsentation und Herrschaft verbunden waren,
sondern vor allem auch die größtmögliche Verwandtschaft zwischen Gott
und Mensch zum Ausdruck gebracht werden sollte.“ (Otmar Keel/ Silvia
Schroer 2002, 180)

In der kontinentaleuropäischen Philosophie und Theologie hat man
die Gottebenbildlichkeit mit René Descartes (1596 La Haye en Touraine
– 1650 Stockholm) mit „maîtres et possesseurs de la nature“ – „Meister
und Besitzer der Natur” umschrieben (René Descartes 1637, Discours de
la méthode VI,2). Descartes dachte dabei zwar nicht an eine rücksichtslo‐
se Ausbeutung der Natur, wohl aber an ihre umfassende Beherrschung
durch menschliche Technologie und Wissenschaft und ebnete zumindest
unbewusst den Weg in den modernen Anthropozentrismus. Demgegenüber
haben die angelsächsische Philosophie und Theologie schon eine Generati‐
on nach Descartes begonnen, den Begriff der Gottebenbildlichkeit mit dem
Konzept „stewardship“, „Haushalterschaft“ zu deuten. Der Begriff wurde
1676 durch Matthew Hale (1609 – 1676 Alderley, Gloucestershire) in die

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

50

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schöpfungsethische Debatte eingebracht9 und in den letzten Jahrzehnten
auch in Kontinentaleuropa entdeckt (Gotthard M. Teutsch 1985, 98). Seit‐
dem hat er sich als brauchbarer Begriff eingebürgert. Der Begriff der Haus‐
halterschaft entspricht auch mehr der Beschreibung des Handelns Gottes
im Schöpfungsakt. Denn im Gegensatz zum babylonischen Schöpfungsmy‐
thos Enuma elish, der die Erschaffung der Welt als göttliche Eroberung
dargestellt, betont Gen 1 die fürsorgliche, liebevolle Beziehung Gottes zu
seiner Schöpfung (Anathea Portier-Young 2019, 45–67). So lässt sich zu‐
sammenfassen: Gottebenbildlichkeit meint die „tätige Verantwortung des
königlichen Menschen als des Sachwalters Gottes für die gesamte Schöp‐
fungswelt in der Kraft des göttlichen Segens” (Walter Gross 1995, 871).

Freilich gibt es auch Kritik am Ebenbildbegriff und seiner Übertragung
mit „Haushalterschaft“. Das hinter beiden stehende Konzept sei halbherzig,
weil es dem Menschen noch immer eine Sonderstellung einräume (Robert
Shore-Goss 2016, 14). Es sei zu kurz gegriffen, weil es den Menschen von
den anderen Geschöpfen trenne, statt ihn mit diesen zu verbinden (Gloria
L. Schaab 2011, 59). Die Rede von Haushalterschaft sei verführerisch, weil
sie die Schöpfung wie einen zu nutzenden Haushalt betrachte und das

9 Der Begriff stewardship selbst ist in den religiösen Debatten des 17. und 18. Jahrhun‐
derts im angelsächsischen Sprachraum sehr geläufig. Matthew Hale macht ihn aller‐
dings zum Schlüsselbegriff seiner vertragstheoretischen Überlegungen und fragt nach
den aus ihm folgenden ethischen Konsequenzen. In seinen 1676 posthum veröffentlich‐
ten „Contemplations Moral and Divine, Band 1“ betitelt er ein ganzes Kapitel „The
Great Audit, with the Account of the Good Steward“ – „Die große Prüfung, mit der
Erzählung vom guten Haushalter“ (Matthew Hale 1676, 409–484). Darin orientiert
er sich an Jesu Gleichnis von den Talenten (Mt 25,14–30) und führt insgesamt 17
Gruppen von anvertrauten Gaben an. Unter ihnen sind als 6. Gruppe die Schöpfungs‐
werke und als 10. Gruppe die nichtmenschlichen Geschöpfe. Während jedoch die
Schöpfungswerke vor allem zum Staunen und zum größeren Lob Gottes aufrufen
(theozentristisch), verlangen die nichtmenschlichen Geschöpfe eine haushalterische,
treuhänderische Behandlung (biozentristisch). So schreibt Hale: „I have esteemed
them as thine in Propriety: thou hast committed unto me the use; and a subordinate
Dominion over them; yet I ever esteemed my self an Accountant to Thee for them…
I received and used thy creatures as committed to me under a Trust, and as a Steward
and Accomptant for them; and therefore I was always careful to use them according
to those Limits, and in order for those Ends, for which thou didst commit them to
me.” (Matthew Hale 1676, 441.443) Grausamkeit und Misshandlung von Tieren sowie
Maßlosigkeit und mangelndes Mitgefühl ihnen gegenüber seien ein Bruch des Bundes
Gottes mit der Schöpfung, ein Bruch des Vertrauens und der Gerechtigkeit (Matthew
Hale 1676, 445–446). Das Buch hat zahlreiche Auflagen erfahren, und insbesondere das
hier zitierte Kapitel wurde in vielen kleineren Schriften wiedergegeben. Man kann also
kaum behaupten, die Christentumsgeschichte sei ausschließlich anthropozentristisch
geprägt.

2.2 Tiere in der jüngeren Schöpfungserzählung (Gen 1–9)

51

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nutzendenken fördere (Gloria L. Schaab 2011, 58). Sie sei verführerisch,
weil sie dem Menschen suggeriere, das Lebenshaus der Erde managen und
kontrollieren zu können (Michael S. Northcott 1996, 129). Diese Kritiken
sind sicher ernst zu nehmen, jedoch nur, wenn man die beiden Begriffe
Gottebenbildlichkeit und Haushalterschaft aus ihrem biblischen Kontext
herausreißt und isoliert. Im Gesamtzusammenhang von Gen 1 ist vollkom‐
men klar, dass die Erde nicht primär unter Nutzenaspekten gesehen werden
darf. Und es ist ebenso klar, dass den Menschen mit den anderen Lebewe‐
sen mehr verbindet als trennt. Insofern bedarf es schon einer sehr selekti‐
ven Lektüre von Gen 1, um einer anthropozentristischen Fehlinterpretation
aufzusitzen. Historisch hat freilich genau diese selektive Lektüre fast 2000
Jahre lang dominiert.

Revolutionär, weil gegen die reale patriarchale Umwelt gerichtet, ist der
starke Impuls in Gen 1, dass alle Menschen als Gottes Ebenbilder walten
sollen, Männer wie Frauen. Zudem wird die Ebenbildlichkeit nicht allein
dem König zugeschrieben, sondern jedem Menschen. Im Ebenbildbegriff
kommt also, und zumindest darin hat die spätere christliche Rezeption
Recht, eine fundamentale Gleichheit aller Menschen zum Ausdruck. Im
Haus der Schöpfung sind alle Menschen berufen, mit unmittelbarer, von
Gott geschenkter Vollmacht dieses Haus zu gestalten, aber ebenso mit
unabweisbarer Verantwortung für die Gemeinschaft aller Lebewesen für‐
sorglich, lebensdienlich und segensreich da zu sein. Es geht um formale
Anthropozentrik, nicht um materialen, teleologischen Anthropozentrismus.

Gen 1,28 lautet in der Einheitsübersetzung von 2016: „Gott segnete sie
und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und mehrt euch, füllt die Erde
und unterwerft sie und waltet über die Fische des Meeres, über die Vögel
des Himmels und über alle Tiere, die auf der Erde kriechen!“

Es handelt sich um den sogenannten „Herrschaftsauftrag“, das „domini‐
um terrae“ – eine aus heutiger Sicht problematische, weil vorurteilsbehafte‐
te Begrifflichkeit. Während die erste Hälfte des Verses mit dem Fruchtbar‐
keits- und Mehrungssegen auch den Tieren zugesagt wird, ist der zweite
Teil nur dem Menschen gewidmet. Was aber meint er? Zunächst einmal
wird im Vergleich verschiedener Übersetzungen deutlich, dass es auf die
genaue Wortwahl ankommt: Heißt es

– „füllet die Erde und machet sie euch untertan und herrschet über…“ (so
die revidierte Lutherbibel 2017),

– „bevölkert die Erde, unterwerft sie euch und herrscht über…“ (so die
Einheitsübersetzung von 1983),

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

52

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– „füllt die Erde und unterwerft sie und waltet über…“ (so die Einheits‐
übersetzung von 2016) oder

– „füllt die Erde und macht sie urbar und regiert über…“ (so Othmar Keel
und Silvia Schroer 2002)?

Zunächst einmal fällt auf, dass die beiden letztgenannten Übersetzungen
auf das „euch“ verzichten. Es kommt im hebräischen Text nicht vor. Und
natürlich macht es einen erheblichen Unterschied, ob der Mensch die Erde
sich oder einem Anderen, Größeren untertan macht. Im Sinne der zuvor
genannten Ebenbild-Metapher ist eigentlich klar, dass es nur darum gehen
kann, die Erde Gott untertan zu machen, also darauf zu achten, dass Gottes
Wille in der gesamten Schöpfung geschieht.

Im weiteren stehen im Hebräischen zwei Verben:

– kabaš heißt wörtlich übersetzt „den Fuß setzen auf / כבשׁ “. Es könnte das
altorientalische Ritual bezeichnen, das verwendet wurde, wenn jemand
ein Territorium oder ein Haus zu Lehen übernahm. In dem Moment, in
dem er erstmals den Fuß darauf setzte, übernahm er die Sorge und Ver‐
antwortung, aber natürlich auch die Gewalt. Diese Gewalt würde dann
beim „Fuß setzen auf die Erde“ darin bestehen, das Lebenshaus der
Schöpfung für alle seine BewohnerInnen lebenswert zu erhalten und ge‐
gen Zerstörung zu verteidigen. Altorientalische Darstellungen zeigen, wie
Menschen ihr Vieh gegen den Angriff von Raubtieren verteidigen und
dabei den Fuß auf das zu schützende Tier setzen. Man kann das als ei‐
gennützig interpretieren, denn die Kuh oder Ziege ist für ihren Besitzer
viel wert. Man kann aber auch den Aspekt stark machen, dass hier ein
Lebewesen fürsorglich geschützt wird – unter Gefahr für das eigene
menschliche Leben.

– ‐radah heißt wörtlich übersetzt „herrschen, niedertreten“. Indem an / רדה
schließend die Lebensräume der Tiere aufgezählt werden, deutet sich an,
was gemeint ist: Der Mensch soll dafür sorgen, dass alle Lebewesen
ihren Lebensraum bekommen. Vielfach wird das in altorientalischen Ab‐
bildungen des sogenannten „Herrn der Tiere“ deutlich: Zwei miteinan‐
der kämpfende Steinböcke oder Strauße oder andere Tiere werden vom
Menschen getrennt, um ihren Konkurrenzkampf zu beenden. Nicht ge‐
meint ist mit dem „herrschen“ hingegen das Töten. Denn im anschlie‐
ßenden Satz werden auch dem Menschen nur Pflanzen zur Nahrung ge‐
geben.

2.2 Tiere in der jüngeren Schöpfungserzählung (Gen 1–9)

53

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Natürlich bleibt auch ein fürsorgliches, gerechtes und uneigennütziges
Regieren mit der Anwendung von Gewalt verbunden. Das ist selbst im
modernen demokratischen Rechtsstaat nicht anders. Ohne Gewalt lässt
sich Ordnung nicht herstellen. Aber die Gewalt soll der Herstellung von
Gerechtigkeit dienen. Daran muss sie sich messen lassen: „Die in Gen
1,28 verwendeten Begriffe kibbesch ‚den Fuß setzen auf ‘ und radah ‚treten,
niedertreten, beherrschen‘ bezeichnen Herrschaft, die ggf. die Anwendung
von Gewalt einschließt… Apologetische Exegese, die die Gewaltaspekte
völlig auszuklammern sucht… und nur auf die Verantwortung abhebt, trägt
zur Verarbeitung der Wirkungsgeschichte dieses Herrschaftsbefehls nicht
bei.“ (Othmar Keel/ Silvia Schroer 2002, 181)

Die Erzählung endet in Gen 1,29 – 2,3 mit der Vision eines kosmischen
Friedens (Karl Löning/ Erich Zenger 1997, 155–162). Mit einer sogenannten
Übereignungsformel gibt Gott wie ein Herr seinen Vasallen allen Lebewe‐
sen die Erde als Haus und die Pflanzen als Nahrung. Jedes Lebewesen
hat seinen Platz und seine Nahrung. Die vegetarische Ernährung aller
Lebewesen ist in diesem Kontext ein Zeichen für die Lebensfülle: „Dass das
kostbarste Gut im Lebenshaus der Schöpfung das glückende Leben aller
Lebewesen ist, entfaltet Gen 1,29f mit einem Friedensbild, das wir gerade
heute als fortschrittskritisches Paradigma meditieren und konkretisieren
müssen [...] Der zentrale Punkt dieser Utopie ist ein Zusammenleben aller
Lebewesen ohne Gewalt.” (Erich Zenger 1989, 142)

Der Herr der Steinböcke illustriert gut, was mit dem Regieren der Tiere
gemeint ist: Skarabäus aus Akko (Tell Fuchar) um 1600 – 1500 v.Chr.
(entnommen aus: Henrike Frey-Anthes 2010, Abb. 4; vgl. auch Othmar Keel/
Silvia Schroer 2002, 208, Abb. 161).

Abbildung:

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

54

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Sintfluterzählung, in der die priesterschriftlichen und die vorpriester‐
schriftlichen Texte zu einer einzigen Geschichte verwoben sind, ist bereits
dargestellt worden. Neu ist in der priesterschriftlichen Erzählung der Ab‐
schnitt vom Bundesschluss Gottes mit Noach und allen Geschöpfen (Gen
9,1–17): Als Noach nach dem Ende der großen Flut die Arche verlässt, so
heißt es, schließt Gott einen Bund – mit ihm, mit seinen Nachkommen
und „mit allen Lebewesen bei euch” (Gen 9,9–10; vgl. Hos 2,20–21). Gott,

Auf diesem frühsumerischen Rollsiegel von ca. 3300 – 2900 v.Chr. verteidigt
ein nackter Mann eine kalbende Kuh gegen einen Löwen, während er seinen
Fuß auf sie setzt (entnommen aus: Jan Dietrich 2017, Abb. 1).

Abbildung:

Auf diesem neuassyrischen Rollsiegel aus dem 9. – 7. Jahrhundert v.Chr.
präsentiert ein Mensch seine Herrschaft über die Erde durch den
aufgestemmten Fuß auf dem Capriden und die gleichzeitige Abwehr des
Löwen (entnommen aus: Jan Dietrich 2017, Abb. 9). Keel und Schroer
kommentieren die Abbildung so: „‚Unter dem Fuß haben‘ bzw. ‚Auftreten‘
muss nicht unbedingt brutale, schon gar nicht willkürliche Unterwerfung
bedeuten, sondern kann auch den Schutz des Schwächeren vor dem
Stärkeren implizieren.“ (Othmar Keel/ Silvia Schroer 2002, 181 Abb. 144)

Abbildung:

2.2 Tiere in der jüngeren Schöpfungserzählung (Gen 1–9)

55

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mensch und Tier werden BundesgenossInnen. Jedoch ist der Bund nicht
so harmonisch wie der anfängliche Schöpfungsfrieden in Gen 1: Über die
Tiere werden sich Furcht und Schrecken vor dem Menschen legen, das vor‐
herige Vertrauensverhältnis ist gestört (Gen 9,2). Dem Menschen, über den
zweimal der Mehrungssegen gesprochen wird, ist es fortan erlaubt, Tiere
zu Nahrungszwecken zu schlachten und zu essen. Allerdings darf er sie
nicht bis zum letzten Blutstropfen ausnutzen (Gen 9,3–4): Das Blut muss
er beim Schlachten wegschütten – ein tiefes Symbol der Ehrfurcht. Das
Töten von Menschen bleibt weiterhin strikt verboten, jedoch rechnet die
Bibel offensichtlich mit Verletzungen dieses Gebotes. So ist der Noachbund
ein Abkommen, das mit der Sündigkeit und Gewalttätigkeit des Menschen
rechnet und sie so gut wie möglich einzugrenzen versucht – zum Schutz
von Menschen und Tieren. Denn nie wieder, so verspricht es Gott, soll es
eine alles zerstörende Flut geben (Gen 9,11).

2.3 Tiere in den Weisungen der Tora: Adressaten der Gerechtigkeit

Die Tora, also die ersten fünf Bücher der Bibel, enthält über zwanzig
Gebote, die die Tiere betreffen. Das ist nicht wenig. Natürlich kann aus
ihnen allein keine Tierethik entworfen werden. Aber gewisse Grundorien‐
tierungen im Umgang mit Tieren zeichnen sich unmissverständlich ab.
Diese manifestieren eine doppelte Perspektive: Einerseits sind domestizier‐
te Tiere ein wertvoller Besitz des Menschen, andererseits haben alle Tiere
– wildlebende wie domestizierte – eine eigene Bedeutung als gerecht zu
behandelnde Mitgeschöpfe.

Der erste Aspekt, dass domestizierte Tiere ein Besitz des Menschen sind,
wird z.B. angesprochen, wenn es um haftungsrechtliche Fragen geht, sei es
im Falle verloren gegangener, verletzter oder zu Tode gekommener Haus‐
tiere (Gen 31,39; Ex 21,33–34.37; 22,9–14), sei es im Falle von Schäden,
die domestizierte Tiere verursacht haben (Ex 21,28–32.35f; Ex 22,4). Auch
die Verpflichtung, dem unter seinen übergroßen Lasten zusammengebro‐
chenen Esel des Feindes zu helfen (Ex 23,5), ist eher nicht aus Sorge um das
Tier, sondern um dessen Besitzer erwachsen: „Die wirtschaftliche Existenz
des Feindes wäre gefährdet, wenn er den Esel verlieren würde, von dessen
Arbeitskraft er abhängig ist.“ (Peter Riede 2010, 1.4)

Der zweite Aspekt, dass Tiere um ihrer selbst willen gerecht zu behandeln
sind, nimmt wesentlich breiteren Raum ein. Paradoxerweise beginnt die
Liste mit der Feststellung, dass über domestizierte, aber gewalttätige Tiere

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

56

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Todesstrafe durch Steinigen verhängt werden soll (Ex 21,28–32). Die
Bibel, die noch keine Unterscheidung von Strafunmündigen und Strafmün‐
digen kennt, behandelt Tiere als „moral agents“, also als verantwortliche
Handlungssubjekte – etwas, das wir heute sicher nicht mehr (oder höchs‐
tens sehr eingeschränkt, etwa im Falle eines „Problembären“) tun würden.
Darüber hinaus kommen folgende Themen zur Sprache:

Schutz von Tiereltern und ihren Jungen vor übermäßiger Belastung:
Junge sollen wenigstens sieben Tage bei der Mutter bleiben, ehe sie ge‐
schlachtet werden (Ex 22,29; Lev 22,27). Elterntiere sollen nicht gleichzeitig
mit ihren Jungen getötet werden, weder beim Nutztier (Lev 22,28) noch
beim Wildtier (Dtn 22,6–7). Wenn man den Elterntieren schon ihre Jungen
nimmt, dann soll man wenigstens sie selber am Leben lassen. Das Alte
Testament weiß also um die besondere Schutzwürdigkeit von Brut, Geburt
und Aufzucht der Nachkommen.

Verbot des sexuellen Umgangs des Menschen mit Tieren (Ex 22,18; Lev
18,23) und der Kreuzung unterschiedlicher Tiergattungen untereinander
(Lev 19,19): Diese auch in anderen Bereichen, z.B. im Ackerbau oder bei
der Herstellung von Textilien, zu beobachtende Vorstellung, dass man un‐
terschiedliche Spezies nicht vermischen darf, ist für das Alte Testament mit
seinem stark symbolischen Denken ein extrem wichtiges Gebot, um die
Schöpfungsordnung Gottes zu wahren.

Verbot des gleichzeitigen Anschirrens unterschiedlicher Tierarten vor
denselben Karren (Dtn 22,10): Zunächst könnte auch dieses Gebot unter
die zuletzt genannte Logik des Vermischungsverbots gerechnet werden. Es
könnte aber auch ein unmittelbar tierethisches Motiv haben, dass nämlich
im Falle unterschiedlicher Spezies vor einem Karren immer eines der bei‐
den Zugtiere das schwächere ist und überfordert wird.

Sicherung anständiger Arbeitsbedingungen für das Tier (Dtn 25,4): „Du
sollst dem Ochsen, der drischt, nicht das Maul verbinden.“ Harte Arbeit soll
mit guter Ernährung belohnt werden – beim Menschen ebenso wie beim
Tier.

Mahnung zur Vorsicht beim Schlagen von Tieren: In den normativen
Weisungen der Tora ist das Schlagen von Tieren kein Thema. Als Erzie‐
hungsmittel war es, im rechten Maße eingesetzt, damals ebenso akzeptiert
wie das Schlagen schutzbefohlener Menschen. Jedoch erzählt Num 22,23–
34 die wundervolle Geschichte vom Propheten Bileam, der seinen Esel
dreimal schlägt, weil er ihn irrtümlich für störrisch hält. Der Esel aber
hat etwas gesehen, was Bileam entgangen ist, und hat sich damit als der

2.3 Tiere in den Weisungen der Tora: Adressaten der Gerechtigkeit

57

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verständigere der beiden erwiesen. Als Bileam das erkennt, fällt er vor dem
Esel auf die Knie und bittet um Vergebung.

Begrenzung der Tierschlachtung durch das Blutritual (Gen 9,4 u.a.):
Grundsätzlich ist die Schlachtung von Tieren zum Fleischverzehr durch die
Noacherzählung erlaubt. Gleichwohl wird mit dem Schächtritual, gemäß
dem das Blut des Tieres vollständig ausfließen muss, eine spürbare Hemm‐
schwelle gesetzt. Der Mensch soll sich überlegen, ob er das Tier wirklich
töten muss. Und wenn er es tut, bleibt die Tötung allemal rechtfertigungs‐
pflichtig.

Teilgeben am Überfluss des Sabbatjahres (Ex 23,11; Lev 25,7): Jedes sieb‐
te Jahr ist in Israel ein Sabbatjahr, in dem die Felder brach liegengelassen
werden. Was dennoch auf den Feldern wächst, sollen die armen Menschen
und die wilden Tiere ernten. Gerade sie sollen etwas von dem Überfluss
erhalten, mit dem Gott sein Volk beschenkt.

Gleichberechtigte Ruhe am Sabbat: Die wohl älteste Formulierung des
Sabbatgebotes in Ex 34,21 kennt noch keine explizite Geltung für Tiere und
sozial niedrig gestellte Menschen. Doch schon in Ex 23,12 und erst recht in
den (nach-) exilischen Texten Dtn 5,12–15 und Ex 20,8–11 gilt der Sabbat
auch für die beim Pflügen und Dreschen, beim Ziehen von Karren und
beim Tragen von Lasten und anderen Arbeiten eingesetzten Tiere. Wie die
Menschen haben auch die Tiere ein Anrecht auf Ruhe und Erholung. Wie
die Menschen sollen auch sie an diesem Tag „zu Atem kommen“ (Ex 23,12).
Eine eminent wichtige Vorschrift, die sich direkt gegen die ökonomische
Dynamik wendet, immer mehr zu produzieren und menschliche wie tierli‐
che Arbeitskräfte dafür auszubeuten.

Das Sabbatgebot ist die Krone sämtlicher Gebote der Tora und der
Sabbat selbst in Gen 2,1–4a die Krone der gesamten Schöpfung. Wenn die
Tiere auch in dieses Gebot einbezogen sind, dann zeigt das, wie selbstver‐
ständlich die Bibel ihnen einen Rechtsstatus zuerkennt: „Das Tier steht also
unter dem Schutz des Gesetzes wie der rechtsschwache Mensch.“ (Marie
Louise Henry 1993, 39) „Der Gerechte weiß, was sein Vieh braucht.“ (Spr
12,10)

2.4 Die Vision vom Schöpfungsfrieden

Die Noacherzählung geht davon aus, dass es in der irdischen Wirklichkeit
unaufhebbare Konflikte zwischen Mensch und Mensch, Tier und Tier so‐
wie Mensch und Tier gibt: Die Konkurrenz um knappe Ressourcen lässt

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

58

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich nicht ohne Gewalt lösen. Doch die Bibel hat auch eine Vision, wie die
Erde einmal sein wird, wenn Gott sie ganz erlöst und vollendet hat. Eine
solche Vision ist keineswegs pure Träumerei, sondern hat Auswirkungen
auf das gegenwärtige Verhalten jener, die sich von ihr beflügeln lassen:
Visionen (oder weniger theologisch: Utopien) orientieren, weil sie ein
Fernziel aufzeigen; motivieren, weil dieses Ziel attraktiv erscheint; und
kritisieren, weil sie ein Gegenbild zur Realität entwerfen und damit die
Frage stellen, ob wirklich alles so bleiben muss, wie es immer schon war
und gegenwärtig noch ist.

Drei große Visionen präsentiert die Bibel: Dass alle Menschen satt wer‐
den – ein Inbegriff zwischenmenschlicher Gerechtigkeit (Am 9,11–15; Jes
55,1–2; 25,6–8; die Erfüllung durch Jesus Mk 6,30–44 u.a.); dass Menschen
aller Religionen und Kulturen zum Berg Zion pilgern – ein Inbegriff globa‐
len Friedens (Mi 4,1–5; Jes 2,2–4; die Erfüllung durch den auferstandenen
Christus Offb 21–22); dass alle Geschöpfe in einer heilen Gemeinschaft
gewaltfrei zusammenleben – ein Inbegriff des Schöpfungsfriedens.

Schon die beiden Schöpfungserzählungen Gen 1–2 entwerfen, wie wir
gesehen hatten, „als positive Utopie für den Umgang mit der Schöpfung
ein friedliches und gewaltfreies Verhältnis zwischen Mensch und Tier.“
(Bernhard Irrgang 1992, 130) Die Lebewesen leben in ihnen je zugeeigneten
Lebensräumen, es ist genug Platz für alle, sie haben ausreichend Nahrung,
die für alle ausschließlich pflanzlich ist. Im Paradies sind Menschen wie
Tiere VegetarierInnen. „Dass das kostbarste Gut im Lebenshaus der Schöp‐
fung das glückende Leben aller Lebewesen ist, entfaltet Gen 1,29f mit einem
Friedensbild, das wir gerade heute als fortschrittskritisches Paradigma me‐
ditieren und konkretisieren müssen... Der zentrale Punkt dieser Utopie ist
ein Zusammenleben aller Lebewesen ohne Gewalt.“ (Erich Zenger 1989,
142)

Noch deutlicher drücken es die Prophetentexte aus (Hos 2,20–21; Jes
32,15–20; 65,25; Ez 34,25–30 und vor allem Jes 11,1–9): Der Messias wird
Recht und Gerechtigkeit schaffen, es wird Friede herrschen, der nicht nur
dem Volk Israel gilt, sondern die Tiere und die gesamte Schöpfung mit
umfasst. Wolf und Lamm, Panter und Böcklein, Kalb und Löwe, Kuh und
Bärin und ihre Jungen, Schlange und Säugling wohnen beieinander, und
der Löwe frisst Stroh wie das Rind. In dieser Aufzählung werden jeweils
ein Lebewesen in der Obhut des Menschen und ein wildlebendes Tier
zusammengebracht, außerdem jeweils ausgewachsene Tiere und Jungtiere
sowie männliche und weibliche Tiere. Differenzierter könnte man nicht

2.4 Die Vision vom Schöpfungsfrieden

59

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verdeutlichen, dass alle Lebewesen in den großen Frieden des Messias
einbezogen sind.

Neutestamentlich wird dieses Motiv nur einmal ausdrücklich aufgegrif‐
fen, allerdings an höchst prominenter Stelle: In Mk 1,13 – also im program‐
matischen Prolog des Markusevangeliums – wird wie eben schon darge‐
legt berichtet, dass die wilden Tiere Jesus während seines vierzigtägigen
Aufenthalts in der Wüste Gemeinschaft leisten. In Christus, dem neuen
Adam, bricht das messianische Zeitalter an, das uns den schon im Paradies
angelegten Schöpfungsfrieden bringt. In ihm bricht Gottes Herrschaft und
Reich an – ein Reich, das nicht nur die Menschen, sondern alle Geschöpfe
einschließen will. In ihm ist der Kreislauf der Gewalt gegen die Schöpfung
durchbrochen und dem Menschen die Möglichkeit eröffnet, selbst als neue
Schöpfung zu leben. Wenn ein Mensch zum Ursprung zurückkehrt und
nicht sündigt, werden selbst die wilden Tiere wieder zahm, so interpretiert
es Theophilus von Antiochien um 180 n.Chr. (Theophilus von Antiochien,
Apologie an Autolykus II,17).

Eine Tierethik, die von einer solchen Vision geleitet ist, wird sich nicht
mit dem aktuellen Status Quo der Tierhaltung und Tiertötung zufrieden
geben können. Sie wird vielmehr beständig fragen, ob nicht ein nächster
Schritt möglich ist, die Situation der Tiere zu verbessern. Sie weiß: Die
Vision selbst ist ein für Menschen unerreichbares Ziel. Aber hier und heute
gilt es, auf dieses Ziel zuzugehen. Ohne an ein Ende zu kommen, doch
auch ohne stehenzubleiben und die Hände selbstzufrieden in den Schoß
zu legen. Damit stellt eine solche in einer eschatologischen Spannung be‐
findliche Tierethik TierschützerInnen die Frage, ob sie die nötige Geduld
aufbringen, mit kleinen Fortschritten zufrieden zu sein, wenn diese konti‐
nuierlich erfolgen, und TierhalterInnen, ob sie die Konsequenz aufbringen,
nach einer vollzogenen Verbesserung für die eigenen Tiere sofort nach der
nächsten Verbesserungsmöglichkeit zu fragen.

2.5 Ertrag: Anthropozentrismus in der vorhellenistischen Bibel?

Welchen Ertrag bringt der Durchgang durch die vorhellenistischen bibli‐
schen Texte? Sind sie ganz oder zumindest weitgehend anthropozentris‐
tisch? Die Schöpfungserzählungen schreiben den Tieren zahlreiche Ähn‐
lichkeiten mit dem Menschen zu. Die Lebensräume sind für Menschen und
Tiere geschaffen. Während der Sintflut sitzen die Tiere mit den Menschen
im selben Boot, und anschließend sind sie gemeinsam BundespartnerInnen

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

60

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gottes. Der Mensch ist weder die Krone der Schöpfung – die ist in Gen
1,1–2,4a der Sabbat – noch ihr Mittelpunkt – das ist in Gen 2,4b-25 der
Baum (oder die beiden Bäume?) in der Mitte des Gartens. Vielmehr ist
der Mensch Haushalter, dem die Schöpfung als Leihgabe anvertraut ist,
die er hegen und pflegen soll – einschließlich aller menschlichen und nicht‐
menschlichen BewohnerInnen dieses Lebenshauses. Schließlich muss man
der Tora mit ihren zahlreichen Tierschutzgeboten einige Gewalt antun,
wenn man aus ihnen herauslesen wollte, die Tiere seien allein zum Nutzen
des Menschen da. Und die Vision vom Schöpfungsfrieden unterstreicht
deutlich, dass die Bibel sich ein erfülltes Leben nicht ohne oder auf Kosten
der Tiere vorstellen kann. Auch sie sollen den großen Frieden dereinst
genießen, den Gott seiner Schöpfung verheißt.

„Die Bibel hat nur dieses anthropozentrische Weltbild. Eine Ethik, die
Rücksicht auf die Tiere nehmen würde, findet man in der Bibel nicht.“ (Eu‐
gen Drewermann 2012) Eine irrigere Aussage kann man kaum machen10.
Anthropozentristisch denken in der Bibel nur einzelne Texte aus der Zeit
des Hellenismus, die von der griechisch-römischen Philosophie beeinflusst
sind – manche späte Weisheitstexte im Alten Testament sowie einige pau‐
linische Passagen im Neuen Testament (siehe Kapitel 4). Sie führen uns
auf die wahre Spur der Herkunft des christlichen Anthropozentrismus:
Die griechische und römische Philosophie. Sie soll im nächsten Kapitel
untersucht werden.

10 Gerd Häfner 2019, 305 hält diese Aussage, die ich bereits in Michael Rosenberger
2015, 127 gemacht habe, für „überzogen“. Er meint: „Was das Verhältnis zur Tier‐
welt betrifft, so ist die biblische Tradition eindeutig von einer anthropozentrischen
Perspektive bestimmt.“ Dabei beruft er sich einerseits auf die alttestamentliche „Herr‐
scherstellung“ des Menschen, die aber wie gezeigt keinen materialen Anthropozen‐
trismus manifestiert, sondern nur eine formale Anthropozentrik. Andererseits ver‐
weist er auf Jesusworte, die den Menschen mehr Wert zusprechen als Tieren. Auch
diese bezeugen jedoch keinen Anthropozentrismus, sondern das Gegenteil, denn
Jesus weist den Tieren offenkundig einen intrinsischen Wert zu. Zur Erinnerung:
Anthropozentrismus ist definiert durch die These, dass alles einzig und allein für
den Menschen geschaffen sei. Er verkörpert eine Teleologie (siehe Kapitel 1.2). Und
die ist so in der Bibel nicht zu finden. Im Gegenteil: Gott kümmert sich um den
Ochsen, wie Gerd Häfner 2019, 314 gegen Paulus als Wortsinn von Dtn 25,4 festhält.
Der Ochse ist also im Sinne der Tora ein Telos in sich. Daher bestätigt Häfner meine
Aussage eher als dass er sie wirksam entkräftet.

2.5 Ertrag: Anthropozentrismus in der vorhellenistischen Bibel?

61

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

Woher hat das Christentum seinen Anthropozentrismus geerbt, wenn er
nicht aus der biblischen und frühjüdischen Tradition stammt? Dazu gibt
es nur eine Alternative, und sie lässt sich bestens belegen: Die griechisch-
römische Philosophie der Antike. Denn sie denkt anerkanntermaßen seit
dem 5. Jahrhundert vor Christus zur überwältigenden Mehrheit anthropo‐
zentristisch. Die bis heute beste Gesamtdarstellung des Themas hat Urs
Dierauer 1977 vorgelegt. Seinen Analysen folge ich in diesem Kapitel –
fokussiert auf die Fragen der Vernunftbegabung der Tiere und des Anthro‐
pozentrismus.

Im angelsächsischen Sprachraum hat Richard Sorabji 1993 eine ideen‐
geschichtliche Studie vorgelegt, die dem Ursprung des abendländischen
Anthropozentrismus und seiner Exklusion der Tiere aus der moralischen
Gemeinschaft nachgeht. Leider hat er Dierauers Opus nicht rezipiert –
vermutlich aus sprachlichen Gründen. Zwischen Sorabji und Dierauer gibt
es Gemeinsamkeiten und Unterschiede:

– Sorabji sieht die entscheidende „Krise“, auf Grund der die Tiere als Aloga
qualifiziert werden, bei Aristoteles (Richard Sorabji 1993, 7). Dierauer
hingegen terminiert sie bereits bei den Vorsokratikern des 5. Jahrhun‐
derts v.Chr. und schreibt auch Sokrates eine nicht unbedeutende Rolle
zu. Im Vergleich zu diesen relativiert er die Rolle des Aristoteles, so
wie auch Cecilia Muratori (2019, 261). Auf Grund der überzeugenden
Belege Dierauers, die durch die Quellensammlung von Stephen T. New‐
myer 2011 bestätigt werden, werde ich dieser Position folgen. Aristoteles
bleibt gleichwohl einer der wichtigen Faktoren in der Entfaltung des
griechisch-römischen Anthropozentrismus. Und natürlich, darin ist Ga‐
ry Steiner Recht zu geben, sind es erst die Stoiker, die „die Grenzlinie
zwischen Mensch und Tier zu einem kosmischen Prinzip erheben“ (Gary
Steiner 2008, 36). Es zeichnet sich also ein Prozess ab, der im 5. Jahrhun‐
dert v.Chr. beginnt und mindestens bis ins 3. Jahrhundert v.Chr. reicht.
Aristoteles ist in diesem Prozess ein wichtiger Player, aber nicht der
einzige oder alles entscheidende Krisenfaktor. „Das äußerste Ende dieses
Weges ist die unbedingte Ablehnung der Verpflichtung zur Gerechtigkeit
gegenüber den Tieren.“ (Gary Steiner 2008, 44) Sie verkörpert den „Kul‐
minationspunkt dieser Krise“ (Gary Steiner 2008, 44).

63

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– Sorabji ist auch an der Frage des Übergangs von der griechisch-römi‐
schen Philosophie zur jüdischen und christlichen Theologie interessiert,
die Dierauer nicht behandelt. Sorabjis plausible These ist, dass Judentum
und Christentum ihren Anthropozentrismus von Aristoteles und den
Stoikern übernommen haben: „The Aristotelian and Stoic denial of ra‐
tionality to animals proofed all too congenial to Jews and Christians.”
(Richard Sorabji 1993, 8) Die Übernahme des Anthropozentrismus von
Aristoteles dürfte sich für das frühe Christentum kaum nachweisen las‐
sen, dazu ist Aristoteles mit seiner Ablehnung einer unsterblichen Seele
zu verpönt. Doch die Übernahme des Anthropozentrismus von der Stoa
wird sich als richtig erweisen.

– Damit verbindet Sorabji allerdings eine weitere These, die auf dem Hin‐
tergrund von Dierauers Analysen modifiziert werden muss. Sorabji be‐
hauptet, dass Christentum und Judentum in relativ freier Wahl einen von
vielen gleich starken Ansätzen der Philosophie übernommen hätten: „we
are heirs of a Western Christian tradition which selected only one side
from a much more wide-ranking Greek debate.” (Richard Sorabji 1993, 8)
Die Analysen Dierauers hingegen deuten eher darauf hin, dass Judentum
und Christentum ohne große und bewusste Wahl die anthropozentristi‐
sche Mainstream-Philosophie ihrer Zeit rezipiert haben, während die
nicht-anthropozentristischen Ansätze schon lange vor dem Auftreten des
Christentums massiv in der Minderheit waren.

Schauen wir also in die Quellen, um die skizzierten Linien herauszuarbei‐
ten.

3.1 Weichenstellungen in der vorsokratischen Epoche

Schon Homer (8./ 7. Jahrhundert v.Chr.) erkennt den Tieren nur Gefühle,
nicht aber Denken zu. Denn immer wenn die Helden der Ilias mit Tieren
verglichen werden, geschieht das in Bezug auf Gefühle, nicht auf Gedan‐
ken (Urs Dierauer 1977, 8). Gefühle sind für Homer und seine Zeit also
bereits ganz selbstverständlich Teil der Animalität im Menschen und Tiere
Symbole der Irrationalität. Ja, durch den Vergleich mit Tieren werden die
menschlichen Emotionen deutlicher und unverstellter sichtbar, da sie bei
den Tieren nicht von der Vernunft „gezähmt“ und geformt werden. Ohne
es auszusprechen, setzen die Homerischen Epen die Vernunftlosigkeit der
Tiere voraus.

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

64

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hesiod (um 700 v.Chr.) spricht „dann zum ersten Mal die Überzeugung
aus, dass das Verhältnis der Menschen zueinander durch ein genau entge‐
gengesetztes Prinzip beherrscht werde und beherrscht werden müsse als
das gegenseitige Verhältnis der Tiere: durch Rechtlichkeit, nicht durch
Gewalt.“ (Urs Dierauer 1977, 14) In seinen „Erga kai hemerai“ schreibt er:
„Das ja ordnete Zeus als Gesetz an unter den Menschen: / Straflos fressen
einander die Fische, das Wild auf den Fluren/ Und die geflügelten Vögel,
da keins aus ihnen das Recht kennt; / Aber den Menschen verlieh er das
Recht, die gesegnetste Gabe.“ (Hesiod, Erga kai hemerai 276–280) Dass es
einerseits viele pflanzenfressende Tiere gibt und andererseits die meisten
Menschen nicht vegetarisch leben und andere Tiere verzehren, übergeht
Hesiod galant. Nur so kann er die prinzipielle Abgrenzung zwischen Men‐
schen und Tieren behaupten: Während die Menschen gemäß dem Nomos,
dem Recht und der vernünftigen Lebensordnung handeln, verhalten sich
die Tiere willkürlich, grausam und rechtlos.

Mit Xenophanes (um 570 – nach 500 v.Chr.) wird eine essenzontologi‐
sche Hierarchisierung greifbar, die von da an die griechischen Debatten
bestimmt: Götter stehen höher als Menschen, Menschen höher als Tiere.
Allerdings warnt Xenophanes davor, die Menschen zu nahe an die Götter
heranzurücken und zu weit von den Tieren zu entfernen. Die Menschen
seien von den Göttern sehr grundlegend unterschieden (Xenophanes, VS
21 B 23). Auch Heraklit (520 – 460 v.Chr.) sieht zwischen Göttern und
Menschen eine ebenso große Distanz wie zwischen Menschen und Tieren
(Heraklit, VS 22 B 82/ 83). Doch in den nachfolgenden Jahrhunderten
wird die Distanz der Menschen zu den Tieren kontinuierlich vergrößert
und jene zu den Göttern verkleinert. Insbesondere die immer stärkere
Betonung, die Menschen hätten mit den Göttern die Vernunft gemeinsam,
die den Tieren fehle, wird dafür in Anschlag gebracht werden. Letztlich
ist also schon hier der Keim dafür gelegt, dass das frühe Judentum und
das frühe Christentum die Gottebenbildlichkeit des Menschen aus Gen
1,26 derelationalisieren und essenzialisieren und auf die Vernunftnatur hin
ausdeuten (vgl. Kapitel 4 und 5).

Die Sophisten (450 – 380 v.Chr.) entwickeln vor allem eine Kulturtheo‐
rie, um das spezifisch Menschliche zu bestimmen. Kultur ist für sie nicht
mehr eine Gabe der Götter, sondern eine Errungenschaft der Menschen.
Tiere hingegen sind aus sophistischer Sicht kulturlos. Denn Kultur entstehe
genau in dem Moment, da der Mensch die tierliche Lebensform (θηριώδης
βίος) verlässt und in eine durch Recht und Moral geordnete Lebensform
übergeht. „Das Dasein der Tiere erschien so als minderwertige Lebensform,

3.1 Weichenstellungen in der vorsokratischen Epoche

65

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die die Menschen bereits weit hinter sich gelassen hatten.“ (Urs Dierauer
1977, 28) Kunst und Technik gehen dabei mit Recht und Moral Hand in
Hand, wenn der Mensch sich vom Tier wegentwickelt.

Ihrer aller Bedingung ist die Sprache, die Tiere nicht haben: „In allem
anderen, was wir haben, unterscheiden wir uns ganz und gar nicht von den
übrigen Lebewesen, ja sind sogar vielen in Schnelligkeit, Stärke und andern
Eigenschaften unterlegen. Weil wir aber die Möglichkeit haben, einander
zu überzeugen und einander gegenseitig alles, was wir wollen, mitzuteilen,
haben wir uns nicht nur vom tierischen Dasein gelöst, sondern haben
uns auch zusammengeschlossen, Städte gegründet, Gesetze aufgestellt und
Künste und Handwerk erfunden. Überhaupt ist bei allem, was wir Positives
geleistet haben, die Redegabe (λόγος) mitbeteiligt.“ (Isokrates, Nicocles
Oratio 3, 5–6)

„In sophistischer Zeit ist wahrscheinlich auch jene Bezeichnung für die
Tiere aufgekommen, die sich vor allem im Hellenismus und in der Spätan‐
tike großer Beliebtheit erfreute: τὰ ἄλογα ζῷα, ‚jene Lebewesen, die keinen
Logos haben‘ … oder auch einfach τὰ ἄλογα“ (Urs Dierauer 1977, 33).
Natürlich: Schon im 5. Jahrhundert gibt es zu dieser profilierten These Wi‐
derspruch, denn Beobachtungen lassen erkennen, dass Tiere untereinander
kommunizieren. Auch die sophistische Überzeugung, dass die Tiere ohne
Vernunft tun, was der Mensch vernünftig plant, ist keineswegs allgemein
anerkannt. Dennoch setzen sich langfristig sowohl die Begriffe als auch die
dahinterstehenden Überzeugungen der Sophisten durch. Die Unterschei‐
dung der Menschen von den Tieren durch Vernunft und Sprache „gehört
zu den folgenreichsten Thesen des fünften Jahrhunderts.“ (Urs Dierauer
1977, 39) Für die Tiere sind diese Folgen fatal: „Die sich im 5. Jahrhundert
v. Chr. anbahnende Selbstentdeckung des Menschen hat zur Kehrseite eine
zunehmende Tierverdeckung […] Das Wirken der Tiere unterliegt einem
Logos, […] im Gegensatz zum menschlichen Tier, das […] einen Logos hat.“
(Bernhard Waldenfels 2017, 252, Hervorhebung im Original) Tiere als Alo‐
ga können nicht in ihrer Eigenwertigkeit wahrgenommen und gewürdigt
werden.

Als erster Vertreter der Aloga-These dürfte Alkmaion von Kroton (spätes
6. – frühes 5. Jahrhundert v.Chr.) gelten. Der entscheidende Grund ist für
ihn die Fähigkeit des Menschen zum Schlussfolgern (τεκμαίρεσθαι) von
den Sinneseindrücken auf Ursachen (nach Diogenes Laertius, VS 24 B 1)
und damit zum Verstehen (ξυνίημι) anstelle bloßen Wahrnehmens (nach
Theophrast, VS 24 A 5/ B 1a). Diese Befähigung hätten die Tiere nicht,
sie könnten bloß wahrnehmen. Die menschliche Überlegenheit beruhe

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

66

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


also nicht auf Körperkraft, sondern auf Intelligenz. Alkmaion unterscheidet
sich in diesem Punkt stark von Empedokles und Anaxagoras, die allen
Lebewesen Verstand und die Fähigkeit zu Liebe und Hass zuerkennen (Urs
Dierauer 1977, 43; Jean-Francois Balaudé 1997, 31–54).

Doch bis zum Ende des 5. Jahrhunderts hat sich seine Vorstellung durch‐
gesetzt und wird sehr selbstverständlich anerkannt. So schreibt beispiels‐
weise Euripides über ein Pferd: „Und ist doch nur ein Tier, das weder
spricht (ἄφθογγον)/ Noch denken kann, ein nutzloses (ἄχρηστον) Ge‐
schöpf “ (Euripides, Die Troerinnen, VV 671–672).

3.2 Theologischer Anthropozentrismus bei Sokrates

Auch Sokrates (469 – 399 v.Chr.) gibt diese Überzeugung mehrfach zu
erkennen (nach Platon, Laches 196e-197b; Politeia 441b; Kratylos 399c).
Bei ihm begegnet uns außerdem erstmals ein harter Anthropozentrismus:
Die Tiere sind aus seiner Sicht nur um der Menschen willen geschaffen,
deren hervorragende Begabung sich vor allem darin zeigt, sich die Tiere
nutzbar zu machen (Xenophon, Memorabilia 4, 3, 10). Gleichzeitig dient
der Anthropozentrismus bei Sokrates erstmals dazu, durch die auf den
Menschen ausgerichtete Teleologie der Schöpfung die weise Vorhersehung
und Fürsorge der Götter zu untermauern. Das Framing des Anthropozen‐
trismus ist also dezidiert theologisch. „Es ist dies zum ersten Mal in der
griechischen Literatur, dass uns eine so enge Verbindung von Theologie
und Anthropozentrismus begegnet.“ (Urs Dierauer 1977, 52) Schauen wir
uns die entsprechende Passage in Xenophons Memorabilia 4, 3 genauer an:

„9. Ich, sagte Euthydemos, erwäge schon das, ob überhaupt die Götter et‐
was Anderes tun, als für die Menschen sorgen; nur das eine verursacht mir
noch Bedenklichkeiten, dass auch die andern lebenden Wesen an diesen
Wohltaten teilnehmen. –

10. Ist es denn nicht klar, erwiderte Sokrates, dass auch diese der Men‐
schen wegen geschaffen und groß gezogen werden (καὶ ταῦτα ἀνθρώπων
ἕνεκα γίγνεταί τε καὶ ἀνατρέφεται)? Denn welches andere Geschöpf hat
von den Ziegen, Schafen, Rindern, Eseln und den übrigen Tieren so viele
Vorteile zu genießen wie der Mensch? Denn, wie ich glaube, nützen sie
mehr als die Pflanzen; wenigstens nährt und bereichert er sich von jenen
so gut wie von diesen. Viele Menschen gebrauchen die Gewächse der Erde
gar nicht als Nahrung, sondern leben, indem sie sich von der Milch ihrer
Herden, von Butter und Fleisch nähren. Darin aber stimmen alle Völker

3.2 Theologischer Anthropozentrismus bei Sokrates

67

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


überein, dass sie die nützlichen Tiere zähmen und bändigen (τιθασεύοντες
καὶ δαμάζοντες τὰ χρήσιμα τῶν ζῴων) und sich zum Kriege und zu vielen
andern Verrichtungen ihrer Hilfe bedienen. –

Auch hierin stimme ich dir bei, sagte Euthydemos, denn ich sehe, dass
selbst solche Tiere, die uns an Stärke weit überlegen sind, dem Menschen
so gehorsam (ὑποχείρια) werden, dass er sie gebrauchen kann, wozu er nur
will (ὥστε χρῆσθαι αὐτοῖς ὅ τι ἂν βούλωνται). –

11. Denke aber auch ferner daran, dass sie für das viele Schöne und Nütz‐
liche, weil es so verschieden untereinander ist, für jedes uns die geeigneten
Sinneswerkzeuge gegeben haben, vermittelst deren wir alle Güter genießen;
dass sie uns die Vernunft (λογισμὸν) eingepflanzt haben, vermöge welcher
wir, indem wir die sinnlichen Wahrnehmungen zu Gegenständen des Den‐
kens und der Erinnerung machen, ermitteln können, wozu ein jedes Ding
nützlich ist, und allerlei Mittel erfinden, das Gute zu genießen und das
Böse von uns fern zu halten; 12. endlich dass sie uns auch die Fähigkeit,
uns einander verständlich zu machen, (ἑρμηνείαν) gegeben haben, mittelst
welcher wir alles Gute durch Belehrung einander mitteilen und gemeinsam
genießen, uns über Gesetze einigen und in Staaten leben. –

Ja, ja, Sokrates, die Götter müssen sehr für die Menschen besorgt sein.“
Dieser Dialog zwischen Euthydemos und Sokrates offenbart, dass

der Anthropozentrismus, den Sokrates vertritt, noch keineswegs selbstver‐
ständlich ist. Mit leicht spöttischem Unterton und subtiler Überspitzung
stellt ihn Euthydemos in Frage. Sokrates hingegen fällt mit der Tür ins
Haus und antwortet sofort und ohne Umschweife mit der Kernthese des
Anthropozentrismus, dass alle Lebewesen nur um der Menschen willen
geschaffen seien. Diese These plausibilisiert er mit dem Faktum, dass es
zwar Menschen gibt, die fast ausschließlich Tiere, aber keine Pflanzen
nutzen – nämlich die nomadisch lebenden Viehhirten –, jedoch keine Men‐
schen, die nur Pflanzen, aber keine Tiere nutzen – denn auch vegetarisch
lebende Ackerbauern halten Arbeitstiere und trinken Milch. Während Eut‐
hydemos ihm in dieser Hinsicht zustimmt, überzeugt ihn das nachfolgende
Argument offenbar weniger, der Mensch sei durch die Vernunft (λογισμός)
und die Sprache (ἑρμηνεία) einzigartig begabt. Und gegenüber der theolo‐
gischen Schlussfolgerung von der unendlichen Fürsorge der Götter für die
Menschen bleibt er wohl doch eher skeptisch bis sprachlos. So sind Xeno‐
phons Memorabilien ein eindrucksvolles Zeugnis für den Ursprung und
die von Anfang an theologische Prägung des Anthropozentrismus, aber
auch dafür, dass dieser keineswegs widerspruchlos angenommen wird. Der

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

68

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weg bis zu seiner endgültigen Durchsetzung als Mainstream griechischer
Philosophie dauert mehrere Jahrhunderte.

3.3 Die Vernunft als Lenkerin bei Platon

Platon (428 – 348 v.Chr.) übernimmt die sokratische These von der allein
dem Menschen anvertrauten Vernunft. Doch er wendet sie in den Impera‐
tiv, davon nun auch Gebrauch zu machen, was die Menschen aus seiner
Sicht nur selten tun. Denn zum Vernunftgebrauch benötige es große An‐
strengung und lange Erziehung (Platon, Theiatetos 186 b-c). Der Mensch
könne sich einerseits den Göttern nähern, andererseits den Tieren. Mit den
Göttern hat er das λογιστικόν gemeinsam, die Vernunft (Platon, Politeia
IX, 12–13, 589 d – 590 d), mit den Tieren das θυμοειδής, das Muthaft-Lei‐
denschaftliche, und das ἐπιθῡμητικόν, das Begehrende (Platon, Nomoi V,
732 e; VI, 782 d – 783 a; Philebos 31 d; 32 e; 35 c-e; 36 b; vgl. dazu Bernhard
Waldenfels 2017, 253–254). Folgerichtig muss die Vernunft das Tierhafte
im Menschen zu domestizieren versuchen. Platons berühmtes und in der
barocken Kunst oft rezipiertes Bild beschreibt die Vernunft als Lenkerin
eines zweispännigen Wagens. Eines der beiden Pferde, die die positiven
und negativen Strebungen der Gefühle repräsentieren, gehorcht, das andere
nicht (Platon, Phaidros 246 a-b; 253 e – 254 e). Die Domestikation von
Tieren wird damit zum Paradigma der menschlichen Selbstdisziplinierung
und -erziehung. In beiden Vorgängen wird der Vernunft die lenkende
Funktion zugewiesen: „Gut handelt der Mensch dann, wenn seine Vernunft
die Führung übernimmt, die irrationalen, tierischen Seelenkräfte bändigt
und bezähmt und so in der Seele Ordnung und Harmonie herstellt.“ (Urs
Dierauer 1977, 68) Wo aber Menschen nicht zur Selbsterziehung in der
Lage sind, soll nach Platons demokratieskeptischen Vorstellungen ein ver‐
nünftiger Herrscher einspringen und diese Aufgabe übernehmen (Platon,
Politeia IX, 13, 590 c-d). Denn in einem freiheitlich-demokratischen Staat
würden sich sogar die Tiere anarchisch verhalten (Platon, Politeia VIII, 14,
563 c).

Eines der schwierigsten Probleme bezüglich Platons Bewertung der Tiere
ist die Frage, wie man seine Seelenwanderungslehre mit der Exklusivität
der Vernunftbegabung des Menschen zusammenbringt (Urs Dierauer 1977,
77). Zahlreiche Stellen belegen, dass Platon an das Wandern der Seele vom
Menschen zum Tier und vom Tier zum Menschen glaubt. Aber wie stellt
er sich vor, dass eine vernunftbegabte Menschenseele plötzlich in einem

3.3 Die Vernunft als Lenkerin bei Platon

69

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vernunftlosen Tier wohnt und umgekehrt? Dierauer geht davon aus, dass
für Platon die Vernunftseele im Tier nicht ihre Vernunftkraft, sondern
nur die Möglichkeit zu deren Anwendung verliert (Urs Dierauer 1977,
78). Gleichwohl wird man zugeben müssen, dass die scharfe Abgrenzung
zwischen Menschen und Tieren, wie sie die Bezeichnung letzterer als Aloga
bedeutet, mit der klassischen griechischen Seelenwanderungsvorstellung
nur schwer zu vereinbaren ist. In ihrer Eigendynamik zielt diese vielmehr
auf eine Ähnlichkeit zwischen Menschen und Tieren, die größer ist als ihre
Unähnlichkeit. Unter den Neuplatonikern haben sich daher in späteren
Jahrhunderten zahlreiche, einander vielfältig widersprechende Theorien
darüber gebildet, wie man das Problem lösen kann. So richtig überzeugt
hat jedoch keine davon.

In seinem Spätwerk wendet sich Platon stärker der Naturbeobachtung
zu, die bei seinem Schüler Aristoteles eine zentrale Rolle einnehmen wird.
Hier erkennt Platon eine gewisse Erinnerungsfähigkeit der Tiere an (Pla‐
ton, Philebos 35 d), die graduell sehr unterschiedlich ausgebildet ist und
offenkundig nicht dem begehrenden Teil der Seele zugeschrieben werden
kann. „Vielleicht würde Platon sagen, die Erinnerung der Tiere sei eine
Funktion jener seelischen Kraft, von der er in den Nomoi (961 d) behaup‐
tet, sie ermögliche zusammen mit der Wahrnehmung die Erhaltung aller
Lebewesen, und die er an jener Stelle Nus nennt.“ (Urs Dierauer 1977, 94)
Eine stärkere Betonung der Ähnlichkeiten zwischen Menschen und Tieren,
wie sie bei Aristoteles eine große Rolle spielt, deutet sich an.

3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles

Anders als die Vorsokratiker Empedokles und Anaxagoras, die auch den
Pflanzen Wahrnehmung, Gefühl und Begehren zuerkannten, zieht Aris‐
toteles (384 – 322 v.Chr.) eine schärfere Grenze zwischen Pflanzen und
Tieren und rückt zugleich die Tiere etwas näher an den Menschen heran.
Denn Pflanzen sind für ihn, weil ohne Wahrnehmung (αἴσθησις), keine
Lebewesen (ζῷα), sondern nur lebend (ζῶντα) (Aristoteles, De anima II, 2,
413 a 20 – b 4). Diese grundlegende Unterscheidung zwischen Pflanzen und
Tieren wird später nie mehr bestritten, sondern eher noch vertieft, wenn
die Stoiker den Pflanzen – über Aristoteles hinausgehend – sogar die Seele
absprechen (Urs Dierauer 1977, 114).

Aristoteles betrachtet die Sinnesorgane nicht nur als für das Überleben
unerlässlich, sondern auch als dem guten Leben (εὖ) förderlich (Aristoteles,

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

70

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


De anima III, 12, 434 b 23–26). Damit schreibt er der Sinnenlust einen
gewissen Eigenwert zu – und indirekt all jenen Individuen, die Sinnenlust
empfinden können, also auch den Tieren (Urs Dierauer 1977, 115–116).
Dennoch ist die Aloga-These für Aristoteles unantastbar. Tiere haben für
ihn aus verschiedenen Gründen keine Vernunft:

– Der Mensch hat einen besonderen Körperbau, der seine Vernunftbega‐
bung erst ermöglicht: Denn allein der Mensch besitzt einen aufrechten
Gang, weil er allein eine göttliche Natur hat (Aristoteles, De partibus
animalium IV, 10, 686 a 27–31). Außerdem sind dem Menschen die
Hände gegeben worden, weil er intelligent ist, und nicht, wie Anaxagoras
meinte, ist er intelligent geworden, weil er Hände hat (Aristoteles, De
partibus animalium IV, 9, 686 a 27 – 687 b 5; vgl. Giuliana Lanata 1994,
23; Mario Vegetti 1994, 130). Diese beiden aristotelischen Gedanken zu
den morphologischen Ermöglichungsbedingungen für Intellekt und Ver‐
nunft werden in der Stoa aufgegriffen und ausgebaut (Giuliana Lanata
1994, 21; vgl. Kapitel 3.5).

– Tiere bilden keine abstrakten Begriffe: Sie erkennen das Sein (εἶναι)
einer Sache nicht (Aristoteles, De anima III, 4, 429 b 10–22). Denn sie
haben keinen abstrakten Begriff vom Allgemeinen (καθόλου ὑπόληψις),
sondern nur konkrete Vorstellungen und Erinnerungen an das Einzelne
(καθ' ἕκαστα φαντασία καὶ μνήμη) (Aristoteles, Nikomachische Ethik
VII, 5, 1147 b 4) – wenn auch mit einem gewissen Bezug zum Allgemei‐
nen (Aristoteles, Analytica posteriora II, 19, 100 a 16 – b 1). Tiere haben
demnach eine Vorstellung von und Erinnerung an einen ganz bestimm‐
ten Duft, beispielsweise den eines Beutetiers oder Beutegreifers, besitzen
aber keinen Begriff von dem, was „Duft“ im Allgemeinen ist.

– Tiere empfinden keine geistigen Freuden: Während sich Menschen am
Duft als solchem erfreuen könnten, auch am Duft von nicht essbaren
Dingen wie einer Rose oder Weihrauch, könne dies ein Hund oder Löwe
nicht – er würde sich einzig am Geruch seiner Beutetiere freuen, in
Vorwegnahme des Fressens (Aristoteles, Nikomachische Ethik III, 13,
1118 a 18–23). Der Mensch könne folglich Freude empfinden, ohne etwas
zu berühren, und damit rein geistig, das Tier nur in Erwartung der Be‐
rührung oder in deren Vollzug, und damit sinnenhaft. „Der Unterschied
zwischen menschlichem und tierischem Streben besteht für Aristoteles
nicht allein darin, dass der Mensch bewusst, das Tier aber bloß unbe‐
wusst dem Guten sich zuwendet, sondern auch darin, dass die Güter des

3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles

71

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tiers auf biologischer, diejenigen des Menschen aber auf sittlicher und
erkenntnismäßiger Ebene liegen.“ (Urs Dierauer 1977, 124)

– Tiere haben keine Sittlichkeit: Zwar gesteht Aristoteles Tieren natürli‐
che Tugenden (φυσικαὶ ἀρεταί) zu. Der Mensch aber habe ethische
Tugenden, die er in klugem Urteil selbst bestimmt, durch bewusstes
Üben erwirbt und aus Einsicht verwirklicht (Aristoteles, Nikomachische
Ethik VI, 13, 1144 b 14–31). Deswegen sei es bloß eine metaphorische
Redeweise, wenn jemand die Tiere tugend- oder lasterhaft nenne, denn
sie hätten keine sittliche Einsicht (Aristoteles, Nikomachische Ethik VII,
7, 1149 b 30–35). Analog zielten Gemeinschaft und Freundschaft unter
Tieren immer auf einen Nutzen, während sie beim Menschen auf das
Sittliche ausgerichtet seien (Aristoteles, Eudemische Ethik VII, 2, 1236
b 1–6; Politeia I, 2, 1253 a 7–18). – Aus der Unterscheidung zwischen
Lasterhaftigkeit und Tierhaftigkeit (θηριότης, Bestialität) ergibt sich für
Aristoteles allerdings auch, dass es nicht sachgerecht ist, von einem bes‐
tialischen Verhalten des Menschen zu sprechen, wenn dieser lasterhaft
handelt. Lasterhaft handeln bedeutet, dass es an einem vernünftigen Ur‐
teil fehlt – tierhaft handeln würde bedeuten, dass ein starker emotionaler
Impuls vorhanden ist (Aristoteles, Nikomachische Ethik VII, 7, 1150 a 1–
3; vgl. Richard Bodéüs 1997, 247–258). Bei Menschen vom „bestialischen“
Verhalten zu reden ist also ein Kategorienfehler. Wenn Tiere weder Tu‐
genden noch Laster haben (Aristoteles, Nikomachische Ethik VII, 1, 1145
a 25–26), kann der Mensch kein Wolf werden (Aristoteles, De partibus
animalium III, 2, 663 a 13). Hier distanziert sich Aristoteles von einer
langen Tradition, auch von Platon, und zwar zu Gunsten der Tiere.

– Tiere sprechen, aber nicht auf Grund freier Übereinkunft: Eine gewisse
Relativierung der Aloga-These zeigt sich bei Aristoteles in einer relativ
weitgehenden Anerkenntnis tierlicher Kommunikation. Hier kommt sei‐
ne genaue Naturbeobachtung zum Tragen, die ihn subtile Details tierli‐
chen Verhaltens erkennen lässt. So betont er, auch Tiere äußerten lautlich
ihre inneren Inhalte (Aristoteles, Politeia I, 2, 1253 a 10–14) – allerdings
nur jene Inhalte, die sie begreifen könnten, also nicht solche von Recht
und Moral. Vögel mit ihrer reichen Ausdrucksfähigkeit könnten sogar
lehren und Wissen vermitteln, also Tradition bilden (Aristoteles, De
partibus animalium II, 17, 660 a 35 – b 2; Aristoteles, Metaphysik I, 1, 980
b 21–25). Vögel derselben Art hätten darüber hinaus unterschiedliche
Dialekte und lehrten einander das Singen – sie bildeten ihre Sprache also
in einem gewissen Maße auch nach Übereinkunft (Aristoteles, Historia
animalium IV, 101–111, 536 b 14–19). Allerdings kommunizierten die Tiere

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

72

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


überwiegend bis gänzlich von Natur aus, während die Menschen ihre
Sprache vor allem auf Grund von Übereinkunft entwickelten (Aristote‐
les, De interpretatione I, 2, 16 a 27–29).

– Tiere haben keine Kunst und Überlegung: Selbst die begabteren Tie‐
re „leben in ihren Vorstellungen (φαντασίαι) und Gedächtnisinhalten
(μνήμαι) und haben nur geringen Anteil an Erfahrung (ἐμπειρία), das
Geschlecht der Menschen dagegen lebt auch in Kunst (τέχνη) und Über‐
legungen (λογισμόι).“ (Aristoteles, Metaphysik I, 1, 980 b 28)

– Tiere können nicht in die Zukunft planen und verantwortlich handeln:
Sie können keine komplexeren Planungen unternehmen, wenn ungeahn‐
te Schwierigkeiten entstehen, also nicht im eigentlichen Sinne handeln
(πράττειν) (Aristoteles, Eudemische Ethik II, 6, 1222 b 18–20; Nikoma‐
chische Ethik VI, 2, 1139 a 17–20). Die nichtmenschlichen Lebewesen
führten ihr Leben von Natur (φύσει) aus, einige auch auf Grund von
Gewohnheiten (ἔθει), doch nur der Mensch aus Vernunft (λόγῳ) (Aris‐
toteles, Politik VII, 13, 1332 b 3–5).

– Tiere können nicht reflektiert entscheiden: Aristoteles gesteht zu, dass
manche Tiere intelligent (φρόνιμος) sind und ihren Verstand (φρόνησις)
gebrauchen (Aristoteles, Historia animalium I, 1, 488 b 15; Metaphysik I,
1, 980 b 22; Nikomachische Ethik VI, 7, 1141 a 26–28). Auch seien gewisse
Tiere intelligenter als andere (Aristoteles, Historia animalium VIII, 1, 589
a 1; De partibus animalium II, 2, 648 a 6–8; II, 2, 650 b 24–27; De
generatione animalium II, 6, 53 a 10–13; Metaphysik I, 1, 980 b 21), wobei
der Mensch am intelligentesten sei (Aristoteles, De anima II, 9, 421 a
18–23; De partibus animalium IV, 10, 686 b 22; IV, 10, 687 a 7–10.16 –
18; De generatione animalium II, 6, 44 a 30). Damit scheint der Unter‐
schied zwischen tierlicher und menschlicher Intelligenz eher graduell als
qualitativ. Aber: Beratend (βουλευτικός), also auf Grund eigener und
gemeinschaftlicher Überlegung entscheidend ist für Aristoteles nur der
Mensch (Aristoteles, Historia animalium I, 1, 488 b 24–25).

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Aristoteles auf Grund seiner
präzisen Naturbeobachtung einige Fähigkeiten der Tiere anerkennt. Aber
immer wenn es scheint, als würde er zwischen Menschen und Tieren nur
einen graduellen Unterschied machen, kommt sofort ein Argument dazu,
das den prinzipiellen Unterschied zwischen ihnen untermauert. Kein ande‐
rer Philosoph vor ihm hat die Aloga-These so umfangreich entfaltet und
so vielschichtig begründet wie Aristoteles. Damit trägt er entscheidend zum
Siegeszug dieser These bei.

3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles

73

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Anthropozentrismus spielt bei Aristoteles hingegen eine geringere
Rolle. Denn die theologische Frage nach der Fürsorge der Götter hat
für ihn anders als die teleologische Frage nach einer alles umfassenden
Entwicklungsrichtung der Natur wenig Bedeutung. Dennoch: „Einmal geht
Aristoteles sogar soweit, die Behauptung auszusprechen, auch die Tiere
seien um der Menschen willen hervorgebracht worden (Politeia I, 9, 1256 b
15–22) […] Diese radikal anthropozentrische Äußerung steht bei Aristoteles
völlig vereinzelt da.“ (Urs Dierauer 1977, 155)

Die Stelle lautet bei Aristoteles folgendermaßen: „Man muss klarerweise
zugestehen, dass die Pflanzen für die Tiere geschaffen sind und die Tiere
für die Menschen; die Haustiere, damit er sie nutze und sich von ihnen
ernähre; die wilden Tiere, zumindest zum größten Teil, damit er sich von
ihnen ernähre und sich ihrer für andere Bedürfnisse bediene, damit von
ihnen Kleidung und andere Werkzeuge gemacht werden können. Und da
die Natur nichts Unvollkommenes oder Zweckloses macht, hat sie diese alle
für den Menschen gemacht.“ (Aristoteles, Politeia I, 9, 1256 b 15–22; dazu
kommentierend Mario Vegetti 1994, 131)

Zurecht weist Dierauer auf den Kontext der Stelle hin. Es geht um die
Grundordnung des Staates und der Politik. In diese Passagen fließen viele
damals populäre Gedanken ein, so wie kurz davor die These, es gebe
Menschen, die von Natur aus SklavInnen seien. „Aristoteles rechtfertigt
hier in ganz ähnlicher Weise eine bestehende Institution, die Sklaverei, wie
er kurz darauf die faktische Ausnützung der Tiere mit dem Hinweis auf
deren Naturhaftigkeit begründet.“ (Urs Dierauer 1977, 156–157) Anschlie‐
ßend stellt er sogar explizit eine Analogie her: SklavInnen sind Menschen,
die von vernunftbegabten Menschen so weit entfernt sind wie die Tiere,
weil sie nicht über Vernunft verfügen, sondern nur der Vernunft anderer
gehorchen können (Aristoteles, Politeia I, 5, 1254 b 16–26). Hier werden
also wie schon bei früheren Autoren die Aloga-These und die Anthropo‐
zentrismus-These inhaltlich miteinander verknüpft. Die eine begründet die
andere. Außerdem entspricht der Anthropozentrismus durchaus der aristo‐
telischen Teleologie, die dem Gedanken folgt, dass Niederes dem Höheren
dient. Dennoch: „Aristoteles erblickt das Telos der Tiere wie dasjenige der
Menschen in der Entfaltung ihrer Möglichkeiten und in der Verwirklichung
ihrer Lebensform, nicht aber in ihrem Dienst an höheren Wesen. Darin
besteht ein grundlegender Akzentunterschied zwischen der Teleologie des
Aristoteles und derjenigen der Stoa, die den Menschen als Zweck der gan‐
zen Naturordnung betrachtete.“ (Urs Dierauer 1977, 156)

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

74

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Urteil anderer Autoren ist hier durchaus härter. Denn trotz aller
großartigen Naturwissenschaft bleibt Aristoteles in der Politik und Ethik
sehr darum bemüht, bestehende gesellschaftliche Hierarchien zu rechtferti‐
gen und zu stabilisieren – einschließlich der Verknüpfung von „Speziesis‐
mus, Rassismus und Sexismus“ (Giuliana Lanata 1994, 28). Man muss ja
nicht gleich die entscheidende „Krise“, auf Grund der die Tiere als Aloga
qualifiziert werden, bei Aristoteles lokalisieren (Richard Sorabji 1993, 7).
Dennoch geht es um mehr als nur eine einzige Stelle, wie Dierauer behaup‐
tet. Denn mehrfach betont Aristoteles, es gebe keine Rechtsgemeinschaft
zwischen Menschen und Tieren (Aristoteles, Politeia I, 5, 1254 b 12ff; III, 9,
1280 a 32; Nikomachische Ethik VIII, 11, 6, 1161 b 1ff; vgl. Giuliana Lanata
1994, 35) – ein zentraler Baustein des Anthropozentrismus, der in der Stoa
entscheidende Bedeutung gewinnt. So dürfte es eine kluge Formulierung
sein, Aristoteles ein „doppeldeutiges Genie“ zu nennen (Mario Vegetti 1994,
135).

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

„Es gibt keine andern antiken Texte, die so oft und mit solchem Nachdruck
den Unterschied von Mensch und Tier hervorheben wie die stoischen und
stoisch beeinflussten Schriften.“ (Urs Dierauer 1977, 224) Mit diesen Worten
umreißt Urs Dierauer die Sonder- und Schlüsselstellung der Stoa für die
Sicht des Mensch-Tier-Verhältnisses in der antiken Philosophie.

Nun umfasst die Stoa einen Zeitraum von rund 500 Jahren. Der his‐
torische Kontext ihrer Entstehung um 300 v.Chr. ist die tiefe Krise der
griechischen Stadtstaaten. Ihr begegnet die Stoa mit der starken Fokussie‐
rung auf die Moralität des Individuums einerseits und die kosmopolitische
Rechtsgemeinschaft aller Menschen andererseits. Wenn die „Mesopolis“ des
Stadtstaats brüchig wird, müssen die „Mikropolis“ des Individuums und
die „Makropolis“ der weltumspannenden Menschengemeinschaft die Last
übernehmen und zu zweit tragen.

Eine gewisse Problematik erwächst aus der Quellenlage: Von den Vertre‐
tern der älteren Stoa (300 – 150 v.Chr.) sind – mit Ausnahme von Kleanthes’
Hymnus auf Zeus – keine vollständigen Werke erhalten. Die Überlieferung
ihrer Lehren beruht großenteils auf Paraphrasen und Zusammenfassungen
durch Autoren späterer Epochen, unter ihnen auch Gegner der stoischen
Philosophie. Jedoch erweist sich die stoische Lehre durch fünf Jahrhunder‐
te als erstaunlich konstant, weswegen man vermuten darf, dass die frühe

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

75

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Stoa ähnlich lehrte wie die mittlere und späte (Urs Dierauer 1977, 221).
Die mittlere Stoa (150 – 0 v.Chr.) kennen wir durch ihre Rezeption bei
Cicero, der ein Schüler des Poseidonius war und von daher eine gründliche
Kenntnis stoischer Ideen besitzt. Die jüngere Stoa (0 – 200 n.Chr.) ist
bestens dokumentiert durch die erhaltenen Werke von Seneca, Epiktet und
Marc Aurel.

3.5.1 Die Oikeiosis-Lehre als Rahmentheorie

Kontext aller stoischen Überlegungen ist die Oikeiosis-Lehre, die Lehre von
der liebenden Zuwendung der Lebewesen zu und Anfreundung mit sich
selbst. Diese sei eine Strebung, die die Natur allen Lebewesen mitgegeben
habe. In der Begrifflichkeit moderner Biologie würden wir vom natürlichen
Streben nach Selbsterhaltung sprechen. So referiert Diogenes Laertios aus
dem verlorengegangenen Werk Περὶ τελῶν des Chrysipp (281/ 276 – 208/
204 v.Chr.):

„Der erste Trieb, so sagen sie, der sich in einem lebenden Wesen regt, sei
der, sich selbst zu erhalten (τηρεῖν ἑαυτό); er sei eine Mitgabe der Natur
von Anbeginn an, wie Chrysipp im ersten Buch über die Endziele mit
den Worten sagt, für jedes lebende Wesen sei seine erste ihm von selbst
zugewiesene Angelegenheit sein eigenes Bestehen sowie das Bewusstsein
davon. Denn es war doch nicht zu erwarten, dass die Natur das lebende
Wesen sich selbst entfremde, oder auch, dass sie, nachdem sie das Geschöpf
einmal hervorgebracht, sich weder die Selbstentfremdung (ἀλλοτριῶσαι)
noch die Selbstanfreundung (οἰκειῶσαι) habe angelegen sein lassen. Es
bleibt also nur übrig zu sagen, dass sie es nach vollzogener Schöpfung
mit sich selbst befreundet habe (οἰκειῶσαι πρὸς ἑαυτό). Denn so wehrt
es alles Schädliche ab und verschafft allem, was seiner Eigenart dienlich
ist, freien Zutritt.“ (Diogenes Laertios, Leben und Meinungen berühmter
Philosophen VII, 85)

Nun ist zwar das natürliche Streben nach Selbsterhaltung Menschen und
Tieren gemeinsam. Beide sollen ihrer Natur gemäß leben. Doch weil der
Mensch sich ab einem gewissen Alter als vernunftbegabtes Wesen erkennt
und liebt, bedeutet für ihn naturgemäß zu leben im Unterschied zu den
Tieren vernunftgemäß zu leben. Ein vernunftgemäßes Leben geht jedoch
über die natürlichen Strebungen hinaus. Dieser Gedanke untermauert ei‐
nerseits die grundlegende Verbundenheit aller Menschen untereinander,

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

76

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


reißt aber andererseits eine tiefe Kluft zwischen Menschen und Tieren auf.
Es kommt zu einer fundamentalen Abgrenzung von den Tieren.

3.5.2 Tierliches Verhalten als naturhaft

Freilich ist die stoische These, dass die Tiere einem naturhaften Streben
folgen, das sie weder erlernen noch verstehen, nicht einfach aus der Luft ge‐
griffen. Im Gegenteil, die Stoiker führen eine Reihe empirischer Beobach‐
tungen an, um sie zu untermauern. Marcus Tullius Cicero (106 – 43 v.Chr.)
verweist beispielsweise auf Entenküken, die spontan ins Wasser steigen und
zu schwimmen beginnen, ohne dass ihre Eltern sie das lehren müssen; auf
Hühner, die auch Enteneier ausbrüten und daher offenkundig ohne Überle‐
gung einem inneren Automatismus folgen; auf Jungvögel, die spontan ihre
Flügel ausbreiten und zu fliegen versuchen; auf neugeschlüpfte Krokodile
und Schildkröten, die von ihren Eltern nichts lernen können, weil diese
die Eier im Sand vergraben und sich dann aus dem Staub gemacht haben;
auf neugeborene Säugetiere, die sofort an der Mutterbrust saugen (Cicero,
De natura deorum 2, 128–129). Und Lucius Aeneus Seneca (1 – 65 n.Chr.)
verweist auf die Spinnen, die wundervolle Netze bauen können, ohne das
jemals gelernt zu haben, sowie auf das spontane Fluchtverhalten der Tiere
vor ihren natürlichen Feinden, das ebenfalls vom ersten Moment des Le‐
bens an zu beobachten ist (Seneca, Epistula 121, 23).

Bei welchem der frühen Stoiker diese Beispiele ihren Ursprung haben,
muss wohl im Dunkeln bleiben. Cicero und Seneca legen ihre Quellen
nicht offen. Bei Aristoteles finden sich die genannten Beispiele noch nicht,
obgleich der bereits zwischen einem Verhalten von Natur aus und einem
Verhalten auf Grund von Übereinkunft unterscheidet und damit in Umris‐
sen die stoische Position andeutet. Manches dürfte von Poseidonios (135
– 51 v.Chr.) stammen, aber das bleibt letztlich spekulativ (Urs Dierauer
1977, 213). Entscheidend ist jedoch der gewaltige Erkenntnisfortschritt, der
in der Unterscheidung von spontanem (die moderne Wissenschaft würde
sagen „angeborenem“) und erlerntem Verhalten und in der Kriteriologie
für beides liegt. Spontanes, natürliches Verhalten geschieht ohne LehrerIn
allein durch natürliche Führung: „sine magistro duce natura” (Cicero, de
natura deorum 2, 128). Das „Wissen“, das solches Verhalten steuert, wird
nicht durch Erfahrung gewonnen: „scientia non experimento collecta” (Se‐
neca, Epistula 121, 19). Und zur Bestimmung eines Verhaltens als naturhaft
und nicht erlernt dienen zwei Kriterien: Die Schnelligkeit, mit der sich

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

77

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das betreffende Verhalten „sofort“ einstellt, und seine Stereotypie, die keine
Varianz kennt. „Langsam und in mannigfacher Abwandlung kommt, was
die Erfahrung lehrt; was hingegen die Natur lehrt, ist bei allen gleichartig
und wird ihnen sogleich zuteil (et tardum est et varium quod usus docet;
quidquid natura tradit et aequale omnibus est et statim).“ (Seneca, Epistula
121, 20)

Bis in die moderne Naturwissenschaft wirkt diese paradigmatische Di‐
chotomie von „angeborenem“ und erlerntem Verhalten nach. Grundsätzlich
hat sie sich als sehr fruchtbar erwiesen. Jedoch ist sie mittlerweile in zwei
Hinsichten modifiziert worden:

– Alle Lebewesen mit zentralem Nervensystem, auch die Menschen, verfü‐
gen für nahezu alle Verhaltensweisen über einen angeborenen Basisme‐
chanismus, ohne den Lernprozesse gar nicht initiiert werden könnten.
Bei den ersten Schritten ins Leben bedienen sie sich dieser angeborenen
Mechanismen, und auch später werden diese nicht einfach ausgelöscht.
Wohl aber wird das gesamte Verhalten der Lebewesen mit zentralem
Nervensystem (abgesehen von spinalen Reflexen!) durch Lernerfahrun‐
gen kontinuierlich weiterentwickelt und ausdifferenziert. Der radikale
Gegensatz von angeborenen und erworbenen Verhaltensweisen stimmt
also nicht – weder bei Menschen noch bei Tieren. Vielmehr wird man
sagen müssen, dass alle Verhaltensweisen einen angeborenen Kern besit‐
zen, der durch Erfahrungen eigenständig geformt und individuell entfal‐
tet wird.

– Damit erübrigt sich auch der harte stoische Gegensatz zwischen Tieren,
die angeblich nur naturhafte Verhaltensweisen zeigen, und Menschen,
die ab einem gewissen Alter angeblich nur noch erworbene, reflektierte
Verhaltensweisen zeigen. Denn der Kategorienfehler der oben genannten
Beispiele liegt darin, dass mit einer Ausnahme lauter Verhaltensweisen
von neugeborenen Tieren mit dem Verhalten erwachsener Menschen
verglichen werden. Korrekt hätte man das Verhalten des Nachwuchses
von Tieren mit dem des Nachwuchses von Menschen und das erwachse‐
ner Tiere mit dem erwachsener Menschen vergleichen müssen. Doch
das Huhn, das Enteneier ausbrütet, wird nicht mit einem Menschen ver‐
glichen, der sich (in spontaner Rührung angesichts des Kindchensche‐
mas!) eines elternlosen Tierbabies annimmt, und auch das Beispiel des
angeborenen Saugverhaltens an der Mutterbrust wird nicht genutzt, um
eine Gemeinsamkeit zwischen Menschen und anderen Säugetieren fest‐
zuhalten. Ein einziges Mal wird einem Tier eine gewisse Lernfähigkeit

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

78

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zugesprochen, nämlich dem Pferd, das nach langem Üben den Weg in
seinen Stall von selbst findet (Seneca, Epistula 124, 16–17). Ansonsten
bleibt das Lernen jedoch den Menschen vorbehalten.

So fruchtbar sich also die stoische Unterscheidung von naturhaftem und
erworbenem Verhalten im Laufe der Jahrtausende erweist, so wenig ist
sie doch geeignet, den Unterschied zwischen Menschen und Tieren zu be‐
schreiben. Genau dieser Kategorienfehler hat tierethisch betrachtet schwer‐
wiegende Folgen.

3.5.3 Vernunft als Proprium des Menschen

„Obwohl Hinweise auf das naturgemäße Leben der Tiere in der stoischen
Ethik gar nicht so selten sind, überwiegt doch bei weitem die Betonung
des radikalen Unterschieds von Mensch und Tier. Immer wieder wird
unterstrichen, wie wichtig es für den Menschen sei, die grundsätzliche
Differenz gegenüber den Tieren nicht zu vergessen.“ (Urs Dierauer 1977,
204) Mit diesen Worten deutet Dierauer zurecht an, dass die Abgrenzung
des Menschen von den Tieren für die Stoa kein Selbstzweck ist, sondern
in moralpädagogischer Absicht geschieht. Das belegt beispielsweise Cicero,
wenn er ermahnt: „Es ist für jede Untersuchung über die Pflicht sinnvoll,
sich immer bewusst zu sein, wie weit die Natur des Menschen dem Vieh
und den übrigen Tieren überlegen ist. Die Tiere haben ja nur Empfinden
für sinnliche Lust (voluptas) und geben sich ihr rein triebhaft hin. Der
menschliche Geist aber wird lernend und denkend genährt (hominis au‐
tem mens discendo alitur et cogitando)…“ (Cicero, De officiis 1, 105) Der
Vergleich mit den Tieren soll die Größe und Bedeutung der spezifisch
menschlichen Pflichten verdeutlichen. Ähnlich schreibt auch Seneca: „Auf
keine Weise kann ich dir mehr nützen, als wenn ich dir jenes Gut zeige, das
deiner Natur entspricht, und wenn ich dich von den Tieren trenne und auf
die Stufe Gottes stelle.“ (Seneca, Epistula 124, 21)

Die Vernunft ist für die Stoiker das einzige wirkliche Gut des Menschen,
alle anderen Güter, die er mit den Tieren gemeinsam hat, sind Adiaphora
(ἀδιάφορα), ethisch neutrale Wirklichkeiten. In diesem Sinne fragt Seneca:
„Weshalb übst du deine Körperkräfte? Dem Vieh und den wilden Tieren hat
die Natur weit größere verliehen. Weshalb pflegst du dein Aussehen? Wenn
du auch alles erdenkliche unternimmst, wirst du doch von den Tieren
an Schönheit übertroffen. Weshalb kämmst du dein Haar mit ungeheurer
Sorgfalt? Magst du es nun nach Art der Parther fallen lassen oder nach Ger‐

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

79

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


manenart aufbinden ..., so schüttelt doch jedes beliebige Pferd eine dichtere
Mähne und prangt auf dem Nacken des Löwen ein schönerer Haarbusch.
Wenn du dich im Schnelllauf übst, so wirst du doch dem Häslein nicht
gewachsen sein.“ (Seneca, Epistula 124, 22)

In einem anderen Brief entfaltet Seneca seine These mit einer noch
größeren Anzahl von Beispielen: „Alle Dinge bestehen in ihrem Gut. Die
Fruchtbarkeit und der Geschmack das Weins empfehlen die Weinrebe, die
Schnelligkeit den Hirsch; wie stark die Ochsen im Hinblick auf den Rücken
seien, fragst du, deren einziger Nutzen ist, eine Last zu tragen; beim Hund
ist der Spürsinn das Beste, wenn er wilde Tiere aufspüren muss, die Lauffä‐
higkeit die Beste, wenn er sie verfolgen muss, die Kühnheit die Beste, wenn
er sie beißen und auf sie losgehen muss: Das muss bei jedem das Beste sein,
für das er geboren wird, wofür er geschätzt wird. Was ist das Beste beim
Menschen? Die Vernunft! Durch diese übertrifft er die Tiere, durch diese
folgt er den Göttern. Die vollendete Vernunft ist das ihm eigene Gut, die
übrigen sind ihm mit den Tieren und Pflanzen gemeinsam. Er ist stark –
auch die Löwen sind stark. Er ist schön – auch die Pfauen sind schön. Er ist
schnell – auch die Pferde sind schnell. Ich sage nicht: Der Mensch wurde
in all diesen Dingen übertroffen. Ich frage nicht, was er als Größtes in sich
hat, sondern was das Seine ist. Er hat einen Körper – auch die Bäume
haben Körper. Er hat eine Antrieb und eine freiwillige Bewegung – auch die
Raubtiere und Würmer haben einen Antrieb und eine freiwillige Bewegung.
Er hat eine Stimme – aber eine um wieviel klarere Stimme haben die
Hunde, eine um wieviel durchdringendere Stimme haben die Adler, eine
um wieviel schwerere Stimme haben die Stiere, eine um wieviel leichtere
und lieblicherer Stimme haben die Nachtigallen? Was ist dem Menschen
eigen? Die Vernunft. Diese vollendet das Glück des Menschen, wenn sie
richtig und vollkommen ist. Wenn also jedes Ding lobenswert ist, wenn
es sein Gut vollendet hat und zum Ziel seiner Lebensart gekommen ist,
für den Menschen jedoch die Vernunft sein eigenes Gut ist, wenn er sie
vollendet hat, dann ist die Vernunft lobenswert und hat ihr wesensmäßiges
Ziel erreicht. Diese vollendete Vernunft wird Tugend genannt, und dieselbe
ist ehrenwert.“ (Seneca, Epistula 76, 8–10)

Man ahnt die Falle, in die die Stoiker wie auch die meisten Griechen vor
ihnen gehen. Mit aller Gewalt suchen sie nach dem exklusiven Proprium
des Menschen, denn angeblich könne nur dieses Exklusive das Ziel der
menschlichen Lebensart bestimmen. Doch warum soll das eigentlich so
sein? Kann nicht auch ein Gut, das der Mensch mit anderen Tieren teilt,
sein höchstes sein? Dass die Frage nach dem bonum hominis zentral ist,

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

80

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist völlig einsichtig. Aber warum muss dieses bonum ein exklusiver Besitz
sein? Diese Frage wird in den hier referierten Texten nirgends auch nur
gestreift. Man wird den Eindruck nicht los, dass das menschliche Selbstbe‐
wusstsein durch die Abwertung anderer Lebewesen gewonnen werden soll.

Wie schon Aristoteles und in weitgehender Orientierung an ihm haben
auch die Stoiker klare Vorstellungen davon, welche spezifischen Fähigkeiten
jenen Lebewesen vorbehalten sind, die Vernunft besitzen (vgl. zum Folgen‐
den Urs Dierauer 1977, 225–235):

– Sprache: Dass Tiere keine Sprache haben, ist eine so fundamentale
Grundüberzeugung der gesamten Stoa, dass man über sie nicht mehr viel
reden zu müssen glaubt. Sie ist uns daher vor allem durch die Gegner
der Stoa überliefert. Bei Seneca findet sich gleichwohl der Hinweis, die
Artikulationen der Tierstimmen seien „nicht artikuliert und wirr und
zu Worten nicht fähig (non explanabilis et perturbata et verborum ineffi‐
cax)“ – und das sei ein Bild ihrer Seele, die ebenfalls des Logos entbehre
(Seneca, De ira 1, 3, 7). In diesem einen Punkt weichen die Stoiker
massiv von Aristoteles ab, der den Tieren sehr wohl Sprache zugestanden
hatte.

– Ein bewusstes Verhältnis zu Vergangenheit und Zukunft: Tiere leben, so
Seneca, weitestgehend in der Gegenwart. An Vergangenes erinnern sie
sich nur, wenn die Erinnerung durch einen Sinnesreiz ausgelöst wird,
und Zukünftiges können sie sich überhaupt nicht vorstellen (Seneca,
Epistula 124, 16). Cicero gesteht den Tieren immerhin eine eng begrenzte
Zukunftserwartung und -vorstellung zu (Cicero, De officiis 1, 11). Die
enge Begrenzung ergibt sich für ihn aus der Tatsache, dass Tiere anders
als Menschen nicht in Kausalzusammenhängen denken könnten.

– Willens- und Handlungsfreiheit: „Jedes Vernunftwesen handelt erst
dann, wenn es zuvor durch die Vorstellung (specie) von irgendetwas
erregt worden ist, dann einen Antrieb (impetus) empfangen hat und
wenn schließlich die Zustimmung (adsensio) diesen Antrieb bestätigt
hat.“ (Seneca, Epistula 113, 18) Diese freie Zustimmung (griechisch
συγκατάθεσις) hat nur der Mensch, denn sie setzt ein vernünftiges Urteil
über die Vorstellung und den von ihr ausgelösten Antrieb voraus. Wäh‐
rend also alle Lebewesen dem Plan der Götter folgen müssen, sind die
Menschen die einzigen, die das aus freien Stücken tun können und sollen
(Marc Aurel, Meditationes 10, 28).

– Moralität: Tiere haben weder Tugenden noch Laster (Seneca, De ira
1,3,7). Wenn umgangssprachlich von ihrer Tauglichkeit gesprochen wird,

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

81

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dann ist dies also nicht im moralischen Sinne gemeint. Als empirischen
Beleg für diese These führen die Stoiker ein Gefühl an, das den Tieren
fehle. Kein Tier schäme sich für etwas oder erröte auf Grund eines
Fehlverhaltens (Epiktet, Diatribae 3, 7, 27). Ihm fehle also die αἰδώς, das
Gefühl für das moralisch Angemessene. Nur der Mensch habe Sinn für
Ordnung und Maß – ästhetisch ebenso wie ethisch (Cicero, De officiis
1, 14). Die moderne Verhaltensforschung belehrt uns auch hier eines
Besseren.

– Gotteserkenntnis und Gottesverehrung: Im Zeus-Hymnus des Kleanthes
(331 – 232 v.Chr.) wird die menschliche Pflicht zum Lobpreis der Gott‐
heit mit der exklusiven Gottesverwandtschaft sowie der ausschließlichen
Sprachbegabung des Menschen begründet: „Dich, Zeus, zu rühmen ge‐
ziemt allen sterblichen Menschen; denn sie stammen von dir und haben
Sprache erhalten ganz allein von allem, was lebt und wandelt auf Erden.“
(Stoicorum veterum fragmenta I, 537, 3–5) Doch nicht nur die Gottesver‐
ehrung, sondern auch die Gotteserkenntnis ist eine exklusive Begabung
des Menschen: „Man behauptet..., der Geist sei den Menschen von Gott
eingegeben worden. Dadurch sind wir mit den Himmlischen verwandt
und können ihr Geschlecht oder Stamm (genus vel stirps) genannt wer‐
den. So gibt es denn auch unter so vielen Arten von Lebewesen kein
anderes außer dem Menschen, das ein Wissen von Gott hat.“ (Cicero, De
legibus 1, 24)

Natürlich könnte man die meisten Elemente, die von den Stoikern aus‐
schließlich der Vernunft zugeschrieben werden, mit den Mitteln heutiger
Verhaltensforschung und Neurowissenschaft auch bei Tieren nachweisen.
Doch soll die gute Intention der stoischen Überlegungen nicht übergangen
werden. Wie schon gesagt: Die starke Betonung der Vernunftbegabung
des Menschen dient der Untermauerung des ethischen Anspruchs, diese
Vernunft auch zu gebrauchen und vernunftgemäß zu leben (Urs Dierauer
1977, 225). Diese moralpädagogisch gute und richtige Absicht wird jedoch
in der Stoa auf eine Weise verwirklicht, die schwere Kollateralschäden für
die Tiere mit sich bringt. Denn sie ist nicht abzutrennen von der „Konse‐
quenz und Radikalität, mit der die Stoiker die Vernunftlosigkeit der Tiere
unterstreichen“ (Urs Dierauer 1977, 224). Dem Anthropozentrismus ist da‐
mit der rote Teppich ausgelegt. Die Tiere werden aus der (kosmopolitisch
ungemein weit gefassten!) universalen Rechtsgemeinschaft ausgeschlossen.

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

82

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.5.4 Teleologisch strikter Anthropozentrismus

Die Darstellung der stoischen Schöpfungslehre hatte ihren Ausgang bei der
Oikeiosis-Lehre genommen. Diese natürliche Strebung aller Lebewesen,
sich mit sich selbst anzufreunden und um die Selbsterhaltung besorgt zu
sein, hat aus Sicht der Stoiker einen größeren Horizont. In ihrer vollen
Bedeutung wird sie erst verständlich im Rahmen der stoischen Teleologie,
des Anthropozentrismus.

In seiner Abhandlung über die Natur der Götter beschreibt Cicero zu‐
nächst mit vielen Beispielen, wie wundervoll und zweckmäßig die Lebewe‐
sen geschaffen sind und wie es im Grunde keine Funktion ihres Körpers
gibt, die nicht ihren Sinn hätte. Dann wirft er ein: „Vielleicht könnte nun
jemand fragen, um wessentwillen (cuiusnam causa) denn ein so gewaltiges
Werk geschaffen wurde. Etwa für Bäume und Kräuter, deren Erhaltung
doch durch das Naturgesetz gesichert ist, obgleich sie ohne Empfindungs‐
vermögen (sine sensu) sind? Das ist doch absurd! Oder aber für die Tiere?
Es ist aber doch wohl ebenso unwahrscheinlich, dass sich die Götter für
Geschöpfe, die nicht einmal reden und denken können (mutarum et nihil
intellegentium), so große Mühe gemacht haben. Für wen also soll die Welt
nun geschaffen sein? Natürlich für die vernunftbegabten lebenden Wesen,
das sind Götter und Menschen, die zweifellos vollkommensten Wesen;
denn die Vernunft (ratio) übertrifft alles.“ (Cicero, de natura deorum 2, 133)

Der Abschnitt kann als eine Summe des stoischen Anthropozentrismus
verstanden werden. Sämtliche Schlüsselbegriffe der Ontologie der Lebewe‐
sen tauchen auf, und die gesamte Hierarchie der Geschöpfe wird durchge‐
gangen. Am Schluss bleibt nur der Rekurs auf die Vernunft. Doch Cicero
will den Beweis für diese These noch untermauern. Den letzten Teil seiner
Abhandlung leitet er daher folgendermaßen ein: „Es bleibt, dass ich am
Schluss meiner Rede endlich noch zeige, alles in dieser Welt (omnia in
hoc mundo), was die Menschen gebrauchen, sei um der Menschen willen
geschaffen und zubereitet worden (hominum causa facta esse et parata).“
(Cicero, de natura deorum 2, 154) In der Folge geht Cicero nacheinander
die verschiedenen geschaffenen Wirklichkeiten durch und zeigt, dass sie
alle dem Nutzen der Menschen dienen:

– Die Welt als ganze: „Am Anfang ist die Welt selbst um der Götter und
Menschen willen gemacht worden, und was immer in ihr ist, zum Nut‐
zen der Menschen bereitet und erfunden worden. Denn die Welt (mun‐
dus) ist gleichsam das gemeinsame Haus (domus) der Götter und Men‐
schen oder ihrer beider Stadt (urbs); nur jene nämlich, die die Vernunft

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

83

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gebrauchen (ratione utentes), leben nach Recht und Gesetz (iure ac lege
vivunt).“ (Cicero, de natura deorum 2, 154) Cicero interpretiert also
„Haus“ und „Stadt“ als Rechtsgemeinschaften. Und zu diesen können
nur Vernunftwesen gehören, ergo Götter und Menschen. – Man erkennt
den Zirkelschluss: Wenn die Welt als Rechtsgemeinschaft definiert wird,
kommt sie nur den Vernünftigen, nämlich den Rechtssubjekten, zugute.
Und weil die Menschen vernünftig sind, haben sie die Welt als Rechtsge‐
meinschaft gestaltet. Der stoische Anthropozentrismus dreht sich hier im
Kreis.

– Die Gestirne: „Schon der Umlauf der Sonne, des Mondes und der übri‐
gen Gestirne, obgleich er auch zum Zusammenhalt der Welt beiträgt,
gibt dennoch ebenso ein Schauspiel für die Menschen. Denn es gibt
keine unersättlichere Spezies, keine schönere und an Vernunft und Bega‐
bung herausragendere (nulla est enim insatiabilior species, nulla pulchri‐
or et ad rationem sollertiamque praestantior). Ihren Lauf beobachtend
haben wir nämlich die Reife der Zeiten, ihre Verschiedenheiten und
Veränderungen erkannt. Wenn diese also allein den Menschen bekannt
sind, müssen sie um der Menschen willen gemacht worden sein (quae si
hominibus solis nota sunt, hominum facta esse causa iudicandum est).“
(Cicero, de natura deorum 2, 155)

– Die Pflanzen: „Ihrer und aller Dinge Nutzen und Fürsorge (usus et cura)
ist Sache der Menschen.“ (Cicero, de natura deorum 2, 156) „Und auch
wenn die wilden Tiere manche von ihnen rauben oder stehlen, sagen wir
deswegen nicht, sie seien um ihretwillen gewachsen. Denn die Menschen
bauen ihre Früchte auch nicht um der Mäuse oder Ameisen, sondern um
ihrer Ehepartner, Kinder und Familienangehörigen willen an. Deshalb
genießen die wilden Tiere wie gesagt heimlich, die Herren (domini) aber
öffentlich und frei.“ (Cicero, de natura deorum 2, 157) Hier übergeht
Cicero die Wildpflanzen und schließt von den Kulturpflanzen, die der
Mensch anbaut, auf alle Pflanzen – rhetorisch geschickt, argumentativ
aber defizitär.

– Die Tiere: „Und es liegt fern, dass dies um der wilden Tiere gemacht
worden ist, da wir sehen, dass die wilden Tiere selbst um der Menschen
willen geschaffen sind (ipsas bestias hominum gratia generatas esse).“
(Cicero, de natura deorum 2, 158–163, hier 158)

Mit beeindruckender Konsequenz zieht Cicero den Anthropozentrismus
durch seine Abhandlung durch. In dieser Stringenz hat dies die vorstoische
Philosophie nicht getan, und selbst innerhalb der Stoa ist kaum jemand

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

84

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vergleichbar deutlich. Dennoch: „Auch wenn der Anthropozentrismus
nicht überall in der Stoa gleich extrem formuliert wird, so gehört doch
die Behauptung, die Tiere seien um der Menschen willen geschaffen wor‐
den, zu jenen Sätzen, die praktisch für alle Stoiker bezeugt sind.“ (Urs
Dierauer 1977, 240) Der Grund – ich wiederhole mich – liegt in der Ver‐
nunftbegabung des Menschen und der Vernunftlosigkeit der Tiere und aller
anderen Lebewesen: „Die vernunftlosen Tiere und überhaupt Dinge und
Gegenstände, also das Vernunftlose, brauche du als Vernünftiger großsinnig
und frei. Mit den Menschen aber gehe auch auf gemeinschaftlicher Basis
um, da sie ja Vernunft haben.“ (Marc Aurel, Meditationes 6,23,1)

Es begegnen uns also stets dieselben zwei Argumente zur Begründung des
Anthropozentrismus:

– In der Tatsache, dass alles für die Menschen geschaffen ist, wird die
ursprüngliche Absicht der Gottheiten sichtbar, die in großer Fürsorge
das Beste für die Menschen wollen (Cicero, De natura deorum 2, 158–
161; vgl. auch Cicero, De divinatione 1, 118.120 und Stoicorum veterum
fragmenta II, 1163–1166). „Zugespitzt könnte man im Sinne der Stoa
sagen: das Joch ist nicht dem Ochsen angepasst, sondern umgekehrt der
Ochse dem Joch (vgl. Cic. nat. deor. 2, 159).“ (Urs Dierauer 1977, 242)

– Die Vernunftlosigkeit der Tiere begründet, warum sie keine eigenständi‐
gen Teloi im Sinne der kosmischen Teleologie sein können. Das Niedri‐
gere dient dem Höheren, das Vernunftlose dem Vernünftigen: „Oder war
es nicht offenkundig, dass die niedrigeren Wesen wegen der höheren, die
höheren aber wegen einander da sind? Höher aber als das Unbeseelte ist
das Beseelte und höher als das Beseelte ist das Vernünftige.“ (Mark Aurel,
Meditationes 5,16) Eventuelle Gegenargumente werden dann jeweils in
das anthropozentristische System eingepasst, etwa wenn die Nützlichkeit
der Raubtiere damit erklärt wird, dass sie die Verstandes- und Körper‐
stärke des Menschen fördern (Cicero, De natura deorum 2, 161), die
Nützlichkeit der Wanzen damit, dass sie den Menschen rechtzeitig vom
Schlaf aufwecken, und die der Mäuse damit, dass sie den Menschen
zur Achtsamkeit im Umgang mit Lebensmitteln ermahnen (Stoicorum
veterorum fragmenta II, 1163). So kann Dierauer zusammenfassen: „Mit
dem Nachweis der Vernunftlosigkeit der Tiere stand und fiel das Dogma
von der Erschaffung der Tiere zum Wohl des Menschen.“ (Urs Dierauer
1977, 243)

Nun muss anerkannt und gewürdigt werden, dass manche Stoiker punktu‐
elle Relativierungen ihres harten Anthropozentrismus zulassen. In Bezug

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

85

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf nichtmenschliche Lebewesen etwa räumt Seneca ein, die Natur sorge
auch für jene Lebewesen, die keinen Nutzen für andere haben („aliis inuti‐
lia“; Seneca, Epistula 121,24). Mitunter spricht sich Seneca sogar gegen den
sonst von ihm vertretenen Anthropozentrismus aus: „Nicht wir sind näm‐
lich für das Weltall der Grund, Winter und Sommer wechseln zu lassen…
Allzu hoch schätzen wir uns ein, wenn wir uns würdig genug vorkommen,
dass unseretwegen so Großes in Bewegung gesetzt werde.“ (Seneca, De ira
2, 27, 2; vgl. auch Seneca, De beneficiis 6, 23, 3–4) Aber es handelt sich
eher um Ausnahmen, die die Regel bestätigen. Besonders setzt dem konse‐
quenten Anthropozentrismus natürlich das Faktum zu, dass es auch unter
den Menschen Krankheit, Leid und Tod gibt. Wie kann das sein, wenn die
Götter doch alles so wunderbar für den Menschen geschaffen haben? Marc
Aurel löst das Problem, indem er den Menschen seinerseits dem Ganzen
des Kosmos und den Göttern unterstellt: „Denke dir also dasjenige, was
die gemeinsame Natur für vollständige Erreichung des Zieles bestimmt, als
etwas deiner Gesundheit Ähnliches und heiße alles, was geschieht, wenn es
dir auch noch so hart erscheint, willkommen, weil es zum Ziele hinführt,
nämlich zur Gesundheit der Welt und zum gedeihlichen Wirken und zur
Seligkeit des höchsten Gottes. Denn er würde einem Menschen nichts der
Art zuschicken, wenn es nicht dem Ganzen nützlich wäre.“ (Marc Aurel,
Meditationes 5, 8; ähnlich Epiktet, Diatribae 4, 7, 6)

Max Pohlenz, einer der bedeutendsten Erforscher der Stoa im 20. Jahr‐
hundert, vertrat 1959 die These, der harte Anthropozentrismus der Stoa
liege „dem griechischen Geiste ursprünglich fern“ (Max Pohlenz 1959, 99).
Es sei „also ein ganz neues Lebensgefühl, wenn die Stoa gerade diesen Ge‐
danken […] in den Mittelpunkt ihrer Weltbetrachtung rückt. Aber ebenso
fremd wie dieses Lebensgefühl dem alten Griechentum ist, so vertraut ist
es uns aus dem Alten Testament…“ (Max Pohlenz 1959, 100) Und er stellt
die gewagte These auf, der Gründer der Stoa, Zenon von Kition (333 – 261
v.Chr.), habe den Anthropozentrismus aus seiner vom alttestamentlichen
Denken geprägten zypriotischen Heimat mitgebracht. Diese These wurde
und wird jedoch von den meisten ForscherInnen abgelehnt (vgl. Urs Dier‐
auer 1977, 240). Denn an ihr stimmt wirklich gar nichts: Weder denkt
das Alte Testament anthropozentristisch noch war Zypern zur Zeit Zenons
jüdisch geprägt noch gibt es irgendeinen textlichen Anhalt dafür, dass
und wie Zenon den Anthropozentrismus aus dem frühjüdischen Kontext
übernommen haben sollte. Und schließlich haben wir heute anders als zu
Pohlenz‘ Zeiten eine gute Rekonstruktion des griechischen Ursprungs des
Anthropozentrismus.

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

86

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aber auch Dierauers These, der Anthropozentrismus sei vermutlich im
griechischen und jüdischen Kulturkreis gleichzeitig entwickelt worden, ist
auf dem Hintergrund der neueren Bibelexegese (vgl. Kapitel 2) nicht zu
halten. Vielmehr fällt der enorme Kontrast zwischen dem (einschließlich
der in griechischer Sprache verfassten „apokryphen“ Bücher, allerdings
ausschließlich der griechischen Bibelübersetzung der Septuaginta!) über
weite Teile biozentristisch denkenden Alten Testament und dem anthropo‐
zentristischen Mainstream der griechisch-römischen Philosophie eklatant
ins Auge. Nirgends in der Bibel findet man einen Satz, der auch nur ansatz‐
weise so formuliert wie Cicero: „Am Anfang ist die Welt selbst um der
Götter und Menschen willen gemacht worden, und was immer in ihr ist,
zum Nutzen der Menschen bereitet und erfunden worden.“ (Cicero, de na‐
tura deorum 2, 154) Dieser Anthropozentrismus ist, wenn auch manchmal
stärker, manchmal schwächer, in der gesamten Stoa zu finden (Urs Dier‐
auer 1977, 220). Und auch in der Frage, ob nichtmenschliche Geschöpfe
zur Rechtsgemeinschaft gehören oder nicht, widersprechen Bibel und grie‐
chische Philosophie einander diametral. Das soll im folgenden Abschnitt
gezeigt werden.

3.5.5 Keine Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und Tieren

Für das Alte Testament hatten wir im vorangehenden Kapitel herausgear‐
beitet, dass es die Rechtsgemeinschaft von Menschen und Tieren selbstver‐
ständlich voraussetzt. Gemeinsam befinden sich Tiere und Menschen im
Rettungsboot der Arche, gemeinsam sind sie PartnerInnen im Bund Gottes
mit seiner Schöpfung. Folgerichtig werden ihnen dann auch zahlreiche
Normen der Tora gewidmet.

Auch in der griechischen Philosophie wird vereinzelt eine solche Po‐
sition vertreten. Der Aristoteles-Schüler Theophrast (371 – 287 v.Chr.)
beispielsweise erkennt auf Grund ihrer natürlichen Verwandtschaft eine
Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und Tieren an, wie die wenigen
Fragmente seiner Schrift „Über die Frömmigkeit“ erkennen lassen. Doch
im Mainstream griechischer Philosophie ist für eine solche Rechtsgemein‐
schaft kein gedanklicher Spielraum. Zu schwer fällt die Aloga-These ins
Gewicht. Sowohl die Epikureer als auch die Stoiker leugnen eine solche mit
dem Argument, dass Tiere keine Verträge schließen können. Außerdem,
so fügen die Stoiker hinzu, beruht die Einbeziehung in das Recht auf natür‐
licher Verwandtschaft, und eine solche gibt es seitens der Menschen nur

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

87

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit den anderen vernunftbegabten Wesen. Das Recht bedürfe der funda‐
mentalen Gleichheit in der Rechtsfähigkeit. Tiere seien daher letztlich wie
Sachen zu behandeln. So fasst Cicero die stoische Lehre zusammen: „Wie
sie glauben, die Menschen seien untereinander durch Rechtsgemeinschaft
verbunden (iuris vincula), so sind sie andererseits der Ansicht, der Mensch
habe kein Rechtsverhältnis mit den Tieren (homini nihil iuris esse cum
bestiis). Trefflich sagte nämlich Chrysipp, das Übrige sei um der Menschen
und Götter willen entstanden, diese aber um ihrer Gemeinschaft (commu‐
nitatis) und ihres Bundes (societatis) willen, so dass also die Menschen die
Tiere ohne Unrecht zu ihrem Nutzen brauchen können (ut bestiis homines
uti ad utilitatem suam possint sine iniuria).“ (Cicero, De finibus bonorum
et malorum 3, 67)

Der strikte Anthropozentrismus der Stoa schließt nach der Argumentati‐
on Chrysipps die Zuschreibung von Tierrechten aus. Denn sie würde ja
die Nutzungsmöglichkeiten der Tiere durch die Menschen einschränken,
und zwar aus nicht-anthropozentristischen Gründen. Auf der anderen Seite
wird aus denselben Gründen eine enge Verbindung zwischen Menschen
und Göttern hergestellt. Sie sind durch die Vernunft verbunden, folglich
stehen sie in einer Moral- und Rechtsgemeinschaft. Der stoische Anthro‐
pozentrismus ist verdeckt ein Theo-Anthropozentrismus. Menschen und
Götter bilden eine gemeinsame Polis, einen gemeinsamen Staat, aus dem
die Tiere jedoch ausgeschlossen sind. So fasst Cicero großartig zusammen:

„Es ist also, da es ja nichts Besseres als die Vernunft gibt und diese
sowohl im Menschen als auch in Gott ist, die erste Gemeinsamkeit des
Menschen mit Gott die Vernunft. Denen aber, die eine gemeinsame Ver‐
nunft haben, ist auch die richtige Vernunft (recta ratio) gemeinsam: Da
diese das Gesetz (lex) ist, muss man davon ausgehen, dass wir Menschen
auch durch das Gesetz mit den Göttern verbunden sind. Ferner besteht
unter denjenigen, unter denen die Gemeinschaft des Gesetzes (communio
legis) herrscht, auch die Gemeinschaft des Rechts (communio iuris). Die‐
jenigen aber, denen diese Dinge gemeinsam sind, müssen auch als Ange‐
hörige desselben Staates (civitatis eiusdem) gelten… Sie gehorchen aber
dieser himmlischen Ordnung, dem göttlichen Geist und dem allmächtigen
Gott (caelesti discriptioni mentique divinae et praepotenti deo), so dass
nunmehr diese gesamte Welt als ein gemeinsamer Staat der Götter und
Menschen anzusehen ist (uniuersus mundus una civitas communis deorum
atque hominum).“ (Cicero, De legibus 1, 23; ähnlich, wenn auch kürzer
Cicero, De legibus 1, 33)

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

88

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Man  erkennt  sofort,  wie  konträr  die  stoische  Position  der  biblischen
gegenübersteht. Nicht die Vernunft ist dort der Grund für die Teilnahme am
Bund Gottes, sondern das Geschaffen- und Geliebtsein durch Gott und sein
freies Angebot an alle Geschöpfe. Nicht die Fähigkeit, sich an Gesetze und
Rechtsnormen zu halten, führt zur Mitgliedschaft in der Civitas, sondern die
Tatsache, dass man das eine Lebenshaus der Schöpfung miteinander teilt,
mithin im selben Boot sitzt und darin entweder gemeinsam zugrunde geht
oder gemeinsam gut lebt. So großartig der stoische Gedanke von der Ver‐
nunftbegabung der Menschen auch entfaltet wird, offenbaren die biblischen
Texte doch seinen gewaltigen blinden Fleck und dessen fatale Folgen. Die
nichtmenschlichen Lebewesen kommen schlicht nicht in den Blick.

3.5.6 Zusammenfassung: Die Kernaspekte des stoischen
Anthropozentrismus

An dieser Stelle ist die Zeit reif für eine Zwischenbilanz, die in maxima‐
ler Knappheit die Kernaspekte des stoischen Anthropozentrismus auf den
Punkt bringt. Ausgangspunkt sind, es wurde mehrfach betont, die beiden
Prämissen der gütigen Vorsehung der Götter und der Vernunftbegabung
des Menschen, der dadurch den Göttern ähnlich und zur Beziehung mit
ihnen fähig wird. Aus diesen beiden folgt zwingend der Anthropozentris‐
mus, also die Überzeugung, dass die gesamte Welt allein für den Menschen
geschaffen ist.

Für das praktische Leben des sittlich verantwortungsvollen Menschen
ergeben sich daraus zwei Maximen. Die eine betrifft seine Beziehung zu
den Tieren und zur nichtmenschlichen Natur insgesamt: Sie sollen domes‐
tiziert, d.h. in vernünftige Bahnen gelenkt werden, damit sie möglichst
viel Nutzen und möglichst wenig Schaden für den Menschen bewirken.
Die andere Maxime betrifft die Beziehung des Menschen zu seinem Leib
und vor allem zu seinen Gefühlen: Sie sollen beherrscht werden, denn sie
sind das „Tier in uns“, das sich ohne kluge Führung von äußeren Reizen
leiten lässt und den Menschen völlig fremdbestimmt macht. Dass damit in
etlichen Texten auch die hierarchische Überordnung des vernunftbegabten
Mannes über die emotional bestimmte Frau begründet wird, sei nur am
Rande bemerkt.

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

89

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


D
as

 Id
ee

n-
N

et
z d

es
 st

oi
sc

he
n 

An
th

ro
po

ze
nt

ris
m

us

K
os

m
isc

he
 T

el
eo

lo
gi

e
Vo

rs
eh

un
g 

de
r G

öt
te

r (
πρ

όν
οι

α)
à

 es
 g

ib
t e

in
 T

elo
s,

ei
ne

n 
gu

te
n 

Pl
an

fü
r d

en
 K

os
m

os

 
G

ot
t-M

en
sc

h-
Be

zi
eh

un
g

D
er

 M
en

sc
h 

ha
t λ

όγ
ος

, d
er

 d
en

G
öt

te
rn

 äh
nl

ic
h 

m
ac

ht
 u

nd
 zu

r
(in

te
lle

kt
ua

lis
tis

ch
 ve

rs
ta

nd
en

en
)

Be
zi

eh
un

g 
m

it 
ih

ne
n 

be
fä

hi
gt

 
 

 

 
An

th
ro

po
ze

nt
ri

sm
us

D
er

 M
en

sc
h 

al
s d

as
 ei

nz
ig

e v
er

‐
nu

nf
tb

eg
ab

te
 W

es
en

 au
f E

rd
en

 is
t

Te
lo

s d
es

 gö
ttl

ic
he

n 
Pl

an
s

 

 
 

 

M
en

sc
h-

Le
ib

-B
ez

ie
hu

ng
Le

id
en

sc
ha

fte
n 

al
s „

Ti
er

 in
 u

ns
“,

fre
m

db
es

tim
m

t
à

 d
ur

ch
 ἡ

γε
μο

νι
κὸ

ν d
er

 V
er

‐
nu

nf
t „

be
he

rr
sc

he
n“

Pa
ra

di
gm

a D
om

es
tik

at
io

n

 

 

 

M
en

sc
h-

Ti
er

-B
ez

ie
hu

ng
Ti

er
e a

ls 
ἄλ

ογ
α,

 re
in

 ge
fü

hl
sg

e‐
lei

te
t, 

he
te

ro
no

m
à

 d
ur

ch
 ἡ

γε
μο

νι
κὸ

ν d
er

 V
er

‐
nu

nf
t b

eh
er

rs
ch

en
Pa

ra
di

gm
a D

om
es

tik
at

io
n

Sc
ha

ub
ild

:

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

90

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese zweite Maxime der stoischen Ethik wird in tierethischen Debatten
gerne übersehen, obwohl sie die abendländische Ethik mindestens genau‐
so geprägt hat wie die erste, und obwohl sie mit der ersten denkerisch
untrennbar verbunden ist. Das „Tier in uns“ werden die Menschen genauso
behandeln wie das „Tier außerhalb von uns“. Und das heißt, wenn man
die stoische Beherrschungsparadigmen übernimmt: Genauso fragwürdig.
Denn warum sollten wir unsere Gefühle prinzipiell „beherrschen“? Haben
sie wirklich nichts in sich Gutes? Und können wir Gefühle nicht auch
durch andere Gefühle kritisch begleiten und ausgleichen? Warum sollte
es allein die Vernunft sein, die sie beurteilt und korrigiert? Könnte es
nicht sogar manches Mal so sein, dass Gefühle das korrigieren, was uns
absolut vernünftig scheint? Einerseits hat es Charme, wenn man dieselbe
Behandlung für sich selbst wie für die Tiere fordert. Andererseits scheint es
höchst problematisch, wenn dafür das Modell einer Hierarchie und einer
Alleinherrschaft der Vernunft gelten soll.

Man ahnt bereits an dieser Stelle, warum der stoische Anthropozentris‐
mus für das frühe Christentum attraktiv sein wird. Die beiden Prämissen
lassen sich viel besser mit christlichen Überzeugungen verbinden als die
Prämissen anderer philosophischer Konzepte dieser Zeit. Noch dazu ist
die Stoa das populärphilosophische Modell der Spätantike schlechthin. Die
Opfer für die christliche Rezeption liegen eher in den beiden Maximen, die
aus dem Anthropozentrismus folgen: Sie werden kaum biblisch begründ‐
bar sein. Doch dazu kommen wir dann in Kapitel 6.

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

Die anthropozentristische These der Stoa ist steil und pointiert. Es ist
daher nicht verwunderlich, dass sie Widerspruch hervorruft. Der geistige
Ursprung ihrer Kritiker ist vor allem der Neupythagoreismus des 1. Jahr‐
hunderts v.Chr., der zwischen Menschen und Tieren nur graduelle, aber
nicht prinzipielle Unterschiede erkennt. Aber auch Skeptizismus (repräsen‐
tiert im Pyrrhonismus) und Neuplatonismus tragen zu den kritischen Posi‐
tionen bei.

Insgesamt erweckt die antistoische Kritik den Eindruck, manche Verfei‐
nerungen der stoischen Argumentation zu übergehen. Die empirischen
Beobachtungen der jüngeren Stoa werden jedenfalls nicht aufgegriffen, vor
allem betreffend die Spontaneität, Gleichförmigkeit und Beschränktheit
vieler tierlicher Verhaltensweisen. Vielmehr beziehen sich die Kritiker na‐

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

91

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hezu ausschließlich auf die ältere Stoa. Da sie zudem vielfach ähnliche
Argumente und dieselben Beispiele tierlichen Verhaltens verwenden, liegt
dieVermutung nahe, dass sie gemeinsame, uns unbekannte Quellen zitie‐
ren, die vor Philon zu datieren wären (Urs Dierauer 1977, 269; Ubaldo
Pérez-Paoli 2001, 97). Allerdings variiert das Argumentationsniveau der An‐
tistoiker stark. Auf ihre besten Vertreter und deren Argumente geht umge‐
kehrt die jüngere Stoa höchstens sehr oberflächlich ein. Recht konstruktiv
scheint das Gespräch von beiden Seiten nicht gewesen zu sein.

Die Kritik an der Stoa ist so einfach wie wirksam: Deren Hauptargu‐
ment, die Tiere verhielten sich von Natur aus zweckmäßig, während die
Menschen dies trotz ihrer Vernunft oft nicht täten, wird als solches akzep‐
tiert. Aber das richtige Verhalten der Tiere von Natur aus sei eben genau
ihre Art der Vernunftausübung. Schließlich hätten auch die Götter ihr
Wissen nicht erlernen oder erwerben müssen und seien doch vernünftig.
Letztlich wird hier eine offene Flanke der Stoa aufgedeckt. Denn wenn die
Tiere wie die gesamte Welt von den Göttern geschaffen und die Götter der
Inbegriff der Vernunft sind, dann muss in allem Geschaffenen eine gewisse
Vernunft innewohnen. Diese muss nicht an die menschliche Vernunft her‐
anreichen. Aber die Tiere als Aloga zu bezeichnen ist dann jedenfalls nicht
mehr möglich – der tiefe Graben zwischen Menschen und Tieren wird
durch einen fließenden Übergang ersetzt.

Anschließend wird dann – dem stoischen Schema entsprechend –
aufgezeigt, dass Tiere sowohl Denken (ἐνδιάθετος λόγος) als auch Spra‐
che (προφορικός λόγος) besitzen. Dabei werden teilweise Beispiele vorge‐
bracht, die aus Sicht der heutigen Verhaltensforschung bestätigt werden
können, teilweise aber auch solche, die ins Reich der Phantasie gehören
(Urs Dierauer 1977, 271). Den antiken Philosophen war es noch nicht mög‐
lich, die Stichhaltigkeit einzelner Berichte tierlichen Verhaltens zu überprü‐
fen.

„Überall zeigt sich die Tendenz, menschenähnliche Gedanken und Ge‐
fühle in das Tier hineinzulesen“ (Urs Dierauer 1977, 272). So richtig diese
Beobachtung Dierauers ist, so wenig lässt sie sich doch zur pauschalen
Diskreditierung der Antistoiker ins Feld führen. Ebenso wenig ist die
anthropomorphe Deutung tierlichen Verhaltens automatisch sachgerecht.
Vielmehr wäre Beispiel für Beispiel eine Diskussion auf der Basis moderner
Verhaltensforschung nötig – die aber von unserer Fragestellung wegführen
würde.

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

92

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.6.1 Tiberius Iulius Alexander

In seinem Dialog „Alexander oder über den Vernunftbesitz der Tiere“
(lateinischer Kurztitel De animalibus), von dem nur eine armenische Über‐
setzung erhalten ist, referiert Philon von Alexandrien (15 v. – 40 n.Chr.),
der selbst den stoischen Anthropozentrismus vertritt, die nicht-anthropo‐
zentristische Position seines Neffen und Schwiegersohns Tiberius Iulius
Alexander, um dessen Argumente anschließend zu widerlegen. Philons ei‐
gene Position werden wir in Kapitel 4.2 kennenlernen. Hier geht es vorerst
um die Position seines Neffen. Sie ist der älteste Beleg einer fundierten
antistoischen Kritik und entstammt der Neuen Akademie.

Einleitend äußert Alexander seinen Widerspruch zum stoischen An‐
thropozentrismus. Es gebe keinen einseitigen Nutzen der Tiere für den
Menschen, sondern einen wechselseitigen Nutzen beider füreinander. Men‐
schen und Tiere könnten einander sehr gut helfen und unterstützen (Phi‐
lon, De animalibus 10). Im weiteren Verlauf der Abhandlung geht er dann
auf das zentrale Argument für den stoischen Anthropozentrismus ein, näm‐
lich die Behauptung, Tiere hätten keine Vernunft. „Die Vernunft ist das
beste, was existiert; doch die Menschen haben den Tieren nichts davon
zugesprochen. Vielmehr haben sie diese sich selber zugeeignet, als ob sie
von der Natur eine irreversible Belohnung erhalten hätten.“ (Philon, De
animalibus 11)

Ganz der stoischen Unterscheidung folgend sieht Alexander zwei Arten
der Vernunft – diejenige im Bewusstsein und Denken (ἐνδιάθετος λόγος)
und diejenige in der geäußerten Sprache (προφορικός λόγος). „Aber auch
wenn beide Arten der Vernunft bei Tieren unvollkommen erscheinen, sind
sie nichtsdestoweniger fundamental.“ (Philon, De animalibus 12)

Relativ kurz widmet sich Alexander nun der tierlichen Fähigkeit zur
Kommunikation, die er am Beispiel zahlreicher Vogelarten belegt (Philon,
De animalibus 13–15). Viel ausführlicher aber behandelt er anschließend
die Vernunft in Bewusstsein und Denken der Tiere: „Aber welchen Nutzen
hat es, ausführlich über die geäußerte Vernunft zu sprechen und die Ver‐
nunft im Bewusstsein zu missachten?“ (Philon, De animalibus 16)

Alexander betont, dass er seine Thesen auf zahlreiche empirische Beob‐
achtungen des Verhaltens von Tieren in ihren genuinen Biotopen stützt:
„Einige Menschen […] betreten Haine, Dickichte, Sümpfe und Marschland,
um verschiedene Tierarten zu beobachten und aufzudecken, ob nur der
menschliche Verstand nach dem göttlichen Ebenbild gemacht wurde und
eine große Ehre empfangen hat, getrennt und unterschieden von der aller

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

93

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anderen Geschöpfe, oder ob Gott allen Geschöpfen einen gemeinsamen
Vorteil gegeben hat.“ (Philon, De animalibus 16) Dieser Satz ist in doppel‐
ter Hinsicht bemerkenswert. Einerseits bekundet er die Wichtigkeit der
Verhaltensforschung und der sachgerechten Interpretation ihrer Ergebnisse.
Andererseits begegnen wir in diesem Satz erstmals einer Kritik an der
stoisch inspirierten Interpretation der Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26.
Alexander stellt in Frage, „ob nur der menschliche Verstand nach dem gött‐
lichen Ebenbild gemacht wurde.“ Offensichtlich war diese essenzontologi‐
sche und nicht relational-funktionale Interpretation der Gottebenbildlich‐
keit in seiner Wahrnehmung ein herausragendes Element der theologischen
Argumentation seines Onkels und Schwiegervaters Philon, womöglich aber
auch des hellenistischen Judentums im Alexandria seiner Zeit ganz allge‐
mein. Jedenfalls ist Philon der erste, bei dem wir diesen Gedanken schrift‐
lich dokumentiert finden – und das, wie wir in Kapitel 4.2 sehen werden, in
etlichen Texten.

Die Kernthese Alexanders ist die, dass die Vernunft zwar in unterschied‐
lichen Graden, aber eben in allen Tieren vorhanden ist. „Die Natur legt in
alle Seelen die Vernunft als beherrschende Kraft, allerdings so, dass sich
beim einen nur eine schwache Andeutung und eine trübe und leicht zer‐
störbare Gestalt der Vernunft findet, beim anderen hingegen […] eine deut‐
liche und kaum zerstörbare. Eine nicht gut sichtbare Form der Vernunft
ist also den übrigen Lebewesen gegeben, eine beständige und offenkundige
aber dem Menschen.“ (Philon, De animalibus 29)

Diese Vernunft äußert sich bei manchen Tieren in einer enormen Kunst‐
fertigkeit (τέχνη). Ausführlich beschreibt Alexander das am Netzbau der
Spinnen, am Wabenbau und der Arbeitsteilung der Bienen, am Nestbau der
Schwalben und an den Kunststücken dressierter Zirkustiere (Philon, De
animalibus 17–28). Auch für die Heilkunst sieht er Belege, denn manche
Tiere wüssten, was ihnen im Fall einer Verletzung oder Krankheit hilft
(Philon, De animalibus 38–39).

Noch umfassender stellt er Beispiele für die These dar, dass Tiere „Tu‐
genden der Vernunftseele“ (Philon, De animalibus 30) aufweisen. Er nennt
die Vorsicht, besonders im Umgang mit ihrem Nachwuchs (Philon, De ani‐
malibus 34), und die Fähigkeit zu einer freiwilligen, artübergreifenden und
gerechten Kooperation, die Alexander zwischen freilebenden thrakischen
Falken und den Vogelfängern erkennt (Philon, De animalibus 37). Tiere
seien fähig zur Klugheit (Philon, De animalibus 45–46), Maßhaltung – im
sexuellen Bereich sogar weit mehr als die Menschen (Philon, De animali‐
bus 47–50), Tapferkeit (Philon, De animalibus 51–59) und Gerechtigkeit

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

94

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(Philon, De animalibus 60–65). Sie besitzen also alle vier platonischen
Kardinaltugenden. Allerdings zeigen Tiere auch vielfältige Laster – Gier,
Betrug, Sodomie, Angst, Aggressivität und viele andere mehr (Philon, De
animalibus 66–70). Beide, Tugenden und Laster, setzen Vernunft voraus
(Philon, De animalibus 71).

Im Einzelfall könnte man natürlich auf dem Hintergrund moderner Ver‐
haltensbiologie trefflich diskutieren, ob die Beispiele Alexanders als Belege
einer gewissen tierlichen Intelligenz geeignet sind oder nicht. Dass sie
jedoch insgesamt die binäre Logik des stoischen Anthropozentrismus – hier
die vernunftbegabten Menschen, dort die vernunftlosen Tiere – mit Recht
in Frage stellen, scheint unbezweifelbar.

Das berühmteste und am meisten zitierte Beispiel einer gewissen tierli‐
chen Intelligenz stammt laut Sextus Empiricus (Pyrrhonische Hypotyposen
1, 69, vgl. Kapitel 3.6.3) ausgerechnet vom Stoiker Chrysipp. Die tierfreund‐
liche Minderheit der griechischen Philosophie rezipiert es als klaren Beleg
der tierlichen Fähigkeit zum Schlussfolgern. So auch Alexander (Philon,
De animalibus 45–46): Ein Jagdhund kommt bei der Verfolgung eines
fliehenden Hirsches an eine Wegkreuzung. Er schnuppert zuerst am linken
Weg, dann am rechten, und findet beide Male keine Fährte. Dann nimmt
er ohne zu schnuppern den dritten und letzten Weg, um den Hirsch weiter
zu verfolgen. Der Hund, so Alexander und viele andere Vertreter der Min‐
derheitsmeinung, schlussfolgert: Wenn nicht A und auch nicht B, dann (bei
insgesamt nur drei Möglichkeiten) zwingend C. Er braucht seine Folgerung
nicht mehr schnuppernd verifizieren.

Das älteste erhaltene Beispiel der Kritik am stoischen Anthropozentris‐
mus und seiner Aloga-These zeigt gut, wohin die Kritik geht: Sie wendet
sich nicht dagegen, dass der Mensch graduell intelligenter als die übrigen
Tiere sei, wohl aber dagegen, dass er allein Vernunft besitze, während Tiere
völlig vernunftlos seien.

3.6.2 Plutarch von Chaironeia

Der Platoniker Plutarch von Chaironeia (40 – 125 n.Chr.) hat ein umfang‐
reiches literarisches Werk hinterlassen. Darin finden sich v.a. drei Abhand‐
lungen über die Tiervernunft und den moralischen Status der Tiere.

Das erste der drei ist „De esu carnium“ – ein eher frühes und argumen‐
tativ noch nicht so ausgereiftes, zudem lückenhaft überliefertes Werk, das
dennoch einige Themen anklingen lässt, die die Singularität Plutarchs in‐

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

95

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nerhalb des antiken Tierethik-Diskurses deutlich machen. Plutarch fordert
konsequent die Umkehr der Beweislast: Nicht wer auf Fleisch verzichtet,
muss sich rechtfertigen, sondern wer es isst. Die Frage der Behandlung
der Tiere durch den Menschen ist für ihn eine Frage der Gerechtigkeit
(πρὸς τὰ ζῷα δίκαιον: Plutarch, De esu carnium 2, 7, 999 B). In diesem
Rahmen ist die Verhältnismäßigkeit zwischen menschlichem Nutzen und
tierlichem Schaden unabdingbar (Plutarch, De esu carnium 1, 2, 994 D).
Die Zufügung von Tierleid braucht einen angemessenen Grund. Wenn das
Werk auch bei diesen Andeutungen bleibt, tritt die Richtung des Denkens
Plutarchs damit ausgesprochen klar zutage.

Ein kleines, aber äußerst kunstvolles und gewitztes Stück ist Plutarchs
„Bruta animalia ratione uti“, das den Vernunftgebrauch der Tiere bereits
im Titel trägt. Plutarch greift darin auf eine Episode aus Homers Odyssee
zurück. Odysseus kommt zur Zauberin Kirke, die seine Gefährten in Tiere
verwandelt hat, und verlangt, dass sie diese wieder in ihre menschliche
Gestalt zurückverwandelt. Anders als in Homers Odyssee fordert Kirke
ihn bei Plutarch jedoch auf, zunächst einmal die Tiere zu fragen, ob sie
überhaupt in Menschen zurückverwandelt werden wollen. Um das heraus‐
zufinden, spricht Odysseus stellvertretend mit dem Schwein Gryllos, das –
feine Ironie – selbstverständlich sprechen und argumentieren kann.

Gryllos‘ Position ist klar und unumstößlich: Menschen seien doch die
erbärmlichsten Kreaturen (Plutarch, Bruta animalia ratione uti 2, 986 D).
Im Unterschied zu Odysseus hätten er, Gryllos, und die anderen Gefährten
die Erfahrung beider Weisen zu leben – als Tiere und als Menschen –
und zögen es vor, Tiere zu bleiben (Plutarch, Bruta animalia ratione uti
2, 986 E; eine feine Anspielung auf Sokrates, der die gegenteilige Option
vertrat). Denn die Tiere hätten viel mehr Tugend (ἀρετή) als die Menschen
(Plutarch, Bruta animalia ratione uti 3, 986 F – 987 B). Das beweist Gryllos
dem Odysseus entlang der vier Kardinaltugenden. So kann er abschließend
feststellen, dass Tiere Vernunft (λόγος) und Verstand (σύνεσις) haben,
wenn auch in unterschiedlichem Maße. Doch glaube er nicht, dass das
vernünftige Denken, Verstehen und Erinnern (φρονεῖν καὶ λογίζεσθαι καὶ
μνημονεύειν) zwischen den verschiedenen Tieren so starke Unterschiede
aufweise wie zwischen den verschiedenen Menschen (Plutarch, Bruta ani‐
malia ratione uti 10, 992 D).

Eine der vielen Feinheiten in der Abhandlung Plutarchs liegt im hochdif‐
ferenzierten Gebrauch der griechischen Bezeichnungen für Tiere. Während
ζῷον für Tiere und Menschen gleichermaßen verwendet wird und damit
das Verbindende zwischen ihnen bezeichnet, meint θηρίον das Tier im Ge‐

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

96

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gensatz zum Menschen und diesem hierarchisch untergeordnet. Plutarch
kehrt diese begriffsimmanente Hierarchie um und bezeichnet vor allem aus
dem Munde des Gryllos mit θηρίον das dem Menschen überlegene Tier
(Angela Pabst 2019, 80).

Odysseus bleibt skeptisch zurück: „Aber Vorsicht, Gryllos, ist es nicht
sehr gewagt, denen Vernunft (λόγος) zuzuschreiben, denen keine Gotteser‐
kenntnis (θεοῦ νόησις) gegeben ist?“ (Plutarch, Bruta animalia ratione
uti 10, 992 E) Gryllos antwortet nur mit dem doppeldeutigen Verweis auf
den Vater des Odysseus, Sisyphos, der sich listenreich gegen die Götter
aufgelehnt hat. Damit endet der Dialog.

Das dritte für uns relevante Werk Plutarchs ist eine Abhandlung über
die Intelligenz der Tiere: „De sollertia animalium ist ein philosophisch-rhe‐
torischer Dialog, der die Spezialfrage erörtert, ob Land- oder Wassertiere
vernünftiger sind. Es geht also nicht um einen Beweis, dass Tiere vernünftig
sind, im Gegenteil, dies wird vorausgesetzt, auch wenn sich im einleitenden
Dialog einige Gegenargumente finden, die der Dialogteilnehmer Soklaros
erfolglos vertritt.“ (Beatrice Wyss 2019, 31) In Wirklichkeit geht es um die
tierethische Frage: „Der Essay ist […] ein Beitrag zur Tierethik, nicht zur
Philosophie über das Wesen der Tiere.“ (Angela Pabst 2019, 87).

Eingangs äußert Autobulos die These, dass die entscheidende Trennli‐
nie zwischen seelen- und damit vernunftlosen Wesen auf der einen Seite
und seelen- und vernunftbegabten Wesen auf der anderen Seite verlaufe.
Also nicht zwischen Menschen auf der einen und Tieren und Pflanzen
auf der anderen Seite, sondern zwischen Menschen und Tieren auf der
einen und Pflanzen auf der anderen Seite. Denn Tiere hätten eine genaue
Vorstellung davon, welche Wesen ihre Freunde und welche ihre Feinde
sind. Und „die Handlungen des Ergreifens oder Verfolgens, die sich aus
der Wahrnehmung dessen ergeben, was nützlich ist, sowie das Entkom‐
men oder Fliehen vor dem, was destruktiv oder schmerzhaft ist, könnten
keineswegs bei Kreaturen auftreten, die von Natur aus nicht in der Lage
sind, irgendeine Art von Überlegung und Beurteilung, Erinnerung und
Anteilnahme zu vollziehen. Diese Wesen also, denen du alle Erwartung,
Erinnerung, Gestaltung oder Vorbereitung und alle Hoffnungen, Ängste,
Wünsche oder Trauer absprichst – sie werden auch keine Verwendung für
Augen oder Ohren haben [...] Wenn wir also so konstituiert sind, dass wir,
um Empfindung zu haben, Verständnis haben müssen, dann muss daraus
folgen, dass alle Geschöpfe, die Empfindung haben, auch verstehen können
[…] Was diejenigen betrifft, die törichterweise behaupten, dass Tiere kein
Vergnügen oder Ärger oder Angst empfinden oder Vorbereitungen treffen

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

97

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder sich erinnern, sondern dass sich die Biene ‚sozusagen‘ erinnert und
die Schwalbe ‚sozusagen‘ ihr Nest vorbereitet und der Löwe ‚sozusagen‘
wütend wird und das Reh ‚sozusagen‘ Angst hat – ich weiß nicht, was sie
mit denen tun werden, die sagen, dass Tiere nicht sehen oder hören, son‐
dern ‚sozusagen‘ hören und sehen; dass sie keinen Schrei haben, sondern
‚sozusagen‘ schreien; dass sie auch gar nicht leben, sondern ‚sozusagen‘
leben.“ (Plutarch, De sollertia animalium 3, 960 C – 961 F) Für Plutarch
ist es also inkonsistent, einige tierliche Fähigkeiten analog zu menschlichen
zu deuten und andere nicht. Interessant ist dabei die Argumentation, dass
die Sinnesorgane geistige Vorstellungen hervorrufen, die ihrerseits in Ver‐
bindung mit Erinnerungen Erwartungen und Wünsche produzieren. Damit
dies geschehen kann, brauche es die Fähigkeit, Konzepte zu bilden.

Die Inkonsistenz des Vergleichs wird nach Autobulos fortgesetzt, wenn
die Stoiker behaupten, die Vernunft der Tiere sei ihnen von Natur aus gege‐
ben, während sie beim Menschen erlernt und erworben sei. Im Gegensatz
dazu sieht er in der Vernunft von Menschen wie Tieren naturhafte und er‐
worbene Anteile: „Die Vernunft als solche wird von der Natur eingepflanzt,
aber die wahre und vollkommene Vernunft ist das Ergebnis von Fürsorge
und Bildung. Und deshalb hat jedes Lebewesen die Fähigkeit zu denken;
aber wenn das, was sie suchen, wahre Vernunft und Weisheit ist, kann nicht
einmal der Mensch sagen, dass er sie besitzt […] so hat auch nicht jedes
Vernunftwesen auf die gleiche Weise eine geistige Geschicklichkeit oder
einen Scharfsinn, der Perfektion erreicht hat. Denn so wie es bei Tieren
viele Beispiele für soziale Bindung und Tapferkeit und Einfallsreichtum
[…] gibt, so gibt es auf der anderen Seite viele Beispiele für das Gegenteil:
Ungerechtigkeit, Feigheit, Dummheit.“ (Plutarch, De sollertia animalium 4,
962 C – D)

Schon der alltägliche Sprachgebrauch zeigt für Plutarch, dass Pflanzen
in diesem Sinne weder Lernvermögen noch Vernunft besitzen: „Weshalb
nennen wir das Schaf ungelehriger als den Hund, nicht aber den einen
Baum ungelehriger als den andern? Und weshalb nennen wir den Hirsch
feiger als den Löwen, nicht aber das eine Gemüse feiger als das andere?
Die Ursache liegt offenbar darin: So wie bei unbeweglichen Dingen das
eine nicht langsamer als das andere und bei tonlosen Dingen das eine nicht
leiser als das andere ist, so ist auch das nicht feiger und stumpfsinniger und
unbeherrschter, was nicht von Natur aus die Fähigkeit zum Denken (ἡ τοῦ
φρονεῖν δύναμις) besitzt. Indem diese Fähigkeit nämlich jedem wieder in
anderem Ausmaß zuteil geworden ist, sind die offensichtlichen Differenzen

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

98

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unter den Lebewesen entstanden.“ (Plutarch, De sollertia animalium 4, 962
F – 963 A)

Wenn man also Tiere im Blick auf ihre Vernunftfähigkeit vergleiche,
dann zeige das, dass sie immerhin etwas Vernunft haben müssen: „Auf
die gleiche Weise sollten wir also nicht von den Tieren sagen, dass es
ihnen völlig an Intellekt und Verständnis mangelt und sie keine Vernunft
besitzen, obwohl ihr Verständnis weniger scharf und ihr Intellekt dem
unseren unterlegen ist. Was wir sagen sollten, ist, dass ihr Intellekt schwach
und trüb ist, wie ein schwaches und getrübtes Auge.“ (Plutarch, De sollertia
animalium 5, 963 A – C)

Der Clou des Dialogs ist freilich die Infragestellung des Anthropozentris‐
mus. Und diese ist bei Plutarch eng mit seinem Plädoyer für eine vegeta‐
rische Ernährungsweise verbunden. So wendet Soklaros ein: „Die Stoiker
und Peripatetiker sind sich […] einig, dass Gerechtigkeit dann nicht entste‐
hen könne, sondern völlig ohne Form und Substanz bleiben würde, wenn
alle Tiere an der Vernunft teilhaben. Denn entweder sind wir notwendiger‐
weise ungerecht, wenn wir sie nicht verschonen; oder, wenn wir sie nicht
zur Nahrung nehmen, wird das Leben undurchführbar oder unmöglich
[…] Wir haben also keine Hilfe oder Lösung für dieses Dilemma, das uns
entweder des Lebens selbst oder der Gerechtigkeit (δικαιοσύνη) beraubt,
es sei denn, wir bewahren jene alte Begrenzung und jenes Gesetz, durch
das der Schöpfer die natürlichen Arten unterschied und jeder Klasse ihren
besonderen Bereich gab [...] Diejenigen, die nichts von richtigem Handeln
uns gegenüber wissen, können auch kein Unrecht von uns empfangen.“
(Plutarch, De sollertia animalium 6, 964 A – C) Soklaros referiert hier
die stoische Verneinung einer Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und
Tieren: Nur diejenigen, die sich selber an Gesetze halten können, also die
moral agents, können einen moralischen Status besitzen und moral patients
sein.

Doch Autobulos hält die anthropozentristische Schlussfolgerung für un‐
zutreffend: „Es gibt eine Alternative, ein gewaltfreies Prinzip, das einerseits
die Tiere nicht der Vernunft beraubt, andererseits aber die Gerechtigkeit
derer bewahrt, die sie auf rechte Weise nutzen [...] Pythagoras […] lehrte
uns, wie wir ohne Ungerechtigkeit von den Tieren profitieren können. Es
ist sicherlich keine Ungerechtigkeit, Tiere zu bestrafen und zu töten, die
unsozial und nur verletzend sind, oder diejenigen zu zähmen, die sanft
und freundlich zum Menschen sind, und sie zu unseren Helfern bei den
Aufgaben zu machen, für die sie von Natur aus hervorragend geeignet
sind [...] Denn das Leben wird weder abgeschafft noch beendet, wenn ein

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

99

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mensch für seine Bankette keine Platten mit Fisch oder Gänseleberpastete
oder Fleisch von Rindern und Ziegen mehr hat — oder wenn er nicht mehr
im Theater oder auf der Jagd einige Tiere gegen ihren Willen zwingt, sich
zu behaupten und zu kämpfen [...] Tatsache ist, dass nicht diejenigen die
Tiere ungerecht behandeln, die sie benutzen, sondern diejenigen, die sie
schädlich und achtlos und auf grausame Weise benutzen.” (Plutarch, De
sollertia animalium 7, 964 E – 965 B) Autobulos hält also eine Tiernutzung
für verantwortbar, solange sie den Tieren keine Gewalt antut, sondern
ihre eigenen Bestrebungen und Bedürfnisse achtet. Diese Forderung der
Gerechtigkeit gegenüber Tieren um ihrer selbst willen ist in der gesamten
antiken Philosophie einzigartig (Richard Sorabji 1993, 125; Bardo Maria
Gauly 2012, 53; Stephen T. Newmyer 2014, 232).

Nachdem nun von allen Gesprächsteilnehmern anerkannt wird, dass
Tiere in abgestuftem Maße Vernunft haben, stellt sich die eigentliche
Hauptfrage, ob Land- oder Wassertiere mehr Vernunft und Tugendhaftig‐
keit besitzen. Der Jäger Aristotimos liefert zahllose Beispiele zu Gunsten
der Landtiere (Plutarch, De sollertia animalium 9, 965 E – 22, 975 C), der
Fischer Herakleon eine ähnlich große Beispielfülle zu Gunsten der Wasser‐
tiere (Plutarch, De sollertia animalium 23, 975 C – 36, 985 C). Am Ende
geht der Wettstreit unentschieden aus – für Plutarch sehr typisch (Angela
Pabst 2019, 88). Gewonnen hat die These, dass alle Tiere Vernunft besitzen
(Plutarch, De sollertia animalium 37, 985 C) und deswegen geschont wer‐
den müssen. „So zeigt sich, dass die jungen Jäger und Petrijünger […] ihr
eigenes Tun delegitimiert haben.“ (Angela Pabst 2019, 89)

Beatrice Wyss bringt die Pointe des Dialogs, der ein viel höheres in‐
tellektuelles Niveau hat als Philons Alexander, auf den Punkt: Plutarchs
Kritik „scheint es um die scharfe Trennung von ἄλογα ζῷα und λογικὸς
ἄνθρωπος zu gehen. Ich vermute als Grund ein Unbehagen an der strikten
Trennung von Lebewesen entlang einer Demarkationslinie, deren Existenz
man zwar irgendwie als gegeben annimmt, die sich aber in Wirklichkeit
nicht so trennscharf nachweisen lässt, es ist dies die Vernunft, der λόγος,
der νοῦς. Es ist diese Selbstsicherheit der Stoiker, die so genau wissen,
dass das Tier, obwohl es Seele hat und ein Lebewesen ist und als solches
Gottes teilhaftig ist (Gott ist in stoischer Sicht das aktive Prinzip in der
Materie und in allen Lebewesen), dennoch ganz und gar vom Menschen
verschieden ist, weil es eben keinen νοῦς und keinen λόγος hat.“ (Beatrice
Wyss 2019, 33)

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

100

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.6.3 Sextus Empiricus

Der Arzt und Philosoph Sextus Empiricus (2. Jahrhundert n.Chr.) ist ein
Vertreter des Pyrrhonismus, einer Variante des Skeptizismus, die auf den
antiken griechischen Philosophen Pyrrhon von Elis (ca. 362 – 275 v.
Chr.) zurückgeht. In seinem „Grundriss der pyrrhonischen Skepsis“, auch
„Pyrrhonische Hopotyposen“ genannt, stellt er die menschlichen Erkennt‐
nismöglichkeiten massiv in Frage. Der Vergleich zwischen tierlichen und
menschlichen Erkenntnismöglichkeiten in den Pyrrhonischen Hypotypo‐
sen 62–78 dient ihm weniger dazu, die große Intelligenz der Tiere, sondern
eher die eng begrenzte Erkenntnisfähigkeit des Menschen aufzuzeigen.

Zunächst belegt Sextus, dass die Tiere die besseren Sinneswahrnehmun‐
gen und damit auch die besseren Vorstellungen von der Wirklichkeit haben
(Sextus Empiricus, Pyrrhonische Hopotyposen 62–64). Dann wendet er
sich der Vernunft zu, und dort zunächst dem inneren Denken (ἐνδιάθετος
λόγος) und anschließend der sich äußernden Sprache (προφορικός λόγος).
Was das Denken betrifft, bestehe es gemäß den schärfsten Gegnern des
Sextus, den Stoikern, in „der Wahl des Arteigenen und der Meidung des
Artfremden, der Kenntnis der hierauf gerichteten Techniken, der Wahrneh‐
mung der Tugenden, die der eigenen Natur entsprechen, und der Dinge,
die sich auf die Affekte und Leiden beziehen.“ (Sextus Empiricus, Pyrrhoni‐
sche Hopotyposen 65)

Sextus beschränkt sich im Folgenden auf eine einzige Tierspezies, den
Hund, an dessen Beispiel er sämtliche Aspekte einen nach dem anderen
aufzuweisen versucht. Die Klugheit des Hundes demonstriert er mit Ver‐
weis auf Argos, den Hund des Odysseus, der nach Homers Epos seinen
Herrn bei dessen Rückkehr aus Troja als einziger erkennt – ungeachtet
der enormen körperliche Veränderung des Helden (Sextus Empiricus, Pyr‐
rhonische Hopotyposen 68). Als zweites Beispiel führt er die schon von
Tiberius Iulius Alexander bekannte Beobachtung Chrysipps an, „der Hund
wende das fünfte mehrgliedrige unbewiesene Argument an, wenn er an
einen Dreiweg komme und nach dem Spüren auf den zwei Wegen, die das
Wild nicht entlang gelaufen sei, sofort den dritten entlang stürme, ohne
hier überhaupt gespürt zu haben. Er schließe nämlich, sagt der antike
Philosoph, dem Sinne nach folgendermaßen: ‚Das Wild ist entweder hier
oder hier oder hier entlang gelaufen. Weder aber hier noch hier. Also hier.‘“
(Sextus Empiricus, Pyrrhonische Hopotyposen 69) „Sextus stützt sich für
das Argument, dass Hunde etwas von Dialektik verstehen, auf Chrysipp;

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

101

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das ist sehr raffiniert und hinterhältig; er schlägt die Stoiker gleichsam mit
ihrem Hauptvertreter.“ (Beatrice Wyss 2019, 32)

Nachdem Sextus schließlich noch gezeigt hat, wie der Hund im Falle
einer Verletzung oder Krankheit für seine Genesung sorgt (Sextus Empiri‐
cus, Pyrrhonische Hopotyposen 70–71), kann er resümieren: „Dann ist der
Hund wohl vollkommen hinsichtlich der innerlich denkenden Vernunft;
denn auf diesen Dingen beruht die Vollkommenheit dieser Vernunft.“ (Sex‐
tus Empiricus, Pyrrhonische Hopotyposen 72)

Über die sich sprachlich äußernde Vernunft schreibt Sextus relativ
knapp. Er bemerkt: „Wenn wir auch die Sprachen der sogenannten ver‐
nunftlosen Tiere nicht verstehen, so ist es doch nicht völlig unwahrschein‐
lich, dass sie miteinander reden und wir es nur nicht verstehen. Denn wir
verstehen ja auch nicht die Sprache der Barbaren, wenn wir sie hören,
sondern halten sie für eine undifferenzierte Lautfolge. Und von den Hun‐
den hören wir, dass sie einen anderen Laut ausstoßen, wenn sie jemanden
abwehren, als wenn sie heulen oder geschlagen werden oder wedeln. Über‐
haupt, wollte sich jemand hierauf konzentrieren, so würde er bei diesem
und den anderen Tieren in den verschiedenen Situationen eine große Un‐
terschiedlichkeit der Laute feststellen, so dass man daher mit Recht sagen
konnte, dass die sogenannten vernunftlosen Tiere auch an der sprachlich
äußernden Vernunft teilhaben.“ (Sextus Empiricus, Pyrrhonische Hopoty‐
posen 74–75)

Die skeptische Conclusio lautet daher, „dass wir unsere Vorstellungen
nicht höher einschätzen können als die der vernunftlosen Tiere. Wenn
aber die vernunftlosen Tiere für die Beurteilung der Vorstellungen nicht
unglaubwürdiger sind als wir und wenn entsprechend der Verschiedenheit
der Lebewesen unterschiedliche Vorstellungen entstehen, dann werde ich
zwar sagen können, wie mir jeder der zugrundeliegenden Gegenstände
erscheint, wie er aber seiner Natur nach ist, darüber werde ich mich wegen
des oben Gesagten notwendig zurückhalten müssen.“ (Sextus Empiricus,
Pyrrhonische Hopotyposen 78)

3.6.4 Kelsos

Der Platoniker Kelsos lebt in der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts. In
seiner verschollenen Schrift „Wahre Lehre“ (Ἀληθὴς λόγος), die er um
180 n.Chr. in Alexandria geschrieben hat, kritisiert er als erster überhaupt
den stoischen Anthropozentrismus in seiner christlichen Gestalt und ver‐

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

102

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tritt demgegenüber einen konsequenten platonischen Kosmozentrismus.
Überliefert sind uns nur Fragmente seiner Schriften durch Origenes (siehe
unten Kapitel 5.7) in seiner um 248 n.Chr. verfassten Abhandlung „Contra
Celsum“. Kelsos ist zu dieser Zeit bereits verstorben, doch erlebt sein Buch
offensichtlich noch eine lebhafte Resonanz, so dass Origenes die Auseinan‐
dersetzung damit für lohnend hält.

Kelsos stellt das Christentum als eine ungebildete und sich gesellschaft‐
lich isolierende Strömung dar (Horacio E. Lona 2005, 50–54 und 473–
474; Michael Fiedrowicz 2011, 29–34; Peter Gemeinhardt 2022, 35 unter
Berufung auf Origenes, Contra Celsum 3, 44) und sieht keinen Grund
für die von ihm bereits als typisch christlich wahrgenommene Annahme,
die Welt sei des Menschen wegen erschaffen worden. Eher könne man
argumentieren, sie sei um der Tiere willen da. Denn von Natur aus sei
keine einzelne Art zur Herrschaft über die Welt bestimmt. Der christliche
Anthropozentrismus sei daher verfehlt, denn der Kosmos bilde eine Ge‐
samtheit, in der jeder Bestandteil seine gleichberechtigte Bedeutung habe.
An Stelle des Anthropozentrismus könne man ebenso gut behaupten, dass
„das Weltganze nicht mehr der Menschen als der vernunftlosen Lebewesen
wegen geschaffen worden ist (οὐδὲν μᾶλλον ἀνθρώπων ἢ τῶν ἀλόγων
ζῴων ἕνεκεν γέγονε τὰ πάντα).“ (Origenes, Contra Celsum 4, 74) Denn
die klassischen stoisch-christlichen Argumente zu Gunsten des Anthropo‐
zentrismus sind für Kelsos nicht stichhaltig: „Warum sollten diese Dinge
mehr für die Menschen zur Nahrung bestimmt sein als für die Gewächse,
die Bäume, Gräser und Disteln? […] Wollte man auch zugeben, dass diese
Dinge Werke Gottes seien, so sind sie doch nicht mehr für uns Menschen
zur Nahrung bestimmt als für die Gewächse, die Bäume, Gräser und Dis‐
teln […] Und wenn du sagst, dass diese Dinge – nämlich die Gewächse, die
Bäume, Gräser und Disteln – für die Menschen wachsen, warum willst du
dann behaupten, dass sie für die Menschen eher wachsen als für die wildes‐
ten vernunftlosen Tiere?“ (Origenes, Contra Celsum 4, 74–75) „Wenn du
mir aber auch den Ausspruch des Euripides entgegenhältst: ‚Dann dienen
die Sonne und die Nacht den Sterblichen‘, so frage ich: Warum denn uns
mehr als den Ameisen und Fliegen? Denn auch jenen dient die Nacht zur
Erholung, der Tag aber zum Sehen und zur Tätigkeit.“ (Origenes, Contra
Celsum 4, 77)

Erst am Ende einer langen Abhandlung kommt Origenes auf die kos‐
mozentristische Gegenthese des Kelsos zu sprechen, die er so wiedergibt:
„Also nicht für den Menschen ist das Weltganze gemacht, wie auch nicht
für den Löwen oder den Adler oder den Delphin, sondern damit diese

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

103

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Welt als Werk Gottes in ihren Teilen ganz vollständig und vollkommen
(ὁλόκληρον καὶ τέλειον) sei in allen Stücken. Aus diesem Grunde sind
alle Dinge wohl abgemessen (μεμέτρηται τὰ πάντα), nicht mit Rücksicht
aufeinander – höchstens beiläufig –, wohl aber mit Rücksicht auf das Ganze
(τοῦ ὅλου). Gott sorgt für das Ganze (μέλει τῷ θεῷ τοῦ ὅλου), und seine
Vorsehung (πρόνοια) verlässt dieses niemals; auch wird es nicht schlechter,
noch nimmt es Gott nach einiger Zeit wieder zu sich selbst zurück.“ (Orige‐
nes, Contra Celsum 4, 99)

Auch die anthropozentristische Interpretation des biblischen Herr‐
schaftsauftrags stellt Kelsos massiv in Frage: „Wenn uns jemand die Herr‐
scher der Vernunftlosen (ἄρχοντας τῶν ἀλόγων) nennen wollte, da wir
die vernunftlosen Lebewesen jagen und verspeisen, so werden wir fragen:
Warum sind nicht wir vielmehr ihretwegen geschaffen, da sie doch Jagd auf
uns machen und uns fressen? Aber wir bedürfen auch der Netze und der
Waffen und zahlreicher Menschen als Helfer und der Hunde wider die zu
erjagenden Tiere; jene dagegen sind von der Natur sofort und an sich mit
den Waffen versehen worden, mit denen wir von ihnen leicht bezwungen
werden?“ (Origenes, Contra Celsum 4, 78) „Auf eure Behauptung, Gott ha‐
be uns das Vermögen verliehen, wilde Tiere (θηρία) zu fangen und nutzbar
zu machen, wollen wir bemerken, dass wahrscheinlicher Weise, ehe Städ‐
te und Gewerbe und derartige Genossenschaften und Waffen und Netze
vorhanden waren, allerdings Menschen von Tieren geraubt und gefressen,
Tiere aber von Menschen durchaus nicht gefangen wurden.“ (Origenes,
Contra Celsum 4, 79) „Daher hat Gott wenigstens in dieser Hinsicht eher
die Menschen den Tieren unterworfen.“ (Origenes, Contra Celsum 4, 80)

Schließlich versucht Kelsos auch, die Aloga-These zu widerlegen und
eine Vernunftbegabung der Tiere nachzuweisen. Hierzu greift er vor allem
auf das Beispiel der staatenbildenden Insekten zurück: „Wenn es den An‐
schein hat, dass die Menschen deshalb über den vernunftlosen Tieren
stehen, weil sie Städte erbaut haben und eine staatliche Verfassung mit
Obrigkeiten und Herrschaften besitzen, so besagt das gar nichts; denn auch
die Ameisen und die Bienen haben dies.“ (Origenes, Contra Celsum 4,
81) Und diese kleinen Tiere besitzen sogar bestimmte Kunstfertigkeiten:
„Die Ameisen entfernen von den Früchten, die sie aufbewahren, die Keime,
damit sie nicht schwellen, sondern ihnen das ganze Jahr hindurch zur
Nahrung dienen können.“ (Origenes, Contra Celsum 4, 83) Schließlich be‐
obachtet Kelsos auch Kommunikation und Sprache zwischen ihnen: „Und
wenn sie sich begegnen, so unterreden sie sich auch miteinander (ἀλλήλοις
διαλέγονται), deshalb verfehlen sie auch den Weg nicht. Sie haben also

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

104

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine vollkommen ausgebildete Vernunft, gemeinsame Vorstellungen von ge‐
wissen allgemeinen Wahrheiten, eine Sprache, Sachverhalte und Sprachin‐
halte (λόγου συμπλήρωσίς ἐστι παρ' αὐτοῖς καὶ κοιναὶ ἔννοιαι καθολικῶν
τινων καὶ φωνὴ καὶ τυγχάνοντα καὶ σημαινόμενα).“ (Origenes, Contra
Celsum 4, 84) So kann Kelsos schließen: „Wohlan nun, wenn jemand
vom Himmel herab auf die Erde hinblickte, was würde er wohl für einen
Unterschied finden zwischen dem, was wir tun, und dem, was Ameisen und
Bienen treiben?“ (Origenes, Contra Celsum 4, 85)

In einem Punkt gibt sich Kelsos allerdings eine gravierende Blöße, die
Origenes (Contra Celsum 4, 86–99) lang und breit auskostet: Kelsos teilt
die ägyptische Überzeugung, die Tiere könnten weissagen, hätten somit
eine besondere Nähe zu den Göttern und seien gewissermaßen religiöser
als die Menschen11. Hier kann Origenes leicht an den jüdischen Philoso‐
phen Philon anschließen (siehe Kapitel 4.2), der sich bereits zwei Jahrhun‐
derte zuvor entschieden gegen die ägyptische Tiermantik gewandt hat und
in seiner und des Origenes‘ gemeinsamer Heimatstadt Alexandria noch gut
bekannt ist. Wie Philon das hellenistische Judentum, stellt Origenes das sto‐
isch geprägte Christentum als aufgeklärt dar und entlarvt die ägyptischen
tiergestützten Weissagungspraktiken als abergläubisch und unvernünftig.

Schließlich kommt Kelsos aber auch auf die Frage des Fleischverzehrs
zu sprechen: „Wenn es also nach einem von den Vätern übernommenen
Brauch (πάτριον) geschieht, dass sie [sc. die ChristInnen] sich irgendwel‐
cher Opfertiere enthalten (ἱερείων τινῶν ἀπέχονται), müssen sie sich sol‐
cher (τών τοιώνδε) gänzlich enthalten – und (überhaupt) des Genusses
aller Tiere, wie es auch Pythagoras richtig erscheint, da er die Seele und
ihre Organe ehrt.“ (Origenes, Contra Celsum 8, 28 in der Interpunktion
von Johannes Arnold 2010, 72) Die Argumentation des Kelsos gegen den
Fleischverzehr der ChristInnen verläuft also folgendermaßen: In fast allen
anderen Religionen kennt man Tiere, die sowohl zum Opfer als auch zum
Verzehr völlig tabu sind, wie etwa im Judentum die unreinen Tiere. So
müsste es logischerweise auch im Christentum sein. Da dieses aber alle
Arten von Opfertieren ablehnt, müsste es konsequenterweise auch ganz auf
Fleisch verzichten (Johannes Arnold 2010, 73). Kelsos beruft sich hier auf
Pythagoras, dem er offenkundig zustimmt.

Kelsos geht es, darin ist Lucia Bacci (2007, 117 und 119) zuzustimmen,
nicht wirklich um die Tiere. An ihnen hat er wenig Interesse. Vielmehr
möchte er einerseits wider den Stachel des anthropozentristischen Main‐

11 Zum ursprünglichen Wortlaut des Kelsos-Zitats siehe Johannes Arnold 2010, 68–71.

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

105

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


streams löcken, andererseits interessiert ihn das große Ganze der kosmi‐
schen Harmonie. Er ist ein echter Holist. Vor dieser verblassen alle Teile des
Kosmos, auch Menschen und Tiere.

3.6.5 Porphyrios von Tyros

Der neuplatonische Philosoph Porphyrios (233 – 305 n.Chr.) kommt vom
syrischen Tyros über Athen nach Rom, wo er sich zum wichtigsten Schüler
Plotins entwickelt. Wie sein Lehrer ist Porphyrios ein entschiedener Geg‐
ner des Christentums und ein kenntnisreicher Kritiker der Bibel. Eine der
prominentesten Schriften seines über 60 Monografien umfassenden Werks
ist die Kampfschrift „Gegen die Christen“, die allerdings auf ein Edikt des
Kaisers Konstantin hin genau deswegen vollständig vernichtet wird. Andere
seiner Schriften finden im Christentum hingegen positive Aufnahme.

Für unsere Fragestellung ist besonders seine Abhandlung „De abstinentia
ab esu animalium“ – „Über die Enthaltung von Beseeltem“ – von Bedeu‐
tung, das den besonders gottesfürchtigen und nach Vollkommenheit stre‐
benden Philosophen die Fleischabstinenz empfiehlt (Ubaldo Pérez-Paoli
2001, 94). Während Porphyrios in den ersten beiden Büchern dieses Werks
die psychischen und spirituellen Wirkungen des Fleischgenusses behandelt
und im vierten Buch kulturgeschichtliche Überlegungen zur Ernährung
in der Frühzeit der Menschheit anstellt, geht es ihm im dritten Buch um
den moralischen Status der Tiere und deren Vernunftfähigkeit. Es ist das
eigentlich tierethische der vier Bücher.

Zunächst setzt sich Porphyrios ausführlich mit der Aloga-These aus‐
einander. Er bestreitet die stoische Koppelung der Vernunftfähigkeit an
die Frage, ob ein Verhalten erlernt ist: „Wer sagt, die Tiere hätten dies
[zweckmäßige Verhalten] von Natur (φύσει) aus, merkt gar nicht, dass er
behauptet, sie seien von Natur aus vernünftig.“ (Porphyrios, De abstinentia
3, 10) Porphyrios verweist auf die Götter, die die Vernunft auch nicht
durch Lernen erworben haben: „Das Göttliche ist auch nicht durch Lernen
(μάθησις) vernünftig (λογικόν) geworden. Denn es gab nie eine Zeit, wo
es vernunftlos (ἄλογον) war, sondern gleichzeitig mit seiner Existenz war
es auch vernünftig.“ (Porphyrios, De abstinentia 3, 10) Tiere hätten also
entgegen der stoischen Überzeugung sehr wohl Vernunft, sonst könnten
sie weder dem Menschen dienen noch untereinander neiden und streiten
(Porphyrios, De abstinentia 3, 13). Alle Tiere hätten in gewissem Maße

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

106

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vernunft, wenn auch die meisten sehr unvollkommen (Porphyrios, De
abstinentia 3, 18).

Im zweiten Schritt setzt sich Porphyrios mit dem stoischen Anthropo‐
zentrismus auseinander. Tiere seien nicht allein oder primär zum mensch‐
lichen Nutzen geschaffen – wozu gäbe es sonst nicht jagdbare Wildtiere
(Porphyrios, De abstinentia 3, 20)? Und überhaupt wäre in einer so strikt
(mono-)teleologischen Sicht wie der stoischen der Mensch seinerseits zum
Nutzen der Löwen geschaffen (Porphyrios, De abstinentia 3, 25). Nein,
Tiere hätten dieselbe Entstehungsweise wie Menschen und seien deshalb
im Unterschied zu den Pflanzen deren Verwandte (Porphyrios, De absti‐
nentia 3, 26). Es ist pikant, dass Porphyrios hier den in der stoischen
Lehre so zentralen Begriff der οἰκείωσις umdeutet. Bedeutete er bei den
Stoikern das Sich-Beheimaten in der eigenen Existenz, wird er nun für die
verwandtschaftliche Beziehung zwischen Menschen und Tieren verwendet.

Aus den vorangehenden naturphilosophischen Überlegungen folgt für
Porphyrios die Rechtsgemeinschaft zwischen Mensch und Tier, die das Ver‐
bot einschließt, zahme Tiere zu töten, und nur die Notwehrtötung erlaubt.
Das Prinzip der Gerechtigkeit verlange für jede Gewaltanwendung eine
Notwendigkeit, Fleischverzehr sei aber nicht notwendig (Porphyrios, De
abstinentia 3, 18.26). Schließlich sei Gott das Prinzip der Nicht-Schädigung
zu Eigen (Porphyrios, De abstinentia 3, 27). – Dieser letzte Satz wird
von der überwältigenden Mehrheit der InterpretInnen so gelesen, dass es
Porphyrios wie Pythagoras, aber anders als Plutarch nicht um das Tier
als solches, sondern um das göttliche Handeln an den Tieren geht, das
für die Menschen vorbildhaft sein soll. Philosophisch leben heißt, sich
den vollkommenen Gott zum Vorbild nehmen – und das gilt dann eben
auch für sein Handeln an den nichtmenschlichen Geschöpfen (Ubaldo
Pérez-Paoli 2001, 94; Stephen T. Newmyer 2006, 97–98 und 2014, 232).

3.6.6 Zusammenfassung

Ungefähr seit der Zeitenwende gibt es spürbare Kritik am stoischen Main‐
stream: An seiner scharfen Trennung zwischen Menschen und Tieren. An
seiner frappierenden Gewissheit bezüglich der Aloga-These. An seinem
strikten und monolinearen Anthropozentrismus. Und an seinem unerbittli‐
chen Ausschluss der Tiere aus der Rechtsgemeinschaft.

Diese Kritik kommt von verschiedenen Seiten und aus verschiede‐
nen philosophischen Traditionen – Neupythagoreismus, Neuplatonismus,

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

107

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Skeptizismus – und dort teilweise von eher unbekannten, teilweise aber
auch von sehr prominenten Persönlichkeiten wie Plutarch und Porphyrios.
Zunächst richtet sie sich gegen die Stoa als philosophische Schule, dann
auch gegen Judentum und Christentum, insofern diese die stoischen Ideen
rezipieren.

Die argumentative Qualität der anti-anthropozentristischen Kritik ist
sehr unterschiedlich, und ebenso ihre Begründung. Tiberius Iulius
Alexander und Kelsos argumentieren eher populärphilosophisch entlang
der empirisch gemachten naturwissenschaftlichen Beobachtungen. Sextus
Empiricus äußert vor allem Skepsis an der menschlichen Erkenntnisfähig‐
keit – es geht gar nicht um das Tier oder die Tierethik. Porphyrios denkt
vorwiegend von der Seelenwanderungslehre her und propagiert zugleich
das Ideal der Vollkommenheit als lebenspraktische Option für einige weni‐
ge Auserwählte. Die Tiere kommen vorwiegend indirekt und über andere
Lehren vermittelt vor. Plutarch ist der einzige, dem es wirklich zentral
und direkt um die Tiere und um Gerechtigkeit gegenüber den Tieren
geht. Zugleich ist seine Argumentation zweifelsohne am feinsinnigsten und
ausdifferenziertesten.

Die Rezeption der antistoischen Kritik bleibt gleichwohl begrenzt. Schon
lange vor dem Siegeszug des Christentums im 4. und 5. Jahrhundert, näm‐
lich schon seit ihrer Entstehung um die Zeitenwende ist sie die Position
einer Minderheit, was ihre Repräsentanten wohl auch erkennen. Dennoch
stellt sich die Frage, wie der stoische Anthropozentrismus in das Frühju‐
dentum und das frühe Christentum einziehen konnte, wo er doch allen
bisher dargestellten biblischen Texten diametral widerspricht. Das erklären‐
de Paradigma lautet: Hellenisierung bzw. Hellenismus. Ihm widmet sich
das nächste Kapitel.

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie

108

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der
biblischen Tierethik

Nach der Deportation der Jerusalemer Oberschicht ins babylonische Exil
von 587 v.Chr. bis ungefähr 545 v.Chr. kehrt ein Teil der Deportierten nicht
mehr nach Israel zurück, sondern verstreut sich im gesamten Nahen und
Mittleren Osten sowie im Mittelmeerraum. Seit dieser Zeit gibt es eine
nennenswerte „jüdische“ Diaspora (wobei der Begriff „jüdisch“ erst in der
Zeit des Hellenismus auftaucht) – zunächst im persischen Reich Königs
Kyros und seiner Nachfolger, ab 333 v.Chr. dann im griechischen Reich
Alexanders des Großen und seiner Nachfolger. Von diesem Moment an
findet eine intensive Begegnung und Auseinandersetzung der israelitisch-
jüdischen Religion mit der griechischer Kultur und ihrer Philosophie statt.

Diese Begegnung erfolgt aber nicht auf Augenhöhe. Sie ist nicht symme‐
trisch, so als würden sich hier zwei gleichberechtigte und gleichstarke Kul‐
turen begegnen. Vielmehr ist die griechische Kultur schon rein quantitativ
dominant. Heute würden wir sie eine „Leitkultur“ nennen. Die jüdische
Diaspora nimmt also die griechische Kultur auf, während der umgekehrte
Prozess nicht stattfindet.

Genau das bezeichnet man als Hellenismus. Er meint die Ausbreitung
der griechischen Kultur und Sprache, aber auch der Philosophie über das
griechische Kernland hinaus und ihr Eindringen „in alle Bereiche des Le‐
bens: in Sprache und Literatur, Religion und Philosophie, Wissenschaft
und Kunst, Politik und Wirtschaft, Bildung und Erziehung.“ (Michael Tilly
2005, 42) Niemand kann sich diesem Einfluss „auf Dauer […] völlig entzie‐
hen.“ (Michael Tilly 2005, 43) Der Hellenismus ist also ein kulturgeschicht‐
liches und weniger ein politisches Phänomen, obgleich er für seine enorme
Ausbreitung das Weltreich Alexanders als politische Rahmenbedingung
voraussetzt. Doch bleibt er bis in die Spätantike die dominante kulturelle
Strömung – also bis in eine Zeit, in der das griechische Weltreich längst
abgelöst worden ist.

Als Bezeichnung einer Geschichtsepoche ist der Begriff Hellenismus erst
seit dem 19. Jahrhundert üblich. Im Sinne der Nachahmung der griechi‐
schen Lebensweise in Sprache, Tracht und Bräuchen werden das Substantiv
ἑλληνισμός und das Verb ἑλληνίζειν jedoch bereits in der Antike gebraucht.

109

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Neue Testament nennt griechisch sozialisierte JüdInnen ἑλληνισταὶ
(Apg 6,1; 9,29; 11,20).

Die hellenistische Welt umfasst einen gewaltigen Raum, von Sizilien und
Unteritalien (Magna Graecia) über Griechenland bis nach Indien und ins
heutige Afghanistan sowie vom Schwarzen Meer bis nach Ägypten. Die
Hellenisierung der orientalischen Bevölkerung sorgt dafür, dass noch bis
ins 7. Jahrhundert wenigstens von der städtischen Bevölkerung Syriens ne‐
ben dem Aramäischen eine vereinfachte Form des Griechischen verwendet
wird, die Koiné (von κοινός, allgemein). In Kleinasien hält sich diese sogar
erheblich länger. Auch den politischen Zusammenbruch des Römischen
Reichs überstehen die kulturellen Traditionen des Hellenismus und wirken
noch über Jahrhunderte in Rom und im Byzantinischen Reich fort.

Relativ früh gewinnt der Hellenismus auch auf das Diasporajudentum
erheblichen Einfluss. Vom 3. Jahrhundert v.Chr. bis zum 1. Jahrhundert
n.Chr. entstehen die sogenannten Apokryphen, religiöse Schriften in grie‐
chischer Sprache, die zeitlich nahtlos an die hebräischen Bücher der jü‐
dischen Bibel anschließen und hohen Rang haben. Zwar werden sie im
Judentum vermutlich nie kanonisiert, doch dass einige von ihnen im Chris‐
tentum in den Kanon des „Alten Testaments“ Eingang finden, setzt ihre
Hochschätzung im hellenistischen Judentum voraus.

Noch größere Bedeutung für die Hellenisierung des Diasporajudentums
hat die Septuaginta, eine Übertragung der hebräischen Bibel ins Griechi‐
sche, die ab ungefähr 250 v.Chr. entsteht, vorwiegend in Alexandria, der
größten Metropole im Ostteil des römischen Reichs und dem Zentrum des
hellenistischen Frühjudentums. Es handelt sich um ein Jahrhundertprojekt.
Bis ungefähr 100 v.Chr. sind die meisten Bücher der hebräischen Bibel
übersetzt, die restlichen folgen bis 100 n.Chr. Motivation zur Erstellung
einer griechischen Bibelübersetzung dürfte nach innen die Stärkung der
Identität des Diasporajudentums gewesen sein, nach außen die selbstbe‐
wusste Präsentation der eigenen Tradition im pluralen Diskurs der Gesell‐
schaft (symbolisiert auch dadurch, dass die jüdische Bibel so Eingang in
die weltberühmte Bibliothek von Alexandria finden konnte, vgl. Siegfried
Kreuzer 2016, 46–49). „Mit der Septuaginta trat das Judentum in einen
öffentlichen Diskurs mit der hellenistischen Weltkultur ein.“ (Heinz-Josef
Fabry, in: Erich Zenger u.a. 92016, 61)

Zur gleichen Zeit bildet sich im griechisch beherrschten Israel eine
fundamentalistische Widerstandsbewegung: Die Makkabäer. Auslöser ihrer
Entstehung ist die Aufstellung einer Götterstatue im Jerusalemer Tempel
auf Geheiß des griechischen Diadochenherrschers Antiochus IV. Epipha‐

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

110

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nes. Für gläubige JüdInnen bedeutet das die Entweihung ihres Allerheiligs‐
ten. Doch jenseits dieser offenen Missachtung der Religion durch den Herr‐
scher nährt sich die makkabäische Ideologie auch von einem umfassenden
kulturellen Unbehagen über die zunehmende Hellenisierung ihrer Umwelt.
Dass zum Beispiel die griechischen Männer völlig nackt Sport treiben, ist
für sie ein Gräuel. Der „clash of civilizations“ ist aus ihrer Sicht fundamen‐
tal.

Auf diese Weise entstehen innerjüdische Konflikte zwischen den hebrä‐
isch oder aramäisch sprechenden JüdInnen Israels und den griechisch spre‐
chenden JüdInnen in der Diaspora. Als die Bewegung Jesu von Nazaret
sich nach Ostern allmählich internationalisiert, greifen diese Spannungen
schnell auf sie über. Schon die Urgemeinde in Jerusalem erlebt einen
heftigen Streit, der nur dadurch gelöst werden kann, dass man die Ge‐
meindeleitung verdoppelt und für jeden der beiden Gemeindeteile – den
hebräisch-aramäischen und den hellenistischen – ein eigenes Leitungsgre‐
mium schafft (Apg 6). Und dass zwischen Paulus und dem von Jesus selbst
ernannten Zwölferkreis zeitlebens eine angespannte Atmosphäre herrscht,
hat seinen Grund ebenfalls darin. Während die Zwölf allesamt aramäisch
sprechende Galiläer sind, kommt Paulus aus der hellenistischen jüdischen
Gemeinde von Tarsos. Die aramäische Muttersprache Jesu versteht er nicht,
und das Lebensgefühl der HebräerInnen ist ihm fremd. „Paulus benutzt
die LXX, nicht die Hebraica. Das heißt, dass er nicht in der Lage war, das
Alte Testament in seiner Ursprache zu lesen. Vielmehr war er auf die Über‐
setzung angewiesen, die ihm das Alte Testament in seiner Muttersprache
zugänglich machte: die Septuaginta.“ (Peter Pilhofer 42019, 19)

Mit der Zerstörung Jerusalems und des jüdischen Tempels im Jahr 70
n.Chr. erfahren Judentum und Jesusgemeinschaft einen weiteren Hellenisie‐
rungsschub. Die Sprache des gesamten Neuen Testaments und der meisten
Schriften der frühen Kirchenväter ist das Griechische. Das Zentrum des
jungen Christentums verlagert sich aus dem einen hebräischen Mittelpunkt
Jerusalem in mehrere griechische und lateinische Zentren: Rom, Antiochia,
Alexandria und Edessa. „Hebräische“, genau genommen aramäisch spre‐
chende JüdInnen machen einen immer kleineren Teil derer aus, die sich der
christlichen Gemeinschaft anschließen, bis sie irgendwann ganz verschwin‐
den. So lässt sich zusammenfassend feststellen: „Ein ‚nichthellenisiertes‘
Christentum hat es […] nie gegeben.“ (Peter Gemeinhardt 2022, 3)

Im Judentum kommt es allerdings zu einer bemerkenswerten Kehrtwen‐
de: Nach dem Bar-Kochba-Aufstand gegen die Römer und der Vertreibung
der JüdInnen aus Palästina im Jahr 135 n.Chr. existiert das Judentum fortan

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

111

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwar nur noch als Diasporajudentum. Auf dem Gebiet Palästinas ist es so
gut wie ausgelöscht. Doch die palästinischen JüdInnen übernehmen nun
die Führung des Diasporajudentums. Dieses distanziert sich zunehmend
von seinen hellenistischen Strömungen – jedenfalls dort, wo es hellenisti‐
sche Ideen als solche erkennt –, verbietet den Gebrauch der Septuaginta,
die es zunehmend als „Katastrophe“ empfindet (Heinz-Josef Fabry, in:
Erich Zenger u.a. 92016, 62), und zieht sich ganz auf seine hebräischen und
aramäischen Traditionen zurück. Daher sind nahezu alle hellenistisch-jüdi‐
schen Schriften nur in christlichen Handschriften und Kodizes überliefert.
Das hellenistische Judentum geht unter.

Das Christentum hingegen ist schon bald so stark in die hellenistische
Kultur eingebettet, dass es diese nicht mehr als fremd oder von außen
kommend empfindet, sondern als genuines Erbe betrachtet. Wie zuvor das
hellenistische Judentum liest es die Bibel mit griechischen Paradigmen –
und nicht umgekehrt die griechische Philosophie mit biblischen Paradig‐
men. Ein regional durchaus fortgeführter Dialog mit dem rabbinischen
Judentum kann diesen Trend aufs Ganze gesehen nicht aufhalten.

Hinzu kommt ein fundamentaler Unterschied: Während das Judentum
in seiner gesamten Geschichte nie missioniert hat, versteht sich das Chris‐
tentum von Anfang an als missionarische Religion. Die ganze Welt soll
das Evangelium hören und annehmen (Mt 28,16–20). Wenn man aber
missionarischen Erfolg haben will, dann muss man sich auf die umgebende
Kultur einlassen. Die Botschaft Jesu muss inkulturiert werden.

Das gelingt dem Christentum nicht sofort. Rund zweihundert Jahre
bleibt es eine verschwindend kleine Minderheit von weniger als einem
Prozent der Bevölkerung (Kyle Harper 2020, 231). Erst nach der „cypria‐
nischen Pest“, vermutlich einer Ebola-Pandemie, die nach ihrem promi‐
nentesten Berichterstatter, Bischof Cyprian von Karthago, benannt wird
und ungefähr von 245 bis 265 n.Chr. wütet, wächst die Gemeinschaft der
ChristInnen sprunghaft an. Die Menschen sehen, dass die ChristInnen
ihre kranken Angehörigen liebevoll pflegen, und das führt zu einer viel
geringeren Mortalitätsrate als in der Gesamtbevölkerung. So schließen sich
auf einmal viele Menschen dem Christentum an. Um 300 n.Chr. sind die
ChristInnen bereits 15 bis 20 Prozent der Gesamtbevölkerung und damit
ein „Massenphänomen“ (Kyle Harper 2020, 231). Als wenig später Kaiser
Konstantin an die Macht kommt, bekehrt er sich zur dynamischsten und
erfolgreichsten religiösen Bewegung seiner Zeit.

Um die Assimilation des stoischen Anthropozentrismus durch das frü‐
he Christentum zu verstehen, ist noch eine zusätzliche Überlegung von

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

112

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bedeutung: Wenn eine kleine Religionsgemeinschaft sich anschickt, zum
„Massenphänomen“ zu werden, dann ist es leichter, die noch nicht gläubige
Mehrheit zur Annahme neuer Glaubenssätze zu bewegen als zur Annah‐
me eines neuen Ethos. Am Beispiel des Schächtens werden wir dies in
Kapitel 4.3.4 belegen. Es ist eben viel leichter, Jesus als den Erlöser der
Welt zu bekennen, als fortan nur noch koscher geschlachtetes Fleisch zu
essen. Der Erfolg des Christentums im 3. und 4. Jahrhundert liegt auch
darin begründet, dass man sich flexibel zeigt, sich an Moral und Recht
der griechisch-römischen Welt anzupassen. Dass das auf lange Sicht die
Glaubwürdigkeit der eigenen Botschaft schmälern kann, liegt auf der Hand.

4.1 Die späten Texte des Alten Testaments

Im Alten Testament, wie es im Christentum verwendet wird, finden sich
aus der Zeit des Hellenismus einige Bücher, die noch in hebräischer,
manche auch in aramäischer, und einige, die in griechischer Sprache ge‐
schrieben sind. Letztere waren zwar offensichtlich im hellenistischen Früh‐
judentum hochgeschätzt, wurden aber auf Grund von dessen Niedergang
nach dem Bar-Kochba-Aufstand nie in die jüdische Bibel aufgenommen.
Das Christentum hingegen hat sie in den Kanon seiner heiligen Schriften
eingefügt.

Unter den hebräischen Schriften des Alten Testaments finden sich vier,
die passagenweise oder ganz in die Zeit des Hellenismus fallen, nämlich
das Buch der Sprichwörter sowie die Bücher Ijob, Kohelet und Jona. Von
ihnen setzt sich zumindest eines direkt mit dem Hellenismus auseinander,
nämlich das Buch Kohelet. Die Bücher werden in der Reihenfolge ihrer
Datierung kurz dargestellt, insbesondere was die Wahrnehmung der Tiere
und die Frage des Anthropozentrismus angeht.

Das Buch der Sprichwörter, auch Sprüche Salomos genannt, sammelt aus
einem Zeitraum von rund 600 Jahren zahllose kurze Weisheitssprüche. Die
jüngsten von ihnen stammen aus dem 3. Jahrhundert v.Chr. Unter ihnen
befassen sich einige wenige mit Tieren und betonen vor allem deren Vor‐
bildfunktion gegenüber dem Menschen. „So rühmt Spr 6,6–8 die Klugheit
der Ameise, die in der Erntezeit für ihre Nahrung im Winter vorsorgt, und
stellt sie dem Faulen als Beispiel hin, dem nachzueifern ist. Der Zahlen‐
spruch Spr 30,24–28 dagegen stellt mit Ameise, Klippschliefer, Heuschrecke
und Gecko vier Tierarten zusammen, die ihre Kleinheit und Schwäche
durch ein besonderes Maß an Weisheit wettmachen, das ihr Überleben

4.1 Die späten Texte des Alten Testaments

113

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


garantiert.“ (Peter Riede 2010, Kap. 1.9) Aus diesen Sprüchen lässt sich eine
gewisse Nähe zur griechischen Philosophie ablesen, die Tiere ebenfalls oft
als Vorbild für den Menschen hinstellt. Im Unterschied zu ihr findet sich im
Buch der Sprichwörter jedoch keinerlei Hinweis auf die Vernunft des Men‐
schen, die die Griechen dann stets betonen. Ähnlichkeiten zu den Griechen
sind wiederum in Spr 30,29–32 erkennbar, wo die Könige ermahnt werden,
nicht so eitel herumzustolzieren wie der Löwe, der Hahn oder der Leitbock.
Auch hier fehlt aber jeder Hinweis auf menschliche Vernunft oder tierliche
Vernunftlosigkeit.

Die größte Berühmtheit dürfte Spr 12,10 erlangt haben: „Der Gerechte
erbarmt sich seines Viehs; aber das Herz der Gottlosen ist unbarmherzig.“
Wörtlich heißt es eigentlich: „Der Gerechte kennt die Seele/ das Verlangen
פֶשׁ) י) nepeš) seines Viehs“, während der Begriff des Erbarmens – נֶ֣ – רַחֲמֵ֥
raḥămê) sich nur in der zweiten Satzhälfte findet. Wer also dem Tier Ge‐
rechtigkeit zukommen lassen will, muss seine Bedürfnisse kennen – eine
intellektuelle Bedingung – und sich davon anrühren lassen – eine emotio‐
nale Bedingung. Die Tiere sind hier ganz selbstverständlich AdressatInnen
der Gerechtigkeit – sie gehören zur Rechtsgemeinschaft. Eine grundlegende
Differenz zur griechischen Philosophie.

Das Buch Ijob ist zwischen dem 5. und 3. Jahrhundert v.Chr. entstanden.
Eine kurze Passage würdigt die Tiere, die die Menschen über Gottes Schöp‐
fermacht belehren können: „Doch frag nur die Tiere, sie lehren es dich, /
die Vögel des Himmels, sie künden es dir. / Oder rede zur Erde, sie wird
dich lehren, / die Fische des Meeres erzählen es dir. / Wer von ihnen allen
wüsste nicht, / dass die Hand des HERRN dies gemacht hat? / In seiner
Hand ruht die Seele allen Lebens ( פֶשׁ י נֶ֣ כָּל־חָ֑  – nepeš kāl-ḥāy) / und jeden
Menschenleibes Geist ( ישׁ ר֗וּחַ כָּל־בְּשַׂר־אִֽ  – rûaḥ kāl-bǝśar-ʾîš).“ (Ijob 12,7–10)
Man muss das „Fragen“ und „Erzählen“ gar nicht wörtlich nehmen. Und
doch spricht aus dem Text ein selbstverständlicher Respekt gegenüber den
Tieren als Geschöpfen Gottes sowie die Wahrnehmung einer fundamenta‐
len Gleichheit mit und Differenz zu den Menschen: Einerseits ruhen die
„Seelen allen Lebens“ in Gottes Hand. Andererseits wird die rûaḥ allein
dem Geschöpf Mensch zugeschrieben.

Gegen Ende des Buchs, in Ijob 38–39, wird die Schöpfungstheologie in
einer Ansprache Gottes an den leidenden und fragenden Ijob entfaltet. Ihre
Gliederung folgt der aus Gen 1 bekannten Zweiteilung der Erschaffung der
Lebensgrundlagen und der Lebewesen. In Ijob 38,4–38 stellt Gott seine
Größe und Weisheit als Schöpfer vor allem von Licht und Wasser als
den beiden lebensnotwendigsten Elementen heraus. Anders als in Gen 1

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

114

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kommen die Lebensräume und Pflanzen hier nicht vor. Die Rede Gottes
kulminiert dann in Ijob 38,39–39,30, wo er seine Größe und Weisheit durch
den Verweis auf die Vielfalt und Begabungen der Tiere untermauert. Er
und nicht der Mensch ist der Herr der Tiere. Seine fürsorgliche Vorsehung
gilt nicht nur den Menschen, sondern ebenso den Tieren. Der Kontrast
zur Stoa ist überdeutlich, wenn es auch keine Anzeichen für eine bewusste
Abgrenzung gibt.

Der dritte hebräische Text aus hellenistischer Zeit ist das Buch Kohelet,
das in die zweite Hälfte des 3. Jahrhunderts datiert wird. „Gemäß den
Unterweisungen in Koh 11,9 – 12,7 dürfte Kohelet […] ein Weisheitslehrer
bzw. ein Schriftgelehrter gewesen sein, der in frühhellenistischer Zeit junge
Männer der Jerusalemer Oberschicht unterrichtete. […] Ziel des Predigers
ist eine Anleitung zum gelingenden Leben angesichts der Ambivalenz der
Lebenserfahrungen. Ausgangspunkt sind nicht zuletzt gesellschaftliche und
wirtschaftliche Umbrüche in Syrien-Palästina, die durch den sich über den
Vorderen Orient ausbreitenden Hellenismus veranlasst sind.“ (Markus Wit‐
te 2006, Kap. 3.4) Das Buch Kohelet weist eine große gedankliche „Nähe zu
vorderorientalischen Weisheitstexten und zur griechischen Philosophie von
der Vorsokratik bis zur Stoa und zu Epikur“ auf (Markus Witte 2006, Kap.
3.1). Die in Kohelet zentrale Frage nach dem Glück wird ja ebenso in den
griechischen Philosophenschulen diskutiert.

Angelpunkt der spezifischen Antwort Kohelets ist die Schöpfungstheolo‐
gie. „Die Welt Kohelets ist, wie bei den anderen biblischen Verfassern, eine
sterbende Welt. Der Prediger sagt dies nur deutlicher als jene mit seinem
Leitwort ‚es ist alles ganz vergänglich‘. Mensch und Tier haben dasselbe
Todesgeschick (Koh 3,19). Mit dieser Einschätzung steht der Prediger auf
einer Linie mit der traditionellen alttestamentlichen Vorstellung vom Tod
als absoluter Grenze und setzt sich zugleich von im 3. Jahrhundert v.Chr.
aufkommenden eschatologischen und apokalyptischen Vorstellungen ab.
Eindringlicher als andere biblische Zeugen betont er die absolute Angewie‐
senheit des Menschen auf von Gott eröffnete Lebensräume und Lebenszei‐
ten“ (Markus Witte 2006, Kap. 4).

Eine klar antistoische und anti-anthropozentristische Pointe enthält die
Passage in Koh 3,18–21: „Was die einzelnen Menschen angeht, dachte ich
mir, dass Gott sie herausgegriffen hat und dass sie selbst erkennen müs‐
sen, dass sie eigentlich Tiere sind. Denn jeder Mensch unterliegt dem
Geschick und auch die Tiere unterliegen dem Geschick. Sie haben ein
und dasselbe Geschick. Wie diese sterben, so sterben jene. Beide haben
ein und denselben Atem. Einen Vorteil des Menschen gegenüber dem Tier

4.1 Die späten Texte des Alten Testaments

115

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gibt es da nicht. Denn beide sind Windhauch. Beide gehen an ein und
denselben Ort. Beide sind aus Staub entstanden, beide kehren zum Staub
zurück. Wer weiß, ob der Atem der einzelnen Menschen wirklich nach
oben steigt, während der Atem der Tiere ins Erdreich hinabsinkt?“ In
der Schlussfrage dieses eindrücklichen Absatzes schwingt eine tiefe Skepsis
gegenüber der stoischen These mit. „Wer weiß“, fragt Kohelet, und zweifelt
an dem strikten Graben zwischen der Vernunftseele der Menschen und der
vernunftlosen Seele der Tiere. Vielmehr erkennt er eine „Tierebenbürtigkeit
des Menschen“ (Ludger Schwienhorst-Schönberger 2004, 282; vgl. Peter
Riede 2017, 119).

Das vierte Buch der hebräischen Bibel aus der Zeit des Hellenismus ist
das Buch Jona. Es wird auf die Zeit um 200 v.Chr. datiert – also klar im
Hellenismus und nicht mehr in der Perserzeit verortet, auf die nämlich im
Buch Jona mit einem verklärten Blick zurückgeschaut wird. So märchen‐
haft das Buch wirken mag, ist es doch eine eindrückliche Lehrerzählung,
die die hebräischen JüdInnen mahnt, auf andere Kulturen und Religionen
nicht geringschätzig herabzuschauen. Interessant ist die zweimalige Beto‐
nung der Rolle der Tiere in der Stadt Ninive. So werden die Tiere ganz
selbstverständlich als gleichberechtigte AdressatInnen der Bußpredigt Jonas
gesehen: „Alle Menschen und Tiere, Rinder, Schafe und Ziegen, sollen
nichts essen, nicht weiden und kein Wasser trinken. Sie sollen sich in
Bußgewänder hüllen, Menschen und Tiere.“ (Jona 3,7–8)

Und so wie die Tiere zum Fasten und zur Buße verpflichtet sind, werden
sie, da sie dem Aufruf gehorsam Folge leisten, von Gott am Ende ebenso
begnadigt wie die Menschen. Denn Gott hat Mitleid mit ihnen: „Darauf
sagte der HERR: Du hast Mitleid ( סְתָּ֙ ,ḥastā) mit einem Rizinusstrauch – חַ֨
für den du nicht gearbeitet und den du nicht großgezogen hast. Über Nacht
war er da, über Nacht ist er eingegangen. Soll ich da nicht Mitleid haben
mit Ninive, der großen Stadt, in der mehr als hundertzwanzigtausend Men‐
schen leben, die zwischen rechts und links nicht unterscheiden können –
und außerdem so viel Vieh?“ (Jona 4,10–11) Diese Schlussfrage ist die wich‐
tigste Stelle des Buchs und die Pointe der Erzählung. Gott hat nicht nur
Mitleid mit den Menschen, die so unvernünftig sind, dass sie nicht einmal
rechts und links unterscheiden können, sondern auch mit den Tieren, die –
so suggeriert der Text – weitaus vernünftiger und einsichtiger sind. Nun ist
wie gesagt die Zielsetzung des Textes nicht die Widerlegung anderer Kultu‐
ren, sondern ihre grundsätzliche Wertschätzung durch das hebräische Ju‐
dentum. Dem Buch geht es nicht um eine Widerlegung der Aloga-These.
Gleichwohl wird deutlich, dass es den Autoren fern liegt, die Tiere gegen‐

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

116

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


über den Menschen auch nur annäherungsweise abzuwerten. Sie sind
gleichberechtigt und gleichverpflichtet in die Rechtsgemeinschaft der gro‐
ßen Stadt Ninive einbezogen.

Wie das Buch Ijob ist auch das Buch Jesus Sirach um 200 v.Chr. entstan‐
den. Bis man 1896 in der Synagoge von Kairo erste hebräische Textfragmen‐
te entdeckte, zu denen 1947 bzw. 1964 Funde aus Qumran und Masada
hinzukamen, war man nahezu 2000 Jahre lang davon ausgegangen, dass
das Buch in griechischer Sprache verfasst worden sei. Der hebräische Origi‐
naltext lässt sich gleichwohl nicht mehr vollständig rekonstruieren, so dass
hier auf den griechischen Text der Septuaginta zurückgegriffen wird12. Das
Buch Sirach sieht die heraufziehende Hellenisierung Israels sehr kritisch.
Um dem Verlust der hebräischen bzw. frühjüdischen Identität entgegenzu‐
wirken, versammelt der Rabbi Ben Sira junge Menschen in einem „Haus
der Bildung“ um sich (Sir 51,23). Seine Schöpfungstheologie scheint über
weite Strecken ohne die Tiere auszukommen. So wird in dem großen Lob
des Schöpfers in Sir 42,15–43,33 nur einmal die „Vielfalt von Lebewesen“
(Sir 43,25) erwähnt. Ansonsten geht es um Sonne, Mond und Sterne sowie
die verschiedenen Aggregatszustände des Wassers (Schnee, Wolken, Hagel,
Reif, Eis und Nebel). Nicht einmal die Menschen werden erwähnt. Mit
deren Erschaffung befasst sich hingegen ausführlich Sir 33,7–15 – eine
Art Auslegung der Formung des Menschen aus Lehm in Gen 2 und eine
vertiefte Reflexion auf die Erdgebundenheit der Menschen.

Eine umfassende Auslegung der Schöpfungserzählungen in Gen 1–9 bie‐
tet Ben Sira in Sir 16,24–17,23. Nach den einleitenden Versen (Sir 16,24–
25) wird zunächst betont, dass die Schöpfungsordnung Gottes, in der al‐
len Geschöpfen je eigene „Herrschaftsbereiche“ (ἀρχαί) zugeteilt worden
sind, ewig währt (Sir 16,26–27a). Im Schöpfungsfrieden des Paradieses
respektierten alle Geschöpfe diese Ordnung. Es gibt unter ihnen keine
Konkurrenz und keinen Hunger (Sir 16,27b-28). Dennoch kehren alle Le‐
bewesen als von Gott geschaffene wieder zur Erde zurück (Sir 16,29–30).
Die Vorstellung eines ewigen Lebens kennt Ben Sira noch nicht.

Der größere Teil der Abhandlung – und das ist sehr symbolträchtig
– widmet sich der Erschaffung des Menschen und seiner besonderen Stel‐
lung in der Schöpfung (Sir 17,1–23): Zunächst wird nochmals betont, dass
auch er aus Erde geschaffen ist und zur Erde zurückkehrt (Sir 17,1–2a).
Der gesamte weitere Text reflektiert dann allerdings seine Sonderstellung.

12 Eine Synopse der Fragmente des hebräischen Textes wird derzeit in einer ForscherIn‐
nengruppe unter Führung der Universität des Saarlands erarbeitet.

4.1 Die späten Texte des Alten Testaments

117

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Und hier geschieht etwas Bemerkenswertes: Erstmals wird die Gotteben‐
bildlichkeit im Sinne des griechischen Denkens uminterpretiert. Aus der
funktional-relationalen Aussage, der Mensch sei als Bild Gottes geschaffen
(Gen 1,27), wird die essenzontologische Aussage, er sei nach seinem Bild
geschaffen (κατ᾽ εἰκόνα αὐτοῦ ἐποίησεν αὐτούς; Sir 17,3). Das ist die exakte
Wiedergabe von Gen 1,27 nach der griechischen Septuaginta, die wie gesagt
vom hellenistischen Judentum in Alexandria erstellt wurde. Es wäre höchst
spannend zu wissen, ob der hebräische Originaltext des Sirachbuchs noch
im hebräischen, relational-funktionalen Denken verbleibt oder ob auch er
schon in Kategorien der griechischen Essenzontologie denkt.

Im weiteren Verlauf wird dann bei der Beschreibung der Beziehung
zwischen Menschen und Tieren die Idealsituation in Gen 1,28 mit der kon‐
fliktiven Realsituation in Gen 9,3 vermischt: „Er hat die Furcht vor ihm auf
alle Lebewesen gelegt / und Macht zu gebieten über wilde Tiere und Vögel
(κατακυριεύειν θηρίων καὶ πετεινῶν).“ (Sir 17,4) Durch diese Vermischung
wird die Spannung zwischen einer real angstbasierten und einer ideal fried‐
vollen Herrschaftsform, die in Gen 1–9 den Clou ausmacht, verwischt – ein
moraltheologisch höchst problematischer Vorgang. Im Folgenden werden
dem Menschen dann ganz im Duktus griechischer Essenzontologie und in
sehr ungenauer Orientierung an der Stoa (Johannes Marböck 2010, 214)
Begabungen zugesprochen, die offensichtlich seine Gottebenbildlichkeit
ausmachen (Sir 17,6–23): Entscheidungsfähigkeit (διαβούλιον), Sprache
(γλῶσσα), Verstand (διανοεῖσθαι), Wissen (ἐπιστήμη), Einsicht (σύνεσις)
und die Fähigkeit der Gotteserkenntnis. Auch wenn nicht ausdrücklich
gesagt wird, dass die Gottebenbildlichkeit in der Vernunftfähigkeit gegeben
ist, liegt dieser Schluss sehr nahe. Immerhin wird der Mensch moralisch auf
die Sorge für alle Lebewesen verpflichtet: Sir 17,12 verweist auf den „ewigen
Bund“, vermutlich den Noachbund (vgl. Johannes Marböck 2010, 216), der
in Sir 44,18 zitierend Gen 9,11 so zusammengefasst wird: „Nie mehr sollen
alle Lebewesen durch eine Flut vertilgt werden.“ Hier wird der Bogen
geschlossen, der in Sir 16,26–28 mit der Beschreibung eines umfassenden
Schöpfungsfriedens zwischen Menschen und Tieren begonnen hat.

So paradox es scheinen mag: Ausgerechnet Ben Sira, der dem Hellenis‐
mus außerordentlich kritisch gegenübersteht, rezipiert die griechische An‐
thropologie. Die Essenzialisierung von Gen 1,27 ist ein Paradigmenwechsel,
der hier erstmals begegnet und innerbiblisch einzigartig bleibt. Und auch
wenn die Gegenüberstellung von menschlicher Vernunft und tierlicher Ver‐
nunftlosigkeit nicht explizit auftaucht, schwingt sie im Hintergrund spürbar
mit. Gleichwohl ist das altbiblische Ideal vom Frieden zwischen Menschen

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

118

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Tieren noch präsent und mildert die ansonsten steile Anthropologie
des Buches.

Unmittelbar in griechischer Sprache abgefasst worden ist das Buch der
Weisheit. Die Wissenschaft lokalisiert es in Ägypten, wahrscheinlich in
Alexandria, und datiert es auf die Zeit zwischen der Machtübernahme des
Kaisers Augustus in Ägypten 30 v.Chr. und einem Brief des Kaisers Claudi‐
us an die jüdische Gemeinde Alexandrias 41 n.Chr. Es ist also praktisch
zeit- und ortsgleich mit dem Werk Philons von Alexandrien entstanden, das
wir im folgenden Abschnitt analysieren.

Das Weisheitsbuch denkt sehr anthropozentristisch. Die ganze Schöp‐
fung nimmt Gott in seinen Dienst, einzig zum Zweck, den Menschen zu
erziehen. Auch die Tiere, die hier das einzige Mal in der Bibel als Aloga
bezeichnet werden, erscheinen ausschließlich als Lehrmittel Gottes für die
Erziehung des Menschen. Im Hintergrund steht die ägyptische Verehrung
von Tieren als Götter (Weish 12,24; 15,18–19), „die schlimmste Form des
Götzendienstes“ (Luca Mazzinghi 2018, 319), die Gott „homöopathisch“ mit
demselben Mittel zu beseitigen versucht, also mit Tieren. Und zwar mit
abschreckenden, den Menschen quälenden Tieren (Weish 16,1.5 – 14; 19,10)
ebenso wie mit hilfreichen, den Menschen tröstenden Tieren (Weish 16,2–
4; 19,11–12). Quälend sind die Frösche, Heuschrecken, Stechfliegen und
Schlangen, tröstend die Wachteln. Die Beispiele werden also ausnahmslos
der Exodus-Erzählung entnommen – für eine ägyptische Schrift nur zu
verständlich. Wie in einer Vorschau heißt es zu Beginn: „Zur Strafe für
ihre unverständigen und unrechten Gedanken (λογισμόι), / von denen
irregeführt sie vernunftlose (ἄλογα) Kriechtiere und unbedeutendes Getier
verehrten, / sandtest du ihnen eine Menge vernunftloser Tiere (ἄλογα
ζῷα). / Sie sollten erkennen: Man wird durch das bestraft, wodurch man
sündigt.“ (Weish 11,15–16) Die geringschätzige Bezeichnung „Kriechtiere
und Getier (ἑρπετὰ καὶ κνώδαλα)“ war wohl ein „Gemeinplatz der Pole‐
mik gegen den ägyptischen Tierkult, die nicht auf die jüdische Literatur
beschränkt war, sondern auch von griechischen Philosophen geübt wurde“
(Luca Mazzinghi 2018, 319 und 324).

Sehr vernünftig sind aber aus der Sicht des Weisheitsbuchs auch die
Menschen nicht. Vielmehr wird ständig ihre Unvernunft betont. Dauernd
muss Gott strafend und ermutigend eingreifen, damit sie wieder auf den
rechten Weg kommen. Gott legt ihnen „wie vernunftlosen Kindern (ὡς
παισὶν ἀλογίστοις)“ Strafen auf (Weish 12,25). Der Aloga-Begriff wird also
auch auf die Menschen bezogen.

4.1 Die späten Texte des Alten Testaments

119

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einen biozentristischen oder sogar ökozentristischen Kontrapunkt setzt
schließlich die Passage in Weish 11,24–26: „Du liebst alles, was ist, (τὰ ὄντα
πάντα) / und verabscheust nichts von dem, was du gemacht hast; / denn
hättest du etwas gehasst, so hättest du es nicht geschaffen. / Wie könnte
etwas ohne deinen Willen Bestand haben / oder wie könnte etwas erhalten
bleiben, das nicht von dir ins Dasein gerufen wäre? / Du schonst alles, weil
es dein Eigentum ist, Herr, du Freund des Lebens (φείδῃ δὲ πάντων, ὅτι σά
ἐστιν, δέσποτα φιλόψυχε).“ Gott ist also wörtlich übersetzt ein Liebhaber
alles Seienden und ein Freund der beseelten Wesen. Solche Formulierun‐
gen begegnen in den Texten der Stoa nirgends. Im Griechischen ist der
φιλόψυχος eigentlich derjenige, der feige am Leben hängt. „Das Buch der
Weisheit dreht hier den Sinn des Wortes um und macht daraus ein Adjektiv
mit positiver Bedeutung.“ (Luca Mazzinghi 2018, 318) Gott ist wie „ein
Hausvater, der höchste Rücksicht auf das Leben seiner Untertanen nimmt
und es achtet.“ (Luca Mazzinghi 2018, 323)

Der chronologische Durchgang durch die alttestamentlichen Bücher aus
der Zeit des Hellenismus macht also zunächst einmal deutlich, dass das
Frühjudentum gegenüber griechischen Paradigmen ziemlich lange resistent
bleibt. Diese finden sich erst in den Büchern Jesus Sirach und Weisheit
– den beiden spätesten hier betrachteten Büchern des christlichen Alten
Testaments, die nicht in die hebräische Bibel des Judentums aufgenom‐
men werden. Doch auch in diesen beiden werden die harten Thesen der
stoischen Anthropologie und ihres tiefen Grabens zwischen Mensch und
Tier immer noch durch traditionelle Überzeugungen der hebräischen Bibel
gemildert. Großes Gewicht erlangen sie dadurch nicht.

4.2 Philon von Alexandrien

In den Texten des Buchs der Weisheit haben wir die hellenistisch-frühjü‐
dische Gemeinde von Alexandrien bereits kennengelernt. Lange ist sie
Ursprung und Zentrum des hellenistischen Judentums, geht allerdings
während des Aufstandes in den Jahren 115 bis 117 n.Chr. weitgehend un‐
ter. Ihr wohl bedeutendster Repräsentant ist Philon von Alexandrien (15
v.Chr. – 40 n.Chr.). Philon, dessen Muttersprache griechisch ist und der die
hebräische Sprache nicht versteht, kann als ein hervorstechendes Beispiel
für die Symbiose von Hellenismus und Judentum im Diasporajudentum
des 1. Jahrhunderts gelten. Einerseits ist er fest in der jüdischen Tradition
verwurzelt, andererseits zutiefst von der griechischen Bildung geprägt (und

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

120

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwar nicht allein von der Stoa, wie es im Folgenden scheinen könnte!). Drei
Einflüsse sind für ihn von Bedeutung (Beatrice Wyss 2018, 379):

– seine große Loyalität zum Judentum,
– seine Annahme der griechischen Kultur und Philosophie, wobei kaum

überschätzt werden kann, wie tief diese „das Denken dieses gläubigen
Juden beeinflusst hat (… ein Muster für die christlichen Denker, die sich
in seinen Spuren bewegen)“ (Jacobus C.M. van Winden 1988, 1258), und

– seine tiefe Abneigung gegen die ägyptische Kultur, die „in der ganzen
Antike bekannt oder gar berüchtigt für ihre Tierverehrung“ ist (Beatrice
Wyss 2018, 397). Schon allein wegen des jüdischen Bilderverbots lehnt
Philon die ägyptischen Tierkulte und ihre Theriomorphie ab, aber auch,
weil für ihn die unbegreifliche Gottheit nicht in einem Tier erfahren
oder erkannt werden kann.

Im Folgenden werden wir uns drei Werken Philons widmen: Zunächst
dem bereits zitierten philosophischen Werk über die Tiervernunft De ani‐
malibus, und dann zwei Werken, die die Tora gegenüber der griechischen
Kultur zu verteidigen und als vernünftig zu erweisen versuchen: De virtuti‐
bus, in dem es um die Gesetzestexte der Tora geht, und De opificio mundi,
in dem es um die Schöpfungserzählungen der jüdischen Bibel geht.

In seinem vorwiegend philosophischen Werk über die Tiervernunft De
animalibus, das wie erwähnt nur in armenischer Übersetzung erhalten
geblieben ist (vgl. Kapitel 3.6.1), widerlegt Philon die antistoischen und
anti-anthropozentristischen Argumente seines Neffen und Schwiegersohns
Tiberius Iulius Alexander: „It is the anthropocentric view of the cosmos,
that all things – including animals – were made for man’s sake, that is
challenged by Alexander and defended by Philo.” (Abraham Terian 1981, 36;
zu De animalibus allgemein: Otto Kaiser 2015, 125–126)

Was Alexanders These angeht, Tiere könnten sprechen, unterscheidet
Philon zwischen den Bewegungen der Zunge und des Mundes einerseits
und deren Steuerung durch die Vernunftseele andererseits. Die ersten
hätten auch die Tiere, die zweite jedoch nur die Menschen (Philon, De
animalibus 73). Was wir von Tieren hörten, seien „bedeutungslose und
insignifikante Geräusche, die von den Tieren gemacht werden“ Philon, De
animalibus 98) – schlechter als die Laute menschlicher Stotterer (Philon,
De animalibus 99).

Mit Blick auf die angebliche Fähigkeit der Tiere zu Technik und Kunst‐
fertigkeit betont Philon wie in einem stoischen Schulbuch, Kunst sei eine
erworbene Fähigkeit, Spinnen und Bienen würden sie aber nicht erwerben,

4.2 Philon von Alexandrien

121

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sondern hätten ihre Fähigkeiten wie alle Tiere „von Natur aus, nicht durch
Lernen“ (Philon, De animalibus 78). Ihre Aktivitäten geschähen auch nicht
durch freien Willensentschluss: „Was immer sie tun, ist nicht-willentlich ge‐
tan auf Grund der Besonderheit ihrer Verfassung“ (Philon, De animalibus
80).

Schließlich spricht Philon den Tieren auch das Denken rundheraus
ab. Das von Alexander erwähnte Verhalten des Jagdhundes sehe nur wie
syllogistisches Schließen aus, doch sei das eine Täuschung (Philon, De
animalibus 84). Anschließend legt Philon die Messlatte für das Denken in
maximale Höhe: „Sicherlich haben Tiere keinen Anteil an der Fähigkeit zu
denken, denn diese bezieht sich auf eine Vielzahl abstrakter Konzepte in
der Verstandeswahrnehmung von Gott, Welt, Gesetzen, provinzielle Prakti‐
ken, Staat, Staatsangelegenheiten und zahlreicher anderer Dinge, die Tiere
nicht verstehen.“ (Philon, De animalibus 85)

Wenn Tiere aber weder Sprache noch Kunstfertigkeit noch Denken be‐
sitzen, dann tut sich zwischen vernunftlosen Tieren und vernunftbegabten
Menschen ein tiefer Graben auf: „Tiere auf das Niveau der menschlichen
Art zu heben und Ungleichen Gleichheit zuzuerkennen ist die Höhe der
Ungerechtigkeit. Indifferenten und fast unsichtbaren Kreaturen ernsthafte
Selbstbeschränkung zuzuschreiben ist eine Beleidigung derer, die die Natur
mit dem besten Teil begabt hat.“ (Philon, De animalibus 100) Noch konse‐
quenter könnte Philon die stoische Kosmologie kaum vertreten. Dabei geht
er nicht ernsthaft auf die empirischen Belege seines Neffen ein, vielmehr
bleiben seine eigenen Thesen ohne vertiefte naturwissenschaftliche Unter‐
fütterung.

Ganz anders zeigt sich der Duktus jener Werke, in denen Philo die
Tora auslegt und gegen Angriffe aus der griechischen Kultur verteidigt.
Hier versucht er die durchgängige Kompatibilität seiner Religion mit der
hellenistischen „Leitkultur“ nachzuweisen. Dabei kommt er nicht umhin,
im Einzelfall auch Thesen zu vertreten, die der Stoa nicht schmecken.

In dieser Richtung ist seine Abhandlung über die Tugenden „De virtuti‐
bus“ zu lesen. Philon greift darin vier in der griechischen Kultur anerkannte
Tugenden auf und zeigt, wie breit diese in den Weisungen der Tora zu fin‐
den sind: Tapferkeit, Humanität (φιλανθρωπία), Umkehrbereitschaft und
Edelmut. Am meisten Platz in seiner Darstellung nimmt die Humanität ein.
Sie umfasst Milde (ἐπιείκεια), Sanftmut (ἡμερότης), Güte (χρηστότης) und
Barmherzigkeit (ἔλεος) (Walter T. Wilson 2015, 208). In der Tora richte
sich die Humanität, so Philon, gegen JüdInnen und HeidInnen, Freie und

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

122

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SklavInnen, FreundInnen und FeindInnen sowie gegen Tiere und Pflanzen
(Katell Berthelot 2002, 49; Walter T. Wilson 2015, 208)13: „Er [Mose] stellte
Rücksichtnahme und Sanftmut nicht nur als grundlegend für die Beziehun‐
gen der Menschen zu ihren Mitmenschen dar, sondern goss sie reich mit
verschwenderischer Hand auf die Natur der vernunftlosen Tiere (πρός τὰς
τῶν ἀλόγων ζῴων φύσεις) und die verschiedenen Arten von kultivierten
Bäumen aus.“ (Philon, De virtutibus 13, 81) Immerhin 23 der 227 Abschnit‐
te widmen sich der Humanität gegenüber Tieren – ungefähr ein Zehntel
des gesamten Buches.

Im Einzelnen geht es um fünf Gebote der Tora (vgl. dazu auch Robert M.
Grant 1999, 1–14):

– „Wenn ein Rind, ein Schaf oder eine Ziege geboren wird, soll das Junge
sieben Tage bei seiner Mutter bleiben.“ (Lev 22,27; Philon, De virtutibus
25, 126–133) Eindrucksvoll schildert Philon hier den seelischen und kör‐
perlichen Schmerz der Mutter, wenn ihr das Junge zu früh weggenom‐
men wird.

– „Ein Rind oder Schaf oder eine Ziege sollt ihr nicht an einem Tag zu‐
gleich mit seinem Jungen schlachten.“ (Lev 22,28; Philon, De virtutibus
26, 134–140)

– „Du sollst ein Zicklein nicht in der Milch seiner Mutter kochen.“ (Dtn
14,21b; Philon, De virtutibus 26, 142–144)

– „Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen Maulkorb anlegen.“ (Dtn
25,4; Philon, De virtutibus 27, 145)

– „Du sollst nicht Ochse und Esel zusammen vor den Pflug spannen.“ (Dtn
22,10; Philon, De virtutibus 27, 146–147)

Die spannende Frage ist nun, wie Philon als stoisch beeinflusster Autor
diese tierethischen Gebote begründet. Und hier sind zwei Argumentations‐
figuren zu erkennen (Katell Berthelot 2002, 50–54):

13 Die Ähnlichkeit zu einer Fußnote im Hauptwerk Jeremy Benthams ist frappierend.
Bentham schreibt dort fast 1800 Jahre nach Philon: „Der Tag ist gekommen, und
ich bin bekümmert zu sagen, dass er an vielen Orten noch nicht vergangen ist, an
dem der größere Teil der Spezies unter der Bezeichnung Sklaven vom Gesetz exakt
auf derselben Grundlage behandelt wurde wie z.B. in England die niedrigeren Tierar‐
ten noch immer. Vielleicht kommt einmal der Tag, da die übrigen Geschöpfe die
Rechte erwerben werden, die ihnen nie, wenn nicht durch die Hand der Tyrannei,
hätten vorenthalten bleiben können.“ (Jeremy Bentham 1828, An Introduction to the
Principles of Morals and Legislation. A new edition, corrected by the author, London,
Bd. 2, 235–236; deutsche Übersetzung nach Alberto Bondolfi (hg) 1994,78).

4.2 Philon von Alexandrien

123

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1) Zwischen Menschen und Tieren bestehen Analogien: So interpretiert
Philon Dtn 22,10 zunächst sachgerecht als Gebot der Tierethik so, dass
der Esel als der schwächere von beiden vor Überforderung geschützt
werden soll: „Es denkt an die Schwächeren und will sie nicht Unbeha‐
gen oder Unterdrückung durch eine überlegene Kraft erleiden lassen.“
(Philon, De virtutibus 27, 146) Dieses tierethische Prinzip überträgt er
dann per analogiam auf die Menschen, und dort per allegoriam auf das
Verhältnis der JüdInnen zu den HeidInnen. Der Ochs als im Sinne der
Kaschrut reines Tier repräsentiere das Judentum, der Esel als unreines
Tier das Heidentum. Das Gebot der Tora mahne die JüdInnen folglich
dazu, auch HeidInnen gerecht zu behandeln. „Diejenigen, deren Seelen
Ohren haben, können es fast hören, wie es mit klarer und deutlicher
Stimme sagt, dass wir den Menschen anderer Nationen kein Unrecht
antun sollten, wenn wir ihnen nichts anderes als den Unterschied der
Rasse vorwerfen können, was kein Grund zur Anklage ist, da nichts,
was weder Laster ist noch vom Laster stammt, einen Vorwurf begrün‐
det.“ (Philon, De virtutibus 27, 147) – Nun gehören zum Analogieprin‐
zip Ähnlichkeiten und Unähnlichkeiten. Doch obgleich die Unähnlich‐
keiten zwischen vernunftbegabten Menschen und vernunftlosen Tieren
für Philon erheblich sind, dürfen Tiere dennoch auf gerechte Behand‐
lung pochen, weil sie ähnlich wie Menschen leiden können. Diese
Schlussfolgerung hebt sich deutlich von der stoischen Argumentation
ab.

2) Der Vergleich von Tieren und Menschen folgt der Logik „a minori ad
maius“: Wenn man schon bei Tieren die Mutter nicht gleichzeitig mit
ihrem Jungen töte (Lev 22,28), dann gelte das erst recht bei Menschen.
So würden zum Tode verurteilte Schwangere gemäß römischem Recht
erst nach der Geburt ihres Kindes hingerichtet. Philon sieht hier eine
kluge Pädagogik am Werk: „Moses […] dehnte die Pflicht zur gerechten
Behandlung (ἐπιεικές) auch auf vernunftlose Tiere (ἄλογα ζῷα) aus,
so dass wir durch das Üben an Geschöpfen anderer Art die Mensch‐
lichkeit in einem viel umfassenderen Maße gegenüber Wesen zeigen
können, die uns selbst ähnlich sind.” (Philon, De virtutibus 26, 140)
Diese Analogiebildung a minori ad maius ist bei Philon kein Ausdruck
eines Anthropozentrismus (gegen Abraham Terian 1981, 45), sondern
dessen Abmilderung. Denn das gerechte Verhalten gegenüber Tieren
behält für Philon einen eigenen moralischen Wert.

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

124

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


So kann er schließen: „Ihr seht, wie groß die Güte (χρηστόν) ist, die er
zeigt, und wie großzügig er sie auf jede Spezies ausgebreitet hat, zuerst auf
Menschen, selbst wenn sie Fremde oder Feinde sind, dann auf vernunftlo‐
se Tiere, selbst wenn sie unrein sind, und zuletzt auf gesäte Feldfrüchte
und Bäume. Denn derjenige, der die Lektion der Gerechtigkeit zuerst im
Umgang mit den unbewussten Formen der Existenz gelernt hat, wird nicht
gegen diejenigen verstoßen, die mit tierlichem Leben ausgestattet sind,
und derjenige, der sich nicht darauf einlässt, die tierliche Schöpfung zu
belästigen, wird implizit geübt, seine Fürsorge auf vernunftbegabte Wesen
auszudehnen.” (Philon, De virtutibus 29, 160)

In „De opificio mundi“ legt Philon schließlich die ersten Kapitel der Bibel
aus. Zum ersten Mal verschränken sich hier Kerngedanken der stoischen
Kosmologie und Ontologie mit jenen Texten, die wenig später für nahezu
2000 Jahre zur Begründung eines christlichen Anthropozentrismus heran‐
gezogen werden. Auf vier inhaltliche Aspekte möchte ich im Folgenden
besonders achten: Die stoische Scala naturae muss mit der biblischen
Struktur des Siebentagewerks in Beziehung gesetzt werden. Die stoische
Sicht der Tiere als vernunftlose Wesen muss überhaupt erst in den Text
eingebracht werden, da die Bibel diese Klassifizierung nicht kennt. Die
stoische Sicht des Menschen als Vernunftwesen muss mit der biblischen
Kategorie der Gottebenbildlichkeit zusammengedacht werden. Und der
stoische Anthropozentrismus muss mit dem biblischen Regierungsauftrag
an den Menschen verknüpft werden.

In Gen 1 wird die Reihenfolge in der Erschaffung der Tiere lebensräum‐
lich geordnet, wie wir oben gesehen hatten (Kapitel 2.2). Je räumlich näher
eine Gruppe von Tieren dem menschlichen Lebensraum steht, umso zeit‐
lich näher zum Menschen wird sie erschaffen. Philon hingegen interpretiert
die Anordnung gemäß der stoischen Scala naturae ontologisch im Sinne
eines Voranschreitens von der Erschaffung der „niederen“ zur Erschaffung
der „höheren“ Tiere, wobei das quantitative Maß an „Seele“, also an zentra‐
ler Empfindung und Steuerung, die Zuordnung bestimmt. Insgesamt findet
Philon, „dass es eine sehr schöne (πάγκαλος) Stufenfolge ist, in der die
Schöpfung der Lebewesen nach seiner Anweisung erfolgte. Die roheste
und am wenigsten ausgebildete Seele ist der Gattung der Fische zugeteilt,
die vollkommenste und in jeder Hinsicht beste dem Menschengeschlecht,
die in der Mitte zwischen beiden liegende dem Geschlecht der Landtiere
und Luftwandler; die letztere ist nämlich empfindungsfähiger als die der
Fische, aber schwächer als die im Menschen waltende. Deshalb schuf er als
die ersten beseelten Wesen die Fische, die mehr von der körperlichen als

4.2 Philon von Alexandrien

125

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von der seelischen Substanz besitzen und gewissermaßen Lebewesen und
nicht Lebewesen sind, bewegte Unbeseelte, da ihnen nur zur Erhaltung des
Körpers etwas Seelenartiges beigemischt wurde [...] Nach den Fischen schuf
er die Vögel und Landtiere; denn diese sind schon empfindungsfähiger und
zeigen in ihrer Gestaltung deutlicher die Eigenart ihrer Beseeltheit. Zuletzt,
wie gesagt, schuf er den Menschen, dem er als besonderen Vorzug den
Geist schenkte, gewissermaßen eine Seele der Seele (ψυχῆς τινα ψυχὴν).“
(Philon, De opificio mundi 21, 64–66) Und nochmals bekräftigt Philon:
„Bei der Entstehung der Einzelwesen ist aber die Ordnung diese, dass
die Natur mit dem Unbedeutendsten anfängt und mit dem Allerbesten
aufhört.“ (Philon, De opificio mundi 22, 67)

Wenn man Philons Darstellung folgt, müsste man annehmen, dass die
Wassertiere am vierten, die Luft- und Landtiere am fünften und allein
der Mensch am sechsten Tag erschaffen wurde. So erzählt es aber Gen
1 nicht. Dort werden überhaupt nur zwei Gruppen von Lebewesen unter‐
schieden: Am fünften Tag werden jene Lebewesen geschaffen, die sich nicht
im Lebensraum des Menschen aufhalten, und am sechsten Tag jene Lebe‐
wesen, die sich im Lebensraum des Menschen aufhalten – inclusive des
Menschen selbst. Philon ignoriert diese Gliederung des biblischen Textes
ganz bewusst, weil sie nicht zum dreigliedrigen Konzept der stoischen Scala
naturae passt, dem er aber folgen möchte. „Philon […] liest die Resultate
der Forschung seiner Zeit in den Pentateuch hinein.“ (Beatrice Wyss 2018,
384) In einer Zeit, in der Theorien über den Anfang der Welt sehr gefragt
sind, möchte er nachweisen, dass die biblische Schöpfungserzählung mit
der aktuellen Naturphilosophie vereinbar ist (Beatrice Wyss 2018, 385).

Schlüssig ordnet sich in die stoische Scala naturae die (unbiblische)
Qualifizierung der Tiere als Aloga ein, die u.a. im folgenden Zitat betont
ist: „Unter den existierenden Dingen gibt es zunächst solche, die weder mit
Tugend noch mit Schlechtigkeit etwas zu schaffen haben, wie die Pflanzen
und die vernunftlosen Tiere (ζῷα ἄλογα), jene, weil sie unbeseelt (ἄψυχά)
und nicht mit Vorstellungsvermögen versehen (ἀφαντάστῳ φύσει) sind,
diese, weil Geist und Vernunft (νοῦς καὶ λόγος) ihnen abgeht; Geist und
Vernunft sind aber gleichsam das Haus, in dem Schlechtigkeit und Tugend
sich aufhalten. Dann gibt es wieder solche, die nur Tugendhaftigkeit besit‐
zen und an keiner Schlechtigkeit Anteil haben, wie die Gestirne; denn die‐
se, sagt man, sind Lebewesen und zwar vernünftige Lebewesen, oder viel‐
mehr jedes einzelne ganz Vernunft, jedes durchaus tugendhaft und für alles
Böse unempfänglich. Endlich gibt es Wesen von gemischter Natur, wie der
Mensch, der alle Gegensätze in sich aufnimmt: Verstand und Unverstand,

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

126

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sittsamkeit und Zuchtlosigkeit, Tapferkeit und Feigheit, Gerechtigkeit und
Ungerechtigkeit, um es kurz zu sagen, Gutes und Böses, Schönes und
Hässliches, Tugend und Laster.“ (Philon, De opificio mundi 24, 73) Aus
dieser Passage wird deutlich, dass die stoische Scala naturae als vierte und
oberste Stufe die Gestirne einschließt, die als Lebewesen von reiner Ver‐
nunft sogar dem Menschen überlegen seien. In der biblischen Erzählung
hingegen werden die Gestirne nicht nach dem Menschen geschaffen, wie
man es jetzt eigentlich erwarten würde, sondern am vierten Tag und damit
sogar vor den Luft- und Wassertieren. Der vierte Tag ist wie der erste und
der letzte der zeitlichen Ordnung gewidmet. Die Gestirne haben also in
der Bibel keinen ontologisch begründeten Platz, sondern einen funktional
bestimmten: Sie dienen zur Bestimmung der Zeit.

Gliederung der Erschaffung der Lebewesen nach Gen 1 und nach
Philon

Gen 1 Philon,
De opificio mundi 21, 64–67.73

Vierter Tag: Die Gestirne als Zeit‐
anzeiger (keine Lebewesen)

Fische: mehr Körper als Seele

Fünfter Tag: Luft- und Wassertiere
– jene Lebewesen, die nicht im Le‐
bensraum des Menschen leben

Vögel und Landtiere: deutlicher be‐
seelt

Sechster Tag: Landtiere und
Mensch – jene Lebewesen, die im
Lebensraum des Menschen leben

Mensch: Geist als Seele der Seele,
jedoch nur teils Vernunft

  Gestirne: noch über den Menschen
stehend, beseelt, ganz Vernunft

Nun aber leitet Philon zur Reflexion der Sonderstellung des Menschen und
damit zur Interpretation von Gen 1,26–28 über: „Es könnte aber einer nach
dem Grunde fragen, weshalb der Mensch das letzte Stück der Weltschöp‐
fung ist... Diejenigen nun, die tiefer in den Sinn der Gesetze eingedrungen
sind und ihren Inhalt möglichst gründlich erforschen, geben als Grund an,
dass Gott den Menschen durch die Gewährung der Vernunft (μεταδοὺς ὁ
θεὸς ἀνθρώπῳ τῆς λογικῆς), die ja die beste Gabe war, mit sich selbst ver‐
wandt machte und deshalb auch alles übrige ihm nicht missgönnen wollte,
dass er also ihm, dem verwandtesten und liebsten Lebewesen (οἰκειοτάτῳ

Schaubild:

4.2 Philon von Alexandrien

127

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


καὶ φιλτάτῳ ζῴῳ) alles in der Welt vorher bereitstellte, weil er wollte, dass
ihm gleich nach seiner Erschaffung keines der Dinge fehle, die zum Leben
und zum guten Leben (πρός τε τὸ ζῆν καὶ τὸ εὖ ζῆν) notwendig sind.“
(Philon, De opificio mundi 25, 77; vgl. Jonathan D. Worthington 2011, 145)
Diese Interpretation von Gen 1 lässt einerseits die zentrale Rolle erkennen,
die Philon der Vernunftbegabung des Menschen völlig ohne Bezug zum
biblischen Text zuschreibt, andererseits klingt ein Anthropozentrismus an,
der den Menschen zum Ziel der Schöpfung macht und nicht den Sabbat,
wie es die Logik der biblischen Erzählung ist.

Aus dem Gesagten ergibt sich folgerichtig, dass die Gottebenbildlichkeit
in Gen 1,26–27 mit der Teilhabe am göttlichen Nous bzw. Logos interpre‐
tiert wird: „Reason is man’s special prerogative, whereby he is made superi‐
or to other animals.“ (Abraham Terian 1981, 38)14 Dabei schwankt Philon
zwischen der relational-funktionalen Interpretation des Menschen als Got‐
tes Ebenbild und Stellvertreter auf Erden und der essenzontologischen
Interpretation der menschlichen Vernunft nach dem Bild der göttlichen
Vernunft.

Für die erste, relational-funktionale Interpretation, die ganz im Sinne
des hebräischen Textes von Gen 1 ist, stehen Vergleiche des Menschen mit
einem Wagenlenker und Steuermann, aber vor allem mit einem Statthalter
des göttlichen Königs, der fürsorglich für die anderen Geschöpfe da sein
solle. So schreibt Philon: „Als einen Wagenlenker und Steuermann schuf
also der Schöpfer zuletzt den Menschen, damit er die Zügel und das Steuer
der Regierung führe über alle irdischen Dinge und die Sorge (ἐπιμέλεια)
für die Tier- und Pflanzenwelt übernehme, gleichsam als Statthalter des ers‐
ten und höchsten Königs (ὕπαρχος τοῦ πρώτου καὶ μεγάλου βασιλέως).“
(Philon, De opificio mundi 29, 88)

Die zweite, essenzontologische Interpretation, die nicht dem hebräischen
Originaltext der Bibel entspricht, basiert auf der Übersetzung der Septua‐
ginta und lautet folgendermaßen: „Nach allen anderen Geschöpfen also
ist, wie gesagt, der Mensch geschaffen worden, und zwar, wie es heißt,
‚nach dem Bilde Gottes und nach seiner Ähnlichkeit‘ (κατ’ εἰκόνα θεοῦ καὶ

14 Der Gedanke, dass die menschliche Vernunft nach dem Bild der göttlichen Vernunft
gestaltet ist, findet sich im gesamten Werk Philons: De opificio mundi 6, 24–25; 23,
69; 46, 134 – 48, 139; Legum allegoriae 1, 31; 1, 42; 3, 96; Quod deterius potiori
insidiari soleat 80–85; De plantatione 18–19; Quis rerum divinarum heres 56–57;
230–231; De fuga et inventione 71; De somniis 1, 74; De vita Mosis 2, 65; De decalogo
134; De specialibus legibus 1, 81; 1, 171; 3, 83; 3, 207; De virtutibus 37, 203–205;
Quaestiones et solutiones in Genesin 1, 4–5 (vgl. Abraham Terian 1981, 131).

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

128

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


καθ’ ὁμοίωσιν, Gen 1,26). Sehr richtig; denn kein erdgeborenes Wesen ist
Gott so ähnlich wie der Mensch. Diese Ähnlichkeit darf man aber nicht
in der Eigentümlichkeit des Körpers (σῶμα) vermuten; denn weder hat
Gott menschliche Gestalt noch ist der menschliche Körper gottähnlich.
Jene Ebenbildlichkeit bezieht sich nur auf den Führer der Seele, den Geist
(κατὰ τὸν τῆς ψυχῆς ἡγεμόνα νοῦν); denn nach dem einzigen führenden
Geist des Weltalls als Urbild wurde der Geist in jedem einzelnen Menschen
gebildet, der also gewissermaßen der Gott des Körpers ist, der ihn als
göttliches Bild in sich trägt. Denn was der große Lenker im Weltall ist, das
ist wohl der menschliche Geist im Menschen.“ (Philon, De opificio mundi
23, 69)

Philon zitiert Gen 1,26 wörtlich aus der Septuaginta. Bereits dort steht
die Präposition κᾆτα mit Akkusativ. Sie bezeichnet ein Ziel, auf das hin
etwas getan wird, oder eine Ähnlichkeit mit einem Vorbild. Das entspricht
aber nicht dem, was der hebräische Text sagt. Georg Fischer übersetzt
diesen sehr wortgetreu so: „Wir wollen ‚Mensch‘ machen als unsere Statue,
wie unsere Ähnlichkeit!... Und Gott schuf den Menschen als seine Statue,
als Statue Gottes schuf er ihn.“ (Georg Fischer 2018, 148 und 153) Fischer
interpretiert dabei das dreimalige „als unsere Statue“ im Sinne einer Na‐
hebeziehung und das „wie unsere Ähnlichkeit“ im Sinne einer bleibenden
Verschiedenheit (Georg Fischer 2018, 152). – Philon hingegen macht daraus
wie die Septuaginta eine seinsmäßige Ähnlichkeit und benennt deren Ge‐
halt: Es ist der Nous (vgl. Jonathan D. Worthington 2011, 144–145). Die
Steuerungsfunktion des menschlichen Nous wird allerdings nicht auf die
Schöpfung, sondern ganz im Sinne des stoischen Hegemonikon allein auf
den Menschen bezogen.

Bei seiner Interpretation der zweiten, älteren Schöpfungserzählung Gen
2 kommt Philon auf den Gedanken der Ähnlichkeit zwischen Gott und
Mensch zurück. Nun verwendet er statt Nous die Begriffe λόγος/ λογισμὸς,
bleibt aber ansonsten ganz auf dem einmal eingeschlagenen Pfad: „Dass
er aber auch hinsichtlich der Seele vorzüglich war, ist ebenso klar; denn
zu ihrer Bildung benützte Gott als Vorbild nicht eins von den in der
Schöpfung vorhandenen Dingen, sondern, wie gesagt, einzig und allein
seine eigene Vernunft (λόγος); deren Abbild und Nachahmung (Gen 1,26),
sagt er also, sei der Mensch geworden, da ihm in das Antlitz gehaucht
wurde (Gen 2,7), wo der Sitz der Sinne ist, mit denen der Schöpfer den
Körper beseelte; nachdem er aber die Vernunft als Herrscherin (τὸν δὲ
βασιλέα λογισμὸν) eingesetzt hatte, übergab er diesem führenden Teil (τῷ
ἡγεμονικῷ) die Sinne…“ (Philon, De opificio mundi 48, 139) Insgesamt

4.2 Philon von Alexandrien

129

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


überwiegt also die Interpretation der Gottebenbildlichkeit des Menschen
im Sinne einer essenzontologischen Aussage: Der Mensch hat die Vernunft,
mit deren Verleihung Gott den Menschen nach seinem Bild geschaffen hat.

Schließlich legt Philon auch das sogenannte „Dominium terrae“ aus, also
den Regierungsauftrag über die Erde in Gen 1,28: „Aus diesem Grunde hat
ihn auch der Vater, da er ihn als ein von Natur zum Herrschen geeignetes
Wesen schuf (γεννήσας αὐτὸν ὁ πατὴρ ἡγεμονικὸν φύσει ζῷον), nicht
nur tatsächlich, sondern auch durch ein ausdrückliches Gotteswort zur
Herrschaft (βασιλέα) über alles eingesetzt, was unter dem Monde auf dem
Lande und im Wasser und in der Luft lebt.“ (Philon, De opificio mundi
28, 84)15 Anders als in De opificio mundi 29, 88 ist hier nicht von Statthal‐
terschaft, sondern von Herrschaft die Rede.

Spannend ist nun auch die Interpretation der zweiten Schöpfungserzäh‐
lung bei Philon. Für unser Thema sind vor allem drei Aspekte von Bedeu‐
tung: Zunächst einmal skizziert Philon von Adam (und zwar noch ohne
Eva, die bei Philon sehr schlecht wegkommt!) ein Bild der Perfektion:
„Jener erste Mensch aber, der erdgeborene, der Stammvater unseres ganzen
Geschlechts, war, wie mir scheint, von allen der beste (ἑκάτερον ἄριστος),
sowohl hinsichtlich der Seele als auch des Körpers, und übertraf die Nach‐
kommen in hohem Grade.“ (Philon, De opificio mundi 47, 136)

Als Beleg für die Vollkommenheit der Seele führt Philon sodann die
Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26–27 an, allerdings mit anderen als den
in der Septuaginta genannten Begriffen. Diese Gottebenbildlichkeit wird
für ihn auch daran erkennbar, dass die menschliche Seele im Unterschied
zum Leib nicht aus vorhandener Materie geschaffen wird, sondern durch
das Anhauchen. Schließlich sieht er die stoische Anthropologie in der bibli‐
schen Szene aufs Beste bestätigt: Die Vernunft ist die Königin und Führerin
der Sinne: „Dass er aber auch hinsichtlich der Seele vorzüglich war, ist
ebenso klar; denn zu ihrer Bildung benützte Gott als Vorbild nicht eins von
den in der Schöpfung vorhandenen Dingen, sondern, wie gesagt, einzig
und allein seine eigene Vernunft (μόνῳ τῷ ἑαυτοῦ λόγῳ); deren Abbild
und Nachahmung (ἀπεικόνισμα καὶ μίμημα), sagt er also, sei der Mensch
geworden, da ihm in das Antlitz gehaucht wurde, wo der Sitz der Sinne
ist, mit denen der Schöpfer den Körper beseelte (ἐψύχωσεν); nachdem er

15 Dass die menschliche Herrschaft über die Tiere dem Menschen von Gott übertragen
wird, ist ein bei Philon vielfach zitierter Gedanke: De opificio mundi 28, 83 – 29, 88
und 52, 148–150; De specialibus legibus 2, 69; Legum allegoriae 1, 9; De mutatione
nominum 63; Quaestiones et solutiones in Genesin 1, 18–23; De Abrahamo 45 (Abra‐
ham Terian 1981, 45).

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

130

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aber die Vernunft als Königin eingesetzt hatte (τὸν δὲ βασιλέα λογισμὸν
ἐνιδρυσάμενος), übergab er diesem führenden Teil (τῷ ἡγεμονικῷ) die
Sinne, dass er sich von ihnen […] bedienen lasse.“ (Philon, De opificio
mundi 48, 139)

Dieser so vollkommene Adam wird von Philon im zweiten Schritt sei‐
ner Interpretation als Kosmopolit im Haus der Welt beschrieben. „Dieses
Bild eines weltweiten Staates, in dem der Mensch als Gouverneur Gottes
regiert, hatte Philo in seiner Interpretation von Gen 1,26 bereits vorgezeich‐
net.“ (Gerhard Büsing 1998, 200) Die Hierarchie in diesem Welthaus ist
allerdings ziemlich steil, die Tiere müssen sich nämlich ducken und gehor‐
chen. Sie sind keine BürgerInnen und haben folglich auch keine Rechte:
„Wir werden uns aber ganz wahrheitsgemäß ausdrücken, wenn wir jenen
Urahn nicht bloß den ersten Menschen, sondern auch den einzigen Welt‐
bürger (μόνον κοσμοπολίτην) nennen. Denn Haus und Stadt war ihm die
Welt (ἦν γὰρ οἶκος αὐτῷ καὶ πόλις ὁ κόσμος), da noch kein Gebäude
von Menschenhand aus Baumaterial von Stein und Holz gezimmert war;
in ihr wohnte er wie in der Heimat mit vollkommener Sicherheit und
ohne Furcht, da er der Herrschaft über die Erdenwelt gewürdigt wurde
(περιγείων ἡγεμονίας ἀξιωθεὶς) und alle sterblichen Wesen sich vor ihm
duckten und belehrt oder gezwungen waren, ihm als ihrem Gebieter zu
gehorchen (ὑπακούειν ὡς δεσπότῃ).“ (Philon, De opificio mundi 49, 142)

Das kosmopolitische Bürgerrecht kommt dem Adam allein auf Grund
seiner Verwandtschaft mit dem göttlichen Logos zu – woraus sich gut
stoisch erklärt, warum den Tieren kein Bürgerrecht zusteht. „Seine Nach‐
kommen aber, die seine Eigenart teilen, müssen auch die Merkmale der
Verwandtschaft mit dem Ahnherrn, wenn auch getrübt, bewahren. Worin
aber besteht diese Verwandtschaft? Jeder Mensch ist hinsichtlich seines
Geistes der göttlichen Vernunft verwandt (πᾶς ἄνθρωπος κατὰ μὲν τὴν
διάνοιαν ᾠκείωται λόγῳ θείῳ), da er ein Abbild, ein Teilchen, ein Abglanz
ihres seligen Wesens ist; in dem Bau seines Körpers aber gleicht er der
ganzen Welt.“ (Philon, De opificio mundi 51, 146)

In diesen Kontext stellt Philon nun die Namensgebung der Tiere durch
Adam. Dazu reflektiert er die „höfische Sitte“ (Gerhard Büsing 1998, 200),
gemäß der der Herrscher den Untergebenen zuerst ansprechen muss und
nicht umgekehrt. „Treffend schreibt er auch dem ersten Menschen die
Namengebung zu (τὴν θέσιν τῶν ὀνομάτων); denn Sache der Weisheit
und Königswürde (σοφίας καὶ βασιλείας) ist dies; ein Weiser aber war
er durch Selbstunterricht und durch eigene Belehrung, da er von Gottes
Hand geschaffen war, und auch ein König; dem Herrn aber kommt es

4.2 Philon von Alexandrien

131

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu, jeden seiner Untergebenen anzusprechen. Eine außerordentliche Herr‐
schermacht (δύναμις ἀρχῆς) umgab aber natürlich den ersten Menschen,
den Gott mit Sorgfalt gebildet und des zweiten Ranges gewürdigt hat,
indem er ihn zu seinem Statthalter (ὕπαρχον αὑτοῦ) und zum Herrn aller
anderen (ἄλλων ἁπάντων ἡγεμόνα) einsetzte, da doch auch die um so viele
Generationen später lebenden Menschen […] noch über die Vernunftlosen
gebieten (δεσπόζουσι τῶν ἀλόγων)“ (Philon, De opificio mundi 52, 148).

Nun könnte man angesichts der Vielzahl an Begriffen für die Herrschaft
des Menschen über die Schöpfung leicht dazu neigen, dem Menschen
unumschränkte Macht zuzugestehen. Das ist jedoch keineswegs Philons
Absicht. Im Gegenteil: „Philo versteht die Benennung der Tiere nach Gen
2,19f. als Ausdruck der herausragenden Weisheit und des besonderen Ver‐
standes des Menschen.“ (Gerhard Büsing 1998, 201) Wie ein Schüler vor sei‐
nem Lehrer muss der Mensch beweisen, dass er die Natur der Tiere erkennt
und ihnen entsprechende Namen gibt: „Er sagt also, dass Gott alle Tiere
zu Adam hinführte, da er sehen wollte, welchen Namen er jedem beilegen
würde (Gen 2,19), [...] Er prüfte ihn, wie ein Lehrer den Schüler, indem
er die in der Seele ruhende Fähigkeit erweckte und sie zu einem der ihr
obliegenden Geschäfte berief, damit er aus eigener Kraft die Namen gebe,
nicht ungehörige und unpassende, sondern solche, die die Eigenschaften
der Dinge sehr gut zum Ausdruck bringen. Denn da die Denkkraft in der
Seele noch ungetrübt war und noch keine Schwäche oder Krankheit oder
Leidenschaft eingedrungen war, so nahm er die Vorstellungen von den
Körpern und Gegenständen in voller Reinheit in sich auf und gab ihnen die
zutreffenden Namen, da er gut erriet, was sie bezeichneten, so dass an ihrer
Benennung zugleich auch ihre Natur erkannt werden konnte (νοηθῆναι τὰς
φύσεις αὐτῶν).“ (Philon, De opificio mundi 52, 149–150)

Ziehen wir eine Bilanz der Analysen von De opificio mundi:

– Die stoische Scala naturae, zu dieser Zeit der biologische state of the art,
ist das dominierende Paradigma für die Deutung des Siebentagewerks.
Um ihretwillen erweckt Philon sogar den Eindruck, bestimmte Werke
hätten an anderen Tagen stattgefunden als es die Bibel erzählt (die Was‐
sertiere am vierten Tag statt am fünften, die Landtiere am fünften Tag
statt am sechsten, die Gestirne am siebten statt am vierten). Während
die Bibel die räumliche Nähe zum Menschen und damit eine nichthier‐
archische Beziehungskategorie als Gliederungsprinzip verwendet, deutet
Philon den Text im Sinne einer essenzontologischen Hierarchie, eben
einer Scala naturae.

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

132

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– Die stoische Sicht der Tiere als vernunftlose Wesen, die der Bibel fremd
ist, bestimmt Philons Sicht der Lebewesen. Allerdings hat sie bei ihm
viel weniger ethische Konsequenzen als bei den Stoikern. Die Folgerung,
der Mensch könne die Tiere unbegrenzt nützen, findet sich bei ihm
jedenfalls nicht. Im Gegenteil bindet Philon die menschliche Herrschaft
an seine Einsicht und Weisheit – sie verpflichtet.

– Die stoische Sicht des Menschen als Vernunftwesen erkennt Philon in
der biblischen Rede von der Gottebenbildlichkeit. Hier markiert er eine
folgenschwere Verschiebung von einer relational-funktionalen Interpre‐
tation des Menschen als Statthalter Gottes auf Erden hin zu einer essen‐
zontologischen Interpretation des Menschen als des einzig vernunftbe‐
gabten Wesens. Diese Verschiebung hatte sich, wie wir gesehen haben,
in der Septuaginta bereits angebahnt. Doch soweit ich sehen kann, ist
Philon der erste, der sie ausführlich und explizit dokumentiert. Umso
bemerkenswerter ist es, dass er mitunter weiterhin vom Menschen als
Statthalter des göttlichen Königs spricht, ja dass er bei der Auslegung von
Gen 2 diese Statthalterschaft sogar zu einem Leitmotiv seiner Darstellung
macht.

– Der biblische Regierungsauftrag ist damit bereits angesprochen. Bemer‐
kenswert ist, dass sich in den hier untersuchten Texten keinerlei Spuren
eines harten Anthropozentrismus finden. Obgleich Philon den „rational
divide“ zwischen vernunftlosen und vernunftbegabten Lebewesen ohne
zu zögern mitvollzieht, bleiben die ethischen Konsequenzen daraus be‐
grenzt. Hier macht sich im Licht von De virtutibus offenbar doch die
Tierfreundlichkeit der Tora bemerkbar. An ihr hält Philon fest und ver‐
teidigt sie gegen Angriffe von außen.

Philon ist  der  erste  (greifbare)  Schriftsteller,  der  die  jüdische  Bibel  und
Religion mit der Brille griechischer und v.a. stoischer Philosophie gelesen hat.
Viele der entscheidenden Paradigmenwechsel,  die das frühe Christentum
wenig später übernehmen wird, haben er und seine jüdische Diasporage‐
meinde in Alexandria angebahnt. Nicht nur an diesem Punkt, aber eben auch
an ihm ist er zum Bindeglied zwischen griechischer Philosophie und früh‐
christlicher Theologie geworden – mit enormen Folgen für die neu aufzie‐
hende Religion und ihre Entwicklung über mindestens zwei Jahrtausende.

4.2 Philon von Alexandrien

133

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

Wie schon im Alten Testament wimmelt es auch im Neuen nur so von
Tieren. Allerdings thematisieren die meisten diesbezüglichen Stellen der
Evangelien die Beziehung zwischen Hirt und Herde als Metapher für die
Beziehung zwischen Gott bzw. Christus und den Seinen. Oder aber die
Tiere tauchen als Ressource (Fische) oder Kulisse (die Schweine im Gleich‐
nis vom barmherzigen Vater) auf. Für unsere Frage nach der neutestament‐
lichen Tierethik und dem Ursprung des christlichen Anthropozentrismus
bleiben nur wenige relevante Passagen. Zunächst werden wir auf einige
Aussagen schauen, die vermutlich Jesus selbst zugerechnet werden können.
Dann stehen Paulus und die Evangelisten im Fokus. Schließlich soll auf den
Umgang der frühen Kirche mit dem Schächtgebot geblickt werden, dem
wohl widerständigsten tierethischen Gebot der Tora. Auf diese Weise lassen
sich die allerersten Entwicklungen in neutestamentlicher Zeit hinreichend
nachzeichnen.

4.3.1 Jesus von Nazaret

Wie denkt Jesus von Nazaret selbst über die Tiere? Welchen Stellenwert
haben sie in seiner Schöpfungstheologie und seiner Ethik? Sehr reichhaltig
sind seine Äußerungen zu dieser Frage nicht – sie steht nicht im Fokus
seiner Verkündigung. Jedoch ermöglichen einige seiner Impulse, die primär
nicht auf die Tierethik, sondern auf die zwischenmenschliche Ethik zielen,
Rückschlüsse auf seine Rezeption und Interpretation der alttestamentlichen
Tierethik. Drei Jesusworte, die sich abgesehen von Differenzen in Details
gleichlautend bei Matthäus und Lukas finden, also der sogenannten Logi‐
enquelle Q entstammen, sind dafür einschlägig. Zwei von ihnen sind von
der alttestamentlichen (vorhellenistischen) Weisheitstradition inspiriert, ei‐
nes reagiert auf die zeitgenössische Tora-Auslegung. In allen dreien tauchen
jene beiden Argumentationsfiguren auf, die wir schon bei Jesu Zeitgenos‐
sen Philon beobachtet haben: Die Analogiebildung zwischen Menschen
und Tieren und das Argumentieren a minori ad maius. Um folgende Jesus‐
logien geht es:

– In Mt 6, 26 (par Lk 12,24) heißt es: „Seht euch die Vögel des Himmels
an: Sie säen nicht, sie ernten nicht und sammeln keine Vorräte in Scheu‐
nen; euer himmlischer Vater ernährt sie. Seid ihr nicht viel mehr wert
als sie?“ Zunächst werden hier die Vögel als Zeugnis für Gottes treue

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

134

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sorge angeführt, die er völlig unabhängig davon schenkt, ob jemand
sät und erntet und Vorräte anlegt oder nicht (Ulrich Luz 52002, 479).
Lukas verstärkt diese Aussage noch dadurch, dass er von „Raben“ spricht,
also von Vögeln, die von der Saat und den Lebensmittelabfällen des
Menschen leben und deswegen zur damaligen Zeit keinen guten Ruf
genießen (Francois Bovon 1996, 304). Dem folgt Jesu Überbietungsargu‐
ment in Form der Frage, ob die Menschen nicht viel mehr wert seien
als die Vögel. Wie schon oben betont, werden in beiden Argumentati‐
onsfiguren Ähnlichkeiten und Unähnlichkeiten zwischen Menschen und
Tieren vorausgesetzt. Als Beleg für einen Anthropozentrismus kann der
Satz daher nicht herangezogen werden. Gott sorgt für die Tiere aus purer
Schöpferliebe – in seinen Augen haben sie einen eigenen Wert. Der Satz
untermauert also den biblischen Biozentrismus.

– In eine ähnliche Richtung geht Mt 10,29–31 (par Lk 12,6–7): „Verkauft
man nicht zwei Spatzen für einen Pfennig? Und doch fällt keiner von ih‐
nen zur Erde ohne den Willen eures Vaters. Bei euch aber sind sogar die
Haare auf dem Kopf alle gezählt. Fürchtet euch also nicht! Ihr seid mehr
wert als viele Spatzen.“ Wiederum bildet Jesus zunächst die Analogie
zwischen (bei Matthäus zwei, bei Lukas fünf ) Spatzen als ökonomisch
betrachtet nahezu wertlosen, weil billigsten essbaren Vögeln, die auf dem
Markt angeboten wurden (Ulrich Luz 1990, 128), und Menschen: Gottes
Fürsorge gilt beiden, wie auch beide von Gott abhängig sind. Der Nutz‐
wert ist offensichtlich nicht alles und nicht einmal das Entscheidende
– eine klare Absage an die Versuchung des Anthropozentrismus. Dann
taucht wie schon an der vorangehend interpretierten Stelle das Argument
a minori ad maius auf.

– Schließlich lautet Mt 12,11–12 (par Lk 14,5): „Wer von euch, der ein einzi‐
ges Schaf hat, wird es nicht packen und herausziehen, wenn es ihm am
Sabbat in eine Grube fällt? Wie viel mehr ist ein Mensch als ein Schaf ?
Darum ist es am Sabbat erlaubt, Gutes zu tun.“ Damit die Analogie
zwischen Schaf (bei Lukas ein Ochs) und Mensch funktioniert, muss
man annehmen, dass beiden um ihrer selbst willen geholfen wird. Das
Tier wird also primär nicht deswegen aus dem Brunnen gezogen, weil es
für seinen Besitzer einen hohen ökonomischen Wert hat, sondern weil
es leidet16. Lukas unterstreicht das noch, indem er nicht nur den Ochsen

16 Das wird noch klarer, wenn man bedenkt, dass die Praxis, das Tier am Sabbat aus
dem Brunnen zu ziehen, zur Zeit Jesu keineswegs unumstritten ist. Die Essener ver‐
bieten eine solche Hilfe für das Tier, die Rabbinen winden sich, indem sie entweder

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

135

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als in den Brunnen gefallenes Lebewesen erwähnt, sondern alternativ
auch den eigenen Sohn (Walter T. Wilson 2015, 204): „Wer von euch
wird seinen Sohn oder seinen Ochsen, der in den Brunnen fällt, nicht
sofort herausziehen, auch am Sabbat?“ Folgerichtig lässt Lukas das Über‐
bietungsargument a minori ad maius weg, das für die Analogie Sohn –
Mensch kaum in Anwendung gebracht werden könnte. Die Gleichheit
zwischen Ochs, Sohn und Krankem wird so noch stärker betont. Insges‐
amt ist die gedankliche Nähe zu Philon unübersehbar. „While Philo inter‐
prets laws about the treatment of animals in terms of their implications
for the treatment of people, Matthew addresses a legal question about the
treatment of people with an illustration about the treatment of animals.“
(Walter T. Wilson 2015, 221)

Jesus stellt also Tiere und Menschen als gleichermaßen bedürftige, von der
liebenden Zuwendung des Schöpfers abhängige, zugleich jedoch von Gott
fürsorglich geliebte Wesen dar – und zieht daraus für das menschliche
Verhalten gegenüber beiden analoge ethische Forderungen. „Although the
statements in Matt 6,26, 10,29–31, and 12,12 are couched in arguments a
minori ad maius, they do not have the effect of setting human beings on a
different plane of existence vis-á-vis non-human beings. Instead, attention
is drawn to the mutuality of people and animals as members of creation,
which, as such, are united in their dependence on God’s provision, which
extends even to individual members of each species.” (Walter T. Wilson
2015, 220) Von einem Anthropozentrismus können diese Logien kaum
weiter entfernt sein.

4.3.2 Paulus von Tarsos

Anders sieht die Sache aus, wenn wir die Briefe des Apostels Paulus (um 5
n.Chr. Tarsos – 65 Rom) durchgehen. Paulus, geboren und aufgewachsen in
Tarsos und damit ein Repräsentant des hellenistischen Diasporajudentums,
das die Septuaginta als Schriftbasis verwendet, ist nicht übermäßig stark
von der griechischen Philosophie beeinflusst. In einigen ethischen, darun‐
ter auch tierethischen Fragen ist er jedoch signifikant von der Stoa geprägt.

nur die Fütterung des Tieres erlauben oder zur Bedingung machen, dass der Mensch
nur Hilfe zur Selbsthilfe leistet und das Tier mit eigener Kraft aus der Grube steigt.
Für Jesus steht es hingegen völlig außer Frage, dass man dem Tier helfen muss und
als Praktiker vom Land auch hilft (Ulrich Luz 1990, 238).

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

136

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das wird einerseits an seiner großartigen Anthropologie des Gewissens
(Röm 2,14–15) deutlich, in der er die deuteronomische Herzenstheologie
mit den stoischen Lehren vom Gewissen und der Normativität der mensch‐
lichen Natur verbindet. Andererseits ist seine ablehnende Bewertung ho‐
mosexuellen Verhaltens (Röm 1,26–27; 1 Kor 11,14) klar stoisch beeinflusst,
denn wieder taucht der für die hebräische Bibel untypische Verweis auf
die Natur bzw. die Widernatürlichkeit auf. Auch die typisch griechische,
biblisch aber völlig unbekannte Redeweise vom „Gebrauch“ der Sexualität
verrät die Herkunft dieser paulinischen Gedanken.

Auf Tiere nimmt Paulus in seinen Briefen nur selten Bezug. Bemerkens‐
wert ist allerdings seine Auslegung des tierethischen Gebots der Tora aus
Dtn 25,4 „Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen Maulkorb anlegen.“
Zur Erinnerung: Philon hatte dieses Gebot in De virtutibus 27, 145 so
ausgelegt, dass der Schöpfer seine Güte und Fürsorge unabhängig von
der Spezies gegenüber allen Geschöpfen erweist (vgl. Kapitel 4.2). Jesus
interpretiert dieses Gebot zwar nirgends, bewegt sich in seiner Haltung
gegenüber den Tieren aber auf derselben Linie wie Philon in De virtuti‐
bus. Paulus hingegen schreibt in 1 Kor 9,9–10: „Liegt denn Gott etwas an
den Ochsen? Spricht er nicht allenthalben unseretwegen? Ja, unseretwegen
wurde geschrieben: Der Pflüger wie der Drescher sollen ihre Arbeit in der
Erwartung tun, ihren Teil zu erhalten.“ Paulus schließt also die Anwendung
der Analogie explizit aus und ersetzt sie durch eine allegorische Deutung:
Der Ochs in Dtn 25,4 sei nur ein Bild für den arbeitenden Menschen. Das
bedeutet im Vergleich mit Philon und Jesus eine markante Verschiebung:
„Den Wortsinn der alttestamentlichen Regelung bestreitet Paulus mit dem
Hinweis (in Form einer rhetorischen Frage), dass Gott sich nicht um Och‐
sen kümmere […] Was in Dtn 25,4 zu diesem Zusammenhang gesagt ist –
der dreschende Ochse muss bei der Arbeit auch fressen können –, kann
nach Paulus nicht um des Tieres willen gesagt sein, weil eine Fürsorge
Gottes für den Ochsen ausgeschlossen ist.“ (Gerd Häfner 2019, 314) Hier
denkt Paulus also viel stoischer als Philon und negiert den eigentlichen
Sinn des alttestamentlichen Gebots. Das ist schon ein starkes Stück Anthro‐
pozentrismus.

Schwieriger ist die Frage, wie Paulus die Rolle der Tiere bei der Aufer‐
stehung der Toten sieht. Einerseits kommen die Tiere in seinem großen
Kapitel zu diesem Thema in 1 Kor 15 nicht vor. „Sicher ist einerseits die
Auswertung einer solchen Fehlanzeige angreifbar: Dass sich Paulus zu
bestimmten Aspekten nicht äußert, kann in der gegebenen Problemstellung
begründet sein. Wenn die Vorstellung einer Auferstehungsleiblichkeit zur

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

137

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Debatte stand, musste sich Paulus eben darauf konzentrieren.“ (Gerd Häf‐
ner 2019, 315) Andererseits offenbart 1 Kor 15, darin ist Gerd Häfner recht
zu geben, dass das Schicksal der Tiere für Paulus kein sehr dringliches
Anliegen ist.

Dennoch kommt die Erlösung der Tiere in Röm 8,18–23 zumindest als
„Kollateralnutzen“ vor. Dort heißt es: „Ich bin nämlich überzeugt, dass die
Leiden der gegenwärtigen Zeit nichts bedeuten im Vergleich zu der Herr‐
lichkeit, die an uns offenbar werden soll. Denn die Schöpfung wartet sehn‐
süchtig auf das Offenbarwerden der Söhne und Töchter Gottes. Gewiss,
die Schöpfung ist der Nichtigkeit unterworfen, nicht aus eigenem Willen,
sondern durch den, der sie unterworfen hat, auf Hoffnung hin: Denn auch
sie, die Schöpfung (κτίσις), soll von der Knechtschaft der Vergänglichkeit
befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes. Denn wir
wissen, dass die gesamte Schöpfung bis zum heutigen Tag seufzt und in
Geburtswehen liegt. Aber nicht nur das, sondern auch wir, obwohl wir als
Erstlingsgabe den Geist haben, auch wir seufzen in unserem Herzen und
warten darauf, dass wir mit der Erlösung unseres Leibes als Söhne und
Töchter offenbar werden.“

Sind in dieser Passage mit „Schöpfung“ die Tiere mitgemeint? Das wird in
der Exegese bejaht: „In der Vergangenheit wurde intensiv darüber diskutiert,
wen oder was Paulus hier mit κτίσις meint. Inzwischen hat sich jedoch ein
gewisser Konsens eingestellt, demzufolge hier von der außermenschlichen
Natur und Kreatur die Rede ist.“ (Michael Wolter 2014, 509; vgl. auch Gerd
Häfner 2019, 309). Paulus lässt durch die unterschiedlichen Attribute, die er
den Menschen auf der einen und der außermenschlichen Schöpfung auf der
anderen Seite zuweist, zwar erkennen, dass er in Orientierung an der Stoa
anthropozentristisch denkt und der Schöpfung keinen Eigenwert zuerkennt
wie Gen 1–2 (Michael Wolter 2014, 514; ähnlich auch Gerd Häfner 2019, 313).
Dennoch nimmt er um der Menschen willen an, dass auch die nichtmensch‐
lichen Geschöpfe von Tod und Vergänglichkeit befreit werden (Gerd Häfner
2019, 312), denn die Menschen sind „bleibend auf die erneuerte Schöpfung
angewiesen und können nicht ohne sie existieren.“ (Michael Wolter 2014, 514)
Zugespitzt gesagt: Der Himmel wäre ohne Pflanzen und Tiere für die Men‐
schen kein Himmel, sondern die Hölle. Daher versammelt Paulus die gesamte
nichtmenschliche Kreatur unter dem Kreuz Christi: Im Leiden, aber auch in
der Hoffnung. „Die universale Erlösungsperspektive zeigt, dass es eine Soli‐
dargemeinschaft des Geschaffenen nicht nur hinsichtlich der Herkunft von
Gott  gibt,  sondern auch im Blick auf  die  (endzeitliche)  Zukunft.“ (Gerd

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

138

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Häfner  2019,  317)  Selbst  ein  hartgesottener  Anthropozentrist  wie  Paulus
kommt um diese Einsicht nicht herum.

4.3.3 Die Evangelien

Auf den ersten Blick scheint es, als ob der älteste Evangelist Markus, der
sein Evangelium kurz nach 70 n.Chr. vermutlich in Rom oder nahe Rom
schreibt, keinerlei tierethisch relevante Impulse überliefert. Denn die drei
Jesuslogien aus der Logienquelle Q kennt er nicht, und mehr einschlägig
Relevantes aus dem Munde Jesu ist nicht überliefert worden. Dennoch ist
es gerade Markus, der seinem Evangelium eine bio- oder gar kosmozentris‐
tische Perspektive gibt – und das an zwei Schlüsselstellen, im Prolog und
am finalen Höhepunkt der Erzählung.

Mk 1,12–15 lautet: „Und sogleich trieb der Geist Jesus in die Wüste. Jesus
blieb vierzig Tage in der Wüste und wurde vom Satan in Versuchung ge‐
führt. Er lebte bei den wilden Tieren und die Engel dienten ihm. Nachdem
Johannes ausgeliefert worden war, ging Jesus nach Galiläa; er verkündete
das Evangelium Gottes und sprach: Die Zeit ist erfüllt, das Reich Gottes
ist nahe. Kehrt um und glaubt an das Evangelium!“ Diese Sätze, die unmit‐
telbar nach der Erzählung von der Taufe Jesu im Jordan angeordnet sind,
haben im Markusevangelium als Teil des Prologs programmatischen Cha‐
rakter. Insbesondere der kleine Nebensatz „er lebte bei den wilden Tieren“,
der oft überlesen oder übergangen wird, hat hohe theologische Bedeutung,
ist er doch ein Rückverweis auf Gen 1–2: In Christus, dem neuen Adam,
bricht das messianische Zeitalter an, das den schon im Paradies angelegten
Schöpfungsfrieden bringt. In ihm bricht Gottes Herrschaft und Reich an –
ein Reich, das nicht nur die Menschen, sondern alle Geschöpfe einschließt.
In ihm ist der Kreislauf der Gewalt gegen die Schöpfung durchbrochen
und dem Menschen die Möglichkeit eröffnet, selbst als neue Schöpfung zu
leben. Christus ist für Markus der neue Adam, der wahre Mensch, dessen
Menschlichkeit die wilden Tiere zähmt. In seiner Gegenwart legen sie ihre
Bedrohlichkeit ab und werden friedlich. Das können sie aber nur, weil
Jesus ihnen anders begegnet als Adam. Der erste Mensch hat mit dem
Sündenfall auch die Beziehung zu den Tieren massiv gestört. Seither ist sie
spannungsgeladen und konfliktbehaftet. Jesus aber kommt selbst unter den
Extrembedingungen der Wüste gut mit den wilden Tieren aus.

Nun ist mit der Christus-Adam-Parallele aber erst das halbe Potenzial
dieser Stelle ausgeschöpft. Denn anschließend heißt es unmittelbar: „Die

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

139

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit ist erfüllt, das Reich Gottes ist nahe.“ Für Markus heißt das: Wo ein
Mensch mit den Tieren in Frieden lebt, ist Gottes Herrschaft angebrochen.
Die Rede vom „Reich Gottes“ meint eine Wirklichkeit, die nicht nur die
Menschen umfasst, sondern alle Geschöpfe. Im Vater Unser (auf das Mar‐
kus in der Ölbergerzählung Mk 14,32–42 anspielt) um das Kommen dieses
Reiches zu beten heißt, um den Frieden zwischen Mensch und Mensch,
Mensch und Tier, Mensch und Schöpfung zu beten. Überall, wo vom Reich
Gottes die Rede ist, sind für Markus die Tiere mit in den Blick zu nehmen.
Ohne sie ist das Reich Gottes nicht vollständig.

Nicht nur biozentristisch, sondern kosmozentristisch muss Mk 15,33
gelesen werden. Markus erzählt hier, dass am Tage der Kreuzigung Jesu
von der sechsten bis zur neunten Stunde eine Finsternis über das ganze
Land kam. Das ist kein astronomisches Faktum, sondern eine theologische
Deutung: Wenn es zur sechsten Stunde, also am Mittag, an dem die Sonne
normalerweise am hellsten strahlt, finster wird, dann ist mit der Kreuzi‐
gung Christi die Schöpfungsordnung aus Gen 1 auf den Kopf gestellt. Es
handelt sich um eine kosmische Katastrophe, wie sie Am 8,9 ankündigt
(Joachim Gnilka 1979, 321). Die gesamte Schöpfung wird in das Unheil mit
hineingezogen, das die Kreuzigung Jesu verursacht. Zugleich erhält damit
aber auch die ganze Schöpfung eine Hoffnungsperspektive auf das Heil
durch den Gekreuzigten.

Markus ordnet also das in seinem Evangelium erzählte Geschehen von
Jesus als dem Christus in einen universalen Schöpfungshorizont ein. So‐
wohl in seinem programmatischen Prolog als auch am Höhepunkt seiner
Erzählung, dem Kreuzigungsgeschehen, bezieht er sich ausdrücklich auf
die Schöpfungserzählungen in Gen 1–2. Jesus als der Christus ist um der
gesamten Schöpfung und aller Geschöpfe willen gekommen. Von Anthro‐
pozentrismus keine Spur.

Matthäus wie auch Lukas, die zwischen 80 und 90 n.Chr. schreiben
und Mk 1,12–15 weitgehend in ihre Evangelien übernehmen, streichen den
Halbsatz vom Leben Jesu mit den wilden Tieren – vermutlich weil der
kurze Verweis für ihre HörerInnenschaft nicht mehr verständlich ist. Die
Finsternis während der Kreuzigung Jesu rezipieren sie hingegen. Schließ‐
lich entnehmen beide aus der ihnen vorliegenden Logienquelle Q die drei
tierethisch bedeutsamen Jesuslogien, die wir oben schon besprochen haben
(Kapitel 4.3.1).

Eine Stelle, die für die Begründung einer christlichen Tierethik höchste
Bedeutsamkeit hat, ist Mt 7,12: „Alles, was ihr also von anderen erwartet,
das tut auch ihnen! Darin bestehen das Gesetz und die Propheten.“ In

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

140

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diesem Satz der Bergpredigt zitiert Jesus die sogenannte „Goldene Regel“
in ihrer positiven Fassung. Matthäus fügt dieser allerdings einen zweiten
Halbsatz hinzu, der sich nicht in der Logienquelle findet (Lukas überliefert
ihn nicht, vgl. Lk 6,31), und behauptet: Wer sich an diese Regel hält,
erfüllt damit alles, was Tora und Propheten fordern. Nun umfasst die Tora,
wie wir gesehen haben (Kapitel 2.3), eine beträchtliche Zahl tierethischer
Vorschriften, und das weiß Matthäus. Er behauptet also nicht weniger
als dass auch die Tierethik der Goldenen Regel folgt. Das ist eine starke
Behauptung. Denn die Artgrenze markiert in dieser Logik keine Grenze
der menschlichen Verantwortung. Der Mensch hat die Fähigkeit, sich mit
seiner Empathie in ein nichtmenschliches Lebewesen hineinzuversetzen –
jedenfalls so weit, dass er daraus eine hinreichende Handlungsorientierung
ableiten kann –, und das verpflichtet ihn. Eine christliche Ethik schließt die
Tiere ein.

Das vierte und späteste Evangelium nach Johannes, das um 100 n.Chr.
in Kleinasien geschrieben sein dürfte, enthält auf Grund seiner sehr
„mystischen“ Ausrichtung keine direkten tierethischen Bezüge. Gleichwohl
schreibt es dem Christusereignis schon in seinen ersten Sätzen kosmische
Bedeutung zu, nämlich in dem sprachmächtigen Logos-Hymnus (Joh 1,1–
18).

Die Parallelen zu Gen 1 liegen auf der Hand: Beide Texte beginnen mit
„Im Anfang“. In beiden spielen die semantischen Felder „Wort“/ „sprechen“
und „werden“/ „schaffen“ eine zentrale Rolle. Im Mittelpunkt von Joh 1,1–
18 steht der Logos, der vor aller Schöpfung und ungeschaffen ist, weil er
Gott ist. „Alles ist durch das Wort geworden und ohne es wurde nichts,
was geworden ist.“ (Joh 1,3) Von diesem Wort heißt es in Vers 14: „Und
das Wort ist Fleisch (σάρξ) geworden und hat unter uns gewohnt und wir
haben seine Herrlichkeit geschaut, die Herrlichkeit des einzigen Sohnes
vom Vater, voll Gnade und Wahrheit.“ Über viele Jahrhunderte hat man
diesen Satz als „Menschwerdung Gottes“ interpretiert. Falsch ist das nicht,
und doch ist es nur die halbe Wahrheit, denn: „Das absolut stehende σάρξ
ist nicht schlechthin eine Umschreibung für ‚Mensch‘ […], sondern […]
Ausdruck für das Irdisch-Gebundene (3,6), Hinfällig-Vergängliche (6,63)
[…] im inkarnierten Logos senkt sich der Himmel auf die Erde herab.“
(Rudolf Schnackenburg 1981, 243).

„Fleisch“ meint im gesamten Alten Testament immer das Geschöpfliche
oder auch die Geschöpfe in ihrer Gesamtheit. Mit der Inkarnation des
göttlichen Wortes wird also die ganze Schöpfung zum Leib Gottes. Das
fleischgewordene Wort ist „the body of the universe“ (Sallie McFague 1993,

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

141

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


131) und Inkarnation die „Geschöpfwerdung Gottes“ (Michael Rosenber‐
ger 2001, 20–21). Treffend fasst Papst Franziskus diesen johanneischen
Gedanken in seiner Enzyklika Laudato si’ von 2015 zusammen: „Für die
christliche Erfahrung finden alle Geschöpfe des materiellen Universums
ihren wahren Sinn im eingefleischten Wort (Verbo encarnado), denn der
Sohn Gottes hat in seine Person einen Teil des materiellen Universums
aufgenommen, in den er einen Keim der endgültigen Verwandlung hinein‐
gelegt hat.“ (LS 235)

4.3.4 Die spätneutestamentliche Briefliteratur

Die spätesten Texte des Neuen Testaments, die weit nach 100 n.Chr. im
Lebensbereich hellenistischer JudenchristInnen verfasst worden sind, ver‐
wenden bereits sehr selbstverständlich die Aloga-These – und zwar exakt
dann, wenn es um den Vergleich unmoralischer Menschen mit Tieren geht.
Genauer hin geht es um zwei Textstellen, von denen die zweite literarisch
von der ersten abhängig sein dürfte.

Die erste Textstelle findet sich im Judasbrief, einer der kürzesten Schrif‐
ten des Neuen Testaments. Der Brief ist sprachlich-stilistisch von hoher
Qualität, zugleich aber außerordentlich polemisch. Er ist zwischen 100
und 120 n. Chr. geschrieben, womöglich in Kleinasien. Sein Autor ist jeden‐
falls judenchristlich und schreibt unter dem Pseudonym des (längst verstor‐
benen) Herrenbruders Judas. Es geht ihm um die scharfe Abgrenzung der
Gemeinde von „Gegnern“. Über diese schreibt er: „Diese jedoch lästern,
was sie nicht kennen; was sie aber wie die vernunftlosen Tiere von Natur
aus verstehen (φυσικῶς ὡς τὰ ἄλογα ζῷα ἐπίστανται), daran gehen sie
zugrunde.“ (Jud 10)

Auch der zweite Petrusbrief ist ein Pseudepigraph, in gutem Griechisch
geschrieben und von hellenistischer Bildung zeugend. Da er teilweise litera‐
risch vom Judasbrief abhängig ist, kann er erst nach diesem geschrieben
sein, ungefähr im ersten Drittel des 2. Jahrhunderts n. Chr. Sehr ähnlich
wie im Judasbrief heißt es: „jene, die sich von der schmutzigen Begierde
ihres Körpers beherrschen lassen und die Macht des Herrn verachten […]
sind wie vernunftlose Tiere, die von Natur aus dazu geboren sind, gefangen
zu werden und umzukommen (ὡς ἄλογα ζῷα γεγεννημένα φυσικὰ εἰς
ἅλωσιν καὶ φθορὰν).“ (2 Petr 2,11–12)

Beide Textstellen greifen klassische Topoi der griechischen und insbe‐
sondere der stoischen Philosophie auf. Der unmoralische Mensch erkennt

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

142

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wie vernunftlose Tiere nicht qua Vernunft, sondern qua Natur. Anstatt
sich Gott zu nähern und nach oben zu streben, nähert er sich jenen Ge‐
schöpfen, die in der Scala naturae unter ihm stehen. Damit verrät er seine
Berufung und Begabung.

4.3.5 Die Ablösung der frühen Kirche vom Schächtgebot

Wenn wir die Texte des Neuen Testaments zusammennehmen, ist gut zu
erkennen, dass sich die hellenistischen Einflüsse darin in engen Grenzen
halten. Mit Abstand am meisten davon ist bei dem einzigen hellenistischen
Juden unter den neutestamentlichen Autoren zu finden, bei Paulus. Sein
Anthropozentrismus ist deutlich erkennbar und übertrifft den Philons bei
weitem, wenn wir nur an beider unterschiedliche Interpretation von Dtn
25,4 denken. Gleichwohl ist die Frage nach der nichtmenschlichen Schöp‐
fung bei Paulus eine Randfrage, marginaler als in den Evangelien und
unendlich marginaler als bei Philon. Dass Paulus die (Haupt-)Quelle des
frühchristlichen Anthropozentrismus ist, scheint undenkbar. Diese dürfte
eben doch eher Philon und das hellenistische Frühjudentum in Alexandria
sein.

Um zu verstehen, wie sich die Hellenisierung des frühen Christentums
vollzogen hat, ist es hilfreich, seinen Umgang mit jenem Gebot zu rekon‐
struieren, das man ohne Frage als den härtesten ethischen Brocken aus
dem Urgestein der jüdischen Tradition bezeichnen kann: Das Schächtgebot
(vgl. dazu Michael Rosenberger 2019). Denn an ihm lässt sich hervorragend
zeigen, wie stark in hellenistischer Umgebung der Druck auf das junge
Christentum gewesen ist, sich von den spezifischen Geboten der Tora
zu lösen, wo diese nicht mit dem hellenistischen Ethos kompatibel sind.
Zugleich illustriert das Schächtgebot, wie lang anhaltend und energisch
sich die immer mehr in die Minderheit geratenden hebräischen Judenchris‐
tInnen dagegen wehren, den Kern ihrer jüdischen Identität aufzugeben.

Dass ich diesen Abschnitt noch in Kapitel 4 anordne, ist nicht zwingend.
Die Prozesse, die ich im Folgenden beschreibe, reichen von der späten neu‐
testamentlichen bis in die frühe nachneutestamentliche Zeit. Man könnte
den Abschnitt also auch zu Beginn von Kapitel 5 anordnen. Da er jedoch
wesentliche Einsichten zum besseren Verständnis der Übergangsphase bei‐
trägt, präsentiere ich ihn als letzten Punkt von Kapitel 4.

Inhaltlich repräsentiert das Schächtgebot ein Ehrfurchtsritual gegenüber
dem zu tötenden Tier. Die Schlachtenden wissen und erkennen an, dass

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

143

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sie einem Mitgeschöpf das Leben nehmen und dass das alles andere als
selbstverständlich ist. Mit dem vollständigen Wegfließen des Blutes wird
das Kostbarste, was dem Tier zu eigen ist, unangetastet gelassen: Sein
Lebenssaft. Die alttestamentlichen Vorschriften gehen dabei sogar so weit,
dass auch das Blut der Opfertiere vollständig ausfließen muss, bevor sie
Gott dargebracht werden. Nicht einmal Gott darf sich des Blutes bemächti‐
gen – es gehört ganz allein dem Tier selbst.

Im Gegensatz dazu steht die durch und durch profane Schlachtung der
griechisch-römischen Kultur. Das Schlachten ist für sie eine säkulare Ange‐
legenheit, weil Tiere anders als in der Bibel nicht zur Rechtsgemeinschaft
gehören. Trifft nun das Schächtgebot im Rahmen der frühchristlichen Mis‐
sion auf pagane HellenistInnen, dann kann das gar nicht anders als zu
völligem Unverständnis führen. Die Symbolgestalt des Rituals versteht man
nicht, den Symbolgehalt der Rechtsgemeinschaft von Gott, Menschen und
Tieren teilt man nicht.

Im Neuen Testament finden wir noch Zeugnisse dafür, dass das Blut‐
genussverbot zu den wenigen Weisungen aus der Tora zählt, die den (he‐
bräisch-aramäischen) JudenchristInnen nicht aufgebbar scheinen. Denn
obwohl man im Kontext der Heidenmission die gesamte Tora als für Hei‐
denchristInnen nicht verbindlich erklärt, ja nicht einmal die Beschneidung
fordert, hält man an dieser Vorschrift fest: Zwei der vier Ausnahmeklauseln
des „Apostelkonzils“ um 48 n.Chr., die Lukas in Apg 15,20 auflistet, nämlich
die Enthaltung von Götzenopferfleisch und Unzucht, Blut und Ersticktem,
betreffen das Blutgenussverbot, das damit für HeidenchristInnen Geltung
erlangt17. Burkhard Jürgens erkennt in den Klauseln eine innere Struktur
von zweimal zwei Geboten: Die ersten beiden Gebote der Enthaltung von
Götzenopferfleisch und Unzucht beziehen sich auf die Alleinverehrung
Gottes (Burkhard Jürgens 1999, 163), die nächsten beiden der Enthaltung
von Blut und Ersticktem auf seine Schöpfermacht: Niemand soll einem
Tier Blut oder Lebensodem nehmen – die Vitalität der Geschöpfe ist unver‐
fügbar (Burkhard Jürgens 1999, 164). So gesehen würden die palästinischen
JudenchristInnen das Schächtgebot ausdrücklich gegen den griechischen
Anthropozentrismus ins Feld führen.

Paulus ist mit den Ausnahmeklauseln des Aposteldekrets nicht einver‐
standen. Der Römerbrief bezeugt, dass für ihn das Essen von unkosche‐

17 Paulus behauptet in Gal 2,1–10, es habe keinerlei Ausnahmeklauseln gegeben. His‐
torisch ist jedoch zumindest klar, dass solche nachfolgend in vielen christlichen
Gemeinden praktiziert wurden.

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

144

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rem Fleisch kein verwerfliches Tun darstellt, sondern in der Freiheit des
Evangeliums prinzipiell möglich ist (Röm 14,14). Einzig weil es bei den
„Schwachen” Anstoß erregen würde, die noch an den überlieferten Geboten
hängen, sollen die „Starken“ auf den Verzehr von unkoscherem Fleisch ver‐
zichten. Es mutet pikant an, dass Paulus ausgerechnet die (palästinischen?)
JudenchristInnen als die „Schwachen“ bezeichnet und die hellenistischen
„HeidenchristInnen“ als die „Starken“. In Philons Auslegung von Dtn 22,10
ist es genau umgekehrt. Insgesamt muss die Aussage des Paulus für die
JudenchristInnen eine ungeheure Provokation gewesen sein: „Die Verur‐
teilung jeglicher Beachtung der Reinheitsgesetze musste für sie wie eine
Devise zu praktischer Gottlosigkeit klingen.“ (Ulrich Wilckens 1982, 91) –
Und die geschlachteten Tiere? Es ist offenkundig, dass Paulus nicht einen
Moment lang an sie denkt. Sie sind für ihn wie Luft. Und weil das so
ist, kann er, obgleich Jude, dem Schächtgebot nichts abgewinnen. Doch
zunächst setzt sich Paulus mit diesem Traditionsbruch nicht durch.

So erkennt Justin (um 100 Flavia Neapolis = Nablus/ Palästina –
165 Rom) in seinem Dialog mit dem Juden Tryphon die Geltung des
Schächtgebots ohne Weiteres an (Justin, Dialogus cum Tryphone Judaeo
20). Und noch für Tertullian (160 – 220 Karthago, siehe Kapitel 5.3), ist
die Enthaltung von Tierblut selbstverständlich (Tertullian, Apologie 9, 13).
Dabei beruft er sich nicht auf Apg 15,20, sondern auf den Noachbund
in Gen 9,4 (Tertullian, De ieiunio 4) bzw. auf den „Anfang“ der Mensch‐
heitsgeschichte (Tertullian, De monogamia 5). Tertullian kennt das Dekret
des Apostelkonzils offensichtlich in einer veränderten Fassung, in der nur
Götzendienst und Unzucht sowie der Mord an Menschen erwähnt sind
und die Verbote von Blut und Ersticktem fehlen (Tertullian, De pudicitia
12). Während nämlich die ältere alexandrinische Textvariante Apg 15,20
mit allen vier ursprünglichen Verboten beibehält, verändert der jüngere
westliche Codex, den Tertullian in Karthago vorliegen hat, den Beschluss
des Apostelkonzils – offensichtlich, um die im Westen übliche liberalere
Praxis zu rechtfertigen (Franz Böhmisch 2007, 47–48). Dennoch mahnt
Tertullian, am jüdischen Blutgenussverbot festzuhalten. Und in Alexandri‐
en scheinen die ChristInnen noch länger daran festgehalten zu haben.
Doch irgendwann ist es auch bei ihnen nicht mehr praktiziert worden.

Die Öffnung der jungen Kirche für die HeidInnenmission führt also
trotz heftiger Gegenwehr der palästinischen JudenchristInnen innerhalb
weniger Generationen in sämtlichen (!) Traditionssträngen zur Aufhebung
des jüdischen Schächtgebots. Damit ist das christliche Schlachten zumin‐
dest formal profaniert – ein aus der Dynamik der Heidenmission heraus

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

145

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verständlicher, aber folgenschwerer Schritt. Seine Konsequenzen für die
christliche Einstellung zum Tier lassen sich selbst heute nur in Umrissen
erahnen. Die Kirche hat sich unbedacht des Einflusses auf die Schlachtung
von Tieren begeben: „Diese mehr oder weniger bewusste Empfindung
der ethisch-religiösen Bedeutsamkeit der Tiertötung, die nur durch Einklei‐
dung in gottesdienstliche Riten eine für den Menschen erträgliche Form
findet, hat in der hellenistisch-christlichen, und damit in der westlich-in‐
dustriellen Tradition keine Entsprechung.“ (Heike Baranzke 2003, 314)

4.4 An der Schwelle von der biblischen in die patristische Zeit

Schauen wir auf die Spuren der beginnenden Hellenisierung der Bibelinter‐
pretation in vorpatristischer Zeit zurück, so erkennen wir, dass der Über‐
gang vom biblischen Biozentrismus zum hellenistischen Anthropozentris‐
mus durch zahlreiche kleine Verschiebungen vorbereitet wird. Folgende
Facetten tragen dazu bei:

– Die Übernahme der stoischen Scala naturae finden wir zwar nur bei
Philon. Weder im späten Alten Testament noch im Neuen Testament
ist sie zu finden. Und doch wird diese essenzontologische Hierarchie in
der christlichen Schöpfungslehre schon bald eine wichtige Rolle spielen
und die räumlich-relationale Schöpfungsordnung des Siebentagewerks
in Gen 1 überdecken.

– Die stoische Sicht der Tiere als vernunftlose Wesen, die der Bibel fremd
ist, bestimmt die Auffassung der frühjüdischen Diaspora-Gemeinde von
Alexandrien. Schon im Buch der Weisheit wird sie bestimmend, und
noch mehr bei Philon. Aus dem hellenistischen Judentum gelangt sie
wenig später ins frühe Christentum und begründet den folgenschweren
„rational divide“ der abendländischen Ethik bis heute.

– Die biblische Rede von der Gottebenbildlichkeit in Gen 1,26–27 interpre‐
tiert das alexandrinische Judentum (in Septuaginta, Buch der Weisheit
und den Schriften Philons) einhellig so, dass damit die Vernunftbega‐
bung des Menschen angesprochen sei. Auch das nur griechisch erhaltene
Buch Jesus Sirach, obgleich ursprünglich aus dem hebräischen Judentum
stammend, vertritt diese Position (ob sie im hebräischen Originaltext
auch enthalten war, ist bislang unbekannt). Sie markiert eine folgen‐
schwere Verschiebung von einer relational-funktionalen Interpretation
des Menschen als Statthalter Gottes auf Erden hin zu einer essenzonto‐
logischen Interpretation des Menschen als des einzig vernunftbegabten

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

146

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wesens. Zugleich wird die Rückbindung des Menschen an Gott und
seine Weisung unsichtbar gemacht: Der Mensch ist nun nicht mehr der
Stellvertreter Gottes, sondern ein Herrscher aus eigener Vollmacht.

– Bemerkenswert ist, dass sich in den hier untersuchten Texten nur bei
Paulus und sehr am Rande Spuren eines harten Anthropozentrismus
finden. Obgleich das hellenistische Diaspora-Judentum den stoischen
„rational divide“ zwischen vernunftlosen und vernunftbegabten Lebewe‐
sen mitvollzieht, bleiben die ethischen Konsequenzen daraus vorläufig
noch eng begrenzt. Hier wirkt die Tierfreundlichkeit der Tora weiter. An
ihr hält man fest und verteidigt sie gegen Angriffe von außen. Das frühe
Christentum hingegen beugt sich im Kontext der Heidenmission nach
und nach dem Druck der hellenistischen Umwelt. So löst sich die letzte
Bastion der biblischen Tierethik auf.

Diese sehr vereinfacht beschriebenen ideengeschichtlichen Prozesse dürf‐
ten kaum bewusst gesteuert gewesen sein. Dass sich unter den ChristInnen
immer weniger „hebräische“ (d.h. vermutlich aramäischsprachige, aus Isra‐
el stammende) JudenchristInnen befinden, die das alttestamentliche und
jesuanische Erbe lebendig halten können, ist der Dynamik der frühchristli‐
chen Mission geschuldet. Irgendwann gibt es in den meisten Gemeinden
einfach niemanden mehr, der aus der hebräischen Kultur stammt. Damit
wird die hellenistische Kultur mit ihren Paradigmen zum Grundgerüst der
christlichen Ethik, ohne dass dies jemand hinterfragt oder reflektiert. Lo‐
kale, aber häufig auftretende Feindseligkeiten zwischen (re-hebraisierten)
JüdInnen und (vollständig hellenisierten) ChristInnen mögen diese Prozes‐
se noch beschleunigt haben.

Es geht hier nicht darum, die Durchdringung der christlichen Theologie
durch die griechisch-römische Philosophie insgesamt zu bewerten. Für die
Tierethik hat sie jedoch erhebliche und bis heute andauernde Kollateral‐
schäden mit sich gebracht. Wenn im folgenden Kapitel die Texte der frühen
Kirchenväter analysiert werden, können wir diesen Durchdringungsprozess
noch genauer nachvollziehen.

4.4 An der Schwelle von der biblischen in die patristische Zeit

147

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

In den ersten 250 Jahren seiner Existenz ist das Christentum im Römischen
Reich eine verschwindend kleine Minderheit. Gegenüber einer nicht- oder
andersglaubenden Umwelt hat es mehr als genug damit zu tun, seine zen‐
tralen Kernbotschaften intern abzuklären, zu plausibilisieren und nach in‐
nen und außen zu verteidigen. Dazu zählen der Glaube an die Auferstehung
und ein ewiges Leben, an Jesus Christus als Retter der Welt, an einen Gott,
der sich auf dreierlei Weise erfahren lässt sowie die Gestaltung der zentra‐
len liturgischen Feiern. Eine eigene Tierethik ist vor diesem Hintergrund
nicht zu erwarten. Dennoch kann sich die frühchristliche Theologie nicht
völlig frei von tierethisch relevanten Positionierungen entwickeln. In ihrem
alltäglichen Lebensvollzug haben die Menschen ja Tag für Tag mit Tieren
zu tun, und in den biblischen und philosophischen Texten kommen sie
auch reichlich zur Sprache. Zwangsläufig müssen sich die frühchristlichen
Theologen dazu positionieren. Damit stellen sie, ohne es zu ahnen, auf
lange Sicht entscheidende Weichen. Die Grundparadigmen, die sie zur Be‐
schreibung des Gott-Mensch-Tier-Verhältnisses übernehmen, sind, einmal
gewählt, nur sehr schwer wieder zu korrigieren. Faktisch wirken sie bis
heute nach.

Wir begeben uns also auf die Fährte der tierethischen Spuren in der
frühchristlichen Literatur. Zeitlich geht es um die Phase bis zur beginnen‐
den Völkerwanderung und dem Ende des weströmischen Kaisertums. Au‐
gustinus, gestorben im Jahr 430, wird daher der letzte hier untersuchte
Autor sein. Damit beschränkt sich die Untersuchung auf die ersten beiden
von drei Phasen des Christentums in der Spätantike, wie sie Peter Gemein‐
hardt (2022, 7) formuliert, nämlich die beiden Phasen der Formierung
(bis Mitte des 3. Jahrhunderts) und der Stabilisierung (bis Mitte des 5.
Jahrhunderts) des Christentums, während die Phase der Pluralisierung (bis
Ende des 7. Jahrhunderts) für unsere spezifische Fragestellung keine Rolle
spielt. Räumlich gesehen ist das Christentum dieser Epoche eine „urbane
Religion“ (Peter Gemeinhardt 2022, 16). Es bildet sich vorwiegend aus der
städtischen Bevölkerung und in den Städten und kann damit gut an die
hohe Bildung der Städte anknüpfen.

Natürlich wäre es historisch betrachtet interessant, die Autoren gemäß
ihrer sprachlichen wie theologischen Verortung (lateinische Literatur mit

149

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihrem Dualismus zwischen Rom und Nordafrika, griechisch-antiocheni‐
sche, griechisch-alexandrinische, syrisch-aramäische Literatur etc.) in ver‐
schiedenen Traditionssträngen anzuordnen, so dass einerseits Beeinflus‐
sungen innerhalb der lateinischen wie der griechischen oder syrischen Li‐
teratur deutlicher hervorträten und andererseits Übernahmen aus der grie‐
chischen in die lateinische oder syrische Literatur klarer erkennbar würden.
Der Verfasser dieser Abhandlung ist jedoch kein Historiker und sieht sich
mit einer so tiefgehenden Rekonstruktion einzelner Traditionsstränge über‐
fordert. Für das hier vertretene systematische Erkenntnisinteresse, nämlich
durch das Identifizieren der Wurzeln des christlichen Anthropozentrismus
Perspektiven für dessen Überwindung zu schaffen, kann jedoch guten Ge‐
wissens eine etwas schlichtere und weniger tiefgehende Rekonstruktion
frühchristlicher Tierethik genügen.

Die tierethischen Spuren der Kirchenväter finden sich dabei in unter‐
schiedlichsten literarischen Genera und thematischen Kontexten. Sie ver‐
körpern wichtige Richtungsanzeigen, in welchen Bahnen sich die spezifisch
christliche Wahrnehmung der nichtmenschlichen Geschöpfe in den nach‐
folgenden Jahrhunderten oder Jahrtausenden bewegen wird. Denn mit dem
Eintritt der christlichen Botschaft in die hellenistische Kultur vollzieht
sich eine Transformation dieser Botschaft, wie sie sich in diesem Ausmaß
vermutlich erst jetzt im Zeitalter der Säkularisierung wieder ereignet.

Zwei Leitfragen werden für unsere Untersuchung entscheidend sein:
1) Welche tier- und schöpfungsethisch relevanten Paradigmen der grie‐
chisch-römischen Philosophie übernehmen und verstärken, relativieren
und schwächen, verschweigen und übergehen oder kritisieren und korrigie‐
ren die frühchristlichen Theologen? 2) Wie rezipieren und interpretieren
sie die tier- und schöpfungsethisch relevanten Passagen der Bibel? Welche
Stellen werden zitiert, welche nicht? Und wie stark werden diese in die phi‐
losophischen Paradigmen eingeordnet oder wie unabhängig von ihnen aus‐
gelegt? Wohlgemerkt lesen praktisch alle Kirchenväter nur die griechische,
teilweise sogar nur die lateinische Übersetzung der Bibel – Einseitigkeiten
und Fehler der Übersetzungen sind also einzukalkulieren und werden uns
bei einigen Bibelstellen sehr regelmäßig begegnen.

Letztlich geht es um die Frage, wie das Christentum die biblische Bot‐
schaft von der göttlichen Erschaffung und der menschlichen Behandlung
der Tiere und der nichtmenschlichen Schöpfung in die griechisch-römische
Kultur transponiert. Die patristische Fachdebatte der jüngeren Zeit ist dies‐
bezüglich geprägt von einer Reihe „zum Teil extremer Forschungspositio‐
nen zum Verhältnis der altkirchlichen Theologie und [sic!] zur antiken

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

150

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Philosophie. Sie reichen von der Behauptung einer philosophischen Über‐
formung des Christentums bis zur Feststellung, das Christentum habe nur
wenige, periphere und formale Ausdrucksmittel aus der zeitgenössischen
Philosophie entnommen, ihre Substanz jedoch niemals rezipiert.“ (Charlot‐
te Köckert 2009, 6)

Dabei ist zunächst zu beachten, dass biblische Botschaft und griechisch-
römische Kultur nicht gleichberechtigt nebeneinander stehen und von
einer unparteilichen dritten Position aus miteinander verschmolzen wer‐
den. Auch geht es nicht darum, die griechisch-römischen Ideen in die
hebräisch-jüdische Kultur zu integrieren, wie dies in einigen späten alttes‐
tamentlichen Büchern der Fall ist (vgl. Kapitel 4.1). Vielmehr besteht die
Herausforderung der Kirchenväter darin, die biblische Botschaft in die
griechisch-römische Kultur zu inkulturieren. Das ideologische Koordina‐
tensystem, die philosophische Matrix gibt eben diese griechisch-römische
Kultur vor. Ihr muss die frühe Kirche ihre Botschaft einpassen.

Mit Blick auf die Tiere und die nichtmenschliche Schöpfung hat dieses
Unterfangen eine gravierende Schwierigkeit zu überwinden: Tiere spielen
im griechisch-römischen philosophischen Diskurs kaum eine Rolle und
haben erst recht keine Wertigkeit. Vielmehr ist hier der platonische Schöp‐
fungsmythos des Timaios dominant, in dem die beseelten Lebewesen von
Untergöttern geschaffen werden (Platon, Timaios 41 a-d) und ganz zum
Schluss gerade einmal die Bemerkung wert sind, dass sie nicht eigens
behandelt werden müssen: „Und nunmehr scheint denn auch die uns jetzt
gesteckte Aufgabe, das Weltall von seinen Anfängen aus bis zur Entstehung
der Menschen zu verfolgen, so ziemlich ihr Ziel erreicht zu haben. Denn
wie die übrigen Tiere entstanden, das haben wir, da eine weitläufige Aus‐
einandersetzung unnötig ist, nur ganz kurz anzugeben.“ (Platon, Timaios 91
e – 92 c)

Noch dazu werden in der unmittelbar folgenden kurzen Bemerkung von
Platons Timaios die Vögel aus einfältigen Männern erschaffen, die Landtie‐
re aus jenen Menschen, die mehr den Trieben als der Vernunft folgen,
die Kriechtiere aus den unvernünftigsten sowie die Wassertiere aus den
allerunvernünftigsten und ungebildetsten Menschen. Sie werden also gar
nicht direkt erschaffen, sondern sind „Recycling-Produkte“ aus (pardon!)
menschlichem Abfall.

Vor diesem Hintergrund wird verständlich, weshalb viele der im Folgen‐
den dargestellten Kirchenväter und ihr Publikum die Frage bewegt, warum
der Mensch gemäß der biblischen Schöpfungserzählung erst nach den
Tieren erschaffen wird und warum überhaupt so ausführlich von Tieren

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

151

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Rede ist. Allein die breite und weitgehend positive Thematisierung
der Tiere, ihre Bedeutung für Gott und die Menschen und ihre Wertig‐
keit ist in der griechisch-römischen Kultur rechtfertigungsbedürftig. Dieser
Herausforderung stellen sich die Kirchenväter, und das sollte man nicht
übersehen.

Nun ist den Kirchenvätern spätestens im 3. und 4. Jahrhundert klar:
„Eine christliche Kosmologie wird in der Auslegung des biblischen Schöp‐
fungsberichts gewonnen.“ (Charlotte Köckert 2009, 542) Er kann „als ein
naturphilosophischer Text gelesen und interpretiert werden, weil in der
Naturphilosophie dieser Zeit und vor allem im Platonismus Kosmologie
maßgeblich in der Auslegung autoritativer Texte betrieben wurde.“ (Char‐
lotte Köckert 2009, 543) Allerdings lesen die meisten Kirchenväter nur
Gen 1–2 als Schöpfungserzählung. Die bedeutende Rolle, die der Fortgang
der Erzählung mit Sintflut und Noachbund (Gen 6–9) für die biblische
Kosmologie spielt, nehmen sie nicht wahr. Nur Irenäus von Lyon (Kapitel
5.3), Ephräm der Syrer (Kapitel 5.9) und Ambrosius von Mailand (Kapitel
5.13) widmen sich den Tieren in der Arche im Sinne realer Tiere und dem
Bundesschluss. Alle anderen Kirchenväter erwähnen die Arche höchstens
ekklesiologisch als Bild für die Kirche, die einen vielfältigen „Zoo“ von
Menschen vereint, oder soteriologisch und sakramententheologisch als Bild
für die Erlösung durch das Holz des Kreuzes (Arche) und das Wasser der
Taufe (Sintflut) (vgl. Hugo Rahner 1964, 504–547). Aber auch Ephräm
und Ambrosius bemerken anders als Irenäus nicht, dass der Noachbund
ein Bund mit allen Lebewesen ist. Schon hier findet also eine bemerkens‐
werte Reduktion des naturphilosophischen, tier- und schöpfungsethischen
Potenzials der Bibel statt.

Charlotte Köckert treibt die Reduktion noch einen Schritt weiter. In
ihrer Analyse frühchristlicher Kosmologie bei Origenes, Basilius und Gre‐
gor von Nyssa beschränkt sie sich auf deren Interpretation der ersten Verse
der Genesis, vor allem von Gen 1,1–2, also der Einleitung, und am Rande
noch von Gen 1,3–19, also der ersten vier Schöpfungstage. Die patristische
Interpretation der zweiten Hälfte der Schöpfungserzählung lässt sie ohne
Angabe von Gründen weg, und damit die Frage nach der Erschaffung der
Tiere und des Menschen. Es scheint, als wäre für sie der Kosmos nur das
Lebenshaus der Erde, ohne seine BewohnerInnen. Aber gerade hier wird
es doch spannend. Der christliche Schöpfungsmythos ist eben umfassender
als der platonische, und das sagt etwas über das christliche Verständnis
von Schöpfung. Ein Haus ohne BewohnerInnen ist sinnlos. Das haben
die Kirchenväter bei der Auslegung von Gen 1–2 durchaus erkannt und

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

152

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


thematisiert, wenn auch, wie wir sehen werden, in anthropozentristischem
Rahmen und nicht biozentristisch wie im Bibeltext selbst.

Nach diesen inhaltlichen sind noch einige formale Vorbemerkungen
nötig. Wir haben es in diesem Kapitel nämlich mit einem religionssozio‐
logisch betrachtet neuen Phänomen zu tun, das durch drei Komponenten
bestimmt wird. Kollektiv haben wir es erstens mit einer neuen Religion
zu tun, die sich vom Mutterboden der jüdischen Religion gelöst hat und
ihren eigenen Weg erst noch finden muss. „Das Christentum“ im Singular
gibt es noch nicht. Die frühe christliche Bewegung ist in unzählige Grup‐
pierungen geteilt, die sich untereinander teils heftig bekämpfen. Dem kann
auch die schnelle Ausbildung einer hierarchischen Führungsstruktur nicht
Einhalt gebieten. Erst mit den Konzilien des 4. und 5. Jahrhunderts beginnt
zumindest in den grundsätzlichen dogmatischen Fragen eine gewisse „Ho‐
mogenisierung“ (oder, wenn man genau sein möchte, „Oligogenisierung“).

Zweitens haben in den ersten drei christlichen Jahrhunderten nahezu
alle Theologen individuelle „Bekehrungen“ hinter sich – und zwar zumeist
nicht vom Judentum, sondern von den paganen Götterkulten hin zum
Christentum. Die erdrückende Mehrheit der ChristInnen sind schon im 2.
Jahrhundert und mindestens bis zum Anfang des 4. Jahrhunderts vormalige
„HeidInnen“. Um die Theologie der frühchristlichen Autoren zu verstehen,
muss man folglich stets mitbedenken, ob und warum sie sich von der
paganen Religion zum Christentum bekehrt haben und wie weit sie sich
wirklich von ihrer früheren Religion gelöst haben. Auch wird wichtig sein
zu bedenken, was sie als zur paganen Religion und was als zur griechisch-
römischen Kultur gehörend verstanden haben. Das Erstere galt es abzule‐
gen, das Letztere konnte beibehalten werden. Ihre Biografie prägt auf diese
Weise ihre Theologie entscheidend mit. – Ab dem 4. Jahrhundert begegnen
wir dann immer öfter Theologen, die in christlichen Familien aufgewach‐
sen sind und selbstbewusst auf ein oder zwei Generationen christlicher
Vorfahren zurückschauen. Ihre Theologie hat teilweise spürbar andere Ak‐
zente und Charakteristika. Das Christentum wird zur Mehrheitsreligion,
die anderen Dynamiken folgt als die kleine Minderheit der Frühphase. Die
Einbettung in die griechisch-römische Kultur freilich ist dieselbe – an ihr
ändert sich vorläufig nichts.

Drittens ist schließlich zu berücksichtigen, dass sich das Christentum
von Anfang an positiv zur hellenistischen Kultur der griechisch-römischen
Gesellschaft positioniert. Es bemüht sich nach Kräften, sich bestmöglich in
diese Kultur einzubringen und intellektuell und kommunikativ mit deren
Meinungsmachern mitzuhalten. Was auf der religiösen Ebene ein Bruch

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

153

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit der Vergangenheit ist – das Verlassen paganer Kulte und die Hinwen‐
dung zum Gott Jesu Christi in einer „Bekehrung“ –, bleibt daher auf der
Ebene des täglichen Lebens und der Kultur gewollt ohne einschneidende
Veränderungen. Die hellenistische Lebensart soll beibehalten werden. Na‐
türlich, ein paar signifikante Abweichungen gibt es, z.B. die christliche
Ablehnung von Abtreibung, Kindsaussetzung und -tötung oder die Gegner‐
schaft zu den Gladiatorenkämpfen. Aber sie sind sehr behutsam dosiert
und begründen keine kirchliche „Kontrastgesellschaft“. Das rabbinische
Judentum ist zumindest ab dem 2. Jahrhundert einen signifikant anderen
Weg gegangen – sein hellenistischer Flügel löst sich komplett auf.

Nun gibt es zweifelsohne auch innerhalb des Hellenismus gesellschafts‐
kritische Bewegungen. Man denke etwa an den Neupythagoreismus oder
den Neuplatonismus. Das sind Bewegungen, die ihre Positionen aus der
Tradition der griechischen Philosophie heraus entwickeln, obwohl sie in
wichtigen Fragen mit dem gesellschaftlich-kulturellen Mainstream nicht
übereinstimmen – etwa in der Frage der Mensch-Tier-Beziehung, die sich
im Streit über Fleischverzehr bzw. Fleischabstinenz sichtbar manifestiert.
Außerdem gibt es im Römischen Reich der Spätantike zunehmend religiö‐
se und kulturelle Bewegungen, die nicht aus dem griechisch-römischen
Kulturkreis stammen, sondern ebenso wie das Judentum aus anderen (fern‐
östlichen) Kulturkreisen eingesickert sind. Man denke nur an den Manich‐
äismus oder den Mithraskult. Allerdings stehen diese eingewanderten Kulte
ebenso wie Christentum und Judentum vor der Notwendigkeit, sich vor der
griechisch-römischen Kultur mit ihren Paradigmen zu rechtfertigen.

Man könnte natürlich die hypothetische Frage stellen, ob sich das frühe
Christentum in der Tierfrage nicht genauso gegen den gesellschaftlichen
Mainstream positionieren können hätte wie einige der genannten Grup‐
pierungen. Dabei darf aber nicht ausgeklammert werden, dass sich das
Christentum im Unterschied zu den genannten Bewegungen nicht als elitär
verstanden hat, sondern gemäß dem Missionsbefehl des Evangeliums (Mt
28,16–20) zu allen Menschen gehen, sie bekehren und taufen wollte. Ange‐
sichts dieser Zielsetzung mussten zwangsläufig mehr Kompromisse mit der
Gesellschaft eingegangen werden als wenn man erklärtermaßen eine kleine
Elite sein will.

Im Folgenden soll also genauer untersucht werden, wie die Kirchenväter
die tierethischen und tiertheologischen Impulse der Bibel in die Matrix der
griechisch-römischen Mainstream-Philosophie einordnen. Dabei wird vor
allem auf jene Kernaspekte zu achten sein, die das Ideen-Netz des stoischen
Anthropozentrismus ausspannen (vgl. Kapitel 3.5.6): Die göttliche Vorse‐

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

154

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hung und Fürsorge, die Vernunft- und Sprachbegabung des Menschen als
sein exklusives Proprium, der Umgang mit den Gefühlen als den „Tieren in
uns“, der Umgang mit den realen Tieren. Im Zentrum aber steht die Frage
nach der Teleologie des Anthropozentrismus. Aus Gründen der Darstellung
werden diese fünf Gesichtspunkte nicht immer in derselben Reihenfolge
diskutiert, sie kommen aber bei jedem Autor vor, sofern er dazu etwas
geschrieben hat.

5.1 Tatian

Der erste für unser Thema relevante Autor gehört ausgerechnet zu jener
Minderheit, die vor wie nach der Konversion zum Christentum hellenis‐
muskritisch bis hellenismusfeindlich sind. Tatian, geboren um 120 und
gestorben um 180 n.Chr., stammt aus dem „Land der Assyrer“ (Tatian,
Oratio ad Graecos 42, 1), das heißt dem „aramäischsprachigen Kernland
am mittleren Tigris“ (Jörg Trelenberg 2012, 1). In Rom wird er ein Schüler
Justins, der ihn zum Christentum bekehrt (Tatian, Oratio ad Graecos 18, 6;
Eusebius, Kirchengeschichte 4, 29). Auf Grund der radikalen Überzeugun‐
gen Tatians und seiner Ablehnung jeglichen hellenistischen Einflusses auf
das Christentum kommt es jedoch zum Zerwürfnis mit Justin (Irenäus von
Lyon, Adversus haereses 1, 28, 1). Daher kehrt Tatian in seine syrische Hei‐
mat zurück und gründet dort eine enkratitische Gemeinschaft. Die Enkrati‐
ten (von ἐγκράτεια, Enthaltsamkeit) sind eine streng asketische Bewegung
der frühen Kirche vom Ende des 2. bis zum Ende des 3. Jahrhunderts. Sie
verzichten völlig auf den Genuss von Fleisch und Wein und leben sexuell
enthaltsam. Als Bewegung, die diesen Lebensstil von allen ChristInnen for‐
dert, lösen sie sich um 300 n.Chr. auf. Ihre Ideen leben jedoch in moderater
Form im frühen Mönchtum weiter, das diese Lebensweise als freiwillige
Option praktiziert, ohne sie von allen ChristInnen einzufordern.

Tatians berühmtestes Werk ist das Diatesseron, eine Evangelienharmo‐
nie, die in Syrien noch im 4. Jahrhundert im Gottesdienst verwendet,
danach aber gezielt vernichtet wird, so dass wir von ihr nur Fragmente
besitzen. Ein Buch περὶ ζῴων, das Tatian nach eigenen Angaben über die
Tiere geschrieben hat (Tatian, Oratio ad Graecos 15), ist ebenfalls verloren‐
gegangen. Vollständig überliefert – wenn auch auf einer relativ schmalen
und schlechten Quellenbasis (Miroslav Marcovich 1995a, VII) – ist hinge‐
gen die zwischen 165 und 172 n. Chr. geschriebene (Miroslav Marcovich
1995a, 2) Ἐπιστολὴ πρὸς Ἕλληνας/ Oratio ad Graecos, eine Streitschrift

5.1 Tatian

155

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gegen die Arroganz der griechischen Kultur und für ein nicht-hellenistisch
verstandenes Christentum, die mit folgendem Satz beginnt: „Seid nicht
so feindselig gegen die ‚Barbaren‘, ihr Bekenner des Griechentums, und
beurteilt ihre Lehren nicht so missgünstig! Denn welche eurer Einrichtun‐
gen verdankt nicht Barbaren ihren Ursprung?“ (Tatian, Oratio ad Graecos
1) Dass die Schrift überliefert ist, beweist, dass man sie im Unterschied
zu Tatians anderen Schriften für die christliche Lehre stets als hilfreich
betrachtet hat.

Zunächst einmal fällt auf, dass Tatian die Tiertötung und die Menschen‐
tötung in einen engen Zusammenhang stellt. Gegen den Fleischverzehr
wendet er sich ebenso wie gegen die Gladiatorenkämpfe: So wie sich die
FleischesserInnen leiblich vom Tierfleisch ernähren, nähren die Zuschaue‐
rInnen der Gladiatorenkämpfe ihre Seele mit „Menschenessen“. Beides ist
verwerflich. Allerdings ist das Töten der Gladiatoren aus purer Schaulust
für Tatian noch schlimmer als das Töten der Tiere zum Fleischverzehr,
denn bei den Gladiatorenkämpfen wird das Töten zum Selbstzweck: „Ihr
schlachtet Tiere (ζῶα) um des Fleischfressens (κρεωφαγία) willen, und
Menschen kauft ihr, um der Seele Menschenfressen (ἀνθρωποσφαγία) zu
bieten und sie mit äußerst gottlosem Blutvergießen zu nähren. Der Räuber
mordet jedenfalls, um zu rauben, der Reiche aber kauft Gladiatoren, um
zu morden.“ (Tatian, Oratio ad Graecos 23, 5) Tatian lehnt also das Töten
insgesamt ab, von Menschen wie von Tieren, verurteilt es aber schärfer,
wenn es um des Tötens willen geschieht, aus purer Lust. Der Zweck der
Nahrungsaufnahme rechtfertigt das Töten nicht, wie der Raub den Mord
nicht rechtfertigt. Doch die Tat wiegt schwerer, wenn sie zum Selbstzweck
vollzogen wird. Bemerkenswert ist, dass für Tatian die Tötung der Gladia‐
toren nicht deswegen schwerer wiegt, weil sie Menschen sind, sondern nur
deswegen, weil ihr Tod keinen Zweck außerhalb seiner selbst hat. Eine
Abstufung der Tiere ist mit seiner Bewertung also nicht verbunden.

An der stoischen Terminologie von den Tieren als „Vernunftlosen“ rüttelt
Tatian zwar nicht. Die Wortwahl seiner Kritik am naturnahen und „wilden“
Leben der Kyniker könnte so auch von den Stoikern stammen: „Mensch,
der du dem Hund nacheiferst: du kennst Gott nicht und bist zur Nachah‐
mung der Vernunftlosen (ἀλόγων μίμησις) übergegangen.“ (Tatian, Oratio
ad Graecos 25, 2) Hier übernimmt Tatian die griechische Aloga-Terminolo‐
gie, die man bei ihm nicht unbedingt erwarten würde, besonders wenn
man ihre Herkunft bedenkt.

Inhaltlich distanziert sich Tatian hingegen von der Aloga-These. Aus‐
drücklich wendet er sich gegen die Überzeugung der „Rabenkrächzer“ – so

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

156

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nennt er verächtlich die Sophisten –, gemäß der sich der Mensch von den
Tieren durch Vernunft, Verstand und Wissen unterscheide. In Abgrenzung
sowohl von der stoischen Anthropologie (Janet E. Spittler 2010, 357–358)
als auch von der hellenistischen Ontologisierung der Septuaginta und Phi‐
lons deutet er die Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26–27 als Begabung mit
dem Geist Gottes. Zwar entspricht auch diese Interpretation nicht der In‐
tention des hebräischen Textes, steht ihr als relationale Deutung jedoch we‐
sentlich näher. Tatian schreibt: „Der Mensch ist nicht, wie die Rabenkräch‐
zer (κορακόφωνοι) lehren, ‚ein vernunftbegabtes Wesen, für Verstand und
Wissen empfänglich‘ (ζῶον λογικὸν νοῦ καὶ ἐπιστήμης δεκτικόν), denn
folgt man ihnen, wird sich zeigen, dass auch die vernunftlosen Wesen für
Verstand und Wissen empfänglich sind (καὶ τὰ ἄλογα νοῦ καὶ ἐπιστήμης
δεκτικά). Allein der Mensch jedoch ist Gottes Abbild und Gleichnis (εἰκὼν
καὶ ὁμοίωσις τοῦ θεοῦ); ich meine aber nicht einen Menschen, der sich
wie die Tiere verhält (ὅμοια τοῖς ζώοις πράττοντα), sondern jemanden,
der weit über sein Menschsein hinaus den Weg zu Gott selbst gegangen
ist. […] Nehmen wir nun an, dieser so gestaltete Organismus [des Men‐
schen] gleiche einem Tempel, so will Gott in ihm wohnen durch den Geist
(πνεῦμα), seinen Abgesandten; ist er aber kein solches Heiligtum, so ist der
Mensch den Tieren nur durch seine artikulierte Stimme überlegen (προὔχει
τῶν θηρίων ὁ ἄνθρωπος κατὰ τὴν ἔναρθρον φωνὴν μόνον) und, da seine
anderen Lebensäußerungen durchaus den tierlichen gleichen, auch kein
‚Gleichnis Gottes‘.“ (Tatian, Oratio ad Graecos 15, 3–5)

Diese Interpretation von Gen 1,26–27 ist in der frühchristlichen Theolo‐
gie einzigartig. Sie beweist, dass es im Christentum durchaus eine Minder‐
heit gibt, die sich der hellenistischen Ontologisierung biblischer Schlüssel‐
texte widersetzt und an einer relationalen Deutung festhält. Zugleich ist
die Identifikation der Gottähnlichkeit mit der Religiosität anstatt mit der
Humanität, mit dem Glauben anstatt mit der Moral, hoch problematisch
und ihrerseits unbiblisch. Tatian sieht nur ChristInnen als wahre Menschen
an – alle Nicht- oder Andersglaubenden haben letztlich ihr Menschsein
verspielt (Janet E. Spittler 2010, 358). Ganz zu schweigen von den Tieren,
die ja gar nicht spirituell sein können.

Obwohl tendenziell stark antistoisch und eher tierfreundlich, schließt
Tatian eine Auferstehung der Tiere ausdrücklich aus. Auferstehen werden
allein die Menschen, um gerichtet zu werden: „Und deshalb hegen wir den
Glauben, dass nach der Vollendung aller Dinge auch die Leiber auferstehen
werden […] nur einmal, nach Vollendung der gegenwärtigen Zeit, und

5.1 Tatian

157

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwar dazu, um einzig und allein die Menschen des Gerichts wegen zu
versammeln.“ (Tatian, Oratio ad Graecos 6, 1)

Es ist erkennbar, dass Tatian im Blick auf die Tiere noch keine klare und
konsistente Positionierung gelingt. Bei aller Reserve gegenüber der Stoa
und dem Hellenismus sind einige seiner Kernthesen faktisch griechisch.
Andererseits lassen seine Distanz zur Aloga-These und seine Verbindung
von Tiertötung und Menschentötung Töne anklingen, die im frühen Chris‐
tentum selten sind.

5.2 Theophilus von Antiochien

Die nächsten für unsere Frage relevanten Texte sind von Theophilos über‐
liefert, der von ungefähr 169 n.Chr. bis zu seinem Todesjahr um 183 n.Chr.
Bischof von Antiochia ist. Theophilos verfügt über klassische Bildung
und kommt durch das Studium der Bibel zum Christentum. Als Christ
verfasst er zahlreiche Schriften, von denen neben einigen Fragmenten nur
die dreibändige Apologie Ad Autolycum (verfasst um 180) erhalten ist. In
ihr versucht der Bischof den Heiden Autolykos von der christlichen Religi‐
on zu überzeugen. Es ist eine Art „Crashkurs“ des christlichen Glaubens,
der kurz und prägnant die wichtigsten Inhalte präsentiert. Literarisch wie
philosophisch hat er kein besonders hohes Niveau und keine übermäßig
anspruchsvolle Argumentation. Gleichwohl handelt es sich um das älteste
nachbiblische Zeugnis für jene Verschiebungen in der Sicht der Mensch-
Tier-Beziehung, die sich innerhalb eines knappen Jahrhunderts im christli‐
chen Mainstream vollzogen haben.

Mit Theophilos wenden wir uns erstmals Antiochia am Orontes zu. An‐
tiochia ist in römischer Zeit neben Alexandria die größte und bedeutendste
Stadt im östlichen Mittelmeerraum und Zentrum einer der ehrwürdigsten
und größten jüdischen Diaspora-Gemeinden. Die sehr frühe Gründung der
christlichen Gemeinde in Antiochia „geht auf aus Jerusalem vertriebene
Hellenisten, insbesondere Männer aus Zypern und der Zyrenaika zurück,
die in Antiochien auch Heiden missioniert haben […] die Konsolidierung
der Gemeinde in Antiochien hängt mit der Entsendung des Barnabas aus
Jerusalem in die syrische Hauptstadt zusammen, wo er zum führenden
Mann wird.“ (Rudolf Pesch 1986, 350)

Die christliche Gemeinde von Antiochia, die zur Missionsbasis von Pe‐
trus, Paulus und Barnabas avanciert, ist von Anfang an aus drei (!) Grup‐
pen zusammengesetzt: Hebräisch-aramäischen JüdInnen, hellenistischen

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

158

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


JüdInnen und hellenistischen HeidInnen. Das zeigt einerseits die Weite
und Offenheit der Gemeinde, lässt aber auch erahnen, welche Konflikte da‐
raus entstehen können. Denn in Antiochia gibt es erstmals unbeschnittene
Christen (Apg 15), was eine Positionierung fordert: Müssen alle Männer
beschnitten werden, die sich zum Christentum bekehren, oder müssen sie
das nicht? Das Apostelkonzil in Jerusalem 48 n.Chr. (siehe Kapitel 4.3.4)
geht auf diese Auseinandersetzung in Antiochia zurück. Versteht sich die
Jesusgemeinschaft weiterhin als jüdische Gruppierung, müssen sich alle an
die Gebote der Tora, also auch an das Beschneidungsgebot halten. Macht
sich die Jesusgemeinschaft vom Judentum unabhängig(er), kann auf die
Beschneidung verzichtet werden. Das Apostelkonzil entscheidet sich für die
zweite Variante und öffnet damit die Tür für die HeidInnenmission. In An‐
tiochia werden die Mitglieder der Jesusgemeinschaft erstmals „ChristInnen“
(χριστιανόι, Apg 11,26) genannt.

In Ad Autolycum geht es Theophilos zunächst um das Gottesbild. Der
eine und unbegreifliche Gott lässt sich auf vielerlei Weise erkennen –
unter anderem in seinen Schöpfungswerken: „Betrachte, o Mensch, seine
Werke: den rechtzeitigen Wechsel der Jahreszeiten, die Veränderungen der
Witterung, den geordneten Lauf der Himmelskörper, den regelmäßigen
Gang der Tage und Nächte, der Monate und Jahre, die bunte Schönheit
der Samen, Pflanzen und Früchte, die verschiedenen Arten der Vierfüßler,
der Vögel, Schwimm- und Kriechtiere, der Fluss- und Wassertiere; oder
die in die Tiere selbst gelegte Einsicht (σύνεσις) zur Fortpflanzung und Er‐
nährung ihrer Jungen, nicht zum eigenen Nutzen, sondern zum Gebrauch
des Menschen (οὺκ εὶσ ίδίαν χρῆσιν, ἁλλὰ εἰσ τὸ ἒχειν τὸν ἂνθρωπον);
dann die Fürsorge (πρόνοια), die Gott trägt, indem er allem Fleische (πὰση
σαρκί) Nahrung bereitet, oder die Unterordnung (ὑποταγὴ), in der nach
seiner Anordnung alle Wesen unter dem Menschen stehen.“ (Theophilus
von Antiochien, Ad Autolycum 1, 6)

Die Signale dieser Passage sind sehr widersprüchlich: Einerseits scheint
Theophilos relativ tierfreundlich zu denken. Denn dass die Tiere Einsicht
(σύνεσις) besitzen, haben bisher nur Plutarch (Kapitel 3.6.2) und Tatian
(Kapitel 5.1) behauptet. In der griechischen Mainstream-Philosophie ist
diese Qualifizierung dem Menschen vorbehalten. Und auch die „Fürsorge“
Gottes für „alles Fleisch“, also alle Geschöpfe, entspricht ganz der biblischen
Botschaft, ist aber mit der Stoa nicht zu machen. Andererseits behauptet
Theophilos, dass die Fortpflanzung der Tiere nicht zu ihrem eigenen Nut‐
zen da sei, sondern zum Nutzen der Menschen. Und er spricht von der

5.2 Theophilus von Antiochien

159

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Unterordnung“ aller Lebewesen unter den Menschen. Man weiß nicht
recht, wie er diese gegensätzlichen Aussagen zusammenzubringen gedenkt.

Seine Auslegung der Schöpfungserzählung beginnt Theophilos mit fol‐
genden Überlegungen: „Nichts existierte neben Gott, sondern er selbst war
sein Raum, war sich selbst vollkommen genug und war da vor allen Zeiten.
Er wollte aber den Menschen schaffen, um von ihm erkannt zu werden; für
diesen also bereitete er die Welt zu. Denn der Gewordene ist vieler Dinge
bedürftig, der Ewige aber ist bedürfnislos. Es zeugte also Gott mit seiner
Weisheit sein Wort, das er in seinem eigenen Innern beschlossen trug
(Λόγον ἐνδιάθετον), indem er es vor allen Dingen aus sich hervortreten
ließ. Dieses Wort nun gebrauchte er als Mittel aller seiner Schöpfungen und
erschuf alles durch dasselbe (Joh 1,3).“ (Theophilus von Antiochien, Ad Au‐
tolycum 2, 10) Gleich in diesen ersten Sätzen klärt Theophilos, wozu Gott
die Welt erschaffen hat: Er möchte von einem Gegenüber erkannt werden.
Und dieses Gegenüber ist der Mensch, auf den folglich die Erschaffung der
Welt abzielt. Der Mensch ist jedoch bedürftig, er braucht das tragende und
bergende Lebenshaus der Erde, das daher um seinetwillen erschaffen wird
(vgl. Andrew Louth 2009, 43). Schließlich betont Theophilos von Beginn
an, dass die Schöpfung mit dem göttlichen Logos, Christus, zu tun hat:
Durch das Wort wurde alles erschaffen, und durch das Wort kann der
Mensch Gott erkennen. Der Anthropozentrismus, der hier sichtbar wird,
ist also ein Logozentrismus und Christozentrismus, wie wir ihm bei vielen
Autoren begegnen werden.

In Ad Autolycum 2, 16–18 interpretiert Theophilos den fünften und
sechsten der sieben Schöpfungstage aus Gen 1. Ad Autolycum 2, 16 erklärt
den fünften Schöpfungstag und sieht die Wassertiere als Bilder der Taufe,
die fleischfressenden Vögel als Bilder von Habsucht und Frevel sowie die
Karnivoren allgemein als Bilder von Raub und Mord. Zum ersten Mal
werden die Tiere hier ausschließlich allegorisch gedeutet – eine Interpreta‐
tionsform, die man für die nachfolgenden Jahrhunderte als typisch alexan‐
drinisch erachtet, die es aber in der Frühzeit der Kirche offenbar auch
in Antiochia gab. Diese Hermeneutik setzt sich auch in Ad Autolycum
2, 17 fort, wo die wilden Landtiere als Bild für die gottlosen Menschen
dienen. Allegorien funktionieren jedoch nur, wenn die Sachhälfte korrekt
dargestellt ist. Daher sieht sich Theophilos genötigt, etwas zur Sündhaf‐
tigkeit der Tiere zu sagen. Die Tiere seien von Gott keineswegs böse ge‐
schaffen, sondern erst durch die Sünde des Menschen verdorben worden:
„Weil er der Gebieter (κύριος) ist, sündigten auch die Untergebenen (τὰ
δοῦλα) mit ihm. Wenn nun der Mensch sich wieder zu einem seiner Natur

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

160

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


angemessenen Dasein erheben und nichts Böses mehr tun wird, werden
auch sie wieder zu ihrem ursprünglichen sanften Wesen zurückkommen.“
(Theophilus von Antiochien, Ad Autolycum 2, 17) Ganz nebenbei wird hier
die Mensch-Tier-Beziehung als Beziehung zwischen Herr und Dienerschaft
gedeutet – eine deutlich über die Bibel hinausgehende absolute Hierarchie.
Das Attribut κύριος kommt ja normalerweise nur Gott selber zu.

Diese steile Hierarchie zwischen Menschen und Tieren behält Theophi‐
los auch in seinen Ausführungen zur Erschaffung des Menschen bei. Ad
Autolycum 2, 18 zitiert wie schon 2, 11 die Verse Gen 1,26–27 wörtlich aus
der Septuaginta und übernimmt damit deren essenzontologische Interpre‐
tation der Gottebenbildlichkeit. Gott schafft den Menschen nach seinem
Bild, nicht als sein Bild, wie die hebräische Bibel sagt. Die Unterwerfung
der „nebensächlichen“ Tiere unter den allein „würdigen“ Menschen unter‐
mauert Theophilos abschließend mit folgenden Sätzen: „Denn nachdem
Gott durch sein Wort alles erschaffen hatte, erachtete er alles als nebensäch‐
liche Werke (πάρεργα, genauer übersetzt: Nebenwerke), nur die Schöpfung
des Menschen aber als ein seiner Hände würdiges Werk (ἄξιον ἔργον). […]
Nachdem er ihn nun geschaffen und gesegnet hatte, auf dass er wachse und
die Erde erfülle, ordnete er ihm alle Wesen als unterwürfig und dienstbar
unter (ὑπέταξεν αὐτῷ ὑποχείρια καὶ ὑπόδουλα τὰ πάντα).“ (Theophilus
von Antiochien, Ad Autolycum 2, 18)

Auch wenn wir bei Theophilos noch kein in sich durchkomponiertes
und stimmiges Gedankengebäude einer christlichen Schöpfungslehre fin‐
den, sind die Verschiebungen von biblischen zu hellenistischen Paradigmen
deutlich erkennbar. Innerhalb eines knappen Jahrhunderts hat sich das
Mainstream-Christentum, das in der Zwischenzeit fast ausschließlich aus
ChristInnen nichtjüdischer Herkunft besteht, weit von seinen biblischen
Wurzeln entfernt und an seine hellenistische Umgebung assimiliert. Die
Hierarchie zwischen Gott, Mensch und Tier ist sehr steil geworden.

5.3 Irenäus von Lyon

Irenäus (um 135 Smyrna – um 200 Lyon) stammt vermutlich aus Smyrna
(dem heutigen Izmir) in Kleinasien und wird deswegen in der Ostkirche
bis heute „Irenaios von Smyrna“ genannt. Nach eigenen Angaben ist er ein
Schüler des Bischofs seiner Heimatstadt, Polykarp von Smyrna (Irenäus
von Lyon, Adversus haereses 3, 3). Über Rom gelangt er nach Lugdunum
(Lyon), wo er 177 n.Chr. zum zweiten Bischof der Stadt gewählt wird.

5.3 Irenäus von Lyon

161

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von seinen Schriften ist neben der am Schluss des Kapitels behandelten
Epideixis nur die um 180 bis 185 n.Chr. geschriebene (Norbert Brox 1993b,
101) fünfbändige Abhandlung gegen die Irrlehren, Adversus haereses, erhal‐
ten geblieben, und auch die nur in einer relativ freien lateinischen Über‐
setzung. Vom griechischen Originaltext gibt es nur noch einige verstreute
Fragmente, allerdings nicht für die hier diskutierten Abschnitte, so dass
wir uns mit den lateinischen Begriffen begnügen müssen. In diesem Werk
setzt sich Irenäus mit den Irrlehren der GnostikerInnen auseinander, einer
sehr diversen und völlig uneinheitlichen Geistesströmung, die Ideen aus
den verschiedensten Religionen übernehmen und patchworkartig zusam‐
mensetzen (Norbert Brox 1993, 8). Damit wird auch der Themenkanon von
Adversus haereses durch die Gnosis bestimmt und ist insofern nicht reprä‐
sentativ für eine vollständige Darlegung der christlichen Lehre (Norbert
Brox 1993, 13).

Irenäus setzt die griechische Aloga-These selbstverständlich voraus. So
nennt er die Tiere „stumme Tiere (muta animalia)“ (Irenäus von Lyon,
Adversus haereses 4, 33, 5; 4, 38, 4) und „vernunftlose Tiere (animalia irra‐
tionalia)“ (Irenäus von Lyon, Adversus haereses 4, 4, 3; 5, 8, 2). Damit wer‐
den den Tieren die beiden stoischen Merkmale der Vernunft, das Denken
und das Sprechen, abgesprochen. Die Beiläufigkeit der Formulierungen
zeigt, dass Irenäus gar nicht auf die Idee kommt, die stoische Ontologie
anzuzweifeln. Ihre Richtigkeit liegt für ihn auf der Hand.

Zurückhaltender ist Irenäus dort, wo er auf die stoische Scala naturae
anspielt. Während er deren Klassifikationen unverändert übernimmt, be‐
tont er nirgends die bei den Stoikern implizierte Hierarchie des Seins.
Vielmehr geht es ihm um die weise und gütige Vorsorge Gottes, die je‐
dem Geschöpf die für es geeignete Qualität sowie den optimalen Platz
im Lebenshaus der Schöpfung zuweist: „In sich selbst gemäß dem, was
uns unerklärlich und unergründlich ist, machte er vorherbestimmend alles,
wie er wollte (omnia praedestinans fecit quemadmodum voluit), und gab
jedem seinen Platz und seine Ordnung und den Anfang seiner Entstehung
(consonantiam et ordinem suum et initium creationis donans), den geis‐
tigen Wesen die geistige und unsichtbare, den Himmelsbewohnern die
himmlische, den Engeln die engelische, den Tieren die tierliche (animali‐
bus animalem), den Wasserbewohnern das Wasser, den Erdbewohnern die
Erde, und so gab er allen die passende Beschaffenheit (omnibus aptam qua‐
litatis substantiam). Alles aber, was gemacht wurde, machte er durch sein
unaussprechliches Wort (infatigabili verbo).“ (Irenäus von Lyon, Adversus
haereses 2, 2, 4) Verglichen mit Philon (Kapitel 4.2) bleibt Irenäus hier viel

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

162

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


näher am Sinn des biblischen Textes: Allem ordnet der Schöpfer seinen
Platz zu, kein Geschöpf geht leer aus, und die Eigenschaften jedes Lebe‐
wesens sind seinem Lebensraum angemessen. Man spürt den Atem des
paradiesischen Friedenszustands, den Gen 1 vermitteln möchte. Zugleich
lässt Irenäus im letzten Satz des Zitats bereits den Logos Gottes, Christus,
anklingen, durch den die Schöpfung geschieht. Von Beginn an liest das
Christentum Gen 1 auf dem Hintergrund von Joh 1 – das Alte Testament im
Licht des Neuen – und bahnt so die christozentristische Unterfütterung des
stoischen Anthropozentrismus an.

Die Interpretation der Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26–27 hingegen
bewegt sich im ontologisierenden Denken des Hellenismus, denn Irenäus
sieht sie im freien Willen und in der Fähigkeit zu moralischem Handeln
verkörpert: „Weil jedoch der Mensch von Anfang an einen freien Willen
hat (liberae sententiae ab initio est homo), wie Gott einen freien Willen
hat, nach dessen Ebenbild er erschaffen worden ist, so gibt er [der Apostel]
ihm immer den Rat, das Gute festzuhalten, das im Gehorsam gegen Gott
vollendet wird.“ (Irenäus von Lyon, Adversus haereses 4, 37, 4) Unausge‐
sprochen, aber mitgemeint ist die stoische Überzeugung, dass die Tiere
keinen freien Willen haben. Die Gottebenbildlichkeit des Menschen besteht
also zumindest teilweise darin, Gott in der Fähigkeit freier Willensentschei‐
dungen zu ähneln.

Bei der Auslegung der Vision Jesajas vom Tierfrieden (Jes 11,1–9)18 hinge‐
gen distanziert sich Irenäus, durchaus entsprechend seiner kleinasiatischen
Herkunft, von der allegorischen Deutung und pocht auf eine wörtliche
Interpretation: „Nun weiß ich wohl, dass einige dies auf jene unkultivier‐
ten Menschen zu beziehen versuchen, die aus verschiedenen Völkern und
Umständen gläubig geworden sind und nun mit den Gerechten überein‐
stimmen. Doch obgleich dies jetzt auf einige Menschen zutrifft, die aus
verschiedenen Völkern zu der einen Überzeugung des Glaubens kommen,
so gilt dies doch bei der Auferstehung der Gerechten auch für jene Tiere,
denn, wie gesagt: Reich in allem ist Gott. Und wenn die Schöpfung wie‐
derhergestellt ist, dann müssen alle Tiere dem Menschen gehorchen und
sich unterwerfen (obedire et subiecta esse) und zur ersten von Gott ihnen

18 In den Interpretationen des Schöpfungsfriedens durch die Kirchenväter werden mit‐
unter differierende Schlussfolgerungen deutlich, je nach dem, ob es sich um den
protologischen Tierfrieden im Paradies oder den eschatologischen am Ende der Ta‐
ge handelt. Diese Differenzen betreffen jedoch ausschließlich dogmatische Gesichts‐
punkte. Tierethisch tragen sie nichts aus, weswegen im Folgenden keine stärkere
Unterscheidung gemacht wird.

5.3 Irenäus von Lyon

163

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gegebenen Speise zurückkehren, zur Frucht der Erde, wie sie auch dem
Adam in Gehorsam unterworfen (in obedientia subiecta) waren. Übrigens
kann auch jetzt niemand einen Löwen aufweisen, der sich von Stroh nährt.
Das aber weist auf die Größe und Fettheit der Früchte hin. Wenn nämlich
das Löwentier sich von Stroh nährt, wie muss dann der Weizen selbst sein,
dessen Stroh den Löwen zur Nahrung dient!“ (Irenäus von Lyon, Adversus
haereses 5, 33, 4)

Die Fülle des Reiches Gottes bei der Auferstehung wird so unermesslich
sein, dass sogar den großen Karnivoren wie den Löwen die pflanzliche
Nahrung genügt. So können in der Ewigkeit alle Lebewesen gewaltlos
zusammenleben, ohne einander zu verspeisen. Und obgleich auch dort die
Hierarchie zwischen Menschen und Tieren nicht aufgehoben wird, sondern
die Tiere sich weiterhin dem Menschen unterordnen und ihm gehorchen
müssen, sind sie doch in die Auferstehung einbezogen. Man erkennt, dass
Irenäus die stoischen „Dogmen“ (nur) dort zurückweist, wo sie ihm nicht
mit der Bibel vereinbar scheinen. Wie er sich die Anwesenheit der Tiere im
paradiesischen Frieden vorstellt, bleibt im Dunkeln. Aber sie spielen dort
jedenfalls eine beachtliche Rolle: „Irenaeus should not be understood to
propose the personal resurrection of individual creatures. […] Nevertheless,
Irenaeus’ emphasis on the presence of animals in the eschatological future
is a significant departure from other patristic thinking.” (Janet E. Spittler
2010, 360–361)

Mehrfach vergleicht Irenäus ganz in der Linie griechischer Philosophie
diejenigen Menschen, die ihre Gefühle nicht durch die Vernunft kontrol‐
lieren und steuern und ihren freien Willen nicht zu einer vernünftigen
Entscheidung benutzen, mit den Tieren, die das von Natur aus nicht kön‐
nen, einmal auch mit der vom Weizen getrennten Spreu aus der Bußpredigt
Johannes‘ des Täufers (Mt 3,12): „Weizen und Spreu aber, die ohne Leben
und Verstand sind (inanimalia et irrationalia exsistentia), wurden von Na‐
tur aus (naturaliter) so; der vernunftfähige Mensch (homo rationabilis)
jedoch, hierdurch das Ebenbild Gottes, dass er frei wählen und sich selbst
bestimmen kann (liber in arbitrio factus et suae potestatis), trägt in sich
die Ursache, wenn er einmal Weizen, das andere Mal Spreu wird. Deshalb
wird er auch mit Recht verdammt werden, wenn er trotz seines Verstandes
den wahren Verstand verloren hat, und unvernünftig lebend (irrationabili‐
ter vivens), die Gerechtigkeit Gottes herausforderte, indem er sich allem
Erdengeiste ergab und allen Lüsten diente, nach dem Worte des Propheten,
der da sagt: ‚Da der Mensch in Ehre war, hat er es nicht verstanden; er

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

164

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist gleich geworden den unverständigen (insipientibus) Tieren und ihnen
ähnlich geworden.‘ (Ps 48,13 LXX)19“ (Irenäus von Lyon, Adversus haereses
4, 4, 3)

Seine Auslegung der Sündenfallerzählung in Gen 3 präsentiert Irenäus in
folgenden Sätzen: „Unvernünftig (irrationabiles) also in jeder Hinsicht sind
die, welche die Zeit des Wachstums nicht abwarten und die Schwäche ihrer
Natur Gott zuschreiben. Diese Unersättlichen und Undankbaren kennen
weder Gott noch sich, wenn sie das nicht sein wollen, was sie doch zuerst
geworden sind: leidensfähige Menschen (homines passionum capaces);
und das Gesetz des menschlichen Geschlechtes übertretend, wollen sie,
noch bevor sie Menschen geworden sind, dem Schöpfergott ähnlich sein
und keinen Unterschied zulassen zwischen dem unerschaffenen Gott und
dem jetzt entstandenen Menschen. Unvernünftiger sind sie als die stummen
Tiere (plus irrationales sunt quam muta animalia). Denn diese machen
Gott keinen Vorwurf daraus, dass er sie nicht zu Menschen gemacht hat,
sondern jedes von ihnen dankt mit dem, was es ist, dafür, dass es ist.“
(Irenäus von Lyon, Adversus haereses 4, 38, 4)

Nach Irenäus besteht die menschliche Ursünde also darin, die Schwach‐
heit und Leidensfähigkeit der eigenen Natur und Leiblichkeit nicht zu
akzeptieren, mithin die eigene Geschöpflichkeit zu leugnen und so wie
Gott selber ungeschaffen, unkörperlich und nicht leidensfähig sein zu wol‐
len. Später wird man in der patristischen Literatur dafür die einander ent‐
gegengesetzten Begriffe von Hochmut (superbia) und Demut (humilitas)
verwenden, die bei Irenäus noch nicht auftauchen. Während allerdings die
Tiere ihre Natur bereitwillig annehmen und Gott dafür danken, tun das
viele Menschen nicht und sind damit „unvernünftiger“ (plus irrationales)

19 Dieser Psalmvers wird in den patristischen Texten oft zitiert. Das Problem liegt darin,
dass er bereits bei seiner Übersetzung ins Griechische eine erhebliche Bedeutungs‐
verschiebung erfährt. Im hebräischen Ps 49,13 wird über Reiche und Arme, Weise
und Toren gleichermaßen gesagt: „Doch der Mensch bleibt nicht in seiner Pracht;
er gleicht dem Vieh, das verstummt.“ (Einheitsübersetzung 2016) Im Tod, so der
Gedanke, sind alle gleich: Reiche und Arme, Mensch und Vieh. In der Septuaginta
heißt der zweite Halbsatz von Ps 48,13 so: „… παρασυνεβλήθη τοῖς κτήνεσιν τοῖς
ἀνοήτοις καὶ ὡμοιώθη αὐτοῖς.“ – „… er gleicht dem unverständigen Vieh und wird
ihm ähnlich.“ An die Stelle des Verstummens im Tod tritt die Unverständigkeit im
Leben – eine völlig andere Aussage. Man sieht, wie die Septuaginta den hebräischen
Text hellenisiert: Nach stoischer Überzeugung sind Mensch und Tier einander im
Tod gerade nicht gleich, da die Seele des Menschen unsterblich ist – eine Überzeu‐
gung, die in Israel zur Zeit der Psalmen undenkbar ist. Und ebenso undenkbar ist für
die Psalmen auch, Tiere als „unverständig“ zu bezeichnen.

5.3 Irenäus von Lyon

165

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als die Tiere – ein Komparativ, der streng logisch unmöglich ist: Unver‐
nünftiger als unvernünftig geht nicht. Umso härter trifft die Zuschreibung
die mit ihr Gemeinten.

Noch ein drittes Mal bemüht Irenäus den Vergleich der unverantwortlich
lebenden, ihren Begierden hingegebenen Menschen mit vernunftlosen Tie‐
ren: „Die aber den Rat des Geistes verwerfen, den Lüsten des Fleisches
dienen, unvernünftig leben und sich zügellos in ihre Begierden stürzen
(carnis autem voluptatibus serviunt et irrationabiliter vivunt et ineffrenati
deiiciuntur in sua desideria), da sie keinen Hauch vom göttlichen Geiste
besitzen, sondern nach Art der Schweine und Hunde leben, die nennt der
Apostel mit Recht fleischlich, da sie nichts anderes als Fleischliches kennen.
Und die Propheten vergleichen aus ebendemselben Grunde diejenigen mit
den vernunftlosen Tieren (irrationabilibus animalibus assimilant eos), die
so unvernünftig wandeln. […] Aus eigener Schuld nämlich ‚ist er dem
Vieh ähnlich geworden (assimilatus est iumentis)‘ (Ps 48,13 LXX), weil
er sich einem unvernünftigen Leben ergeben hat. Und dementsprechend
sagen auch wir von solchen Menschen, dass sie vernunftloses Vieh und
tierlich geworden sind! […] Mit Recht also nannte der Apostel alle diese,
die wegen ihres Unglaubens und ihrer Üppigkeit den göttlichen Geist nicht
erlangen und durch verschiedene Charaktere den Geist hinauswerfen, der
sie lebendig macht, und in ihren Lüsten unvernünftig wandeln, fleischlich
und tierhaft, nannten die Propheten sie Vieh und wildes Tier, deutet die
Gewohnheit sie als Tiere und Vernunftlose (irrationales), verkündet das
Gesetz sie als unrein.“ (Irenäus von Lyon, Adversus haereses 5, 8, 2–3)
Wie schon in der griechischen Philosophie wird die Aloga-These von Ire‐
näus als Mahnung an die Menschen interpretiert, die eigene Vernunft zu
gebrauchen und das Leben verantwortungsbewusst zu gestalten. Die eigene
Schuld wird dabei mehr als deutlich herausgehoben, und die gesamte Bibel
(Tora, Propheten und Schriften sowie Paulus – nicht jedoch Jesus!) muss
dafür herhalten, um die Verwerflichkeit „tierlichen Verhaltens“ durch Men‐
schen zu untermauern.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Irenäus als erster der hier
dargestellten Autoren die Aloga-These ohne Einschränkung vertritt, wenn
auch vorwiegend mit moralpädagogischem Impetus. Die lateinische Über‐
setzung ist allerdings an diesem Punkt sehr frei. Dass das griechische
ἄλογα mit dem lateinischen „irrationalia“ wiedergegeben wird und nicht
(das alpha privativum nachbildend) mit „arationalia“, ist zwar korrekt,
da das Präfix „in-“ dem „a-“ privativum inhaltsgleich entspricht und der
Begriff „arationalis“ im Lateinischen nicht existiert. Doch wird in „adversus

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

166

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haereses“ häufiger „irrationabilia“ verwendet, wörtlich „die nicht vernunft‐
fähigen“, was zwar der stoischen Intention entspricht, aber eine Interpretati‐
on und keine exakte Übersetzung darstellt. In den in Kapitel 3.5 verwende‐
ten Schriften der lateinischen Stoa ist diese Begrifflichkeit nicht enthalten.
– Inhaltlich bedeutet die Klassifikation als „irrationabilis“ für Irenäus in
Orientierung an Paulus und der Stoa vor allem, sich den eigenen Begierden
und Gefühlen zu überlassen. Während die Tiere seiner Ansicht nach gar
nicht anders können, handelt es sich beim Menschen um eine freie, wenn
auch verantwortungslose Entscheidung.

Obgleich Irenäus die Aloga-These durchgängig und klar vertritt, ist er
mit Blick auf die Hierarchie zwischen Menschen und Tieren zurückhalten‐
der. Die stoische Scala naturae rezipiert er jedenfalls ohne deren steiles
Wertgefälle. Auch kann sich der Bischof von Lyon die Ewigkeit unter
Berufung auf Jes 11 nur unter Einschluss aller Geschöpfe vorstellen. Eine
allegorische Interpretation des Textes lehnt er entschieden ab. Vor allem
aber ist bei ihm keine Spur des stoischen Anthropozentrismus zu erkennen.
Man spürt, dass Irenäus die Tierfreundlichkeit der Bibel im Rahmen der
griechischen Ontologie festhalten will.

Auch die Epideixis, die Darlegung der apostolischen Verkündigung, die
von Eusebius von Caesarea (Historia ecclesiastica 5, 26) erwähnt wird, ist
nur in einer einzigen, 1904 in Eriwan entdeckten armenischen Handschrift
überliefert (Norbert Brox 1993a, 23–24). Von der Diktion und den Inhalten
her ist sie jedoch so typisch für Irenäus, dass sie als authentisch angesehen
werden kann. Es handelt sich um eine Zusammenfassung von Adversus
haereses, ist nach diesen fünf Büchern geschrieben (Norbert Brox 1993a,
24) und eine Art „Katechismus des Urchristentums“ (Norbert Brox 1993a,
27). Deswegen sei sie kurz auf ihre für unser Thema relevanten Passagen
untersucht.

Zunächst einmal springt ins Auge, dass Irenäus in der Epideixis anders
als in Adversus haereses die Vision vom Schöpfungsfrieden in Jes 11 allego‐
risch auslegt. Der Prophet deute damit „in symbolischer Weise an, dass
sich Menschen von ganz verschiedener Abstammung durch den Namen
Christi in Einigkeit und Frieden versammeln. Das ist die Versammlung
der Gerechten, die mit den Rindern und den Lämmern und den Böcklein
und den Kindern verglichen werden, weil sie niemandem Schaden zufügen,
während sie in früherer Zeit durch ihre Erpressungen wie wilde Tiere
waren, sowohl die Männer als auch die Frauen, so dass manche von ihnen
den Wölfen und Löwen ähnlich wurden, da sie die Schwachen beraubten
und mit ihresgleichen Krieg führten; die Frauen aber den Panthern und

5.3 Irenäus von Lyon

167

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Ottern, die durch tödliche Gifte oder durch ihre Begierden (?) sogar
ihre Lieben zu töten imstande waren. In dem einen Namen versammelt,
nehmen sie dank der Gnade Gottes rechte Sitten an, indem sie ihre wilde
und rohe Natur ändern. Was auch jetzt geschehen ist.“ (Irenäus von Lyon,
Epideixis 61) Hier passt sich Irenäus offenbar dem Mainstream an, dem er
sich zuvor ausdrücklich widersetzt hatte.

Ansonsten bleibt er aber bei seinen tierfreundlichen Positionen. Denn
auch in der Epideixis vertritt er eine formale Anthropozentrik ohne
materialen Anthropozentrismus: „Als Bild Gottes wurde der geschaffene
Mensch auf die Erde gesetzt. […] Nun war er frei und selbständig, da er
von Gott dazu geschaffen wurde, dass er über alle diejenigen herrsche,
die auf der Erde sind.“ (Irenäus von Lyon, Epideixis 11) Das ist eine sehr
zurückhaltende Auslegung der Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26–27.

Das tiertheologische Highlight der Epideixis ist dann aber die Auslegung
der Sintfluterzählung. Ausgangspunkt ist für Irenäus die unaufhebbare
Schicksalsgemeinschaft von Mensch und Tier: „Und da das Verderben alle
überfiel, die Menschen sowohl wie die Tiere, die auf der Erde waren,
blieb nur, was in der Arche geschützt war, am Leben.“ (Irenäus von Lyon,
Epideixis 19) Das führt ihn zu einer Aussage, die für die gesamte Väter‐
zeit einzigartig sein dürfte. Irenäus betont nämlich ausdrücklich, dass der
Noachbund allen Lebewesen gilt: „Nach der Sintflut aber verordnete Gott
eine Bundesschließung mit der ganzen Welt, insbesondere mit allen Lebe‐
wesen und Menschen, um nicht mehr durch eine Flut all den Wuchs der
Erde zu verderben.“ (Irenäus von Lyon, Epideixis 22) Eine vergleichbare
Aussage habe ich in den hier untersuchten Texten sonst nirgends gefunden.

5.4 Clemens von Alexandrien

Eine weitergehende, wenn auch noch nicht konsistente Systematisierung
des christlichen Gedankenguts leistet Titus Flavius Clemens, kurz Clemens
von Alexandrien (um 150 – um 215 n.Chr.). Biografisch gesehen wissen
wir relativ wenig über ihn. In einem griechischen Milieu geboren, erfährt
er eine gute mittelplatonische Ausbildung, konvertiert jedoch später zum
Christentum. In Alexandria, wo er sich die längste Zeit seines Lebens
aufhält, lernt er zusätzlich die Stoa kennen. Die bedeutende jüdische Ge‐
meinde von Alexandria hingegen ist bereits während des Aufstandes in den
Jahren 115 bis 117 n.Chr. weitgehend untergegangen, Clemens lernt sie nicht

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

168

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mehr kennen. Bis ungefähr 202 lehrt er in Alexandria an einer christlichen
Schule, ehe er die Metropole aus unbekannten Gründen für immer verlässt.

Mit seinen Schriften leistet Clemens einen entscheidenden Beitrag zur
christlichen Rezeption griechischer Philosophie und zur Übernahme pla‐
tonischer und stoischer Elemente in das sich zu dieser Zeit formierende
christliche Lehrgebäude. Dabei orientiert er sich trotz dessen anderer Reli‐
gionszugehörigkeit stark an dem früheren Alexandriner Philon. Seine drei
Hauptwerke, die im Folgenden ausgewertet werden, sind: Der Protrepticus,
eine Mahnrede an interessierte HeidInnen über das Christentum als die
wahre Philosophie, der an den Protrepticus direkt anschließende Paedago‐
gus, in dem Christus den bereits Getauften als der wahre Lehrer zu einem
guten Leben (einschließlich einer sehr bewussten Ernährung) dargestellt
wird, und die Stromateis, eine gemischte Sammlung philosophischer Sen‐
tenzen, deren tiefere Wahrheiten nach Clemens nur die ChristInnen erken‐
nen können.

Zunächst einmal fällt die überraschend stark an Philons Traktat De
virtutibus orientierte Auslegung der tierethischen Normen der Tora auf. Die
fünf dort referierten Gebote werden in exakt derselben, nicht der Bibel
entsprechenden Reihenfolge besprochen. Philons Logik, dass die Barmher‐
zigkeit mit den Tieren auch Barmherzigkeit mit den Menschen lehrt und
folglich die Analogiebildung sowie das Argument a minori ad maius zulässt,
übernimmt Clemens uneingeschränkt. Jedoch erweitert und vertieft er die
Argumentation. Pythagoras, so Clemens einleitend, habe seine Ausführun‐
gen zur Barmherzigkeit mit Tieren der Tora entnommen, die die folgenden
Gebote aufstelle:

– „Wenn ein Rind, ein Schaf oder eine Ziege geboren wird, soll das Junge
sieben Tage bei seiner Mutter bleiben.“ (Lev 22,27; vgl. Philon, De virtu‐
tibus 25, 126–133) Dazu führt Clemens aus: „Jedenfalls hat das Gesetz
geboten, bei den in den Schaf-, Ziegen- und Rinderherden neugeborenen
Tieren auf die sofortige Verwendung, sogar zum Zweck der Opfer, zu
verzichten, sowohl der Jungen wie auch ihrer Mütter wegen (ἐκ γονέων
τε ἕνεκα καὶ μητέρων). Auf diese Weise wollte es, von unten her mit
den vernunftlosen Tieren beginnend, allmählich zur Milde erziehen […]
Denn wenn nichts ohne einen bestimmten Zweck geschieht und den
Müttern nach der Geburt Milch zur Ernährung der Jungen zuströmt,
so missachtet die Natur (ἀτιμάζει τὴν φύσιν), wer das Neugeborene
der ihm mit der Milch gebotenen Fürsorge beraubt. Also sollten sich
die Griechen und alle, die sonst etwas am Gesetz auszusetzen haben,

5.4 Clemens von Alexandrien

169

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schämen, da sie, während dieses sogar bei den vernunftlosen Tieren
Milde zeigt, sogar Menschensprösslinge aussetzen, obwohl sie das Gesetz
durch das eben angeführte Gebot von alters her in prophetischer Weise
von Grausamkeit hatte abhalten wollen. Denn wenn es verbietet, dass die
Jungen der vernunftlosen Tiere (ἆλογα ζῶα) von ihrer Mutter getrennt
werden, bevor sie gesäugt worden sind, so sucht es noch viel mehr da,
wo es sich um Menschen handelt, die rohe und unbändige Sinnesart
im Voraus zu beeinflussen, damit sie, wenn auch nicht auf die Natur,
doch wenigstens auf die Belehrung hören.“ (Clemens, Stromateis 2, 18,
92) – Zunächst hält Clemens fest, dass die Zielsetzung der Tora die
Schonung der Tiere ist – des Jungen wie der Mutter. Sie hat intrinsischen
moralischen Wert. Zweitens – und da wendet Clemens ein stoisches Ar‐
gument gegen die Stoa – missachtet die Natur der Tiere, wer Mutter und
Junge vor dem Abstillen voneinander trennt. Während die Stoa die Ma‐
xime, gemäß der Natur zu leben, allein auf die Menschennatur bezieht,
weitet Clemens den Horizont und erachtet auch die Natur der Tiere als
normativ. Schließlich kritisiert er, von diesem tierethischen Gebot der
Tora ausgehend, durch Analogiebildung und das Argument a minori ad
maius die allgemein anerkannte griechische Praxis der Kindsaussetzung.
Wenn sie schon nicht auf die Stimme der Natur hören, dann sollten sie
wenigstens auf die Belehrung der Tora achten!

– „Ein Rind oder Schaf oder eine Ziege sollt ihr nicht an einem Tag
zugleich mit seinem Jungen schlachten.“ (Lev 22,28; vgl. Philon, De
virtutibus 26, 134–140) Hierzu referiert Clemens exakt dasselbe Analo‐
gon wie Philon, nämlich die Schonung einer zum Tode verurteilten
Schwangeren bis zur Geburt des Kindes. Und er schließt: „So dehnte
das Gesetz seine Milde (ἐπιεικής) sogar auf die vernunftlosen Tiere aus,
damit wir an denen, die nicht gleichen Wesens (ἀνομογενές) mit uns
sind, Milde üben und dann in weit höherem Maß Menschenfreundlich‐
keit (φιλανθρωπία) gegen Unseresgleichen (ὁμογενές) walten lassen.“
(Clemens, Stromateis 2, 18, 93) Aus den griechischen Begriffen kann
man ersehen, dass Clemens die Philanthropie als Steigerung der Epikie
auf Menschen beschränkt, wie es auch der Etymologie des Begriffs ent‐
spricht. Philon hatte die beiden Begriffe gleichermaßen für Menschen
und Tiere verwendet.

– „Du sollst ein Zicklein nicht in der Milch seiner Mutter kochen.“ (Dtn
14,21b; vgl. Philon, De virtutibus 26, 142–144) Über Philon hinausgehend
zitiert Clemens ein Beispiel Plutarchs von einer dem biblischen Gebot
widersprechenden Praxis. Und er begründet das Gebot der Tora mit der

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

170

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


naturgegebenen Zweckbestimmung der Milch: „Denn die für Lebende
bestimmte Nahrung soll nicht, so heißt es, zur Würze des geschlachteten
Tieres werden, und das, was zur Erhaltung des Lebens bestimmt ist, soll
nicht beim Verzehren des toten Körpers verwendet werden.“ (Clemens,
Stromateis 2, 18, 94) Der Respekt vor dem Muttertier, auf den das Tora-
Gebot ursprünglich zielt, wird von Clemens hingegen nicht thematisiert.

– „Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen Maulkorb anlegen.“ (Dtn
25,4; vgl. Philon, De virtutibus 27, 145) Auch dieses Gebot wird relativ
kurz begründet, diesmal in Umkehrung der Analogiebildung unter Beru‐
fung auf die Gerechtigkeit: „‚denn auch der Arbeiter soll seinen verdien‐
ten Lohn erhalten.‘ (Lk 10,7; Mt 10,10)“ (Clemens, Stromateis 2, 18, 94)

– „Du sollst nicht Ochse und Esel zusammen vor den Pflug spannen.“ (Dtn
22,10; vgl. Philon, De virtutibus 27, 146–147) Hier orientiert sich Clemens
völlig an Philon. Das schwache Tier soll ebenso geschützt werden wie
der schwache Mensch, nämlich der Unreine, der Goj (Clemens, Stromat‐
eis 2, 18, 94). Wieder handelt es sich um eine Frage der Gerechtigkeit.

Im Vergleich mit Philon baut Clemens die Argumentation erheblich aus.
Die Tierfreundlichkeit der Tora steht für ihn dabei ebenso außer Frage wie
die Analogie zur Menschenfreundlichkeit. Das zeigt auch seine Interpreta‐
tion von Mt 6,26, wo Jesus Gottes Fürsorge für die Tiere betont. Clemens
schreibt dazu: „Niemand ist jedoch arm an dem Notwendigen, und nie
wird ein Mensch völlig vergessen. Denn ein einziger, Gott, ist es, der alles,
was fliegt und was schwimmt, und mit einem Wort die vernunftlosen
Lebewesen (ἆλογα ζῶα) ernährt; es fehlt ihnen aber auch nicht an dem
Geringsten, obwohl sie für ihre Nahrung nicht sorgen. Wir aber sind mehr
wert (ἀμείνους) als sie, weil wir ihre HerrInnen (κύριοι) sind, und stehen
Gott näher, weil wir verständiger (σωφρονέστεροι) sind.“ (Clemens, Paed‐
agogus 2, 1, 14) Wie bei Jesus und in Analogie zur Interpretation der tiere‐
thischen Gebote der Tora taucht auch hier das Argument a minori ad maius
auf. Allerdings überrascht die Bezeichnung der Menschen als „HerrInnen“
der Tiere, die noch durch den Komparativ „verständiger“ ergänzt wird. Um
den höheren Wert der Menschen zu begründen, bräuchte es keinen Rekurs
auf das Herrschaftsverhältnis. Jesus jedenfalls vollzieht diesen nicht.

Wie Neuplatonismus und Neupythagoreismus ist Clemens dem Fleisch‐
verzehr gegenüber sehr kritisch, ohne jedoch wie Tatian die Fleischabsti‐
nenz zur allgemeinen Pflicht zu erheben: „‚Es ist gut, kein Fleisch zu essen
und keinen Wein zu trinken‘ (Röm 14,21), sagt er [Paulus] daher selbst und
ebenso Pythagoras mit seinen Anhängern. Denn dies passt mehr für Tiere;

5.4 Clemens von Alexandrien

171

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und da die Ausdünstung davon unreiner ist, verfinstert sie die Seele. Jedoch
sündigt einer nicht, wenn er auch solche Speise zu sich nimmt, nur soll er
es mit Maß tun und darf sie nicht für unentbehrlich halten oder von ihr
abhängig werden und darf nicht gierig auf das Fleisch aus sein; denn sonst
wird ihm eine Stimme entgegenschallen, die spricht: ‚Zerstöre nicht um
einer Speise willen das Werk Gottes!‘ (Röm 14,20)“ (Clemens, Paedagogus
2, 1, 11) Clemens verkürzt hier den ursprünglichen Sinn bei Paulus, der
wie oben gesehen (Kapitel 4.3.2) nur den Verzehr von nicht-koscherem
Fleisch problematisiert, die Rücksichtnahme auf die „Schwachen“ fordert
und nicht das geringste Interesse an den getöteten Tieren hat. Clemens
hingegen reflektiert den Fleischverzehr an sich und plädiert unter Berufung
auf Pythagoras für große Zurückhaltung. Denn er hält ihn für nicht der
menschlichen Natur gemäß: „Wir […] dürfen auch nicht zu viel Fleisch
für uns nehmen; denn der Mensch ist von Natur (φύσει) kein Schlemmer
(ὀψοφάγος), sondern ein Brotesser (σιτοφάγος) (vgl. Xenophon, Memora‐
bilia III 14, 2–3).“ (Clemens, Paedagogus 2, 7, 55)

Wie Philon wendet sich Clemens entschieden gegen die ägyptischen Tier‐
kulte und ihre Theriomorphie: „Sei überzeugt, dass dir diese Worte auf
Grund göttlicher Eingebung gesagt sind: ‚Glaube nicht, dass Steine heilig
(ἱερὰ) sind und Bäume und Vögel und Schlangen, Menschen aber nicht!‘
(Platon, Minos 319 A) Ganz im Gegenteil halte die Menschen für wahrhaft
heilig, die Tiere aber und die Steine für das, was sie sind! Denn fürwahr be‐
dauernswerte und unglückliche Menschen meinen, dass Gott durch einen
Raben oder eine Dohle rede, durch einen Menschen aber schweige; und
den Raben halten sie als einen Boten Gottes in Ehren, den Menschen Got‐
tes aber verfolgen sie, obwohl er nicht wie ein Rabe schreit oder krächzt,
sondern, wie ich meine, vernünftig redet.“ (Clemens, Protrepticus 10, 104)
In diesem Text ist wiederum ein (diesmal negatives) Argument a minori
ad maius verborgen: Wenn man schon nichtmenschliche Wesen für heilig
hält, sollte man die Menschen umso mehr für heilig halten. Und im Unter‐
schied zu Jesus, der das Argument als selbstevident betrachtet und nicht
weiter begründet, deutet Clemens eine Begründung an: Die vernünftige
Rede des Gottesmenschen.

Im Blick auf die Fähigkeiten der Tiere fällt einerseits auf, dass Clemens
ihnen unter Berufung auf Platon die Sprache zuerkennt. Platon „glaubt,
dass auch die vernunftlosen Tiere Sprache (διάλεκτος) haben, die die der
gleichen Gattung angehörenden Tiere verstehen.“ (Clemens, Stromateis 1,
21, 143) Ausführlich belegt Clemens seine These mit naturwissenschaftli‐
chen Beobachtungen an Elefanten, Skorpionen und Fischen. Andererseits

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

172

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bekräftigt er, dass Tiere ihrer Natur nach keine Gotteserkenntnis besitzen:
„Wie wir nun das Pferd nicht zwingen zu pflügen und den Stier nicht zu
jagen, sondern jedes Tier dazu verwenden, wozu es von Natur geeignet
ist, so rufen wir mit Recht auch den Menschen, der zur Betrachtung des
Himmels geschaffen und in Wahrheit ein ‚himmlisches Gewächs‘ (φυτὸν
οὐράνιον, Platon, Timaios 90 A) ist, zur Erkenntnis Gottes (γνῶσις τοῦ
θεοῦ) herbei; da wir sein Eigenes und Ausschließliches und Eigentümliches
gegenüber allen anderen Lebewesen (τὸ οἰκεῖον αὐτοῦ καὶ ἐξαίρετον καὶ
ἰδιωματικὸν παρὰ τὰ ἂλλα ζῶα) erkannt haben, raten wir ihm, sich Gottes‐
furcht als eine für die Ewigkeit ausreichende Wegzehrung zu verschaffen.“
(Clemens, Protrepticus 10, 100) Die Gotteserkenntnis ist also das ureigenste
Humane, das Clemens dem Menschen mit drei Adjektiven so exklusiv wie
möglich zuordnet. Eines davon hätte genügt – die Dreierreihe signalisiert
die höchste Wichtigkeit dieser Zuordnung.

Schließlich besitzen Tiere auch keine Vernunft – die Bezeichnung als
Aloga tragen sie daher zurecht. Doch für Clemens ist das kein Grund zu fal‐
scher Selbstsicherheit, denn unvernünftige Menschen sind viel schlimmer
als vernunftlose Tiere: „Wahrlich, die Tiere (θηρὶα) sind glücklicher als
die im Irrtum befangenen Menschen; sie verweilen wie ihr in der Unwis‐
senheit, aber sie geben nicht heuchlerisch vor, die Wahrheit zu besitzen.
Es gibt bei ihnen keine Sippen von Schmeichlern; die Fische sind nicht
abergläubisch; die Vögel treiben keinen Götzendienst; nur den Himmel be‐
staunen sie, weil sie der Vernunft (λόγος) nicht gewürdigt worden sind und
deshalb Gott nicht erkennen können. Und da schämt ihr euch nicht, dass
ihr euch selbst unvernünftiger gemacht habt als die vernunftlosen Tiere
(τῶν ἀλόγων σφᾶς αὐτοὺς ἀλογωτέρους πεποιηκότες), indem ihr euch so
viele Altersstufen hindurch in Gottlosigkeit aufgerieben habt?“ (Clemens,
Protrepticus 10, 108) Auffallend ist der Komparativ ἀλογωτέρους, denn
genau genommen ist „vernunftloser als vernunftlos“ eine Unmöglichkeit.
Wie schon Irenäus mit dem „plus irrationalis“ nimmt Clemens diese Pa‐
radoxie bewusst in Kauf, um die Dramatik eines Verhaltens deutlich zu
machen, bei dem Menschen ihre Erkenntnis- und Einsichtsmöglichkeiten
nicht nutzen. Als Kollateralnutzen wird so die Vernunftlosigkeit der Tiere
etwas entschärft – sie sind besser dran als die unvernünftigen Menschen.
Später werden wir sehen, dass Origenes den Komparativ weglässt und die
unvernünftigen Menschen mit den vernunftlosen Tieren gleichsetzt. Für
die Tiere bedeutet das eindeutig eine Verschlechterung.

Die Gottebenbildlichkeit des Menschen aus Gen 1,26–27 interpretiert Cle‐
mens zunächst im Lichte des in Gen 1,28 nachfolgenden Fruchtbarkeitsse‐

5.4 Clemens von Alexandrien

173

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gens – ohne zu bedenken, dass den auch die Tiere erhalten: „Und in dieser
Hinsicht wird der Mensch ein Abbild Gottes, insofern ein Mensch bei der
Entstehung eines Menschen mitwirkt.“ (Clemens, Paedagogus 2, 10, 83)
Dann allerdings schließt er sich der Interpretationslinie an, die wir (noch
ohne christologische Vertiefung) zuerst im alexandrinischen Diasporaju‐
dentum gefunden haben: „‚Abbild Gottes‘ ist sein Logos; Abbild des Logos
aber ist der wahrhaftige Mensch, der Geist (νοῦς) im Menschen, von dem
es deswegen heißt, dass er ‚nach dem Bilde Gottes und seiner Ähnlich‐
keit‘ geschaffen worden sei, der durch das Denken (φρόνησις) in seinem
Herzen dem göttlichen Logos ähnlich und dadurch vernünftig (λογικός)
geworden ist.“ (Clemens, Protrepticus 10, 98) Und an anderer Stelle: „Denn
verständig (νοερός) ist das Wort Gottes, und dementsprechend zeigt sich
das Abbild des Geistes (τοῦ νοῦ εἰκονισμός) allein im Menschen, so wie
der gute Mensch seiner Seele nach gottähnlich und göttlich (θεοειδής καὶ
θεοείκελος) ist und andererseits Gott menschenähnlich (ἀνθρωποειδής).
Denn die Beschaffenheit (εἶδος) eines jeden ist der Geist (νοῦς), und durch
ihn werden wir charakterisiert.“ (Clemens, Stromateis 6, 9, 72) Hier spielt
Clemens mit dem griechischen Wort εἶδος, das in den beiden komplemen‐
tären Begriffen gottähnlich und menschenähnlich ebenfalls enthalten ist.
Die Ähnlichkeit zwischen Gott und Mensch wird durch die Geistbegabung
begründet und durch den Logos, also Christus, vermittelt. Wieder begegnet
uns die enge Verbindung von sich in Umrissen anbahnendem Anthropo‐
zentrismus und Christozentrismus.

Die ausschließliche Begabung des Menschen mit Vernunft und Gotteser‐
kenntnis hat bei Clemens allerdings eine einschneidende Konsequenz: Die
exklusive Zuschreibung der Unsterblichkeit an die Menschen. „Kommet zu
mir, damit ihr unter einen Gott und den einen Logos Gottes eingeordnet
werdet, und habt nicht nur vor den vernunftlosen Tieren etwas voraus
durch eure Vernunft (λόγος); vielmehr von allen Sterblichen (θνητῶν)
gewähre ich es euch allein, die Frucht der Unsterblichkeit (ἀθανασία) zu
genießen. Denn ich will, ja ich will euch auch dieser Gnade teilhaftig ma‐
chen und euch die Vollendung der Wohltat schenken, die Unvergänglich‐
keit (ἀφθαρσία); und den Logos schenke ich euch, die Erkenntnis Gottes
(γνῶσις τοῦ θεοῦ), vollkommen schenke ich euch mich selbst.“ (Clemens,
Protrepticus 12, 120) Die Selbstgabe Gottes, so die Idee, ist nur über die
Vernunft möglich, als intellektuelle Gabe. Und sie begründet die Unsterb‐
lichkeit, die es ohne Gotteserkenntnis nicht geben kann. Diese stoische
These, dass die vernunftbegabten Menschen die Ewigkeit schauen werden,
die vernunftlosen Tiere jedoch nicht, taucht in der frühchristlichen Litera‐

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

174

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tur hier zum ersten Mal auf. Bis in unsere Gegenwart wirkt sie intensiv
nach.

Methodisch ist schließlich auffallend, dass bei Clemens die allegorische
Interpretation von Tieren signifikant zunimmt, und zwar vorwiegend als
Bilder für negative Verhaltensweisen und Strebungen im Menschen. So
deutet er das Zusammenleben Jesu mit den wilden Tieren in Mk 1,13 fol‐
gendermaßen: „Er [Christus] allein unter allen, die je lebten, zähmte die
wildesten Tiere (θηρία), die Menschen, sowohl Vögel, das sind die Leicht‐
fertigen, als auch kriechende Tiere, das sind die Betrüger, und Löwen, das
sind die Jähzornigen, und Schweine, das sind die Wollüstigen, und Wölfe,
das sind die Raubgierigen. Stein und Holz aber sind die Unvernünftigen;
ja noch gefühlloser als Stein ist ein Mensch, der in Torheit versunken ist.
[…] Sieh, was das neue Lied vollbrachte: Menschen hat es aus Steinen,
Menschen aus Tieren gemacht.“ (Clemens, Protrepticus 1, 4)

Insbesondere im Paedagogus werden die Tiere als lüstern und gefräßig
dargestellt. Alle rohen Begierden werden in ihnen gesehen, und Menschen
mit ihnen verglichen, die ihre Leidenschaften nicht unter Kontrolle haben:
„… nicht mehr vernünftig (λογικὸς) ist, wer sich gegen die Vernunft ver‐
fehlte (ὁ παρὰ λόγον ἁμαρτὰνων), vielmehr ein vernunftloses Tier, den
Begierden preisgegeben, von allen Lüsten geritten (Θηρίον δὲ δὴ ἂλογον,
ἒκὸοτον ὲπιθυμίαις, ῶ πάσαι ὲπικάθηνται ἡδοναι).“ (Clemens, Paedagogus
1, 13, 102) „Die anderen Menschen leben, um zu essen, wie ja auch die
vernunftlosen Tiere (ἃλογα ζῶα), für die das Leben (βίος) nichts anderes
ist als ihr Magen; wir aber sollen entsprechend der Mahnung des Erziehers
essen, um zu leben. Denn unsere Lebensaufgabe ist nicht die Nahrung, und
unser Lebensziel ist nicht die Lust; vielmehr wird zum Zweck unseres Ver‐
bleibens auf dieser Erde, dass der Logos zur Unvergänglichkeit (ἀφθαρσία)
erziehen will, die Nahrung zugelassen.“ (Clemens, Paedagogus 2, 1, 1) Ein
paar Absätze weiter wird der Vergleich noch verschärft, indem die maßlos
Gefräßigen mit den Kriechtieren verglichen werden, den nach damaliger
Auffassung niedersten Tieren: „Leute, die für die Ergötzung ihres Magens
die Vernunft (λόγος) oder die Freundschaft (φιλία) oder auch das Leben
(ζῆ) hingeben, die auf dem Bauche kriechen, Tiere in Menschengestalt
(θηρία ὰνδρείκελα), …“ (Clemens, Paedagogus 2, 1, 7)

Zusammenfassend ergibt sich ein widersprüchliches Bild: Einerseits be‐
tont Clemens weiterhin die Tierfreundlichkeit der Tora, die er wie Philon
in Analogie zur Menschenfreundlichkeit setzt. Auch was den Verzehr von
Fleisch angeht, zeigt seine Zurückhaltung eine gewisse Nähe zu den tier‐
freundlichen Positionen der Neuplatoniker und Neupythagoreer. In dieser

5.4 Clemens von Alexandrien

175

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Linie erkennt Clemens schließlich sogar die Sprachfähigkeit der Tiere an. –
Was hingegen Vernunft und Gotteserkenntnis angeht, vertieft und intensi‐
viert er die binäre Sicht der Stoa: Während Tiere diese beiden Gaben nicht
besitzen, sind sie den Menschen gegeben – und darin zeigt sich ihre Gott‐
ebenbildlichkeit. Diese ist auch die Grundlage ihrer exklusiven Unsterblich‐
keit, ein Gedanke, der hier erstmals auftaucht, aber das Christentum über
zwei Jahrtausende begleiten wird. Auch wenn der Anthropozentrismus
noch immer nicht ausdrücklich vertreten wird, werden ihm zunehmend
die Wege geebnet. Schließlich wird auch die düstere Tierallegorese, die die
Tiere mit den unkontrollierten Begierden gleichsetzt, einen langen Schatten
werfen. Schon beim nächsten Alexandriner, Origenes (Kapitel 5.6), wird
sich das erweisen.

5.5 Tertullian

Quintus Septimius Florens Tertullianus (um 160 – 220 n.Chr.) lebt fast
zeitgleich mit Clemens, jedoch in Karthago und damit in der westlichen,
lateinischen Hälfte des Römischen Reiches. Er verfügt über eine umfassen‐
de literarische, philosophische und juridische Bildung und ist mit einer
Christin verheiratet. Gegen Ende des 2. Jahrhunderts bekehrt er sich zum
Christentum und verfasst mindestens 31 theologische Schriften. Diese kon‐
zentrieren sich seit der Verfolgung der nordafrikanischen ChristInnen un‐
ter Kaiser Septimius Severus (193 – 211 n.Chr.) zunehmend auf Apologien
zur Verteidigung des Christentums gegen Angriffe von außen. Tertullians
philosophische Grundlage ist dabei weitestgehend stoisch – erheblich mehr
als bei den zuvor dargestellten Autoren. Als erster bedeutender Schriftsteller
der Westkirche prägt er die lateinischen Schlüsselbegriffe der Theologie für
lange Zeit.

Nur wenige Passagen seines Werks handeln von Tieren. Einmal referiert
Tertullian die in der antiken Philosophie verbreitete Überzeugung, Tiere
wüssten im Krankheitsfall um die pflanzlichen Heilmittel, die ihnen zur
Genesung dienen können, und führt dafür einige Beispiele an (Tertullian,
De paenitentia 12). An einer Stelle wird auch Gen 1,26–27 interpretiert,
wenn es in einem Nebensatz heißt: „der Mensch selbst, das Werk und
Ebenbild Gottes, der Besitzer des ganzen Weltalls (ipsum hominem, opus et
imaginem dei, totius universitatis possessorem)“ (Tertullian, De spectaculis
2, 12) Erstmals taucht hier der Begriff „possessor“ auf, der später in René

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

176

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Descartes‘ Interpretation von Gen 1,26–28 so große Bedeutung gewinnt20.
Doch sind Tertullian diese Themen nicht besonders wichtig, so dass es bei
dem kurzen Nebensatz bleibt.

Intensiver befasst sich der Karthager mit der Schöpfungslehre vor allem
in Bezug auf zwei Themenkreise. Der erste ist die Lehre von der Seelenwan‐
derung. Interessanterweise ist für ihn das Kernproblem nicht die Wande‐
rung der Seele aus einem Menschenkörper in einen Tierkörper, sondern
die Wanderung vom Körper des einen Individuums in den eines anderen
Individuums. Die Seele sei nämlich sehr spezifisch auf ein bestimmtes
Lebewesen hin organisiert und könne unmöglich in einem anderen existie‐
ren. Jede Seele sei einmalig und in vollkommener Weise für den ebenso
einmaligen Körper geschaffen, in dem sie wohnt. Der artspezifischen Natur
(natura) nach könne es eine Ähnlichkeit zwischen verschiedenen Indivi‐
duen geben, der individuellen Substanz (substantia) nach jedoch nicht
(Tertullian, De anima 32). Eine Seelenwanderung sei daher undenkbar. –
Tertullian beweist damit, dass man die Seelenwanderungslehre wirksam
widerlegen kann, ohne die Tiere herabzuwürdigen. Man muss erst gar nicht
die Vorstellung bemühen, eine menschliche vernunftbegabte Seele wandere
in ein vernunftloses Tier, um die Problematik der Seelenwanderungslehre
zu erkennen. Es genügt vollkommen, die Seele als Teil der geschöpflichen
Individualität wahrzunehmen. Mit dieser viel fundamentaleren Kategori‐
sierung kann Tertullian die Seelenwanderungslehre erheblich nachhaltiger
aushebeln.

Der zweite Themenkreis, in dem die Schöpfungslehre eine Rolle spielt,
ist Tertullians Auseinandersetzung mit Markion bzw. mit den Markioniten.
Markion (um 85 vermutlich in Sinope/ Provinz Pontus – um 160) war
zunächst ein erfolgreicher Schiffsreeder, ehe er um 140 nach Rom geht und
sich der dortigen katholischen Gemeinde anschließt. Im Jahr 144 kommt
es zum Bruch mit dieser Gemeinde und der Gründung einer eigenen Kir‐
che. Zu deren inhaltlichen Kernelementen gehören die Distanzierung vom
Judentum, ein klarer, einfach verständlicher Dualismus zwischen Gut und
Böse sowie eine rigorose Askese, u.a. mit einer allgemeinen Verpflichtung
zu Ehelosigkeit und sexueller Enthaltsamkeit (Volker Lukas 2015, 7–8).
Verbunden damit postuliert Markion einen fundamentalen Gegensatz zwi‐
schen dem guten, barmherzigen Gott des Neuen Testaments und dem un‐

20 Wissenschaft und Technik machen uns „comme maîtres et possesseurs de la nature“
– „wie MeisterInnen und BesitzerInnen der Natur” (René Descartes 1637, Discours de
la méthode VI,2).

5.5 Tertullian

177

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


barmherzigen, strengen Gott des Alten Testaments. Folgerichtig gehört für
ihn das Alte Testament nicht zur Heiligen Schrift des Christentums. Trotz
mancher inhaltlicher Überschneidungen mit der Gnosis ist Markion kein
Gnostiker im Vollsinn des Wortes (Volker Lukas 2015, 10–13). Dennoch
hat seine Gemeinschaft bemerkenswerten Erfolg und breitet sich rasch aus,
auch nach Nordafrika.

Aus diesem Grund muss sich Tertullian mit den Markioniten auseinan‐
dersetzen. Um 203 verfasst er seine umfangreiche Schrift Adversus Mar‐
cionem (Volker Lukas 2015, 19). Tertullian bewertet den Markionitischen
Dualismus, der mit einer Abwertung des Materiellen und Leiblichen ein‐
hergeht, als Missachtung des Schöpfers und seiner Geschöpfe und fordert
Markion zum Respekt vor den Tieren und ihrem Schöpfer auf: „Sofern du
aber deinen Spott haben willst über die kleinen Tiere (animalia minutiora),
die der größte Künstler (maximus artifex) absichtlich so reichlich mit Fer‐
tigkeiten und Kräften ausgerüstet hat, indem er lehrt, dass Großes sich im
Bescheidenen offenbare, ähnlich wie nach den Worten des Apostels die
Tugend in der Schwäche, so bilde doch einmal die Häuser der Bienen, die
Gänge der Ameisen, die Netze der Spinnen, die Gewebe der Seidenraupen
nach, wenn du kannst; ertrage und halte den kleinen Tieren, die sich in
deinem Bette und Hause finden, dem Gifte der Wespen, dem Stachel der
Fliegen, dem Gesumme und Stechen der Stechmücken Stand, wenn du
kannst. Wie wird es dir erst mit den größeren Tieren gehen, da du schon
von den kleinen teils Vorteile, teils Nachteile erfährst, sodass du nicht ein‐
mal im Kleinen den Schöpfer verachten kannst (ut nec in modicis despicias
Creatorem)?“ (Tertullian, Adversus Marcionem 1, 14, 1–2) Hier wird ein
typischer Gedankengang sichtbar, der sich bei vielen Kirchenvätern findet:
Gerade in den kleinsten Geschöpfen lässt sich der große Gott besonders
gut erkennen und bestaunen, denn trotz ihrer Winzigkeit haben diese Tiere
so viele wundervolle Kunstfertigkeiten.

Tertullian verteidigt das Alte Testament aber nicht nur auf Grund sei‐
ner Schöpfungserzählungen, sondern auch auf Grund der Tora, die er
als herausragenden Beleg für die Sonderstellung des Menschen betrachtet.
Hier sind wir bei den griechischen Philosophen, die die Fähigkeit des Men‐
schen zu Recht und Moral als Beweis für seine Überlegenheit betrachten.
Zugleich will Tertullian an der Gutheit (bonitas) des Alten Testaments
festhalten und widerspricht der These vom rachsüchtigen, strafenden alttes‐
tamentlichen Gott: „Die Güte [Gottes] stellt den Menschen an die Spitze
von allem, welche er genießen und beherrschen, ja sogar benennen sollte
(bonitas praefecit universis fruendis atque regnandis, etiam cognominan‐

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

178

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dis) […] Auch das Gesetz [der Tora], welches du so heftig anklagst, welches
du so in Kontroversen herumzerrst, ist von der Güte (bonitas) erlassen,
die dem Menschen rät, Gott anzuhangen, damit er nicht ebenso frei wie
verstoßen erscheine. Er gliche dann seinen eigenen Dienern, den übrigen
Tieren (aequandus famulis suis, ceteris animalibus), die ohne Verbindung
mit Gott, von ihm verschmäht, sich selbst überlassen sind. Aber er als
Mensch sollte allein den Ruhm haben, allein für würdig erachtet werden,
von Gott ein Gesetz zu empfangen und als vernünftiges, der Erkenntnis
und Wissenschaft fähiges Lebewesen (animal rationale intellectus et scien‐
tiae capax) auch durch die vernünftige Freiheit (libertate rationali) selbst in
Schranken gehalten werden, dem unterworfen, der ihm alles unterworfen
hatte (ei subiectus qui subiecerat illi omnia).“ (Tertullian, Adversus Marcio‐
nem 2, 4, 4–6)

Hier begibt sich Tertullian weit in stoisches Fahrwasser. Die Auszeich‐
nung des Menschen vor allen Geschöpfen zeigt sich demnach in seiner
Befähigung zu Recht und Moral, Erkenntnis (auch Gottes), Wissenschaft
und Willensfreiheit. Die Tiere erachtet er hingegen als von Gott getrennt,
weil sie alle diese Fähigkeiten nicht besitzen. Kraft seiner Vernunft im
Erkennen und Entscheiden steht der Mensch zwischen Gott und den nicht‐
menschlichen Lebewesen, dem einen unterworfen und Herr der anderen.
Tertullian verteidigt hier die stoische Scala naturae und beruft sich dabei
auf die Tora, in der er sie offenkundig zu finden glaubt – hier wird er an
den Herrschaftsauftrag aus Gen 1,28 gedacht haben.

Auch wenn die Schöpfungslehre Tertullians noch sehr bruchstückhaft
bleibt und sicher nicht zu den Kernimpulsen seinen Werks zählt, ist sie
stärker stoisch-anthropozentristisch geprägt als alles, was wir bisher von
den frühen Theologen gelesen haben. Und als wäre es die größte Selbstver‐
ständlichkeit, beruft er sich dabei offenkundig auf die alttestamentlichen
Schöpfungserzählungen. Auf Grund seiner Vernunftbegabung und kraft
göttlichen Auftrags ist dem Menschen alles unterworfen, er ist der „Besit‐
zer“ des Universums. Mit Tertullian kommt der christliche Anthropozen‐
trismus deutlich an den Tag.

5.6 Origenes

Origenes (185 Alexandria – 253/254 wahrscheinlich in Tyros) stammt aus
einer wohlhabenden, christlichen alexandrinischen Familie. Seine Mutter
ist vermutlich ägyptischer Abstammung, sein Vater Leonides hingegen

5.6 Origenes

179

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


römischer Bürger (Alfons Fürst 2011, 47 und 51). Leonides wird 202 in
der nordafrikanischen Christenverfolgung unter Kaiser Septimius Severus
(193 – 211) getötet. Die Familie bleibt verarmt zurück, ihr Eigentum wird
vom Staat eingezogen. Daraufhin finanziert eine Frau der alexandrinischen
Oberschicht die Ausbildung des Origenes (Eusebius von Caesarea, Kir‐
chengeschichte 6, 2).

Origenes ist also, anders als die meisten Theologen seiner Zeit, von
Jugend an christlich sozialisiert. Auf Grund seiner hohen Qualifikationen
wird er schon bald als Lehrer der Askese geschätzt und gibt deswegen
den Grammatikunterricht auf, um christliche Philosophie und Theologie
zu lehren, ist aber gleichwohl „ein theologischer Querdenker von Rang,
der schon zu Lebzeiten Anstoß erregte“ (Eberhard Schockenhoff 2012,
46). Einige seiner Schüler werden inhaftiert, und Origenes begleitet sie
seelsorglich bis zum Martyrium. Nach dem Ende der Christenverfolgung
210 beauftragt ihn Bischof Demetrius von Alexandria mit öffentlichem
Unterricht in christlicher Philosophie, „der erste und größte Laientheologe
der Kirche“ (Eberhard Schockenhoff 2012, 47). Origenes entwickelt eine
intensive Reisetätigkeit, u.a. nach Rom, Athen, Caesarea und Palästina.
Wegen eines Konflikts mit Bischof Demetrius verlässt er Alexandria um
231/232 und lässt sich dauerhaft in Caesarea nieder. In der Zwischenzeit
zum Priester geweiht, leitet er dort eine Hausgemeinde. Er predigt täglich
über einen biblischen Text, verfasst Bibelkommentare und steht in einem
fruchtbaren Austausch mit den Rabbinen der jüdischen Gemeinde. Orige‐
nes ist einer der wenigen frühchristlichen Theologen, der etwas Hebräisch
versteht und mit Hilfe griechischer Übersetzungen auch den Originaltext
der Bibel liest. Während der cyprianischen Pest wird er wie alle BürgerIn‐
nen des Römischen Reichs zum Opfer für Apollon aufgefordert. Auf Grund
seiner Weigerung wird er inhaftiert und gefoltert und stirbt nach seiner
Freilassung vermutlich an den Folgen der Tortur.

Die Werke des Origenes sind zu einem großen Teil nicht im griechischen
Original überliefert, sondern nur in einer lateinischen Übersetzung des
Mönchs Rufinus von Aquileia (ca. 345 – 411/412). Viele sind von seinen
Gegnern gänzlich vernichtet worden. Drei sind für unsere Frage relevant:
Περὶ ἀρχῶν/ De principiis ist eine Art christliche Dogmatik, die Origenes
„wahrscheinlich Anfang der zwanziger Jahre“ in Alexandria verfasst hat
(Herwig Görgemanns/ Heinrich Karpp 1985, 6). Die beiden anderen Werke
sind in Caesarea entstanden, nämlich seine Predigten über das Buch Gene‐
sis um 245 und Contra Celsum, eine Verteidigung des Christentums gegen
Kelsos, den wir bereits kennengelernt haben (Kapitel 3.6.4), um 248.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

180

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Philosophisch vertritt Origenes eine mittelplatonische Weltsicht. „Diese
Denkrichtung hatte zur Zeit des Origenes bereits stoisches Gedankengut
integriert“ (Agnethe Siquans 2016, 58), darunter vor allem den Anthropo‐
zentrismus und die Wahrnehmung der Tiere als Aloga (Max Pohlenz 1959,
449; Agnethe Siquans 2016, 59). Zwar sind die Tiere beseelt, stehen aber
in der hierarchischen Scala naturae ganz unten, vor allem die Kriech-
und Wassertiere. Die Methode seiner Bibelauslegung hingegen übernimmt
Origenes von Paulus und Philon (Agnethe Siquans 2016, 55), also aus
der Tradition des hellenistisch geprägten Diasporajudentums. Neben die
wörtliche Interpretation des biblischen Textes „secundum litteram“ tritt
dabei wie schon bei Clemens von Alexandrien die spirituell-symbolische
Interpretation „secundum allegoriam“ (ausführlich dazu Maria Di Pasquale
Barbanti 2003, 85–94). Faktisch gewinnt diese zweite ein enormes Überge‐
wicht, während die erste fast zur Gänze verschwindet. Für die Wahrneh‐
mung der Tiere hat das gravierende Folgen.

5.6.1 Über die Anfänge

In seiner systematisch-theologischen Abhandlung „De principiis“ stellt Orige‐
nes seine Sicht der Weltordnung streng hierarchisch von oben nach unten
dar. Zunächst spricht er über Gott den Vater, Sohn und Geist, dann über
die vernünftigen Wesen und ihre Moralfähigkeit. Damit ist er bei seinem
Kernanliegen angekommen: Einem tugendhaften Leben, das den vernunft‐
losen Wesen unmöglich, für die vernünftigen Wesen aber geboten und
Grundlage für Lohn und Strafe ist (Origenes, De principiis 1, 5, 2). Selbst
Geistwesen können, wenn sie sündigen, „vermöge ihrer Lasterhaftigkeit an
den groben Körper des vernunftlosen Viehs gefesselt werden.“ (Origenes,
De principiis 1, 5, 5) Schon hier erkennt man gut, dass Origenes die Leib‐
lichkeit zum Tierlichen rechnet und negativ bewertet.

Das zweite Buch von De principiis behandelt sodann die unter dem
Menschen angeordneten Stufen des Seins, nämlich Tiere, Lebensräume
und Pflanzen (Origenes, De principiis 2, 1, 1; vgl. auch 2, 9, 3). Dabei klingt
die stoische Teleologie an: Der gesamte Kosmos mit allen Geschöpfen ist
nur um der vernünftigen Wesen willen geschaffen. Außerdem interpretiert
Origenes die Vielfalt gut platonisch als Gespaltenheit. Sie ist nicht gewollt
und muss durch einen Prozess der Rückkehr wieder zur Einheit zurückge‐
führt werden.

5.6 Origenes

181

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sodann gelangt Origenes zu seinem Hauptthema, der Seelenlehre. Für
seine These, dass alle Tiere beseelte Wesen seien, führt er einerseits die Bi‐
bel an, wo Gen 1,20.24 von der Erschaffung „beseelter Wesen“ erzählt und
Lev 17,14 das Blut als die Seele alles Lebendigen bezeichnet. Andererseits
beruft er sich auf eine begriffliche Analyse, gemäß der als beseelte Wesen
jene zu gelten haben, die Sinne und Triebe haben. Philosophie und Bibel
stimmten also in dieser Frage vollkommen überein (Origenes, De principiis
2, 8, 1).

Wenn nun aber die Tiere ebenso wie die Menschen eine Seele haben,
was unterscheidet sie dann? Origenes interpretiert die Seele klassisch als
ein bestimmtes Prinzip der Bewegung von innen. Unbelebte Gegenstände
werden nur von außen bewegt, belebte auch von sich selbst. Denn sie brin‐
gen eine Vorstellung hervor und diese einen Antrieb. Tiere bringen diese
Vorstellung „naturgemäß“ hervor: „Von allem, was sich bewegt, hat einiges
den Grund der Bewegung in sich selbst; anderes wird nur von außen be‐
wegt […] Aus sich selbst bewegen sich die leblosen Gegenstände, von sich
selbst die belebten. Von sich selbst nämlich bewegt sich das Belebte, wenn
eine Vorstellung (φαντασία) entsteht, die einen Antrieb (ὁρμή) hervorruft;
und wiederum entstehen in einigen lebenden Wesen Vorstellungen, welche
einen Antrieb hervorrufen, wenn die Vorstellungskraft (φύσις φανταστική)
den Antrieb planmäßig weckt.“ (Origenes, De principiis 3, 1, 2) Als Beispiele
dafür nennt Origenes den Netzbau der Spinne und den Wabenbau der
Bienen.

Im Unterschied zu Tieren besitze der Mensch aber zusätzlich einen
kritischen Filter, der seinen durch die Vorstellungskraft erzeugten Antrieb
auf Vernünftigkeit und Moralität prüft: „Das vernunftbegabte Wesen aber
hat neben der Vorstellungskraft noch Vernunft, welche die Vorstellungen
beurteilt (Το μέντοι λογικόν ζώον και λόγον έχει πρός τη φανταστική
φύσει, τον κρίνοντα τάς φαντασίας) und einige verwirft, andere annimmt,
damit das Lebewesen von diesen gelenkt werde. Da ferner die Vernunft
die Anlage hat, Gutes und Böses zu erkennen, vermöge deren wir aus
Überlegung das Gute wählen, das Böse meiden: so sind wir zu loben,
wenn wir uns der Ausübung des Guten widmen; zu tadeln, wenn wir das
Gegenteil tun. Dabei ist nicht zu übersehen, dass die Mehrheit der durch
das All verbreiteten Naturkraft auf gewisse Art, wiewohl in verschiedenem
Maße in den Lebewesen ist. [...] Dass nämlich gerade dieser oder jener
Vorwurf von außen diese oder jene Vorstellung in uns weckt, das liegt
eingestandenermaßen nicht an uns: das Urteil aber, ob wir das Gegebene
so oder anders anwenden wollen, ist doch einzig und allein Sache der

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

182

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vernunft in uns (ἐν ἡμῖν λόγου ἐστίν), die uns auf Grund der in ihr
liegenden Ursachen zu jenen Antrieben führt, die uns zum Schönen und
Angemessenen veranlassen (πρὸς τὰς ἐπὶ τὸ καλὸν προκαλουμένας καὶ
τὸ καθῆκον ὁρμάς), oder uns irreführt auf den entgegengesetzten Weg.“
(Origenes, De principiis 3, 1, 3)

Dass ein bestimmter äußerer Reiz eine bestimmte Vorstellung in einem
Lebewesen weckt, ist naturgegeben und liegt nicht in seiner Hand. Und
dass die Naturkraft, die diese Vorstellung und durch sie den entsprechen‐
den Antrieb weckt, in menschlichen wie tierlichen Lebewesen unterschied‐
lich stark ausgeprägt ist, dafür können sie ebenfalls nichts. Die Urteilsfähig‐
keit hingegen, die auf der Vernunft beruht, besitzt prinzipiell jeder Mensch
und kann sich daher zu den inneren Vorstellungen und Antrieben verhal‐
ten. Ja, die Urteilskraft entwickelt sogar „rechtliche und sittliche Triebe“,
drängt also den Menschen zum Guten. Genau das unterscheidet ihn nach
Origenes und der gesamten griechischen Mainstream-Philosophie von den
Tieren.

Folglich ist ein Mensch, der seine Vernunft nicht zur Geltung bringt,
einem Tier ähnlich: „Wenn aber die Seele sich nicht zum Geiste gewandt
hat und mit ihm eins geworden ist, sondern noch am Körper hängt und an
Fleischliches denkt, so lang ist sie […] einem Tier ähnlich (animali similis).“
(Origenes, De principiis 3, 4, 3) Wie im Platonismus üblich interpretiert
Origenes „die Seele als Mitte zwischen zwei widerstreitenden Gesetzen, die
sich entweder dem höheren Prinzip ihres Daseins, dem πνεῦμα, oder dem
niederen, der σάρξ, angleichen kann.“ (Christian Hengstermann 2016, 94
unter Berufung auf Origenes, Commentarius in epistulam ad Romanos 1, 7)
Der Mensch, der in der Seins-Hierarchie zwischen Gott und den Tieren an‐
gesiedelt ist, soll dem Geistigen folgen, um Gottes Gleichnis zu sein, nicht
dem Leiblichen, das ihn zum Tier machen würde. „Wo der Mensch nämlich
nicht dem ‚Gesetz des Geistes‘ […] folgt, sondern sich den ‚Antrieben‘ der
Seele überlässt, die er mit dem Tier […] gemein hat, ist seine Bewegtheit
nicht die eines Menschen, keine selbstbestimmte ‚Bewegung durch sich
selbst‘ bzw. ‚Eigenbewegung‘, sondern die instinktgesteuerte ‚Bewegung von
sich‘ des Tieres. Demgegenüber gilt es, das Tier im Menschen […] in einem
‚dem Wort gemäßen Leben‘ gleichsam als Opfer darzubringen.“ (Christian
Hengstermann 2016, 105 in Auslegung von Homiliae in Leviticum 2,2) Von
„instinktgesteuert“ spricht Origenes ebenso wenig wie die stoische Traditi‐
on, denn in ihr ist von „naturgemäß“ die Rede. Auch hat die Biologie die
Instinkttheorie seit Mitte des 20. Jahrhunderts aufgegeben, weil „Instinkt“
nur eine Black Box für Vorgänge im Gehirn war, solange man dessen Funk‐

5.6 Origenes

183

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tionsmechanismen nicht kannte. Abgesehen davon charakterisiert Hengs‐
termann jedoch treffend das in De principiis und „insbesondere in den
Homilien heraufbeschworene Schreckbild einer Tierwerdung der Seele“
(Christian Hengstermann 2016, 104). Zugleich deutet er an, dass Origenes
auch die alttestamentlichen Tieropfer allegorisch deutet: Der Mensch soll
das Tier in sich opfern, um vernunftgemäß zu leben.

In diesen Zusammenhang ist auch die Auslegung von Gen 1,26–27 einzu‐
ordnen. Die Aussage der griechischen Bibel, Gott schaffe den Menschen
nach seinem Bild und Gleichnis, interpretiert Origenes so: Bild (εἶδος)
Gottes sei der Mensch seit seiner Erschaffung. Gleichnis (ὁμοίωσις), wört‐
lich das Ähnlich-werden, sei das Potenzial, das der Mensch durch ein
tugendhaftes Leben selbst verwirklichen muss. Sein Ur-Bild dafür ist der
Logos, Christus selbst. So ist die ὁμοίωσις θεῷ „das höchste Gut, zu dem
die Vernunftnatur insgesamt strebt.“ (Origenes, De principiis 3, 6, 1; vgl.
Christian Hengstermann 2016, 96) Das hätten die griechischen Philoso‐
phen aus der Bibel erkannt, ohne ihre Quelle zu nennen, so Origenes.

5.6.2 Die Homilien zur Genesis

Die zweite Textgruppe, die für unser Thema von Bedeutung ist, sind die
Homilien zur Genesis. Sie sind in einer relativ späten Lebensphase um 245
n.Chr. in Caesarea gehalten worden. Insgesamt sind sechzehn Homilien
erhalten. „Sie repräsentieren wahrscheinlich nur einen Ausschnitt einer
ursprünglich weit größeren Zahl von Homilien.“ (Peter Habermehl 2011,
7) Während der Abraham-Zyklus (Gen 12–25) vollständig erhalten ist,
sind vom Zyklus der Urgeschichte (Gen 1–11) und vom Jakob-Josefs-Zyklus
(Gen 26–50) nur je zwei exemplarische Predigten überliefert (Peter Haber‐
mehl 2011, 8). Das heißt konkret: Die erste Homilie widmet sich Gen 1, die
zweite Gen 6–8.

Die erste Homilie legt die Erschaffung der Welt als Allegorie für das
moralische Leben des Menschen aus. So deutet Origenes die Erschaffung
der Tiere als Bild für die Erschaffung der Gedanken im Herzen (Origenes,
Homiliae in Genesim 1, 8–11): Die guten Gedanken steigen wie Vögel zum
Himmel, die schlechten bleiben wie Kriechtiere am Boden (Origenes, Ho‐
miliae in Genesim 1, 8). Auf Grund dieser Allegorese stellt sich jedoch für
den Literalsinn ein Problem: Warum erachtet Gott die Tiere in Gen 1,21 alle
als gut, auch die Kriechtiere? Origenes erklärt das damit, dass das Gute erst
durch das Schlechte als Gutes erkennbar wird und dass das Schlechte eine

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

184

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wertvolle Herausforderung ist, an der der Mensch wachsen kann, indem
er sich ihr entgegenstellt: „Welche Schönheit und Pracht das Licht besitzt,
bliebe verborgen, stellte sich ihm nicht die Finsternis der Nacht entgegen.“
(Origenes, Homiliae in Genesim 1, 10). In derselben Logik liegt auch seine
negative Deutung der Landtiere (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 11).

Eine folgenschwere Aussage trifft Origenes über die Erschaffung der
Tiere: „Einzig Himmel und Erde, Sonne, Mond und Sterne, schließlich der
Mensch sind von Gott geschaffen; alles andere, so heißt es in der Schrift,
entstand auf sein Geheiß.“ (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 12) Hier
beruft sich Origenes auf die Schrift, die doch genau das Gegenteil sagt:
Auch die Tiere sind von Gott geschaffen, und zwar unmittelbar und völlig
unabhängig vom Menschen. „Dass dem berühmten Genesiskommentator
ein solcher Schnitzer versehentlich unterlief, ist kaum denkbar. Opferte
Origenes hier die philologische Texttreue der theologischen Botschaft?“
(Peter Habermehl 2011, 13) Die Frage Habermehls lässt sich mit Blick
auf den Text der Septuaginta mit „nein“ beantworten. Origenes liest in
seiner Bibel „Die Wasser sollen an Lebewesen Kriechtier und Vögel hervor‐
bringen (producant)“ (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 8; vgl. Gen 1,20
LXX: Εξαγαγέτω) und „Die Erde bringe Lebewesen hervor (producat)
nach ihrer Art“ (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 11; vgl. Gen 1,24 LXX:
Εξαγαγέτω). Gott gibt also gemäß der Septuaginta dem Wasser (anders als
im hebräischen Text) und der Erde (wie im hebräischen Text) den Befehl,
die Tiere hervorzubringen, schafft sie also scheinbar nicht eigenhändig wie
die Gestirne und den Menschen – jedenfalls wenn man Gen 1,21 und Gen
1,25 überliest, wo es auch in der Septuaginta heißt, dass Gott die betref‐
fenden Tiere schuf (ἐποίησεν ὁ θεὸς). Origenes ist also seinem Bibeltext
philologisch nicht untreu, sondern selektiv treu. Er überinterpretiert die
eine Formulierung der Septuaginta, übergeht die andere und zieht daraus
den Schluss einer Privilegierung des Menschen, der im hebräischen Text
von Gen 1 nicht intendiert ist.

Schließlich überträgt Gott dem Menschen in Gen 1,28 den „principatus
bestiarum“, so Origenes, die Herrschaft über die wilden Tiere. Origenes
deutet das so, dass der Verstand (mens) die Sinne (sensus) beherrschen
soll und nicht umgekehrt die Sinne den Verstand (Origenes, Homiliae in
Genesim 1, 12 und 1, 16). Die Gottebenbildlichkeit wird damit zum Schlüs‐
sel der Unsterblichkeit: „Sie ist unserer innerlicher Mensch, unsichtbar
und unkörperlich, unverderblich und unsterblich (interior homo noster
est, invisibilis et incorporalis, et incorruptus atque immortalis).“ (Origenes,
Homiliae in Genesim 1,13) Letztlich ist der Logos Gottes, Christus, dieses

5.6 Origenes

185

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ebenbild Gottes im Menschen. Sogar die samenhaltigen Früchte, die den
Menschen in Gen 1,29 zur Nahrung gegeben werden, deutet Origenes al‐
legorisch. Sie verkörpern das Zornes- und Begehrvermögen in uns, das
wir vernünftig zur Gerechtigkeit nutzen können (rationabiliter utimur ad
iustitiam; Origenes, Homiliae in Genesim 1,17).

Insgesamt bringt die konsequente Allegorisierung als Kollateralschaden
eine extrem negative Sicht der Tiere (und in Analogie dazu auch des
Leibes!) mit sich: „Obwohl er über spirituelle Realitäten und spirituelle
Kämpfe im menschlichen Mikrokosmos spricht, bleibt kein Raum für eine
positive Einstellung gegenüber den Tieren im Makrokosmos, d.h. den phy‐
sisch vorhandenen Tieren, insofern ja Mikro- und Makrokosmos einander
entsprechen. Natürlich sind die Tiere von Gott geschaffen, natürlich sind
sie den Menschen nützlich, aber sie werden – ausgehend von der Vorstel‐
lung einer Stufenordnung des Seins – in der allegorischen Sichtweise […]
als minderwertig und gefährlich gedeutet, sodass sie bekämpft werden
müssen. Das gibt den Grundtenor von Origenes’ moralischer Interpretation
wieder, die damit eine feindliche Einstellung gegenüber den Tieren nicht
nur im allegorischen Sinn, sondern auch in der physischen Realität impli‐
ziert.“ (Agnethe Siquans 2016, 64)

In der zweiten Homilie zur Genesis predigt Origenes über die Sintfluter‐
zählung Gen 6–8. Nacheinander erklärt er den Text im klassischen dreifa‐
chen Sinne: In seiner wörtlichen bzw. historischen Deutung greift er fast
ausschließlich die technische Konstruktion der Arche auf – ihre Größe
und ihre Materialien, ihre Räume und deren Funktion. In der spirituellen
bzw. mystischen Auslegung greift er die seit Justin (Dialogus cum Trypho‐
no Judaeo 138) übliche christologische und ekklesiologische Deutung auf:
Die menschlichen und tierlichen BewohnerInnen der Arche symbolisieren
verschiedene Gruppen von Menschen, die durch den „spirituellen Noach“
(Origenes, In Genesis homilia 2, 5) durch das Holz des Kreuzes und das
Wasser der Taufe in der einen Arche der Kirche geeint sind. Origenes
vergleicht das Zusammenleben der Tiere in der Arche mit der Vision vom
messianischen Schöpfungsfrieden in Jes 11,1–9 und deutet beide als Bilder
für das Zusammenleben unterschiedlicher und teilweise sogar sehr wilder
Menschen in der Kirche. Als drittes Bild zieht er dazu die Vision des Petrus
von den unreinen Tieren in Apg 10 heran: Die unreinen Tiere werden
rein, das meint die unerlösten Menschen werden erlöst, weil sie im einen
Tuch des Glaubens eingebunden sind, das vier Ecken hat, also von vier
Evangelien gehalten wird. In der dritten, moralischen Deutung schließlich
deutet Origenes die Arche als die Bibliothek der ChristInnen, in der in

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

186

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den oberen Stockwerken die Heiligen Schriften ihren Platz haben, aber im
Untergeschoß sogar pagane Schriften ihren Platz bekommen können.

Man sieht, dass von der eigentlichen Intention der alttestamentlichen
Geschichte kaum etwas übrig bleibt, wenn sie allegorisiert und auf einige
wenige Aussagen kondensiert wird. Die Tiere als solche verlieren komplett
ihre Bedeutung. Und das sogar in der wörtlichen Deutung, in der Origenes
sich als sehr technikverliebt zeigt, aber an den Lebewesen keinerlei Inter‐
esse hat21. In diesem Punkt steht Origenes in einer langen Tradition: Vor
ihm haben schon Justin der Märtyrer (Dialogus cum Tryphono Judaeo
138) und Tertullian (De baptismo 8) die Sintfluterzählung rein allegorisch
interpretiert. Nach ihm reihen sich hier Cyprian von Karthago (De unitate
ecclesiae 6) und Augustinus (In Ioannis Evangelium Tractatus 6, 2; 6, 19;
7, 3; 9, 11; 11, 7; 120, 2) ein. Die einzigen Kirchenväter außer dem bereits
erwähnten Irenäus von Lyon (Kapitel 5.3), die die Erzählung im Blick
auf die Tiere wörtlich auslegen, sind Ephräm der Syrer (Kapitel 5.9) und
Ambrosius von Mailand (Kapitel 5.13), beide allerdings indem sie sie entge‐
gen ihrer Intention zur Untermauerung eines starken Anthropozentrismus
verwenden.

5.6.3 Die Abhandlung gegen Kelsos

Die dritte hier zu analysierende Schrift ist Contra Celsum, eine Verteidigung
des Christentums gegen Kelsos, den wir bereits kennengelernt haben (Ka‐
pitel 3.6.4), verfasst um 248 n.Chr. Zur Erinnerung: Der Platoniker Kelsos
(Michael Fiedrowicz 2011, 20) lebt in der zweiten Hälfte des 2. Jahrhun‐
derts. In seiner verschollenen Schrift „Wahre Lehre“ (Ἀληθὴς λόγος), die
er um 180 n.Chr. in Alexandria geschrieben hat, kritisiert er als erster den
stoischen Anthropozentrismus in seiner christlichen Gestalt und vertritt
demgegenüber einen konsequenten platonischen Kosmozentrismus (eben
die „wahre“, weil alte Lehre, vgl. Michael Fiedrowicz 2011, 25). Kelsos ist
zur Zeit der Abfassung der Schrift des Origenes längst verstorben, doch

21 Ein einziges Mal blitzt im Werk des Origenes eine Faszination für das Lebendige auf,
und zwar in Contra Celsum 4, 41. Gegen das Argument des Kelsos, die Sintfluterzäh‐
lung sei ein „Märchen für unmündige Kinder“, betont Origenes zunächst wie schon
in der zweiten Homilie zur Genesis, die Maße der Arche seien gemäß ägyptischer
Mathematik mit 300 zu multiplizieren, und dann reiche der Platz für die Tiere. Dann
aber fragt er seinen Gegner: „Muss es nicht endlich Staunen erregen, dass durch die
göttliche Vorsehung Tierpaare von jeglicher Art in die Arche hineingebracht wurden,
damit die Erde wiederum Samen von allen Lebewesen hätte…“.

5.6 Origenes

187

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


treibt sein Buch die Menschen immer noch um, so dass Origenes die
Auseinandersetzung damit sucht.

Die Schrift des Kelsos ist offensichtlich durch provokante Vergleiche
zwischen Menschen und Tieren – modern könnten wir sagen: durch einen
biozentristischen Egalitarismus – geprägt. Schon in der ersten Reaktion
des Origenes spürt man, wie sehr er sich davon provoziert fühlt: „Indem
wir nun auf diese Schmähreden gegen uns antworten, richten wir an die‐
jenigen, welche daran Gefallen finden, die Frage: Haltet ihr dafür, dass
alle Menschen ohne Unterschied wegen der überragenden Größe Gottes
‚einem Schwarm von Fledermäusen oder Ameisen oder Fröschen oder
Regenwürmern‘ gleich seien? […] Aber kein Verständiger (οὐδεὶς τῶν εὖ
φρονούντων) wird wohl behaupten, dass diese Vernunftlosen (τὰ ἄλογα)
wegen der Größe ihres Körpers höher stehen als die Vernünftigen (τὰ
λογικά), denn die Vernunft hebt das Vernünftige zur Überlegenheit über
alle Vernunftlosen hoch empor (πολὺ γὰρ εἰς ὑπεροχὴν ἀνάγει ὁ λόγος τὸ
λογικὸν παρὰ πάντα τὰ ἄλογα).“ (Origenes, Contra Celsum 4, 24) Man
spürt förmlich die Sprachlosigkeit des Origenes. An sich ist die These des
Kelsos gut nachvollziehbar: Angesichts der unermesslichen Größe Gottes
verschwinden die „Größen“-Unterschiede zwischen den Geschöpfen. Doch
für Origenes hat die Vernunft ein derartiges Gewicht, dass der Graben zwi‐
schen Menschen und Tieren für ihn ebenso groß ist wie der zwischen Gott
und Menschen. Mit seinem Wortspiel der direkten Entgegensetzung von
ἄλογα und λογικά (zu ergänzen wäre jeweils ζῷα) brilliert Origenes rhe‐
torisch und überdeckt zugleich seine argumentative Schwäche. Zwischen
Gott, Menschen und Tieren besteht keine Äquidistanz – da hat Kelsos
schon recht.

Im nächsten Abschnitt fragt Origenes, ob Kelsos die Menschen vielleicht
deswegen so klein wie Tiere erachtet, weil sie in ihrer Seele Sünden, Schwä‐
chen und Fehler haben. Doch auch wenn Kelsos so dächte, würde Orige‐
nes das ablehnen, weil allein die Fähigkeit zu Vernunft und Tugend den
Menschen adle. „Im Grunde genommen darf wohl kein vernunftbegabtes
Wesen (τὸ λογικὸν), mag es sein, welches es wolle, füglicher Weise mit
einem ‚Regenwurm‘ verglichen werden, weil es Anlagen zur Tugend besitzt
(ἀφορμὰς ἔχον πρὸς ἀρετήν). Denn diese gestatten nicht, dass man die
Personen mit einem ‚Regenwurm‘ vergleiche, die zur Tugend befähigt sind
und deren Samen (σπέρματα) nie ganz verlieren können. Es zeigt sich
also, dass keineswegs die Menschen im allgemeinen Gott gegenüber nur
‚Regenwürmer‘ seien. Denn da die Vernunft ihren Ursprung ‚dem Worte‘
verdankt, ‚das bei Gott ist‘ (Joh 1,1–2), so darf man dem vernunftbegabten

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

188

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wesen die Verwandtschaft mit Gott nicht ganz und gar absprechen (ὁ γὰρ
λόγος τὴν ἀρχὴν ἔχων ἀπὸ τοῦ παρὰ θεῷ λόγου οὐκ ἐᾷ τὸ λογικὸν ζῷον
πάντῃ ἀλλότριον νομισθῆναι θεοῦ). […] Wenn die Natur der Vernunft
(ἡ τοῦ λόγου φύσις) einen solchen Vergleich anzunehmen nicht gestattet,
so werden wir gewiss die zur Tugend angelegte menschliche Natur (τὴν
πρὸς ἀρετὴν κατεσκευασμένην ἀνθρωπίνην φύσιν), auch wenn sie aus
Unwissenheit sündigen sollte, nicht entehren und sie nicht mit solchen
Lebewesen (ζῷα) auf gleiche Stufe stellen.“ (Origenes, Contra Celsum 4, 25)

An dieser Stelle lässt sich gut erkennen, wie zentral für Origenes der
Gedanke der Einwohnung des göttlichen Logos, Christus, im Menschen ist.
Sein Anthropozentrismus gründet letztlich in einem Logozentrismus oder
genauer einem Christozentrismus. Im Unterschied zum Logos-Hymnus
des Johannesevangeliums (vgl. Kapitel 4.3.3) interpretiert Origenes jedoch
die Fleischwerdung im stoischen Geist als Menschwerdung und nicht im
biblischen Sinne als Geschöpfwerdung. Bis in die Wurzeln stoisch durch‐
drungen, kommt er gar nicht auf die Idee, dass auch die nichtmenschliche
Schöpfung am göttlichen Logos teilhaben und von ihm erlöst werden kann.

Die zentralen Passagen für unser Thema finden sich in Contra Celsum
4, 75–93. Sehr strukturiert arbeitet Origenes dort die drei wichtigsten
Themenkreise durch: Die Frage nach der kosmischen Teleologie mit der
Antwort des Anthropozentrismus (Origenes, Contra Celsum 4, 75–80),
die Frage nach der tierlichen Vernunft mit der Antwort der Aloga-These
(Origenes, Contra Celsum 4, 81–87) und die Frage nach der Gottesbezie‐
hung besonderer Tiere mit der Antwort ihrer Besessenheit von Dämonen
(Origenes, Contra Celsum 4, 88–93). Mit diesem letzten Teil ist eine neue
Stufe der Abwertung der Tiere erreicht.

Zur Frage des ersten Themenkreises nach der kosmischen Teleologie
schreibt Origenes bereits in einer früheren Passage: „Und was die so vie‐
len und verschiedenartigen Pflanzen betrifft, die durch eine unsichtbare,
in ihrem Innern wirkende Naturkraft regiert werden und zu nicht gerin‐
gem Nutzen für die gesamte Menschheit geschaffen sind (πρὸς χρείαν
γεγονότων οὐκ εὐκαταφρόνητον ἐν τῷ παντὶ ἀνθρώπων), und was die
Tiere betrifft, die zum Dienste der Menschen da sind (τῶν ἀνθρώποις
διακονουμένων ζῴων), ...“ (Origenes, Contra Celsum 4, 54). Man spürt die
Selbstverständlichkeit, mit der Origenes in den Nebensätzen den Anthro‐
pozentrismus konstatiert. Nicht im Geringsten wird er problematisiert. Das
geschieht dann allerdings sehr ausführlich in den Passagen ab 4, 75.

Origenes beginnt mit einem Lobpreis des Schöpfers und einem Schrift‐
zitat: „Wir Christen aber, die nur den einen Gott als den Schöpfer dieser

5.6 Origenes

189

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dinge verehren, wir danken ihm auch dafür, dass er sie geschaffen und
uns eine so herrliche Wohnung zubereitet hat, und unseretwegen auch den
Tieren, die uns dienen (δι' ἡμᾶς τοῖς δουλεύουσιν ἡμῖν ζῴοις). ‚Er lässt
Gras wachsen für das Vieh und Pflanzen zum Dienste der Menschen, um
Korn aus der Erde hervorzubringen, und dass der Wein erfreue des Men‐
schen Herz, und dass das Antlitz sich erheitere am Öl, und dass Brot des
Menschen Herz stärke‘ (Ps 104,14–15). Wenn Gott aber auch ‚den wildesten
Tieren Nahrung‘ zubereitet hat, so ist daran nichts Auffallendes. Denn diese
Lebewesen (ταῦτα γὰρ τὰ ζῷα) sind, wie auch andere Philosophen gesagt
haben, für das vernünftige Lebewesen der Übung wegen geschaffen worden
(γυμνασίου ἕνεκα γεγονέναι τῷ λογικῷ ζῴῳ).“ (Origenes, Contra Celsum
4, 75)

Im Psalm 104 wird der Schöpfer besungen, der allen Lebewesen ihre
Nahrung gibt – den nichtmenschlichen wie den menschlichen. Zwischen
ihnen macht der Psalm nur einen graduellen Unterschied, indem er für den
Menschen mehr Nahrungsmittel aufzählt als für die Tiere: Brot, Wein und
Öl, die Trias der prestigeträchtigsten (und, notabene, veganen!) Lebensmit‐
tel des mediterranen Raums der Antike (vgl. Michael Rosenberger 2014,
353 und 400–401). Dennoch atmet der Psalm eine große „biozentristische
Egalität“. Vor Gott sind alle Lebewesen gleich: Gleich bedürftig, gleich
sterblich, gleich geliebt, gleich umsorgt. Von einer Hierarchie der Zwecke
keine Spur. Dass Origenes ihn trotzdem in diesem Sinne liest, zeigt, wie
stark er von der stoischen Teleologie geprägt ist. Er meint sie überall zu
entdecken, sogar dort, wo die Bibel das genaue Gegenteil beschreibt.

In der Stoa wird die Tatsache, dass die Tiere körperlich viel besser an
ihre Lebensweise angepasst sind als die Menschen, als Beweis für ihre Ver‐
nunftlosigkeit interpretiert. Denn besäßen sie Vernunft, würde ihnen wie
dem Menschen ein weniger gut geeigneter Körper ausreichen. Sie könnten
Werkzeuge herstellen, Tiere als HelferInnen einsetzen und so die körperli‐
chen Defizite ausgleichen. Origenes rezipiert diese These in den folgenden
Sätzen: „Daher dürfte man wohl die Vorsehung (πρόνοια) gerade deshalb
bewundern, weil sie im Vergleich zu den vernunftlosen Lebewesen (τὰ
ἄλογα ζῷα) das vernunftbegabte (τὸ λογικόν) zu dessen eigenem Vorteil
verhältnismäßig bedürftig geschaffen hat. Für die vernunftlosen Lebewesen
liegt ihre Nahrung bereit, weil sie kein Mittel zur Anwendung von Künsten
haben; auch die Kleidung gibt ihnen die Natur, denn sie sind mit Haaren
oder Federn oder Schuppen oder Gehäusen versehen.“ (Origenes, Contra
Celsum 4, 76) Dass hier eine richtige biologische Einsicht beschrieben
wird, steht außer Frage. Allerdings bleibt die binäre Entgegensetzung von

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

190

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vernunftlosigkeit und Vernunftbegabung ohne Begründung – moderne
Biologie geht von einem Kontinuum der Intelligenz aus, wie es manche
tierfreundliche Autoren bereits in der Antike angenommen haben.

Eine wichtiger Prüfstein der Teleologie ist die Frage, in welcher Richtung
die Nahrungskette und die Domestikationsdynamik verlaufen. Origenes
schreibt dazu: „Kelsos hält sich hierauf selbst […] entgegen, […] es seien
die vernunftlosen Lebewesen ihretwegen geschaffen, und sagt: ‚Wenn uns
jemand die Herrscher der Vernunftlosen (ἄρχοντας τῶν ἀλόγων) nennen
wollte, da wir die vernunftlosen Lebewesen jagen und verspeisen, so wer‐
den wir fragen: Warum sind nicht wir vielmehr ihretwegen geschaffen, da
sie doch Jagd auf uns machen und uns fressen? Aber wir bedürfen auch
der Netze und der Waffen und zahlreicher Menschen und der Hunde als
Helfer wider die zu erjagenden Tiere; jene dagegen sind von der Natur
sofort und an sich mit den Waffen versehen worden, mit denen wir von
ihnen leicht bezwungen werden?‘ Aber gerade da kann man sehen, ein
wie starkes Hilfsmittel uns in dem Verstand gegeben worden ist, das mehr
Schutz gewährt als jede Waffe, die die Tiere zu besitzen scheinen. Obgleich
wir also an Körperstärke den Lebewesen (τῶν ζῴων) weit nachstehen und
an Körpergröße von einigen gar sehr übertroffen werden, so herrschen
wir doch mit unserem Verstand über die wilden Tiere (κρατοῦμεν διὰ τὴν
σύνεσιν τῶν θηρίων). Wir verjagen die gewaltigen Elefanten; die Tiere, die
sich zähmen lassen, zwingen wir durch milde Behandlung; gegen diejeni‐
gen, die sich nicht zähmen lassen oder von deren Zähmung wir uns keinen
Nutzen versprechen können, verhalten wir uns vorsichtig und schützen
uns dadurch vor ihnen, dass wir solche Tiere eingesperrt halten, wenn wir
wollen; wenn wir aber ihr Fleisch zu unserer Nahrung brauchen, so töten
wir sie ebenso leicht wie die Haustiere. Alles also hat der Schöpfer dem ver‐
nünftigen Lebewesen und seinem natürlichen Verstand dienstbar gemacht
(Δοῦλα οὖν πάντα τοῦ λογικοῦ ζῴου καὶ τῆς φυσικῆς αὐτοῦ συνέσεως
κατεσκεύασεν ὁ δημιουργός). Und zu dem einen Zwecke brauchen wir
die Hunde, zum Beispiel zum Bewachen unserer Schafherden oder Rinder‐
herden oder Ziegenherden oder Häuser, zu anderen Zwecken die Ochsen,
zum Beispiel zum Feldbau; die Zug- und Lasttiere verwenden wir wieder zu
anderen Dingen. Und so kann man auch sagen, die Löwen, Bären, Panther,
Wildschweine und ähnliche wilde Tiere seien uns gegeben, dass wir die in
uns vorhandene Anlage zu männlicher Kraft ausbilden können.“ (Origenes,
Contra Celsum 4, 78)

Kelsos stellt die allumfassende, monolineare Teleologie des stoisch-
christlichen Anthropozentrismus in Frage, indem er sie auf den Kopf stellt:

5.6 Origenes

191

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


So wie Menschen Tiere nutzen, nutzen auch Tiere Menschen – sogar als
Nahrung. Kelsos will die Widersprüchlichkeit der Natur gar nicht auflösen,
sondern in großer Gelassenheit stehenlassen. Einzig den Anthropozentris‐
mus will er als unterkomplex erweisen. Origenes versteht diese Pointe
nicht und will nach der Mehrheit der Beispiele entscheiden. Er erträgt
die Komplexität der Kelsos-Argumentation nicht, weil sie seinem stoischen
Verständnis von göttlicher Vorsehung widerspricht. So redet er an Kelsos
vorbei und kommt wieder auf sein „ceterum censeo“ zurück: „Demgegen‐
über beachte man, dass, wenn auch ‚Menschen wilde Tiere (θηρία) fangen‘
und ‚wilde Tiere Menschen rauben‘, doch ein großer Unterschied zwischen
den Menschen besteht, die durch ihren Verstand (συνέσει) die Oberhand
gewinnen, und den Tieren, denen ihre wilde und rohe Natur das Überge‐
wicht über jene Menschen verleiht, die ihren Verstand nicht anwenden, um
sich gegen die Angriffe der Tiere zu schützen.“ (Origenes, Contra Celsum 4,
79)

Schließlich beruft sich Origenes auf Gen 2,18–20, wo die Erschaffung
der Tiere mit der Absicht Gottes unterlegt wird, dem Menschen eine Hilfe
zu geben. Bibel und Philosophie stimmten daher im Anthropozentrismus
überein: „‚Gott hat nicht die Menschen den Tieren unterworfen‘, er hat
im Gegenteil bewirkt, dass die Menschen mit ihrem Verstand und mit
den künstlichen Hilfsmitteln, die dieser zu erfinden vermag, die Tiere in
ihre Gewalt bringen können. Denn ohne göttlichen Beistand hätten die
Menschen nicht die Mittel gefunden, sich gegen die Tiere zu schützen und
ihrer Herr zu werden.“ (Origenes, Contra Celsum 4, 80)

Man wird zugeben müssen, dass die Argumente des Origenes für den
Anthropozentrismus deutliche Mängel aufweisen: Naturwissenschaftlich
werden höchstens dafür genügend Indizien gegeben, dass der Mensch intel‐
ligenter als die Tiere ist – nicht aber dafür, dass diese vernunftlos wären.
Kosmologisch wird das Problematische der Monolinearität der göttlichen
Vorsehung, das Kelsos eindrucksvoll thematisiert, nicht verstanden. Und
biblisch sind die angeführten Zeugnisse für den Anthropozentrismus dünn,
im Fall von Psalm 104 sogar schlicht falsch.

Die Frage des zweiten Themenkreises nach der tierlichen Vernunft eröffnet
Origenes scheinbar mit einer Überraschung. Denn er gesteht den Tieren
eine gewisse Analogie zu den Vernunftwesen zu: „Die Gottheit aber muss
man bewundern, weil sie selbst den vernunftlosen Tieren die Fähigkeit ge‐
geben hat, gleichsam ein Abbild der vernünftigen Wesen (τὸ οἱονεὶ πρὸς τὰ
λογικὰ μίμημα) zu sein, vielleicht in der Absicht, die vernünftigen Wesen
zu beschämen, damit diese im Hinblick auf die Ameisen arbeitsamer und

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

192

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haushälterischer im Gebrauche ihrer Güter werden, und damit sie, wenn
sie auf die Bienen achten, der Obrigkeit Gehorsam leisten und ihren Anteil
an den notwendigen Staatsgeschäften zum Heile der Städte übernehmen.“
(Origenes, Contra Celsum 4, 81)

Zunächst einmal tauchen die beiden Schlüsselbegriffe aus Gen 1,26–27
der Septuaginta, nämlich Bild (εἰκών) und Gleichnis (ὁμοίωσις), nicht
auf. Angesichts der sprachlichen Sensibilität des Origenes dürfte das kein
Zufall sein. Dennoch scheint für einen Anthropozentristen die These sehr
gewagt, die Tiere seien ein Abbild (μίμημα) der vernünftigen Wesen. Wenn
die Analogie auch nur ansatzweise berechtigt sein soll, muss es bei aller
Unähnlichkeit eine Ähnlichkeit hinsichtlich der abgebildeten Sache, also
des λογικὸν, geben. Die klassische stoische These, die Tiere hätten eben
durch ihre Natur am λογικὸν teil, nicht durch ihren Verstand, die Origenes
in Contra Celsum 4, 87 bemühen wird, kann da nicht wirklich überzeugen.
Denn damit ist die Analogie zerstört. Die Tiere sind dann gerade kein
Abbild der vernünftigen Wesen.

Bereits wenig später kehrt Origenes jedoch zur reinen Aloga-These zu‐
rück: „Was sage ich aber ‚vernunftlose Tiere‘, da doch nach der Meinung
des Kelsos die Tiere gar keine vernunftlosen Wesen sind, wie man sie
doch nach allgemeiner Vorstellung bezeichnet? Er ist also der Meinung,
dass auch die Ameisen nicht ohne Vernunft sind, er, der sich anheischig
gemacht hat, ‚über die ganze Natur‘ reden zu wollen, und in dem Titel
seines Buches die Wahrheit prahlerisch verheißt. Er äußert sich nämlich
über ‚die Ameisen‘, die er ‚miteinander Gespräche führen‘ lässt, folgender‐
maßen: ‚Und wenn sie sich begegnen, so unterreden (διαλέγονται) sie sich
auch miteinander, deshalb verfehlen sie auch den Weg nicht. Haben sie also
nicht eine vollkommen ausgebildete Vernunft, gemeinsame Vorstellungen
von gewissen allgemeinen [Tatsachen] und eine Sprache und Ereignisse
und Begriffe (οὐκοῦν καὶ λόγου συμπλήρωσίς ἐστι παρ' αὐτοῖς καὶ κοιναὶ
ἔννοιαι καθολικῶν τινων καὶ φωνὴ καὶ τυγχάνοντα καὶ σημαινόμενα)?‘
Denn wenn sich einer mit einem andern unterredet, so geschieht dies in
einer Sprache, die irgendeinen ‚Begriff deutlich macht‘, oftmals aber auch
über Dinge, die man zufällige nennt, Auskunft gibt. Solches aber auch den
Ameisen zuschreiben zu wollen, ist nun doch das Lächerlichste von der
Welt.“ (Origenes, Contra Celsum 4, 84)

Kelsos präsentiert eine exakte Beobachtung: Ameisen kommunizieren
miteinander. Sie haben also eine gemeinsame Sprache und tauschen sich
darin über gemeinsame Vorstellungen aus, die sie auf den Begriff bringen
können und durch die sie voneinander lernen. Nun kann man trefflich

5.6 Origenes

193

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


darüber streiten, ob und in welchem Maße die Beobachtung des Kelsos
stimmt. Origenes verzichtet jedoch darauf, weil er sie für lächerlich und
nicht der Diskussion würdig erachtet.

„Er [Kelsos] scheut sich nicht, um auch der Nachwelt die Hässlichkeit
seiner Lehren zu zeigen, folgende Worte hinzuzufügen: ‚Wohlan nun, wenn
jemand vom Himmel herab auf die Erde hinblickte, was würde er wohl
für einen Unterschied finden zwischen dem, was wir tun, und dem, was
Ameisen und Bienen treiben?‘ […] Aber es wäre töricht anzunehmen, der,
welcher vom Himmel aus die irdischen Dinge betrachtet, wolle aus so wei‐
ter Entfernung nur die Körper der Menschen und Ameisen beobachten und
nicht vielmehr auf die Beschaffenheit der sie bewegenden Kräfte sehen und
die Quelle der Bewegungen, ob sie vernünftig oder vernunftlos sei. Sieht
er aber einmal auf die Quelle aller Bewegungen, so ist klar, dass er wohl
auch den Unterschied und den Vorrang des Menschen nicht nur gegenüber
den Ameisen, sondern auch gegenüber den Elefanten wahrnehmen wird.
Denn wer vom Himmel herniedersieht, wird in den Vernunftlosen (ἐν μὲν
τοῖς ἀλόγοις), wie groß auch ihr Körper sein mag, doch kein anderes
Prinzip entdecken können als, wenn ich so sagen soll, die Vernunftlosigkeit
(ἀλογία); bei den vernünftigen Wesen aber (ἐν δὲ τοῖς λογικοῖς) wird er
die Vernunft (λόγος) finden, die die Menschen mit den göttlichen und
himmlischen Wesen gemeinsam haben, ja vielleicht selbst mit dem über
allen waltenden Gott. Daher heißt es auch von ihnen, dass sie ‚nach dem
Bilde Gottes‘ (Gen 1,26–27) geschaffen worden seien; denn ‚Bild‘ (εἰκών)
des über allen waltenden Gottes ist sein Wort (λόγος).“ (Origenes, Contra
Celsum 4, 85)

Mit einem ansprechenden Gedankenexperiment versucht Kelsos, die
ChristInnen aus der Reserve zu locken: Stellt euch vor, ihr würdet vom
Himmel aus auf die Erde schauen! Dieses Experiment, das die Perspektive
Gottes imaginiert, ist im Laufe der Philosophie- und Theologiegeschichte
in vielen Kontexten verwendet worden und hat sich bei richtiger Anwen‐
dung als sehr fruchtbar erwiesen. Origenes lässt sich auf dieses Experiment
nicht ein. Denn er sieht nur das, was er immer schon gesehen hat, und
weigert sich, wenigstens einmal für einen Moment aus seinem eigenen Ge‐
dankengebäude auszusteigen. Ein konstruktiver Dialog ist auf diese Weise
nicht möglich. Es handelt sich um eine petitio principii, ein klassisches
Zirkelargument.

Schon bei der Analyse der Stoa (in Kapitel 3.5) hatten wir gesehen, dass
diese die Vielfalt an Verhaltensweisen von Individuen derselben Art als ein
Indiz für den Vernunftgebrauch erachtet, die Stereotypie des Verhaltens

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

194

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aller Individuen einer Art als ein Indiz dagegen. Dieser Überlegung schließt
sich Origenes an: „Und gesetzt den Fall, den Tieren seien noch weitere
‚Heilmittel‘ bekannt, wie soll damit bewiesen werden, dass es nicht die
Natur, sondern die Vernunft sei, die diese Mittel bei den Tieren erfinde?
Denn wäre die Vernunft die Erfinderin, […] wären bei den Tieren so viele
Heilmittel wie bei den Menschen vorhanden. Weil nun aber jedes Tier
abgesondert von andern seiner Natur entsprechende Hilfsmittel erhalten
hat, so ist klar, dass sie weder Weisheit noch Vernunft besitzen, sondern
nur eine natürliche (φυσικὴ), von der Vernunft verliehene (ὑπὸ τοῦ λόγου
γεγενημένη) Anlage (κατασκευή) zu solchen Dingen, die für das Wohlsein
eines jeden Lebewesens förderlich sind (πρὸς τὰ τοιάδε σωτηρίας ἕνεκεν
τῶν ζῴων).“ (Origenes, Contra Celsum 4, 87)

Urs Dierauer sieht in dieser Stelle „die in der antiken Literatur wohl beste
und vollständigste Umschreibung“ dessen, was man seit dem Mittelalter
als „Instinkt“ bezeichnet habe (Urs Dierauer 1977, 217): Es handle sich um
eine natürliche, „angeborene“ Anlage, die zu bestimmten Leistungen befä‐
higt und „der Lebenserhaltung“ der Lebewesen dient. Die stoischen und
christlichen Philosophien stuften diese Fähigkeit als irrational ein, führten
sie aber wie Origenes auf die göttliche Vernunft zurück. – Bei aller vorzügli‐
chen Interpretation, die Dierauer liefert und von der ich außerordentlich
profitiert habe, bleiben an dieser Stelle doch erhebliche Einwände: Erstens
kommt der Begriff „angeboren“ nicht vor, sondern nur der Begriff „natür‐
lich“. Zweitens ist nicht von „Lebenserhaltung“ die Rede, sondern vom
„Heil“ oder „Wohlergehen“ der Lebewesen, was viel umfassender ist. Drit‐
tens ist die Instinkttheorie schon lange vor Dierauers Dissertation überholt
gewesen, weil man erste Einblicke in die vormalige „black box“ Gehirn
gewonnen hat und tierliche Verhaltensweisen damit viel differenzierter be‐
schreiben kann. Und viertens hat die moderne Verhaltensforschung mit
dem heuristischen Instrument der Differenzierung von Verhaltensvarianz
und Verhaltensstereotypie, die die Stoiker verwenden, fruchtbare Einsich‐
ten gewinnen können. Dabei hat sich auch im tierlichen Verhalten eine
enorme Varianz gezeigt, mit der die Stoiker nicht gerechnet haben. Die
stoische Methode zum Beweis der Aloga-These ist zu einem Instrument
ihrer Widerlegung geworden. Origenes konnte das in dieser Klarheit noch
nicht wissen – aber es gab auch in der Antike schon Beobachtungen in
diese Richtung, wie wir verschiedentlich sahen.

Am meisten berührend und bedrückend zugleich ist freilich jene Passage,
die die tiefere Motivation des Origenes für seinen Anthropozentrismus

5.6 Origenes

195

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aufdeckt: „Bei den Ameisen ist wohl, da sie vernunftlose Tiere sind, nicht
zu befürchten, dass sie stolz und hochmütig werden, wenn man ihr Tun
und Handeln mit dem der Menschen vergleicht, die Menschen aber, die
vermöge ihrer vernünftigen Anlage vernehmen können, wie niedrig ihre
Teilnahme für andere geschätzt wird, könnten, sofern es auf Kelsos und sei‐
ne Worte ankommt, vielleicht Schaden leiden.“ (Origenes, Contra Celsum
4, 83) Hier offenbart Origenes seine tiefsten Sorgen und Befürchtungen:
Die Menschen könnten ihr Selbstwertgefühl verlieren, sich zurückgesetzt,
gedemütigt und gekränkt fühlen, wenn sie mit den übrigen Tieren auf eine
Stufe gestellt werden. Die Passage erinnert stark an Sigmund Freuds zweite,
„biologische Kränkung“, die er durch Darwins Evolutionstheorie verursacht
sieht22. Relativ präzise beschreibt Freud die Ursachen für die Entfremdung
zwischen Menschen und Tieren, die dieser Kränkung vorausgehen: An‐
thropozentrismus und Aloga-These. Eine Kränkung zu vermeiden, indem
man die Wirklichkeit leugnet, so Freud, ist keine Lösung. Origenes verfolgt
die gute Absicht, den Menschen Selbstvertrauen zu geben, mit schlechten
Mitteln. Irgendwann wird die Kränkung wirksam.

Es bleibt noch die Frage des dritten Themenkreises nach der Gottesbezie‐
hung der Tiere. Sind Tiere womöglich besonders „göttlich“ und fähig zur
Erkenntnis von Dingen, die dem Menschen verborgen bleiben? Gerade
in Alexandria mit seinen ägyptischen Tierkulten ist diese Frage heiß um‐
stritten. Origenes kann an ihr ebenso wenig vorbeigehen wie Kelsos. Da
sie heute nicht mehr im gleichen Maße relevant ist wie die ersten beiden
Fragen, können wir sie relativ gerafft behandeln.

Als Argument gegen die besondere Weissagungskraft der Tiere führt
Origenes ein einfaches, aber nicht von der Hand zu weisendes Faktum
an: „Wenn ihnen wirklich eine göttliche Kraft innewohnte, die ihnen die
zukünftigen Dinge vorher bekannt macht, […] könnte überhaupt keines
dieser Tiere von den Menschen gefangen werden.“ (Origenes, Contra Cels‐

22 „Der Mensch warf sich im Laufe seiner Kulturentwicklung zum Herren über seine
tierischen Mitgeschöpfe auf. Aber mit dieser Vorherrschaft nicht zufrieden, begann er
eine Kluft zwischen ihrem und seinem Wesen zu legen. Er sprach ihnen die Vernunft
ab und legte sich eine unsterbliche Seele bei, berief sich auf eine hohe göttliche
Abkunft, die das Band der Gemeinschaft mit der Tierwelt zu zerreißen gestattete.
Es ist merkwürdig, dass diese Überhebung dem kleinen Kinde wie dem primitiven
und dem Urmenschen noch ferne liegt. Sie ist das Ergebnis einer späteren anspruchs‐
vollen Entwicklung. […] Wir wissen es alle, dass die Forschung Ch. Darwins, seiner
Mitarbeiter und Vorgänger, vor wenig mehr als einem halben Jahrhundert dieser
Überhebung des Menschen ein Ende bereitet hat. […] Dies ist aber die zweite, die
biologische Kränkung des menschlichen Narzissmus.“ (Sigmund Freud 1917, 4).

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

196

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


um 4, 90) Origenes belässt es aber nicht dabei, die Unfähigkeit der Tiere
zum Weissagen festzustellen. Er geht darüber hinaus und sieht manche
Tiere – so schrecklich das in heutigen Ohren klingen mag – als Wohnung
von Dämonen: „Nach unserer Ansicht haben gewisse böse und sozusagen
titanische oder gigantische Dämonen gegen das wahrhaft Göttliche und
gegen die Engel im Himmel gefrevelt, sind deshalb vom Himmel herabge‐
fallen (Lk 10,18) und treiben nun auf Erden ihr Wesen in den dickeren
und unreinen Leibern. Dabei haben sie einen gewissen Scharfblick für das
Zukünftige, da sie selbst nicht mit irdischen Leibern bekleidet sind. Weil
nun ihr ganzes Streben und Tun nach ihrer Herabkunft darauf gerichtet
ist, das Menschengeschlecht zum Abfall vom wahren Gott zu bewegen, so
nehmen sie in den Leibern der reißendsten, wildesten und bösartigsten
Tiere ihren Aufenthalt und lenken diese, wohin sie wollen, und wann es
ihnen gefällt […], damit sich die Menschen von dieser in den vernunftlosen
Tieren vorhandenen weissagenden Kraft blenden lassen und den das All
umfassenden Gott nicht suchen, auch nicht die wahre Gottesverehrung
ergründen, sondern ihr Denken dem Irdischen… zuwenden.“ (Origenes,
Contra Celsum 4, 92)

Dass Tiere zum Bild für Laster werden, ist uns schon bei mehreren Auto‐
ren begegnet, insbesondere in der Tierallegorese des älteren Alexandriners
Clemens. In dieser Tradition steht Origenes‘ allegorische Auslegung von der
Erschaffung der Tiere in der ersten Homilie zur Genesis. Doch manche
Tiere als Wohnungen der Dämonen zu betrachten geht noch einen erhebli‐
chen Schritt weiter. Bei allem Verständnis für die Angst der Menschen vor
Tigern, Löwen oder Krokodilen: Die Bibel schreibt in Gen 1, dass Gott die
Tiere für gut erachtete. Origenes muss den Literalsinn des Bibeltextes völlig
übergehen, um seine These aufrechterhalten zu können.

Damit aber nicht genug. Auch in den Reinheitsgeboten der Tora und
bei den Propheten meint Origenes Bestätigung für seine These finden:
„Jedenfalls bestimmte er [Moses] bei der Einteilung der Tiere, es sollten
alle unrein sein, die bei den Ägyptern und den übrigen Völkern für weissa‐
gende gehalten werden, während die andern im allgemeinen als rein gelten
könnten. […] Und man wird im allgemeinen finden, dass nicht nur im
Gesetze, sondern auch bei den Propheten diese Tiere immer als Sinnbilder
des Schlechtesten verwendet sind […] Es scheint nun für eine jede Gattung
von Dämonen eine Art von Gemeinschaft mit einer jeden Tiergattung zu
bestehen“ (Origenes, Contra Celsum 4, 93). Die im Sinne der biblischen
Reinheitsvorschriften unreinen Tiere sind also angeblich genau die, die
in den ägyptischen Tierkulten als heilig verehrt werden. Und eben jene

5.6 Origenes

197

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


würden die Propheten als Bilder für moralisch verwerfliche Haltungen
verwenden. Auch hier tut Origenes den Bibeltexten Gewalt an. Die Frage
von rein oder unrein impliziert in der Bibel gerade kein moralisches Urteil,
sondern ordnet die Welt. Die „unreinen“ Tiere sind genauso „gut“ wie die
„reinen“, denn alle sind von Gott geschaffen. Nur dass die einen gegessen
und geopfert werden dürfen und die anderen nicht.

5.6.4 Zusammenfassung

Eine Generation nach Tertullian und Clemens von Alexandrien hat sich
enorm viel geklärt und weiterentwickelt. So erreicht Origenes eine völ‐
lig neue Stufe der Systematisierung christlicher Anthropologie und Schöp‐
fungslehre. Dabei konzentriert er sich (gut neoplatonisch) material sehr
stark auf die Beziehung zwischen Gott bzw. Christus und der menschlichen
Vernunftseele. Formal fällt seine (die alexandrinische Neigung verschärfen‐
de) nahezu exklusive Interpretation biblischer Texte im allegorischen Sinn
auf. Was Philon (für Dtn 22,10) und Paulus (für Dtn 25,4) ganz zaghaft
und punktuell begonnen haben, wird nun zumindest für die auf Tiere
bezogenen Stellen der Bibel die einzige Auslegungsmethode: Die Tiere sind
nichts als Bilder für innerpsychische Vorgänge.

Man erkennt schnell, dass Materialobjekt und Formalobjekt sich perfekt
entsprechen – und darin liegt zweifelsohne die Genialität des Origenes.
In sich ist seine Gedankenwelt extrem konsistent. Das für die Tiere gleich‐
wohl fatale Ergebnis folgt aus den beiden Prämissen zwingend. Origenes
vertritt einen konsequenten Anthropozentrismus, der unter der Oberfläche
ein verdeckter Christozentrismus oder Logozentrismus ist, und eine harte
Interpretation der Aloga-These. Tiere haben für ihn keinerlei Wert in sich.
Mehr noch, in der Auseinandersetzung mit den Tierkulten seiner ägypti‐
schen Heimat gerät er in den Strudel der Dämonisierung mancher Tiere.
Mir ist keine einzige Stelle in seinem Werk aufgefallen, an der er den
Tieren Einfühlung oder gar Wertschätzung entgegenbringt. Das ist bei den
meisten hier dargestellten Autoren deutlich anders.

5.7 Laktanz

Der nächste Zeitsprung in unserer Abhandlung beträgt nicht nur eine,
sondern zwei Generationen. Lucius Caecilius Firmianus Lactantius (um

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

198

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


250 – um 320), im Deutschen kurz als Laktanz bezeichnet, stammt aus
dem westlichen Nordafrika (aus dem Gebiet des heutigen Tunesien). Kaiser
Diokletian beruft ihn als offiziellen Rhetor in seine Residenzstadt Nikome‐
dia in Kleinasien (am Ostende des Marmarameers), wo er den Neuplato‐
niker Porphyrios kennenlernt, einen scharfen Kritiker des Christentums,
der eine sehr tierfreundliche Philosophie vertritt (vgl. oben Kapitel 3.6.5).
Während der diokletianischen ChristInnenverfolgung im Jahr 303 bekehrt
sich Laktanz zum Christentum und legt sein Staatsamt nieder. Noch in
Nikomedia erlebt er 311 das Toleranzedikt des Galerius. Kaiser Konstantin
beauftragt ihn 314/315 mit der Erziehung seines Sohnes Crispus, weswegen
Laktanz nach „Gallien“, vermutlich in Konstantins Residenzstadt Augusta
Treverorum (Trier) zieht. Ob er dort oder andernorts gestorben ist, ist
nicht bekannt.

Laktanz ist ein brillanter Künstler der lateinischen Sprache. Es ist ein
Genuss, seine Schriften zu lesen. Zwei seiner zahlreichen Werke spielen
im Folgenden eine Rolle: De opificio Dei über das Schöpfungswerk Gottes
und De ira Dei über den Zorn Gottes.

Thema von De opificio Dei, das während der diokletianischen Verfolgung
303/304 geschrieben sein dürfte, ist das Leibliche bei Tieren und Men‐
schen (einschließlich der leiblichen Korrelate für Seele und Geist). Durch
eine stark naturwissenschaftliche Betrachtung will Laktanz den Beweis für
die gütige Vorsehung und große Weisheit des Schöpfers erbringen. Dabei
kommt er ganz ohne Verweis auf die Bibel aus, was in der Auseinander‐
setzung mit nichtchristlichen Philosophen sehr hilfreich ist.

Laktanz beginnt mit einem programmatischen Auftakt, der eigentlich
schon alles sagt: „Gott Vater, unser großer Schöpfer, hat uns Sinn und
Vernunft (sensum atque rationem) gegeben, damit wir erkennen konnten,
dass wir von ihm geschaffen seien, weil er selbst die Einsicht (intelligentia),
er selbst der Sinn und die Vernunft (sensus ac ratio) ist. Für die übrigen
Lebewesen hat er, da er ihnen nun einmal jene Geisteskraft (rationale)
nicht verliehen hat, gleichwohl vorgesehen (providit), wie ihr Leben große
Sicherheit habe.“ (Laktanz, De opificio Dei 2, 1–2) Der stoische Anthropo‐
zentrismus steht für Laktanz also vom ersten Satz an außer Frage. Doch
anders als die Stoiker sieht er überhaupt keinen Grund, die göttliche Für‐
sorge und Vorsorge für die nichtmenschlichen Geschöpfe zu bezweifeln.

Als Belege dafür, dass Gott auch für die Tiere sorgt, beschreibt Laktanz
mit viel Liebe und Einfühlungsvermögen, dass sie ein Fell gegen die Käl‐
te haben sowie „Waffen“ zur Verteidigung, die Befähigung zur schnellen

5.7 Laktanz

199

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Flucht oder Schlupfwinkel und Verstecke gegen ihre Fressfeinde. So kann
er schließen: „Ein jedes Tier (animans) besitzt seine Schutzmittel.“ (Lak‐
tanz, De opificio Dei 2, 4) Wo diese nicht ausreichten und eine größere
Zahl von Individuen den Beutegreifern zum Opfer fielen, könne eine grö‐
ßere Fruchtbarkeit die Verluste ausgleichen (Laktanz, De opificio Dei 2, 5).
Das ist für die damalige Zeit eine höchst bemerkenswerte und biologisch
sehr zutreffende Beobachtung23.

Den körperlichen Vorteilen der Tiere setzt Laktanz – auch das naturwis‐
senschaftlich sehr zutreffend – die geistige Überlegenheit des Menschen
entgegen. Der bekommt die körperlichen Vorteile nicht, braucht sie aber
auch nicht: „Dem Menschen aber, dem er die Gabe der Vernunft und
das Vermögen, zu denken und zu reden gegeben hat (ratione concessa, et
virtute sentiendi atque eloquendi data), gewährte er keine von diesen den
Tieren verliehenen Eigenschaften, weil demselben die Vernunft verschaffen
konnte, was ihm etwa die Natur versagt hatte. Er setzte ihn bloß und nackt
in die Welt, weil er durch seinen Geist sich bewaffnen und mit Hilfe seiner
Vernunft sich kleiden konnte.“ (Laktanz, De opificio Dei 2, 6) Hier wird
die zur Zeit des Laktanz bereits einige Jahrhunderte alte und bis heute
unüberholte These vom „Mängelwesen Mensch“ großartig und sprachlich
elegant zusammengefasst.

Nun geht es Laktanz natürlich nicht um die Feststellung der These
vom Mängelwesen Mensch, sondern um ihre Deutung und Bewertung.
Seine Gegenspieler sind dabei vor allem die Epikureer, die behaupten, es
gebe keine Vorsehung, weil es keinen Gott gebe, vielmehr sei alles durch
natürliche Zufälle entstanden (Laktanz, De opificio Dei 2, 10 – 4, 24).
„Sie beklagen sich nämlich darüber, dass der Mensch im Vergleich zu den
Tieren allzu schwach und gebrechlich (nimis imbecillus et fragilis) auf die
Welt komme, […] nackt und wehrlos (nudus et inermis) wie nach einem
Schiffbruch in dieses Elend (miseria) hineingestoßen […] Demnach sei die
Natur nicht die Mutter, sondern die Stiefmutter der Menschen, die […] sich
gegen die Tiere so gütig gezeigt habe“ (Laktanz, De opificio Dei 3, 1–2).

Laktanz widerlegt die epikureische These in zwei Schritten: Einerseits
sei die Natur auch gegenüber den Tieren keineswegs immer nur gütig und
mütterlich. Er verweist auf die Vögel, die beim Schlüpfen weder laufen
noch fliegen können und viel elterliche Fürsorge brauchen. In gewissem
Sinne seien auch sie nackt und schutzlos zur Welt gekommen. Die elterliche

23 Heute spricht man von den sogenannten r-Strategen, also Tier- und Pflanzenarten,
die die höhere Mortalität durch eine höhere Fortpflanzungsrate r ausgleichen.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

200

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fürsorge der Vögel lasse daher erkennen, dass sie „etwas von der mensch‐
lichen Intelligenz (aliquid humanae intelligentiae) besitzen“. Andererseits
brauche der Mensch viele natürlichen Vorteile nicht, weil er die Vernunft
hat: „Wenn aber ein solches Lebewesen mit Vernunft ausgestattet ist, wozu
bedarf es noch des körperlichen Schutzes, da doch die Vernunft die Natur
ersetzen kann? Die Vernunft dient in solchem Grade zum Schmuck und
zur Auszeichnung des Menschen, dass ihm nichts Größeres, nichts Besseres
von Gott hätte gegeben werden können.“ (Laktanz, De opificio Dei 3, 14)

Laktanz sieht die Menschen vor die (fiktive) Alternative gestellt, entwe‐
der die Vernunft ohne die körperlichen Vorteile oder die körperlichen Vor‐
teile ohne die Vernunft zu wählen. Die Epikureer seien jedoch so töricht,
beides zu wollen (Laktanz, De opificio Dei 3, 12–13). Dabei sei die Vernunft
ein so großer Vorteil, dass er alle körperlichen Vorzüge der Tiere weit
überwiege: „So ist es also der Fall, dass die Vernunft den Menschen mehr
gewährt als die Natur den stummen Tieren, weil bei diesen weder ihre
gewaltige Körperkraft noch ihr starker Bau verhindern konnte, entweder
von uns unterdrückt zu werden oder unserer Macht unterworfen zu sein
(aut opprimantur a nobis, aut nostrae subiecta sint potestati).“ (Laktanz, De
opificio Dei 3, 17)

Im Rahmen seiner Überlegungen zum Körperbau (Laktanz, De opificio
Dei 5 – 15) kommt Laktanz auch auf das besondere Merkmal des aufrechten
Gangs des Menschen zu sprechen, das in der griechischen Philosophie
bereits zur guten Tradition gehört, im christlichen Kontext jedoch zum
ersten Mal auftaucht: „Da es in Gottes Absicht lag, von allen Lebewesen
allein den Menschen himmlisch zu schaffen, alle übrigen aber irdisch (ex
omnibus animalibus solum hominem facere coelestem, caetera universa
terrena), so schuf er den Menschen zur Betrachtung des Himmels (ad coeli
contemplationem) aufrecht und stellte ihn auf zwei Füße, damit er dorthin
schaue, woher er stammt; die Tiere jedoch schuf er mit dem Blick zur
Erde, damit diese, da sie keine Unsterblichkeit zu erwarten haben (nulla
immortalitatis expectatio est), nur dem Bauch und dem Futter (ventri
pabuloque) zu folgen hätten. Es zeigen also rechte Vernunft und aufrechte
Haltung (recta ratio et sublimis status) allein des Menschen sowie sein ganz
Gott dem Vater ähnliches und nahes Antlitz (vultus Deo patri communis ac
proximus) seinen Ursprung und Schöpfer an. Sein fast göttlicher Verstand
(divina mens) hat, da er nicht bloß die Herrschaft (dominatus) über die
Tiere der Erde, sondern auch über seinen eigenen Körper bekommen hat,
seinen Sitz ganz oben im Kopfe, und wie von einer hohen Burg aus sieht
und erschaut er alles.“ (Laktanz, De opificio Dei 8, 2–3)

5.7 Laktanz

201

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der aufrechte Gang belegt für Laktanz also nicht nur die Vernunftbega‐
bung des Menschen und der erhobene Blick nicht nur seine Gottebenbild‐
lichkeit (eine neue Interpretation von Gen 1,26–27!), sondern auch seine
Herrschaft über den eigenen Körper und die Tiere sowie seine alleinige
Berufung zur Unsterblichkeit, die die Tiere, zur Erde blickend, nicht zu
erwarten haben. Der stoisch-christliche Anthropozentrismus ist hier zu
einem höchst stringenten Gedankengebäude herangewachsen, das kaum
noch überwindbar scheint, wenn man sich auch nur eine seiner Prämissen
zu eigen gemacht hat.

Johannes N. Vorster (2015, 262–265) zeigt in Orientierung an Michel
Foucault, wie Laktanz an dieser Stelle die Darstellung einer Körperdifferenz
zur normativen Forderung einer Raumdifferenz und damit einer sozialen
Ordnung nutzt: Der aufrechte Gang des Menschen (Körpermerkmal) un‐
termauert seine Berufung in himmlische Höhen (Merkmal sozialer Ord‐
nung), der Blick der Tiere zur Erde (Körpermerkmal) begründet ihre Ex‐
klusion aus der Ewigkeit (Merkmal sozialer Ordnung). Laktanz übernimmt
hier ein gängiges Argumentationsmodell der griechischen Philosophie, das
er aber rhetorisch besonders eindrucksvoll auf den Punkt bringt.

In dem zweiten hier relevanten Werk De ira Dei will Laktanz die gegen
Judentum und Christentum vorgebrachte These der griechischen Philoso‐
phie widerlegen, Gott zürne nie. Um in diesem Kontext die Religion als
solche zu verteidigen, stellt er sie als den entscheidenden Unterschied
zwischen Mensch und Tier dar. Zunächst einmal hält Laktanz fest, dass
niemand den grundsätzlichen Unterschied zwischen Mensch und Tier in
Frage stelle: „Doch hat kein Philosoph jemals behauptet, dass zwischen
Mensch und Tier kein Unterschied ist. Und überhaupt hat nie jemand,
der sich nur einigen Anschein von Weisheit geben wollte, das vernunftbe‐
gabte Tier mit den stummen und vernunftlosen auf gleiche Stufe gestellt
(rationale animal cum mutis et irrationabilibus coaequavit). Das tun nur
einige Unerfahrene (imperiti), die selbst in die Reihe der Tiere (pecudes)
gehören.“ (Laktanz, De ira Dei 7, 1–2)

Trotz der Anerkennung dieses Unterschieds würden nun aber manche
behaupten, Mensch und Tier hätten die gleiche Bestimmung, nämlich den
Tod, und damit sei alles aus. Unschwer erkennt man die epikureische
Lehre. Ihr gegenüber sieht Laktanz „im Menschen etwas Göttliches“ und
auf Grund des Geistes „eine offenkundige Verwandtschaft (cognatio) mit
Gott.“ (Laktanz, De ira Dei 7, 4) Das Tier gehe auf allen Vieren und sei
zum Boden gewandt, der Mensch gehe aufrecht und nach oben schauend.
Er „tauscht mit Gott den Blick, und Vernunft erkennt die Vernunft (confert

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

202

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


cum Deo vultum, et rationem ratio cognoscit). Darum gibt es, wie Cicero
sagt, kein Geschöpf auf Erden außer dem Menschen, das auch nur die
geringste Kenntnis von Gott (notitia Dei) hätte. Er allein ist mit Weisheit
ausgestattet, um die Religion als einziger zu erkennen, und das ist zwischen
Mensch und Tier der herausragende oder sogar der einzige Unterschied
(vel praecipua, vel sola distantia).“ (Laktanz, De ira Dei 7, 5–6)

Im Vergleich mit dem stoischen Mainstream beschränkt Laktanz die
Sonderbegabung des Menschen damit auf eine einzige Fähigkeit, die Reli‐
gion. Sprache hätten nämlich auch die Tiere, sogar das Lachen und die
vorausschauende Planung für die Zukunft. Auf Grund seiner unvoreinge‐
nommenen und einfühlsamen Beobachtung der Tiere lässt er daran keinen
Zweifel. Umso klarer tritt dann die Religion als das proprium humanum
hervor – und das verpflichtet: „Wenn sich nun von allen Eigenschaften,
die man gewöhnlich dem Menschen zuschreibt, auch an den Tieren einige
Ähnlichkeit findet, so liegt klar zutage, dass es allein die Religion ist, von
der sich bei den Tieren keine Spur und nicht die geringste Ahnung finden
lässt. Eine Eigenheit der Religion ist die Gerechtigkeit (religionis est propria
iustitia), die kein anderes Tier (animal) erreicht. Denn der Mensch allein
befiehlt (imperat); die Tiere kennen nur die Sorge für sich. Zur Gerechtig‐
keit rechnet man den Dienst Gottes (Dei cultus); wer sich diesem Dienst
nicht unterzieht, der lebt, von der Natur des Menschen entfremdet, unter
menschlicher Gestalt das Leben der Tiere (a natura hominis alienus, vitam
pecudum sub humana specie vivet). […] So liegt es auf der Hand, dass die
Religion auf keine Weise aufgehoben werden kann.“ (Laktanz, De ira Dei 7,
12–13)

Man mag aus Perspektive der modernen Naturwissenschaft bemängeln,
dass Laktanz die Gerechtigkeit so eng an die Religion bindet, dass er
auch sie den Tieren absprechen muss. Die komplexen Strukturen sozialer
Organisation bei vielen Tieren hat er offenkundig nicht wahrgenommen.
Wenn man aber diesen kleinen Schönheitsfehler beiseitelässt, zeugen sei‐
ne Überlegungen von hoher Differenziertheit und dem klaren Bemühen,
nicht mehr zu behaupten, als er beweisen kann. Laktanz hält es nicht für
zielführend, die Sonderstellung des Menschen über Gebühr aufzubauschen
und auf empirisch widerlegbare Behauptungen zu stützen. Die anthropo‐
logische Pointe wird umso glaubwürdiger, je mehr Respekt sie auch den
Tieren entgegenbringt.

Dieselbe Absicht leitet Laktanz auch, wo er nochmals auf den Anthropo‐
zentrismus zu sprechen kommt. Den Einwand, dass manche Tiere für den
Menschen keinen Nutzen haben, lässt er nämlich anders als die meisten

5.7 Laktanz

203

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Stoiker unumwunden gelten: „Diesen Einwurf haben die Stoiker aus Un‐
kenntnis der Wahrheit ganz ungeschickt zurückgewiesen. Denn sie sagen:
Es gibt viele unter den Pflanzen und unter der Zahl der Tiere, von denen
der Nutzen zurzeit noch verborgen ist; aber im Fortgang der Zeiten werde
er sich finden, wie bereits vieles, was in früheren Jahrhunderten unbekannt
war, Notwendigkeit und Nutzen gefunden habe. Was für ein Nutzen kann
denn in aller Welt in Mäusen, in Motten und in Schlangen gefunden
werden, die alle dem Menschen lästig und verderblich sind?“ (Laktanz,
De ira Dei 13, 11–12) Den Versuch, einen Nutzen der Mäuse und Motten
für den Menschen zu konstruieren, hält Laktanz also für ziemlich abstrus
und unsinnig. So linear sieht er die Teleologie des Kosmos nicht auf den
Menschen zulaufen.

Nicht weil die Natur von sich aus alles zum Nutzen des Menschen
gestaltet habe, sei der Mensch zur Herrschaft über die Schöpfung berufen,
sondern weil seine von Gott geschenkte Weisheit ihn befähige, sich die
Welt trotz aller bleibenden Widrigkeiten zunutze zu machen: „Kürzer und
wahrer hätten die Stoiker in folgender Weise antworten können: Als Gott
den Menschen schuf, gleichsam als Abbild Gottes und als Höhepunkt des
göttlichen Schöpfungswerkes (divini opificii summum), da hauchte er ihm
allein die Weisheit ein, damit er alles seiner Herrschaft und seinem Gebot
unterwerfe und alle Annehmlichkeiten der Welt nütze (ut omnia imperio ac
ditioni suae subiugaret omnibusque mundi commodis uteretur).“ (Laktanz,
De ira Dei 13, 13)

Laktanz beweist, dass der Anthropozentrismus nicht per se tierfeindlich
und ausbeuterisch gedacht werden muss. Die Basis seiner Argumentationen
ist eine unvoreingenommene, genau beobachtende Naturwissenschaft, an
der er spürbar Freude hat. Philosophische und theologische Argumentatio‐
nen müssen sich an dieser empirischen Evidenz messen lassen. Verbunden
damit sind eine große Liebe zu den Tieren und eine hohe Wertschätzung
ihnen gegenüber. Laktanz mag die Tiere und schließt daraus auf Gottes
Liebe zu ihnen. Wenngleich er die Auferstehung der Tiere mit stoischen
Argumenten ausdrücklich ablehnt, sieht er sie doch im Unterschied zur
Stoa als mit vielen großartigen Fähigkeiten begabt und sehr weitgehend in
die Fürsorge des Schöpfers einbezogen (wobei Christus hier keine Rolle
spielt, da er sich ja mit NichtchristInnen auseinandersetzt, vgl. Johannes N.
Vorster 2015, 261). Verglichen mit Origenes sorgt Laktanz jedenfalls dafür,
dass im Christentum auch andere Töne der Mensch-Tier-Beziehung zum
Klingen kommen.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

204

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.8 Aphrahat

„Die meisten Menschen stellen sich unter früher christlicher Literatur aus‐
schließlich Produkte von Autoren vor, die entweder auf Griechisch oder
Lateinisch schreiben: tertium non datur. Die Realität aber ist eine ganz
andere: Neben dem griechischen Osten und dem lateinischen Westen gibt
es eine dritte Komponente, die man ‚syrischen Orient‘ nennen könnte“
(Sebastian Brock 2004, 7). Die nächsten beiden hier untersuchten Autoren
entstammen diesem „syrischen Orient“. Der erste von ihnen ist Aphrahat,
der später mehrfach als der „Persische Weise“ tituliert wird.

Biografisch wissen wir von ihm nicht viel. Erstellt man eine Lehnwörter‐
statistik seiner Schriften, so zeigt sich, dass er kaum von griechischem oder
persischem Vokabular beeinflusst ist, „so dass als Wohnort nur der Westen
des Sassanidenreichs in Frage kommt“ (Peter Bruns 1991, 43). Aphrahat lebt
nach eigenem Bekunden zölibatär und gehört zu den asketischen „Bun‐
dessöhnen“, einer dem Mönchtum ähnlichen Gemeinschaft innerhalb der
syrischen Kirche des 4. Jahrhunderts, die asketisches Leben mit aktiver so‐
zialer und kirchenpolitischer Tätigkeit verbindet. Askese und Ehelosigkeit
sind Voraussetzungen, um zu dieser Gruppe, die das kirchliche Leben der
Region bestimmt, zugelassen zu werden. Ob Aphrahat darüber hinaus auch
Kleriker war, bleibt ungewiss.

Literarisch kennen wir von Aphrahat vor allem seine 23 Darlegungen,
die gemäß seiner eigenen Datierung zwischen 337 und 345 entstanden
sind (Peter Bruns 1991, 36). Sie sind als Einheit konzipiert, da die Anfangs‐
buchstaben dem syrischen Alphabet folgen und die 23. Darlegung wieder
mit dem Aleph beginnt. Themen sind ausschließlich Fragen der gelebten
christlichen Frömmigkeit, während dogmatisch-theologische Abhandlun‐
gen, etwa zur Christologie oder zur Trinitätslehre, fehlen. Aphrahat geht
es um die spirituelle Praxis und nicht um die dogmatischen Streitfragen
seiner Zeit. Da er auf Syrisch schreibt, kann ich seine Darlegungen (ebenso
wie nachfolgend die des Ephräm) nur aus Übersetzungen zitieren und
diskutieren.

Die Darlegungen offenbaren „sehr deutlich antijüdische Polemik“ (Peter
Bruns 1991, 54), weil offenbar viele ChristInnen angesichts der Verfolgung
unter dem Sassanidenherrscher Schapur II. (309 – 379 n.Chr.) mit der
Konversion zum offiziell geduldeten Judentum liebäugeln. Zugleich bezeu‐
gen die Darlegungen jedoch, dass Aphrahat intensiven Kontakt mit Rabbi‐
nen gehabt und lebendige Diskurse mit ihnen geführt hat.

5.8 Aphrahat

205

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Tiere kommen in der Darlegung 13 über den Sabbat ins Spiel – und
das in der prominenten Rolle der KronzeugInnen. Aphrahats Kernthese ist
gegen die JüdInnen seiner Umgebung gerichtet: Gott hat den Sabbat nicht
gegeben, um die zu belohnen, die ihn halten, und die zu bestrafen, die ihn
nicht halten, sondern um die zu entlasten, die hart arbeiten müssen, und
das sind auch Nichtglaubende und Tiere: „Der Sabbat ist nicht zwischen
Tod und Leben gestellt, auch nicht zwischen Gerechtigkeit und Sünde,
sondern ist zur Ruhe gegeben […] aber nicht nur für die Menschen, dass sie
sich ausruhen, sondern auch für das Vieh.“ (Aphrahat, Darlegungen 13, 2)

Ausführlich erklärt Aphrahat, dass Tiere an den Arbeitstagen und am
Sabbat weder sündigen noch sich das Heil verdienen können. Denn, so
nimmt er auf eine zwischen JüdInnen und ChristInnen geteilte Überzeu‐
gung Bezug: „Das Tier hat keine Auferstehung, um die Vergeltung für das
Halten des Sabbats zu empfangen. Auch geht es nicht zum Gericht. Wie
auch kein anderes Gebot, kein Gesetz, dem Tier gegeben wurde, um es zu
halten, so hat es auch vom Sabbat keinen Gewinn.“ (Aphrahat, Darlegun‐
gen 13, 2) Und am Ende dieses Abschnitts fasst er bestätigend zusammen:
„Dies ist der Beweis, den ich aufgeschrieben habe, dass der Sabbat zur
Ruhe gegeben wurde für jedes Geschöpf, das sich abplagt.“ (Aphrahat,
Darlegungen 13, 3)

Aus der Metaperspektive erkennt man leicht die Strategie: Mittels der
Exklusion einer dritten Partei, nämlich der Tiere, aus der Erlösung wird der
Streit zwischen den ersten beiden Parteien, also JüdInnen und ChristInnen,
überbrückt. Hier können sie sich treffen und übereinstimmen. Zugleich
aber wird deutlich, dass Aphrahat und das syrische Christentum seiner
Region offenbar stärker hellenisiert sind, als man auf den ersten Blick
vermuten möchte. Denn die klare Betonung der Überzeugung, dass nur
der Mensch gerichtet werden und zur Auferstehung gelangen könne, ist
typisch hellenistisch – wie auch die Rede vom „stummen Vieh“ im nächsten
Abschnitt, die die Übernahme der Aloga-Begrifflichkeit in die syrische
Sprach- und Denkwelt bezeugt. Es ist also ausgerechnet der Hellenismus,
der jüdische und christliche Überzeugungen verbinden und ihre Auslegung
des Sabbatgebots vereinheitlichen soll.

Zugleich bewahrt Aphrahat aber auch klassisch biblisches Denken, wenn
er von einem Gott spricht, der sich um die Tiere ebenso sorgt wie um
alle anderen Geschöpfe. „Deswegen ist der Sabbat zur Bewahrung gegeben,
dass sich die Knechte ausruhen, die Mägde, die Lohndiener, die Fremden
und das stumme Vieh (Ex 23,12), dass sich alle, die sich abplagen, ausru‐
hen können. Denn Gott ist um seine ganze Schöpfung besorgt, auch um

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

206

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tier und Vieh, auch um die Vögel und die Tiere des Feldes.“ (Aphrahat,
Darlegungen 13, 9) Für diese Sorge Gottes um die Tiere führt Aphrahat
eine beachtliche Liste von Bibelzitaten an und verweist auf zwei tierethische
Gebote der Tora, nämlich Ex 23,10–11 (im Sabbatjahr dürfen die Tiere
fressen, was auf den Feldern wächst) und Dtn 22,6–7 (man soll nicht die
brütende Mutter zusammen mit ihren Eiern aus dem Nest nehmen) sowie
Ps 147,9 und 36,7, Ijob 39,5–6.30 und 38,41, Ps 104,27–29 und Jes 34,15–17
– Bibelstellen, in denen ganz allgemein von der Sorge Gottes für die Tiere
die Rede ist. Und Aphrahat fasst zusammen: „Daraus ersieh, dass Gott sich
um all seine Geschöpfe kümmert und dass er nichts vergisst.“ (Aphrahat,
Darlegungen 13, 9)

Die Position Aphrahats ist auf diese Weise zwiespältig: Einerseits schließt
er die Tiere – gut hellenistisch – kategorisch von der (himmlischen) Erlö‐
sung aus, andererseits bezieht er sie – gut biblisch – in die treue (irdische)
Sorge des Schöpfers ein. Es dürfte sich kaum um eine originär Aphrahat
zuzuschreibende Position handeln, sondern um eine Spiegelung weit ver‐
breiteter Überzeugungen im damaligen syrischen Christentum und seiner
Auseinandersetzung mit dem benachbarten Judentum. Schöpfungs- und
Erlösungslehre treten dabei in einen unüberwindlichen Hiatus. So inkon‐
sistent, ja geradezu schizophren diese Position ist, ist sie doch bis heute in
vielen Debatten christlicher Tierethik wiederzufinden.

5.9 Ephräm der Syrer

Der zweite Autor aus dem „syrischen Orient“, Ephräm der Syrer, wird um
306 in Nisibis, dem heutigen Nusaybin/ Türkei direkt an der Grenze zu
Syrien, in einer christlichen Familie geboren und stirbt 373 in Edessa,
dem heutigen Şanlıurfa. Anders als Aphrahat lebt Ephräm also im römi‐
schen Herrschaftsbereich und nicht im persischen. In dieser Grenzregion
zwischen dem griechischen, syrischen und persischen Kulturkreis ist das
Christentum theologisch sehr divers aufgestellt und erlebt starke Ausein‐
andersetzungen (Sebastian Brock 1985, 3–5). Ephräm ist vor allem von
Kontroversen mit den AnhängerInnen von Markion, Bardaisan und Mani
geprägt (Thomas Kremer 2012, 94). Er lehrt als Asket und Diakon und
ist Berater zahlreicher Bischöfe. Als Kaiser Jovian (363 – 364) Nisibis den
persischen Sassaniden überlassen muss, zieht Ephräm in die Nähe der
etwas weiter westlich gelegenen Stadt Edessa. Sie ist das römische Zentrum
der Region und zugleich die Stadt mit der größten christlichen Gemeinde.

5.9 Ephräm der Syrer

207

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie Aphrahat schreibt Ephräm seine Werke auf Syrisch. Grundlage sei‐
ner Lehre ist die Bibel, die er zumeist paraphrasierend zitiert. Während
ihm die zeitgenössischen griechischen Theologen und ihre dogmatischen
(christologischen und trinitätstheologischen) Schlüsselbegriffe wie Person,
Wesen und Natur weitgehend unbekannt sind, denkt er in Bezug auf die
Wahrnehmung von Mensch, Tier und Schöpfung sehr griechisch. Den
Anthropozentrismus und dessen Begründung übernimmt er ganz selbst‐
verständlich. Allerdings interpretiert Ephräm die Schrifttexte in antiocheni‐
scher Tradition weniger allegorisch als die meisten seiner Zeitgenossen und
bringt so zu den vertrauten Denkfiguren manche originellen Argumente
hinzu.

Bevor wir uns mit seinem Genesis-Kommentar beschäftigen, sollen zu‐
nächst seine Hymnen zur Sprache kommen. In ihnen wird mehr als deut‐
lich, dass der Mensch für Ephräm gemäß göttlicher Ordnung weit über den
Tieren steht: „Er hat euch von den Tieren abgesondert“ (Ephräm, Hymni
de fide 36, 8). Ganz gemäß der griechischen Aloga-These haben die Tiere
auch für Ephräm keine Sprache und sind stumm. Damit sind sie aber
immer noch besser als die Dämonen, die dauernd Böses reden (Ephräm,
Hymni de fide 38, 2). Theologisch begründet Ephräm die Sprachunfähig‐
keit der Tiere mit einem Unterschied bei ihrer Erschaffung. Während Gott
dem Menschen die Seele eingehaucht und sie damit sprachfähig gemacht
habe, habe er den Tieren die Seele nicht selbst eingehaucht, weswegen sie
stumm seien (Ephräm, Carmina nisibena 44, 1–13 in Orientierung an Gen
2,7.19; vgl. Thomas Kremer 2012, 223–224).

Durch den Sündenfall sei der Mensch wie die Tiere geworden. Doch in
der Erlösung biete Gott dem Menschen an, vom tierlichen zum gottähnli‐
chen Zustand zurückzukehren: „Sobald wir wie die Tiere geworden waren,
kam Gott herab und wurde wie wir, so dass wir umkehren und wie er
werden konnten. O Gesegneter, dessen Barmherzigkeit uns gerufen hat von
hier nach dort!“ (Ephräm, Hymni de fide 37, 2)

Vor dem Sündenfall habe es keine unreinen Tiere gegeben: „Bevor
Adam sündigte, waren alle Geschöpfe rein. Und während sie rein waren,
schmückte er sie mit ihren Namen. Als dieser Mensch in seinem Willen
sündigte, lehnte der Schöpfer [die Geschöpfe] wegen [Adams] Sünden
ab. Er erklärte einige von ihnen für unrein, damit er [Adam] durch sie
lehren und zur Reinheit bringen konnte. Wie es geschrieben steht, wurde er
sowohl wie wilde als auch wie domestizierte Tiere (Ps 48,13 LXX). Durch
sie stellte [Gott] [Adams] Unreinheit dar, damit er sehen könne, wie unrein
er geworden war, damit er, wenn er seine Faulheit sähe, sie verachte, dass

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

208

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


er sich schäme, wenn er seine große Wunde sähe, und wenn er sähe, wie
er geworden war, weine und den Glanz suche, den er verschenkt hatte.“
(Ephräm, Hymni de fide 34, 1–2) Ein Teil der Tiere wird also nur um des
pädagogischen Nutzens für den Menschen willen unrein gemacht. Gott be‐
nutzt die Tiere als Lehrmittel – eine außerordentlich anthropozentristische
und typisch stoische Vorstellung.

Zu beachten ist auch, dass der Psalm 49,13 in der Septuaginta-Version
(dort unter der Nummerierung 48,13) wiedergegeben wird. Dabei ist es
völlig unerheblich, ob Ephräm direkt aus der griechischen Bibel zitiert
oder aus einer gleichlautenden und damit ebenfalls hellenisierten syrischen
Übersetzung. Entscheidend ist die Bedeutungsverschiebung weg vom ster‐
benden Menschen, der dem im Tod verstummenden Vieh gleicht, hin
zum unvernünftigen Menschen, der dem vernunftlosen Vieh gleich wird,
wenn er vom Weg der Vernunft abweicht. Und wie zur Verstärkung betont
Ephräm: Die Tiere werden zum Spiegel für den Menschen, weil er seinen
Verstand freiwillig hergegeben hat und ausschließlich Körper geworden
ist wie sie (Ephräm, Hymni de fide 34, 4). Einzig weil der Mensch sich
vom Geistigen zum Körperlichen gewandt hat, können die Tiere ihn etwas
lehren. Denn sie sind ausschließlich Körper.

Während bei manchen Kirchenvätern ein Teil der Tiere für gute Eigen‐
schaften steht, sind die Tiere bei Ephräm ausschließlich Bilder für schlechte
Eigenschaften: „Mittels der Tiere ermahnt und tadelt sich der Mensch, dass
er nicht gefräßig wird wie ein Wolf noch tötet wie ein wildes Tier. Er wird
sich weder das Zischen der Schlange noch das Schweigen des Skorpions
aneignen. Weder wird er wie dieser seinen Freund heimlich schlagen, noch
wird er wie der Hund gegen seinen Schöpfer wütend werden, noch ‚wie ein
Pferd oder ein Maultier sein, die ohne Verstand sind‘ (Ps 32,9).“ (Ephräm,
Hymni de fide 34, 5) So negativ hat bisher nur Origenes über die Tiere
gesprochen.

In diesem Duktus ist relativ klar, dass, wie schon bei Aphrahat, allein
die Menschen zur Auferstehung bestimmt, die Tiere hingegen ganz und gar
Teil des Vergänglichen sind (Ephräm, Carmina nisibena 44, 14–24). Nach
Ephräm bleibt die Arbeit der Tiere bereits auf Erden ohne Lohn, so dass
sie auch ohne Hoffnung auf einen Lohn in der Ewigkeit sind. Menschliche
Arbeit hingegen werde schon im Diesseits belohnt, weswegen Gott den
Menschen nach diesem Leben mit der Auferstehung belohne (Ephräm,
Carmina nisibena 44, 25–57). Außerdem praktizierten Tiere keine Askese,
Menschen hingegen schon. Ihr Lohn dafür sei die Auferstehung (Ephräm,
Carmina nisibena 44, 58–68). Schließlich dürften Tiere ebenso getötet

5.9 Ephräm der Syrer

209

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werden wie Pflanzen, Menschen hingegen nicht einmal im Falle schwerer
Krankheit und hohen Alters. Das könne nur bedeuten, dass Tiere und
Pflanzen nicht auferstehen, der Mensch hingegen schon (Ephräm, Carmina
nisibena 44, 69–134). – Alle drei Argumente Ephräms für die Exklusion
der Tiere von der Auferstehung könnte man trefflich hinterfragen. Für uns
genügt es jedoch, dass sie (in Übereinstimmung mit Aphrahat, jedoch weit
ausführlicher) die fundamentale griechische Dichotomie zwischen Men‐
schen und anderen Tieren manifestieren und eine klassische griechische
Überzeugung untermauern.

Auch aus seiner Bibel liest Ephräm (wie schon Origenes, vgl. Kapitel
5.6.2) weniger die Gemeinsamkeiten zwischen Menschen und Tieren als
mehr deren Unterschiede heraus, wie wir in seinem Genesiskommentar
feststellen können. Dazu müssen wir uns zunächst den hebräischen Text
von Gen 1,20–27 vor Augen führen. Dieser lautet in der Einheitsüberset‐
zung von 2016 so: „Dann sprach Gott: Das Wasser wimmle (ּיִשְׁרְצ֣ו –
yišrǝṣû) von Schwärmen lebendiger Wesen und Vögel sollen über der Erde
am Himmelsgewölbe fliegen. Und Gott erschuf (א ‐wayyibrāʾ) die gro – וַיִּבְרָ֣
ßen Wassertiere und alle Lebewesen, die sich fortbewegen nach ihrer Art,
von denen das Wasser wimmelt (ּשָׁרְצ֨ו – šārǝṣû), und alle gefiederten Vögel
nach ihrer Art. […] Dann sprach Gott: Die Erde bringe hervor (א – תֹּוצֵ֨
tôṣēʾ) Lebewesen aller Art, von Vieh, von Kriechtieren und von Wildtieren
der Erde nach ihrer Art. Und so geschah es. Gott machte (ׂעַש (wayyaʿaś – וַיַּ֣
die Wildtiere der Erde nach ihrer Art, das Vieh nach seiner Art und alle
Kriechtiere auf dem Erdboden nach ihrer Art. […] Dann sprach Gott: Lasst
uns Menschen machen (ה עֲשֶׂ֥ ‐naʿăśê) als unser Bild, uns ähnlich! Sie sol – נַֽ
len walten über die Fische des Meeres, über die Vögel des Himmels, über
das Vieh, über die ganze Erde und über alle Kriechtiere, die auf der Erde
kriechen. Gott erschuf (א wayyibrāʾ) den Menschen als sein Bild, als – וַיִּבְרָ֨
Bild Gottes erschuf (א bārāʾ) er ihn. Männlich und weiblich erschuf – בָּרָ֣
א) “.bārāʾ) er sie – בָּרָ֣

Wir haben es also mit drei Verben für das Erschaffen Gottes zu tun, von
denen zwei sowohl auf Tiere als auch auf Menschen bezogen werden:

– bara, „schaffen“, ein Begriff, der exklusiv für das Schöpferwirken Gottes
reserviert ist, taucht zunächst in Gen 1,1 auf (Gott schuf Himmel und
Erde), dann aber erst wieder in Gen 1,21 für die Wasser- und Lufttiere
und schließlich in Gen 1,27 dreimal für den Menschen.

– asa, „machen“, wird zunächst in Gen 1,25 für die Landtiere und dann in
Gen 1,26 für die Menschen verwendet.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

210

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– Einzig der dritte Begriff, das Hervorbringen von der Erde, wird nur auf
die Landtiere bezogen.

In der Bibel Ephräms sind die Gewichte (wie in der Septuaginta, vgl.
Kapitel 5.6.2) signifikant verschoben. Er liest nämlich bei der Erschaffung
der Wasser- und Lufttiere denselben Begriff „hervorbringen“ wie bei den
Landtieren: „Das Wasser bringe alle Arten von Kriechtieren als Lebewesen
hervor, und Vögel sollen über der Erde fliegen. Und Gott schuf die grö‐
ßeren Drachen und jede lebende Seele, die die Wasser nach ihrer Art her‐
vorbrachten.“ (Ephräm, Commentarium in Genesim 1, 26). Damit gleicht
Ephräms Bibel wie die Septuaginta den Erschaffungsvorgang der Wasser-,
Luft- und Landtiere einander an – und zwar im Sinne einer größeren
Differenz zwischen ihnen und den Menschen. Der Mensch ist nunmehr
(wenn man Gen 1,21 und 25 übergeht!) das einzige Lebewesen, das nicht
mittelbar von Wasser oder Erde „hervorgebracht“, sondern unmittelbar
von Gott erschaffen wird. Außerdem wird der Mensch nach Ephräm von
Gott „geformt“ und nicht einfach „geschaffen“ (Ephräm, Commentarium
in Genesim 2, 9; vgl. Thomas Kremer 2012, 213) – eine Differenz, die
Ephräm wohl aus Gen 2 herausliest und in Gen 1 hineinprojiziert. „Für
Ephräm besteht demnach ein wesentlicher Unterschied zwischen der Art
und Weise, wie Gott den Menschen ‚gebildet‘, d.h. geformt und geschaffen
hat, und der Art des Hervorgangs der Tiere.“ (Thomas Kremer 2012, 213) So
lässt sich zusammenfassen, „dass bei Ephräm bereits fast alle Einzelheiten
anzutreffen sind, die in der griechisch-lateinischen Patristik bei der Frage
nach dem imago-Charakter des Menschen von Bedeutung sind“ (Thomas
Kremer 2012, 215). Ephräm ist in diesen Fragen sehr hellenistisch geprägt.

Gesteigert wird die Betonung der Differenz zwischen Menschen und
Tieren noch durch Ephräms Feststellung, dass die Landtiere außerhalb des
Paradieses, jedoch in dessen Nähe erschaffen worden seien, „damit sie in
Adams Nähe wohnen“ (Ephräm, Commentarium in Genesim 1, 27). Damit
wird ein tiefer Graben zwischen Menschen und Tieren aufgerissen, den
die Bibel nicht kennt, und zugleich ein maximaler Anthropozentrismus
untermauert: Nur damit sie dem Menschen (nach dem Sündenfall) dienen
können, werden die Tiere überhaupt in die Nähe des Paradieses gesetzt.
Solange der Mensch sich im Paradies befindet, braucht er sie nicht.

Dem entspricht auch Ephräms Auslegung von Gen 1,28. Der Fruchtbar‐
keitssegen für den Menschen steht ganz im Dienst des dominium terrae. Es
ist ein Segen zur Herrschaft über die Tiere, denn Gott denkt bereits an die
Zeit nach dem Sündenfall. Im Paradies, so Ephräm, brauche der Mensch

5.9 Ephräm der Syrer

211

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keinen eigenen Segen, weil das Paradies per se gesegnet ist. Die Segnung
finde zeitlich gesehen statt, bevor der Mensch ins Paradies gesetzt werde,
räumlich betrachtet also außerhalb desselben (Ephräm, Commentarium in
Genesim 1, 31). Denn dort seien die Tiere, und Umgang mit ihnen habe der
Mensch erst nach dem Sündenfall.

Auch in seiner Auslegung der zweiten Schöpfungserzählung offenbart
Ephräm einen relativ harten Anthropozentrismus, der nur durch seine
Sätze über den paradiesischen Schöpfungsfrieden etwas gemildert wird.
So schreibt Ephräm in Auslegung von Gen 2,19: „Er [Gott] führte sie
[die Tiere] zu Adam, damit er seine Weisheit zeige und wie der Frieden
zwischen den Tieren und Adam vor der Übertretung des Gebots beschaffen
sei. Denn jene kamen zu ihm wie zu einem liebenden Hirten […] und ohne
Angst vor ihm, und sie fürchteten sich weder vor ihm noch voreinander.
Vorne ging die Schar der wilden Raubtiere, und hinter ihr ging ohne Furcht
die Familie derer, denen sie Schaden zufügen.“ (Ephräm, Commentarium
in Genesim 2, 9) Für einen Moment blitzt hier die Vision eines friedlichen
Zusammenlebens von fürsorglichen Menschen und angstfreien Tieren auf.

Doch schon im nächsten Absatz kehrt Ephräm zur Sprache harter Unter‐
werfung zurück. Den Akt der Namensgebung für die Tiere interpretiert er
als nahezu totale Herrschaftsausübung: „Gott machte Adam zu einem Gott
der Schöpfung, indem er ihn zu einem Herrscher machte, der die Namen
[der Tiere] genau so festsetzen sollte, wie Er (Gott) diese Wesen etabliert
hatte. Aber wann immer Adam wünschte, ein Gott zu werden, würde er
auf Grund seines Diebstahls getadelt, gerügt und beschämt. Da Adam
tatsächlich ein Partner [Gottes] geworden war, setzte Gott die Namen aller
Geschöpfe fest, reservierte für Adam jedoch die Namen aller Tiere, so dass
diese vermittels seiner weisen Erkenntnis die Benennung ihrer Namen als
lebende Wesen empfangen würden. Denn ohne Namen werden Kinder
und junge Menschen als tot betrachtet. Auf Grund der Namen sind jene,
die angerufen werden, lebendig.“ (Ephräm, Commentarium in Genesim
2, 26, 1) Thomas Kremer (2012, 220) betont, die Idee vom Menschen als
eines zweiten Gottes sei damals auch in der frühjüdischen und persischen
Tradition vorhanden gewesen. Und auch die griechische Positionierung
des Menschen zwischen Göttern und Tieren steht diesem Gedanken nicht
fern. „Ephräm kommt es in Gen 2,19f demnach allein darauf an, dass
Adam seine Herrschaft über die Erde antritt und Herr über alles wird. […]
wird Adam eine universelle Herrschaft zugesprochen.“ (Thomas Kremer
2012, 267 in Bezug auf Ephräm, Commentarium in Genesim 2, 9–10)
Die Namensgebung bezeuge für Ephräm „eine ungeheure Machtfülle: […]

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

212

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vollmacht, über das Wesen des göttlichen Schöpfungswerks zu verfügen.
[…] Und indem er den Tieren Namen verleiht, ruft er sie gleichsam erst
wirklich ins Leben“ (Thomas Kremer 2012, 267). Das bekräftigt Ephräm
selbst mit folgender Zusammenfassung: „Weiser als alle Tiere war Adam,
der den Tieren als Herr und Lenker vorangesetzt wurde, und klüger als
alle war jener, der allen Namen gegeben hat.“ (Ephräm, Commentarium in
Genesim 2, 15)

Zur Untermauerung der gewaltigen Sonderstellung des Menschen in
der Schöpfung verwendet Ephräm eine Metapher, die wir noch nirgends
gefunden haben: Der Mensch sei bekleidet mit Herrlichkeit und Glanz
(vgl. Thomas Kremer 2012, 223). Dass die Tiere nach Ephräm außerhalb
und nur der Mensch innerhalb des Paradieses geschaffen werden, hatten
wir bereits in seinem Kommentar zur ersten Schöpfungserzählung gesehen
(Ephräm, Commentarium in Genesim 1, 27, 1 und 1, 31, 1). Den Grund
dafür nennt Ephräm bei der Auslegung der zweiten Schöpfungserzählung:
Der Mensch wohne im Paradies in einem Raum voll Herrlichkeit, die die
Tiere nicht anschauen könnten und den sie demzufolge nicht betreten
dürften (Ephräm, Commentarium in Genesim 2, 15, 2). Der paradiesische
Mensch ist für Ephräm bekleidet mit einer Herrlichkeit, die er mit dem
Sündenfall verliert, so dass er nackt wird (Ephräm, Commentarium in
Genesim 2, 13, 2). Das ist ein Akzent, der sonst kaum begegnet und persi‐
sche sowie frühjüdische Wurzeln haben dürfte (Thomas Kremer 2012, 226–
232; ebenso Sebastian Brock 1985, 66–69). Die Metapher eines Kleides der
Herrlichkeit ist dort eine Metapher für Könige und Herrscher. Der Mensch
ist für Ephräm also König und Herrscher über die Schöpfung.

Auch bei der Auslegung der Sintfluterzählung (Ephräm, Commentarium
in Genesim 6, 9, 1 und 6, 10, 2) tauchen im Vergleich mit den griechischen
und lateinischen Autoren altbekannte und neue Gedanken gleichermaßen
auf. Ephräm interpretiert die Erzählung wie in den Carmina nisibena 1, wo
er die Situation des Noach mit seiner eigenen Verfolgung und Vertreibung
vergleicht, ausdrücklich wörtlich und nicht allegorisch. Die Arche ist eine
„Zufluchtsstätte für Mensch und Tier“ (Thomas Kremer 2012, 390 in Bezug
auf Ephräm, Commentarium in Genesim 6, 9, 3), während sich eine allego‐
risch-ekklesiologische Deutung der Arche, wie sie bei den allermeisten Kir‐
chenvätern dominiert, bei Ephräm nur in einigen Hymnen findet (Thomas
Kremer 2012, 399).

Beherrschendes Motiv für die Auslegung der Sintfluterzählung ist ein
umfassender Tierfrieden. Denn der Schöpfer habe den Beutegreifern für

5.9 Ephräm der Syrer

213

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Zeit der Flut Passivität in ihre Natur gelegt und ihrer Raubtierhaftigkeit
eine Grenze gesetzt: „Löwen gehen in die Arche und Rinder, ohne ängstlich
zu hetzen und mit den Löwen Schutz suchend. Gleichzeitig mit ihnen
gehen Wölfe und Lämmer hinein, Falken und Spatzen, Tauben und Adler.“
(Ephräm, Commentarium in Genesim 6, 9, 3) „Und das ist wunderbar, we‐
der erinnerten sich die Löwen ihrer Wildheit noch ersehnte eine andere Art
der Landtiere oder Vögel ihre Gewohnheiten.“ (Ephräm, Commentarium
in Genesim 6, 10, 2) Alle Lebewesen auf der Arche leben in „Heiligkeit“
(Ephräm, Commentarium in Genesim 6, 12, 4). Dieser artübergreifende
Friede auf der Arche ist damit ein Archetyp des endzeitlichen Schöpfungs‐
friedens (Ephräm, Hymni de Ecclesia 51, 2) – sowohl Abbild des Urbilds
im Paradies als auch „Vorausbild der für Mensch und Tier zu erwartenden
Erlösung.“ (Thomas Kremer 2012, 209 und 39024)

Ein Spezifikum der beiden syrischen Kirchenväter Aphrahat und
Ephräm liegt in ihrer starken Betonung sexueller Enthaltsamkeit, entspre‐
chend der Auffassung der „Bundessöhne“, zu denen sie gehören. Das
schlägt bei Ephräm auf die Sintfluterzählung durch. Er interpretiert die
Sünde und Gewalt der Menschen, die die Sintflut verursachen, vor allem
sexuell – und im Gegenzug die Askese Noachs und aller menschlichen und
tierlichen BewohnerInnen der Arche vorrangig als sexuelle Enthaltsamkeit.
Noach schildert er als einen Priester, der während seines priesterlichen
Vollzugs enthaltsam leben muss (vgl. Ephräm, Carmina nisibena 1, 45–50).
Das ist für ihn ein noch größeres Wunder als der paradiesische Frieden, der
zwischen Tieren und Menschen auf der Arche herrscht.

Die Erzählung vom Noachbund fällt auch bei Ephräm sehr verkürzt aus
(Ephräm, Commentarium in Genesim 6, 14–15; vgl. Thomas Kremer 2012,
405). Er kommentiert nur die drei noachidischen Gebote: Das Blutgenuss‐
verbot, das Verbot der Tötung von Menschen und das Gebot der Tötung
jener Menschen, die selbst getötet haben. Wichtig ist Ephräm zu betonen,
dass Tiere, die auf Erden Menschen oder Teile von ihnen gefressen haben,
diese bei der Auferstehung von den Toten wieder herausgeben müssen.
Was im umgekehrten Fall mit Tieren passiert, die von Menschen gegessen
wurden, thematisiert er nicht. Wieder wird die Überzeugung offenkundig,
dass die Auferstehung den Menschen vorbehalten ist. Schließlich wird

24 Man beachte, dass das Bild der Arche nach Kremer durchaus soteriologische Konse‐
quenzen hat. Auch die Tiere werden in der Logik dieses Bildes Erlösung erfahren.
Insofern reibt sich dieser biblische Strang eindeutig mit der von Ephräm ebenfalls
rezipierten griechischen Überzeugung, dass es eine Auferstehung der Tiere nicht gibt.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

214

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch kein Wort darüber verloren, dass in Gen 9 vier Mal ausdrücklich
festgehalten wird, dass der Bund Gottes allen menschlichen und tierlichen
Lebewesen gilt. Darüber liest Ephräm ebenso hinweg wie alle anderen hier
untersuchten Kirchenväter außer Irenäus von Lyon (vgl. Kapitel 5.3).

Zusammenfassend lässt sich festhalten: Die Hoffnung, dass die beiden
syrischen Kirchenväter eine andere, weniger griechisch geprägte Sicht auf
die Tiere hätten, hat sich nicht erfüllt25. Mögen sie auch punktuell tier‐
freundliche Akzente setzen, so sind sie doch fest im griechischen Anthro‐
pozentrismus verankert, den Ephräm mit seinen Metaphern und Topolo‐
gien im Genesiskommentar sogar noch steigert. Die Differenz zwischen
Menschen und Tieren erreicht eine Betonung wie sonst bei den Kirchenvä‐
tern selten26.

5.10 Cyrill von Jerusalem

Mit Kaiser Konstantin gelangen wir in eine neue Epoche, in der die früh‐
christlichen Theologen zunehmend schon als Kinder christlich erzogen
werden. So ist Cyrill von Jerusalem 313 in der Umgebung Jerusalems als
Sohn christlicher Eltern geboren. Später wird er Priester und, weil er als
exzellenter Prediger bekannt ist, 350 n.Chr. Patriarch von Jerusalem. 386
stirbt er in Jerusalem.

Cyrill ist kein Wissenschaftler, sondern Seelsorger und Prediger. Schrift‐
lich überliefert sind von ihm 24 Katechesen über die einzelnen Artikel
des Glaubensbekenntnisses des Konzils von Nizäa 325. Katechesen sind
Predigten oder Vorträge für ein gemischtes, nicht notwendig gebildetes
Publikum, das die Taufe empfangen möchte. Wir haben es also mit einem
andersartigen literarischen Genus zu tun, das jedoch womöglich aussage‐

25 Daher muss die These von Sebastian Brock 1985, 2–3 zumindest für den Bereich der
Schöpfungs- und Tierethik relativiert werden, die sagt: „here is a genuinely Asian
Christianity which is free from the specifically European cultural, historical and
intellectual trappings that have become attached to the main streams of Christianity
[…] he is the one major representative of Semitic – Asian Christianity in its as yet
unhellenized – uneuropeanized – form.”

26 Diesen Aspekt übergeht Sebastian Brock völlig und sieht in Ephräm „an appropriate
patron saint for ecologically-minded people.“ (1985, 136) Dass er diese These dann
noch durch den Vergleich Ephräms mit dem New-Age-Theoretiker Fritjof Capra zu
untermauern versucht (Sebastian Brock 1985, 139–140), ist ein kaum verzeihlicher
Fauxpas. Auch 1985 hätte man die These Lynn Whites schon kennen und ernst
nehmen müssen!

5.10 Cyrill von Jerusalem

215

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kräftiger ist als manche wissenschaftliche Abhandlung. Denn auf Grund
der Verschriftlichung dürften die Katechesen Cyrills an vielen Orten des
Nahen Ostens zur Vorbereitung auf die Taufe benutzt worden sein.

In der neunten Katechese spricht Cyrill über den Glaubensartikel „Schöp‐
fer des Himmels und der Erde, alles Sichtbaren und Unsichtbaren“. Dabei
geht er Tag für Tag das Sechstagewerk aus Gen 1 durch. So kommt er
schließlich auf die Wassertiere zu sprechen und fragt einleitend: „Wer kann
die Schönheit der Meeresfische beschreiben? Wer kann die Größe der Mee‐
resungeheuer und die Natur der Amphibien beschreiben, welche bald auf
dem Festland, bald im Wasser leben?“ (Cyrill von Jerusalem, Procatechesis
et Catecheses ad illuminandos 9, 11) Ähnlich leitet er auch die Betrachtung
über die Vögel ein und fragt schließlich: „Wenn du den dümmsten Vogel,
der sich in die Höhe erhebt, nicht erkennen kannst, wie willst du den
Schöpfer des Weltalls verstehen?“ (Cyrill von Jerusalem, Procatechesis et
Catecheses ad illuminandos 9, 12) Im dritten Schritt kommt er auf die
Landtiere zu sprechen und fragt: „Welcher Mensch weiß von allen Tieren
auch nur die Namen? Oder wer kann eine spezielle Naturgeschichte schrei‐
ben? Wenn wir aber von den Tieren nicht einmal die Namen kennen,
wie werden wir ihren Schöpfer verstehen?“ (Cyrill von Jerusalem, Procate‐
chesis et Catecheses ad illuminandos 9, 13) Die Vielfalt, Schönheit und
Angepasstheit der Tiere ist für Cyrill ein guter Grund, den Schöpfer und
seine Weisheit zu bewundern.

Cyrill bewundert die ungeheuren Fähigkeiten der Tiere, noch mehr aber
die Kreativität Gottes, der sie geschaffen hat: „Gott sprach das eine Wort:
‚Die Erde bringe wilde, zahme und kriechende Tiere (θηρία) nach ihrer
Art hervor‘ (Gen 1,24). Und auf das eine Wort sind aus der einen Erde
verschiedene Arten von Tieren geworden: das so fromme Lamm und der
fleischfressende Löwe. Es sind geworden die verschiedenen Bewegungen
der vernunftlosen Lebewesen (ζῴων ἀλόγων κινήσεις), um die Äußerun‐
gen der menschlichen Willensentschlüsse nachzuahmen (μιμήσεις ἔχουσαι
διαφόρων προαιρέσεων ἀνθρωπίνων): der Fuchs bekundet menschliche
Schlauheit, die Schlange zeigt das Gift menschlicher Freundschaften, das
wiehernde Pferd die Ausgelassenheit der Jugend. Geworden ist die gar
emsige Ameise, um den trägen und faulen Menschen zu wecken. Verbringt
einer seine Jugend in Faulheit, dann wird er von den vernunftlosen Lebe‐
wesen belehrt; denn die göttliche Schrift weist ihn zurecht mit den Worten:
‚Gehe hin zur Ameise, du Fauler, sieh ihre Wege und ahme sie nach und
sei weiser als sie!‘ (Spr 6,6) Achte nämlich darauf, wie sie zu rechter Zeit
ihren Unterhalt sammelt, und mache es ebenso: sammle dir als Schätze für

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

216

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Zukunft Früchte guter Werke! Und wiederum heißt es: ‚Gehe hin zur
Biene und lerne, wie fleißig sie ist!‘ (Spr 6,8) Auf verschiedenen Blumen
fliegen sie umher, um dir zu deinem Nutzen Honig zu sammeln. So sollst
du die göttlichen Schriften durchwandern, um dein Heil zu wirken und,
von ihnen gesättigt, zu sprechen: ‚Wie süß sind meinem Gaumen deine
Worte; mehr als Honig sind sie meinem Munde.‘ (Ps 118,103 LXX)“ (Cyrill
von Jerusalem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 9, 13)

Natürlich versteht Cyrill die Tiere hier anthropozentristisch als Lehrmit‐
tel Gottes für die Menschen. Aber zum einen kommen die meisten Tiere
dabei kognitiv wie moralisch hervorragend weg, zum anderen betont Cyrill
sogar, dass sie menschliche Entschlüsse „nachahmen“, dass ihr Verhalten
also eine gewisse Analogie zum menschlichen Verhalten aufweist. Und das
muss ja auch so sein, wenn man ein Lernen des Menschen von den Tieren
postulieren will. Schließlich ist Cyrill mit vier Bibelzitaten in einem einzi‐
gen Absatz wesentlich näher an biblischen Texten als alle Autoren, die wir
bisher untersucht haben. Das mag dem Genus der Predigt mitgeschuldet
sein. Und doch verstärken die biblischen Bezüge die überaus positive Sicht
Cyrills auf die Tiere.

So schließt er die Abhandlung über die Tiere mit einigen Fragen: „Ist
also der Künstler nicht würdig der Lobpreisung? Ist etwa die Schöpfung
schon deshalb böse, weil du nicht in das Wesen alles Geschaffenen ein‐
dringst? Kannst du die Kräfte aller Pflanzen kennen? Kannst du wissen,
welchen Nutzen dir jedes Tier bringt? […] Aus der verschiedenen Einrich‐
tung in der Schöpfung sollst du auf die Kraft des Schöpfers schließen.“
(Cyrill von Jerusalem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 9, 14)

Nach einem Lob des menschlichen Körpers im Bezug auf den sechsten
Schöpfungstag schließt Kyrill seine Katechese folgendermaßen ab: „Aus‐
führlich habe ich dich jetzt über die Schöpfung belehrt. Tausenderlei aber
habe ich noch übergangen, vor allem aus der unkörperlichen, unsichtbaren
Schöpfung. Hassen sollst du nun diejenigen, welche den weisen, guten
Künstler lästern. Aus dem Gesagten und Gelesenen, aus dem, was du durch
Selbstbeobachtung finden und wissen kannst, der Größe und Schönheit der
Schöpfung, sollst du entsprechend den Schöpfer erkennen. Ehrfurchtsvoll
sollst du vor dem Weltschöpfer, der das Sinnliche und Geistige, alles Sicht‐
bare und Unsichtbare gemacht hat, das Knie beugen und in dankbaren,
lob-preisenden Worten, mit unermüdlichen Lippen Gott verherrlichen und
sprechen: ‚Wie bewundernswert sind deine Werke, o Herr, alles hast du
mit Weisheit gemacht‘ (Ps 104,24), dir gebührt Ehre, Herrlichkeit, Größe

5.10 Cyrill von Jerusalem

217

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jetzt und in alle Ewigkeit. Amen.“ (Cyrill von Jerusalem, Procatechesis et
Catecheses ad illuminandos 9, 16)

Cyrill zitiert hier denselben Psalm 104 wie Origenes in Contra Celsum
4, 75 (vgl. Kapitel 5.6). Doch während Origenes den Psalm als (vermeintli‐
chen) Beweis für den Anthropozentrismus heranzieht und erklärt, die Tiere
seien nur zur Übung für den Menschen geschaffen worden, lässt Cyrill den
Psalm als Lobpreis Gottes einfach stehen. Er lädt zum Staunen ein, zur
Freude, zum Lob. Denn jedes Geschöpf ist für ihn ein einziges Wunder.

Gleichwohl kommt auch Cyrill an einer anderen Stelle nicht um ein
ausdrückliches Bekenntnis zum Anthropozentrismus herum, und das im
Rahmen eines Themas, das auf den ersten Blick keinen Bezug zu den
nichtmenschlichen Geschöpfen zu haben scheint. Es ist seine zwölfte Kate‐
chese über den Glaubensartikel „der Fleisch angenommen hat und Mensch
geworden ist“. Hier stellt Cyrill zwangsläufig zuallererst die klassische dog‐
matische Frage „cur Deus homo?“ und führt dazu aus: „Zuerst wollen wir
die Frage untersuchen: Weshalb ist Jesus auf die Erde herabgestiegen? Achte
nicht auf Gründe, welche mein eigener Verstand ersinnt! […] Willst du nun
nach dem Grunde für die Menschwerdung Christi forschen, dann greife
zurück zum ersten Buch der Schrift! In sechs Tagen hat Gott die Welt er‐
schaffen, die Welt aber wegen des Menschen (ὁ κόσμος διὰ τὸν ἂνθρωπον).
Die Sonne, leuchtend in glänzendsten Strahlen, wurde erschaffen, um uns
zu scheinen. Alle Tiere wurden ins Leben gerufen, um uns zu dienen.
Pflanzen und Bäume wurden erschaffen zu unserem Nutzen. Herrlich sind
alle Geschöpfe, doch keines von ihnen ist ein Ebenbild Gottes, der Mensch
allein ausgenommen (οὐδὲν εἰκὼν Θεοῦ, μόνος δὲ ἂνθρωπος). Die Sonne
wurde durch das bloße Wort, der Mensch aber wurde gebildet von den
Händen Gottes: ‚Lasst uns den Menschen machen nach unserem Bild und
Gleichnis!‘ (Gen 1,26) Man ehrt das hölzerne Bild eines irdischen Königs;
um wieviel mehr verdient das geistige Abbild Gottes Ehre?“ (Cyrill von
Jerusalem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 12, 5)

Die Schöpfungslehre käme nach Cyrill ohne die Festlegung auf den
Anthropozentrismus aus. Christologie und Soteriologie, die hinter der Fra‐
ge „cur Deus homo?“ stecken, hingegen nicht. Alles in der Schöpfung
Gottes muss auf den Menschen hinauslaufen, damit alles in der Schöpfung
Gottes auf Christus, den Logos Gottes hinauslaufen kann – schon vor
dem Sündenfall. Denn Gen 1,26 deutet Cyrill wie nach ihm viele andere
Kirchenväter so, dass der Plural Gottes „lasst uns den Menschen machen“
auf Gott Vater und Gott Sohn gemeinsam bezogen sei (Cyrill von Jerusa‐
lem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 10, 6; 11, 23). Der Mensch

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

218

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als logos-begabtes Wesen ist also auch ein Bild Christi, und Christus ist
nicht nur ein besonderer göttlicher Mensch, wie die Arianer behaupten,
sondern Gott von Ewigkeit her. Man spürt, wie sehr die christologische und
trinitarische Frage im 4. Jahrhundert in den Vordergrund drängen und alles
andere überdecken, gerade auch die Schöpfungslehre.

Um Christus herausheben zu können, muss Cyrill wie schon Origenes
den Menschen herausheben. Im Unterschied zu Origenes spielt für ihn
allerdings die zweite, biologische Kränkung Freuds keine Rolle. Das Selbst‐
wertgefühl des Menschen sieht Cyrill nicht in Gefahr. Daher kann er sehr
unbefangen von der Schönheit und Zweckmäßigkeit der Tiere sprechen, ihr
Wunder bestaunen und ihnen hervorragende Eigenschaften zuerkennen.
Wie Laktanz vertritt er einen sympathischen, tierfreundlichen Anthropo‐
zentrismus.

5.11 Basilius von Caesarea

Basilius, 330 in der kappadokischen Metropole Caesarea (dem heutigen
Kayseri) geboren und 379 dort gestorben, ist in mindestens dritter Genera‐
tion seiner Familie Christ. Sein Großvater ist in der diokletianischen Chris‐
tInnenverfolgung als Martyrer umgekommen, was das religiöse Selbstbe‐
wusstsein der Familie stärkt. Basilius, dessen jüngerer Bruder Gregor von
Nyssa wir im folgenden Unterkapitel kennenlernen, studiert in Caesarea,
Konstantinopel und Athen und erwirbt sich breite wissenschaftliche Kennt‐
nisse. Beeinflusst von seiner älteren Schwester Makrina, die schon Nonne
ist, beschließt er Mönch zu werden, gründet im Jahr 355 in Kappadokien
ein Kloster und lebt dort fünf Jahre, während denen er die bis heute in
der Orthodoxie maßgebliche Mönchsregel verfasst. In diese Zeit, nämlich
in das Jahr 356, fällt seine Taufe, die noch eine Erwachsenentaufe ist. Als
Mönch lebt Basilius streng vegetarisch und behält diese Lebensweise auch
bei, als er das Kloster verlässt, um Erzbischof Eusebius von Caesarea zu un‐
terstützen. 364 empfängt er die Priesterweihe, 370 wird er zum Nachfolger
des Eusebius als Erzbischof von Caesarea gewählt. Dieses Amt hat er bis zu
seinem Tod inne.

Basilius steht mitten in der Auseinandersetzung zwischen ArianerInnen
und NizänerInnen um die angemessene Christologie und Trinitätslehre, in
der die römischen Kaiser aus politischen Gründen erheblich mitmischen.
In zahlreichen Predigten befasst er sich jedoch auch mit der Schöpfung
und den Tieren. Eine neue Literaturgattung geht auf ihn zurück: Das He‐

5.11 Basilius von Caesarea

219

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


xaemeron, wörtlich übersetzt „das Sechstägige“, also eine Predigtreihe zu
den sechs Schöpfungstagen in Gen 1. Schon Philon von Alexandrien und
Theophilos von Antiochien haben dazu ausführlich geschrieben. Nun aber
gewinnt die Auslegung von Gen 1 eine weit größere Bedeutung, nicht nur
für Basilius, sondern auch für etliche der noch folgenden frühchristlichen
Autoren. Basilius hat die Predigtreihe in der Fastenzeit 378 gehalten, also im
letzten Jahr seines Lebens.

Ein völliges Novum ist die intensive Nutzung der paganen naturwissen‐
schaftlichen Literatur. „Dieses Vorgehen ist alles andere als selbstverständ‐
lich. Seine Vorgänger haben sich offenbar noch gescheut, diesen Weg zu
beschreiten. Zu erklären ist das Verfahren des Kappadokiers nur auf dem
Hintergrund christlicher Chrêsis, d.h. der Nutzung der außerchristlichen
Geistes- und Kulturgüter.“ (Rainer Henke 2000, 39) Diese wird mit zwei
Argumenten begründet: Systematisch geht die christliche Theologie davon
aus, dass auch heidnische Autoren manches Wahre erkannt haben, da sie
von dem einen Gott erschaffen und mit Vernunft begabt wurden. Und
biblisch legt man die drei Verse Ex 3,22; 11,2; 12,36 allegorisch aus, in de‐
nen die aus Ägypten fliehenden IsraelitInnen aufgefordert werden, goldene
und silberne Kunstgegenstände der ÄgypterInnen mitzunehmen. In dieser
Deutung sind die ÄgypterInnen die paganen Philosophen und Gold und
Silber ihr angesammeltes Wissen. Damit ist zugleich die Notwendigkeit des
Auswählens angedeutet: Nicht alles, was in der griechischen Philosophie
glänzt, ist Gold und damit wert, in die christliche Tradition übernommen
zu werden.

Denken wir an das Schaubild zur Zusammenfassung des stoischen An‐
thropozentrismus und seiner Kerngedanken zurück (Kapitel 3.5.6), dann
können wir an diesem Beispiel gut nachvollziehen, was die Methode der
Chrêsis für Basilius bedeutet. Er übernimmt Aussagen über die Tiere und
die Mensch-Tier-Beziehung (Quadrant rechts unten) dann und nur dann,
wenn es

– dem Beweis der kosmischen Teleologie und der gütigen Vorsehung des
Schöpfers (πρόνοια) dient (Quadrant links oben): Naturwissenschaftli‐
che „Informationen sind kein Selbstzweck, sondern dienen dem Prediger
als augenfälligen Beweise dafür, dass alle Naturvorgänge der Providenz
des Schöpfers unterliegen, dass es ‚weder Überflüssiges… noch Mangel‐
haftes‘ (Hex 9,5: 154,20) gibt.“ (Rainer Henke 2000, 59)

– der Klärung der Gott-Mensch-Beziehung förderlich ist, also den Men‐
schen als mit dem göttlichen λόγος begabtes Ebenbild Gottes und Chris‐

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

220

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tus als den λόγος Gottes in Person und damit als Mittler zwischen Gott
und Mensch darstellt (Quadrant rechts oben). Die Zuschreibung der
Vernunft allein an den Menschen bezweckt „die theozentrische Ausrich‐
tung der Zoologie.“ (Rainer Henke 2000, 46) oder

– der ethisch-spirituellen Reifung des Menschen dient (Quadrant links un‐
ten): „Der christliche Homilet… greift… die von den heidnischen Zoolo‐
gen angeführten Eigenschaften der Tiere nur dort auf, wo er die Weisheit
des Schöpfergottes auf Grund der zweckmäßigen Einrichtung der Fauna
demonstrieren oder den Menschen zu sittlichem Fortschritt ermuntern
bzw. von schlechten Verhaltensweisen abschrecken will.“ (Rainer Henke
2000, 47)

Hinter all dem verbirgt sich die Überzeugung, dass das tierliche Verhalten
durch den Schöpfer so angelegt ist, dass es dem Menschen zum ethischen
und spirituellen Fortschritt in diesen drei Hinsichten dienen kann. Zu‐
gleich kann seine Darstellung an Hand von Bibeltexten den heidnischen
Intellektuellen die Weisheit der Bibel aufzeigen (Rainer Henke 2000, 49).

Man sieht den epochalen Wandel, der sich ungefähr eine Generation
vor Basilius abgespielt hat: Das Christentum sitzt nun gesellschaftlich und
staatlich fest im Sattel. Die harten Auseinandersetzungen finden nicht mehr
mit den paganen Götter- und Kaiserkulten statt, sondern innerchristlich
zwischen einzelnen Gruppierungen und Strömungen – zur Zeit des Basilius
zwischen arianischem und nizänischem Christentum. Das erlaubt einen
viel freieren, souveräneren Umgang mit naturwissenschaftlichen Erkennt‐
nissen über Tiere – ohne dass das stoisch geprägte theologisch-ethische
Grundgerüst des Anthropozentrismus prinzipiell angegriffen würde. Wir
werden allerdings sehen, dass Basilius die eigentliche anthropozentristische
These, dass alle Geschöpfe einzig dazu da sind, dem Menschen zu dienen,
erheblich abschwächt und relativiert. Er gibt sie nicht ganz auf, doch weit
davon entfernt ist er nicht.

5.11.1 Predigten zu verschiedenen Themen und Anlässen

In seiner achten Predigt „gegen die Zornigen“ vergleicht Basilius die giftigen
und wilden Tiere mit der menschlichen Leidenschaft des Zorns: „Haben
wir selbst einmal dem Zorn Raum gegeben, ihm wie einem gewaltigen
Strom freien Lauf gelassen oder in Ruhe die hässliche Verzerrung der von
dieser Leidenschaft Erfassten beobachtet, dann wurde uns ja in der Tat die
Richtigkeit des Wortes klar: ‚Ein zornmütiger Mann hat kein anständiges

5.11 Basilius von Caesarea

221

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aussehen‘ (Spr 11,25). Hat nämlich diese Leidenschaft (πάθος) einmal die
vernünftigen Überlegungen (λογισμόι) verdrängt und die Herrschaft über
die Seele (δυναστεία τῆς ψυχῆς) erhalten, so verliert sie den Menschen
vollständig und lässt ihn überhaupt nicht Mensch sein, da ihm ja die
Vernunft (λόγος) nicht mehr zu Gebote steht. Was bei giftigen Tieren das
Gift, das ist bei gereizten Menschen der Zorn. Sie wüten wie die Hunde,
schnellen vorwärts wie die Skorpione, beißen wie die Schlangen. Auch
die Schrift weiß die von der Leidenschaft Erfassten mit den Namen der
Tiere zu benennen, denen sie mit ihrer schlimmen Eigenschaft gleichen.
Sie nennt sie nämlich ‚stumme Hunde‘ (Jes 56,10), ‚Schlangen‘, ‚Natternbrut‘
(Mt 23,33) und dergleichen. Denn die, die zur Schädigung des Nächsten
und zur Vernichtung ihrer Verwandten bereit sind, dürfen mit Recht zu
den wilden und giftigen Tieren gerechnet werden, die von Natur aus
(ἐκ φύσεως) einen unversöhnlichen Hass gegen die Menschen tragen.“
(Basilius von Caesarea, Homilia 8, 1) Wenn also die Leidenschaft (πάθος)
statt der Vernunft (λόγος) die Herrschaft über die Seele (δυναστεία τῆς
ψυχῆς) übernimmt, wird der Mensch wie ein Tier, und zwar wie ein sehr
schädliches. Basilius argumentiert stoisch, ganz anders als Aristoteles, der
dem Zorn auch Positives abgewinnen kann, verbindet seine Gedanken aber
mit etlichen biblischen Zitaten. Bibel und Philosophie stimmen in dieser
Wahrnehmung überein.

Dass Tiere jedoch auch über sehr berührende Verhaltensweisen verfü‐
gen, zeigt Basilius in einem persönlich gehaltenen Beispiel der vierten
Predigt „auf die Märtyrin Julitta“. An sich geht es in der Predigt um den
gemäß stoischen Idealvorstellungen richtigen Umgang mit dem Tod eines
nahestehenden Menschen. Dieser ist geprägt von der Leidenschaftslosigkeit
(ἀπάθεια), dem gleichmütigen Hinnehmen dessen, was Gott in seiner
unerforschlichen Weisheit für die Menschen bestimmt hat. So schreibt
Basilius: „Der Verlust eines geliebten Kindes, einer treuen Gattin, eines
lieben Freundes oder eines Verwandten voll lauteren Wohlwollens fällt
einem Einsichtsvollen nicht schrecklich schwer, der die rechte Vernunft zur
Führerin des Lebens hat (τὸν ὀρθὸν λόγον ἡγεμόνα της ζωής έχοντι).“
(Basilius von Caesarea, Homilia 4, 4) Um die entscheidende Rolle der Ver‐
nunft deutlicher herauszustellen, vergleicht Basilius nun die menschliche
mit der tierlichen Trauer. Diese ist dadurch gekennzeichnet, dass Tiere
viel schwerer vom gewohnten Umgang mit verstorbenen ArtgenossInnen
loskommen: „Ich sah selbst einmal einen Ochsen an einer Futterkrippe
weinen, da ihm sein Weide- und Jochgefährte gestorben war. Auch bei

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

222

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anderen Tieren kann man sehen, dass sie sehr an der Gewohnheit hängen.“
(Basilius von Caesarea, Homilia 4, 4)

Die Botschaft ist also angesichts der Trauer dieselbe wie angesichts des
Zorns: Beherrsche deine Gefühle, denn das allein ist deiner würdig! „Reg
dich nicht auf über das Unglück! Sprich nicht von einem blinden Zufall der
Dinge, als wäre kein Lenker, der die Welt regiert. Mutmaße auch keinen
bösen Weltenschöpfer und brüte nicht in unmäßiger Trauer verderbliche
Lehren aus; fall nicht ab vom wahren Glauben! […] Denk daran, dass Gott,
der uns gestaltet und beseelt hat, jeder Seele eine eigene Lebensdauer gege‐
ben und den einen Menschen diese, den anderen eine andere Sterbestunde
bestimmt hat.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 4, 5)

Auf der inhaltlichen Ebene weicht Basilius keinen Millimeter von der uns
heute fremd gewordenen stoischen Lehre ab, den Tod mit Gleichmut zu
ertragen. Interessant ist jedoch, welche Zwischentöne er sendet. Während
er nämlich zunächst aus der Perspektive des unbeteiligten Beobachters in
der dritten Person formuliert, wechselt er bei der Erwähnung des Ochsen
schlagartig in die Perspektive des betroffenen Teilnehmers und spricht in
der ersten Person: „Ich sah selbst einmal…“ Offensichtlich ist ihm die
Trauer des Ochsen sehr zu Herzen gegangen. Doch schon der nächste Satz
wechselt wieder in die unpersönliche Form des „kann man sehen“ oder „ist
sehr zu sehen“. Es scheint, als wollte Basilius das Mitgefühl mit dem Ochsen
gleich wieder verdrängen, nachdem er sich bei einer starken Emotion er‐
tappt hat. Doch in Wirklichkeit zeigt er ausgerechnet hier sehr persönliche
Gefühle, die ihn menschlich erscheinen lassen. Die Begegnung mit dem
Tier rührt seine Seele an – und er erkennt etwas von sich selbst. Zugleich
begreift er, wie rührend die Trauer des Tieres über seinen Artgenossen ist.

In seiner zweiten Predigt über Dtn 15,9 „Hab acht auf dich selbst!“ führt
Basilius die klassische stoische Argumentation vor, dass Tiere das ihnen
Förderliche von Natur aus erkennen und tun, während Menschen dies
aus vernünftiger Einsicht heraus tun sollen: „Es heißt: ‚Hab acht auf dich
selbst!‘ Ein jedes Tier hat von Haus aus (οἲκοθεν), von Seiten Gottes, der
alles erschaffen, die Fähigkeiten (ἀφορμὰς) zum Schutze seines eigenen
Daseins. Du kannst bei aufmerksamer Beobachtung finden, dass die meis‐
ten Tiere ohne Belehrung (ἀδίδακτον) das Schädliche zu meiden wissen
und anderseits durch irgendein natürliches Ziehen (φυσικῆ τινι όλκῆ) zum
Genuss des ihnen Nützlichen angetrieben werden. Deshalb hat auch der
uns erziehende Gott (παιδεύων ἡμας Θεὸς) dieses große Gebot gegeben,
damit, was jenen von Natur, uns mit Hilfe der Vernunft zuteilwerde, (ὃπερ
ἐκείνοις ἐκ φύσεως, τοῦτο ἡμῖν ἐκ τῆς τοῦ λόγου βοηθείας), damit von

5.11 Basilius von Caesarea

223

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


uns mit Aufmerksamkeit und anhaltendem Nachdenken geschehe, was
bei den Vernunftlosen unüberlegt (ἀνεπιστάτως) richtig zuwege kommt,
damit wir ferner gewissenhafte Verwalter der uns von Gott gegebenen
Fähigkeiten seien, indem wir die Sünde fliehen wie die Vernunftlosen das
giftige Futter, und nach Gerechtigkeit streben, wie jene nach genießbaren
Kräutern suchen. ‚Hab also acht auf dich selbst!‘ damit du imstande seiest,
das Schädliche vom Heilsamen zu unterscheiden.“ (Basilius von Caesarea,
Homilia 2, 2)

Wiederum dient der Kontrast zwischen Vernunftbegabten und Vernunft‐
losen der ethischen Ermahnung. Um der Ermutigung zu einem vernunftge‐
leiteten Leben willen führt Basilius dann auch den Anthropozentrismus
an: „Du hast eine verständige Seele erhalten (Ψυχὴν ἒλαβες νοερὰν), mit
der du Gott erkennst, die Natur der Dinge ergründest, die so süße Frucht
der Weisheit pflückst. Alle Landtiere, die zahmen wie die wilden, und alle
Tiere, die im Wasser leben und die Luft durchfliegen, sind dir dienstbar
und untertan (δοῦλά ἐστι καὶ ὑποχείρια).“ (Basilius von Caesarea, Homilia
2, 6) Die Herrschaft über die Tiere ist für Basilius also einerseits ein Erweis
der Güte Gottes und andererseits ein Beleg für die spezifisch menschlichen
Fähigkeiten.

Dass die Vernunftbegabung verpflichtet, ist auch Grundlage eines Ge‐
dankens der siebten Predigt in Zeiten einer Hungersnot. Basilius geißelt die
menschliche Praxis, angesichts der Not nur auf den eigenen Vorteil zu
schauen, und verweist auf die Tiere, die stets zum Teilen bereit sind: „Zei‐
gen wir Vernunftbegabte uns doch nicht grausamer als die vernunftlosen
Tiere! Diese leben vom natürlichen Wachstum der Erde wie von einem
Gemeingut (κοινῆ). Schafherden weiden auf einem und demselben Berg;
viele Pferde suchen ihr Futter auf einer und derselben Wiese, und alle Tiere
gestatten so einander den Genuss des nötigen Futters. Wir aber bergen in
unserem Schoße, was allen gemeinsam ist und behalten allein, was vielen
gehört.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 7, 8)

Auch in seiner elften Predigt gegen die Alkoholiker führt Basilius (wie
vor ihm schon Irenäus von Lyon und Clemens von Alexandrien) die Tiere
als die „vernünftigeren“ Vorbilder an. Denn der Alkohol fördere sexuelle
Zügellosigkeit und Perversion, und so seien Betrunkene noch unvernünf‐
tiger als die Vernunftlosen: „Ja, ich möchte sagen, dass die Berauschten
unvernünftiger (ἀλογωτέροι) sind als Vieh: alle Vierfüßigen, auch die wil‐
den Tiere (θηρία), haben ihre geregelten Antriebe (ὁρμὰι) zur Begattung.
Diejenigen aber, die im Banne der Trunkenheit stehen und deren Leib mit
unnatürlicher Hitze gesättigt ist, werden jeden Augenblick und jede Stunde

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

224

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu unlauteren und schamlosen Umarmungen und Lüsten gereizt.“ (Basilius
von Caesarea, Homilia 11, 3) „Die Vernunftlosen kennen die Grenzen der
Natur (τοὺς ὂρους τὴς φύτεως); die Betrunkenen aber suchen im Manne
das Weib und im Weibe den Mann.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 11, 4)

Das natürliche Streben nach dem Guten haben Menschen und Tiere
oft gemeinsam, etwa die Liebe zu den Eltern oder zu WohltäterInnen.
Ausdrücklich vergleicht Basilius daher die menschlichen Kinder mit den
Tieren. Der Clou seiner Mahnung in der zweiten seiner 55 „ausführlichen
Regeln“ ist dann aber selbstverständlich die Liebe zu Gott als unserem
Vater, als unserer Mutter sowie als unserem unermesslichen Wohltäter.
Hier kommt Basilius auch auf das berühmte Jesaja-Zitat zu sprechen, dem
gemäß Ochs und Esel ihren Herrn kennen, Israel aber nicht.

„Es liegt demnach schon natürlicherweise (φυσικῶς) in uns, was aus
freier Wahl (προαίρεσις) vervollkommnet wird, wenn wir nicht aus Bosheit
in unseren Gesinnungen verkehrt sind. Daher wird die Liebe gegen Gott
als eine notwendige Schuld von uns gefordert, deren Mangel für die Seele
das unerträglichste aller Übel ist. […] Wenn aber schon die Kinder zu ihren
Eltern eine natürliche Liebe (φυσική στοργή) haben, wie es sowohl das
Benehmen der Vernunftlosen als auch die Zuneigung der Menschen in
den ersten Jahren zu ihren Müttern zeigt, so dürfen wir uns doch nicht
dadurch unvernünftiger (ἀλογωτέροι) als die Unmündigen und wilder als
die Tiere erweisen, dass wir uns lieblos und fremd gegen unsern Schöpfer
benehmen. [...] Unter denjenigen, die ein natürlicher Zug zu lieben nötigt,
steht der Wohltäter oben an, und dieser Zug findet sich nicht ausschließlich
bei den Menschen, sondern auch bei fast allen Tieren, dass sie sich zu
denen hingezogen fühlen, die ihnen Gutes erwiesen haben. ‚Es kennt,‘ heißt
es, ‚der Ochs seinen Eigentümer und der Esel die Krippe seines Herrn.‘
Es sei aber ferne, dass uns das Folgende gesagt werde: ‚Israel aber kennt
mich nicht, und mein Volk versteht mich nicht.‘ (Jes 1,3) Denn was soll ich
vom Hunde und vielen anderen derartigen Tieren sagen, die eine so große
Erkenntlichkeit gegen ihre Ernährer zeigen? Fühlen wir uns aber von Natur
in Wohlwollen und Liebe zu den Wohltätern hingezogen und unterziehen
wir uns jeder Anstrengung, um die uns zuvor bewiesenen Wohltaten zu
vergelten, welche Rede könnte dann wohl die Geschenke Gottes würdig
schildern?“ (Basilius von Caesarea, Regulae fusius tractatae 2)

Tiere werden zornig und Tiere trauern. Tiere sorgen für sich selbst und
teilen die Nahrung miteinander. Sie praktizieren die Sexualität in Maßen
und kennen und lieben ihre Eltern und WohltäterInnen. Basilius weiß eine
Menge von den Tieren, er mag und schätzt sie und nimmt sie viel häufiger

5.11 Basilius von Caesarea

225

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als Vorbild denn als abschreckendes Beispiel. Darüber hinaus hält er sich
als Mönch an die Abstinenz von Fleisch und lebt vegetarisch. Dazu rät er
auch in seiner ersten Predigt über das Fasten.

In der Spiritualität der frühen Mönche ist das Fasten einschließlich der
Fleischabstinenz wie die sexuelle Enthaltsamkeit Teil einer frei gewählten
Praxis, die dem Paradies nahekommen und ein Leben wie die Engel führen
möchte. „Das Fasten war schon im Paradies ein Gebot. Das erste Gebot,
das Adam erhielt, lautete: ‚Vom Baume der Erkenntnis des Guten und des
Bösen sollt ihr nicht essen!‘ (Gen 3,17) […] Ja selbst das Leben im Paradies
ist ein Vorbild des Fastens, nicht nur insofern der Mensch engelgleich wan‐
delte und durch Genügsamkeit die Ähnlichkeit mit den Engeln bewahrte,
sondern auch, weil alles, was Menschenverstand danach ersann, wie das
Weintrinken (οἰνοποσία), das Schlachten der Tiere (ζῳοθυσία), überhaupt
alles, was den Menschengeist trübt, den im Paradiese Lebenden noch nicht
bekannt war.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 1, 3) Es ist bemerkenswert,
dass Basilius hier vom „Schlachten“ bzw. „Opfern“ der Tiere schreibt und
nicht vom „Fleischgenuss“, wie es in Analogie zum Weintrinken nahege‐
legen hätte. Während es beim Weintrinken um dessen alkoholisierende
Wirkung und damit um ein menschliches Problem geht, dreht sich die
Fleischabstinenz um das Leiden der Tiere, die ihr Leben lassen müssen.
Das wird in der Formulierung sehr deutlich, die noch dazu im Griechi‐
schen poetisch klingt, weil οἰνοποσία und ζῳοθυσία denselben Rhythmus
und dieselbe Endung haben und sich reimen. Strikt anthropozentristisch
ließe sich eine solche Überlegung kaum begründen. Hier weitet sich der
Blick des empathischen Predigers und begreift die Tiere als eigenständige
Teloi und sensible Lebewesen.

Die paradiesische Pflicht zur Fleischabstinenz in Gen 1 gilt jedoch auch
für die Tiere. Auch sie sollen sich rein pflanzlich ernähren. Deswegen wird
Daniel, der vom babylonischen König Nebukadnezar in eine Löwengrube
geworfen wird, zu einem Prototyp der Fastenden. Denn die Löwen nehmen
ihn zum Vorbild und verspeisen ihn nicht: „Daniel sodann, der ‚Mann des
Wohlgefallens‘ (Dan 9,23; 10,11), der drei Wochen lang kein Brot aß und
kein Wasser trank (Dan 10,2), lehrte, in die Grube geworfen, selbst die Lö‐
wen fasten (Dan 6,16–22). […] denn sie öffneten gegen den Heiligen ihren
Rachen nicht.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 1, 7) Die ganze Schöpfung
verzichtet darauf, andere Lebewesen zu verzehren – so das Ideal von Gen 1,
das Basilius mit dem frühen Mönchtum aufgreift und verwirklicht.

Eindringlich fasst Basilius schließlich die Vorzüge des Fleischfastens zu‐
sammen: „Kein Tier beklagt seinen Tod; kein Blut wird vergossen; kein To‐

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

226

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


desurteil wird von dem unerbittlichen Bauche gegen die Tiere gesprochen;
es ruht das Messer der Schlächter. Der Tisch begnügt sich mit dem, was
von selbst wächst.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 1, 7) Viel deutlicher
kann man seine Verantwortung für das Wohl der Tiere kaum ansprechen.
Basilius zeichnet ein Friedensbild, wie es Gen 1 und Jes 11 nicht treffender
geschildert haben. Natürlich verpflichtet er die ChristInnen nicht, sich
fleischlos zu ernähren, sondern rät „nur“ im Sinne einer freien Entschei‐
dung dazu – die Fleischabstinenz aber und der damit signalisierte maßvolle
Fleischverzehr sind allen ChristInnen aufgetragen (Ian Jones 2013, 28–29).
Doch sein Blick ist fest auf das Wohlergehen der Tiere gerichtet. Man mag
diskutieren wie man will: Anthropozentrismus ist das definitiv nicht mehr.
Obgleich Basilius diesen in der Theorie nie bezweifelt, wendet er sich doch
praktisch von ihm ab.

5.11.2 Die neun Homilien zum Hexaemeron

Mit den Ομιλίαι εις την Εξαήμερον eröffnet Basilius eine lange und illus‐
tre Reihe von Werken einer neuen literarischen Gattung. Der Begriff τὸ
ἑξαήμερον, der das sechstägige Schöpfungswerk bezeichnet, findet sich
erstmals bei Philon, Legum allegoriae 2, 12, und in der christlichen Litera‐
tur erstmals bei Theophilus von Antiochien, Ad Autolycum 2, 12. Die Lite‐
raturgattung der Auslegung der ersten Schöpfungserzählung begegnet uns
ebenfalls zuerst bei Philon, nämlich De opificio mundi. Basilius verwen‐
det dann ἡ ἑξαήμερος, die sechstägige Schöpfungsgeschichte, ausdrücklich
im Buchtitel. „Das Hexaemeron Basilius‘ des Großen ist das früheste, aus‐
schließlich dem Schöpfungsbericht gewidmete Werk, das überliefert ist;
es ist zugleich das einflussreichste der nicht allegorisch zu deutenden.“
(Jacobus C.M. van Winden 1988, 1260) Es hat direkten Einfluss auf die
beiden nächsten Autoren dieser Gattung, nämlich Gregor von Nyssa, der
die Schrift seines Bruders gegen Missverständnisse verteidigt (Kapitel 5.12),
und Ambrosius von Mailand, der die Predigten seines bischöflichen Kolle‐
gen Basilius 386 fast wörtlich übernimmt (Kapitel 5.13).

Basilius hat die Predigten wohl zu Beginn der Fastenzeit seines letzten
Lebensjahres 378 gehalten – und zwar innerhalb von fünf Tagen, Montag
bis Freitag, wobei an allen Tagen zwei, nämlich morgens und abends, nur
am Mittwoch eine einzige der neun Homilien gehalten wurden (Stig Y.
Rudberg 1997, XVI). Andrew Louth (2009, 44) vermutet, dass es eine alte

5.11 Basilius von Caesarea

227

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tradition gewesen sein dürfte, während der Fastenzeit das gesamte Buch
Genesis zu lesen.

Schon im Aufbau distanziert sich Basilius sichtbar von der stoischen
Scala naturae. Während Philon seine Gliederung von De opificio Dei der
stoischen Hierarchie des Seienden anpasst, bleibt Basilius strikt bei der bib‐
lischen Reihenfolge. So gliedert er die drei Tierhomilien in Hexaemeron 7–
9 folgendermaßen: Wassertiere (7) – Lufttiere (8) – Landtiere und Mensch
(9) (vgl. Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8, 2, wo er dies ausdrücklich
betont). Man spürt das gegenüber der griechisch-römischen Philosophie
deutlich gewachsene christliche Selbstbewusstsein.

Methodisch weist Basilius eine allegorische Auslegung der Schöpfungs‐
erzählung klipp und klar zurück: „Ich kenne die Gesetze der Allegorese
(νόμους ἀλληγορίας), obschon ich sie nicht aus mir selbst geschöpft habe,
auf die ich vielmehr in den Arbeiten anderer gestoßen bin. Sie nehmen
die Schriftworte nicht in ihrem gewöhnlichen Sinne und nennen Wasser
nicht Wasser, sondern verstehen darunter irgendeine andere Natur; auch
Pflanze und Fisch deuten sie willkürlich, verdrehen und deuten auch die
Entstehung der kriechenden und anderen Tiere (θηρίων) ganz nach ihrem
Geschmacke, wie die Traumdeuter die Traumerscheinungen ganz nach
ihrem Kopfe auslegen. Wenn ich aber von Gras höre, dann denke ich an
Gras, und Pflanze, Fisch, Wildtier, Haustier, überhaupt alles verstehe ich so,
wie es gesagt wird.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 1; vgl. auch 3, 9)
Damit distanziert sich Basilius von einer Tradition, die bei Theophilus von
Antiochien (Ad Autolycum 2, 16–18, vgl. Kapitel 5.2) beginnt und bei den
Alexandrinern Clemens und Origenes (vgl. Kapitel 5.4 und 5.6) zur Blüte
gelangt.

Im Gegensatz zur Allegorese verwendet Basilius in enormem Maß
und mit großer Selbstverständlichkeit das Wissen der antiken Naturwis‐
senschaft (Andrew Louth 2009, 53). Doch steht dieses immer im Dienst
theologischer und ethischer Aussagen. Die wichtigsten von ihnen sollen im
Folgenden präsentiert werden:

Es gibt einen durchdachten und vollkommenen göttlichen Plan zum Woh‐
le aller Lebewesen, aber besonders des Menschen: Basilius beschreibt den
göttlichen Schöpfungsplan als vollkommen und alle Geschöpfe umfassend:
„Jedes aber der geschaffenen Wesen (ἕκαστον δὲ τῶν γενομένων) hat ir‐
gendeinen eigenen Zweck (ἴδιόν τινα λόγον) in der Schöpfung zu erfüllen.“
(Basilius von Caesarea, Hexaemeron 5, 4) „Nichts über das Nützliche
hinaus (περιττότερον τῆς χρείας) hat unser Gott erschaffen, aber auch
nichts von den notwendigen Dingen (τῶν ἀναγκαίων) vergessen.“ (Basilius

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

228

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Caesarea, Hexaemeron 8, 7) Zwei Beispiele, die die Perfektion der
Schöpfung belegen sollen, sind die Beobachtung, dass Beutetiere höhere
Fortpflanzungsraten haben, um Fressverluste auszugleichen (Basilius, He‐
xaemeron 9, 5; so auch schon Laktanz, vgl. Kapitel 5.7), und der Körperbau
der Tiere: „Auch wenn du auf die Glieder der Tiere siehst, wirst du finden,
dass der Schöpfer kein überflüssiges gegeben, kein notwendiges fortgelas‐
sen hat.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 5) Einmal geht es um das
Tierverhalten, das andere Mal um die Tiermorphologie. Beide zeigen, wie
gut die Tiere an ihre Lebensbedingungen angepasst sind.

Bemerkenswert ist, dass Basilius einen vergleichsweise schwachen An‐
thropozentrismus vertritt: „Wenn also eine Grasart auch nur Tieren nütz‐
lich ist, so kommt doch der Nutzen, den diese davon haben, auch uns zu‐
gute…“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 5, 2) Das ist weit vorsichtiger
formuliert als bei manchem Autor vor ihm. Dabei kennt Basilius durchaus
dreierlei Nützlichkeit der nichtmenschlichen Schöpfung für den Menschen,
nämlich materiell, religiös und ethisch: „Das eine ist für die Menschen
da zur Nutznießung, das andere zur Betrachtung des Schöpfungswunders.
Wieder andere Dinge sind schrecklich, um unserm Leichtsinn zu wehren.“
(Basilius von Caesarea, Hexaemeron 7, 6) Dennoch betont Basilius, dass
Gott für alle Geschöpfe sorgt: „Der Herr über Wind und Meer hat dem
kleinen Lebewesen eine Spur seiner großen Weisheit eingesenkt. Nichts,
was Gott nicht vorausgesehen, wofür er nicht vorgesorgt hätte (Οὐδὲν
ἀπρονόητον, οὐδὲν ἠμελημένον παρὰ Θεοῦ). Alles schaut sein nie schla‐
fendes Auge (Spr 15,3). Allen ist er nahe, sorgt für eines jeden Wohl
(ἐκπορίζων ἑκάστῳ τὴν σωτηρίαν).“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
7, 5) Der Begriff σωτηρία ist hier durchaus doppeldeutig – er kann auch
mit „Heil“ übersetzt werden. Gott sorgt also für das „Heil“ aller Lebewesen,
sogar der kleinsten. Das ist eine starke Ansage!

Die naturwissenschaftliche Betrachtung der Schöpfung führt zum umso
größeren Lob des Schöpfers (vgl. Domenico Ciarlo 2007, 144): So mahnt
Basilius: „Lerne in allem die Weisheit Gottes kennen, und höre nie auf,
sie zu bewundern und in jeder Kreatur den Erschaffer zu verherrlichen
(διὰ πάσης τῆς κτίσεως δοξάζειν τὸν ποιητήν)!“ (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 8, 7) Als besondere Beweise für Gottes Größe und Kreativität
sieht er die Vielfalt der Arten und ihrer Beschaffenheit und sagt: „Alle
Fischarten einzeln aufzählen wollen, hieße aber die Wogen des Ozeans zäh‐
len oder das Wasser des Meeres mit hohler Hand messen wollen.“ (Basilius
von Caesarea, Hexaemeron 7, 1) Auch die Angemessenheit der natürlichen
Verhaltensweisen zeige Gottes Größe, etwa die Wanderung der Fische und

5.11 Basilius von Caesarea

229

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Meerestiere von Laich- zu Futterplätzen und von Winter- zu Sommerauf‐
enthalten: „Wer ist es, der sie treibt? Wo ist ein königlicher Befehl? Welche
öffentliche Bekanntmachung gibt ihnen die bestimmte Zeit an? Wer ist ihr
Führer in die Fremde? Du siehst überall die göttliche Anordnung, wie sie
selbst die kleinsten Dinge beherrscht.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
7, 4) Analog deutet Basilius auch den Zug der Vögel (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 8, 5).

Man spürt die Begeisterung des Bischofs, wenn er am Ende eines Tages
seine Predigt so beschließt: „Die Schriftworte, nur so gelesen, sind ein paar
kurze Silben. ‚Es bringen die Wasser hervor geflügelte Tiere, die über der
Erde am Firmament des Himmels dahinfliegen.‘ (Gen 1,20) Erforscht man
aber den Sinn dieser Worte, dann wird das große Wunder der Weisheit
des Schöpfers offenbar. Wie vielerlei Geflügel hat er doch vorgesehen! Wie
hat er sie doch nach Art und Gattung geschieden, und wie jede Art durch
Eigentümlichkeiten charakterisiert! Der ganze Tag reichte nicht aus, euch
die Wunder der Luft zu schildern.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8,
8)

Manche Tiere dienen dem Menschen als negatives Vorbild: Die moralana‐
loge „Schlechtigkeit“ (κακία) der Tiere spielt bei Basilius eher eine geringe
Rolle und betrifft vor allem die Beutegreifer. So beschreibt er die „List“
des Krebses, der sich von Austern ernährt, folgendermaßen: „Den Krebs
gelüstet nach dem Fleisch der Auster; aber wegen der harten Schale kann
er der Beute schwer habhaft werden. […] Wenn er sieht, wie die Auster
sich an windstillen Plätzchen behaglich wärmt und ihre Schalen gegen
die Sonnenstrahlen öffnet, dann wirft er unversehens ein Steinchen dazwi‐
schen, verhindert so das Verschließen und ersetzt damit, wie man sieht,
mit List das, was ihm an Kraft fehlt. Das ist die Schlechtigkeit derer, die
keine Vernunft und keine Stimme besitzen (Αὕτη ἡ κακία τῶν μήτε λόγου
μήτε φωνῆς μετεχόντων). – Ich möchte dir den Erwerbssinn und die
Geschicklichkeit der Krebse wünschen, ohne dass du dabei dem Nächsten
schadest.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 7, 3) Ein zweites Beispiel ist
noch bemerkenswerter: Der Polyp passt sich farblich seiner Umgebung an,
damit seine Beute sich in Sicherheit wiegt und ihm so nahe kommt, dass
er sie fangen kann. So gleiche der Polyp jenen Menschen, die sich ihrer
Umgebung anpassen, selbst wenn diese moralisch verdorben ist (Basilius
von Caesarea, Hexaemeron 7, 3). Es gibt also tierliches Verhalten, das mo‐
ralisch gesehen nicht nachahmenswert ist. Insgesamt überwiegen aber die
Beispiele positiven tierlichen Verhaltens bei weitem.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

230

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Viele Tiere dienen dem Menschen als positives Vorbild: Zunächst einmal
sieht Basilius einige Vorbildmöglichkeiten im Blick auf Tugenden, die die
Beziehung des Menschen zu sich selbst betreffen. So soll die natürliche
Selbstbegrenzung der Tiere für die Menschen ein Vorbild der Maßhaltung
sein: „Wie haben sich doch die Fischarten je einen entsprechenden Ab‐
schnitt zugeteilt, betreten kein fremdes Gebiet, sondern bleiben in ihren
Grenzen! […] Aber wir sind nicht so. Woher kommt das? Weil wir die
ewigen Grenzen verrücken, die unsere Väter gesetzt haben. Wir verteilen
die Erde, fügen Haus an Haus, Acker an Acker, um dem Nächsten etwas zu
nehmen. […] Der Fisch widerspricht dem Gesetz Gottes nicht (Ἰχθὺς οὐκ
ἀντιλέγει νόμῳ Θεοῦ), doch wir Menschen wollen uns nicht an die heil‐
samen Lehren halten (ἄνθρωποι σωτηρίων διδαγμάτων οὐκ ἀνεχόμεθα).
Verachte die Fische nicht, weil sie sprach- und vernunftlos (ἄφωνα καὶ
ἄλογα) sind! Fürchte dich vielmehr, unvernünftiger (ἀλογώτερος) als sie
zu sein, wenn du dich der Anordnung Gottes nicht fügst!“ (Basilius von
Caesarea, Hexaemeron 7, 3–4) Die abschließende Mahnung ist bemerkens‐
wert. Einerseits, weil es um Achtung und Respekt vor den Tieren geht –
ein Ton, den wir bisher in der frühchristlichen Literatur kaum so gehört
haben – und andererseits, weil dieser Respekt ausgerechnet gegenüber den
Fischen eingefordert wird, die gemäß der stoischen Scala naturae unter
allen Tieren den niedrigsten Rang einnehmen. So gesehen kommt Basilius
den Tieren sehr weit entgegen!

Die konsequente Ausrichtung der Tiere auf ihre Zukunft kann für Ba‐
silius zum Vorbild menschlicher Hoffnung werden: Er spricht von der
„Begabung der Tiere mit einem Blick für die Zukunft, auf dass auch wir
nicht an diesem gegenwärtigen Leben hängen, sondern unsere ganze Sorge
auf das künftige Leben verwenden.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
9, 3) Wiederum sieht er ausgerechnet die Fische als besonders vorbildhaft:
„Die Fische wissen um eine gewisse Vorsorge für die Zukunft; wir aber ver‐
geuden aus Mangel an Zukunftshoffnung in tierischer Wollust unser Leben.
Der Fisch wechselt so viele Meere, um irgendeinen Vorteil zu finden; was
willst du sagen, der du im Müßiggang dahinlebst?“ (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 7, 5) Aber auch die Beharrlichkeit der Schwalbe, die sich von
Rückschlägen beim Nestbau oder bei der Aufzucht der Brut nie entmutigen
lässt, beeindruckt den Bischof (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8, 5).

Vorbilder für die sozialen Tugenden findet Basilius eher bei den Tieren
der Luft und des Landes – ihr Sozialverhalten lässt sich leichter beobach‐
ten. So rühmt er die Gastfreundschaft der Krähen (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 8, 5), die Sorge der Störche für die alten Eltern (Basilius,

5.11 Basilius von Caesarea

231

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hexaemeron 8, 5), also den legendären, noch heute so genannten und auf
die Menschen übertragenen „Storchendank“ (ἀντιπελαργώσις), die gren‐
zenlose Treue der Hunde zu ihrem Herrn, neben dem sie nach dessen Tod
so lange sitzen bleiben, bis sie selbst verhungern (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 9, 4), und generell die Liebe der Tiere zwischen Eltern und
Jungen: „Unbegreiflich groß ist bei den Tieren die gegenseitige Liebe der El‐
tern und Jungen, weil Gott, der sie erschaffen hat, den Mangel an Vernunft
durch ein Übermaß sinnlicher Gefühle ersetzt hat (διότι ὁ δημιουργήσας
αὐτὰ Θεὸς τὴν τοῦ λόγου ἔλλειψιν διὰ τῆς τῶν αἰσθητηρίων περιουσίας
παρεμυθήσατο).“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 4)

Bleibt noch die Frage nach den intellektuellen Fähigkeiten der Tiere:
Zunächst einmal unterscheidet Basilius in stoischer Tradition die Tiere
als beseelte von den Pflanzen als unbeseelten Lebewesen (Basilius von
Caesarea, Hexaemeron 7, 1). Zwischen den einzelnen Tieren gibt es für
ihn unterschiedliche Grade der Beseelung: Landtiere haben mehr vom Le‐
bensprinzip der Seele als Wassertiere (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
8,1). In jedem Fall aber ist die Seele der Tiere irdisch und damit sterblich:
„Da nach der Schrift die Seele eines jeden Tieres sein Blut ist (Lev 17,11),
das Blut aber sich verdichtet und in Fleisch verwandelt, das Fleisch aber
verwest und in Erde sich auflöst, so ist die Tierseele natürlich erdhaft. […]
Glaub nicht, sie sei älter als ihre körperliche Substanz oder sie werde nach
der Auflösung des Fleisches fortbestehen!“ (Basilius von Caesarea, Hexae‐
meron 8,2) Damit negiert Basilius nicht nur die Präexistenz der Tierseele
(und damit auch die Seelenwanderung), sondern ebenso deren Postexistenz
in der Ewigkeit. Trotz aller Tierliebe bleibt er mit einem (fragwürdigen)
Verweis auf die Bibel ganz bei der klassischen stoisch-christlichen Position.

Dabei erkennt Basilius in manchen Tieren sehr wohl eine Fähigkeit,
die dem menschlichen syllogistischen Schlussfolgern höchst ähnlich ist.
Zwei Beispiele dafür sind Geier und Hunde. Die Geier folgen ziehenden
Heeren, weil sie sich davon Leichen erhoffen – und das können sie nicht
von Geburt an wissen, sondern nur aus Anschauungen lernen. Basilius fasst
das vieldiskutierte Beispiel so zusammen: „Du siehst ja unzählige Scharen
Geier den Heeren folgen, die aus der Waffenrüstung auf den Ausgang
schließen. Das ist aber menschlichem Überlegungen nicht fern (οὐ μακράν
ἐστι λογισμῶν ἀνθρωπίνων).“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8, 7)
Die Aloga-These steht wie ein Dogma im Raum, das Basilius nicht in Frage
stellen will. Und doch fragt man sich, warum das Verhalten der Geier dem
menschlichen Überlegen nur „nicht fern“ sein soll und wie es sich dann
eigentlich erklären lässt.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

232

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das zweite Beispiel stammt von Chrysipp – wir haben es bereits bei
Sextus Empiricus (Kapitel 3.6.3) und Tiberius Iulius Alexander, dem Neffen
Philons (Kapitel 3.6.1), kennengelernt: „Was die Weltweisen nach langen
Jahren des Studiums kaum gefunden haben, nämlich die Kettenschlüsse
(τὰς τῶν συλλογισμῶν πλοκὰς), das weiß, wie man sieht, der Hund, nur
von der Natur belehrt (παρὰ τῆς φύσεως πεπαιδευμένος). Wenn er näm‐
lich ein Wild aufspürt und dabei auf verschiedene Fährten stößt, dann den
überallhin führenden Spuren nachgeht, so spricht er doch mit solchem
Verhalten nur den Syllogismus aus (τὴν συλλογιστικὴν φωνὴν): ‚Das Wild
hat sich dahin oder dorthin oder nach einer dritten Seite hin gewendet;
aber es ist weder dahin noch dorthin gelaufen; folglich muss es nach dieser
Seite hin gelaufen sein.‘ So findet er nach Ablehnung des Unrichtigen das
Richtige.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 4) Der Hund vollzieht
also nach Basilius keinen syllogistischen Schluss, sondern wird „von der
Natur belehrt“. Hier bleibt der Bischof ganz bei der traditionellen stoischen
Lehre.

Wie schon Laktanz (Kapitel 5.7) führt auch Basilius den aufrechten
Gang des Menschen als zentrales biologisches Korrelat zur Vernunftbega‐
bung an. Den Halbsatz in Gen 1,24 „Die Erde bringe hervor“ legt er so aus:
„Die Tiere sind erdgeboren und zur Erde geneigt. Aber das ‚himmlische
Gewächs‘ (Platon, Timaios 90 A-B), der Mensch, zeichnet sich ebenso sehr
durch den Körperbau wie durch den Adel seiner Seele aus. Welche Gestalt
haben die Vierfüßer? Ihr Kopf ist der Erde zugekehrt, sieht auf den Bauch
und sucht auf jede Weise dessen Lust zu befriedigen. Dein Haupt ist dem
Himmel zugewandt; deine Augen schauen nach oben.“ (Basilius von Cae‐
sarea, Hexaemeron 9, 2) Die Vernunftbegabung dient also vor allem dazu,
den Menschen auf Gott hin zu orientieren, damit er seiner Verwandtschaft
mit Gott gerecht wird. Wie bei Laktanz werden die Körpermerkmale des
aufrechten Gangs und des erhobenen Blicks zum Code sozialer Ordnung.

Dennoch wird das Fehlen der Vernunft bei den Tieren durch ein Über‐
maß der Gefühle ausgeglichen (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 4).
So wird trotz allem die gütige Fürsorge Gottes für seine Geschöpfe sicht‐
bar: „Dass Gott den Mangel an Vernunft in der Tierwelt ausgleicht, offen‐
bart zugleich die Güte des christlichen Schöpfergottes und seine Liebe zu
jeglicher Kreatur, ein entscheidend neues Moment in der Sicht der Natur,
vor allem gegenüber der Stoa. Basilius hat diesen revolutionären Gedanken
in den Homilien des Hexaemeron immer wieder hervorgehoben.“ (Rainer
Henke 2000, 46)

5.11 Basilius von Caesarea

233

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassend ist Basilius‘ große Liebe zu den Tieren und sein ein‐
fühlsames Reden über sie ein unübersehbares und starkes Merkmal seiner
Predigten. Sie entspricht auch seiner Begeisterung für die detaillierte Tier‐
beobachtung der Naturwissenschaft. Dass er die mönchische Fleischabsti‐
nenz so stark mit der Vermeidung von Tierleid begründet und Mitgefühl
mit einem trauernden Ochsen empfindet, ist ebenfalls neu. Auf der Ebene
des praktischen Umgangs ist Basilius also ein großer Tierfreund. Auf der
Ebene der theologisch-ethischen Theorie jedoch hegt er an den überkom‐
menen Positionen des stoisch-christlichen Anthropozentrismus und der
Aloga-These keinen grundsätzlichen Zweifel. So tief und fest sind diese in
der spätantiken Kultur verwurzelt, dass sie gar nicht mehr als fragwürdig
wahrgenommen werden. Dennoch bleibt die Kernposition des Anthropo‐
zentrismus, dass alles einzig und allein zum Nutzen des Menschen geschaf‐
fen sei, bei Basilius außerordentlich schwach. Wenn er sie überhaupt er‐
wähnt, und das tut er eher selten, dann schwächt er sie soweit wie möglich
ab. Basilius gehört ohne Zweifel zu den „am wenigsten anthropozentristi‐
schen“ Autoren der frühen Kirche.

5.12 Gregor von Nyssa

Gregor von Nyssa, geboren um 335/ 340 in Caesarea und gestorben nach
394 in Nyssa, ist das zweitjüngste von zehn Kindern, nach seiner Ausbil‐
dung zunächst verheiratet und schon bald verwitwet. Beeinflusst von seiner
ältesten Schwester, der Nonne Makrina, und dem Zweitältesten, seinem
Bruder und Bischof Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11), wird er Mönch
und 372 Bischof des neu errichteten Bistums Nyssa, des heutigen Nevşehir
in Kappadokien. Theologisch denkt und schreibt er systematischer als sein
Bruder und führt dessen trinitarische Ideen fort, vor allem auf dem Konzil
von Konstantinopel 381, wo sie in das Glaubensbekenntnis aufgenommen
werden. Gregor hat ein umfangreiches literarisches Werk geschaffen, je‐
doch im Gegensatz zu seinem Bruder Basilius viel weniger über die Tiere
geschrieben.

Seine Schrift De hominis opificio, „eines der Hauptwerke patristischer
Anthropologie in griechischer Sprache“ (Giovanni Mandolino 2018, 416),
das den Großteil der hier darzustellenden Inhalte liefert, versteht Gregor
als Vollendung dessen, was Basilius im Hexaemeron aus Zeitgründen nicht
mehr ausgeführt hat, nämlich die Erschaffung und Gottebenbildlichkeit
des Menschen. Dabei greift Gregor wie schon sein Bruder intensiv auf

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

234

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die zeitgenössische Naturwissenschaft zurück. Der Deutung der leiblichen
Beschaffenheit des Menschen wendet er mehr Aufmerksamkeit zu als der
Deutung der Seele und des Geistes. Manche Gedanken entfalten Impulse,
die schon Basilius gesetzt hat, manche tauchen zum ersten Mal auf.

Die leitende Frage von De hominis opificio ist, warum der Mensch
gemäß der Schöpfungserzählung als letztes Werk Gottes geschaffen wird.
Entlang seiner Antwort untermauert Gregor von Beginn an einen starken
Anthropozentrismus, indem er mit poetischen Sätzen eine Welt schildert,
die perfekt für den menschlichen Nutzen vorbereitet wird: „Schon war also
alles zu seinem Ende gelangt. […] Und voll war die Erde von den Jahrzeit‐
früchten, indem sie zugleich mit den Blüten die Früchte trieb, voll waren
die Wiesen von allem, was auf den Wiesen wächst, und alle Riffe und Hö‐
hen, und alles Flach- und Hügelland und alle Talgründe waren mit frisch
grünendem Grase und der bunten Pracht der Bäume geschmückt, die
sich soeben aus der Erde erhoben, aber schnell zur vollendeten Schönheit
emporwuchsen. Lustig aber war alles, natürlich, und das auf Geheiß Gottes
zum Leben gelangte Getier sprang umher, herden- und artenweise in den
Gebüschen geborgen, von den Liedern der Singvögel ertönte allenthalben
jeglicher Strauch und Schatten spendende Busch. […] und der gesamte
Reichtum der Schöpfung zu Land und zu Wasser war fertig, aber der
Teilhaber (ὁ µετέχων) war nicht. Noch war nämlich dieses große und ehr‐
würdige Ding (τὸ µέγα τοῦτο καὶ τίµιον χρῆµα), der Mensch, nicht in der
Welt der Dinge ansässig. Denn es war auch nicht billig, dass der Herrscher
(ἄρχων) vor den Beherrschten erschien, sondern erst nach Zubereitung des
Herrschergebietes war es an der Zeit, dass der König (βασιλεύς) auftrat.“
(Gregor von Nyssa, De opificio hominis 1–2) Noch nirgends haben wir
die anthropozentristische Deutung des Sechstagewerks in einer so reichen
und phantasievollen Ausschmückung gelesen wie hier. Und noch nirgends
wurde die menschliche Königswürde so direkt mit der Teilhaberschaft oder
Stakeholderschaft gleichgesetzt. König zu sein heißt Nutznießer zu sein –
eine Gleichung, die sich durchaus hinterfragen lässt. „Gregory imagines the
scene of creation as a lavish banquet laid out for a guest who has yet to
arrive – a world made for human consumption.” (Eric Daryl Meyer 2018,
43)

Als entscheidenden Unterschied des Menschen zu den Tieren und als
konstitutives Merkmal für die menschliche Gottebenbildlichkeit betrachtet
Gregor den freien Willen. So schreibt er in seiner Abhandlung über die
Jungfräulichkeit: „Er war Bild und Gleichnis (εἰκών ἦν καὶ ὁμοίωμα) […]
der Kraft, die über alles Seiende König ist (βασιλευούσης), und deswegen

5.12 Gregor von Nyssa

235

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erhielt er in der Selbstmächtigkeit der Entscheidung die Ähnlichkeit mit
dem, der die Macht zu allem hat…“ (Gregor von Nyssa, De virginitate
12) Daraus folgt sehr klassisch: „Die Selbstmächtigkeit des Menschen ist
[…] für Gregor der wesentliche Zug der Gottebenbildlichkeit […] Sie ist
notwendig mit der Vernunftbegabung des Menschen verbunden.“ (Martin
Streck 2005, 132–133)

Wie schon Basilius fragt Gregor vor allem nach den Köpermerkmalen,
die den Menschen als Herrscher der Schöpfung prädestinieren und seine
Führungsrolle ermöglichen. Hierzu gehört zunächst seine mangelnde Aus‐
stattung mit körperlicher Stärke, die ihn hilfsbedürftig macht, weshalb er
die Tiere zu dominieren und domestizieren beginnt. Er braucht das, kann
es aber auch (Gregor von Nyssa, De opificio hominis 7). Das zweite, uns
ebenfalls schon bekannte Merkmal ist der aufrechte Gang: „Aufrecht aber
ist die Gestalt des Menschen und zum Himmel gerichtet, und in die Höhe
blickt er. Fürstlich ist auch dies und bezeichnet die königlichen Würde
(Ἀρχικὰ καὶ ταῦτα, καὶ τὴν βασιλικὴν ἀξίαν ἐπισηµαίνονται). Denn dass
unter den Geschöpfen allein der Mensch so beschaffen ist, allen anderen
aber die Körper sich nach unten neigen, zeigt deutlich den Unterschied
der Würde zwischen den unter die Herrschaft Gebeugten und der über
ihnen stehenden Macht (τὴν τῆς ἀξίας διαφορὰν, τῶν τε ὑποκυπτόντων τῇ
δυναστείᾳ, καὶ τῆς ὑπερανεστώ σης αὐτῶν ἐξουσίας).“ (Gregor von Nyssa,
De opificio hominis 8)

Schließlich kommen bei Gregor als drittes spezifisch menschliches Kör‐
permerkmal über seinen Bruder Basilius hinausgehend die freigespielten
Hände hinzu, die erst die Sprachfähigkeit des Menschen ermöglichten.
In De hominis opificio 8 „wird dargestellt, wie die körperlichen Charakte‐
ristika des Menschen miteinander zusammenhingen und wie sie alle auf
den Dienst am Logos ausgerichtet seien: Der aufrechte Gang entbindet
die Vorderglieder von ihrer Funktion als Stützorgane, ist also die Voraus‐
setzung für die Bildung der Hände. Die Hände wiederum befreien den
Mund von der Aufgabe, sich die Nahrung direkt zuzuführen; dadurch aber
können Mund und Zunge eine Gestalt annehmen, die die Gliederung der
Stimme ermöglicht. Müssten wir nämlich gleich den Tieren die Pflanzen
mit dem Mund abrupfen, so hätten wir eine Schnauze, schwielige, dicke
Lippen und eine raue, tierische Zunge bekommen und könnten folglich
auch allerhöchstens tierische Laute äußern.“ (Urs Dierauer 1977, 236) Was
Dierauer kompakt zusammenfasst, belegt die lange und anspruchsvolle
Gedankenkette Gregors vom aufrechten Gang bis zur Sprachfähigkeit, die
auch der modernen Biologie zur Ehre gereichen würde. Der menschliche

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

236

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Organismus wird als perfekt auf die Ausbildung der Sprache ausgerichtet
dargestellt.

Auf die hermeneutische Problematik, dass aus diesen kategorialen, kon‐
tingenten Unterschieden der Körperbeschaffenheit ein kategorischer, prin‐
zipieller Unterschied in der Würde konstruiert wird (Eric Daryl Meyer
2018, 46), hatten wir schon andernorts hingewiesen. Das Problem ist nicht
spezifisch für Gregor, sondern betrifft die gesamte stoische Naturphiloso‐
phie. Der Schluss vom Sein auf das Sollen, so unumgänglich er ist, bleibt
ethisch betrachtet immer prekär und bedarf einer sehr differenzierten und
vorsichtigen Darlegung. Bei Gregor bleibt er hingegen (wie insgesamt in
der Stoa) weitgehend unreflektiert.

Dass die Aloga-These in einem Werk über die Erschaffung des Menschen
nicht eigens erläutert wird, kann nicht verwundern. In seiner Predigt über
die dritte Seligpreisung „Selig die Trauernden“ kommt Gregor jedoch auf
sie zu sprechen, denn auf Grund der Vernunftlosigkeit spricht er den Tieren
die Fähigkeit zu trauern ab: „… wer in den Lüsten dieses Lebens versinkt,
von dem kann man nicht annehmen, dass er trauere. Letzteres beweisen
auch die vernunftlosen Tiere; diese befinden sich zwar von Natur aus
in einem bedauernswerten Zustand – denn was ist jammervoller, als der
Vernunft beraubt zu sein? –, aber ein Gefühl ihres Unglückes haben sie
nicht; vielmehr verläuft ihr Leben in einer gewissen Freude: das Pferd ist
voll Übermut, der Stier tummelt sich, dass der Staub auffliegt, das Schwein
sträubt seine Borsten, die jungen Hunde scherzen, die Kälber hüpfen; jedes
Lebewesen kann auch durch mancherlei Zeichen seine Freude ausdrücken.
Hätten sie jedoch eine Vorstellung von der Freude (χάρις) der Vernunft,
die sie entbehren, sie verbrächten ihr stumpfes, niedriges Leben nicht in
Freude (ἡδονή).“ (Gregor von Nyssa, De beatitudinibus 3, 4)

Trauer im eigentlichen Sinne, da ist Gregor ganz stoisch, kann nur
gegeben sein, wenn jemand eine klare Vorstellung von dem Verlust und
den Möglichkeiten seiner Bewältigung hat, wenn jemand sich also dazu
verhalten kann. Diese Möglichkeit spricht er den Tieren ab, weil sie für
ihn keine Vernunft besitzen. Die Vernunftlosigkeit ihrerseits wertet Gregor
zwar objektiv als Unglück der Tiere, das diese jedoch subjektiv nicht emp‐
finden würden und könnten – und schildert ausführlich ihre sinnlichen
Freuden. – Inhaltlich war sein Bruder Basilius völlig derselben Meinung.
Wenn wir uns aber an die Darstellungsweise erinnern, mit der er den
trauernden Ochsen schildert, den er beobachtet hat, dann wird gleichwohl
ein Unterschied deutlich. Zumindest performativ lässt Basilius anklingen,
dass er mit dem stoischen Konzept der Unfähigkeit der Tiere zu wahrer

5.12 Gregor von Nyssa

237

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Trauer nicht glücklich ist. Gregor hingegen schildert zwar anschaulich die
Freuden der Tiere – aber es berührt ihn offenkundig nicht, ihnen die echte
Freude abzusprechen, die den Vernunftbegabten vorbehalten ist. Wo Basili‐
us empathische Nähe zu den Tieren zeigt, bleibt Gregor in indifferenter
Distanz zu ihnen.

Insgesamt sieht Gregor die Tiere im Rahmen der stoischen Scala naturae
den Pflanzen näher als den Menschen, was für ihn die Legitimation be‐
gründet, Tiere wie Pflanzen als Nahrung zu verzehren: „Darum hat der all‐
gemeine Gesetzgeber auch die Natur der Tiere, als nicht weit entfernt vom
Pflanzenleben, in gleicher Weise dem Gebrauch des Menschen übergeben,
um statt des Krautes ihren Besitzern zu dienen; denn ‚alles Fleisch,‘ sagt er,
‚esset wie Kräuter des Feldes‘ (Gen 9,3); nur wenig scheint sie ja durch ihre
Empfindungsfähigkeit voraus zu haben vor dem, was ohne diese wächst
und sich mehrt. Zur Lehre sei dies den fleischlich Gesinnten, das Denken
nicht zu sehr an die sinnlichen Dinge zu fesseln, sondern in den seelischen
Vorzügen geschäftig zu sein, da die wahre Seele sich in diesen zeigt, die
Sinnesempfindung aber auch in den Tieren ist.“ (Gregor von Nyssa, De
hominis opificio 15) Gregor vollzieht die übliche Unterscheidung zwischen
rein vegetarischer Ernährung vor und fleischlicher Ernährung nach dem
Sündenfall nicht mit. Denn die Empfindungsfähigkeit der Tiere ist für
ihn keine ethisch relevante Begabung. Stattdessen kommt er sofort auf die
Mahnung, die diese Einschätzung für den Menschen enthält, nämlich sich
vom Tier abzuheben.

Die menschliche Vernunftbegabung bleibt also auch für Gregor eine Ver‐
pflichtung zur Moralität. In De opificio hominis 18 beschreibt er gut stoisch,
dass die Natur des Menschen aus zwei Hälften zusammengesetzt ist, der
göttlichen und der tierlichen. Die moralische Aufgabe des Menschen beste‐
he nun darin, die zweite durch die erste zu beherrschen. Während nämlich
die Tiere durch natürliche Impulse zur Selbstfürsorge getrieben würden,
müsse der Mensch diese Kräfte durch die Anleitung der Vernunft zum Gu‐
ten führen. An anderer Stelle bemüht Gregor das vertraute platonische Bild
vom Wagenlenker und den wildgewordenen Zugtieren: „Wenn dagegen die
Vernunft wie irgendein Wagenlenker (τις ἡνίοχος) die Zügel fallen lässt, der
alsdann selbst unter das Fuhrwerk kommt und hinter demselben geschleift
wird, wohin die Zugtiere in ihrer vernunftlosen Bewegung (ἡ ἄλογος
κίνησις) das Gespann gerade reißen, dann verwandeln sich die Antriebe
in Leidenschaft, deren Unwesen auch an den Vernunftlosen zu sehen ist
(τότε εἰς πάθος αἱ ὁρμαὶ καταστρέφονται, οἷον δὴ καὶ ἐπὶ τοῖς ἀλόγοις
ἔστιν ἰδεῖν).“ (Gregor von Nyssa, Dialogus de anima et resurrectione 8,

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

238

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7) Dieses Bild aus Platons Phaidros (vgl. Kapitel 3.3), das noch heute in
vielen Redewendungen anklingt – etwa wenn von „zügellosem Verhalten“
die Rede ist –, illustriert deutlich wie kaum ein anderes das Bemühen der
griechischen Ethik, das Tier im Menschen zu domestizieren und sowohl
unschädlich als auch nützlich zu machen. Es illustriert das tiefe Misstrauen
der Griechen gegenüber den Gefühlen – das seinen langen Schatten dann
auch auf die Tiere wirft.

Gregor orientiert sich theologisch wie spirituell stark an seinem älteren
Bruder Basilius, hat aber nicht dessen Esprit und übernimmt vor allem
nicht dessen große Liebe zu den Tieren. Den Anthropozentrismus macht
er ungewöhnlich stark, indem er das Königtum des Menschen, das er in
der Gottebenbildlichkeit erkennt, ausdrücklich mit der Ermächtigung zur
Nutzung der Schöpfung gleichsetzt. Genuin ist außerdem seine biologische
Herleitung der Sprachfähigkeit des Menschen aus dem aufrechten Gang.
Insgesamt ist ihm die nichtmenschliche Schöpfung kein großes Anliegen.

5.13 Ambrosius von Mailand

Ambrosius wird 339 in Augusta Treverorum (Trier) geboren und stirbt 397
in Mediolanum (Mailand). Seine Eltern gehören zur römischen Senatsa‐
ristokratie, sein Vater Aurelius Ambrosius ist Präfekt der Provinz Gallia
Narbonensis (im heutigen Südfrankreich) und stirbt früh. Ambrosius erhält
eine gute juristische Ausbildung, um wie sein Vater die Beamtenlaufbahn
einzuschlagen. 372/373 wird er Präfekt der Provinz Aemilia-Liguria mit Sitz
in Mailand, einer der damaligen Kaiserresidenzen. Doch schon 374 wird er
vom Volk zum Mailänder Bischof gewählt, obwohl er noch Katechumene
ist. Nach Rücksprache mit dem Kaiser nimmt er das Amt an und empfängt
innerhalb einer Woche die Taufe sowie die Weihen zum Diakon, Priester
und Bischof. Auf Grund seiner neuen Aufgabe befasst er sich nun erstmals
mit Theologie. Er wird kein großer Theologe, sondern eher ein Kirchenpo‐
litiker, der seine Theologie von Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11) und
anderen großen Theologen seiner Zeit übernimmt und aus der griechisch-
sprachigen in die lateinisch-sprachige Welt transferiert.

Über die Hälfte seiner Schriften widmen sich der Bibelauslegung und
gehen vermutlich auf Predigten zurück. Ambrosius hat, soweit ich sehe als
einziger der Kirchenväter, eine eigene Abhandlung über die Noacherzäh‐
lung geschrieben: De Noe et Arca aus dem Jahr 378. Sonst wird die Arche
oft nur erwähnt. Das Holz der Arche und das Wasser der Flut werden

5.13 Ambrosius von Mailand

239

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als Bild für das Kreuz Christi und das Wasser der Taufe verstanden, und
manchmal ist noch von den beiden Vögeln, dem Raben und der Taube die
Rede, die Noach aussendet. Vor allem aber wird die Arche als Bild für die
Kirche verwendet, in der ein regelrechter „Zoo“ von Menschen friedlich
vereint ist und harmonisch zusammenlebt. Ambrosius legt hingegen einen
Großteil der Erzählung aus, und zwar in einem doppelten Verfahren: Zu‐
nächst erklärt er den Wortsinn des Textes, anschließend den „sensus altior“,
den höheren, also allegorischen Sinn. Den erkennt er konsequent in der
Auseinandersetzung des Menschen mit seinem Begierden und Leidenschaf‐
ten. Noach ist der Gerechte, also der Verstand (mens), der alle irrationalen
Leidenschaften unterwirft und sie gleichsam in die Arche seiner Vernunft
einsperrt (Ambrosius, De Noe et Arca 9, 30).

Nicht alles, was Gen 6–9 über die Tiere zu sagen hat, wird von Ambrosi‐
us interpretiert. Oft überspringt er theologisch bedeutsame Verse und hält
sich dafür bei Detailfragen auf. Für unsere Fragestellung scheint mir nur
eine längere Passage bedeutsam, nämlich die Abhandlung der Frage, war‐
um die Tiere in der Flut sterben müssen, obwohl sie doch nicht gesündigt
haben. Ambrosius zieht zur Erklärung mehrere Argumente heran. Zunächst
ist es für ihn wie bei einem Heer, das sterben muss, wenn der Heerführer
einen Fehler gemacht hat und selber stirbt: „Wenn der Mensch untergeht,
dem Gott der Herr eine königliche Macht (regalis potestas) über jedes Ge‐
schlecht der Tiere gegeben hat“ (Ambrosius, De Noe et Arca 10, 31), dann
müssen alle Tiere mit dem Menschen untergehen. Auch bei einer Pest wür‐
den schließlich die Tiere zusammen mit den Menschen infiziert. Das zweite
Argument ist die Analogie zum Körper: Wenn der Kopf stirbt, sterben alle
übrigen Körperteile mit, was umgekehrt nicht der Fall sein muss. „Das
Haupt und gewissermaßen das Führungsorgan der übrigen Tiere ist der
Mensch (caput et principale quoddam caeterorum animalium homo est).“
(Ambrosius, De Noe et Arca 10, 32) Schließlich führt Ambrosius als drittes
und wichtigstes Argument den Anthropozentrismus an. Unter Berufung auf
Ps 8,8 hält er fest, dass die Tiere um des Menschen willen geschaffen seien.
Wenn also der Mensch ausgelöscht werde, habe ihre Existenz keinen Zweck
mehr: „Wegen ihm sind jene alle; manche aus Gründen der Nützlichkeit,
manche um der Freude willen, manche um der Lust willen. Es war also
folgerichtig, dass, wenn der Mensch von der Oberfläche der Erde ausge‐
löscht wird, auch jene, die seinetwegen geschaffen wurden, gleichermaßen
ausgelöscht werden.“ (Ambrosius, De Noe et Arca 10, 33)

Nicht nur die allegorische Auslegung der Noacherzählung, sondern auch
die wörtliche muss aus tiertheologischer Perspektive enttäuschen. Dass die

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

240

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tiere überhaupt gerettet werden; dass ihnen ebenso wie den Menschen der
Bund Gottes gilt; dass sie eine Schicksals-, aber auch eine Rechtsgemein‐
schaft mit Gott und den Menschen erleben, wird von Ambrosius nicht
thematisiert. Hier ist der gelernte Verwaltungsbeamte offenbar schlicht
überfordert.

Die vermutlich wichtigste und bekannteste Schrift des Ambrosius, die
auf die Schöpfung Bezug nimmt, ist das Hexaemeron, mit dem wir uns
im Folgenden befassen. Es ist stark an der Vorlage des Basilius orientiert
und interpretiert die Schöpfungserzählungen wörtlich, nicht allegorisch.
Im Unterschied zu dieser werden die naturwissenschaftlichen Beispiele
jedoch erheblich ausgeweitet, während die theologischen und philosophi‐
schen Reflexionen auf ein Minimum zurückgefahren sind (vgl. dazu auch
Maria Pia Ciccarese 2016, 103–110). Das paränetische Anliegen des Ambro‐
sius bleibt freilich dasselbe wie bei Basilius: Das Staunen über das Wunder
der Schöpfung und die Größe des Schöpfers. Unzählige Male verwendet
der Mailänder Bischof das Verb „mirari“ (vgl. Maria Pia Ciccarese 2016,
96–98). Treffend formuliert er: „Mirabilis natura in maximis […] mirabilis
etiam in minimis“ (Ambrosius, Hexaemeron 6, 6, 37).

Inhaltlich liegt der Schwerpunkt auf der Vorbildhaftigkeit der Tiere als
„exempla“ (Maria Pia Ciccarese 2016, 98–103). Wie Basilius führt Ambrosi‐
us einzelne negative Beispiele an, die das Verhalten der Prädatoren betref‐
fen, etwa wenn er ermahnt, der Mensch solle nicht zum Raubfisch werden
(Ambrosius, Hexaemeron 5, 5, 13–14). Viel umfangreicher sind jedoch wie
bei Basilius die Beispiele, in denen Tiere als positive Vorbilder gelten. So
mahnen die Fische, die ihre Gebiete von Natur aus kennen und sich da‐
mit zufrieden geben, zur Maßhaltung und zum Respektieren von Grenzen
(Ambrosius, Hexaemeron 5, 10, 26–27). Zahlreiche Vögel sind ein Vorbild
der Gastfreundschaft (Ambrosius, Hexaemeron 5, 16, 54). Ebenfalls die
Vögel werden zur Illustration von Milde und Barmherzigkeit herangezogen
(Ambrosius, Hexaemeron 5, 16, 55). Ein häufiges Thema ist die Liebe der
Tiere zwischen Kindern und Eltern, etwa bei den Wassertieren (Ambrosius,
Hexaemeron 5, 3, 7) und den Krähen (Ambrosius, Hexaemeron 5, 18, 58).
Die Tauben schließlich werden als Vorbild für die Treue über den Tod des
Partners hinaus genannt (Ambrosius, Hexaemeron 5, 19, 62).

Natürlich taucht auch wieder das Beispiel des Hundes auf, der das Wild
verfolgt und scheinbar syllogistisch schließt. Es stammt wie erwähnt von
Chrysipp und ist uns bei Sextus Empiricus (Kapitel 3.6.3), Tiberius Iulius
Alexander (Kapitel 3.6.1) und Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11.2) begeg‐
net. Ambrosius kommentiert es so: „Niemand zweifelt wohl, dass der Hund

5.13 Ambrosius von Mailand

241

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keine Vernunft besitzt (exsortem rationis canem esse nemo dubitaverit).
Und doch, wenn man seinen Scharfsinn (sensus eius vigorem) beobachtet,
möchte man meinen, er bediene sich bei seinem feinen Spürsinn der Ver‐
nunft. Was beispielsweise die wenigsten an den Schulen fertig zu bringen
vermögen, selbst wenn sie ihr ganzes langes Leben im Lernen zubringen,
syllogistische Kettenschlüsse (coniunctiones syllogismorum) zu vollziehen,
darauf verstehen sich, wie sich leicht einsehen lassen wird, die Hunde kraft
natürlicher Belehrung (naturali eruditione). […; hier folgt das bekannte
Beispiel, Anm. MR] Was Menschen trotz langen, regelrecht geschulten
Denkens kaum fertig bringen, ergibt sich für die Hunde auf natürliche Wei‐
se (ex natura suppetit): Erst überzeugen sie sich vom Unrichtigen, sodann
gelangen sie nach Ausscheidung des Falschen zur Wahrheit.“ (Ambrosius,
Hexaemeron 6, 4, 23) Die Erklärung des Ambrosius bleibt also ganz in
den klassischen stoischen Erklärungsmustern, die die Differenz zwischen
erlernten und naturhaften Fähigkeiten ausleuchten und die erlernten den
Menschen vorbehalten.

Die ambrosianische Kommentierung der Erschaffung des Menschen un‐
terscheidet streng zwischen dem Abbild Gottes, das allein Christus ist, und
der menschlichen Seele, die nach dem Abbild Gottes, also nach Christus,
geschaffen ist: „So ist also unsere Seele gemäß dem Abbild Gottes (ad
imaginem Dei). In ihr, Mensch, bist du ganz; denn ohne sie bist du nichts,
sondern bist Erde und wirst in Erde aufgelöst. […] Sie ist es, durch welche
du herrschst (per quam dominaris) über alle übrigen Wesen der Tier- und
Vogelwelt. Sie ist gemäß dem Abbild Gottes, der Leib aber ist nach Art
der Tiere geformt (haec est ad imaginem Dei, corpus autem ad speciem
bestiarum). Diese trägt das fromme Siegel der Nachahmung Gottes (pium
divinae imitationis insigne), jener teilt das Los (consortium) mit den Tie‐
ren und Ungeheuern.“ (Ambrosius, Hexaemeron 6, 7, 43) Ambrosius ist
es wichtig, zwischen dem Menschen und Christus einen klaren hierarchi‐
schen Unterschied zu signalisieren. Außerdem schreibt er die Abbildhaftig‐
keit allein der Seele zu, nicht dem Körper, denn der ist sterblich wie bei den
Tieren.

Erstaunlich ist jedoch, dass sich im gesamten Hexaemeron kaum eine
Anspielung auf den Herrschaftsauftrag aus Gen 1,28–29 findet. Der Neben‐
satz in dem eben referierten Zitat ist eine der seltenen Ausnahmen. Folgt
man hingegen dem Gesamtaufbau der Abhandlung über die Erschaffung
des Menschen, dann geht Ambrosius von der Morphologie des menschli‐
chen Körpers und der Bedeutung der Seele direkt zum Sabbat (Gen 2,1–4)
über. Dass es einen göttlichen Plan für die Schöpfung gibt, klingt allenthal‐

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

242

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ben einmal an. Dass alles seinen Sinn und seine Funktion hat, ebenfalls.
Aber dass alles für den Menschen da wäre, liest man bei Ambrosius nicht.
Und dass der Mensch die Herrscherrolle habe, wird nur vorsichtig ange‐
deutet. So bleibt der Mailänder Bischof in der Frage der Teleologie und
des Anthropozentrismus außerordentlich zurückhaltend. Eine Reflexion
der Beziehung zwischen Menschen und nichtmenschlichen Geschöpfen
kommt im ambrosianischen Hexaemeron nicht vor.

5.14 Johannes Chrysostomus

Johannes von Antiochia, dem auf Grund seiner rhetorischen Begabung im
6. Jahrhundert der Beiname Χρυσόστομος, Goldmund, gegeben wird, ist
um 348 in Antiochia geboren und 407 in Komana Pontika gestorben. Sein
Vater, ein hoher Offizier, stirbt bald nach Johannes‘ Geburt, so dass dieser
von seiner christlichen Mutter allein erzogen wird. Er studiert Rechtswis‐
senschaft und lässt sich im Jahr 371 taufen. Nach dem Tod seiner Mutter
372 geht er als Mönch in die syrische Wüste, muss allerdings auf Grund
seines schlechten Gesundheitszustands 378 nach Antiochia zurückkehren.
381 wird er zum Diakon, 386 zum Priester geweiht und schließlich 397 zum
Patriarchen von Konstantinopel ernannt. Ab 403 muss er mehrfach in die
Verbannung, weil seine scharfe Kritik an den Reichen Kaiserin und Kaiser
missfällt. Auf dem Weg von einem Verbannungsort zum nächsten stirbt er
407.

Chrysostomus ist derjenige frühchristliche Theologe, von dem die meis‐
ten Publikationen erhalten sind. Sein Werk ist enorm. Es besteht aus wis‐
senschaftlichen Abhandlungen, Bibelkommentaren, Predigten sowie Brie‐
fen aus dem Exil. Dennoch halten sich seine Ausführungen über die
Schöpfung in Grenzen. Vorwiegend finden sie sich in seinen Predigten
an die Bevölkerung von Antiochia. Diese haben ein ganz konkretes Ereignis
im Hintergrund: In der Fastenzeit 387 zerstört die antiochenische Bevölke‐
rung aus Protest gegen neue Steuern die auf Säulen stehenden Statuen des
Kaisers und seiner Familie. Schon am darauffolgenden Tag werden zur
Vergeltung einige EinwohnerInnen getötet, darunter auch Kinder. In dieser
extrem angespannten Situation hält Chrysostomus zwanzig Predigten „über
die Säulen“, die auch auf die pagane Bevölkerung großen Eindruck machen
und die Lage spürbar beruhigen.

Zunächst einmal wird es nicht verwundern, dass der begnadete Prediger
die Sprache als das besondere, exklusiv menschliche Merkmal und Geschenk

5.14 Johannes Chrysostomus

243

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


betrachtet. In einer weder lokalisierbaren noch datierbaren Predigt über die
Buße sagt er: „Eben deswegen haben wir einen Vorzug vor den wortlosen
Lebewesen (τῶν ἀλόγων ζώων), weil wir ein Wort haben (ἐν τῷ λόγον
ἔχειν), miteinander durch das Wort reden können und das Wort lieben
(λόγου ἐρᾷν); denn ein Mensch, der das Wort nicht liebt, ist unvernünfti‐
ger als die Tiere (ἀλογώτερος τῶν κτηνῶν), weil er nicht weiß, warum
er geehrt worden ist und woher er diese Ehre empfangen hat. Deshalb
spricht der Prophet mit Recht: ‚Der Mensch, da er in Ehren war, verstand
es nicht, hat sich verhalten wie die unverständigen Tiere und ist ihnen
gleich geworden (Ἄνθρωπος ἐν τιμῇ ὢν οὐ συνῆκε· παρασυνεβλήθη τοῖς
κτήνεσι τοῖς ἀνοήτοις, καὶ ὡμοιώθη αὐτοῖς).‘ (Ps 48,13 LXX)“ (Johannes
Chrysostomus, De paenitentia homiliae 3, 1) Chrysostomus deutet den
Logos in dieser Predigt also vorrangig auf die Sprache, die Aloga sind
in seiner Wahrnehmung vor allem sprachlos. Das Wort ist der besondere
Glanz und Schmuck des Menschen, es ehrt ihn, sprechen zu können. Zum
Beleg beruft sich Chrysostomus auf ein uns bereits bekanntes Schriftwort,
das er irrtümlich einem „Propheten“ zuschreibt, obwohl es aus einem
Psalm stammt (und damit, wenn er es einer Person zuschreiben wollte,
David zugeschrieben werden müsste). Dieses legt er anders aus als jene
Autoren, die es bisher zitiert haben: Der Mensch hat nicht verstanden, was
seine Ehre ist, nämlich das Wort, und ist damit den unverständigen Tieren
gleich geworden. Obgleich die Septuaginta nicht von ἄλογα, sondern von
ἀνόητα spricht und damit das Wortspiel des Chrysostomus verunmöglicht,
interpretiert er den Psalmvers ganz in seinem Sinn: Wer den Logos, die
Sprache nicht zu schätzen weiß, wird zum Tier.

In seiner siebten Homilie an die AntiochenerInnen über die Bildsäulen
fragt Chrysostomus, was den Menschen in dieser prekären Lage Trost
schenken könnte. Und hier kommt er auf den Anthropozentrismus als
stärksten Beweis der göttlichen Liebe und Fürsorge zu sprechen, den er
ganz stoisch mit der These der der Herrschaft des Menschen über die
Schöpfung, symbolisiert in seiner Gottebenbildlichkeit, verbindet: „Wenn
du nämlich hörst, dass Gott den Himmel und die Erde, das Meer, die Luft,
die Wasser, die vielen Sterne, die beiden großen Lichter, die Pflanzen, die
vierfüßigen Tiere, das schwimmende und fliegende Getier, kurz alles Sicht‐
bare deinetwegen und um deines Heiles und deiner Ehre willen (διὰ σὲ καὶ
τὴν σὴν σωτηρίαν καὶ τιµὴν) gemacht hat, erhältst du da nicht reichlichen
Trost und empfängst hierin den größten Beweis der göttlichen Liebe, wenn
du bedenkst, dass Gott eine Welt von solcher Größe und Beschaffenheit,
von solcher Schönheit und solchem Umfang deinetwegen, der du so klein

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

244

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bist, ins Dasein gerufen hat? Wenn du demnach hörst, dass Gott im Anfang
den Himmel und die Erde gemacht hat, so gehe über das Gesagte nicht eilig
hinweg, sondern überschaue im Geist die Weite der Erde und überlege,
wie Er uns einen so köstlichen und reichlichen Tisch vorgesetzt und uns
aller Orten viele Freude bereitet hat. Und das Größte ist, dass er uns diese
so große und herrliche Welt nicht etwa als Lohn für unsere Arbeit oder
als Vergeltung für gute Werke gab, sondern dass er uns zugleich mit ihr
bildete und mit diesem Königtum (βασιλεία) unser Geschlecht beehrte.
Denn ‚Lasst uns einen Menschen machen,‘ sagte er, ‚nach unserem Bild
und Gleichnis (κατ' εἰκόνα ἡµετέραν καὶ καθ' ὁµοίωσιν).‘ (Gen 1,26 LXX)
Was bedeutet: ‚Nach unserem Bild und Gleichnis?‘ Ein Bild der Herrschaft,
sagt er (τῆς ἀρχῆς εἰκόνα φησὶ), und wie im Himmel keiner höher ist als
Gott, so sei auf der Erde keiner höher als der Mensch! Dies also ist die eine
und erste Ehre, die er ihm erwies, dass er ihn nach seinem Bilde machte.
Die zweite, dass er uns die Herrschaft nicht als eine Vergeltung unserer
Mühen verlieh, sondern als ein reines Geschenk seiner Menschenfreund‐
lichkeit und Gnade. Die dritte, dass er uns diese als natürliche geschenkt
hat; denn manche Herrschergewalt ist natürlich, manche kommt aus einer
Abstimmung; […] das, was nicht von Natur besessen wird, verändert sich
leicht und geht auf andere über; [...] Hier wird also die Würde des König‐
tums stets mit der Geburt erlangt, und niemand hat je einen Löwen seine
Herrschaft einbüßen sehen. Ein solches Königtum hat Gott nun auch uns
von Anfang gespendet und uns allen vorgesetzt. Und nicht allein dadurch
hat er unsere Natur geehrt, sondern auch durch den Vorrang des Ortes,
indem er uns das Paradies zum auserwählten Wohnsitz anwies und uns
Vernunft gab und eine unsterbliche Seele spendete (καὶ λόγον δοὺς καὶ
ψυχὴν ἀθάνατον χαρισάµενος).“ (Johannes Chrysostomus, Ad populum
Antiochenum homiliae 7, 2)

Interessant ist zunächst dieser letzte Satz, in dem Chrysostomus die Ver‐
nunftbegabung des Menschen von der Gottebenbildlichkeit unterscheidet.
Die Vernunft kommt zur Gottebenbildlichkeit als Additum dazu wie Para‐
dies und Unsterblichkeit. Das ist durchaus ungewöhnlich. Meist werden
bei den frühchristlichen Theologen Gottebenbildlichkeit und Vernunftbe‐
gabung gleichgesetzt. Chrysostomus denkt da anders. Wichtiger aber sind
die beiden Hauptargumente, durch die er die Menschen trösten will. Denn
angesichts der kaiserlichen Strafmaßnahmen fühlen sich die Antiochene‐
rInnen ziemlich klein und verängstigt. Nach Herrschaft fühlt sich ihre
Situation absolut nicht an. Da tröstet sie Chrysostomus durch zwei Gedan‐
ken: Einerseits durch die Botschaft des Anthropozentrismus: Der kleine

5.14 Johannes Chrysostomus

245

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mensch wird zum Ziel und Zweck der großen Schöpfung erklärt. Einen
größeren Beweis der göttlichen Liebe könnte es gar nicht geben, ist Chry‐
sostomus überzeugt. Letztlich gewinnt hier die stoische Idee der Pronoia
eine neue Aktualität und existenzielle Tiefe. Schon die Stoiker haben sie als
Beweis für die göttliche Fürsorge gesehen und aus ihr Selbstbewusstsein zu
schöpfen versucht. Genau das tut Chrysostomus im Moment der Angst und
Verzweiflung in seiner Heimatstadt.

Andererseits tröstet Chrysostomus die AntiochenerInnen mit dem Ver‐
weis darauf, dass sie eine königliche Würde in der Schöpfung haben –
und das von Natur aus, nicht durch Wahl; dauerhaft, nicht vorübergehend;
von Gott geschenkt, nicht durch Leistung verdient. Der Kaiser hingegen
hat seine Würde nur durch Wahl und vorübergehend – sie kann ihm
schon morgen genommen werden. Die Gottebenbildlichkeit aus Gen 1 wird
hier also soziopolitisch aufgeladen, ohne zum Aufruhr gegen den Kaiser
anzustiften. Noch dazu wird sie mit einem Ort (dem Paradiesesgarten)
und einer Zeit (der Ewigkeit) in Beziehung gesetzt, die alle kaiserlichen
Ansprüche übertreffen. Weder der Kaiserpalast in Konstantinopel noch
die Dauer einer kaiserlichen Regierung können da mithalten. – Diese Kö‐
nigswürde des Menschen taucht auch in seinen Homiliae in Genesin auf.
Dort schreibt er auf die uns schon bekannte Frage, warum die Schöpfung
vor dem Menschen geschaffen sei, das habe den Sinn, dass der Mensch
wie ein König in seine festlich geschmückte Königsstadt einziehen könne
(Johannes Chrysostomus, Homiliae in Genesin 8, 2).

Offensichtlich hat das erste Argument des Anthropozentrismus nicht alle
Zuhörenden überzeugt. Insbesondere heterodoxe Kritiker wie Manichäer,
Markioniten, Valentinianer bezweifeln übereinstimmend die anthropozen‐
tristische Teleologie der kirchlichen Orthodoxie. Ihre Bedenken und Zwei‐
fel greift der Prediger ausdrücklich auf: „Viele machen nämlich außer dem,
was bereits gesagt worden ist, noch folgenden Einwurf: ‚Wenn der Mensch
der König der Vernunftlosen (βασιλεὺς τῶν ἀλόγων) ist, warum wird
er denn von vielen derselben an Stärke, Gewandtheit und Schnelligkeit
übertroffen?‘“ (Johannes Chrysostomus, Ad populum Antiochenum homi‐
liae 11, 4) Auch hier antwortet Chrysostomus ganz klassisch: Der Mensch
mache sich die Tiere kraft seiner Vernunft zunutze, so dass sie ihm dienen
(vgl. Blake Leyerle 2019, 279–281). Gleichzeitig, so seine Fortführung des
Arguments, sei der menschliche Leib so beschaffen, dass er ebenfalls der
Vernunft gehorchen kann und soll.

Ein Jahr vor den Homilien an die AntiochenerInnen über die Bildsäulen,
in der Fastenzeit des Jahres 386, hat Chrysostomus seine Sermones in

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

246

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Genesim gehalten, Predigten über die ersten Kapitel der Genesis. Darin
spielt, passend zur Fastenzeit, nicht die Schöpfung, sondern die Sünden‐
fallerzählung die Hauptrolle. Diese wird vorbereitet durch den Sermo 3
über die Frage, was „nach seinem Gleichnis (καθ' ὁµοίωσιν)“ in Gen 1,26
heißt, nämlich Ähnlichkeit der Herrschaft. Chrysostomus antwortet mit be‐
merkenswert pointierten Formulierungen: „Nicht eine Gleichheit des We‐
sens, sondern eine Ähnlichkeit der Herrschaft (οὐκ οὐσίας ἀπαραλλαξία,
ἀλλ‘ ἀρχῆς ὁμοιότης). Jenes ‚nach seinem Gleichnis‘ heißt aber mild und
sanftmütig sein und Gott durch die Kräfte gemäß der Vernunft der Tugend
(κατὰ τόν τῆς ἀρετῆς λόγον) ähnlich werden, wie Christus sagt: ‚Seid
ähnlich meinem Vater im Himmel.‘ (Mt 5,45) Wie nämlich auf dieser
weiten und geräumigen Erde manche der Lebewesen (τῶν ζώων) weniger
vernünftig (ἀλογώτερα) und manche wilder sind, so sind manche der
Gedanken (τῶν λογισμῶν) in der Weite unserer Seele weniger vernünftig
und tierlicher (ἀλογώτεροι καὶ κτηνώδεις), manche wilder und schreckli‐
cher. Sie sind daher zu unterwerfen und zu zähmen, und der Vernunft
die Herrschaft (ἀρχή) über sie anzuvertrauen. […] Wir unterwerfen Löwen
und geben ihre Seelen zahm zurück, und du zweifelst, ob du die Wildheit
der Gedanken in Sanftmut überführen kannst?“ (Johannes Chrysostomus,
Sermones in Genesim 3, 1)

Die Passage enthält eine Menge interessanter Aspekte: Zunächst einmal
wird die Gottebenbildlichkeit nicht ontologisch im Sinne einer „Gleichheit
des Wesens“ interpretiert, sondern ethisch im Sinne des Nachahmens der
Herrschaftsausübung. Sie bedeutet eine Verpflichtung und Aufgabe, was
der Intention der hebräischen Bibel durchaus entspricht. Anders als die
hebräische Bibel versteht Chrysostomus die Herrschaft jedoch nicht als Be‐
ziehungssetzung, und schon gar nicht in Bezug auf die realen Tiere. Es geht
ihm vielmehr um die Herrschaft über das „Tier in uns“, d.h. die Herrschaft
über die eigenen Gedanken und Gefühle. Mild und sanftmütig wie Gott
soll der Mensch werden und das Tier in sich zähmen und domestizieren,
dann ist er Gleichnis Gottes.

In seinen Homilien zur Genesis finden wir allerdings auch eine negative
Interpretation der Herrschaft. Die Namensgebung der Tiere durch Adam in
Gen 2,19–20 deutet Chrysostomus als „Symbol der Herrschaft (σύμβολον
δεσποτείας)“. Er vergleicht sie mit dem Brauch, dass ein Herr, der einen
neuen Sklaven gekauft hat, ihm sofort einen neuen Namen gibt (Johannes
Chrysostomus, Homiliae in Genesin 14, 5, 19) – eine harte, identitätszer‐
störende Machtdemonstration, die weit von der Intention des biblischen

5.14 Johannes Chrysostomus

247

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Textes entfernt ist, der nämlich nicht von einem Namenswechsel, sondern
einer Namensgebung spricht27. Chrysostomus scheint also zu schwanken:
Einerseits sieht er die menschliche Herrschaft über die Tiere als ein Nach‐
ahmen des guten, fürsorglichen Schöpfergottes, andererseits als eine pure
Machtdemonstration. Und wieder an einer anderen Stelle bezeichnet er die
harte, Angst einflößende Herrschaft des Menschen über die Tiere (ebenso
wie die Angst des Menschen vor manchen Tieren) als eine Folge der Sünde
(Johannes Chrysostomus, Homiliae in Genesin 9, 4). So ganz klar ist sich
Chrysostomus in dieser Frage offensichtlich nicht geworden.

Auch für Chrysostomus können die Tiere in vielfältiger Weise als Vorbild
dienen. Manchmal sind sie ein negatives Vorbild für die Leidenschaften
(Johannes Chrysostomus, Homiliae in Genesin 12, 10), meistens jedoch
ein positives Vorbild: „Lerne von den Vernunftlosen (παιδεύθητι παρὰ τῶν
ἀλόγων) […] und staune über deinen Gebieter nicht allein darum, weil er
die Sonne und den Himmel erschaffen, sondern auch darum, weil er die
Ameise ins Leben gerufen hat; denn ist sie auch ein kleines Tier (βραχὺ
τὸ ζῶον), so ist sie doch ein voller Beweis von der Größe der Weisheit
Gottes (τοῦ μεγέθους τῆς σοφίας τοῦ Θεοῦ).“ (Johannes Chrysostomus,
Ad populum Antiochenum homiliae 12, 2) Gerade die kleinen Tiere wie
Bienen, Ameisen, Spinnen, Vögel und viele andere führt Chrysostomus als
Beispiele an. Wie schon bei Basilius und Ambrosius überwiegen auch bei
ihm die positiven Beispiele. Allerdings kennt er ebenfalls negative Vorbilder
und mahnt daher zur Unterscheidung: „Ist etwas Gutes an ihnen, so nimm
es an, und haben sie einige natürliche Vorzüge, so trachte dir diese durch
deinen Willensentschluss (διὰ τῆς προαιρέσεως) zu eigen zu machen; denn
Gott hat dich mit [der Fähigkeit zum] Willensentschluss begabt, damit du
dir durch ihn ihre natürlichen Vorzüge (τὰ φυσικὰ αὐτῶν πλεονεκτήματα)
aneignen und so auch belohnt werden kannst; denn ihre richtigen Verhal‐
tensweisen kommen nicht aus einem Willensentschluss und aus Vernunft,
sondern bloß von ihrer Natur her (οὐκ ἐκ προαιρέσεως καὶ λόγου, ἀλλ'
ἀπὸ φύσεως μόνης).“ (Johannes Chrysostomus, Ad populum Antiochenum
homiliae 12, 2) Was den Tieren von Natur aus gegeben ist, muss sich der
Mensch durch die προαίρεσις autonom aneignen. Das ist seine Fähigkeit,
aber auch seine Aufgabe. So schließt Chrysostomus mit der Mahnung:

27 Man beachte die extrem präzise Analyse von Benjamin H. Dunning 2015, 71–95.
Dunning zeigt u.a. auch auf, dass es bei Chrysostomus eine ausdrückliche Verbin‐
dung zwischen der Herrschaft des Menschen über die Tiere und der Herrschaft des
Mannes über die Frau gibt. Diese Verbindung braucht hier nicht im Detail aufgezeigt
werden.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

248

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Sammle also das Beste und schmücke dich damit; denn du bist der König
der Vernunftlosen (βασιλεὺς τῶν ἀλόγων).“ (Johannes Chrysostomus, Ad
populum Antiochenum homiliae 12, 3)

Wenn der Mensch bei dieser moralischen Aufgabe fehlgeht, ist er, das
ist mittlerweile eine feststehende Wendung, unverständiger als die Tiere:
„Womit werden wir uns also entschuldigen, was werden wir zu unserer
Verteidigung sagen, wenn wir unverständiger (ἀνοητότεροι) sind als die
Vernunftlosen? Denn ein Vogel, der einmal in die Schlinge geraten und
dann entwischt ist, und ein Hirsch, der dem Netz, in das er geraten, ent‐
sprungen ist, lassen sich durch dieselben Mittel nicht leicht wieder fangen;
denn die Erfahrung belehrt sie alle, behutsam zu sein. Wir aber fallen
in dieselben Netze, in die wir schon öfter verstrickt waren, und ahmen
die Vorsicht und Sorgfalt der Vernunftlosen (τῶν ἀλόγων τὸ προνοητικὸν
καὶ μεμεριμνημένον) nicht nach, die wir doch mit Vernunft begabt sind.“
(Johannes Chrysostomus, Ad populum Antiochenum homiliae 15, 2)

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die Schöpfung im Denken
des Chrysostomus keine besonders große Rolle spielt. Gemessen an seinem
gigantischen Oeuvre taucht sie nur in homöopathischen Dosierungen auf.
Die wenigen vorhandenen Stellen lassen jedoch eine bewusste und originä‐
re Konzeption erkennen. Die Schöpfung in ihrer Unermesslichkeit und
Vielfalt demonstriert die Fürsorge Gottes und die Größe des Menschen und
kann ihm Selbst- und Gottvertrauen geben. Außerdem ist die Schöpfung
vor allem in Gestalt der Tiere Beispiel im moralischen Sinn. Daher werden
der Ebenbild-Begriff und der biblische Herrschaftsauftrag vorrangig allego‐
risch auf innerpsychische Vorgänge gedeutet.

5.15 Nemesius von Emesa

Über das Leben des Nemesios, Bischof von Emesa (dem heutigen Homs
in Syrien), ist sehr wenig bekannt. Für die Datierung seiner ungeheuer
weit und breit rezipierten Schrift (Moreno Morani 1987, V) „Über die
Natur des Menschen“ (κεφαλαίωδης περὶ φύσεως ἀνθρώπου/ De natura
hominis) kurz vor 400 n.Chr. ergeben sich jedoch etliche Anhaltspunkte
aus dem Werk selbst. Nemesios ist sowohl philosophisch als auch medizi‐
nisch gebildet. De natura hominis ist die erste systematische Abhandlung
christlicher Anthropologie (David Lloyd Dusenbury 2021, xv und 2021a,
45) und hat zwei prominente Vorläufer: Sowohl Hippokrates als auch Ze‐
non haben Werke desselben Titels verfasst (David Lloyd Dusenbury 2021a,

5.15 Nemesius von Emesa

249

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


46). Nemesios argumentiert weitgehend auf Basis der griechischen Philoso‐
phie, vor allem des Neuplatonismus und der Stoa. Zugleich ist er der erste
christliche Autor, der in größerem Maße die medizinischen Schriften des
Galen (Galenos von Pergamon, ca. 130 – 210 n.Chr.) rezipiert und für die
Anthropologie fruchtbar macht. Fast noch erstaunlicher ist jedoch, dass er
in entscheidenden Aspekten Aristoteles rezipiert – auch wenn er ihn nicht
ausdrücklich zitiert, sondern dort, wo er seine Gedanken übernimmt, nur
„stille Anleihen“ macht (Martin Streck 2001, 559 und 2005, 21). Aristoteles
gilt im frühen Christentum nicht als rezipierbar, ja er ist geradezu verpönt,
unter anderem weil er der menschlichen Seele keine Unsterblichkeit zu‐
spricht. Umso bemerkenswerter ist die positive Rezeption etlicher seiner
Gedanken bei Nemesios.

Insgesamt ist Nemesios von einer optimistischen Weltsicht geprägt, zu
der sein Anthropozentrismus, der stark mit der Idee der göttlichen Vor‐
sehung verbunden ist, erheblich beiträgt. Das wird schon in den ersten
beiden Kapiteln seines Werks überdeutlich, die außerordentlich lang und
sehr programmatisch konzipiert sind. Nemesios beginnt folgendermaßen:

„Bekanntlich steht der Mensch mit den Unbeseelten in Gemeinschaft
(τοῖς ἀψύχοις κοινωνεῖ), er nimmt am Leben der vernunftlosen Lebewesen
teil (τῆς τῶν ἀλόγων ζῴων μετέχει ζωῆς), er beteiligt sich am Denken
der Vernünftigen (τῆς τῶν λογικῶν μετείληφε νοήσεως). […] Durch die
Vernunft verbindet sich der Mensch mit den körperlosen und vernünfti‐
gen Naturen (συνάπτεται διὰ τοῦ λογικοῦ ταῖς ἀσωμάτοις καὶ νοεραῖς
φύσεσιν): er überlegt, er denkt, er beurteilt jedes einzelne, er strebt nach
den Tugenden, er begrüßt den Gipfel der Tugenden, die Frömmigkeit
(λογιζόμενος καὶ νοῶν καὶ κρίνων ἕκαστα καὶ τὰς ἀρετὰς μεταδιώκων
καὶ τῶν ἀρετῶν τὸν κολοφῶνα τὴν εὐσέβειαν ἀσπαζόμενος). Darum steht
er auch gleichsam auf der Grenzlinie zwischen geistiger und sinnlicher
Wesenheit (ὥσπερ ἐν μεθορίοις ἐστὶν νοητῆς καὶ αἰσθητῆς οὐσίας); durch
den Körper und die körperlichen Anlagen steht er mit den vernunftlosen
und unbeseelten Lebewesen in Verbindung, durch die Vernunft dagegen
mit den körperlosen Wesen, wie bereits früher bemerkt. Der Schöpfer hat
offenbar die verschiedenen Naturen allmählich miteinander verknüpft, so
dass die ganze Schöpfung eine einzige und verwandte ist (ὥστε μίαν εἶναι
καὶ συγγενῆ τὴν πᾶσαν κτίσιν). Daraus folgt besonders dies: es gibt nur
einen Schöpfer aller Dinge (εἷς ὢν ὁ πάντων τῶν ὄντων δημιουργός). Er
verband nicht bloß die Existenz der einzelnen Atome zu einer Einheit.
Er fügte auch die Einzeldinge passend aneinander. […] Er verknüpfte sie
durch die kleine Verwandtschaft und Verschiedenheit ihrer Natur mitein‐

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

250

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ander (συνάπτων ἀλλήλοις τῇ κατ' ὀλίγον οἰκειότητι καὶ παραλλαγῇ τῆς
φύσεως). Daher unterscheiden sich die gänzlich unbeseelten Wesen nicht
viel von den Pflanzen mit ihrer Nährkraft. Andrerseits sind diese Wesen
nicht von den vernunftlosen und gefühlbegabten Lebewesen verschieden.
Außerdem sind die vernunftlosen Wesen nicht ganz von den vernünftigen
abgesondert, sie stehen nicht ohne Beziehung zueinander, sie sind mit
einem natürlichen Band verwandtschaftlich vereinigt (δεσμοῦ τινος εἶναι
συμφυοῦς καὶ φυσικοῦ).“ (Nemesius von Emesa, De natura hominis 1)

Wie in einem programmatischen Prolog eröffnet Nemesios seinen Trak‐
tat über den Menschen mit der Betonung seines Eingebundenseins in die
nichtmenschliche Schöpfung. Das ist alles andere als selbstverständlich.
Harmonisch sieht er den Menschen in die kosmische Schöpfungsgemein‐
schaft alles Seienden eingebettet. Mit allen Geschöpfen hat er etwas ge‐
meinsam (κοινωνεῖ) und ist mit ihnen verwandt, und ebenso diese unter‐
einander, denn sonst könnte keine Verbindung zwischen ihnen entstehen.
Vorab zu seiner Sonderstellung ist der Mensch also ein Mitgeschöpf unter
vielen anderen. Die Schöpfung ist eine organische Einheit, alles ist mit
allem verbunden und untereinander verwandt (vgl. Urs Dierauer 1977,
246). Die Gemeinsamkeiten überwiegen bei weitem die Verschiedenheiten.
Die stoische Scala naturae wird entgegen ihrer ursprünglichen Intention
zuallererst als verbindend interpretiert (David Lloyd Dusenbury 2021, 159),
indem der peripatetische Begriff der κοινωνία mit der stoischen οἰκείωσις
korreliert wird (David Lloyd Dusenbury 2021, 46 und 2021a, 52). Das sind
(aristotelische) Töne, die in der gesamten vorangehenden Patristik nicht
zu hören waren – ein Novum, das den Anthropozentrismus zwar nicht
abschafft, aber doch deutlich relativiert.

Der Mensch befindet sich in dieser kosmischen Vision – ganz in der
Tradition griechischer Philosophie – in der Mitte bzw. im Grenzland zwi‐
schen den Lebewesen, mit denen er den Körper gemeinsam hat, auf der
einen Seite, und den Geistwesen, mit denen er die Vernunft gemeinsam hat,
auf der anderen Seite. Er ist gleichsam ein Brückenwesen zwischen zwei
Welten. Ausführlich beschreibt Nemesios, welche Fähigkeiten die Vernunft‐
begabung mit sich bringt. Der Mensch kann überlegen, denken, urteilen.
Doch all diese Fähigkeiten laufen auf Moral und Frömmigkeit hinaus.
Wenn sie dazu nicht genutzt werden, sind sie umsonst.

Gleichwohl bemüht sich Nemesios, den Graben zwischen den Vernunft‐
losen und den Vernunftbegabten so klein wie möglich, ja nahezu unsicht‐
bar zu machen. Denn auch den nichtmenschlichen Lebewesen gesteht er
einige Fähigkeiten zu, die der Vernunft nahestehen. So schreibt er gleich

5.15 Nemesius von Emesa

251

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


im nachfolgenden Abschnitt: „Danach wandte sich Gott von den vernunft‐
losen zum vernünftigen Lebewesen, dem Menschen. Auch ihn erschuf er
nicht mit einem Mal; vielmehr pflanzte er schon vorher auch den anderen
Wesen gewisse natürliche Verständigkeiten ein (φυσικάς τινας συνέσεις),
er verlieh ihnen Handfertigkeit und Fähigkeiten, alles Mögliche zu ihrem
Wohlergehen (πρὸς σωτηρίαν) zu tun. Infolgedessen schienen sie eng bei
den Vernünftigen (ἐγγὺς λογικῶν) zu stehen. So erschuf er das wahrhaft
vernünftige Lebewesen, den Menschen (τὸ ἀληθῶς λογικὸν ζῷον τὸν
ἄνθρωπον). Die gleiche Art fortschreitender Entwicklung wird man ferner
bei der Untersuchung der Stimme finden…“ (Nemesius von Emesa, De
natura hominis 1)

Naturwissenschaftlich ist Nemesios genügend aristotelisch gebildet, dass
er das Kontinuum der Natur vom völlig vernunftlosen zum sehr vernunft‐
begabten Lebewesen (und ebenso, wie die letzte Bemerkung andeutet, vom
völlig stummen zum umfangreich sprechenden Lebewesen) erkennt. Urs
Dierauer (1977, 249–251) legt in einer diffizilen Analyse von Textfragmen‐
ten nahe, dass Nemesios sich hier an dem Stoiker Poseidonios orientiert
haben dürfte. Dessen vollständige Texte fehlen allerdings, so dass die Re‐
konstruktionsmöglichkeiten begrenzt bleiben.

Auffallend oft verwendet Nemesios Begriffe, die eigentlich einen Wider‐
spruch in sich enthalten: „natürliche Verständigkeit“, das ist im Grunde
„vernunftlose Vernünftigkeit“. Man spürt, wie Nemesios ringt, da er mit
den klassischen Termini kein Kontinuum, sondern nur eine binär exklu‐
dierende Differenz ausdrücken kann. Letztlich kommt er dann doch auf
diese binäre Logik zurück, wenn er vom Menschen als dem „wahrhaft“
vernünftigen Wesen redet. Alle anderen Lebewesen sind offenbar doch
nicht „wahrhaft“ vernünftig. Hier kommt die Sprache der griechischen
Philosophie an ihre Grenze, und das spürt man in De natura hominis mehr
als in anderen frühchristlichen Schriften.

Die anthropozentristische Teleologie führt Nemesios dann mit der bei
Gregor von Nyssa (Kapitel 5.12) stark gemachten Beobachtung ein, dass
der Mensch in Gen 1 als letztes Geschöpf erschaffen wird: „Der Mensch
ist zuletzt erschaffen worden. War es doch folgerichtig, nicht nur dass nach
Erschaffung aller Dinge um seinetwillen (πάντων δι' αὐτὸν γενομένων)
zunächst die Dinge zu seinem Bedarf (πρὸς τὴν χρῆσιν αὐτοῦ) besorgt
wurden und erst danach er selbst herangeführt wurde, um sie zu gebrau‐
chen, sondern auch, weil es, als eine mit Verstand und Sehsinn erfassbare
Natur geschaffen war, auch ein Band für beide zusammen geben musste;
das All sollte eine Einheit sein, mit sich selbst mitfühlen und sich selber

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

252

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht fremd sein (ἵνα ἓν ᾖ τὸ πᾶν καὶ συμπαθὲς ἑαυτῷ καὶ μὴ ἀλλότριον
αὐτὸ ἑαυτοῦ). Da wurde das Lebewesen geschaffen, das die beiden Natu‐
ren verbindet: der Mensch (τὸ συνδέον ἀμφοτέρας τὰς φύσεις ζῷον ὁ
ἄνθρωπος). So sind, kurz gesagt, die Werke der Weisheit des Schöpfers.“
(Nemesius von Emesa, De natura hominis 1) Es ist gleichsam wie beim Bau
eines Gewölbes: Der Schlussstein, der die beiden Bogenhälften miteinander
verbindet und eine stabile Einheit schafft, wird, wie sein Name sagt, ganz
zum Schluss eingesetzt.

Dass der Mensch die Bühne des Kosmos erst betritt, als alles, was ihm
nützen soll, bereitgestellt ist, scheint für Nemesios zwar selbstverständlich,
jedoch im Gegensatz zu Gregor von Nyssa nicht das eigentliche Hauptar‐
gument zu sein. Vielmehr geht es ihm darum, dass mit dem Menschen
das einheitsstiftende Wesen in die Welt kommt. Nur ein Wesen, das über
Vernunft und Körper verfügt, kann das All zu einer Einheit zusammenbin‐
den. Nur durch dieses Wesen bleibt die Vernunft dem Körperlichen und
das Körperliche der Vernunft nicht fremd. Nur in diesem Wesen kann
das All mit sich selber Mitgefühl empfinden. Nemesios verschiebt hier die
stoische, stark von Zwecksetzungen her gedachte Teleologie erheblich. Die
Frage nach einem individuellen Titular von Zwecken oder Nutzen rückt
weit nach hinten. Das letzte Telos ist die Einheit des Kosmos, des Ganzen.
Fast könnte man Nemesios einen Ökozentristen oder Holisten nennen.

Die einheitsstiftende Funktion des Menschen legt ihm allerdings eine
große Bürde und Verpflichtung auf: „Auf der Grenze zwischen der ver‐
nunftlosen und der vernünftigen Natur steht der Mensch (Ἐν μεθορίοις
οὖν τῆς ἀλόγου καὶ λογικῆς φύσεως ὁ ἄνθρωπος ταχθείς); wenn er sich
dem Körper zuwendet und die leiblichen Genüsse mehr liebt, zieht er die
Lebensart der Vernunftlosen vor (τὸν τῶν ἀλόγων ἀσπάζεται βίον). […]
Wenn der Mensch sämtliche Freuden körperlicher Art verachtet und sich
der Vernunft zuwendet, gelangt er zum göttlichen, gottgefälligsten Leben,
zu dem Leben, das sich besonders für den Menschen schickt; er wird dann
wie der Himmlische (οἷος ὁ ἐπουράνιος) sein […] Das ist der Grundsatz
der vernünftigen Natur (λογικῆς φύσεως τὸ κεφάλαιόν): das Schlechte
meiden und abwehren, das Gute aufsuchen und annehmen.“ (Nemesius
von Emesa, De natura hominis 1)

Von einem gänzlich anderen Ausgangspunkt beginnend, kommt Neme‐
sios auf die klassische Mahnung zurück, die Leidenschaften durch die Ver‐
nunft zu beherrschen und ein sittlich gutes Leben zu führen. Ein Mensch,
der dies beherzigt, wird „wie der Himmlische“ sein – wobei hier in keiner

5.15 Nemesius von Emesa

253

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weise auf die Gottebenbildlichkeit aus Gen 1 angespielt wird. Nemesios,
obgleich Bischof, argumentiert rein philosophisch.

Die Tiere haben für Nemesios keine Vernunft, sie brauchen aber auch
keine: „Denn keine der vernünftigen Bewegungen zeigt sich bei den ver‐
nunftlosen Tieren; sie haben nämlich keine Künste, keine Wissenschaf‐
ten, keine Willenshandlungen, keine Tugenden, und auch nichts anderes
von Verstandestätigkeiten (οὔτε τέχναι οὔτε μαθήματα οὔτε βουλαὶ οὔτε
ἀρεταὶ οὔτε ἄλλο τι τῶν διανοητικῶν) steckt in ihnen. Daraus folgt klar:
die Tiere haben keinen Anteil an einer vernünftigen Seele (οὐ μέτεστι
λογικῆς ψυχῆς αὐτοῖς). Es wäre auch wirklich töricht, die vernunftlosen
Tiere als vernünftig zu bezeichnen (ἄτοπον λέγειν τὰ ἄλογα λογικά).
Wenn auch den ganz jungen Knaben nur die vernunftlose Bewegung zu‐
kommt, so sagen wir doch: sie haben eine vernünftige Seele; denn wenn sie
herangewachsen sind, offenbaren sie die Tätigkeit ihrer Vernunft. Das ver‐
nunftlose Wesen dagegen, das zu keiner Zeit seines Lebens den Vernunftteil
an den Tag legt, hätte eine vernünftige Seele umsonst; denn die Fähigkeit zu
denken wird ihm keinen Nutzen bringen. Alle Menschen haben einstimmig
zugegeben: Gott hat nichts Überflüssiges geschaffen. Stimmt dies, dann ist
die vernünftige Seele den zahmen wie den wilden Tieren (τοῖς κτήνεσιν
καὶ τοῖς θηρίοις) wohl überflüssigerweise eingepflanzt worden, denn sie
vermag ihr eigenes Werk bei diesen Tieren nie zum Ausdruck zu bringen.
Es wäre ein Vorwurf gegen den, der dem Körper eine unpassende Seele gab
(τοῦ δόντος ἀνάρμοστον ψυχὴν τῷ σώματι).“ (Nemesius von Emesa, De
natura hominis 2)

Nemesios argumentiert hier mit dem Sparsamkeitsprinzip: Gott hat die
Welt so geschaffen, dass nichts fehlt, aber auch nichts zu viel vorhanden
ist. Allem gab er im Blick auf die genuinen Zielsetzungen das optimal an‐
gemessene Maß. Den Tieren eine Vernunftseele zuzusprechen, obwohl sie
deren Potenziale doch gar nicht entfalten könnten, wäre daher ein Vorwurf
gegen den Schöpfer, der dann offensichtlich seinen Grundsatz maximaler
Effizienz nicht eingehalten hätte. – Hier unterliegt Nemesios einem Zirkel‐
schluss: Tier haben keine Künste und Wissenschaften, also brauchen sie
keine Vernunft und sind vernunftlos. Weil sie vernunftlos sind, können sie
keine Künste und Wissenschaften entwickeln. Damit verlässt Nemesios sein
eigenes zuvor etabliertes Prinzip, zwischen Vernunftlosigkeit und „voller“
Vernunft ein Kontinuum zu beschreiben. So bleibt er hinter den eigenen
Möglichkeiten zurück.

Man spürt jedoch, wie sehr Nemesios an dieser Stelle mit sich selber
ringt, wenn man den folgenden Absatz analysiert: „Es ist somit besser,

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

254

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


folgendes anzunehmen: jedem Körper ist eine passende Seele eingefügt
worden; ferner: die Tiere haben ihrer Anlage entsprechend nichts weiter als
die natürliche Einfachheit, die sich bei ihren Tätigkeiten bemerkbar macht.
Jede einzelne Art der Vernunftlosen bewegt sich aus eigenem Antrieb (κατ'
οἰκείαν ὁρμὴν); jede Art ist zum Gebrauch und zur Betätigung des Antriebs
von Anfang an geschaffen worden. […] Nicht ganz hilflos hinterließ sie der
Schöpfer, vielmehr verlieh er jedem einzelnen eine natürliche, keine ver‐
standesmäßige Einsicht (φυσικήν, οὐ λογικήν, ἐνέβαλεν σύνεσιν). Einigen
gab er sogar List (πανουργία), gleichsam ein Abbild der Kunstfertigkeit und
einen Schatten der Vernunft (ὥσπερ τέχνης εἰκόνα καὶ σκιὰν λογικήν).
Aus diesen zwei Gründen tat er das: die Tiere sollten den augenblicklichen
Gefahren ausweichen und sich vor den zukünftigen schützen; er wollte
außerdem wie bereits dargelegt die ganze Schöpfung unter sich verbinden
(συνάψαι τὴν κτίσιν πᾶσαν ἑαυτῇ).“ (Nemesius von Emesa, De natura
hominis 2)

Nemesios schwankt hin und her und kommt doch nicht zum Ziel.
Einerseits spricht er gut stoisch von einem „Antrieb“ (ὁρμὴ) der Tiere –
eine Vorstellung, die weitreichende Folgen hatte und die Biologie noch vor
einem halben Jahrhundert dominierte. Andererseits kommt er nochmals
auf das Oxymoron zurück, das uns schon begegnet ist: Die „natürliche,
nicht vernünftige Einsicht“ (φυσική, οὐ λογική σύνεσις) oder, wie ich es
pointiert zugespitzt habe, die „vernunftlose Vernünftigkeit“. Nemesios will
damit vor allem erklären, warum Tiere Gefahren ausweichen und ihr Le‐
ben schützen können und dabei einige Kunstfertigkeit (τέχνη), ja sogar List
(πανουργία) anwenden. Aus der modernen Verhaltensforschung wissen
wir, dass der Einsatz einer List in der Tat extrem viel an intellektuellen
Fähigkeiten voraussetzt, etwa eine „theory of mind“, also das Wissen um
das, was das Gegenüber denkt. Bewusst täuschen kann nur der, der die
Gedanken seines Gegenübers lesen kann. Manche Tiere können das in der
Tat. Und es ist womöglich mehr als nur ein „Schatten der Vernunft“ (σκιὰ
λογική).

Schließlich begründet Nemesios die Vernunftlosigkeit der Tiere empi‐
risch noch damit, dass ihr Verhalten stereotyp sei, während das mensch‐
liche Verhalten eine enorme Varianz aufweise. Auch dieses stoische Argu‐
ment, das vor allem bei Seneca Verwendung findet, haben wir bereits
mehrfach kennengelernt: „Doch dass diese Tiere nicht vernünftig handeln,
ergibt sich mit Deutlichkeit daraus: jedes einzelne Tier derselben Art tut
dieselben Dinge ähnlich; die Tätigkeiten der Tiere unterscheiden sich in
der Herde nur so, dass das eine Tier mehr, das andere weniger tut; aber

5.15 Nemesius von Emesa

255

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die ganze Art der Tiere bewegt sich nur nach einem einzigen natürlichen
Antrieb (κατὰ μίαν ὁρμὴν). […] Das trifft beim Menschen nicht zu. Gibt
es doch unzählige Arten der menschlichen Betätigungen (μυρίαι γὰρ ὁδοὶ
τῶν ἀνθρωπίνων πράξεων). Etwas Selbständiges und Freiwilliges ist ja die
Vernunft (ἐλεύθερον γάρ τι καὶ αὐτεξούσιον τὸ λογικόν). Daher vollführen
alle Menschen nicht ein und dieselbe Tätigkeit, wie das bei jeder einzelnen
Art der vernunftlosen Lebewesen der Fall ist. Diese bewegen sich allein
von Natur aus (φύσει γὰρ μόνῃ). Die natürlichen Bewegungen dagegen
finden sich bei allen ähnlich (ὁμοίως παρὰ πᾶσίν). Die Betätigungen der
Vernunft vollziehen sich bei verschiedenen Menschen verschieden; sie sind
nicht notwendig bei allen die gleichen.“ (Nemesius von Emesa, De natura
hominis 2; vgl. dazu Urs Dierauer 1977, 216)

Gleichwohl sieht Nemesios die Tiere ebenso wie die Menschen als Adres‐
satInnen der göttlichen Vorsehung: „Alle Dinge hängen vom göttlichen
Willen ab, von dorther schöpfen sie ihren dauernden Bestand und ihr
Wohlergehen. Auch die Grundlage der Atome und der vervielfachten Dinge
ist zur Aufnahme der Vorsehung fähig. Das sieht man deutlich an den
Tieren, die sich durch Befehle und führende Wesen leiten lassen; von
diesen Tieren gibt es viele Arten. So sind z.B. Bienen, Ameisen und die
meisten Tiere, die sich zu Scharen sammeln, unter einige Führer gestellt,
denen sie gehorsam folgen. Vorzüglich kann man das feststellen, wenn man
auf die Staatsverfassung der Menschen hinsieht. Die Staatsverfassung ist
offensichtlich für die Sorgen und Verwaltungsmaßregeln ihrer Gesetzgeber
und ihrer Vorsteher empfänglich. Ist die Verfassung für diese Handlungen
aufnahmefähig, warum sollte sie dann nicht für die Vorsehung des Schöp‐
fers empfänglich sein?“ (Nemesius von Emesa, De natura hominis 43)

Am Ende seiner Abhandlung über den Menschen kehrt Nemesios also
zur Sicht der ganzen Schöpfung zurück. Hier bringt er einen Aspekt ein,
der die antike Reflexion stets fasziniert hat: Dass auch Tiere Staaten bilden.
Tiere bilden „Tier-Welten“ oder „Quasi-Städte“ (David Lloyd Dusenbury
2021, xviii) mit ihren je eigenen Regeln und Machtverhältnissen. Die
menschlichen Poleis sind in die Zoopoleis hineingesetzt. Sie übertreffen
diese graduell durch ihre enorme Empfänglichkeit für Gesetze, sind aber
nach analogen Prinzipien konstruiert. Und ebenso analog sind beide offen
für die göttliche Vorsehung, die nicht allein auf den Menschen beschränkt
ist. Das Besondere des Menschen ist, dass er der Regent der Kosmopolis ist
und gleichsam „global governance“ in der Schöpfungspolis ausübt (David
Lloyd Dusenbury 2021a, 57–58).

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

256

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Insgesamt dürfte Nemesios derjenige von den frühchristlichen Autoren
sein, der denkerisch (und das heißt in seinem Fall: rein philosophisch!) die
größten Anstrengungen unternimmt, den Anthropozentrismus zu überwin‐
den – und dennoch kurz vor dem Ziel scheitert. Er betont die organische
Verwandtschaft aller Geschöpfe und das Zusammenhängen aller geschaffe‐
nen Dinge miteinander. Er reflektiert intensiv das Kontinuum zwischen
völliger Vernunftlosigkeit und maximaler Vernunftbegabung und ringt um
Begriffe, die den Tieren so etwas wie Vernunft zuerkennen können. Die
stoische Form des Anthropozentrismus, dass alles zum Nutzen des Men‐
schen geschaffen sei, ist ihm nicht wichtig. Vielmehr läuft seine Teleologie
auf die Einheit des Kosmos hinaus und hat damit holistische Anklänge.
Und doch bleibt er letztlich sowohl im Anthropozentrismus als auch in der
Aloga-These gefangen. Man ahnt, wie tief sie in der damaligen Gesellschaft
verankert gewesen sein müssen, dass er sie nirgends grundsätzlich in Frage
stellt.

5.16 Pseudo-Athenagoras

Athenagoras von Athen war ein frühchristlicher Apologet der zweiten Hälf‐
te des 2. Jahrhunderts. Das Werk „De resurrectione mortuorum“, das unter
seinem Namen veröffentlicht worden ist, stammt jedoch nicht aus seiner
Feder, sondern ist wesentlich später unter einem Pseudonym geschrieben
worden. Das ist in der patristischen Forschung weitgehend unbestritten.
Allerdings erzeugt die Datierung dieses Werks Diskussionen, die erst vor
wenigen Jahren wieder aufgeflammt sind.

Aus Aufbau und Argumentation der Abhandlung zieht Nikolai Kiel
nämlich den Schluss, dass De resurrectione „direkt auf die Einwände des
Celsus bezüglich der Auferstehung“ (Nikolai Kiel 2016, 177) reagiert. In
der weit verbreiteten Widerlegung des ebenso weit verbreiteten Kettennah‐
rungs-Arguments (die Auferstehung von den Toten ist unmöglich, weil die
Tiere Teile des menschlichen Körpers gefressen haben) nimmt Kiel eine
Abhängigkeit von Galen an (Nikolai Kiel 2016, 371 und 388) und folgert
daraus wie vor ihm schon Jacques Schwartz (1914 – 1992 Strasbourg) und
Jean-Marie Vermander (1978, 125–134) eine Entstehung in der ersten Hälfte
des 3. Jahrhunderts (Nikolai Kiel 2016, 390).

Horacio E. Lona (2017, 184–188) hält hingegen einen viel späteren Zeit‐
punkt für plausibel: Erstens sei der Alethes logos des Kelsos in Athen zwar
eher nicht bekannt gewesen, die darin von ihm vorgebrachten Argumente

5.16 Pseudo-Athenagoras

257

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aber schon, da sie weit verbreitet waren. Zweitens sei die von Kiel behaup‐
tete Nähe zwischen Origenes und De resurrectione bei genauer Analyse so
nicht gegeben. Und drittens – ganz entscheidend – beginne die christliche
Galen-Rezeption erst Ende des 4. Jahrhunderts mit Nemesios von Emesa.
Dies sei daher der terminus post quem und begründe das Plädoyer für
eine späte Datierung (Horacio E. Lona 2017, 188). – Als Nicht-Patristiker
traue ich mir in dieser Frage kein eigenes Urteil zu. Die Argumente von
Lona scheinen mir jedoch sehr plausibel, weswegen ich mich seiner Datie‐
rung anschließe und „De ressurectione“ direkt nach Nemesios von Emesa
einordne.

De resurrectione ist wie auch De natura hominis von Nemesios eine
rein philosophische Abhandlung. Die Bibel kommt darin nicht vor, nicht
einmal mit einem einzigen Zitat. Vielmehr unternimmt der anonyme Ver‐
fasser den Versuch, die Auferstehung von den Toten als denknotwendig zu
beweisen. Die Darlegung ist von ungeheurer Klarheit und besitzt einen fast
schon scholastischen Systematisierungsgrad. Gleichzeitig vertritt sie eine
klar stoische Ontologie und Teleologie, während das konkrete Telos in
Abgrenzung von Stoa und Epikur beschrieben und positioniert wird.

De resurrectione ist wie gesagt außerordentlich systematisch angelegt. In
den Kapiteln 1 bis 10 wird zunächst im Sinne einer via negativa nachgewie‐
sen, dass die Auferstehung der Menschen erstens nicht der menschlichen
Natur widerspricht, zweitens für Gott nicht unmöglich und drittens auch
nicht ungerecht gegenüber irgendeiner Gruppe von Individuen ist. Den Be‐
weis für die erste These führt der Autor in den Kapiteln 5 bis 7. Dort vertritt
er die in heutiger Wahrnehmung bizarre Überzeugung, Menschenfleisch
könne im Unterschied zu Tierfleisch nach seinem Verzehr nicht assimiliert
werden, und folgert daraus, „the human species seems to be biologically
engineered for resurrection in a way that animals are not.” (Janet E. Spittler
2010, 360)

Bei seinem Beweis der dritten These kommen die nichtmenschlichen
Geschöpfe ins Spiel: „Das Ungerechte (τὸ ἄδικον) käme in der Auferste‐
hungsfrage in Betracht entweder in Hinsicht auf den Auferstehenden selbst
oder auf irgendeinen andern neben ihm. Dass kein außerhalb der Mensch‐
heit stehendes und zur Welt gehöriges Wesen dadurch ein Unrecht erleidet,
ist von vornherein klar. Den rein geistigen Naturen (νοηταὶ φύσεις) wird
durch die Auferstehung der Menschen schwerlich ein Unrecht geschehen;
denn die Auferstehung der Menschen bringt ihnen weder eine Einschrän‐
kung ihrer Existenz noch Schaden noch Unehre. Aber auch weder der

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

258

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vernunftlosen noch der unbeseelten Natur (οὐδὲ τῶν ἀλόγων ἡ φύσις οὐδὲ
τῶν ἀψύχων) wird dadurch ein Unrecht widerfahren, denn diese wird
nach der Auferstehung nicht mehr sein, gegen ein Nichtseiendes aber gibt
es kein Unrecht (περὶ δὲ τὸ μὴ ὂν οὐδὲν ἄδικον); angenommen jedoch,
sie bestehe in Ewigkeit fort, auch dann würde ihr durch die Erneuerung
der Menschenleiber kein Unrecht geschehen; denn wenn ihr jetzt kein
Unrecht geschieht, indem sie sich der menschlichen Natur und den Bedürf‐
nissen der auf sie angewiesenen Menschen fügen muss (ὑπείκοντα) und
unterjocht und vielfach geknechtet ist (ὑπό τε ζυγὸν ἠγμένα καὶ δουλείαν
παντοίαν), so wird dies noch viel weniger der Fall sein, wenn einmal die
Menschen unsterblich und bedürfnislos geworden sind und ihre Dienste
nicht mehr nötig haben, so dass sie dann von aller Knechtschaft befreit
ist (ἐλευθερωθέντα δὲ πάσης δουλείας). Auch würde sie, wenn sie reden
könnte, gewiss nicht den Schöpfer (δημιουργὸς) verklagen, als habe er sie
gegen die Gerechtigkeit unter die Menschen erniedrigt, da er ihr nicht
dieselbe Auferstehung wie diesen gewährt habe; denn ungleiche Naturen
bestimmt ein Gerechter nicht zu gleichem Ziele (Ὧν γὰρ ἡ φύσις οὐκ
ἴση, τούτοις οὐδὲ τὸ τέλος ἴσον ὁ δίκαιος· ἐπιμετρεῖ); außerdem können
Wesen, denen der Begriff der Gerechtigkeit fehlt, nicht den Vorwurf der
Ungerechtigkeit erheben28. Ferner kann man auch nicht behaupten, dass
sich im Hinblick auf den auferstehenden Menschen selbst eine Ungerech‐
tigkeit zeigt…“ (Athenagoras, De Resurrectione 10)

Streng systematisch bedenkt die Schrift alle denkmöglichen Szenarien:
Die Auferstehung könnte ungerecht sein gegenüber den rein geistigen
Wesen, gegenüber anderen Menschen oder gegenüber nichtmenschlichen
Lebewesen. Dieser letzte Fall interessiert uns. Der anonyme Verfasser zieht
zwei Möglichkeiten in Betracht: Entweder, was er offenbar selbst annimmt,
existieren die nichtmenschlichen Lebewesen nicht mehr, und gegen Nicht‐
seiendes gibt es per definitionem kein Unrecht. Oder, was er zwar für
faktisch nicht gegeben, aber prinzipiell denkmöglich hält, die nichtmensch‐
lichen Lebewesen werden auferstehen. Dann werden sie befreit sein, weil
die Menschen keine Bedürfnisse mehr haben und die Knechtschaft damit
beendet ist – ein scharfsinniger Gedanke, mit dem sich Pseudo-Athenago‐
ras deutlich von Irenäus von Lyon abhebt, der auch in der Ewigkeit eine

28 Auf diesen Aspekt werde ich hier nicht näher eingehen. Siehe dazu vor allem Janet
E. Spittler 2010, 359: „In De resurrectione Athenagoras introduces one of the most
important aspects of the Stoic assessment of animals, that is, the impossibility of
doing injustice to animals.”

5.16 Pseudo-Athenagoras

259

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dienst-Hierarchie annimmt (Kapitel 5.3). In diesem zweiten Fall könnten
sich die nichtmenschlichen Lebewesen auch nicht beschweren, falls ihre
Auferstehung anders ist als die der Menschen, weil es zu den Prinzipien der
Gerechtigkeit gehört, dass Ungleiches ungleich behandelt werden muss.

Nachdem sich die Auferstehung von den Toten also per viam negativam
als nicht denkunmöglich erwiesen hat, beschreitet Pseudo-Athenagoras in
den Kapiteln 11 bis 24 die via positiva: „Es handelt sich jetzt darum, die
Auferstehungslehre als wahr zu beweisen unmittelbar aus der Ursache, nach
welcher und aus welcher der erste Mensch entstanden ist.“ (Peudo-Athena‐
goras, De Resurrectione 11) Der Autor möchte die Auferstehung also nicht
auf Grund einer Offenbarung plausibilisieren, sondern aus schöpfungsphi‐
losophischen Überlegungen als denknotwendig erweisen. Folgendes sehr
lange Zitat schildert seine wiederum außerordentlich systematischen Über‐
legungen:

„Den Grund der Entstehung (ὁ ἀπὸ τῆς αἰτίας λόγος) bekommen wir,
wenn wir uns fragen, ist der Mensch von ungefähr und zwecklos erschaffen
worden oder zu einem bestimmten Zwecke (πότερον ἁπλῶς καὶ μάτην
γέγονεν ἄνθρωπος ἤ τινος ἕνεκεν); und wenn zu einem bestimmten Zwe‐
cke, ist er dann da, um nach seiner Erschaffung für sich selbst zu leben
und in der ihm geschaffenen Natur fortzubestehen oder weil ein anderes
Wesen seiner bedarf (διὰ χρείαν τινός); wenn er aber in Hinsicht auf ein
Bedürfnis erschaffen wurde, ist es dann der Schöpfer (τοῦ ποιήσαντος)
oder irgendein anderes Wesen, das diesem nahe steht und sich hoher
Fürsorge erfreut. – Was wir schon bei einer allgemeineren Betrachtung
finden können, ist die Tatsache, dass jeder Verständige, jeder, der sich
durch vernünftiges Urteil zu einer Tätigkeit bewegen lässt, nichts von
dem, was er vorsätzlich ins Werk setzt, zwecklos tut, sondern entweder
um ein eigenes Bedürfnis zu befriedigen oder einem anderen Wesen, für
das er besorgt ist, zu nützen oder wegen des Werkes selbst, wenn ihn
nämlich ein natürlicher Zug und eine natürliche Liebe (ὁλκῇ τινι φυσικῇ
καὶ στοργῇ) zu dessen Hervorbringung bewegt. So baut der Mensch (ein
Beispiel möge die Sache erläutern) ein Haus, weil er selbst dessen bedarf;
er baut aber auch für Rinder, Kamele oder für die anderen Lebewesen,
die er benötigt (τοῖς ἄλλοις ζώοις, ὧν ἐστιν ἐνδεής), das einem jeden
derselben passende Obdach; wenn man nach dem Augenschein urteilt,
tut er dies nicht zu eigenem Gebrauche, wohl aber, wenn man den End‐
zweck berücksichtigt (οὐκ ἰδίας ἕνεκεν χρήσεως κατὰ τὸ φαινόμενον, ἀλλὰ
κατὰ μὲν τὸ τέλος); zunächst tut er es aus Fürsorge (ἐπιμέλεια) für seine
Pfleglinge. […] So machen es die Menschen. Indes hat auch Gott den

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

260

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen wohl nicht zwecklos erschaffen; denn er ist weise; kein Werk
der Weisheit aber entbehrt des Zweckes (οὐδὲν δὲ σοφίας ἔργον μάταιον).
Auch hat er ihn nicht erschaffen, weil er selbst seiner bedürfte; denn er
bedarf überhaupt nichts; einem Wesen aber, das vollständig bedürfnislos
ist, kann keines seiner Werke zu eigenem Bedarfe dienen. Er hat aber auch
den Menschen nicht um eines andern Geschöpfes willen gemacht. Denn
kein vernünftiges und urteilsfähiges Wesen, sei es nun ein höheres oder
ein geringeres, wurde oder wird ins Dasein gesetzt, um einem anderen
zum Gebrauch zu dienen, sondern um, wenn es einmal geworden ist,
selbst eigenes Leben und eigenen Fortbestand zu haben (Οὐδὲν γὰρ τῶν
λόγῳ καὶ κρίσει χρωμένων οὔτε τῶν μειζόνων οὔτε τῶν καταδεεστέρων
γέγονεν ἢ γίνεται πρὸς ἑτέρου χρείαν, ἀλλὰ διὰ τὴν ἰδίαν αὐτῶν τῶν
γενομένων ζωήν τε καὶ διαμονήν). Auch kann die Vernunft die Entstehung
des Menschen nicht auf irgendein Bedürfnis zurückführen; denn die un‐
sterblichen Wesen sind bedürfnislos und brauchen zu ihrer Existenz in
keiner Weise eine menschliche Hilfe; die vernunftlosen Wesen dagegen
müssen sich nach dem natürlichen Lauf der Dinge beherrschen lassen und
dem Menschen die ihrer Natur entsprechenden Dienste leisten, während
sie selbst nicht fähig sind, sich der Menschen zu bedienen; denn recht war
es nicht und ist es nicht, das Herrschende und Führende in den Dienst
eines Geringeren zu stellen oder das Vernünftige dem Vernunftlosen unter‐
zuordnen (τὸ ἄρχον καὶ ἡγεμονοῦν ὑπάγειν εἰς χρῆσιν τοῖς ἐλάττοσιν, ἢ
τὸ λογικὸν ὑποτάττειν ἀλόγοις), das doch zum Herrschen ungeeignet ist.
Wenn also der Mensch nicht grund- und zwecklos geschaffen ist (denn
kein göttliches Werk ist zwecklos), wenn ferner seine Entstehung weder auf
ein Bedürfnis des Schöpfers selbst noch auf ein Bedürfnis eines anderen
von Gott geschaffenen Wesens zurückzuführen ist, so ist es klar, dass in
erster und allgemeinerer Hinsicht Gott den Menschen geschaffen hat, weil
er eben Gott ist und weil überhaupt aus dem Schöpfungswerke seine Güte
und Weisheit hervorleuchtet; betrachtet man jedoch die Sache mehr vom
Standpunkt der geschaffenen Menschen aus, dann deswegen, weil er das
Leben derselben will, und zwar nicht ein Leben, das nur für kurze Zeit
entfacht wird, dann aber gänzlich erlöschen soll. Den Reptilien freilich, den
Luft- und Wassertieren, überhaupt allem Vernunftlosen hat Gott ein kurzes
Leben beschieden, dagegen hat er den Menschen, die den Schöpfer selbst in
sich tragen (ἐν ἑαυτοῖς ἀγαλματοφοροῦσι τὸν ποιητήν) und mit Vernunft
und unterscheidendem Verstande begabt sind (νοῦν τε συνεπιφερομένοις
καὶ λογικῆς κρίσεως μεμοιραμένοις), ewige Fortdauer verliehen. Denn ihre
Bestimmung ist es, in der Erkenntnis ihres Schöpfers und seiner Macht

5.16 Pseudo-Athenagoras

261

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Weisheit und in der Erfüllung des Gesetzes und Rechtes die ganze
Ewigkeit hindurch ohne alles Leid in jenen Gütern zu leben, durch die
sie auch schon ihrem vorausgehenden Leben Festigkeit und Halt gegeben
haben, obwohl sie in sterblichen und irdischen Leibern wohnten. Alles,
was um eines anderen Willen entstanden ist, muss, sobald das, wofür es
entstanden ist, aufhört, ebenfalls zu sein aufhören…“ (Pseudo-Athenagoras,
De Resurrectione 12)

Der unbekannte Verfasser entwirft hier zunächst die Idee eines „Reichs
der Zwecke“, wie wir es in der Neuzeit vor allem bei Immanuel Kant
kennen: Nichts ist zwecklos, alles hat seinen Zweck – und zwar in einer
logischen Verknüpfung der Zwecke untereinander auf das große Gesamt‐
ziel, das Telos hin. Man darf, so argumentiert Pseudo-Athenagoras, nicht
zu sehr auf den unmittelbaren Zweck einer Handlung schauen, sondern
muss auf das umfassende Telos blicken, auf das hin sie entworfen ist. Erst
dann versteht man den Sinn dieser Handlung. Das, so betont der Autor,
gilt schon zwischenmenschlich, zum Beispiel beim Bau eines Hauses oder
Stalles, aber erst recht, wenn nach dem Grund der Erschaffung der Welt
und des Menschen und damit nach dem Zweck des göttlichen Handelns
gefragt wird. Der Schöpfer hat einen vernünftigen, erkennbaren Plan mit
seiner Schöpfung.

Allerdings folgt der göttliche Plan zwei je eigenen Logiken, je nach
dem, ob man ihn aus der Perspektive Gottes oder aus der Perspektive des
Menschen betrachtet – auch das könnte direkt von Kant stammen. Vom
Standpunkt Gottes aus betrachtet ist klar, dass er keine Bedürfnisse hat.
Er kann den Menschen also nicht zu seiner eigenen Bedürfnisbefriedigung
erschaffen haben, sondern nur, „weil er Gott ist“ und weil er seine Güte und
Weisheit zeigen möchte. Aus seiner Sicht geschieht die Schöpfung einzig
aus Freiheit und Liebe.

Anders, so Pseudo-Athenagoras, sieht das „vom Standpunkt der geschaf‐
fenen Menschen“ aus: Der Mensch hat das Bedürfnis zu leben, Gotteser‐
kenntnis zu erwerben und das Gute zu tun. Dieses Bedürfnis ist auf Dauer
angelegt, und daher kann es nur sinnvoll sein, wenn es auch dauerhafte
Erfüllung finden kann. Deswegen muss (!) der Mensch notwendig für
das ewige Leben bestimmt sein. Denn sonst wäre sein Bedürfnis nicht
zweckmäßig, und dann wäre der Schöpfer als nicht rational erwiesen. Das
aber kann nicht sein.

Das Argument des Pseudo-Athenagoras funktioniert natürlich nur unter
der Voraussetzung, dass das Reich der Zwecke tatsächlich auf ein einziges
großes und rationales Telos zuläuft. Bezweifelt man diese Voraussetzung,

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

262

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und viele würden das heute tun, dann fällt das Argument wie ein Karten‐
haus in sich zusammen. Für unsere Fragestellung ist jedoch der Kollateral‐
schaden für die nichtmenschlichen Geschöpfe relevanter: Tiere und Pflan‐
zen haben zwar ein Bedürfnis zu leben, aber kein Bedürfnis zur Erkenntnis
des Ewigen und damit auch kein Bedürfnis, ewig zu leben. Gemäß dem
Sparsamkeitsprinzip wäre es daher nicht rational, dass ihnen ein ewiges
Leben geschenkt wird, wenn sie danach doch gar nicht streben. Nein, sie
existieren allein um des Menschen willen, der als vernunftbegabtes Wesen
die Selbstzwecklichkeit besitzt und die Tiere für sich verzwecken kann.
Sobald der Mensch die nichtmenschlichen Kreaturen jedoch nicht mehr
braucht (und das ist in der Ewigkeit so), gibt es keinen Grund mehr, dass
sie weiterhin existieren sollten.

„Wenn also der Weltschöpfer den Menschen dazu geschaffen hat, dass
er ein verständiges Leben habe und, nachdem er einmal Gottes Herrlich‐
keit und Schöpferweisheit geschaut, immerdar in der Schau dieser Dinge
bleibe, wie es der Absicht des Schöpfers und der Natur des Menschen
entspricht, so ergibt sich aus der Entstehungsursache die Gewissheit der
ewigen Fortdauer, aus dieser aber die Gewissheit der Auferstehung, ohne
die es eine Fortdauer des Menschen nicht geben könnte. So wird also die
Auferstehung, wie aus dem Gesagten ersichtlich ist, durch die Entstehungs‐
ursache und durch des Schöpfers Absicht klar bewiesen.“ (Pseudo-Athena‐
goras, De Resurrectione 13)

Nachdem Pseudo-Athenagoras damit die Tatsache der Auferstehung als
denknotwendig und damit aus seiner Sicht als existent bewiesen hat, folgen
Reflexionen über die Kontinuität zwischen irdischem und himmlischem
Leben angesichts des Todes und der Verwesung des Körpers.

„Glaubt man an Gott als den Schöpfer dieses Alls, so muss man, sofern
man seinen eigenen Prinzipien nicht untreu werden will, aus seiner Weis‐
heit und Gerechtigkeit den Schluss ziehen, dass er für alles Geschaffene
wacht und sorgt (τῇ τούτου σοφίᾳ καὶ δικαιοσύνῃ τὴν τῶν γενομένων
ἁπάντων ἀνατιθέναι φυλακήν τε καὶ πρόνοιαν); auf Grund dieser Er‐
kenntnis muss man dann überzeugt sein, dass nichts von den irdischen und
himmlischen Dingen ohne Aufsicht (ἀνεπιτρόπευτος) und ohne Fürsorge
(ἀπρονόητος) gelassen ist und dass sich die Aufmerksamkeit des Schöpfers
auf alles in gleicher Weise erstreckt, auf Unsichtbares und Sichtbares, auf
Kleines und Größeres. Denn sowohl die Gesamtheit der Geschöpfe bedarf
der Vorsehung (πρόνοια) des Schöpfers als auch jedes einzelne je nach
seiner Natur und seinem Zwecke (καθ ὃ πέφυκε καὶ πρὸς ὃ πέφυκεν). Es
wäre jedoch ein unnützer Eifer, jetzt alle einzelnen Arten anzuführen oder

5.16 Pseudo-Athenagoras

263

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das einer jeden Natur Zuträgliche aufzuzählen; nur über den Menschen
müssen wir hier reden; denn er ist der Gegenstand unserer Untersuchung.“
(Pseudo-Athenagoras, De Resurrectione 18)

Die Fürsorge und Vorsehung Gottes gilt, so der Autor, grundsätzlich al‐
len Lebewesen. Allerdings, so schränkt er ein, jedem „nach seinem Zwecke“,
wörtlich „gemäß dem, zu dem es geworden ist“. Das könnte man aus Sicht
der Tiere als ziemlich zynisch interpretieren. Denn da die Vernunftlosen
gut stoisch als Zwecke für andere aufgefasst werden, zielt die Sorge des
Schöpfers letztlich nur darauf, dass die Tiere (und Pflanzen) ihren Zweck
für den Menschen erfüllen. Haben sie ihre Schuldigkeit getan, können sie
gehen. Die kühle Rationalität einer streng philosophischen Argumentation
lässt an dieser Stelle keine Abmilderung durch positive Emotionen zu, die
theologische Argumente bieten würden.

Warum aber braucht es ein Jüngstes Gericht? Pseudo-Athenagoras sieht
ein solches deswegen als notwendig an, weil es sonst besser wäre, ganz der
Lust zu leben wie die Tiere: „Ist es nicht viel sicherer anzunehmen, dass
der Schöpfer seine Werke lenkt und leitet, auf alles irgendwie Seiende oder
Werdende hinschaut und über Werke und Gedanken Gericht hält? Denn
gäbe es über die Werke der Menschen nicht irgendwo ein Gericht, so hätten
diese den Vernunftlosen nichts voraus; ja sie wären noch unglücklicher
daran als diese, da sie ihre Leidenschaften bezwingen müssen und nach
Frömmigkeit, Gerechtigkeit und sonstigen Tugenden zu streben haben;
am besten wäre dann die Lebensweise der zahmen und wilden Tiere (ὁ
δὲ κτηνώδης βίος καὶ θηριώδης ἃριστος); die Tugend wäre unvernünftig
(ἀρετὴ δὲ ἀνόητος), die Androhung von Strafen eine platte Lächerlichkeit.
Der uneingeschränkte Genuss wäre das höchste der Güter (Τὸ δὲ πἂσαν
θεραπεὐειν ἡδονὴν ἀγαθὸν τὸ μέγιστον)…“ (Pseudo-Athenagoras, De Re‐
surrectione 19)

Aus all dem folgert der Autor, dass es ein Gericht geben muss, und zwar
nicht in diesem irdischen Leben und auch nicht unmittelbar nach dem
Tod, wenn Seele und Leib getrennt sind, sondern in der Ewigkeit, wo der
ganze Mensch wieder vereinigt ist und als ganzer gerichtet werden kann.
– Die wiederum stark an Immanuel Kant erinnernde Argumentation hinkt
jedoch erheblich. Denn man kann durchaus fragen, ob es nicht auch ohne
Gericht sinnvoll und erfüllend wäre, moralisch zu leben. Und überhaupt:
Ist ein tugendhaftes Leben nur ein Mittel zum Zweck der Erlangung der
ewigen Seligkeit? Oder heißt Tugend nicht gerade, allein (!) deswegen
tugendhaft zu leben, weil man es als richtig erkannt hat?

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

264

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nun steht der Pseudo-Athenagoras natürlich in ganz konkreten Ausein‐
andersetzungen seiner Zeit. Von den beiden Populärphilosophien, dem
Stoizismus und dem Epikureismus, will er sich gleichermaßen absetzen
und der christlichen Botschaft aus philosophischen Gründen den Vorrang
geben. Das Ideal der Stoiker ist die Leidenschaftslosigkeit, das der Epikure‐
er die geistige Lust. Beiden stellt der Autor die christliche Vorstellung der
ewigen Seligkeit entgegen. Denn Leidenschaftslosigkeit haben die Pflanzen
bereits vom Schöpfer mitbekommen und natürliche Lust die Tiere. Im
einen Fall wären also die Pflanzen besser dran als der Mensch, im anderen
die Tiere. Der Glaube an das Jüngste Gericht und das ewige Leben erweisen
sich daher als der goldene dritte Weg, der den Vorzug vor den beiden
anderen verdient:

„Es wäre doch nicht recht anzunehmen, dass Wesen, die nach immanen‐
ten Sitten- und Vernunftgesetzen handeln und daher auch ein verständiges
und moralisches Leben führen, kein höheres Ziel hätten als jene Geschöpfe,
die der logischen Unterscheidung entbehren (ἐπεὶ μηδὲ θεμιτὸν ταὐτὸν
ὑποθέσθαι τέλος τῶν τε λογικῆς κρίσεως ἀμοιρούντων καὶ τῶν κατὰ
τὸν ἔμφυτον νόμον καὶ λόγον ἐνεργούντων, ἔμφρονί τε ζωῇ καὶ δίκῃ
χρωμένων). Somit dürfte für die Menschen nicht die Schmerzlosigkeit
(τὸ ἄλυπον) als Endziel bestimmt sein; diese käme ja auch den ganz
empfindungslosen Wesen zu. Aber auch nicht im Genuss dessen, was den
Leib nährt und ergötzt, und in einer Fülle sinnlicher Lustgefühle (πλῆθος
ἡδονῶν) kann das Endziel der Menschen liegen; sonst hätte das Leben des
Viehs (κτῆνος) notwendig den Vorrang und das tugendhafte Leben wäre
zwecklos; solches mag für Vieh ein geeignetes Endziel sein, aber nicht für
Menschen, die eine unsterbliche Seele haben und logischer Unterscheidung
fähig sind (οὐκ ἀνθρώπων ἀθανάτῳ ψυχῇ καὶ λογικῇ κρίσει χρωμένων).“
(Pseudo-Athenagoras, De Resurrectione 24)

So zieht der unbekannte Autor abschließend sein Fazit: „Das Endziel
eines verständigen Lebens und logischen Unterscheidens wird man aber,
ohne fehlzugehen, darin erblicken dürfen, dass der Mensch unzertrennlich
und ewig mit dem zusammenlebt, wozu ihm der natürliche Verstand haupt‐
sächlich und zunächst verliehen ist, und dass er in der Anschauung des
Gebers und seiner Ratschlüsse unaufhörliche Wonne empfindet. Freilich
werden die meisten Menschen dieses hohe Ziel nicht erreichen, weil sie
sich mit allzu großer Leidenschaft und Heftigkeit an die Dinge dieser Welt
anschließen. Aber die große Zahl derer, die von ihrem Ziele abirren, kann
die gemeinsame Bestimmung nicht umstoßen. Indes findet hierüber ein
besonderes Gericht statt und erhält jeder einzelne für sein Gutes oder

5.16 Pseudo-Athenagoras

265

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Böses, das er im Leben vollbracht hat, in angemessener Weise Lohn oder
Strafe.“ (Pseudo-Athenagoras, De Resurrectione 25)

Der Pseudo-Athenagoras ist zweifelsohne das beste Beispiel dafür, wo‐
hin ein konsequenter christlicher Anthropozentrismus führt. Teilt man
die Grundannahmen eines göttlichen, vollkommen durchrationalisierten
Schöpfungsplans einerseits und der exklusiven Vernunftbegabung des Men‐
schen andererseits, ergibt sich alles andere ganz von selbst: Nichtmenschli‐
che Geschöpfe sind nur um der Menschen willen erschaffen, und sobald sie
ihre Aufgabe für diese erfüllt haben, können sie gehen. So scharfsinnig die
Argumentationen des unbekannten Autors auch sind und so perfekt syste‐
matisiert sein Gedankengang, so eiskalt werden die Tiere und Pflanzen
abserviert. Nicht die geringste Freude über ihr Dasein, nicht das mindeste
Mitgefühl für ihre Sorgen, nicht das kleinste Anzeichen von Verbundenheit
und Zuneigung wird sichtbar. Analog ist der Gott des Pseudo-Athenagoras
ein bis ins Letzte kühl und rational kalkulierender Gott. Vom christlichen
Gottesbild überfließender, sich gratis verschenkender Liebe ist weit und
breit nichts zu sehen. Wer den Anthropozentrismus verstehen will, wird
hier bestes Anschauungsmaterial sowohl für seine immanent brillante Kon‐
sistenz als auch für seine erschreckend einseitige Adäquanz im Bezug auf
die Schöpfungswirklichkeit finden.

5.17 Hieronymus

Sophronius Eusebius Hieronymus wird im Jahr 347 in Stridon in der rö‐
mischen Provinz Dalmatia geboren. Als Kind wohlhabender christlicher
Eltern geht er zum Studium nach Rom und lässt sich dort auch taufen.
Nach Aufenthalten in Trier und Aquileia reist er um 373 nach Syrien, wo er
einige Zeit als Eremit lebt. In Antiochia lernt er Griechisch und Hebräisch
und wird um das Jahr 379 zum Priester geweiht. Anschließend geht er nach
Konstantinopel und von 382 bis 384 erneut nach Rom. Als sich eine junge
Witwe, die er geistlich begleitet, zu Tode fastet, flieht Hieronymus 385 aus
Rom, um gemeinsam mit der Witwe Paula und ihrer Tochter Eustochium
zu den biblischen Stätten zu pilgern. 386 lassen sie sich in Bethlehem nieder
und gründen aus Paulas Erbe mehrere Klöster und ein Pilgerhospiz. Hier
stirbt Hieronymus im Jahr 420.

Hieronymus hat ein reiches literarisches Werk hinterlassen. So ist er der
Autor der Vulgata, der lange Zeit maßgeblichen lateinischen Bibelüberset‐
zung. Wie viel er dabei aus dem Hebräischen übersetzt hat und wieweit

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

266

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


er doch eher auf die griechische Septuaginta zurückgriff, ist schwer zu
sagen – man vermutet eher letzteres. Daneben hat er weitere Übersetzun‐
gen, Lebensbeschreibungen großer Persönlichkeiten, Kommentare zu den
Prophetenbüchern, Evangelien und Paulusbriefen und eine umfangreiche
Briefsammlung verfasst.

Hieronymus ist, wie man an der Aufzählung seiner Werke sehen kann,
ein Bibelausleger. Systematische theologische oder philosophische Abhand‐
lungen hat er nicht geschrieben. Und da er das Buch Genesis ebenso wenig
wie die anderen Bücher der Tora ausgelegt hat, sind die Gelegenheiten zur
Rekonstruktion seiner Schöpfungs- und Tiertheologie, sofern er eine solche
gehabt hat, schmal. Deswegen werden uns nur zwei eher kleine Themen
beschäftigen: Seine Auslegung des Schöpfungsfriedens im Buch Jesaja und
seine Ermahnungen zum Fleischverzicht.

Seine Auslegung von Jes 11,6–8 beginnt Hieronymus mit der Feststellung,
jüdische und „judaisierende“ christliche Interpreten würden die Stelle oft
wörtlich auslegen und auf die Wiederkunft Christi beziehen, dergestalt,
„dass in der Klarheit Christi […] alle wilden Tiere zur Zahmheit zurückkeh‐
ren und, nachdem sie die frühere Wildheit abgelegt haben, Wolf und Lamm
zusammen weiden.“ (Hieronymus, Commentarium in Isaiam prophetam 4
ad Is 11,6ss) Doch solche Interpretationen müssten sich zwei Fragen stellen
lassen: Erstens, ob wirklich alles wörtlich und nicht vielmehr spirituell zu
verstehen sei, und zweitens, ob die wörtliche Auslegung der Majestät Gottes
würdig sei, da sie doch sehr einer erdichteten Fabel ähneln würde. Eine
solche Vollendung der Welt mit einem Frieden zwischen Menschen und
Tieren gebe es nicht, sondern nur die Vollendung des Menschen in der
Tugend. „Hieronymus ist sich bewusst, hier einer philosophischen Maxime
der Stoiker zu huldigen, beruft sich aber für die Richtigkeit zunächst we‐
nig überzeugend auf den Psalmisten, um dann doch bei der Philosophie
Zuflucht zu suchen […] Erst jetzt bezieht er sich auch auf die Stoiker, die er
schon die ganze Zeit im Auge hat.“ (Vinzenz Buchheit 1990, 33)

Damit ist für Hieronymus klar, dass die „judaisierenden“ ChristInnen
einem schwerwiegenden Trugbild erliegen. In Wirklichkeit sei die Vision
des Jesaja in spirituell-allegorischer Auslegung ein Bild für die Menschen
in der Kirche: Der Christenverfolger Paulus als Löwe und der friedliebende
Hananias als Lamm würden sich gemeinsam in der Kirche Christi nähren,
„damit das, was Noachs Arche einst bei der Sintflut, jetzt die Kirche in der
Welt darstellt (ut quod Arca in diluvio, hoc Ecclesia praestet in mundo).“
(Hieronymus, Commentarium in Isaiam prophetam 4 ad Is 11,6ss) Das
vorausgesetzt sei die ethische Botschaft der Stelle nicht, dass das „Rind“

5.17 Hieronymus

267

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aggressiv wird, sondern der „Löwe“ zahm: „non bos vertatur in rabiem, sed
leo mutetur in mansuetudinem.“ (Hieronymus, Commentarium in Isaiam
prophetam 18 ad Is 65,25s) Oder etwas anders formuliert, „nicht, dass Ein‐
fachheit in Wildheit übergeht, sondern Wildheit die Einfachheit lernt (non
ut simplicitas in feritatem transeat, sed ut feritas discat simplicitatem).“
(Hieronymus, Epistula 106, 1)

Während Irenäus von Lyon (Kapitel 5.3) die wörtliche Auslegung des
jesajanischen Tierfriedens betont, löst sich Hieronymus wie schon die
meisten Kirchenväter vor ihm mit Verweis auf stoische Argumente klar von
dieser Tradition. Man versteht dies bei ihm allerdings nur, wenn man die
Hintergründe der „judaisierenden“ ChristInnen kennt, gegen die Hierony‐
mus Stellung bezieht. Diese Gruppen vertreten offensichtlich immer stärker
einen messianischen Chiliasmus, gehen also von einem Zeitraum von exakt
tausend Jahren bis zum Anbrechen des endgültigen messianischen Reichs
Christi aus – und gegen diese Gruppen will sich Hieronymus positionieren
(Vinzenz Buchheit 1990, 31). Die stoische Exklusion der nichtmenschlichen
Geschöpfe aus der Ewigkeit wird also als Mittel gebraucht, um die hoch‐
emotionalen Botschaften der ChiliastInnen zu entkräften. Den Kollateral‐
schaden haben Tiere und Pflanzen.

In einer anderen Hinsicht jedoch erweist sich Hieronymus als „tier‐
freundlicher“: Mit Verweis auf das Paradies in Gen 1, in dem sich alle
Lebewesen rein pflanzlich ernähren, propagiert er wie das gesamte frühe
Mönchtum mit Entschiedenheit einen vegetarischen Lebensstil oder zu‐
mindest eine weitgehende Fleischabstinenz (vgl. dazu Michael Rosenberger
2014, 156–157 und 330 sowie 2016, 64–65). Paradoxerweise ist dieser Impuls
viel griechischer und viel weniger biblisch als man denken möchte: Wäh‐
rend die JüdInnen zurückhaltend und sehr differenziert fasten (Veronika E.
Grimm 1996, 13–31), propagieren zahlreiche Philosophen der griechischen
und römischen Antike auf Grund ihrer dezidierten Leibfeindlichkeit ein
relativ strenges und radikales Fasten (Veronika E. Grimm 1996, 32–56).
Die frühen ChristInnen fasten zunächst wie ihre Mutterreligion und wie
Jesus von Nazaret relativ wenig (Veronika E. Grimm 1996, 57–84). Doch
mit der zunehmenden gesellschaftlichen und staatlichen Anerkennung des
Christentums ändert sich das. Clemens von Alexandrien, Tertullian, Orige‐
nes und Eusebius bahnen Schritt für Schritt den Weg (Veronika E. Grimm
1996, 85–147), Hieronymus und Augustinus vollziehen den Durchbruch zu
einer Fastenpraxis, die „anorektische Züge“ hat (Veronika E. Grimm 1996,
148–179).

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

268

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das frühchristliche Mönchtum in Syrien und Ägypten lebt von Beginn
an einen strikten Vegetarismus. Wenn die MönchInnen nicht fasten, essen
sie nur Brot und Salz (Apophtegmata Patrum 217; 226), also trockene
Speisen im Gegensatz zu frischem Obst, gekochtem Gemüse und fettem
Fleisch, trinken absolut keinen Wein (Apophtegmata Patrum 566; 593; 787;
974–975) und verzichten fast vollständig auf Öl (Apophtegmata Patrum
169). Sie betrachten die Abstinenz als privilegiertes Mittel, um die leiblichen
Begierden zu überwinden (Apophtegmata Patrum 318; 919). Ihre Xeropha‐
gie (ξεροφαγία), das „Essen von Trockenem“, dessen zentrale Merkmale
die Enthaltsamkeit von Fleisch und Wein sind, muss im Zusammenhang
der Sexualmoral verstanden werden: Nach antiker Vorstellung fördert der
Verzehr trockener Nahrung die Enthaltsamkeit, weil das Verspeisen von
feuchtem Obst oder gekochtem Gemüse die Produktion sexueller Körper‐
flüssigkeiten anregt und der Verzehr von Fleisch sexuell „heiß“ macht. Als
leuchtendes biblisches Beispiel dienen die drei Jünglinge am Königshof
Nebukadnezzars in Babylon, die Xerophagie praktizieren (Dan 1,4–16) und
im Feuerofen (in allegorischer patristischer Deutung in der sexuellen Ver‐
suchung) nicht verbrennen (Dan 3; vgl. Johannes Cassian, Unterredungen
mit den Vätern 12, 11).

Insgesamt bleibt das frühe Christentum aber seinen Wurzeln treu und
übernimmt die Zurückhaltung Jesu und des Judentums gegenüber zu stren‐
gen Abstinenzgeboten. Vor allem mahnt es, Fasten und Xerophagie nicht
zur Ideologie zu machen, innerhalb der jede Freude am Essen und Trinken
verteufelt wird.

Entscheidend für die starke Verbreitung des Gedankens von der Ver‐
bindung sexueller und kulinarischer Enthaltsamkeit ist der Brief des Hie‐
ronymus an die junge römische Witwe Furia, der um 395 geschrieben ist
(Hieronymus, Epistula 54). Furia hat an den ihr persönlich unbekannten
Hieronymus brieflich die Frage gestellt, wie sie ihr Vorhaben am besten ver‐
wirklichen könne, Witwe zu bleiben und nicht ein zweites Mal zu heiraten.
In seiner Antwort mahnt Hieronymus sie zunächst zu einfacher Bekleidung
und einem bescheidenen Leben. Dann kommt er auf die Ernährung zu
sprechen: Bei aller Wertschätzung der Lebensmittel als Gottesgaben (1 Tim
4,3–4) animierten diese die jungen Leute doch zum sexuellen Begehren
und seien schlimmer als Ätna, Vulcano, Vesuv und Olymp (Hieronymus,
Epistula 54, 9). Das habe schon Galen in seinem Buch zum Schutz der
Gesundheit geschrieben.

Hieronymus warnt daher unter Berufung auf zwei uns bereits bekannte
Bibelstellen vor „hitzigen“ Speisen, die das sexuelle Begehren anfachen:

5.17 Hieronymus

269

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Meide beim Essen alle hitzigen Speisen! Ich denke hierbei nicht nur an
Fleisch, über welches das Gefäß der Auserwählung [gemeint ist Paulus,
MR] sich in folgenden Worten äußert: ‚Es ist zu empfehlen, keinen Wein zu
trinken und kein Fleisch zu essen.‘ (Röm 14,21) […] Der Glut des Körpers
muss man mit Speisen entgegenwirken, die nicht reizen. Auch Daniel und
die drei Jünglinge nährten sich von Gemüse (Dan 1,4–16).“ (Hieronymus,
Epistula 54, 10) Hier taucht einerseits der beliebte Hinweis auf die drei
Jünglinge im Feuerofen auf, andererseits wird Röm 14,21 wie schon bei
Clemens von Alexandrien (Kapitel 5.4) verkürzt zitiert und aus der pauli‐
nischen Mahnung, mit Rücksicht auf die Schwachen auf nicht-koscheres
Fleisch zu verzichten, eine generelle Empfehlung zur Fleischabstinenz her‐
ausgelesen.

Abschließend empfiehlt Hieronymus der jungen Witwe eine strenge Di‐
ät: Kulinarische Abstinenz fördere die sexuelle Kontinenz. Sie sei eine gute
Vorbereitung auf die Schriftbetrachtung, die ihrerseits sehr zu empfehlen
sei (Hieronymus, Epistula 54, 11). – Natürlich hat die von der griechischen
Philosophie und Medizin wahrgenommene Verbindung von sexueller und
kulinarischer Lust einen wahren Kern. Doch wird beides von Hieronymus
in einer Weise negativ gewertet, wie es der biblischen Schöpfungstheologie
widerspricht.

Die Abhandlung Adversus Iovinianum wendet sich gegen Iovinian, einen
Mönch, der „Epikur der ChristInnen“ genannt wird (Hieronymus, Adver‐
sus Iovinianum 1, 1). Hieronymus kennt ihn nicht persönlich, jedoch wer‐
den ihm einige Schriften Iovinians überbracht, auf die er antwortet. Dabei
greift er ohne große Systematik einzelne Thesen Iovinians auf und versucht
sie zu widerlegen. In Adversus Iovinianum 1, 18 reflektiert er die Frage
der Erlaubtheit des Fleischverzehrs. Dabei bestätigt er zunächst, dass Gott
den Menschen beim „zweiten Segen“ nach der großen Flut (Gen 9) die
Erlaubnis zum Fleischverzehr gegeben hat, die er beim „ersten Segen“ im
Paradies (Gen 1) nicht gegeben hatte. Diese Erlaubnis gibt Gott jedoch, so
Hieronymus, allein „wegen unserer Herzenshärte (propter duritiam cordis
nostri)“. Allerdings gälten die dementsprechenden Regelungen (wie z.B.
auch die alttestamentliche Erlaubnis der Ehescheidung oder das Gebot der
Beschneidung) nur bis zum Kommen Christi: „Nachdem aber am Ende der
Zeiten Christus gekommen ist, dreht er das Omega zurück zum Alpha […]
und wir werden kein Fleisch essen.“ (Hieronymus, Adversus Iovinianum
1, 18) Wieder beruft sich Hieronymus auf die verkürzte Version von Röm
14,21, um seine These auch biblisch zu untermauern.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

270

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In Adversus Iovinianum 2, 5–17 kommt Hieronymus nochmals ausführli‐
cher auf die Frage zu sprechen. Dabei rekapituliert er zunächst die These
des Iovinian, die dessen klassischen stoischen Anthropozentrismus illus‐
triert: „Alles ist geschaffen worden, um den Sterblichen zu dienen. Und
wie der Mensch, das vernunftbegabte Tier (animal rationale), gleichsam Be‐
wohner und Besitzer der Welt (quasi quidam habitator et possessor mun‐
di), Gott untersteht und seinen Urheber verehrt, so sind alle Tiere entweder
zur Speise der Menschen oder zur Kleidung oder zum Pflügen der Erde
oder zum Transport der Früchte oder des Menschen selbst geschaffen.“
(Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 5) Sodann lässt er Iovinian Psalm
8,5–6 zitieren, aus dessen hierarchischer Unterordnung der Tiere unter den
Menschen Iovinian die menschliche Ermächtigung zur freien Tiernutzung
herausliest (die der Text nicht hergibt!). „Es sei, sagt er [Iovinian], das
Rind zum Pflügen, zum Sitzen das Pferd, der Hund zum Helfen, die Ziegen
für die Milch, die Schafe für die Wolle bereitet. Und was ist der Nutzen
der Schweine, abgesehen vom Essen des Fleischs?“ (Hieronymus, Adversus
Iovinianum 2, 5) Und nach einer langen Aufzählung von Tieren schließt
er: „Wenn sie nicht gegessen werden, sind all diese vergebens von Gott
geschaffen worden.“ (Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 5) Das belegt
er schließlich noch biblisch, indem er Röm 14,20 genau im gegenteiligen
Sinn liest wie Hieronymus und daraus folgert, dass für ChristInnen nichts
unrein sei und daher prinzipiell alles gegessen werden könne (was der
paulinischen Intention in diesem Text viel näher kommt als die Lesart des
Hieronymus). Schließlich führt Iovinian auch 1 Tim 4,4–5 an: „Alles, was
Gott geschaffen hat, ist gut und nichts ist verwerflich, wenn es mit Dank
genossen wird“. Und er betont, Jesus sei schließlich „Fresser und Säufer“
(Lk 7,34; Mt 11,19) genannt worden, und das sei gut so.

Die Antwort des Hieronymus beginnt ebenso wie die Darlegung Iovini‐
ans mit philosophischen Überlegungen: „Ich bezeuge, dass wir nicht dem
Dogma des Empedokles und Pythagoras folgen, die alles, was sich bewegt
und lebt, wegen der μετεμψύχωσις [hier steht im lateinischen Text das grie‐
chische Wort für Seelenwanderung, MR] nicht essen zu können glaubten,
und diejenigen desselben Verbrechens für schuldig hielten, die eine Tanne
oder Eiche fällen, die ihre Mörder und Giftmischer sind, sondern dass wir
unseren Schöpfer verehren, der alles zu unserem Gebrauch geschaffen hat.
Und so wie das Rind zum Pflügen, zum Sitzen das Pferd, der Hund zum
Helfen, die Ziegen für die Milch, die Schafe für die Wolle bereitet sind, so
die Schweine und Hirsche und Ziegen und Hasen etc. Aber jene sind nicht
sofort zum Essen geschaffen, sondern zu anderem Nutzen der Menschen.“

5.17 Hieronymus

271

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 5) Viele Tiere hätten einen medizini‐
schen Nutzen, und analog gebe es viele andere Nutzungsmöglichkeiten der
Tiere. Ihre Nutzung zu bejahen heiße also noch lange nicht ihren Verzehr
zu bejahen.

Diese Antwort ist insofern interessant, als Hieronymus den stoischen An‐
thropozentrismus seines Gegners nicht ablehnt, im Gegenteil, er bestätigt
ihn ausdrücklich. Und er erklärt auch, warum: Die Seelenwanderungslehre
der Platoniker und Pythagoreer lehnt er dezidiert ab – sie verträgt sich
nicht mit der christlichen Botschaft von der Auferstehung. Noch dazu
würde diese ja auch das Töten von Pflanzen als Mord bewerten – eine
Auffassung, von der sich Hieronymus deutlich distanziert. Die Bekräftigung
der stoischen Teleologie scheint ihm offensichtlich die einzige Möglichkeit,
diese Distanzierung zu vollziehen. Während die Stoiker (und offenbar
auch Iovinian) ihren Anthropozentrismus demonstrativ durch reichlichen
Fleischverzehr bekunden, will Hieronymus diesen Schluss jedoch gerade
nicht ziehen. Die Nutzung von Tieren lässt für ihn viel mehr Spielraum als
nur den Verzehr. Aus dem Anthropozentrismus ergibt sich nicht zwingend
der Fleischverzehr.

Wie in Iovinians These werden auch in der Antwort des Hieronymus die
biblischen Texte an zweiter Stelle angeführt. Zunächst betont Hieronymus
wiederum, dass der Mensch im Paradies vegetarisch gelebt hat: „Solange
er [Adam] fastete, war er im Paradies; er aß und wurde hinausgeworfen.“
(Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 15) Erst nach der großen Flut „gab
er [Gott] ihnen, die höchst begierige Kehle des Menschen anerkennend,
die Erlaubnis Fleisch zu essen.“ (Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 15)
Schließlich führt Hieronymus Ex 16,3 und Num 31,4–5 an, wo sich die Is‐
raeliten während der Wüstenwanderung nach den Fleischtöpfen Ägyptens
sehnen: „Die Speise der Engel verachtend, sehnten sie sich nach dem
Fleisch Ägyptens.“ (Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 15) Aus all dem
zieht er den Schluss, dass eine vegetarische Ernährung zwar nicht absolut
verpflichtend, jedoch dringend angeraten sei: „Wie wir die Jungfräulichkeit
der Ehe vorziehen, so der Sattheit und dem Fleisch das Fasten und das
Geistige.“ (Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 17)

Die Positionen des Hieronymus zusammenfassend fällt zunächst eine
erhebliche inhaltliche und sprachliche Differenz zwischen dem Lehrbuch
gegen Iovinian und den Briefen auf. In seinen Briefen (und das lässt sich
auch über den hier untersuchten hinaus sagen) neigt Hieronymus zu gro‐
ßer Radikalität. Mitunter ist es fast schon obsessiv, wie er die sexuellen und
kulinarischen Versuchungen schildert und geißelt. Von innerer Freiheit und

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

272

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gelassenheit ist da wenig zu spüren. Man ahnt, warum Hieronymus unter
seinen ZeitgenossInnen nicht wenige erbitterte FeindInnen hatte.

Die Abhandlung gegen Iovinian hingegen ist wesentlich nüchterner,
sachlicher und objektiver. Sie lässt besser nachvollziehen, dass und warum
Hieronymus den stoischen Anthropozentrismus festhält – die Seelenwan‐
derungslehre will er definitiv ausschließen. Sie lässt zweitens einen klugen
Gedanken erkennen, der zum allerersten Mal begegnet: Anthropozentris‐
mus heißt nicht automatisch Tiere zu schlachten und Fleisch zu essen. Die
Tiernutzung lässt sich auch differenzierter denken. Schließlich aber zeigt
sich insbesondere im Vergleich mit Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11),
dass Hieronymus an den Tieren als solchen keinerlei Interesse hat. Die
Erzählung vom Tierfrieden in Jes 11 deutet er allegorisch – Tiere haben für
ihn im Himmel nichts verloren. Und sein Eintreten für den Fleischverzicht
hat nichts, aber auch gar nichts mit den realen Tieren zu tun. Es geht
allein um den Menschen, der den Versuchungen der Welt widerstehen
soll. Basilius hat das ganz anders geschildert. Er bejaht die Welt und die
irdischen Realitäten aus ganzem Herzen, hat aber gleichzeitig eine große
Empathie für die nichtmenschlichen Geschöpfe. Sein Plädoyer für den
Fleischverzicht hat mit dem des Hieronymus zwar die biblischen Verweise
gemeinsam, ist in den systematischen Überlegungen jedoch ganz anders
aufgebaut.

5.18 Augustinus von Hippo

Wir kommen zum letzten Autor unseres Durchgangs durch die frühe Kir‐
chen- und Theologiegeschichte. Aurelius Augustinus wird im Jahr 354 im
nordafrikanischen Tagaste (heute Souk Ahras/ Algerien) geboren. Sein Va‐
ter Patricius ist ein paganer städtischer Beamter und lässt sich erst kurz
vor seinem Tod taufen, die Mutter Monnica hingegen ist Christin. Ab 371
studiert Augustinus Rhetorik in Karthago und lebt in einer nichtehelichen
Lebensgemeinschaft. Seine Lebensgefährtin, deren Namen er nie nennt,
gebiert ihm 372 den gemeinsamen Sohn Adeodatus. Ab 373 unterrichtet
Augustinus an verschiedenen Orten Rhetorik. Zu dieser Zeit verbreitet sich
in Nordafrika der Manichäismus, eine noch sehr junge Religion, die im
3. Jahrhundert n.Chr. in Babylon gegründet worden ist und radikal dualis‐
tisch und leibverachtend denkt und lebt. Von 373 bis 382 gehört Augustinus
dieser Weltreligion an, deren letzte Aktivitäten sich noch im 17. Jahrhundert

5.18 Augustinus von Hippo

273

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in China nachweisen lassen. Spuren seiner manichäischen Zeit sind im
Denken Augustins auch nach der Hinwendung zum Christentum zu finden.

383 übersiedelt Augustinus mit Frau und Sohn nach Rom und 384 in
die damalige Kaiserresidenzstadt Mailand. Dorthin folgt ihm 385 seine
verwitwete Mutter Monnica, die ihn zur Trennung von seiner nicht stan‐
desgemäßen Lebensgefährtin bewegt und eine standesgemäße Verlobung
arrangiert. Unter ihrem Einfluss nähert er sich der christlichen Religion an.
386 hat er sein entscheidendes Bekehrungserlebnis. Er beschließt, ehelos
zu leben, und lässt sich gemeinsam mit seinem Sohn in der Osternacht
387 von Bischof Ambrosius von Mailand (Kapitel 5.13) taufen. Auf dem
Rückweg nach Afrika stirbt seine Mutter noch vor der Einschiffung in
der römischen Hafenstadt Ostia. 391 gründet Augustinus in Hippo Regius
(heute Annaba/ Algerien) ein Kloster, wird Priester und 396 Bischof der
Stadt. Dieses Amt bekleidet er bis zu seinem Tod im Jahr 430. Er stirbt
während der Belagerung der Stadt durch die Vandalen.

Augustinus hat ein umfangreiches Werk an systematisch-theologischen
Schriften, Bibelkommentaren und Predigten geschaffen, das eine breite
und nachhaltige Rezeptionsgeschichte gefunden hat. Schöpfung und nicht‐
menschliche Geschöpfe spielen darin keine Hauptrolle, sind aber doch
reichlich präsent. Dabei hat Augustinus die Wahrnehmung der Tiere viel‐
fach von seinem großen Vorbild Ambrosius von Mailand übernommen. Da
er nur wenig Griechisch versteht, ist das in Latein verfasste ambrosianische
Hexaemeron für ihn besonders bedeutsam, das seinerseits eine Übertra‐
gung des griechischen Prototypen des Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11)
in die westliche Reichshälfte darstellt. Auch von anderen griechischen Tex‐
ten besitzt Augustinus lateinische Übersetzungen (Matthias Baltes/ Dieter
Lau 1994, 362), so dass ihm die Gedanken der östlichen Theologie nicht
völlig fremd sind.

Von der Terminologie her nennt Augustinus die Tiere selten animalia,
aber auch kaum irrationalia. Eher verwendet er die spezifizierten Begriffe
für domestizierte (pecus) und wilde (belva, bestia) Tiere (Gillian Clark
1998, 68). Er favorisiert also weder den naturwissenschaftlich-neutralen
Begriff animalia noch den philosophisch-abwertenden Begriff irrationalia,
sondern orientiert sich an lebensweltlichen Bezeichnungen.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

274

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.18.1 Erste Annäherung an die Unterschiede zwischen Menschen und
Tieren

Dennoch übernimmt Augustinus sehr selbstverständlich die zu seiner Zeit
anerkannte Seinshierarchie: Unsterbliche Vernunftwesen (Engel) stehen
über den sterblichen Vernunftwesen (Menschen), diese über den vernunft‐
losen, aber empfindungsfähigen Lebewesen (Tieren), diese ihrerseits über
den empfindungslosen, aber strebefähigen Lebewesen (Pflanzen) und die
schließlich über der unbelebten Materie (Augustinus, De civitate Dei 7, 3;
9, 13; 11, 16; 12, 22; Enarrationes in Psalmos 144, 13; vgl. Agnethe Siquanas
2016, 68). An zwei Stellen widmet sich Augustinus sogar eigens der Frage,
welchen Beleg es dafür gibt, dass Menschen höher stehen als Tiere, und
antwortet mit dem klassischen Verweis darauf, dass Tiere von Menschen
gezähmt werden, aber nicht umgekehrt Menschen von Tieren (ähnlich
auch Augustinus, De diversis quaestionibus 13; De libero arbitrio 1, 7, 16).
Dabei hält er es nicht für nötig zu begründen, warum die Vernunft der ent‐
scheidende Gradmesser der Ranghöhe ist und warum er diese den Tieren
abspricht (Gillian Clark 1998, 68). Das ist für ihn und seine AdressatInnen
überhaupt keine Frage.

Die Aloga-These findet sich auch sonst recht häufig (z.B. Augustinus,
De ordine 2, 11, 31; De libero arbitrio 1, 53; dazu Gillian Clark 1998, 69).
Meist handelt es sich um einfache Feststellungen wie diese: „Denn auch
die Seelen der wilden Tiere leben, aber können nichts einsehen (vivunt,
sed non intelligunt).“ (Augustinus, De trinitate 10, 4, 6) Gelegentlich wird
jedoch eine längere und differenzierte Begründung gegeben: „Ich baue
ein Haus […] Aber damit bin ich nicht besser als eine Schwalbe oder
eine kleine Biene, denn auch jene baut ihr Nest und diese ihre Waben
kunstvoll. Aber ich bin besser als sie, weil ich ein vernunftbegabtes Tier
bin (his melior, quia rationale animal sum). Wenn es jedoch die Vernunft
ist, die die Proportionen beachtet, sind dann die Proportionen weniger
geeignet und übereinstimmend bei dem, was die Vögel bauen? Aus tiefstem
Herzen: Sie sind vollkommen übereinstimmend. Denn ich bin nicht besser
im Herstellen der Zahlenverhältnisse, sondern darin, dass ich die Zahlen
kenne (Non ergo numerosa faciendo, sed numeros cognoscendo melior
sum). Was also? Können jene mit Zahlenverhältnissen arbeiten, ohne sie
zu kennen? Sie können es in der Tat. Wie wird ihnen das beigebracht? So
wie auch wir die Bewegungen der Zunge den Zähnen und dem Gaumen
anpassen, damit aus dem Mund Buchstaben und Worte kommen, und nicht
darüber nachdenken, mit welcher Bewegung des Mundes wir das machen

5.18 Augustinus von Hippo

275

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


müssen. Welcher gute Sänger, auch wenn er musikalisch unerfahren ist,
behält nicht beim Singen sowohl den Rhythmus als auch die Melodie
durch den natürlichen Sinn selbst (ipso sensu naturali) im Gedächtnis?
Kann etwas besser geregelt sein? Wenn er auch nichts erkennt, handelt
er dennoch unter dem Eindruck der Natur (operante natura). Wann ist
er also den Tieren überlegen und vorzuziehen? Wenn er weiß, was er tut.
Nichts anderes erhebt mich über das Tier als dass ich ein vernünftiges Tier
bin (nihil aliud me pecori praeponit, nisi quod rationale animal sum).“
(Augustinus, De ordine 2, 19, 49)

In dieser Passage macht Augustinus zunächst einmal den entscheidenden
Unterschied zwischen dem „sensus naturalis“ und dem „cognoscere“ deut‐
lich: Auch beim Menschen geschehen viele Aktivitäten unbewusst, vom
Gedächtnis gesteuert, das eine sinnenhafte Erinnerung an das richtige Tun
enthält und diese ohne Nachdenken abruft. Erst wenn der Mensch sein
Tun rational zu analysieren beginnt, wenn er sich also den Rhythmus und
die Melodie des Liedes als solche bewusst macht, handelt er anders als das
Tier. – Die Frage bleibt offen, ob Tiere solche Abstraktionen tatsächlich
überhaupt nicht vollziehen können. Daran hätten wir heute manche Zwei‐
fel. Umgekehrt macht das Beispiel jedoch sehr schön deutlich, dass der
Mensch viel seltener rational handelt, als er sich einbildet. Die meisten
menschlichen Vollzüge geschehen genau nach dem Muster, das Augustinus
„operante natura“ nennt.

Das zentrale körperliche Unterscheidungsmerkmal sieht Augustinus wie
schon viele vor ihm im aufrechten Gang. Das Innere, nämlich die Vernunft,
habe allein der Mensch. Das Äußere jedoch, also den Leib und das Leben,
hätten Menschen und Tiere gemeinsam. Körperlich unterschieden sie sich
nur durch den aufrechten Gang. Der ist für den Menschen folglich eine
markante Erinnerung an seine moralische Verpflichtung: „In all dem unter‐
scheiden wir uns vom Tier nur dadurch, dass wir keine gebeugte, sondern
eine aufrechte Leibesgestalt haben. Diese Tatsache ist für uns eine uns von
unserem Schöpfer gegebene Mahnung, dass wir nicht mit unserem besse‐
ren Teil, das heißt mit der Seele, den Tieren ähnlich seien, von denen wir
uns durch den aufrechten Körper unterscheiden.“ (Augustinus, De trinitate
12, 1, 1)

Augustinus sieht den menschlichen Körper perfekt für die Vernunftseele
geeignet, die nach oben, zum Himmel streben soll – ein Zeichen für die
wunderbare Vorsehung des Schöpfers: „Wie herrlich zeigt sich ferner Gottes
Güte, wie herrlich die Vorsehung des großen Schöpfers (Quanta dei boni‐
tas, quanta providentia tanti creatoris apparet) an unserem Leibe, obwohl

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

276

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dieser, was das Sterben betrifft, dem der Tiere nichts voraus hat und im
Übrigen schwächer ist als der vieler Tiere. Schon die Stellung der Sinnesor‐
gane und die Verteilung der übrigen Glieder, dazu die Erscheinung, Gestalt
und Haltung des ganzen Körpers verraten, dass er zum Dienste einer ver‐
nunftbegabten Seele gemacht ist (ad ministerium animae rationalis factum).
Denn nicht wie wir es an den vernunftlosen Tieren (animalia rationis ex‐
pertia) sehen, zur Erde gebeugt, ist der Mensch erschaffen; vielmehr mahnt
ihn die zum Himmel emporgereckte Leibesgestalt, nach dem zu trachten,
was oben ist (Kol 3,2).“ (Augustinus, De civitate Dei 22, 24; ähnlich De
Genesi ad litteram 6, 12, 22)

5.18.2 Würdigung der tierlichen Fähigkeiten

Obgleich Augustinus die Aloga-These in Einzelfällen aktiv begründet, er‐
kennt er bei den Tieren zahlreiche beachtliche Fähigkeiten. So denkt er am
Beginn des zweiten Buchs von De doctrina christiana über die Bedeutung
von Zeichen (signa) nach. Dabei kommt er auch auf die Tiere zu sprechen,
deren Fähigkeit, miteinander zu kommunizieren, er anerkennt. Als Beispiel
nennt er ein Huhn, das Futter findet, und die anderen Hühner durch Rufe
darüber informiert. Die entscheidende Frage, ob die Tiere bewusst kommu‐
nizieren oder ob es sich um die unbewusste Wiederholung eines in der
Erinnerung abgespeicherten Verhaltens handelt, lässt Augustinus an dieser
Stelle offen, weil es nicht zu seinem Thema gehört: „Gewisse Zeichen un‐
tereinander haben auch die Tiere (Habent etiam bestiae quaedam inter se
signa), um dadurch das Verlangen ihrer Seele kundzutun. […] Ob nun diese
Zeichen wie etwa die Miene oder das Geschrei eines Schmerzgequälten
ohne den Willen, etwas zu bezeichnen (sine uoluntate significandi), einfach
der Gemütsbewegung (motum animi) folgen, oder ob sie wirklich zum
Bezeichnen gegeben werden (an uere ad significandum dentur), das ist eine
andere Frage, die nicht zur hier verhandelten Sache gehört.“ (Augustinus,
De doctrina christiana 2, 2, 3) Damit bleibt zumindest offen, ob bestimmte
Tiere etwas absichtlich und bewusst bezeichnen wollen.

Das Erinnerungsvermögen, das auch für ein nur unbewusstes, sinnlich
induziertes Zeichengeben vorausgesetzt werden muss, schreibt Augustinus
im Unterschied zu Origenes (Kapitel 5.6) sogar den nach damaliger Vorstel‐
lung niedersten Tieren zu, den Fischen (Augustinus, De Genesi ad litteram
3, 12; vgl. Agnethe Siquans 2016, 66). In einem anderen Zusammenhang
macht er jedoch deutlich, dass er diese tierliche „Intelligenz“, so erstaunlich

5.18 Augustinus von Hippo

277

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sie manches Mal sein mag, letztlich in sinnlichen und nicht in denkeri‐
schen Begabungen verortet. In diesem Sinne behandelt er die klassische
Frage, wie Argos, der Hund des Odysseus, seinen Herrn bei der Rückkehr
nach Ithaka wiedererkennen konnte, während die Menschen einschließlich
seiner Frau Penelope ihn auf Grund seiner körperlichen Veränderung nicht
erkannten. Seine Antwort auf diese Frage lautet: „Was, glaubst du, ist das,
wenn nicht eine gewisse Fähigkeit zu fühlen, nicht zu wissen (vis sentiendi,
non sciendi)? An Gespür (sensu) nämlich übertreffen uns die Tiere, wobei
hier nicht der Ort ist, dafür die Ursache zu suchen; an Geist, Vernunft,
Wissenschaft jedoch (mente autem, ratione, scientia) hat Gott uns ihnen
vorgezogen.“ (Augustinus, De quantitate animae 28, 54: vgl. Gillian Clark
1998, 76) Der Hund Argos hat also eine so exzellente sinnenhafte Erinne‐
rung an seinen Herrn, dass er ihn lange vor den Menschen wiedererkennt.
Denken braucht er dazu nach Augustinus jedoch nicht.

Im Kontext der Frage, wie wir Gott lieben können, kommt Augustinus
auch auf die Frage zu sprechen, wie wir uns eigentlich vorstellen können,
was in der Seele eines anderen Menschen oder Tieres vor sich geht. Die
unabdingbare Voraussetzung dafür sieht er in einer tiefen Seelenverwandt‐
schaft: „Was die Seele betrifft, so sprechen wir uns ihre Kenntnis (nosse)
nicht unpassend deshalb zu, weil auch wir eine Seele haben. Wir haben ja
nie eine Seele gesehen und haben nicht aus der Ähnlichkeit mit anderen
Dingen, die wir sahen, einen Gattungs- oder Artbegriff von ihr gebildet,
vielmehr wissen wir, wie gesagt, um ihr Wesen, weil wir selbst eine Seele
haben. […] Die Bewegungen der Körper nämlich, durch welche wir das
Leben anderer Wesen außer uns wahrnehmen, beurteilen wir auf Grund
der Ähnlichkeit mit uns (ex nostra similitudine). […] Und das ist nicht eine
Eigentümlichkeit etwa der menschlichen Klugheit und des menschlichen
Verstandes (Neque quasi humanae prudentiae rationisque proprium est).
Auch die Tiere spüren, dass sie leben (sentiunt vivere), nicht nur von sich
selbst, sondern auch voneinander und von uns. Auch sie sehen unsere
Seelen nicht, sondern erfahren sie aus den Bewegungen des Leibes, und
zwar schnell und leicht durch einen gewissen Naturzusammenhang (con‐
spiratione naturali). Wir kennen also die Seele eines anderen aus unserer
eigenen, und von unserer eigenen her glauben wir, was wir nicht kennen
(Animum igitur cuiuslibet ex nostro novimus, et ex nostro credimus quem
non novimus).“ (Augustinus, De trinitate 8, 6, 9)

Sowohl die Vorstellung, was eine Seele ist, als auch die Vorstellung da‐
von, was in einem anderen beseelten Wesen, ob Mensch oder Tier, vorgeht,
gewinnen wir nach Augustinus einzig und allein durch Analogiebildung zu

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

278

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unseren innersten Erfahrungen. Wir beobachten die körperlichen Verände‐
rungen an uns selbst und anderen und schließen daraus „ex similitudine“
auf die unsichtbare Seelenverfassung. Allerdings bleibt das immer eine un‐
bewiesene und unbeweisbare Annahme, ein Glauben (credimus). Entschei‐
dend ist für uns, dass Augustinus diese Fähigkeit Tieren und Menschen
gleichermaßen zuschreibt, weil sie der anima sensibilis zugeordnet ist und
nicht der anima rationalis. Und weil Menschen und Tiere dieselbe Fähig‐
keit desselben Seelenvermögens besitzen, können sie sich auch ineinander
einfühlen – Tiere in Menschen, Menschen in Tiere. Augustinus präsentiert
hier eine brillante Analyse der Empathiefähigkeit!

Insgesamt lässt sich gut erkennen, dass Augustinus der sinnlichen Vor‐
stellungs- und Erinnerungskraft relativ viel und der Vernunft vergleichs‐
weise wenig zuschreibt. So kann er den Tieren zahlreiche Fähigkeiten
zugestehen, die sie mit dem Menschen gemeinsam haben. Die Barriere
der Aloga-These wird damit zwar nicht übersprungen, aber doch merklich
niedriger gehängt.

5.18.3 Die spezifisch menschlichen Fähigkeiten

Trotz dieser Weite der augustinischen Einschätzung tierlicher Fähigkeiten
bleiben zwei Fähigkeiten dem Menschen vorbehalten: Urteilskraft und freie
Willensentscheidungen. So betont er, Tiere hätten zwar Sinneswahrneh‐
mungen, könnten diese aber nicht von einer höheren Warte aus beurteilen
(Augustinus, Confessiones 7, 17, 23). Die Vorstellungskraft hätten Menschen
und Tiere zwar gemeinsam, die Urteilskraft hingegen habe nur der Mensch
(Augustinus, De trinitate 10, 5, 7; De civitate Dei 19, 14). Er allein könne Gut
und Böse, Gerecht und Ungerecht unterscheiden (Augustinus, Enarrationes
in Psalmos 29, 2, 2). Der entscheidende Unterschied ist für Augustinus
nämlich, und das ist durch und durch stoisch, dass die Vorstellungskraft
ein passives und damit ein Vermögen des Fühlens ist, während Urteilskraft
und Willensentscheidung aktive und damit Vermögen des Denkens sind.
Die Trennlinie wird messerscharf gezogen, und aktive Vermögen, so die
stoische These, hat nur der Mensch. So argumentiert auch Augustinus:

„Denn jede lebende Seele, nicht nur die rationale wie in den Menschen,
sondern auch die irrationale wie in Tieren, Vögeln und Fischen, wird von
Eindrücken bewegt. Aber die rationale Seele stimmt den Eindrücken auf
Grund einer Entscheidung des Willens (voluntatis arbitrio) entweder zu
oder nicht zu; die irrationale Seele hat dieses Urteil (iudicium) jedoch

5.18 Augustinus von Hippo

279

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht; dennoch wird sie entsprechend ihrer Art und Natur (pro suo genere
atque natura) angetrieben, sobald sie von einem Eindruck beeinflusst wur‐
de. Und es liegt nicht in der Macht (in potestate) irgendeiner Seele, welche
Eindrücke zu ihr kommen, sei es im körperlichen Sinnesvermögen, sei es
im inneren Geist selbst [d.h. der Vorstellungskraft, MR]; doch wird das
Streben eines jeden Tieres (appetitus cuiuslibet animantis) durch solche
Eindrücke bewegt.” (Augustinus, De Genesi ad Litteram 9, 14, 25)

Sarah Byers geht davon aus, dass Augustinus mit der redundanten For‐
mel „voluntatis arbitrium“ die Zugehörigkeit zur Vernunft so deutlich wie
möglich herausstellen möchte, um jedes Missverständnis im Keim zu ersti‐
cken (Sarah Byers 2006, 182). Denn eigentlich würde einer der beiden
Begriffe vollkommen ausreichen – sei es voluntas, sei es arbitrium.

Noch deutlicher wird die aktive Leistung der menschlichen Vernunft
im folgenden Zitat: „Es können aber auch die Tiere durch das äußere
Sinnesvermögen des Körpers Körperliches wahrnehmen und sich daran,
wenn es dem Gedächtnis eingefügt ist, erinnern und daran das Zuträgliche
erstreben, das Unpassende fliehen. Dies indes festzustellen und es nicht
nur in naturhaftem Begehren an sich zu reißen, sondern auch mit Absicht
(de industria) dem Gedächtnis anzuvertrauen und auf diese Weise dort zu
behalten, und wenn es nach und nach in die Vergangenheit versinken will,
es durch Erinnern und Besinnen wiederum einzuprägen, so dass, wie aus
dem, was das Gedächtnis mit sich führt, der Gedanke geformt wird, ebenso
auch das, was im Gedächtnis ist, durch den Gedanken befestigt wird; ferner
künstlich hervorgebrachte Anschauungen zu bilden und zu überblicken,
indem man hier und dort ein Erinnerungsstück hervorholt und gleichsam
zusammenflickt; zu sehen, wie bei dieser Art von Dingen das Wahrschein‐
liche sich vom Wahren unterscheide: nicht im geistigen, sondern eben
im körperlichen Bereiche solches und ähnliches tun ist, wenngleich es im
Bereich des Sinnfälligen (in sensibilibus) und dessen, was die Seele hieraus
durch den Leibessinn zu sich heranzog, geschieht und verbleibt, doch
nicht [völlig] ohne Verstand (rationis expertia) und ist Menschen und Tie‐
ren gemeinsam (hominibus pecoribusque communia). Auf einer höheren
Stufe des Verstandes aber liegt es, über diese körperlichen Dinge gemäß
unkörperlichen und immerwährenden Gründen zu urteilen (sublimioris
rationis est iudicare de istis corporalibus secundum rationes incorporales et
sempiternas).“ (Augustinus, De trinitate 12, 2, 2)

Vier Aspekte scheinen mir an dieser Passage bemerkenswert: Erstens be‐
schreibt Augustinus großartig, was es heißt, Erinnerungen gezielt, wörtlich
„mit Fleiß“ (de industria), zu reaktivieren, damit sie nicht in Vergessenheit

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

280

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erraten, sondern sich im Gedächtnis verstärken. Davon unterscheidet er
zweitens die gezielte Rekombination von Sinneseindrücken oder Erinne‐
rungsbildern, die den Menschen zu neuen Erkenntnissen führen kann.
Drittens gesteht er zu, dass selbst im Bereich des Sinnenhaften bei Men‐
schen und Tieren (!) solche Rekombination „nicht [völlig] ohne Verstand“
geschieht. Ein Minimum an Rationalität gesteht er den Tieren damit zu,
wie immer man sich das genauer vorstellen mag. Schließlich, und da ist
er wieder ganz auf stoischem Boden, betont er, dass ein menschliches
Urteil nach unveränderlichen Grundsätzen gefällt wird, die noch über dem
Menschen stehen, an denen er aber kraft seiner Vernunft Anteil hat. – Die
introspektive Analyse des eigenen Denkens, die Augustinus hier vorlegt,
ist bestechend. Einzig die Frage bleibt offen, woher er denn weiß, dass
die Vorgänge bei Tieren nicht ähnlich ablaufen wie bei Menschen. Hier
vertraut er ohne kritisches Hinterfragen dem stoischen Dogma.

Eine Gemeinsamkeit zwischen Menschen und Tieren sieht Augustinus
auch darin, dass beide nach Harmonie und Frieden streben. Allerdings sei
der Friede des Menschen ein anderer als der Friede des Tieres: „Wären
wir also vernunftlose Tiere (irrationalia animantia), so würden wir weiter
nichts anstreben als das geordnete Zusammenstimmen der Körperteile und
die Ruhe der Strebungen (requiem appetitionum); also weiter nichts als
Ruhe des leiblichen Daseins und Gelegenheit zu Genüssen, damit der
Friede des Leibes den Frieden der Seele fördere. Denn wenn der Friede
des Leibes fehlt, wird auch der Friede der vernunftlosen Seele (inrationalis
animae pax) verhindert, weil sie die Ruhe der Strebungen (requiem adpeti‐
tionum) nicht gewinnen kann. Beides zumal aber, das Zusammenstimmen
der Teile und die Ruhe der Strebungen, dient dem Frieden, den Seele und
Leib miteinander haben, d.h. dem Frieden des geordneten Lebens und
Wohlergehens. Wie nämlich die Tiere ihre Liebe zum Frieden des Leibes
bekunden, indem sie dem Schmerz aus dem Wege gehen, und ihre Liebe
zum Frieden der Seele, indem sie zur Befriedigung der Forderungen ihrer
Strebungen dem Genuss nachgehen, so geben sie auch durch die Flucht
vor dem Tode deutlich zu erkennen, wie sehr sie den Frieden lieben, durch
den Seele und Leib zusammengehalten werden. Weil indes dem Menschen
eine vernünftige Seele innewohnt (rationalis anima inest), so ordnet er
das Ganze, was er mit den Tieren gemein hat, dem Frieden der vernunftbe‐
gabten Seele unter (totum hoc, quod habet commune cum bestiis, subdit
paci animae rationalis), in der Weise, dass er die Dinge geistig betrachtet
und danach sein Handeln so ausrichtet, dass sich die geordnete Überein‐
stimmung zwischen Erkennen und Tun ergibt, die wir als den Frieden

5.18 Augustinus von Hippo

281

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der vernünftigen Seele bezeichnet haben (ordinata cognitionis actionisque
consensio, quam pacem rationalis animae dixeramus).“ (Augustinus, De
civitate Dei 19, 14)

Tiere und Menschen, so Augustinus, streben gleichermaßen körperlich
nach dem Zusammenstimmen der Körperteile, also nach Schmerzfreiheit
und Wohlbefinden, und seelisch nach der Erfüllung ihrer sinnlichen Stre‐
bungen. Während die Tiere jedoch mit der Erfüllung dieser beiden Ziele
völlig zufrieden sind, kommt für den Menschen auf Grund seiner Vernunft
ein drittes Ziel hinzu, das die beiden anderen reguliert und mitunter auch
suspendiert: Der „Frieden der vernünftigen Seele“ als „die geordnete Über‐
einstimmung zwischen Erkennen und Tun“. Dieses Ziel zu erreichen steht
über allen niedrigeren Zielen des Körpers und des sinnenhaften Seelenver‐
mögens.

Das Urteilsvermögen ist letztlich die Voraussetzung einer im umfassen‐
den Sinn freien Willensentscheidung (Augustinus, De Genesi ad litteram
8, 23, 44; Contra Felicem Manichaeum 2, 3). Dennoch zögert Augustinus,
den Tieren den freien Willen völlig abzusprechen, wie das folgende Zitat
belegt: „Die freigewollten Ursachen (causae voluntariae) endlich gehen ent‐
weder von Gott oder von Engeln oder von Menschen oder von sonstigen
beseelten Wesen (animalium) aus, sofern man überhaupt bei vernunftlosen
Seelen (animarum rationis expertium) jene Bewegungen, mit denen sie
sich ihrer Natur gemäß (secundum naturam suam) betätigen, wenn sie
etwas erstreben oder meiden, als Willen (voluntates) bezeichnen kann.”
(Augustinus, De civitate Dei 5, 9)

Man merkt: In De trinitate gesteht Augustinus den Tieren zu, dass sie
„nicht völlig ohne Vernunft“ sind, in De civitate Dei spricht er vom „Willen“
der Tiere, „sofern man das so bezeichnen kann“. Daraus resultiert noch kei‐
ne prinzipielle Bestreitung, aber doch eine gewisse Relativierung der Aloga-
These. Der garstige Graben der binären stoischen Logik scheint Augustinus
jedenfalls nicht zu behagen. Er hätte den Übergang vom Menschen zum
Tier gerne etwas fließender gestaltet.

5.18.4 Die Gottesbeziehung von Menschen und Tieren

So wie schon bei Vernunft und Willen öffnet Augustinus die Tür auch
in puncto Gottesbeziehung einen winzigen Spalt breit, ohne dass er die
stoische Differenz grundlegend in Frage stellen würde. So deutet er den
Logos-Hymnus in Joh 1 einerseits so, dass alle Geschöpfe durch Christus,

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

282

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das ewige Wort Gottes, geschaffen sind und in ihm existieren – in ihrer
Körperlichkeit ebenso wie in ihrer Lebendigkeit und Beseeltheit, also mit
ihrer ganzen geschöpflichen Existenz. Doch nach der Wortmetapher taucht
im Logos-Hymnus des Johannesevangeliums noch die Lichtmetapher auf,
und hier macht Augustinus Unterschiede. Während zwar alle Geschöpfe
das Licht Christi schauen, tun dies die Tiere nur sinnenhaft, die Menschen
hingegen sinnenhaft und geistig. Das genau mache das Menschsein aus, das
Licht Christi im vernunftbegabten Geist zu schauen:

„Weil es also ein einziges Wort Gottes gibt, durch das alles geworden
ist, das selber die unwandelbare Wahrheit ist, so ist alles ursprünglich und
unwandelbar allzumal in ihm, […] Zu den Dingen, die durch das Wort
geschaffen wurden, gehört auch der Körper, der kein Leben ist. Er würde
nicht durch das Wort geschaffen, wenn er nicht in ihm, bevor er wird,
Leben wäre. Denn was geworden ist, war schon ‚Leben in ihm‘ (Joh 1,3–
4), und zwar nicht irgendein Leben; auch die Seele ist ja das Leben des
Leibes; aber auch sie ist geschaffen, weil sie wandelbar ist. Wodurch wäre
sie geschaffen, wenn nicht durch das unwandelbare Wort Gottes? Denn
‚alles ist durch das Wort geworden, und ohne das Wort ist nichts geworden‘.
Was also geworden ist, war schon ‚Leben in ihm‘, und zwar nicht irgendein
Leben, sondern jenes Leben, welches ‚das Licht der Menschen‘ ist (Joh
1,9), das Licht nämlich des vernunftbegabten Geistes, durch welchen sich
die Menschen von den Tieren unterscheiden und durch den sie eben Men‐
schen sind (lux utique rationalium mentium per quas homines a pecoribus
differunt et ideo sunt homines). Es ist also kein körperliches Licht, kein
Licht des Fleisches, mag es vom Himmel herunterleuchten oder mag es
an einer irdischen Flamme entzündet werden, für die Sinne nicht nur der
Menschen, sondern auch der Tiere bis zum kleinsten Gewürm herab; denn
alle diese sehen jenes Licht. Jenes Leben aber ist ‚das Licht der Menschen‘.“
(Augustinus, De trinitate 4, 1, 3)

Eine ähnliche Dynamik finden wir auch in der Auslegung von Ps 145,10,
dessen hebräischen Wortlaut „Danken sollen dir, HERR, all deine Werke,
deine Frommen sollen dich preisen“ die lateinische Übersetzung als Ps
144,10 so wiedergibt: „confiteantur tibi, domine, omnia opera tua, et sanc‐
ti tui confiteantur te“. Aus dem „danken“ und „preisen“ des hebräischen
Textes wird also ein „bekennen“. Die Latte wird damit im lateinischen
Text deutlich höher gelegt. Und daher bekommt Augustinus dann doch
Hemmungen, den Tieren die Fähigkeit eines ausdrücklichen Bekenntnisses
zuzuschreiben: So „sind die Adressaten der Aufforderung zum ‚confiteri‘,
‚benedicere‘ und ‚hymnum dicere‘ gerade nicht alle Kreaturen, sondern

5.18 Augustinus von Hippo

283

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ausschließlich die vernunftbegabte: ‚nemo hoc sentiat, quod mutus lapis
aut mutum animal habeat rationem intellegendi deum; hoc qui putauer‐
unt, multum a ueritate aberrauerunt‘ (Enarrationes in Psalmos 144, 13).
Die bereits […] zu Röm 8,19–23 festgestellte anthropologische Engführung
bestimmt auch die Auslegung der zur ‚Confessio‘ anhaltenden Schöpfungs‐
psalmen. So wenig die vernunftlose Kreatur ‚seufzen‘ kann, so wenig kann
sie auch jubeln. Der Mensch hingegen – Augustinus nennt ihn vielsagend
‚creatura laudatrix‘ (Sermo 29, 1) – vermag die geordnete Schönheit jedwe‐
den Geschöpfes zu beurteilen und dies zu würdigen, denn ‚uox quaedam
est mutae terrae, species terrae. […] et hoc quod in ea inuenisti, uox confes‐
sionis ipsius est, ut laudes creatorem‘ (Enarrationes in Psalmos 144, 13).“
(Cornelius Petrus Mayer 2002, 108)

Pointiert drückt es Augustinus so aus: „Sie haben keine Stimme zum
Bekennen… sie haben keine Stimme zum Predigen (uocem non habent
confitendi… uocem non habent praedicandi).“ (Augustinus, Enarrationes
in Psalmos 144, 13) Und in der Auslegung des Psalms 147 wiederholt er:
„Denkt bloß nicht, dass die vernunftlose Seele Gott anruft; die Seele kann
Gott nicht anrufen, es sei denn die vernunftbegabte allein (Ne hoc cogitetis,
irrationalem animam invocare Deum; non novit anima invocare Deum,
nisi sola rationalis).“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 146, 18)

Man muss es so klar sagen: Augustinus beurteilt hier nicht die grie‐
chisch-römische Philosophie am Maßstab der Bibel, sondern die Bedeu‐
tung der Bibel am Maßstab der griechisch-römischen Philosophie. Wo die
Bibel Menschen und Tiere unterschiedslos zum Lob Gottes aufruft, führt
Augustinus von außen einen Unterschied ein. Dabei kann er sich am helle‐
nistisch geprägten Paulus orientieren, an Philon und vielen anderen. Und
doch ist es frappierend, wie wenig der sonst so textsensible Rhetoriker die
biblischen Formulierungen hier ernst nimmt.

Konsequenterweise ist für Augustinus ebenso wie für die große Mehrheit
der Kirchenväter allein der Mensch zum ewigen Heil berufen. Denn die
Tiere „haben weder die Fähigkeit zur Sünde noch zur Tugend; aber sie
leben nach einer geheimnisvollen, wunderbaren Ordnung (occulta pro suo
genere moderatione); sie geben dem Menschen eine Lektion, und er ver‐
steht angesichts ihrer Aktivitäten die Verpflichtung, nach dem geistlichen
und ewigen Heil zu streben, dieses große Privileg, das seine Überlegen‐
heit über alle vernunftlosen Tiere ausmacht (qua omnibus irrationalibus
animantibus antecellit).“ (Augustinus, De Genesi ad litteram 3, 16, 25)
Wohlgemerkt ist das menschliche Privileg nicht das ewige Heil, sondern
die Verpflichtung, nach diesem zu streben. Die Logik des Augustinus ist

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

284

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


klassisch: Wer nicht sündigen kann, kann auch nicht tugendhaft leben;
wer nicht tugendhaft leben kann, kann auch nicht nach dem ewigen Heil
streben; wer nicht nach dem ewigen Heil strebt, der braucht es auch nicht
empfangen. Nach dieser Logik wird den Tieren nichts weggenommen – sie
werden nichts vermissen.

Dennoch „gehorchen sie Gott auf ihre Art: ‚in suo ... genere obtemperant
deo, non rationali uoluntatis arbitrio‘ (De Genesi ad litteram 9, 14, 24).“
(Matthias Baltes/ Dieter Lau 1994, 364–365) Sie folgen von Natur aus der
göttlichen Ordnung und sind damit ein Vorbild für den Menschen, der dies
auf Grund eigener Überlegung und Entscheidung tun soll.

Augustinus nutzt die von der stoischen Heilsarithmetik eröffneten Frei‐
räume für die Tiere maximal aus. Die Grunddaten der Stoa zieht er jedoch
nicht in Zweifel. Im Kontext moderner tier- und schöpfungsethischer De‐
batten muss das defizient wirken. Im Kontext seiner Zeit muss man ihm
trotzdem Sympathie und Respekt entgegenbringen.

5.18.5 Ethische Konsequenzen für Menschen und Tiere

Was sind nun die ethischen Konsequenzen aus den vorangehenden Überle‐
gungen? Es dürfte nicht überraschen, dass sie, gemessen an der philosophi‐
schen und patristischen Vorgeschichte, weitgehend traditionell ausfallen –
allerdings mit einzelnen bemerkenswerten Akzentsetzungen. So verbindet
Augustinus in einer Passage von De trinitate die Auslegung gleich dreier
Schriftstellen miteinander, um zu zeigen, dass der Mensch, der sich nur
um sich selbst und seine eigenen Begierden dreht, dem Tier ähnlich wird
und damit einen schmerzlichen Abstieg vollzieht: „Indem man mit einem
verkehrten Streben nach Gottähnlichkeit anfängt, gelangt man zur Ähn‐
lichkeit mit den Tieren. So kommt es, dass jene, die ihres ersten Kleides
entblößt werden, durch ihre Sterblichkeit Kleider aus Tierfellen verdienten
(Gen 3,21). Die wahre Ehre des Menschen heißt nämlich: Bild und Gleich‐
nis Gottes (Gen 1,26); sie lässt sich nur bewahren in der Hinordnung auf
jenen, von dem sie eingeprägt wurde. […] Da er [der Mensch] also wie
jener [Adam] unter keinem stehen will, wird er zur Strafe auch von der
Mitte, die er selbst ist, weiter getrieben nach unten, das heißt zu dem,
woran das Vieh sich freut; und so hat ‚der Mensch‘, da seine Ehre das
Gleichnis Gottes, seine Unehre die Ähnlichkeit mit dem Tiere ist, ‚in Ehren
gestellt, es nicht eingesehen, ist gleich geworden dem vernunftlosen Vieh,

5.18 Augustinus von Hippo

285

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und ihm ist er ähnlich geworden‘ (Ps 48,13 lat.).“ (Augustinus, De trinitate
12, 11, 16)

Die erste biblische Erzählung, die Augustinus in diesem Abschnitt re‐
flektiert, ist die Sündenfallerzählung Gen 3. Wenn der Mensch danach
strebt, Gott nicht nur ähnlich, sondern gleich zu werden und somit auf
der stoischen Scala naturae eine Stufe nach oben zu steigen, geschieht das
Gegenteil: Er fällt hinunter auf die Stufe des Tieres. Anstatt Gott wird er
den Tieren ähnlich. Dann braucht er einen Schutz aus Tierfellen, der im
Vergleich mit der vorherigen Bekleidung abfällt, weil das Kleid der Tugend
ihn besser schützte und schmückte. Die zweite biblische Erzählung ist Gen
1: Eigentlich hätte der Mensch Gottes Gleichnis auf Erden sein sollen –
durch verantwortungsvolles Verhalten und Nachahmen seines Vorbilds in
Liebe und Tugend. Doch da er sich anders verhalten hat, ist eingetroffen,
was die lateinische Übersetzung von Ps 48,13 (hebräisch 49,13) sagt: Auf
Grund fehlender Einsicht ist er dem vernunftlosen Tier gleich geworden.

Spiegelbildlich ergibt sich daraus der ethische Imperativ, das „Tier im
Menschen“ mit der Vernunft zu beherrschen. In diesem Sinne werden
der fünfte und sechste Tag des Schöpfungswerks im dreizehnten Buch
der Confessiones ausgedeutet, das im Gegensatz zu De Genesi ad litter‐
am durchgehend eine allegorische Interpretation der Schöpfungserzählung
präsentiert. Dort heißt es: „Enthaltet euch des unbändigen, wilden Stolzes,
der erschlaffenden Lust der Sinnlichkeit und des trügerischen Scheines der
Wissenschaft, damit die wilden Tiere zahm, die Haustiere sanft und die
Schlangen unschädlich werden. Denn die leidenschaftlichen Regungen der
Seele sind in ihnen symbolisch verkörpert.“ (Augustinus, Confessiones 13,
21) In der Epistula 22 an Casulanus bezeichnet Augustinus das maßlose
Essen als Alogia, weil einem dabei die Vernunft verloren gehe. Insgesamt
folgt er dem stoischen Ideal der Beherrschung der eigenen Leidenschaften
durch die Vernunft (Augustinus, De libero arbitrio 1, 8, 18).

Um das Tier im Menschen geht es auch bei der Auslegung des hebräi‐
schen Ps 36,7–8: „Du rettest Menschen und Tiere, HERR. Wie köstlich ist
deine Liebe, Gott! Menschen bergen sich im Schatten deiner Flügel.“ In der
lateinischen Übersetzung des Augustinus heißt er als Ps 35,7–8: „Homines
et iumenta saluos facies, Domine; sicut multiplicata est misericordia tua,
Deus. Filii autem hominum sub tegmine alarum tuarum sperabunt.“

In einer ersten Reflexion betrachtet Augustinus das, was Menschen und
Tieren gemeinsam ist, nämlich dass beide in die göttliche Sorge um ihr ir‐
disches Wohlergehen eingeschlossen sind: „Groß ist deine Barmherzigkeit,
und vielfältig ist deine Barmherzigkeit, Gott, und du erweist sie sowohl

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

286

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen als auch Tieren. Denn von wem kommt das Heil der Menschen?
Von Gott. Kommt das Heil der Tiere etwa nicht von Gott? Der nämlich
den Menschen geschaffen hat, derselbe hat auch die Tiere geschaffen. Wer
beide geschaffen hat, rettet (saluat) auch beide. Doch das Wohl der Tiere
ist zeitlich (salus iumentorum temporalis). […] Vielfältig ist deine Barmher‐
zigkeit, Gott, damit nicht nur den Menschen, sondern auch den Tieren
gegeben wird, was den Menschen gegeben ist, dieses fleischliche und zeitli‐
che Wohlergehen (carnalis et temporalis salus).“ (Augustinus, Enarrationes
in Psalmos 35, 11)

Im zweiten Schritt reflektiert Augustinus dann jedoch die spezifische
Berufung des Menschen, die ihn nach seiner Überzeugung von den Tieren
unterscheidet, nämlich die Berufung zur Hoffnung auf das ewige Heil.
Dazu stützt er sich auf eine Unterscheidung des lateinischen Textes. Darin
wird einmal von Menschen (homines), einmal von Menschenkindern (filii
hominum) gesprochen. Für Augustinus sind nun homines jene Menschen,
die sich wie Tiere verhalten und nur nach dem leiblichen Wohlergehen
streben, filii hominum jene, die sich wie Menschen verhalten und „sich
unter den Schatten der Flügel Gottes hoffen“. So kann er unterscheiden:
„Jene Menschen (homines) aber freuen sich gemeinsam mit den Tieren in
der Sache (in re), die Menschenkinder (filii hominis) aber in der Hoffnung
(in spe). Jene verfolgen mit den Tieren gegenwärtige Güter (praesentia
bona), diese erhoffen mit den Engeln zukünftige Güter (futura bona). […]
Wenn wir das Bild des irdischen Menschen tragen, sind wir Menschen
(homines). Wenn wir das Bild des himmlischen Menschen tragen, sind wir
Menschenkinder (filii hominum), weil Christus Menschensohn genannt
wird. Adam war nämlich Mensch, aber nicht Menschensohn. Daher ge‐
hören jene zu Adam, die die fleischlichen Güter und das zeitliche Wohl
ersehnen. Wir ermahnen sie, Menschenkinder zu sein, die sich unter den
Schatten seiner Flügel hoffen…“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 35,
12) Wieder begegnet uns der stoische Imperativ, das Tier im Menschen zu
unterwerfen und den geistigen Strebungen zu folgen, die den Menschen in
die Sphäre der Engel hinauftragen.

Wie aber soll der Mensch mit den realen Tieren umgehen? Darauf
kommt Augustinus bei der Auslegung von Ps 146,6 zu sprechen: „Er ist
es, der Himmel und Erde erschafft, das Meer und alles, was in ihm ist.
Er hält die Treue auf ewig.“ Zunächst betont er, dass Gott, der alle Tie‐
re gemacht hat, auch Spatz, Heuschrecke und Wurm, ihnen allen seine
Sorge zukommen lässt: „Keines von ihnen hat er nicht geschaffen, und
seine Sorge (cura) gilt allen.“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145,

5.18 Augustinus von Hippo

287

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13) Doch die Gebote Gottes sind nur an den Menschen adressiert: „Die
Sorge erstreckt sich nicht auf das Gebot, denn das Gebot hat er nur dem
Menschen gegeben (non ad praeceptum cura est, nam praeceptum soli
homini dedit).“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145, 13) Was aber
heißt das nun konkret? Für seine Antwort bringt Augustinus zwei einan‐
der scheinbar widersprechende Bibelverse miteinander ins Gespräch: Den
Vers aus Ps 36,7 „Du rettest Menschen und Tiere, HERR“ und den uns
bereits hinreichend bekannten Satz des Apostels Paulus in 1 Kor 9,9–10,
mit dem dieser Dtn 25,4 „Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen
Maulkorb anlegen“ interpretiert. Paulus schreibt: „Liegt denn Gott etwas an
den Ochsen? Spricht er nicht allenthalben unseretwegen? Ja, unseretwegen
wurde geschrieben: Der Pflüger wie der Drescher sollen ihre Arbeit in der
Erwartung tun, ihren Teil zu erhalten.“

Augustinus fragt, ob sich die beiden Schrifttexte nicht widersprechen.
Seine Antwort darauf lautet so: „Gott sorgt sich nicht darum, dich zu er‐
mahnen, was du mit dem Ochsen tun sollst. Das tut die menschliche Natur
selbst (natura ipsa humana). Der Mensch ist so geschaffen, dass er seine
Tiere zu füttern pflegt. Nicht dafür hat er von Gott Gebote empfangen,
sondern es wird ihm von Gott in seinen Geist hineingelegt (insinuatum
est illi in mentem a Deo), damit er es auch ohne Gebot tun kann. Denn
so hat ihn Gott geschaffen. […] In Bezug auf den Verlauf des Gebots
also ‚sorgt Gott sich nicht um den Ochsen‘ (1 Kor 9,9). In Bezug auf die
Vorsehung für das Universum (ad prouidentiam uniuersitatis), durch die er
alles geschaffen hat und die Welt regiert, ‚rettest du Menschen und Tiere,
HERR.‘ (Ps 35,7 lat.)“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145, 13; eine
ganz ähnliche Argumentation in Augustinus, De agone christiano 8, 9)

Der Text ist bestechend in seiner Redlichkeit. Sehr direkt und völlig
transparent stellt Augustinus ein biozentristisches Zitat des Alten Testa‐
ments einem anthropozentristischen Zitat des Neuen Testaments gegen‐
über und fragt, ob der Widerspruch aufgelöst werden kann. Dabei versucht
er, zwei Anliegen miteinander zu vereinen: Einerseits das Wort Gottes in
der Bibel nicht zu diskreditieren, denn das wäre für ihn eine Unmöglich‐
keit. Andererseits die im Alten Testament so klar bezeugte Sorge Gottes für
die Tiere nicht zu leugnen oder abzuwerten. Sein Lösungsvorschlag arbeitet
mit einem rhetorischen Kunstgriff: Dass die Tiere gut behandelt werden
sollen, wisse der Mensch doch schon von Natur aus, dazu brauche er keine
Gebote. Gebote brauche er nur für den rechten Umgang mit den Mitmen‐
schen. – Natürlich könnte man diese Lösung schnell in Frage stellen, und
zwar von beiden Seiten: Einerseits ist es leider nicht so, dass der Mensch

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

288

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Tiere ganz spontan und ohne Gebot gut behandelt, und andererseits
gibt die menschliche Natur sehr wohl auch Impulse, anderen Menschen mit
Fürsorge zu begegnen. Sachlich gesehen stimmt die augustinische Lösung
also nicht. Doch sie zeigt, wie redlich er ringt – einerseits darum, die ganze
Bibel ernst zu nehmen und nicht nur einen ihm gefälligen Ausschnitt, und
andererseits darum, Gottes Liebe zu und Fürsorge für die Tiere nicht unter
den Tisch zu kehren.

Im nachfolgenden Abschnitt geht Augustinus sogar noch einen Schritt
weiter. Manche seiner ZeitgenossInnen wenden offensichtlich ein, dass das
Neue Testament im Zweifelsfall das Alte übertrumpfe. Paulus schlage in
diesem Fall also den Psalm, der Anthropozentrismus den Biozentrismus.
Dem hält Augustinus ein Wort aus dem Mund Jesu entgegen, der höchsten
Autorität des christlichen Glaubens: „Seht euch die Vögel des Himmels an:
Sie säen nicht, sie ernten nicht und sammeln keine Vorräte in Scheunen;
euer himmlischer Vater ernährt sie.“ (Mt 6,26) Daraus schließt Augustinus:
„Und außer dem Menschen gehören die Tiere zur Sorge Gottes, dass sie
ernährt werden, nicht dass sie das Gesetz empfangen. Was also das Gesetz‐
geben betrifft, ‚sorgt Gott sich nicht um den Ochsen‘ (1 Kor 9,9). Was
aber das Erschaffen, Ernähren, Leiten und Regieren betrifft, kümmert sich
Gott um alle Geschöpfe.“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145, 14)
Wie gesagt, für Augustinus ist es undenkbar, dass das Wort Gottes irren
kann. Deswegen hält er den von seinen GegenspielerInnen behaupteten
Widerspruch zwischen Paulus und dem Psalm für nicht existent. Aber
wenn es ihn denn gäbe, würde das Herrenwort Paulus schlagen, und das
Herrenwort ist biozentristisch. Einem uneingeschränkten Anthropozentris‐
mus redet Augustinus offenkundig nicht das Wort.

Letztlich unterliegt Augustinus in dieser Passage einem klassischen Ka‐
tegorienfehler: Weil die Gebote einzig an den Menschen als moral agent
adressiert sind, können sie sich inhaltlich auch nur auf Menschen als mo‐
ral patients beziehen. Zwischen Rechten und Pflichten muss nach dieser
Überlegung eine Symmetrie bestehen: Nur wer Pflichten hat, kann auch
Rechte haben. Das wird in dieser Passage nirgends ausdrücklich gesagt,
es ist aber die unausgesprochene Voraussetzung, die Augustinus machen
muss, damit seine Argumentation funktioniert. Und: Es ist die unreflektier‐
te Voraussetzung des gesamten Theoriegebäudes rund um den stoischen
Anthropozentrismus. Ein klassischer Sein-Sollens-Fehlschluss.

Dass Augustinus genau diese Überlegung im Hinterkopf hat, lässt sich
mit einer Stelle aus seiner Abhandlung über die Sitten der katholischen
Kirche und der Manichäer belegen. Denn in der Auseinandersetzung mit

5.18 Augustinus von Hippo

289

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Manichäismus, dem er immerhin ein Jahrzehnt angehört hat, greift
er ausdrücklich auf die stoische Überzeugung zurück, dass es zwischen
Menschen und nichtmenschlichen Lebewesen keine Rechtsgemeinschaft
gibt: „Infolge des Fehlens der Vernunft bei den Tieren besteht ferner keine
Rechtsgemeinschaft (societas iuris/ societas legis) zwischen ihnen und den
Menschen (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 54.59). Wohl
aber gibt es eine Gemeinschaft aller vernunftlosen Lebewesen, so wie es
eine Gemeinschaft zwischen den vernunftbegabten Wesen (Menschen und
Engeln) gibt.“ (Matthias Baltes/ Dieter Lau 1994, 359) Augustinus führt
als Beispiele an, dass Jesus die Legion der Dämonen, die er aus einem
Besessenen austreibt, in eine Schweineherde schickt, die daraufhin im See
ertrinkt (Mt 8,32), und einen Feigenbaum verflucht, der daraufhin verdorrt
(Mt 21,19). Diese beiden Ereignisse deutet er so: „Christus […] zeigt, dass
es für uns keine Rechtsgemeinschaft (societas iuris) mit den Tieren und
Bäumen gibt… Denn auch bezüglich der Menschen, mit denen wir in einer
Rechtsgemeinschaft verbunden sind (sumus iuris societate coniuncti), gibt
er gewisse Zeichen, aber die Menschen heilend und nicht tötend. Das hätte
er auch bezüglich der Tiere und Bäume getan, wenn er geurteilt hätte,
dass wir mit jenen in derselben Gemeinschaft verbunden sind, die wir
euch zuschreiben.“ (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 54)
Diese Argumentation unter Berufung auf die Bibel bzw. Jesus von Nazaret
selbst ergänzt Augustinus im Folgenden unter Berufung auf die Aloga-The‐
se durch eine philosophische Argumentation: Dort spricht er vom „Tier,
mit dem keine Verbindung einer Rechtsgemeinschaft besteht, weil es kei‐
ne Vernunftseele hat (bestia, cum qua scilicet rationalem animam non
habente nulla legis societate copulatur).“ (Augustinus, De moribus ecclesiae
catholicae 2, 17, 59) Schließlich ergänzt Augustinus seine Argumentation
durch ein lebenspraktisches Argument: Gäbe es eine Verwandtschaft aller
körperlichen Wesen (cognatio omnium corporum) untereinander, wie die
Manichäer behaupten, müsste das Tötungsverbot für sie alle gelten, und
dann könnte der Mensch nicht mehr leben, weil er nicht einmal Pflanzen
töten dürfte, um sich zu ernähren (Augustinus, De moribus ecclesiae catho‐
licae 2, 17, 61).

Grundsätzlich lässt Augustinus auf Grund des alttestamentlichen Biozen‐
trismus eine große Tierfreundlichkeit spüren. Die Liebe und Fürsorge Got‐
tes gilt Menschen und Tieren. Dadurch mildert er den stoischen Anthropo‐
zentrismus erheblich ab, den er gleichwohl nicht in Frage stellt. Denn nach
dem ewigen Heil streben nur die Menschen. Das verpflichtet sie, schließt

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

290

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aber die Tiere definitiv vom ewigen Heil aus. Zur Rechtsgemeinschaft von
Gott und den Menschen gehören sie nicht dazu.

5.18.6 Die Frage des Fleischverzehrs

In Confessiones 10, 30–34 geht Augustinus entlang der fünf Sinne die
menschlichen Versuchungen durch und kommt in 10, 31, 43–47 zum Ge‐
schmackssinn und zur Frage des rechten Umgangs mit Essen und Trinken
(vgl. dazu auch Gillian Clark 1998, 74–75). Unter anderem thematisiert
er hier auch den Fleischverzehr. Zunächst verweist er auf verschiedene
biblische Beispiele: Auf Noach, dem der Fleischverzehr erlaubt wird (Gen
9,2–3), auf Elia, der sich am Bach Kerit mit Fleisch stärkt (1 Kön 17,6),
und auf Johannes den Täufer, der sich von Heuschrecken ernährt (Mt
3,4). Umgekehrt sei Esau durch die Begierde nach einem Linsengericht
korrumpiert worden (Gen 25,34), David habe sein Begehren nach Wasser
überwunden (2 Sam 23,15–17) und Jesus sein Verlangen nach Brot (Mt 4,3).
Auch das Volk Israel sei in der Wüste nicht wegen seines Verlangens nach
Fleisch, sondern wegen seines Murrens und Aufbegehrens gegen Gott geta‐
delt worden (Num 11,1–20). Aus all dem folgert Augustinus: „Ich fürchte
nicht die Unreinheit der Speisen, sondern die Unreinheit der Begierde.“
(Augustinus, Confessiones 10, 31, 46) Nicht die Art der Speise, sondern das
Einhalten des notwendigen Maßes (meta necessitatis) sei entscheidend.

Auch wenn es in den Confessiones nicht ausdrücklich gesagt wird, rich‐
tet sich die Frage des Fleischverzehrs bei Augustinus immer gegen die
Manichäer, zu denen er ein Jahrzehnt lang gehört hat und die eine strikte
Fleischabstinenz praktizieren. So betont Augustinus im Gottesstaat, das
V. Gebot „Du sollst nicht töten“ beziehe sich nicht auf Lebewesen ohne
Sinneseindrücke wie die Pflanzen und auch nicht auf Lebewesen ohne
Vernunft wir die Tiere, sondern einzig und allein auf die vernunftbegabten
Lebewesen. Die Überzeugung der Manichäer, dass die Tötung aller Lebe‐
wesen verboten sei, erachtet er hingegen als „albernes Zeug (deliramenta)“
(Augustinus, De civitate Dei 1, 20).

Eingehender setzt er sich mit der verpflichtenden Fleischabstinenz der
Manichäer in seiner Abhandlung über die Bräuche der katholischen Kirche
und der Manichäer auseinander: „Dass ihr euch vom Töten der Tiere (ab
animalium nece) und vom Abreißen der Pflanzen enthaltet, hat Christus als
äußerst abergläubisch aufgezeigt, der beweist, dass wir keine Rechtsgemein‐
schaft (societas iuris) mit Tieren und Bäumen haben, Dämonen in eine

5.18 Augustinus von Hippo

291

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schweineherde schickt (Mt 8,32) und den Baum, an dem er keine Früchte
findet, verdorren lässt (Mt 21,19). […] Aber sicher ging es dem Sohn Gottes
nicht darum, ein Zeichen für einen Mord zu geben, wenn einen Baum oder
Tiere zu töten, wie ihr sagt, ein Mord ist. […] Es gibt einen sehr sicheren
Grund, keinen Menschen zu töten, damit du nämlich nicht den tötest,
dessen Weisheit und Tugend anderen aufs höchste nützt, oder den, der
vielleicht zur Weisheit gelangen kann. […] Wer daher einen Baum verwirft,
befreit eine Seele von ihrem Körper, die nicht in der Weisheit voranschrei‐
tet (animam nihil in sapientia proficientem). […] Jene Seelen in derartigen
Körpern können die göttlichen Gebote nicht erfassen.“ (Augustinus, De
moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 54–56)

Unterstützt von den Beispielen aus dem Leben Jesu ist es also wiederum
die mangelnde Zugehörigkeit zur Rechtsgemeinschaft, die das Töten von
Pflanzen und Tieren legitimiert. Und diese wiederum ist auf die fehlende
Vernunft zurückzuführen. Am Ursprung steht folglich die Aloga-These.

Im Weiteren kommt Augustinus auch auf die zweiklassige Organisation
der manichäischen Gemeinschaft zu sprechen, in der die Auserwählten
(electi) weder eine Kartoffel aus dem Boden pflücken noch Kräuter abrei‐
ßen, die von den HörerInnen (auditores) geernteten Pflanzen jedoch gerne
entgegennehmen und verspeisen. Augustinus weist diese Theorie der sau‐
beren Hände eindringlich zurück: „Es macht keinen Unterschied, ob du
selbst das Verbrechen begehst oder ob du willst, dass es jemand anders
wegen dir begeht.“ (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 57)

Abschließend thematisiert Augustinus das manichäische Argument,
einen Floh dürfe man zerdrücken, weil das auf Grund seiner geringen
Körpergröße keine Sünde sei. Dem hält Augustinus das Kontinuum der
Körpergröße zwischen sehr kleinen und sehr großen Tieren entgegen: Vom
Floh geht er zur Fliegenlarve, die nur minimal größer ist, von dieser zur
ausgewachsenen Fliege, dann zur Bienenlarve und zur erwachsenen Bie‐
ne, zur Heuschreckenlarve und zur Heuschrecke, zum Mäusejungen und
zur erwachsenen Maus und schließlich immer so weiter bis zum Elefan‐
ten. Zwischen zwei Lebewesen liegt jeweils nur ein winziger Größenunter‐
schied. Wenn die Manichäer die Tötung eines Flohs wegen seiner geringen
Körpergröße nicht als Sünde betrachteten, wo wollten sie dann die Grenze
zum Elefanten ziehen (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17,
64)?

Augustinus war nach allem, was über ihn berichtet wird, kein großer
Fleischesser. Doch von der Radikalität der Manichäer will er sich klipp
und klar distanzieren. Deren tier- und pflanzenethische Argumentationen

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

292

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


scheinen ihm weder konsistent noch angemessen. Dass sie auch positive
Impulse enthalten, kann er auf Grund seiner früheren Mitgliedschaft und
der daraus resultierenden negativen Befangenheit nicht eingestehen.

5.18.7 Wertschätzung auch der geringsten Geschöpfe

Gleichwohl ist das Werk Augustins voll von Bewunderung und Wertschät‐
zung auch der winzigsten Geschöpfe. Den Verweis auf das Kontinuum der
Körpergröße vom Floh bis zum Elefanten muss man also auch rückwärts
lesen. Nicht nur der Elefant ist großartig, sondern auch der Floh. Das
führt zu zaghaften ersten Ansätzen eines (nicht weiter durchgeführten)
Biozentrismus: „Und wenn […] sie mich fragen, ob ich der Meinung sei,
dass sogar die Seele einer Mücke noch besser ist als das Tageslicht, werde
ich antworten: Ja, auch sie. Es würde mich nicht abschrecken, dass eine
Mücke so klein ist, sondern nur darin bestärken, dass sie lebt. Denn man
fragt sich doch, was diese winzigen Glieder belebt, was den kleinen Körper
nach dem Wunsch seines naturhaften Begehrens dahin und dorthin führt,
was das laufende Tier nach Maßgabe seiner Füße bewegt, was die Flügel
des fliegenden Geschöpfs zum Schwingen bringt und lenkt. Was immer das
auch bewirkt, es tritt für den, der es richtig überlegt, in diesem kleinen
Wesen als etwas so Großes in Erscheinung, dass man es selbst dem Licht‐
strahl vorziehen muss, der unsere Augen blendet.“ (Augustinus, De duabus
animabus 4, 4)

Augustinus beweist hier eine hohe Sensibilität für die Faszination und
das Wunder des Lebens. Seine Liebe für die kleine Mücke lässt ihn
aufmerksam ihr Verhalten beobachten und beschreiben und nach dem
Grund ihrer Bewegungen zu suchen, den er mit dem damaligen Stand der
Naturwissenschaft noch nicht erkennen kann. Dennoch verteidigt er die
kleinen Tiere, die oft abgewertet werden, weil sie sich von Abfall, Aas oder
Fäkalien ernähren: „Nicht unwesentlich fragt man sich auch bei gewissen
sehr kleinen Lebewesen, ob sie unter die ersten Erschaffungen zu zählen
oder eine Folge der Verderbnis sterblicher Dinge sind. Entsteht doch die
Mehrzahl von ihnen aus Gebrechen lebender Körper, aus dem Unrat, der
Ausdünstung oder der Verwesung der Kadaver, manche auch aus abgestor‐
benen Bäumen und verfaulten Pflanzen und Früchten. Und doch haben
wir von ihnen allen nicht das Recht zu sagen, Gott sei nicht ihr Schöpfer.
Ihnen allen wohnt ein gewisser Schmuck der Natur ihrer Art inne, und
das in solchem Maße, dass sie dem, der sie richtig betrachtet, eine umso

5.18 Augustinus von Hippo

293

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


größere Bewunderung, ein umso reicheres Lob des allmächtigen Künstlers
nahelegen, ‚der alles in jener Weisheit schuf ‘ (Ps 103,24 lat.). […] Sie, die
Weisheit, ist es vielmehr, die auch das an Körperlichkeit Kleinste erschafft
und mit einem so scharfen Sinn beseelt, dass wir mit einer weitaus tieferen
Bewunderung die Beweglichkeit einer fliegenden Mücke bestaunen als die
Größe eines schreitenden Lasttiers und uns mehr über die Bauten der
kleinen Ameisen wundern als über die Lasten der Kamele.“ (Augustinus, De
Genesi ad litteram 14)

Schon bei etlichen Kirchenvätern haben wir die Bewunderung gerade
für die kleinen und kleinsten Tiere festgestellt. Dass auch diese Geschöpfe
Gottes sind und nicht erst nach der Erschaffung der Welt sekundär vom
Aas oder Kot hervorgebracht wurden, ist ihnen extrem wichtig. Wenn man
diese Einschätzung mit dem platonischen Timaios korreliert, nach dem
die Tiere insgesamt erst nachträglich von Untergöttern erschaffen werden,
wird der Kontrast deutlich. Die gleichrangige und ebenso unmittelbare
Erschaffung der Tiere wie des Menschen relativiert den Graben der Aloga-
These und des Anthropozentrismus doch erheblich: „Die Erläuterungen
des Augustinus über die Tiere erscheinen beinahe wissenschaftlich oder
gar naturalistisch. Er legt eine hohe Wertschätzung für Gottes Schöpfung
an den Tag und fragt nicht ständig nach dem Nutzen der Tiere für die
Menschen. Er nimmt die Tiere auch unabhängig von den Menschen, aber
nicht unabhängig vom Schöpfer wahr.“ (Agnethe Siquans 2016, 65)

5.18.8 Schwacher Anthropozentrismus und vorsichtige
Anthropozentrismus-Kritik

An der teleologischen Frage ist Augustinus wenig interessiert. Zudem weist
er auf die Fragwürdigkeit des stoischen Schließens von der Vernunftbega‐
bung auf die Stellung in der Hierarchie der Zwecke hin. Ökonomische Nut‐
zenkalküle folgen, so Augustinus, einer anderen Logik als die Frage nach
der Ontologie. Ein Pferd zum Beispiel habe einen höheren Geldwert als
ein Sklave. Der Nutzwert bemesse sich also nicht am Maß der Vernunftbe‐
gabung, sondern an Umfang und Dringlichkeit der Bedürfnisse, die man zu
verwirklichen erhofft (Augustinus, De civitate Dei 11, 16). Das ist eine un‐
konventionelle, sehr scharfsinnige Bemerkung, die noch der heutigen Wirt‐
schaftswissenschaft und der aktuellen Ethik zur Freude gereichen könnte.
Denn Würde und Preise folgen, wie Immanuel Kant betont, je eigenen
Logiken und dürfen nicht miteinander vermischt werden. Überhaupt ist die

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

294

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Würde eine non-skalare Idee, die nicht gestuft werden darf. Würde wird
nicht dadurch gewonnen, dass man andere Wesen hierarchisch unterordnet
und ihnen die Würde verweigert.

Augustinus widmet daher Nutzenfragen und kosmischer Teleologie we‐
nig Aufmerksamkeit. „He does not dedicate much space in his writings to
the practical and common use of animals, for example as sources of labour
and food.” (Midori E. Hartman 2017, 72) Mehr noch, er kritisiert, dass viele
Menschen die gesamte Schöpfung nur nach dem Nutzen für sich selbst
beurteilen und nicht als etwas in sich Seiendes und in sich Wertvolles,
indem sie „nicht sie selbst betrachten, sondern nur ihre Nützlichkeit (non
eas considerantes, sed utilitatem suam)“ (Augustinus, De civitate Dei 12, 4).

Die Nutzenfrage ist so gesehen eine Frage der Perspektive: Geht es um
den Nutzen für den Menschen oder den Nutzen für Gott? „Die Manichäer
pflegen diese Frage zu bewegen, indem sie sagen: Wozu war es nötig, dass
Gott so viele Tiere erschuf, sei es im Wasser, sei es auf der Erde, die für
die Menschen unnötig sind? Viele von ihnen sind zudem schädlich und
furchtbar. Aber wenn sie so etwas sagen, verstehen sie nicht, wie schön
sie alle für ihren Schöpfer und Künstler sind, der sie alle zur Leitung des
Universums nützt.“ (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 16, 25)
An dieser Stelle vergleicht Augustinus diejenigen, die nur nach dem Nutzen
für den Menschen fragen, mit Laien, die die Werkstatt eines Handwerkers
betreten und dort Werkzeuge herumliegen sehen, die sie für überflüssig
halten. Der Handwerker wisse jedoch genau, wofür er seine Werkzeuge
brauche, und verlache die Laien. So mache es auch Gott, der Schöpfer
und Verwalter der Welt, mit jenen, die einige seiner Geschöpfe für unnütz
hielten.

Der Nützlichkeitsfrage setzt Augustinus die Frage nach der Schönheit
und Ordnung entgegen: „Ich aber bekenne, dass ich nicht weiß, warum
Schnecken und Frösche erschaffen wurden, oder Fliegen und Würmer.
Doch ich sehe, dass alle in ihrer Art schön sind […]. Denn ich betrachte
keines Tieres Körper oder Glieder, an denen ich nicht entdecke, dass Maße
und Zahlen und Ordnung zu einer harmonischen Einheit gehören. Woher
sie kommen, weiß ich nicht, es sei denn vom höchsten Maß und Zahl
und Ordnung, die in der unveränderlichen und ewigen Erhabenheit Gottes
besteht.“ (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 16, 26) Und er
schließt: „Was also ist uns aufgetragen, über die überflüssigen [Tiere] zu
erfragen? Wenn es dir missfällt, dass sie nicht nützen, möge es dir gefallen,
dass sie nicht schaden; denn auch wenn sie für unser Haus nicht nötig
sind, wird durch sie dennoch die Ganzheit dieses Universums erfüllt (eis

5.18 Augustinus von Hippo

295

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tamen completur huius universitatis integritas), die viel größer und besser
ist als unser Haus. Denn sie verwaltet Gott viel besser als ein jeder von
uns sein Haus.“ (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 16, 26) Mit
diesem Verweis auf die Integrität des Universums steht Augustinus schon
mit einem Bein in der Perspektive des Holismus.

Fassen wir daher mit Agnethe Siquans zusammen: „Eine anthropozen‐
trische Perspektive ist […] in der Interpretation der Tierschöpfung in De
Genesi ad litteram nur sehr ansatzweise zu erkennen. In De civitate Dei
12, 4 beschreibt Augustinus die Schöpfungsordnung, deren Teil auch die
Tiere sind, die keinen Nutzen haben, und überschreitet damit die Grenzen
einer engen anthropozentrischen Weltsicht: ‚Non ex commodo vel incom‐
modo nostro sed per se ipsam considerata natura dat artifici suo gloriam.‘
Augustinus steht damit der Ansicht des Celsus, die Welt sei nicht für den
Menschen geschaffen, sondern sei als ganze Welt Gottes (vgl. Origenes,
Contra Celsum 4, 99) näher als dem Anthropozentrismus des Origenes.“
(Agnethe Siquans 2016, 68)

Was Agnethe Siquans pointiert herausstellt, weil es im Kontext der Pa‐
tristik wirklich bemerkenswert ist, sollte allerdings nicht dazu verleiten,
Augustinus im Vollsinn als Ökozentristen einzuordnen. Er hat Ansätze in
diese Richtung und relativiert den Anthropozentrismus spürbar. Obgleich
er nicht vollständig aus dem stoischen Gedankenkonstrukt herauskommt,
schwächt er es doch so gut wie möglich ab. Das wird auch an seiner
Interpretation des göttlichen Herrschaftsauftrags an den Menschen in Gen
1,28 sichtbar: „Das schreibt die natürliche Ordnung vor, so hat Gott den
Menschen erschaffen. Denn er hat gesagt (Gen 1,26): ‚Er soll herrschen
über die Fische des Meeres und über die Vögel des Himmels und über
alle Tiere, die auf der Erde dahinkriechen.‘ Vernunftbegabt, nach Gottes
Ebenbild erschaffen, sollte der Mensch nur über die vernunftlosen Wesen
herrschen, nicht über Menschen, sondern über das Tier. Darum sind die
ersten Gerechten mehr als Hirten der Tiere denn als Könige der Menschen
eingesetzt worden (primi iusti pastores pecorum magis quam reges homi‐
num constituti sunt), damit Gott auch dadurch nahelege, was die Ordnung
der Geschöpfe (ordo creaturarum) erfordere und was das Verdienst der
Sünder (meritum peccatorum).“ (Augustinus, De civitate Dei 19, 15)

Vor dem Sündenfall, so Augustinus, war den Menschen weniger eine
Königsherrschaft über Menschen als vielmehr eine Hirtensorge für die
Tiere anvertraut. So gehört es zur Schöpfungsordnung. Eine ungerechte,
unterwerfende und versklavende Herrschaft wird daraus erst nach dem

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

296

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sündenfall. Die Gottebenbildlichkeit im Sinne der similitudo verpflichtet
also zu einem guten, Gott nachahmenden und damit liebevollen und für‐
sorglichen Umgang mit Menschen und Tieren (Isabelle Bochet 2010, 509
und 514). Ein Recht zur Tiernutzung begründet sie nicht29.

In seinem Genesiskommentar gegen die Manichäer bewegt sich Augusti‐
nus stärker in klassischen stoischen und das heißt ontologischen Bahnen.
Dort führt er über die Gottebenbildlichkeit des Menschen folgende Ge‐
danken aus: „Dass gesagt wird, der Mensch sei nach dem Bild Gottes
erschaffen, wird vom inneren Menschen gesagt, wo Vernunft und Verstand
sind (ubi est ratio et intellectus). […] Denn alle übrigen Lebewesen sind
dem Menschen unterworfen (omnia enim animalia caetera subiecta sunt
homini), nicht wegen des Körpers, sondern wegen des Verstands (propter
intellectum), den wir haben und jene nicht haben, obgleich auch unser
Körper so geschaffen ist, dass er zeigt, dass wir besser sind als die wilden
Tiere und deswegen Gott ähnlich (Deo similes). Denn die Körper aller
Tiere […] sind zur Erde geneigt und nicht aufgerichtet wie der Körper des
Menschen. Dadurch wird angezeigt, dass auch unser Geist zu seiner Höhe,
das heißt zu den ewigen geistlichen Dingen aufgerichtet sein muss. So ist
einsichtig, dass der Mensch besonders durch den Geist nach dem Bild und
Gleichnis Gottes geschaffen ist, was die aufrechte Gestalt des Körpers be‐
zeugt.“ (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 17, 28) Der aufrechte
Gang des Menschen wird hier in gut stoischer Tradition als Zeichen für die
Berufung des Menschen zur Herrschaft über die Erde gesehen.

Doch wie kann es sein, so fragen die Manichäer, dass der Mensch die
Tiere beherrscht, wenn so viele von ihnen Menschen töten oder ihnen
schaden, ohne dass diese sich dagegen wehren könnten? Zwar habe der
Mensch, so Augustinus, mit dem Sündenfall die Vollkommenheit der Got‐
tebenbildlichkeit verloren (amisit perfectionem illam qua factus est ad
imaginem Dei). Auf Grund der Zerbrechlichkeit seines Körpers könne er
daher von vielen Tieren getötet (a multis feris propter fragilitatem corporis

29 Einmal verwendet Augustinus den Verweis auf die Gottebenbildlichkeit als Argument
gegen die Seelenwanderung: „Die menschliche Seele ist nach dem Bild Gottes ge‐
schaffen (Gen 1,26). Er wird sein Bild nicht dem Hund und dem Schwein geben
(Anima humana facta est ad imaginem Dei; non dabit imaginem suam cani et
porco).“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 146, 18) Aus dem Kontext gerissen
klingt der Satz sehr hart und tierverachtend, und sicher ist die Formulierung nicht
besonders glücklich (Gillian Clark 1998, 71–72). Dennoch sollte man vorsichtig sein,
aus diesem einen Satz zu viele Folgerungen zu ziehen. Der augustinische Gesamtduk‐
tus ist wesentlich tierfreundlicher.

5.18 Augustinus von Hippo

297

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


possit occidi), von keinem aber beherrscht werden (a nullis tamen doma‐
ri potest), obwohl er selbst so viele beherrsche (Augustinus, De Genesi
contra Manichaeos 1, 18, 29). Hier nimmt Augustinus das faktische Macht-
Ungleichgewicht zwischen Menschen und Tieren wahr und ernst. Anders
als in De civitate Dei lässt er es bei der Feststellung bewenden, ohne nach
dem Idealbild eines fürsorglichen Herrschens zu fragen.

Allerdings betont Augustinus, dass die Herrschaft über die Tiere und
die Herrschaft über das Tier in uns, also über die menschlichen Leiden‐
schaften, zusammen betrachtet werden müssen: Recht verstanden meine
der Herrschaftsauftrag aus Gen 1,28 auch, dass wir „alle Affekte und See‐
lenbewegungen, die wir ähnlich wie die Tiere haben, unterwerfen und
beherrschen lassen durch Maßhaltung und Bescheidenheit (dominaremur
per temperantiam et modestiam). Denn wenn diese Bewegungen nicht be‐
herrscht werden, reißen sie uns heraus, führen zu scheußlichsten Gewohn‐
heiten, verleiten uns zu verschiedenen schädlichen Genüssen und machen
uns allen Arten von wilden Tieren ähnlich (similes omni generi bestiarum).
Wenn sie aber beherrscht und unterworfen werden, werden sie gänzlich
zahm und leben mit uns im Einklang.“ (Augustinus, De Genesi contra
Manichaeos 1, 20, 31) Auch hier bewegt sich Augustinus stark in stoischem
Fahrwasser und plädiert für die klassische griechische Unterordnung der
Gefühle unter die Vernunft.

5.18.9 Zusammenfassung

Als Liebhaber der Bibel und rhetorischer Sprachkünstler ist Augustinus in
einem so hohen Maß von der Heiligen Schrift inspiriert wie kaum ein
anderer Kirchenvater – und kommt daher oft auf die Fürsorge Gottes für
und seine Liebe zu den nichtmenschlichen Geschöpfen zu sprechen. Sie ge‐
hören für ihn zum selbstverständlichen Fluidum des Glaubens. „Mit seiner
theozentrischen Sichtweise, die auch den nichtmenschlichen Geschöpfen
im Hinblick auf den Schöpfer mit Wertschätzung begegnet, steht Augusti‐
nus deutlich in der Tradition des Basilius, während er Origenes’ anthropo‐
zentrischer Ausrichtung entgegensteht.“ (Agnethe Siquans 2016, 70)

Aus dieser grundsätzlich tierfreundlichen Haltung heraus dehnt Augus‐
tinus die tierlichen Fähigkeiten so weit aus, wie dies im Rahmen der stoi‐
schen Ontologie überhaupt möglich ist. So viele Fähigkeiten wie möglich
spricht er Menschen und Tieren gemeinsam zu. Das gelingt ihm dadurch,
dass er viel mehr Fähigkeiten dem Sinnes- und Erinnerungsvermögen und

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

298

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


viel weniger dem Vernunftvermögen zuschreibt als dies zu seiner Zeit
üblich ist. Letztlich werden damit auch die Menschen „tierlicher“ – viele
ihrer alltäglichen Vollzüge finden ohne die Vernunft statt, weil sie auf Sin‐
neseindrücken und Erinnerungen beruhen. Dennoch setzt für Augustinus
die stoische Ontologie die entscheidende Grenze: Urteilsvermögen und
Willensfreiheit kommen auch bei ihm nur den Menschen zu.

Den Anthropozentrismus kann Augustinus gleichwohl sehr abschwä‐
chen, weil er die Nutzenperspektive nicht für die entscheidende hält. Hier
distanziert er sich spürbar von der stoischen Teleologie, die für Nicht-Nütz‐
liches keinen Platz lässt und auf Grund ihres strikten Rationalismus alles
dem Effizienzdenken unterwirft. Für Augustinus stehen Nutzenüberlegun‐
gen im Kontext seines Glaubens an einen Gott überfließender Liebe stets
an zweiter Stelle. Und auch wenn er den entscheidenden letzten Schritt
einer ausdrücklichen Abwendung vom Anthropozentrismus nicht vollzieht,
lässt sich doch festhalten: „Die Tiere erfahren bei Augustinus Achtung
als Gottes Kreaturen, als Teile der göttlichen Weltordnung. Dies führt
zu Respekt gegenüber der nichtmenschlichen Schöpfung – aufgrund des
Schöpfers. Der Mensch hat einen herausragenden Platz in dieser Schöp‐
fungsordnung, aber er ist nicht der Mittelpunkt der Welt. Dieser ist Gott,
der Schöpfer. Menschen sind Geschöpfe wie die Tiere und ebenfalls Teil
von Gottes Welt.“ (Agnethe Siquans 2016, 71)

5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des
Hellenismus. Eine Zusammenfassung

Am Ende dieses Kapitels ist es Zeit, aus der Analyse der achtzehn Auto‐
ren einige allgemeine Beobachtungen herauszuarbeiten. Vorab dazu sei
nochmals daran erinnert: In den ersten 250 Jahren seiner Existenz ist das
Christentum im Römischen Reich eine verschwindend kleine Minderheit.
Gegenüber einer nicht- oder andersglaubenden Umwelt hat es mehr als
genug damit zu tun, seine zentralen Kernbotschaften abzuklären, zu plau‐
sibilisieren und nach innen und außen zu verteidigen. Dazu zählen der
Glaube an die Auferstehung und ein ewiges Leben, an Jesus Christus als
den Retter der Welt, an einen Gott, der sich auf dreierlei Weise erfahren
lässt sowie die Gestaltung und Bedeutung der zentralen liturgischen Feiern
und sakramentalen Zeichenhandlungen. Eine ausgearbeitete Tierethik ist
vor diesem Hintergrund nicht zu erwarten und auch nirgends sichtbar
geworden. Dennoch hat sich die frühchristliche Theologie nicht völlig ohne

5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

299

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tierethisch relevante Positionierungen entwickelt. Ohne es zu ahnen und zu
wollen, hat sie damit bis heute entscheidende Weichen gestellt.

Zwei Fragen haben unsere Untersuchung im zurückliegenden Kapitel
geleitet. Erstens: Wie positionieren sich die frühchristlichen Theologen zu
den tier- und schöpfungsethisch relevanten Paradigmen der griechisch-rö‐
mischen Philosophie und Kultur? Und zweitens: Wie rezipieren und inter‐
pretieren sie die tier- und schöpfungsethisch relevanten Passagen der Bi‐
bel? Erst aus der Verbindung beider Fragen wird sich ein Gesamtbild jener
tierethischen Weichenstellungen ergeben, die sich in den ersten christlichen
Jahrhunderten ereignen.

5.19.1 Die Kirchenväter und die Fixpunkte der stoisch-hellenistischen
Philosophie

Bei der Analyse der Tierethik in der griechischen Mainstream-Philosophie
und namentlich in der Stoa hatten sich fünf Kernaspekte herauskristalli‐
siert, die das Ideen-Netz des Anthropozentrismus ausspannen und dort un‐
trennbar miteinander verwoben sind (vgl. Kapitel 3.5.6): Die göttliche Vor‐
sehung und Fürsorge, die Vernunft- und Sprachbegabung des Menschen als
sein exklusives Proprium, der durch die Vernunft „beherrschende“ Umgang
mit den Gefühlen als den „Tieren in uns“, der ebenfalls vernunftbeherr‐
schende Umgang mit den realen Tieren sowie im Zentrum die Teleologie
des Anthropozentrismus.

Die frühchristlichen Theologen übernehmen diese fünf Aspekte weitge‐
hend im Paket. Allerdings gewichten sie sie jeweils sehr unterschiedlich –
im Vergleich mit anderen Theologen ebenso wie im Vergleich der Aspekte
untereinander.

– Die Idee der göttlichen Vorsehung (πρόνοια/ providentia) finden wir
nur bei Origenes unmittelbar mit einem starken Anthropozentrismus
verbunden. Augustinus untermauert sie mit dem Verweis auf die be‐
sonderen Begabungen des Menschen (geistig die Vernunft, körperlich
entsprechend der aufrechte Gang). Gerade bei etlichen Autoren des 4.
Jahrhunderts wird jedoch betont, dass die göttliche Vorsehung allen Le‐
bewesen gilt, auch den nichtmenschlichen – so Laktanz, Nemesius von
Emesa und Pseudo-Athenagoras. Das ist im Grunde eine Relativierung,
wenn nicht gar eine indirekte Neutralisierung des Anthropozentrismus.
Insgesamt wird die Idee der Vorsehung nicht so stark betont wie in der
jüngeren Stoa. Das geschieht einzig bei Nemesius von Emesa, der sie

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

300

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch umfassend unter dem Rationalitätsgedanken subsumiert (nichts,
was Gott vorsieht, ist überflüssig oder nutzlos, denn das würde Gott als
reine Vernunft in Frage stellen). Dieser Rationalitätsgedanke seinerseits
wird bei Augustinus hinterfragt – er bezweifelt, dass alle Geschöpfe unter
der Maxime der Nützlichkeit stehen. Dennoch wird man sagen müssen,
dass der Gedanke einer göttlichen Vorsehung aus dem frühchristlichen
Schöpfungsglauben nicht zu eliminieren ist. Im Hintergrund schwingt er
immer mit, ja man geht wohl nicht fehl zu behaupten, dass die stoische
πρόνοια/ providentia mit dafür verantwortlich ist, dass das frühe Chris‐
tentum sich zu dieser philosophischen Strömung hingezogen fühlt.

– Die Aloga-These, die die griechisch-römische Philosophie seit dem 5.
Jahrhundert v.Chr. prägt, wird von den Kirchenvätern als selbstverständ‐
lich vorausgesetzt. Eine klare Distanzierung finden wir nur bei dem
als Häretiker betrachteten Tatian. Ihre ausdrückliche Bestätigung und
Untermauerung finden wir hingegen bei Clemens von Alexandrien,
Origenes, Ephräm dem Syrer, Gregor von Nyssa und Johannes Chrys‐
ostomus. Immerhin zwei Kirchenväter, nämlich Basilius von Caesarea
und Augustinus von Hippo, ringen aber spürbar um ihre Abmilderung
und Relativierung – freilich ohne sie prinzipiell in Frage zu stellen. Die
bei den Stoikern mit der Aloga-These eng verbundene Vorstellung einer
steilen, hierarchischen Scala naturae wird hingegen nur von wenigen
Kirchenvätern aufgegriffen. Stark bejaht sie Tertullian, eher schwach
Origenes. Zurückhaltend bis distanziert zeigt sich Irenäus von Lyon,
außerordentlich kritisch Basilius von Caesarea. Nemesius von Emesa
schließlich deutet die Scala naturae um und versteht sie vor allem als
Beweis einer Verbundenheit aller Geschöpfe untereinander. Damit stellt
er die stoische Idee auf den Kopf. Betont werden muss aber vor allem,
dass keiner der Kirchenväter so weit geht wie Philon, der die Verteilung
der Schöpfungswerke auf die sechs Schöpfungstage der stoischen Scala
naturae anpasst. Hier schlägt die Bibel die griechische Ontologie – das ist
so sonnenklar, dass es nie in Frage gestellt wird. Schließlich fällt auf, dass
die meisten Kirchenväter betonen, wie wunderbar und wertvoll selbst die
kleinsten und „niedrigsten“ Geschöpfe sind. In den Ohren orthodoxer
Stoiker muss das wie eine Provokation geklungen haben.

– Im Mittelpunkt des stoischen Koordinatensystems steht der Anthropo‐
zentrismus, der die griechisch-römische Mainstream-Philosophie seit
dem 5. Jahrhundert v.Chr. prägt. Kein einziger Kirchenvater stellt ihn
ausdrücklich in Frage oder leugnet ihn gar. Jedoch sind die zustimmen‐
den Aussagen von sehr unterschiedlichem Gewicht. Eine nur schwache

5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

301

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Betonung finden wir bei Ambrosius von Mailand. Eine im Vergleich
dazu deutlichere Betonung haben wir bei Tertullian, Origenes, Laktanz
und Cyrill von Jerusalem gefunden. Stark und sehr entschlossen fällt die
Betonung bei Ephräm dem Syrer, Gregor von Nyssa und Pseudo-Athen‐
agoras aus. Vielfach wird der Anthropozentrismus aus einem Christo-/
Logozentrismus abgeleitet: Christus, der Logos, kann nur von den ver‐
nunftbegabten Lebewesen aufgenommen und erkannt werden. Und weil
die Schöpfung auf die Inkarnation des Logos (verstanden als Mensch-
und nicht als Geschöpfwerdung) hin angelegt ist, ist sie nur um der
Menschen willen da. So argumentieren ausdrücklich Theophilus von
Antiochien, Irenäus von Lyon, Clemens von Alexandrien, Origenes und
Cyrill von Jerusalem. Dass der Anthropozentrismus gegenüber den Tie‐
ren jedoch nicht notwendig arrogant daherkommen muss, zeigen insbe‐
sondere Laktanz und Cyrill von Jerusalem, deren Sympathie für die Tie‐
re unübersehbar ist. Darüber hinaus gibt es erkennbare Bemühungen um
eine Relativierung des Anthropozentrismus bei Nemesius von Emesa,
Hieronymus und Augustinus. Eine De-facto-Abwendung vom Anthropo‐
zentrismus vollzieht Basilius von Caesarea, bei dem das Bekenntnis zum
Anthropozentrismus ziemlich inhaltsleer ist und daher seine Wirkung
weitgehend verloren hat. – Verbunden mit dem Anthropozentrismus ist
auch die Frage nach dem ewigen Leben. Wenn nur der Mensch Vernunft
besitzt, so ist für die Kirchenväter klar, kann auch nur er frei und reflek‐
tiert über sein Heil entscheiden. Daher können die Aloga kein ewiges
Leben haben – sie erstreben es nicht, und es fehlt ihnen nichts, wenn
Gott ihnen das vorenthält.

– Das Beherrschen der Leidenschaften und der Sinne durch das Hegemo‐
nikon der Vernunft wird in der stoischen Philosophie stark mit dem
Beherrschen der vernunftlosen Tiere parallelisiert. Die Leidenschaften
sind „das Tier in uns“. Mehr oder weniger explizit greifen diesen Gedan‐
ken Irenäus von Lyon, Origenes, Johannes Chrysostomus, Nemesius von
Emesa, Pseudo-Athenagoras und Augustinus auf. Meist finden sie sich im
Kontext der allegorischen Auslegung von biblischen Tiertexten oder in
davon ausgehenden weiterführenden Reflexionen über Tiere. Tiere wer‐
den dabei gerne als „Vorbilder“ von Tugenden und Lastern herangezogen
– für Tugenden besonders bei Basilius von Caesarea und ihm folgend bei
Ambrosius von Mailand.

– Bleibt als fünftes und letztes Element die Tierethik im eigentlichen Sin‐
ne. Sie beschränkt sich mit Ausnahme von Clemens von Alexandrien,
der Philons sensible Interpretation der Tierschutzgebote der Tora aus‐

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

302

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weitet und vertieft, sowie mit großen Kautelen von Aphrahat, auf die
Deutung des Regierungsauftrags über die Tiere aus Gen 1,28. Altorienta‐
lisch und biblisch war dieser Auftrag (formal anthropozentrisch, aber
nicht teleologisch anthropozentristisch!) so gemeint, dass der König
bzw. alle Menschen Konflikte und Konkurrenzsituationen zwischen ver‐
schiedenen Tieren, aber auch zwischen Menschen und Tieren sowie
zwischen den Menschen fair und sensibel schlichten sollen (vgl. Kapitel
2.2). Im Kontext der Aloga-These und der stoischen Scala naturae wird
er von den Kirchenvätern so gedeutet, dass die Vernunftbegabten die
Vernunftlosen lenken und „beherrschen“ sollen. Auffallend ist aber, dass
etliche Kirchenväter sehr zurückhaltend bleiben wie Basilius von Cae‐
sarea und Ambrosius von Mailand oder die „Herrschaft“ ausdrücklich als
Hirtensorge charakterisieren wie Augustinus. Derselbe Augustinus sieht
außerdem ebenso wie Johannes Chrysostomus eine despotische Herr‐
schaft des Menschen über die Tiere als Folge der Sünde. Schon die Stoa
hatte das Herrschen über die Vernunftlosen nicht als Schreckens- und
Willkürherrschaft, sondern als kluges, vernünftiges Regieren verstanden.
Erst in Verbindung mit ihrem starken Anthropozentrismus deutete sie
diese Vernunft technisch-instrumentell als ein Nutzen für ausschließlich
menschliche Zwecke. Diesem instrumentellen Denken schließen sich
die Kirchenväter nur sehr partiell an. Ein starkes anthropozentristisches
Nutzenkalkül vertreten nur Theophilus von Antiochien, Origenes und
Gregor von Nyssa. Differenziert bis skeptisch äußern sich Cyrill von
Jerusalem, Basilius von Caesarea und Hieronymus. Ausdrücklich kri‐
tisch-ablehnend positionieren sich Laktanz, Nemesius von Emesa und
Augustinus.

Die Lage ist also weit weniger einförmig als man spontan denken würde.
Zwar rüttelt kein einziger der frühchristlichen Theologen prinzipiell am an‐
thropozentristischen Koordinatensystem des hellenistischen Mainstreams.
Die fünf Kernaspekte des stoischen Gedankengebäudes werden trotz eini‐
ger unüberhörbarer Zweifel im Detail von allen wenn nicht bejaht, dann
wenigstens weitgehend unangetastet gelassen. Und doch ist die Bandbreite
der Einstellung der Kirchenväter zu den nichtmenschlichen Geschöpfen
groß: Vereinzelte Positionen wird man nicht anders denn als „tierfeindlich“
qualifizieren können (Origenes, Pseudo-Athenagoras). Manche stehen den
Tieren neutral, aber ziemlich distanziert und fremd gegenüber (Tertullian,
Ephräm der Syrer, Gregor von Nyssa und Hieronymus). Nicht wenige
allerdings lassen uns ihre Freude an der Nähe zu und dem Beobachten von

5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

303

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tieren spüren und weisen eine ausgesprochene Tierfreundlichkeit auf, in
der sich für sie die Tierfreundlichkeit Gottes spiegelt (Irenäus von Lyon,
Laktanz, Cyrill von Jerusalem, vor allem aber Basilius von Caesarea, Neme‐
sios von Emesa und Augustinus).

Man muss also genauer hinschauen als nur auf das plakative Label „An‐
thropozentrismus ja oder nein“. Der Hellenismus tickt in seiner überwäl‐
tigenden Mehrheit anthropozentristisch – wie immer man das bewerten
mag. Und die kleine Gruppe der frühen ChristInnen, die die Verbindung zu
ihren jüdischen Wurzeln schon bald verloren hat, erkennt die Kontingenz
dieser hellenistischen Idee nicht. Vielleicht, weil sie dazu noch zu wenig
selbstkritisch ist, viel eher aber, weil sie ihre Aufmerksamkeit auf andere,
für sie dringendere Probleme konzentriert.

Insgesamt haben die Tiere im Denken der Kirchenväter jedoch weit
mehr Gewicht, als in der Vorstrukturierung der kosmologischen Debatte
der griechischen Philosophie zu erwarten gewesen wäre. Das kann nur
an den biblischen (Schöpfungs-)Texten liegen, die den Tieren viel mehr
Bedeutung zumessen als Platons Timaios und erst recht die Stoa. Die bibli‐
sche Vorstellung einer personalen, von Liebe geprägten Beziehung Gottes
zu allen Geschöpfen mildert die Härte und Überheblichkeit des stoischen
Rationalismus für viele Kirchenväter spürbar. Einen so kalten Anthropo‐
zentrismus wie in der jüngeren Stoa findet man im frühen Christentum
jedenfalls nirgends.

Das frühe Christentum sieht in der Stoa eine kongeniale Philosophie.
Anders als Platon, der an die Seelenwanderung glaubt, und anders als Aris‐
toteles, der menschliche wie tierliche Seelen für sterblich hält, ist die Stoa
von einer unsterblichen menschlichen Seele und einem einmaligen Leben
auf Erden überzeugt. Den frühen ChristInnen verheißt das größtmögliche
Nähe zur Botschaft von der Auferstehung (im Kontext der Tierethik bei
Tertullian, Basilius, Hieronymus und Augustinus). Auch die stoische Vor‐
stellung einer unverlierbaren Menschenwürde und eines universalistischen
Weltenbürgertums lässt sich bestens mit dem christlichen Menschenbild
und Missionsauftrag vereinen. Und schließlich passen die stoische Idee der
guten göttlichen Vorhersehung exzellent zum christlichen Gottesbild und
die Idee der Vernunftbegabung des Menschen zur Vorstellung von einem
Logos, der Fleisch geworden ist.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

304

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


D
as

 Id
ee

n-
N

et
z d

es
 ch

ris
tli

ch
en

 A
nt

hr
op

oz
en

tr
ism

us

K
os

m
isc

he
 T

el
eo

lo
gi

e
Vo

rs
eh

un
g 

de
s S

ch
öp

fe
rs

 (π
ρό

νο
ια

)
à

 es
 g

ib
t e

in
 T

elo
s,

ei
ne

n 
gu

te
n 

Pl
an

fü
r d

en
 K

os
m

os

 
 

G
ot

t-M
en

sc
h-

Be
zi

eh
un

g
D

er
 M

en
sc

h 
ha

t λ
όγ

ος
, d

er
 ih

n 
zu

m
 E

be
n‐

bi
ld

 G
ot

te
s m

ac
ht

 u
nd

 zu
r (

in
te

lle
kt

ua
lis

‐
tis

ch
 ve

rs
ta

nd
en

en
) B

ez
ie

hu
ng

 m
it 

ih
m

 b
e‐

fä
hi

gt
C

hr
ist

us
 is

t d
er

 λ
όγ

ος
 G

ot
te

s i
n 

Pe
rs

on
 u

nd
da

m
it 

M
itt

ler
 zw

isc
he

n 
G

ot
t u

nd
 M

en
sc

h

 
 

 

 
 

An
th

ro
po

ze
nt

ri
sm

us
D

er
 M

en
sc

h 
al

s d
as

 ei
nz

ig
e v

er
nu

nf
tb

eg
ab

‐
te

 W
es

en
 au

f E
rd

en
 is

t T
elo

s d
es

 gö
ttl

ic
he

n
Pl

an
s

Ei
nz

ig
 d

er
 M

en
sc

h 
er

hä
lt 

ew
ig

es
 L

eb
en

, d
a

nu
r e

r f
re

i u
nd

 ve
ra

nt
wo

rt
lic

h 
üb

er
 se

in
H

ei
l e

nt
sc

he
id

en
 u

nd
 m

it 
C

hr
ist

us
 in

 B
e‐

zi
eh

un
g 

tre
te

n 
ka

nn

 
 

 
 

 

M
en

sc
h-

Le
ib

-B
ez

ie
hu

ng
Le

id
en

sc
ha

fte
n 

al
s „

Ti
er

 in
 u

ns
“, f

re
m

db
e‐

sti
m

m
t

à
 d

ur
ch

 ἡ
γε

μο
νι

κὸ
ν d

er
 V

er
nu

nf
t „

be
he

rr
‐

sc
he

n“
Pa

ra
di

gm
a D

om
es

tik
at

io
n

 
 

 
M

en
sc

h-
Ti

er
-B

ez
ie

hu
ng

Ti
er

e a
ls 

ἄλ
ογ

α,
 re

in
 ge

fü
hl

sg
ele

ite
t, 

he
te

‐
ro

no
m

à
 d

ur
ch

 ἡ
γε

μο
νι

κὸ
ν d

er
 V

er
nu

nf
t b

eh
er

r‐
sc

he
n

Pa
ra

di
gm

a D
om

es
tik

at
io

n

Sc
ha

ub
ild

:
5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

305

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mit anderen Worten: Das stoische Gedankengebäude bietet der frühen
Kirche so viele positive Anknüpfungspunkte, dass man seine Ecken und
Kanten großzügig übergeht. Manche sind auch gar nicht mehr erkennbar
– weil die Septuaginta die Widersprüche der Bibel zur griechischen Ontolo‐
gie bereits abgeschliffen und angepasst hat, was wir im folgenden Abschnitt
nochmals reflektieren. Der Preis für diese relativ uneingeschränkte Rezepti‐
on der Stoa ist jedoch heute nicht mehr zu übersehen: Eine viel zu starke
Vorstellung von einem göttlichen Schöpfungsplan; ein intellektualistisch
reduziertes Verständnis der Erlösung und der Christusbeziehung; eine tra‐
gische Abwertung des Leiblichen und der Gefühle; eine ebenso tragische
Abwertung der Tiere; und als Herzstück in der Mitte ein hoch problemati‐
scher teleologischer Anthropozentrismus.

5.19.2 Die Kirchenväter und die biblische Tierethik

Wie wir schon in der Einleitung dieses Kapitels festgestellt haben, ist
der christliche Schöpfungsmythos umfassender als der im hellenistischen
Kulturkreis dominierende platonische, der die Erschaffung der Tiere den
Untergöttern überlässt und nur ganz am Ende mit einem Satz erwähnt. In
Gen 1 sind den Tieren eineinhalb von sieben Tagen gewidmet, sie erhalten
denselben Segen wie die Menschen, die Landtiere werden am selben Tag
geschaffen wie die Menschen, die Menschen werden ebenso wie die Tiere
zu vegetarischer Ernährung angehalten und allen Lebewesen gemeinsam
werden das Lebenshaus und die Sabbatruhe verliehen. Das sagt viel über
das christliche Verständnis von Schöpfung. Ein Haus ohne BewohnerInnen
ist sinnlos – und das fundamentale Merkmal ist nicht irgendeine exklusive
Begabung, sondern das BewohnerIn-Sein. Vor diesem Hintergrund wird
verständlich, weshalb viele Kirchenväter und ihr Publikum die Frage be‐
wegt, warum in der Bibel so ausführlich von Tieren die Rede ist. Allein die
breite und weitgehend positive Thematisierung der Tiere, ihre Bedeutung
für Gott und die Menschen und ihre Wertigkeit ist in der griechisch-römi‐
schen Kultur rechtfertigungsbedürftig. Dieser Herausforderung stellen sich
die Kirchenväter, und das sollte man nicht übersehen.

Kein Kirchenvater wäre auf die Idee gekommen, die überragende Bedeu‐
tung der Heiligen Schrift auch nur irgendwie in Frage zu stellen. Ihre
Autorität ist für die frühe Kirche unantastbar – und wer sie wie Markion
doch antastet, wird sofort als Häretiker identifiziert und ausgeschlossen.
Dennoch garantiert das allein noch keine umfassende und sachgerechte

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

306

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aufnahme der biblischen Impulse. Konkret stehen dem in der frühchristli‐
chen Epoche, soweit ich sehe, vier signifikante Verengungen entgegen. Die
ersten beiden sind prinzipieller Natur und waren unumgänglich, die letzten
beiden sind kontingent und hätten womöglich auch anders verlaufen kön‐
nen:

– die dogmatische Verengung, die aus der nahezu ausschließlichen Fokus‐
sierung einer Religion in statu nascendi auf wenige Kernaussagen ihres
Glaubens resultiert. So verständlich es ist, dass sich eine neue Religion
zunächst auf einige wenige Kernfragen konzentriert und diese diskursiv
zu klären versucht, so sehr läuft sie dabei Gefahr, dass sich im Hinter‐
grund Überzeugungen einschleichen, die nicht reflektiert, diskutiert und
geprüft worden sind. Irgendwann jedoch sind sie so tief und fest im
Glaubensgebäude verankert, dass sie selbst dann nur noch schwer zu
entfernen sind, wenn man sie als Irrtum erkennt. Die Frage der Mensch-
Tier-Beziehung ist für die frühe Kirche genau eine solche, die am Rande
des Kernfelds Schöpfungsglaube liegt und deswegen nicht die Aufmerk‐
samkeit erfährt, die sie an sich verdient hätte. Eine offene innerkirchliche
Kontroverse um die Aloga-These und den Anthropozentrismus gibt es
nicht – und wo sie einmal aufflammt wie bei Origenes, wird sie relativ
schnell abgebügelt, weil sie von einem Kirchengegner wie Kelsos kommt.

– die fundamentaltheologische Verengung, die sich aus der (unbestritte‐
nen!) Notwendigkeit ergibt, den christlichen Glaubens in die säkulare
Philosophie der Gesellschaft zu inkulturieren und nicht umgekehrt diese
in den christlichen Glauben. Hätte das frühe Christentum den gegentei‐
ligen Weg gewählt, wäre es eine fundamentalistische Sekte geblieben
und nie zu einer weltumspannenden Religion geworden. Doch es hat
Wissen und Weisheit der umgebenden Kultur anerkannt, wertgeschätzt
und angenommen – und das ist allen fundamentalistischen Strömungen
zum Trotz bis heute die Strategie der Großkirchen geblieben. Dennoch
liegt in jedem Inkulturationsprozess, so offen und öffnend er zunächst
ist, auch eine häufig verdeckte Verengung: Die Unterscheidung, was
übernommen werden kann und was eher nicht übernommen werden
sollte, fällt tendenziell zu übernahmefreundlich, mithin zu wenig kritisch
aus. „In dubio pro reo“ heißt in diesem Kontext: „Im Zweifel werden die
Überzeugungen der säkularen Kultur übernommen.“ Mitunter stellt sich
das später als Fehler heraus.

– die religionsgenetische Verengung, die aus der schleichenden Entfrem‐
dung der frühen Kirche vom hebräischen Judentum und der hebräischen

5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

307

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bibel erwächst. Mit der räumlichen Ausbreitung des Christentums in
der gesamten Ökumene des Römischen Reichs und der Verlagerung
seines Zentrums weg von Jerusalem sowie mit der Rehebraisierung
des hellenistischen Diasporajudentums nach dem Bar-Kochba-Aufstand
132–136 n.Chr. kommt es – teilweise befeuert durch lokale Konflikte
und unbeschadet einiger bleibender regionaler Austauschprozesse – zu
einer immer stärkeren Entfremdung der Kirche von ihrem jüdischen
Wurzelboden. Diese Feststellung gilt auch dann, wenn man mit Peter
Schäfer (2015, 11) nicht von einem „parting of the ways“, also einer end‐
gültigen und vollständigen Trennung zwischen den Schwesterreligionen
(!) Judentum und Christentum ausgeht (vgl. auch Peter Gemeinhardt
2022, 20–21). Allen Beteuerungen der Mosaiken in den frühchristlichen
Basiliken zum Trotz gibt es die ecclesia ex circumcisione nicht mehr, und
schon gar nicht als halbwegs gleichberechtigte Schwester der ecclesia ex
gentibus. Damit aber geht viel Wissen über den Juden Jesus von Nazaret,
seine Kultur, seine Lebensweise und seinen Umgang mit den Heiligen
Schriften verloren.

– die hermeneutische Verengung, die aus der immer stärkeren Dominanz
der Allegorese als bevorzugter Methode der Schriftauslegung erwächst.
Vereinzelt wird die (rein) allegorische Auslegung der Schöpfungserzäh‐
lungen und der biblischen Vision vom Tierfrieden ausdrücklich abge‐
lehnt (Irenäus von Lyon, Basilius von Caesarea), manchmal wird sie
bewusst nur als eine Methode von mehreren eingesetzt (Theophilus von
Antiochien, Augustinus). Immer öfter aber wird sie – durchaus in Ori‐
entierung an der Textauslegungsmethode der griechischen Philosophie
– als die einzige „wirklich spirituelle“ Methode der Schriftauslegung
propagiert (Clemens von Alexandrien, Origenes, Ambrosius von Mai‐
land, Hieronymus). Origenes und Hieronymus begründen das ausdrück‐
lich damit, dass eine wörtliche Interpretation viele Bibelerzählungen
märchenhaft bzw. fabelhaft erscheinen lasse, z.B. die Noacherzählung
oder die Vision vom Tierfrieden. – Dennoch muss die Allegorese als
ein höchst zwiespältiges Mittel zur Lösung dieses Problems betrachtet
werden. Definitionsgemäß ist sie „eine Methode der Textauslegung, die
voraussetzt, dass der Literalsinn nicht der eigentliche oder einzige Sinn
eines Textes ist, und deshalb versucht, seinen angenommenen […] Tie‐
fensinn zu erschließen […] Um diese Bedeutungsdimension zugänglich
zu machen, wird der Text Punkt für Punkt auf ein Referenzsystem be‐
zogen, das durch die philosophischen bzw. theologischen Überzeugun‐
gen des Interpreten aufgebaut wird.“ (Thomas Söding 1993, 400) Und

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

308

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


genau hier liegt das Problem: Es bleibt weitgehend dem subjektiven
(und in der Regel auch nicht weiter begründeten!) Urteil des Interpreten
überlassen, welche Elemente eines Textes er allegorisch deutet und mit
Bezug auf welches Referenzsystem er sie entschlüsselt. Hier liegt der
entscheidende Unterschied zwischen Mythen und Gleichnissen, die als
ganzheitliche Bilder wahrgenommen werden, und der Allegorese, die
eine Erzählung in viele Einzelbilder zerlegt und einige davon ziemlich
isoliert vom Gesamtzusammenhang deutet. So versteht die biblische Vi‐
sion des Tierfriedens das Spielen des Menschenkindes vor dem Schlupf‐
loch der Natter als Bild von Vertrauen und Arglosigkeit, den Säugling
und die Schlange aber als reale Wesen. Die Allegorese der Kirchenväter
hingegen deutet die Tiere (mit Ausnahme von Irenäus von Lyon) als
Metapher für verschiedene Menschengruppen – und eliminiert so die
realen Tiere aus dem Text. Dasselbe passiert mit der Sintfluterzählung:
Das Holz der Arche wird zum Kreuzesholz Jesu typologisiert, das Wasser
der Sintflut zum Wasser der Taufe sowie die Arche zur Kirche und die
Tiere in der Arche zu den verschiedenen, wilderen oder zahmeren, ge‐
bildeteren oder ungebildeteren Menschengruppen allegorisiert. Die Noa‐
cherzählung wird so zu einem Bild für das Zusammenleben im bunten
Zoo der Kirche uminterpretiert. Unter dem Strich sorgt das zunehmend
konsequentere Allegorisieren der Tiere in biblischen Erzählungen für
eine zunehmende Ausblendung der realen Tiere – zu deren Lasten und
Schaden.

Aus diesen vier Verengungen resultiert, dass die materiale Auswahl bibli‐
scher Texte, die für tierethische Grundlegungen zur Verfügung steht, im‐
mer eingeschränkter wird. Und diese kleine Restmenge von Bibeltexten
wird dann auch noch formal immer hellenistischer interpretiert.

– Die allegorische Deutung eliminiert die Tiere aus allen für den Helle‐
nismus „märchenhaft“ erscheinenden Texten: Die Vision vom Tierfrie‐
den in Jes 11 wird nur bei Irenäus von Lyon wörtlich ausgelegt, ihr
neutestamentliches Pendant Mk 1,13 nur bei Clemens von Alexandrien.
Ansonsten wird der biblische Tierfrieden als ein verborgenes Sprechen
vom Frieden unter den Menschen gedeutet. Der Sintfluterzählung Gen
6–9, einem der zentralen alttestamentlichen Texte zur Ethik der Mensch-
Tier-Beziehung, ergeht es ebenso: Dass die Tiere aller Arten überhaupt
gerettet werden (so als einzige Ausnahme Origenes, Contra Celsum 4,
41); dass ihnen ebenso wie den Menschen der Bund Gottes gilt (vgl.
den negativen Befund in Andrew Louth 2001, 154–155 und ebenso schon

5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

309

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in Hugo Rahner 1964, 504–547; die einzige Ausnahme ist Irenäus von
Lyon); dass sie eine Schicksals-, aber auch eine Rechtsgemeinschaft mit
Gott und den Menschen bilden; all das wird von den Kirchenvätern
nicht wahrgenommen.

– Durch die Entfremdung vom hebräischen Judentum geht die Aufmerk‐
samkeit für die tierethischen Normen der Tora verloren: Einzig Clemens
von Alexandrien (und, um genau zu sein, Aphrahat in antijüdischer
Absicht) knüpft an die großartigen Überlegungen Philons an. Danach
geraten die entsprechenden Gebote völlig aus dem Blick. Clemens ist
auch der einzige, der Jesu Verweis auf die väterliche und mütterliche Für‐
sorge Gottes für die Tiere in Mt 6,24–34 positiv würdigt – die Entfrem‐
dung ist also nicht nur eine Entfremdung vom Alten Testament, sondern
ebenso vom jüdischen Rabbi Jesus (der in der konkreten Passage Mt
6 übrigens weisheitlich argumentiert). Am deutlichsten wird sie wohl
sichtbar im Aufgeben des jüdischen Schächtgebots. Dieses tierethisch so
wichtige und emotional tief unter die Haut gehende Gebot hatte man im
Apostelkonzil Apg 15 als eines von nur drei jüdischen Geboten auch den
„HeidenchristInnen“ auferlegt – gegen den heftigen Widerstand des Pau‐
lus. Doch spätestens nach Tertullian spielt es keine Rolle mehr und geht
ohne innerkirchliche Auseinandersetzungen sang- und klanglos unter. Es
gibt schlicht keine JudenchristInnen mehr, die sich für die Beibehaltung
des Schächtens einsetzen könnten.

Was als Schriftbasis für tierethisch relevante Überlegungen bleibt, ist ein
relativ überschaubarer Textbestand:

– die beiden Schöpfungserzählungen Gen 1–3, in denen sich eine aus‐
schließlich allegorische Deutung der Tiere aus Respekt vor dem Schöp‐
fungsglauben verbietet,

– der mit Gen 1 korrespondierende Logos-Hymnus Joh 1,
– die Psalmen, in denen die Tiere reichlich erwähnt werden (allen voran

Ps 8 und Ps 104, aber auch viele weitere) und die sich ebenfalls einer
ausschließlich allegorischen Interpretation entziehen,

– jene biblischen Stellen, die eine vegetarische Ernährung thematisieren:
Gen 1,29 in Verbindung mit Gen 9,3; Dan 6; 9–10 und Röm 14,20–21
in einer verkürzten Lesart. Aus diesen Stellen lesen Tatian und Basilius
von Caesarea tierethische Gründe für ihr Plädoyer zugunsten eines frei‐
willigen Vegetarismus heraus, Clemens von Alexandrien versteht diesen
auf Grund von Gen 1 als naturgemäß, während Hieronymus den Vegeta‐
rismus in Gen 1 als Zustand spiritueller Reinheit deutet.

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

310

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Natürlich muss man mitbedenken, dass nicht allen Kirchenvätern eine
vollständige Sammlung der biblischen Bücher zur Verfügung steht. Viele
Schriftzitate haben sie womöglich nur aus den Schriften anderer Kirchen‐
väter übermittelt bekommen. Dennoch hätten sie ohne die genannten „Ver‐
engungen“ weit mehr Bibeltexte tierethisch fruchtbar machen können.

Neben diese gravierende quantitative Einschränkung der Textbasis tritt
eine qualitative Verschiebung in der Interpretation: Die Septuaginta, der
sowohl für die neutestamentlichen Autoren als auch für die Kirchenväter
maßgebliche Text des Alten Testaments, ist nicht einfach eine Übersetzung
des hebräischen Texts ins Griechische, sondern zugleich dessen (meist
unbewusste und unbeabsichtigte) hellenistische Interpretation und „Umfär‐
bung“. Das soll an jenen beiden Beispielen nochmals verdeutlicht werden,
die im Laufe unserer Untersuchungen am häufigsten aufgetaucht sind:

– Gen 1,27 LXX (und dessen innerbiblische Zitation in Sir 17,3 LXX)
lautet: κατ᾽ εἰκόνα αὐτοῦ ἐποίησεν αὐτούς. Erstmals wird hier die Got‐
tebenbildlichkeit im Sinne des griechischen Denkens uminterpretiert.
Aus der funktional-relationalen Aussage, der Mensch sei als Bild Gottes
geschaffen (Gen 1,27), wird die essenzontologische Aussage, er sei nach
seinem Bild geschaffen. Die Präposition κᾆτα mit Akkusativ bezeichnet
ein Ziel, auf das hin etwas getan wird, oder eine Ähnlichkeit mit einem
Vorbild – im konkreten Falle letzteres. Das entspricht aber nicht dem,
was der hebräische Text sagt. Georg Fischer übersetzt diesen sehr wort‐
getreu so: „Wir wollen ‚Mensch‘ machen als unsere Statue, wie unsere
Ähnlichkeit!... Und Gott schuf den Menschen als seine Statue, als Statue
Gottes schuf er ihn.“ (Georg Fischer 2018, 148 und 153) Fischer interpre‐
tiert dabei das dreimalige „als unsere Statue“ im Sinne einer Nahebezie‐
hung und das „wie unsere Ähnlichkeit“ im Sinne einer bleibenden Ver‐
schiedenheit (Georg Fischer 2018, 152). Die Septuaginta hingegen macht
daraus eine seinsmäßige Ähnlichkeit. Seit Theophilus von Antiochien ist
diese Interpretation leitend für die gesamte Patristik.

– Ps 48,13 LXX lautet: „παρασυνεβλήθη τοῖς κτήνεσιν τοῖς ἀνοήτοις καὶ
ὡμοιώθη αὐτοῖς“ – „er gleicht dem unverständigen Vieh und wird ihm
ähnlich.“ Das „er“ wird in der patristischen Rezeption auf unvernünftige,
unmoralische Menschen bezogen. Im hebräischen Original von Ps 49,13
hingegen wird über Reiche und Arme, Weise und Toren gleichermaßen
gesagt: „Doch der Mensch bleibt nicht in seiner Pracht; er gleicht dem
Vieh, das verstummt.“ (Einheitsübersetzung 2016) Im Tod, so der Ge‐
danke, sind alle gleich: Reiche und Arme, Mensch und Vieh. In der

5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

311

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Septuaginta tritt hingegen an die Stelle des Verstummens im Tod die
Unverständigkeit im Leben – eine völlig andere Aussage. Man sieht, wie
die Septuaginta den hebräischen Text hellenisiert: Nach stoischer Über‐
zeugung sind Mensch und Tier einander im Tod gerade nicht gleich,
da die Seele des Menschen unsterblich ist – eine Überzeugung, die in
Israel zur Zeit der Psalmen undenkbar ist. Und ebenso undenkbar ist
für die Psalmen auch, Tiere als „unverständig“ zu bezeichnen. Der Helle‐
nismus wertet die Menschen auf und die Tiere ab – und verunmöglicht
damit den Vergleich ihres Schicksals. So müssen die Septuaginta und ihr
folgend die Kirchenväter den Satz zwangsläufig umdeuten.

Über die Umdeutungen im Septuaginta-Text hinaus suchen manche Kir‐
chenväter in den Schöpfungserzählungen Gen 1–3 vor allem jene Formu‐
lierungen, die (unabhängig von der Ursprungsintention der biblischen
Autoren) zur Markierung einer Differenz zwischen Menschen und Tieren
herangezogen werden können, und übergehen jene Formulierungen, die
eindeutig eine Gleichheit zwischen Menschen und Tieren aussagen. So
wird etwa bei Origenes und Ephräm stark betont, die Tiere seien nach Gen
1,20.24 LXX vom Wasser bzw. der Erde „hervorgebracht“ und nicht direkt
von Gott erschaffen worden. Dass Gott die Tiere genauso „macht“ und
„schafft“ wie die Menschen (Gen 1,21.25 LXX), wird hingegen übergangen.
Ebenso liest Ephräm aus Gen 2,7.19 heraus, Gott habe den Tieren den
Lebensodem nicht direkt eingehaucht, sondern dieses Privileg allein dem
Menschen vorbehalten. Offenkundig sucht er, was er finden möchte, und
übergeht, was ihm nicht ins Konzept passt.

Es ist also eine Fülle von Faktoren aus mehr als einem halben Jahrtau‐
send Geistesgeschichte, die am Ende zu jenen tierethischen Impulsen der
Kirchenväter führt, die die christliche Theologie bis heute beeinflussen. Die
meisten dieser Faktoren sind weder in der jüdischen Bibel noch in der
Verkündigung Jesu von Nazaret begründet, sondern beeinflussen die kleine
und junge Kirche zunächst von „außen“ – aus der hellenistischen Kultur,
die das gesamte Römische Reich dominiert –, dann aber „von „innen“, weil
praktisch sämtliche ChristInnen in diese hellenistische Kultur hineingebo‐
ren worden und darin aufgewachsen sind. Sie empfinden den Hellenismus
nicht als fremd, sondern als ihnen eigen – bevor sie sich dem Christentum
zuwenden und ebenso nachdem sie ChristInnen geworden sind.

Der christliche Anthropozentrismus hat also weder (vorhellenis‐
tisch-)alttestamentliche noch jesuanische Wurzeln. Zugleich ist er mit der
gesellschaftlichen Anerkennung der Evolutionstheorie Darwins zu einem

5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur

312

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geistesgeschichtlichen Fossil geworden. Umso mehr muss nun im letzten
Kapitel systematisch-theologisch gefragt werden, ob es nicht an der Zeit
wäre, den 2000 Jahre alten christlichen Anthropozentrismus zu Grabe
zu tragen und an seiner Stelle eine neue Form der schöpfungsethischen
Grundlegung zu etablieren.

5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

313

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

„Reden wir einmal über uns selbst. Tatsächlich geht es mit uns immer
weiter aufwärts, vielleicht gleichen wir nicht schon Göttern, aber zumin‐
dest sind wir ganz zufrieden. Unser individuelles organisches Selbst, unser
Stamm, unsere Art sind der krönende Abschluss der irdischen Entwick‐
lung. Ohne Frage denken wir so. [...] Verglichen mit den übrigen Lebewe‐
sen sind wir derart kopflastig, dass wir uns tatsächlich selbst für Halbgötter
halten, irgendwo auf halbem Weg zwischen den Tieren unter und den
Engeln über uns – und natürlich geht es immer weiter aufwärts. Es ist
eine einfache Vorstellung, dass der Genius unserer Art auf Autopilot gestellt
ist und uns in einen unbestimmten siebten Himmel bringen wird, in dem
vollkommene Ordnung und persönliches Glück herrschen werden. Sollten
wir selbst dazu noch zu unwissend sein, so werden doch unsere Nachkom‐
men einst diesen Himmel als Erfüllung der menschlichen Bestimmung
erreichen. So stolpern wir in hoffnungsvollem Chaos weiter und vertrauen
darauf, dass das Licht am Horizont die Morgen- und nicht die Abendröte
ist.“ (Edward O. Wilson 2016, 56–57)

Mit diesen pointierten Sätzen bringt der große Biologe Edward O. Wil‐
son (1929 Birmingham AL – 2021 Burlington MA) den Kern des christlich-
abendländischen Anthropozentrismus auf den Punkt: Der Mensch sieht
sich in der Mittelposition zwischen Tieren und Engeln – das ist exakt
das stoisch inspirierte christliche Bild der menschlichen Position auf der
Scala naturae. Die Kirchenväter hätten es nicht anders gesagt – einzig das
Wort „Halbgötter“ hätten sie (bis auf Ephräm den Syrer) durch „Ebenbilder
Gottes“ ersetzt. Was aber für die Kirchenväter noch nicht die geringste
Rolle spielte, sondern erst in der Neuzeit hinzugekommen ist, ist ein un‐
bändiger wissenschaftlich-technischer Fortschrittsoptimismus. Er ist ein
Folgeprodukt des Anthropozentrismus, der dessen extrem problematische
Schlagseite offen sichtbar macht.

Genau dieser neuzeitliche Fortschrittsoptimismus befindet sich seit eini‐
gen Jahren in seiner größten Krise. Die junge Generation realisiert, wie sehr
sich die Menschheit in den zurückliegenden Jahrzehnten in eine Sackgasse
manövriert hat. Die weltweite Bewegung der Fridays for Future und andere
junge Umweltbewegungen lassen sich nicht mehr mit vagen Versprechen
beschwichtigen – sie sehen, dass wir am Rande des Abgrunds stehen. „Das

315

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Licht am Horizont“, das uns der Fortschrittsoptimismus als „Morgenröte“
verheißen hat, wird damit nur wenige Jahre nach der Abfassung von Wil‐
sons Buch ziemlich ernüchtert als „Abendröte“ wahrgenommen.

Dabei hätte es, so Wilson, über all die Jahrtausende eine Minderheiten‐
position gegeben, die die Welt nicht-anthropozentristisch gedeutet und
die Rolle des Menschen viel bescheidener definiert hat: „Es gibt eine
unverbrüchliche Tradition des menschlichen Selbstverständnisses, die von
denkenden Menschen heute weitgehend ignoriert wird. Eine ihrer Lehren
lautet, dass wir nicht göttergleich sind. Wir sind längst nicht empfindsam
und intelligent genug, um irgendeine Ausnahmestellung beanspruchen zu
können. Und wir haben ganz bestimmt keine gesicherte Zukunft, wenn wir
uns weiterhin als eine Art falscher Gott aufspielen, der wie ein launisches
Kind die lebendige irdische Umwelt zerstört, und sich auch noch die Hände
reibt angesichts dessen, was er da angestellt hat.“ (Edward O. Wilson 2016,
59)

Wilson musste manche Kritik über sich ergehen lassen, weil er in diesen
und anderen Passagen den Boden seiner eigenen Disziplin, der Biologie,
verlässt und sich weit auf philosophisches und theologisches Terrain wagt.
Manche haben ihn deswegen als Prediger verspottet. Und doch nötigen
seine hier zitierten Thesen zu einer Auseinandersetzung in der Sache, der
man trotz oder besser wegen aller Unbequemlichkeit nicht aus dem Weg
gehen sollte.

Die anthropozentristische Teleologie lastet im ökologischen Zeitalter
schwer auf der christlichen Botschaft – und wäre theologisch gar nicht nö‐
tig, wenn man an die Botschaft des Alten Testaments und Jesu selbst denkt.
Doch ihre 2000 Jahre alte Geschichte – so alt wie die des Christentums
selbst – macht sie faktisch einem Dogma ähnlich: Es scheint vielen Chris‐
tInnen und TheologInnen, als wäre das Aufgeben des Anthropozentrismus
der Verrat einer Kernbotschaft des christlichen Glaubens.

Fragen wir also zunächst, ob eine Überwindung des christlichen Anthro‐
pozentrismus theologisch legitim wäre. Drei Überlegungen lassen für eine
Bejahung plädieren:

– Zunächst einmal bleibt es ein sehr ernstzunehmendes Faktum, dass der
Anthropozentrismus die gesamte Christentums- und Theologiegeschichte
geprägt hat. Ihn überwinden zu wollen ist von daher ein erheblicher Ein‐
griff in die Architektur der Theologie. Er muss gut begründet und umfas‐
send durchdacht werden. Das macht einen Paradigmenwechsel aber nicht
unmöglich. Er wird freilich schwierig bleiben, wie ein kurzer Rückblick

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

316

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf das II. Vatikanische Konzil zeigt: „Am Ende der dritten Sitzungspe‐
riode des Zweiten Vatikanischen Konzils legte ein einflussreicher theolo‐
gischer Berater der Bischöfe, der junge Theologieprofessor Joseph Ratz‐
inger, einen Zwischenbericht vor, in dem er eine vorläufige Bilanz zog.
Darin äußert er die Einschätzung, dass der verhängnisvolle, weil unbibli‐
sche Einfluss der stoischen Naturrechtstradition auf die christliche Ethik
nun überwunden sei (Joseph Ratzinger 1965, 40–47). Die tatsächliche
Entwicklung sollte diese optimistische Prognose schneller widerlegen, als
die meisten Menschen innerhalb und außerhalb der Kirche es damals
für möglich hielten.“ (Eberhard Schockenhoff 2021, 230) Ratzinger bezog
sich mit dem „verhängnisvollen, weil unbiblischen Einfluss der stoischen
Naturrechtstradition“ vor allem auf die Sexualethik. Für die Schöpfungs‐
ethik ist jedoch die gleiche Feststellung angebracht. Und Schockenhoffs
Analyse stimmt hier ebenso: Es dauert viel länger als man vermuten
würde, bis der stoische Anthropozentrismus überwunden sein wird.

– Doch der christliche Anthropozentrismus ist, obgleich er sich bis in die
Kapillaren der Theologie, aber auch der Liturgie hinein ausgebreitet hat,
nie dogmatisiert worden. Wäre das überhaupt möglich? Klar ist zunächst,
dass nur geschichtlich geoffenbarte Wahrheiten dogmatisiert werden
können. Was vernünftig begründbar ist, braucht keine Dogmatisierung,
kann aber auch nicht dogmatisiert werden, weil die Kirche in Bezug
auf vernünftig begründete Wahrheiten keine exklusive Kompetenz be‐
sitzt. Nun ist jedoch gerade der Anthropozentrismus vor dem Entstehen
der Kirche fünf Jahrhunderte lang ausschließlich philosophisch begrün‐
det worden – dass er eine Offenbarungswahrheit darstellt, ist von der
Kirche folgerichtig nie behauptet worden und würde diese historische
Tatsache auch ignorieren. – Allerdings könnte es theoretisch sein, dass
eine Offenbarungswahrheit untrennbar mit der Vernunftwahrheit des
Anthropozentrismus verbunden ist. Dann wäre die Vernunftwahrheit
selbst indirekt mit dogmatisiert, sobald die auf ihr beruhende Offenba‐
rungswahrheit dogmatisiert ist (so Josef Schuster 1984). Hier könnte man
an das Dogma von der Inkarnation, der Fleischwerdung Gottes denken,
das in der patristischen Interpretation über den Logos-Gedanken aufs
engste mit dem Anthropozentrismus verknüpft wird. Auf Grund dieser
Verknüpfung hat die Kirche ihn lange Zeit wie ein Dogma behandelt und
verbreitet. Es ist wie in der traditionellen christlichen Sexualmoral: Die
kirchlichen Autoritäten haben versucht, deren historischen Ursprung
in einer ganz bestimmten, kontingenten philosophischen Strömung zu
verbergen – und einen geoffenbarten Status vorzuspiegeln, den es in

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

317

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wirklichkeit gar nicht gibt (Eberhard Schockenhoff 2021, 74–101). Sobald
dieses suggestive Manöver aufgedeckt ist, müsste man nachweisen, dass
die Verbindung von Christologie und Anthropozentrismus biblisch die
einzig mögliche ist – denn nicht ein Kirchenvater, sondern die Bibel
ist die Offenbarungsquelle. Und da stößt man auf unüberwindliche
Grenzen, wie sich in Kapitel 2 gezeigt hat. All seinen kirchenamtlichen
Bestätigungen vor allem im Katechismus der Katholischen Kirche zum
Trotz ist der Anthropozentrismus also kein Dogma, sondern nur eine be‐
ständige, aber historisch kontingente und veränderbare Lehre der Kirche.

– Ermutigend im Blick auf eine Überwindung des christlichen Anthropo‐
zentrismus sind (neben zahlreichen Aussagen des ökumenischen konzi‐
liaren Prozesses für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöp‐
fung, vgl. Michael Rosenberger 2001) einige Aussagen von Papst Franzis‐
kus in der Enzyklika Laudato si’, die ich bereits im Kapitel 1 zitiert
habe: „Heute sagt die Kirche nicht einfach, dass die anderen Geschöpfe
dem Wohl des Menschen völlig untergeordnet sind, als besäßen sie in
sich selbst keinen Wert und wir könnten willkürlich über sie verfügen.“
(LS 69) Und: „Der letzte Zweck der anderen Geschöpfe sind nicht
wir.“ (LS 83) Das sind zwei klare Distanzierungen vom Anthropozen‐
trismus. Eine bedeutende spirituelle Tiefendimension leuchtet zudem
auf, wenn Franziskus darauf verweist, dass der „Fleisch“, d.h. Geschöpf
gewordene Christus „diese materielle Welt in sich aufgenommen hat
und jetzt als Auferstandener im Innersten eines jeden Wesens wohnt, es
mit seiner Liebe umhüllt und mit seinem Licht durchdringt.“ (LS 221)
Damit ist er zum „Keim der endgültigen Verwandlung“ des gesamten
Universums geworden (LS 235). Besonders dicht sind die Auslegungen
des Kolosser-Hymnus (Kol 1,15–20) und des Logos-Hymnus (Joh 1,1–
18): „Eine Person der Trinität hat sich in den geschaffenen Kosmos
eingefügt und ihr Geschick mit ihm durchlaufen bis zum Kreuz. Vom
Anbeginn der Welt, in besonderer Weise jedoch seit der Inkarnation,
wirkt das Christusmysterium geheimnisvoll in der Gesamtheit der natür‐
lichen Wirklichkeit.“ (LS 99) Franziskus bestreitet also nicht nur, dass
im „Reich der Zwecke“ alles auf den Menschen hingeordnet sei, sondern
bekräftigt darüber hinaus ein ganzheitliches, die hebräische Bedeutung
von „Fleisch“ ernstnehmendes Verständnis der Inkarnation. Damit öffnet
er der Überwindung des christlichen Anthropozentrismus christologisch
und soteriologisch sämtliche Türen.

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

318

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Überwindung des christlichen Anthropozentrismus wäre also theolo‐
gisch legitim. Aber ist sie auch angeraten? Für die Begründung eines Pa‐
radigmenwechsels ist das eindeutig zu fordern. Aus der Perspektive von
mindestens sechs Wissenschaftsdisziplinen ergibt sich auch hier ein eindeu‐
tiges Ja:

– Theologisch gilt es in Rechnung zu stellen, was wir in Kapitel 2 erarbeitet
haben: Die Bibel denkt, ohne das reflexiv so auf den Punkt zu bringen,
weitgehend teleologisch biozentristisch. Nur formal vertritt sie eine An‐
thropozentrik, sieht also die Menschen als AdressatInnen der Verantwor‐
tung für die Schöpfung, wie es sich beispielsweise im Ebenbildbegriff
Gen 1,27 manifestiert. Aber der Sinn des siebentägigen Schöpfungswerks
ist nicht der Mensch allein, sondern die Gemeinschaft aller Lebewesen
als BewohnerInnen des Lebenshauses. Diese biozentristische Grundaus‐
richtung zieht sich zumindest durch die gesamte vorhellenistische Bibel.
Und selbst von den hellenistisch geprägten spätalttestamentlichen und
neutestamentlichen Texten positionieren sich nur wenige im Sinne des
Anthropozentrismus.

– Philosophisch betrachtet verkörpert der Biozentrismus die weit weniger
steile Teleologie. Er kommt mit deutlich geringeren Voraussetzungen
aus und ist gemäß dem Sparsamkeitsprinzip ceteris paribus dem An‐
thropozentrismus vorzuziehen. Wenn man den Durchgang durch die
philosophischen und theologischen Texte (in Kapitel 3 und 5) aus der
Distanz Revue passieren lässt, dann fällt auf, wie sehr sie sich in allen
Jahrhunderten bemühen (müssen), die Aloga-These nachzuweisen, auf
der der Anthropozentrismus beruht. Offenbar ist es nie gelungen, die
kritischen Stimmen durch überzeugende Argumente zum Verstummen
zu bringen. Immer neu muss man sich mit ihnen auseinandersetzen. Die
Aloga-These erweist sich so als ein schwarzes Loch, das unglaublich viel
Energie verschlingt, ohne wirklich etwas Fruchtbares hervorzubringen.

– Naturwissenschaftlich gesehen lässt die Evolutionsbiologie eine monoli‐
neare Teleologie nicht zu, wie sie für den Anthropozentrismus unabding‐
bar ist. Das Leben auf dem Planeten Erde hat sich unabhängig voneinan‐
der in viele verschiedene Richtungen entwickelt. Die Entwicklungssträn‐
ge führen in immer mehr Verzweigungen auseinander und nicht zu
einem Strang zusammen. Außerdem kann die moderne Verhaltens- und
Kognitionsbiologie keine so tiefe Kluft zwischen Menschen und Tieren
erkennen wie in der Aloga-These behauptet. Graduelle Unterschiede gibt
es ohne Zweifel, und es steht überhaupt nicht in Abrede, dass homo sapi‐

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

319

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ens die relativ gesehen intelligenteste Spezies auf dem Planeten ist. Doch
der binäre Code der griechischen Philosophie zwischen den Logos-Be‐
gabten und den Aloga ist viel zu holzschnittartig, um der Wirklichkeit
gerecht zu werden.

– Psychologisch wird die Aloga-These seit Sigmund Freud als das gesehen,
was sie in Wirklichkeit ist: Die Reaktion auf „die zweite, die biologische
Kränkung des menschlichen Narzissmus.“ (Sigmund Freud 1917, 4) Das
Damokles-Schwert dieser Kränkung schwebt nicht erst seit Charles Dar‐
win über den Menschen. Vielmehr haben Menschen aller Jahrhunderte
eine Verwandtschaft zwischen Menschen und Tieren wahrgenommen
und thematisiert – und viele ihrer ZeitgenossInnen haben das als Bedro‐
hung und Infragestellung wahrgenommen. Freud weist demgegenüber
darauf hin, dass ein „Selbstbewusstsein“, das durch die Abwertung ande‐
rer gewonnen wird, letztlich ungesund und krankhaft ist. Ein psychisch
gesunder Mensch besitzt ein Selbstbewusstsein, das andere nicht ab-,
sondern aufwertet und wertschätzt.

– Moralpsychologisch betrachtet ist der Anthropozentrismus eine der zen‐
tralen Blockaden für ein neues Verhältnis zur nichtmenschlichen Schöp‐
fung. Zwar kann er rein rational durchaus einen ökologischen und tiere‐
thischen Humanismus begründen. Doch emotional schafft er ein Klima,
in dem Menschen sich eher zum „technokratischen Paradigma“ verfüh‐
ren lassen, alles machen und gestalten zu können, sich leichter dem
Ökonomismus verschreiben, der in der nichtmenschlichen Schöpfung
nur (Natur-)Kapital sieht, und schneller einem chauvinistischen Denken
zuneigen, das aus der menschlichen Sonderstellung vor allem Rechte,
aber keine Pflichten ableitet und damit die Intention von Gen 1,27 auf
den Kopf stellt (Michael Rosenberger 2021, 179).

– Soziologisch gesehen war die Annahme des Anthropozentrismus im
frühen Christentum die logische Konsequenz der Bejahung der säkula‐
ren Umgebungsgesellschaft und ihrer Paradigmen. Die wissenschaftliche
Avantgarde der Antike dachte anthropozentristisch. Um im Diskurs mit‐
reden zu können, war die frühchristliche Theologie gehalten, sich diesem
Paradigma anzuschließen und es zu verinnerlichen – und genau das
hat sie getan. Aus demselben Grund muss sie aber jetzt den Paradigmen‐
wechsel mitvollziehen, der wissenschaftlich seit Darwin im Gang ist.
„Dabei wird die evolutive Weltanschauung als gegeben vorausgesetzt
und nach einer Eingepasstheit oder Einpassbarkeit der Christologie in
sie und nicht umgekehrt gefragt.“ (Karl Rahner 1976, 180) Nicht die
Evolutionstheorie steht zur Debatte, so Rahner, sondern der Glaube an

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

320

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jesus als den Christus. – Verschärft hat sich die von Darwin ausgelöste
Diskussion durch die dramatische Zuspitzung der ökologischen Krise,
als deren ideologische Ursache vor allem der Anthropozentrismus identi‐
fiziert wird. Im Rahner’schen Sinne darf man folglich nicht fragen, mit
welchen Werkzeugen des ethisch-humanistischen Anthropozentrismus
die Umweltkrise gelöst werden kann, sondern welche Teleologie am
besten geeignet ist, die Umweltkrise zu deuten, zu verstehen und schließ‐
lich auch zu lösen. Den diesbezüglichen wissenschaftlichen Trend zu
biozentristischen und holistischen Konzepten sollte die Theologie nicht
verschlafen.

Alle sechs hier referierten Wissenschaftsdisziplinen lassen es also dringend
angeraten erscheinen, den schöpfungstheologischen Paradigmenwechsel
weg vom Anthropozentrismus hin zu einer weniger steilen und vorausset‐
zungsreichen Teleologie zu vollziehen. Es bleibt freilich, und hier liegt der
wertvolle Kern der stoischen Philosophie, bei einer Teleologie. Eine kogni‐
tivistische Ethik kann nicht ohne Rekurs auf das Sein formuliert werden
– allen berechtigten Mahnungen zum Trotz, nicht dem „naturalistischen
Fehlschluss“ (George Edward Moore) zu verfallen. Auf der einen Seite
darf diese Teleologie nicht allzu simpel monolinear konstruiert werden –
das verbieten die Erkenntnisse der Biologie, die viele einander direkt wi‐
derstreitende Dynamiken der Natur aufzeigt. Lebewesen leben angesichts
endlicher Ressourcen auf dem Planeten Erde von der Voraussetzung, dass
andere Lebewesen sterben. Die Theodizeefrage muss also konstitutiv in
eine schöpfungstheologische Teleologie integriert werden. Auf der anderen
Seite muss der epistemische Charakter der Verbindung von Sein und Sollen
permanent sichtbar gemacht werden: Es geht nicht um logische Deduktio‐
nen, sondern um kontingente, fehl- und revidierbare und dennoch nicht
einfach willkürliche oder beliebige Deutungen des Seins im Blick auf sich
öffnende Sinnpotenziale. – Ein Beispiel: Dass wir üblicherweise nicht der
Aussage zustimmen, der Sinn des Lebens sei das Sterben, sondern eher je‐
ner, der Sinn des Sterbens sei die Entstehung neuen Lebens, ist kontingent.
Zwingend ist diese Überzeugung nicht. Wohl aber ist sie lebenspraktisch
hilfreich(er) und daher mit guten Gründen vorzuziehen.

Wir brauchen eine Teleologie, aber eine neue, zeitgemäßere Teleologie
als die des Anthropozentrismus. Für einen solchen Paradigmenwechsel zu
plädieren ist keine Kleinigkeit. Dennoch wird dieses Wagnis im Folgenden
eingegangen und der Versuch unternommen, erste Umrisse einer neuen
Architektur der christlichen Sicht auf die Beziehung zwischen Gott, Men‐

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

321

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen und nichtmenschlichen Geschöpfen zu skizzieren. Dabei ist es un‐
vermeidlich, jene fünf Gesichtspunkte erneut ins Spiel zu bringen, die seit
der Stoa und durch 2000 Jahre Christentumsgeschichte hindurch untrenn‐
bar miteinander verknüpft waren und sind:

– Die Frage nach der Vorsehung Gottes und ihrer Reichweite
– Die Frage nach der Vernunftbegabung von Menschen und/ oder Tieren

und damit verbunden nach ihrer Christusbeziehung
– Die Frage nach der teleologischen Deutung natürlicher Vorgänge und

einer den Naturwissenschaften angemessenen Teleologie
– Die Frage nach dem Stellenwert von und dem Umgang mit Gefühlen
– Und schließlich: Die Frage nach dem Umgang mit Tieren und Pflanzen

Dass ich bei diesen Fragen zwangsläufig über die Grenzen meiner Fach‐
disziplin, der Moraltheologie, hinausgreife, bleibt zu berücksichtigen. Ich
werde sie also nur auf einer „ersten Reflexionsstufe“ behandeln können.
Eine Alternative zu diesem Vorgehen gibt es gleichwohl nicht.

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

„Vor allem aber ist sie [die Religion, erg. MR] – namentlich in ihren christli‐
chen Varianten – zu einem Mittel geworden, mit der [sic!] der Mensch sich
aufplustern, sich wichtigmachen kann. Vielfach verunsichert, kann er sich
einreden, er sei gewollt und gewünscht, von einem Gott, der ihn persönlich
erschaffen habe.“ (Andreas Urs Sommer 2022, 41) Entkleiden wir diesen
Satz eines bekennenden atheistischen Philosophen seiner Polemik, enthält
er eine unbestreitbare Wahrheit: Die Überzeugung, dass jeder Mensch ge‐
wollt und erwünscht und damit wertvoll ist, gehört zu den Kernbotschaften
des Christentums. Schon biblisch ist sie mit der Idee eines persönlichen
Schöpfergottes verbunden, der uns noch vor unserer Geburt kennt und um
uns weiß (Ps 139). Doch durch den stoischen Einfluss auf das frühe Chris‐
tentum wird das, was die Bibel als intimes Geschehen zwischen Gott und
dem Einzelnen aussagt, mit der objektiven Idee eines alles umfassenden,
voraussehenden und vorausbedenkenden Schöpfungsplans verbunden. Das
wäre nicht nötig. Im Folgenden werde ich daher der Frage nachgehen,
ob und wie sich die Frage nach der göttlichen Vorsehung anders denken
und sagen lässt. Dazu werde ich nach einem kurzen philosophie- und theo‐
logiegeschichtlichen Abriss einige systematisch-theologische Überlegungen
anstellen.

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

322

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1.1 Philosophie-/Theologiegeschichtlich

„In der Antike ist der Glaube an ein schicksalhaftes, jeden Zufall ausschlie‐
ßendes, das Universum nach unverbrüchlichen Gesetzen regierendes sinn‐
volles Wirken der Götter oder gar das Walten einer hypostasierten πρόνοια
weit verbreitet und speziell für die Stoa ein charakteristischer Topos.“
(Wolfgang Schrage 2005, 15) Mit diesen Worten eröffnet Wolfgang Schrage
seine Untersuchung zum Vorsehungsgedanken im Neuen Testament. Damit
macht er gleich zu Beginn sein leitendes Erkenntnisinteresse deutlich: Die
Frage ist, ob die Vorsehungskonzeption der griechischen Philosophie und
namentlich der Stoa jener der Bibel entspricht und was es für heutige
Theologie bedeutet, wenn dies nicht der Fall ist.

„Vorsehung ist für die Stoa eine rational und pantheistisch strukturierte
und aus der zweckmäßigen Ordnung des Weltenlaufs und des Menschenle‐
bens deduzierte göttliche Weltseele oder Weltvernunft, die als Form- und
Schaffenskraft alles sinnvoll vorausplant, kausal-rational durchdringt und
teleologisch in Bewegung hält.“ (Wolfgang Schrage 2005, 16) Damit ist der
Vorsehungsbegriff der Stoa so steil wie man es sich überhaupt vorstellen
kann. Wenn alles strikt nach rational erkennbaren und nachvollziehbaren
Gesetzen abläuft, muss auch die Theodizeefrage beantwortbar sein. Und so
ist es: Sämtliche denkbaren Übel werden entweder als für das übergreifen‐
de Ganze nützlich oder als für den Menschen pädagogisch wertvoll erklärt.
Der Mensch soll sich daher gleichmütig und leidenschaftslos in den göttli‐
chen Plan fügen. Darin erweist sich seine wahre Freiheit, die deshalb nicht
durch die allmächtige Vorsehung bedroht oder geschmälert wird. Inhaltlich
läuft die stoische Vorsehung eindeutig und geradlinig auf den Menschen zu.
Aus bestimmten menschlichen Fähigkeiten und tierlichen und pflanzlichen
Unfähigkeiten (deskriptiv) wird auf den vernünftigen Plan der „Götter“
geschlossen, (normativ) alles für den Nutzen der Menschen zu bestimmen.
Dabei ist die ursprüngliche Absicht sowohl die Vermittlung von Selbstbe‐
wusstsein als auch die Mahnung zur Übernahme von Verantwortung. Denn
das passive Hinnehmens eines undurchschaubaren „Schicksals“ (fatum),
wie es in der vorsokratischen Periode vertreten wurde, wäre irrational.
– Genau hier liegt der bedeutende geistesgeschichtliche Fortschritt: Nur
wenn es eine wie auch immer geartete Teleologie (im Singular) oder wenig‐
stens partikulare Teleonomien (im Plural) gibt, also gesetzmäßige Dynami‐
ken der Natur, die der Mensch kraft seiner Vernunft mindestens teilweise
erkennen kann, kann er Verantwortung für die Gestaltung seines Lebens
und der Welt übernehmen. Der Pferdefuß der Stoa ist freilich, dass sie diese

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

323

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Teleologie zu klar und eindeutig zu erkennen glaubt und inhaltlich allein
auf den Menschen als Telos verengt.

Die Bibel ist im Vergleich zur Stoa gegenüber dem Begriff einer Vorse‐
hung Gottes auffallend zurückhaltend. „Die Vorstellung einer göttlichen
Vorsehung (lateinisch providentia, griechisch πρόνοια) kommt aus grie‐
chischem Denken, von wo sie auf hellenistisches Judentum und frühes
Christentum einwirkte.“ (Roman Kühschelm 2001, 895) „Die alttestament‐
lich-jüdische Tradition verrät bis auf das hellenistische Judentum […] kein
originäres Interesse am Thema der göttlichen Vorsehung […] Doch eine
bestimmte, der Souveränität JHWHs zugeschriebene Form der Geschichts‐
lenkung, Weltregierung und Vorsehung wird auch hier bezeugt.“ (Wolfgang
Schrage 2005, 31–32) Daher ist der Gedanke einer Vorsehung Gottes auch
in der Bibel sehr präsent. So sieht das Alte Testament Gott als den Lenker
der Geschichte (Ps 78; 105–106; Jes 2,12–22; Jer 25,9–14 u.a.m.) und der
Schöpfung (Gen 6–9; Ps 65,7–14; 104,27–30; 145,15–16).

Der Unterschied zur stoischen Lehre ist dennoch signifikant: „Während
die Stoa in der kosmischen Ordnung die teleologische Planung der un‐
persönlichen πρόνοια sieht, dominiert im alttestamentlichen Denken das
Vertrauen auf den persönlichen Gott als tragenden Grund“ (Roman Küh‐
schelm 2001, 895). „Der entscheidende Blickwinkel des Neuen Testaments
auch beim Thema der Vorsehung wird […] nicht vom Gedanken der poten‐
tia absoluta eines allmächtigen, alles vorausbestimmenden Gottes oder gar
einer das Universum harmonisch und zweckvoll durchwaltenden Weltver‐
nunft“ geprägt (Wolfgang Schrage 2005, 137). „Interpretationsansatz und
-rahmen ist vielmehr der von Gott ‚vor Grundlegung der Welt‘ gefasste und
darum verlässliche Plan und Wille, der Welt durch Christus das Heil zu
bringen.“ (Wolfgang Schrage 2005, 261) Der biblische Vorsehungsgedanke
dient damit primär einer Relationsbestimmung – der Mensch darf und
soll sich Gott anvertrauen –, während der stoische Vorsehungsbegriff auf
die ontologische Bestimmung des Kosmos als durch und durch vernünftig
zielt. Die Bibel spricht ausdrücklich von einer existenziellen Haltung in der
Erste-Person-Perspektive, während die stoische Darstellung jedes existenzi‐
elle Interesse hinter der distanzierten Analyse der Dritte-Person-Perspekti‐
ve zu verbergen sucht.

Für die Bibel ist die Vorsehung Gottes „kein selbständiger Topos und
kein Spekulationsobjekt“ (Wolfgang Schrage 2005, 261): „Ist man des Heils
in der erfahrenen Gottes- und Christusbeziehung gewiss und die Verhei‐
ßung des endgültig zu erwartenden Sieges Gottes fest gegründet, relativiert
sich offenbar die Frage nach dem, was einem persönlich oder was der Welt

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

324

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


im Einzelnen widerfährt“ (Wolfgang Schrage 2005, 262). Es geht vielmehr
um „das erwartungsvolle Sichverlassen auf Gottes Zusage und seine unwi‐
derrufliche Treue“ (Wolfgang Schrage 2005, 263).

Vor diesem Hintergrund kann die Theodizeefrage in der Bibel und na‐
mentlich im Neuen Testament leichter unbeantwortet bleiben und zugleich
umso vernehmbarer gestellt werden. „Nicht alles, was über den Menschen
und die Welt hereinbricht, ist direkt mit Gott zusammenzubringen, erst
recht nicht das Gottwidrige und Negative. Auf Erklärungsversuche für
das Böse wird weitgehend verzichtet. Von einem Not und Tod vorbestim‐
menden und bewirkenden Gott ist allenfalls vereinzelt die Rede. Gott ist
nicht der für alles verantwortliche Verursacher der Leiden, Schreie und
Schmerzen. Es gibt zwar viele Sinngebungen und Deutungsmodelle für
die Leiden und Übel, die den Christen widerfahren, und schon gar nicht
wird illusionär eine heile Welt vorgegaukelt oder Fragilität und Elend des
Menschen gerechtfertigt und glorifiziert. Doch oft genug wird die Frage, ob
etwas von Gottes Vorsehung so gewollt ist bzw. warum es den Menschen
nicht erspart bleibt, unbeantwortet gelassen und kein verborgener Sinn
darin aufzuspüren versucht. Selbst Jesus erhält auf seine Warum-Frage
keine Antwort (Mk 15,34). Erst Ostern leuchtet eine solche a posteriori auf.“
(Wolfgang Schrage 2005, 263–264) Das „Warum?“ des Gekreuzigten und
sein anschließender lauter Schrei bleiben im Raum stehen. Während die
Stoa das Leid als etwas Vernünftiges und Sinnvolles wegzuerklären versucht
und fordert, es mit Gleichmut zu ertragen, gibt die Bibel dem Leid eine
Stimme und verdeutlicht, dass jede Antwort auf die Warum-Frage zynisch
und kaltherzig wäre.

Wie gelingt es nun den Kirchenvätern, sich innerhalb dieser Spannung
zwischen Stoa und Bibel zu positionieren? „Die frühchristliche Vorsehungs-
Lehre lässt sich als Ringen um eine dem biblischen Gottesverständnis
gemäße Denkform begreifen, weil sie das Wagnis eingehen musste, die
griechische Metaphysik der Vorsehung zu rezipieren. Der Rückgriff auf
das stoische Kosmosdenken, das die πρόνοια als zweckvolle Ordnung der
Welt kraft der ihr innewohnenden Weltvernunft auffasst, sollte die christli‐
che Vorsehungs-Lehre auch deshalb nachhaltig beeinflussen, weil sie die
Theodizee-Frage durch die Erhellung der von Gott beim Schöpfungsakt
eingestifteten Ordnung zu beantworten suchte.“ (Georg Essen 2001, 897)
Dabei gibt es, wie wir in Kapitel 5 gesehen hatten, durchaus Spielräume.
Während beispielsweise Nemesius von Emesa eine steile, bis ins Letzte
konsequent rationalistische Teleologie entwirft, ist Augustinus wesentlich
geschmeidiger und vertritt eine flache, gemäßigte Teleologie, die noch Platz

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

325

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für nicht rationale Vorgänge lässt. Dennoch ist das patristische Gottesbild
in wesentlichen Punkten eher griechisch als biblisch bestimmt. Denn es
ist nicht zu übersehen, „dass sich die patristischen Theologen insgesamt
kaum vom hellenistischen Verständnis des Göttlichen als notwendigem
ontologischen Grund der vorhandenen Wirklichkeit lösen konnten. Auch
die philosophische Vorgabe, mit dem Gottesbegriff seine wesenhafte Unver‐
änderlichkeit verbinden zu müssen, wurde nicht wirklich produktiv bewäl‐
tigt. […] Diese Denkformproblematik sollte die weitere Entwicklung der
christlichen Vorsehungslehre nachhaltig prägen, wenn nicht gar belasten.“
(Georg Essen 2007, 388) Die Kirchenväter haben Weichen gestellt, die bis
heute nachwirken.

Es ist Immanuel Kant, der einerseits die stoische Vorsehungslehre mit
neuen Argumenten untermauert und andererseits höchste Skepsis an ihrer
Dienlichkeit äußert. Ganz traditionell definiert Kant die Vorsehung als eine
tiefer liegende Weisheit und Zweckmäßigkeit der Natur im Gegensatz zum
Schicksal als einer undurchschaubaren, beliebigen Nötigung der Natur.
Dann aber fragt er vor allem nach der Funktion des Vorsehungsparadigmas
im Rahmen der Ethik. Denn das, was wir Vorsehung nennen, sei nicht
empirisch in der Natur zu beobachten, sondern nur denkerisch zu erfassen.
Vorsehung sei also etwas, das „wir zwar eigentlich nicht an diesen Kunst‐
anstalten der Natur erkennen, […] sondern […] nur hinzudenken können
und müssen, um uns von ihrer Möglichkeit nach der Analogie menschli‐
cher Kunsthandlungen einen Begriff zu machen.“ (Immanuel Kant, Zum
ewigen Frieden AA VIII, 362) Mit anderen Worten: Die Vorstellung einer
Vorsehung ist ein menschliches Konstrukt – wenn auch ein hilfreiches und
nützliches und zum Verstehen der Natur notwendiges. „Der Begriff der
Vorsehung erlaubt uns nämlich, eine praktische Idee von der ‚Zusammen‐
stimmung‘ der Zweckmäßigkeit der Natur mit dem moralischen Zweck
der Vernunft zu bilden.“ (Georg Sans 2015, 2564) Die Funktion des Vor‐
sehungsbegriffs ist es also, moralische Ansprüche durch den Rekurs auf
die göttliche Planung und Absicht zu untermauern. Diese Funktion lässt
sich allerdings, so Kant weiter, besser durch einen weniger steilen Begriff
erfüllen, nämlich den Begriff der Natur: „Der Gebrauch des Worts Natur
ist auch, wenn es wie hier bloß um Theorie (nicht um Religion) zu tun ist,
schicklicher für die Schranken der menschlichen Vernunft [...] und beschei‐
dener als der Ausdruck einer für uns erkennbaren Vorsehung, mit dem
man sich vermessener Weise ikarische Flügel ansetzt, um dem Geheimnis
ihrer unergründlichen Absicht näher zu kommen.“ (Immanuel Kant, Zum
ewigen Frieden AA VIII 362)

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

326

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Bemühen um eine weniger steile Argumentation führt Kant weg
vom Vorsehungsbegriff hin zum Naturbegriff. Man könnte auch sagen: Weg
von der stoischen Theologie hin zur stoischen Philosophie. Die Theologie
folgt diesem Pfad allerdings erst mit zweihundertjähriger Verspätung. Julia
Knop (2017, 50–55) zeigt sehr instruktiv, wie das in der traditionellen
Theologie klassische Paradigma von der Vorsehung innerhalb der letzten
einhundert Jahre komplett verfallen ist. Dazu analysiert sie die betreffenden
Artikel in den bisherigen drei Auflagen des Lexikons für Theologie und
Kirche. Engelbert Krebs geht in der ersten Auflage von 1930 bis 1938 noch
mit der unerschütterlichen Gewissheit der Neuscholastik von einer Maxi‐
malvorstellung der Unveränderlichkeit, Allmacht und Allwissenheit Gottes
aus. Karl Rahner bleibt in der zweiten Auflage von 1957 bis 1965 dieser
inhaltlichen Vorstellung treu, diskutiert aber bereits missverständliche In‐
terpretationen der göttlichen Attribute und das Thema der menschlichen
Freiheit. Der Artikel von Georg Essen in der dritten Auflage von 1993
bis 2001 schließlich dekonstruiert das Vorsehungs-Paradigma als ein Denk‐
modell, das historisch bestimmte Funktionen erfüllt hat, und relativiert es
damit.

Mittlerweile hat sich die Dekonstruktion des Vorsehungsbegriffs in der
katholischen und evangelischen Theologie weitgehend durchgesetzt. Das
konnte man an der Debatte um das sogenannte „intelligent design“ in
den 2000er Jahren gut erkennen. Vereinfacht gesagt ging es um die Frage,
ob man wissenschaftlich nachweisen kann, dass hinter der natürlichen
Entwicklung der Welt ein intelligenter Designer, also ein allwissender und
alles genial durchplanender Schöpfergott stehen muss (!). Während die
Freikirchen diese These weithin teilen, äußerten die Großkirchen Skepsis
bis Ablehnung. Auch Kardinal Christoph Schönborn, der zunächst eine
gewisse Sympathie für das intelligent design hatte erkennen lassen, ruderte
schnell zurück, als er verstand, welche theoretischen Probleme er sich
damit eingehandelt hatte. Eine stark rationalistisch aufgeladene Vorstellung
von der göttlichen Vorsehung hat also in den Großkirchen keine Zukunft.

6.1.2 Systematisch-theologisch

In jüngerer Zeit hat besonders Oliver Wintzek einen Frontalangriff auf
die Rede von der göttlichen Vorsehung gestartet, der anders als die bisher
referierten Kritiken vor allem damit begründet wird, dass die Rede von der
göttlichen Vorsehung ein starkes Verständnis von der menschlichen Frei‐

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

327

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heit verunmögliche. Wintzek rekurriert auf eine These Nicolai Hartmanns.
Anders als die Stoiker hält dieser, vom modernen naturwissenschaftlichen
Denken beeinflusst, den Naturlauf für „blind“ und fährt fort: „Ganz anders
die göttliche Vorsehung. Sie ist teleologisch, ein finaler Determinismus. In
ihr sind Endzwecke das Bestimmende. Und weil die bestimmende Kraft in
ihnen eine unendliche und ‚allmächtige‘ ist, die überdies alles Weltgesche‐
hen durchdringt – auch die kleine seelische Welt des Menschen, so ist der
Mensch mit seiner Teleologie ihr gegenüber ohnmächtig. Er findet hier kei‐
nen Spielraum seiner Selbstbestimmung mehr; richtiger, was ihm wie seine
Selbstbestimmung erscheint, ist in Wahrheit die durch ihn hindurch und
über ihn hinweg wirkende Macht der göttlichen Vorsehung. […] ist die Vor‐
sehung des Menschen schlechterdings aufgehoben, seine Selbstbestimmung
zum Schein herabgesetzt, sein Ethos ist vernichtet, sein Wille gelähmt. Alle
seine Initiative und Zwecktätigkeit ist auf Gott übertragen. […] So hebt der
finale Determinismus der göttlichen Vorsehung die ethische Freiheit auf.“
(Nicolai Hartmann 21935, 741)

An diesem Zitat müsste man vieles vertiefen und klären, um es umfas‐
send zu verstehen. Für unsere Fragestellung ist jedoch entscheidend, welche
theologischen Folgerungen Wintzek daraus zieht. Aus seiner Sicht bringt
die klassische Vorstellung von der Allwissenheit und Vorsehung Gottes, die
er als „theologischen Determinismus“ bezeichnet, gravierende Probleme
für den Kernbestand des Glaubens (Oliver Wintzek 2017, 20). Auch wäre
auf dieser Basis Gott selbst nicht mehr frei, sondern durch seine eigenen
Regeln determiniert (Oliver Wintzek 2017, 24). Wer jedoch behaupte, der
theologische Determinismus sei mit einem anthropologischen Libertaris‐
mus, also mit einer starken Vorstellung von der menschlichen Freiheit
kompatibel (ein „theologischer Kompatibilismus“), postuliere etwas Den‐
kunmögliches: „Der Gott eines theologischen Determinismus ist denkmög‐
lich, aber ob seiner nicht anders als totalitär zu benennenden Präsenz nicht
relevant. […] Der Gott eines theologischen Kompatibilismus – so die These
– ist nicht konsistent denkmöglich, weil der Kompatibilismus mit einem
starken Begriff von Freiheit und Kontingenz nicht verträglich ist.“ (Oliver
Wintzek 2017, 25)

Wenn Gott neuplatonisch als der ewig in sich Ruhende und aristotelisch
in Kausalitätskategorien Handelnde gedacht werde, so Wintzek weiter, gehe
das spezifisch Christliche des Gottesbildes verloren (Oliver Wintzek 2017,
33–34), nämlich dass ein freier Gott mit freien Menschen interagiert. Ange‐
sichts dessen beklagt Wintzek das traditionelle Misstrauen der Theologie
gegenüber der Kontingenz und plädiert für eine Alternative: „Dem hier

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

328

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


herrschenden Misstrauen, unter Zulassung radikaler Kontingenz geschähe
der Souveränität Gottes Abbruch, hätte ein Zutrauen in die Kontingenzfä‐
higkeit Gottes gegenüber gestellt zu werden: Statt die selbstursprüngliche
Freiheit teleologisch zu unterminieren und eternalistisch zu verunmögli‐
chen, und als Folge daraus menschliches Leid in den souveränen Gottes‐
plan rechtfertigend zu integrieren und damit ebenso Gottes Moralität un‐
erträglich zu verdunkeln, hätte eine denkbare und relevante theologische
Alternative zu treten.“ (Oliver Wintzek 2017, 148)

Nun ist Wintzek zunächst einmal darin zuzustimmen, dass das klassische
Bild Gottes als ewig unveränderlich, allwissend und allmächtig dringend
einer Korrektur bedarf – es wurde bereits festgestellt. Und ebenso teile ich
Wintzeks Plädoyer für einen starken, libertaristischen Begriff der mensch‐
lichen Freiheit. Jedoch kritisiert Wintzek (wie Nicolai Hartmann) nicht
nur den Determinismus Gottes, sondern auch den der Natur. Und da
überschreitet er die Kompetenzen der Geisteswissenschaft. Der naturwis‐
senschaftliche Determinismus, der letztlich ein Erbe der Stoa ist (!), ist
eine Methode, für die sich die Naturwissenschaften autonom entschieden
haben. Wohlgemerkt eine Methode, kein Ergebnis. Naturwissenschaften
konstruieren die Welt so, als ob sie ausschließlich von Ursache-Wirkungs-
Zusammenhängen bestimmt und daher vollständig determiniert sei. Und
sie kommen damit zu vielen sehr brauchbaren Ergebnissen. Umgekehrt
kommen Philosophie und Theologie, die als Geisteswissenschaften die Welt
so konstruieren, als ob es in ihr ausschließlich Freiheit und Verantwortung
gäbe, gleichermaßen zu wichtigen und hilfreichen Erkenntnissen. Das ist
ihre autonom gewählte Methode, in die die Naturwissenschaften nicht
hineinzureden haben.

Die Rede von Gott, die Wintzek problematisiert, macht nur in diesem
zweiten Kontext Sinn. In der Perspektive der Naturwissenschaften hat sie
keinerlei Bedeutung. Was Wintzek zurecht kritisiert, dass Gott und seine
Fürsorge seit der Stoa mit einem durchrationalisierten Plan verbunden
werden, der sich seinerseits in den Naturgesetzen manifestiert, ist deswe‐
gen ein stoischer und christlicher Kategorienfehler: Theoreme der geistes‐
wissenschaftlichen Erste-Person-Perspektive (Gott, Freiheit) werden mit
Theoremen der naturwissenschaftlichen Dritte-Person-Perspektive (Natur‐
gesetze, Teleologie, Determination) vermischt. Ein absolutes No-Go. Wird
jedoch die Eigenständigkeit der beiden Perspektiven und ihrer je eigenen
Sprachspiele respektiert, haben naturwissenschaftliche und geisteswissen‐
schaftliche Theoreme gleichermaßen ihre Berechtigung. Voraussetzung ist
eine konstruktivistische Erkenntnistheorie, die den traditionellen Realis‐

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

329

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mus überwindet. Dass die Stoiker noch keinen Konstruktivismus kannten,
ist ihnen ebenso wenig vorzuwerfen wie der frühchristlichen Theologie.
Heute jedoch ist eine vor- oder nicht-konstruktivistische Theorie schlicht
nicht mehr vermittelbar.

Ohne es so pointiert erkenntnistheoretisch zuzuordnen, ist eine saube‐
re Unterscheidung der beiden Perspektiven exakt das Plädoyer von Julia
Knop. So beginnt Knop mit der nüchternen Feststellung, dass heute nie‐
mand mehr die Idee einer göttlichen Vorsehung braucht, um irgendwelche
natürlichen oder geschichtlichen Vorgänge zu erklären – dazu genüge der
Verweis auf innerweltliche Ursachen (Julia Knop 2017, 49). Ein derartiger
Verweis nutzt die Erklärungsmuster der Dritte-Person-Perspektive der em‐
pirischen Wissenschaften.

Umgekehrt wird dann aber auch das, worauf die Gottesvorstellung zielt,
von Paradigmen der Dritte-Person-Perspektive befreit. Denn die Rede von
einer göttlichen Vorsehung zielt ja auf die Stärkung des menschlichen
Selbst- und Verantwortungsbewusstseins – und das erreicht sie gut ohne
Rekurs auf eine Teleologie allein mit dem Verweis auf die Person Gottes
(Julia Knop 2017, 49). Denn hier geht es einzig um den Glauben an eine
letzte Sinnhaftigkeit und Gutheit der Welt und des Lebens trotz aller blei‐
benden Widersprüchlichkeiten. Nicht umsonst ist der existenzielle Ort der
biblischen Schöpfungserzählungen die Theodizeefrage. Aus der Dritte-Per‐
son-Perspektive sehen wir Werden und Vergehen, Leben und Sterben, Ge‐
deihen und Zerstörung. Aber nur aus der Erste-Person-Perspektive können
wir entscheiden, ob wir darin wie der Sisyphos von Albert Camus pure
Absurdität oder eben doch einen Funken Sinn und Liebe erkennen wollen.
Im Sinne dieser zweiten Alternative könnte man dann sagen: „Es geht nicht
um einen göttlichen Masterplan, der alles Weltgeschehen in toto rechtferti‐
gen könnte. Es ist keine von Ewigkeit her bestehende Weltstrategie gemeint,
die nur noch· zum Austrag kommen muss. Es geht vielmehr darum, eine
personale Teilhabe des Gott in Freiheit zugewandten Menschen an seinem
göttlichen Leben zu beschreiben.“ (Julia Knop 2017, 54)

Georg Essen macht in diesem Kontext den biblischen Begriff des Bundes
stark. Mit ihm kann er das Moment der Freiheit Gottes wie auch der Frei‐
heit der Menschen fassen und in Verbindung setzen. „Bund“ ist ein Begriff
der Erste-Person-Perspektive, denn ein Bund vereinbart Ansprüche, die die
BundesgenossInnen aneinander richten. Naturwissenschaftlich ist der Be‐
griff hingegen bedeutungslos. Wer vom Bund redet, setzt eine libertarisch
verstandene Freiheit voraus: „Die im Begriff des ‚Bundes‘ festgehaltene
Deutung der Geschichte als das Kommerzium zwischen der freilassenden

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

330

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit Gottes und der freigelassenen Freiheit des Menschen führt wiede‐
rum zu einem theologischen Begriff von Geschichte als Ort intersubjektiv
verbindlicher Praxis, in der der individuierende Blick des einen Gottes den
Menschen in eine Freiheit ruft, die Verantwortung bedeutet für sich und
für den Nächsten.“ (Georg Essen 2007, 390) Essen zieht daraus Folgen
für die theologische Rede von der Vorsehung (wenn man sie überhaupt
aufrecht erhalten will): „Insofern haben wir die göttliche Vorsehung als
einen Akt der Selbstbegrenzung der göttlichen Freiheit zugunsten der ge‐
schaffenen zu begreifen.“ (Georg Essen 2007, 393)

Mit der sauberen Unterscheidung der beiden Erkenntnisperspektiven
und der konstruktivistischen Fundierung der Theologie erwächst also die
Möglichkeit, das gemeinsame biblische und philosophische Anliegen zu
verwirklichen, das sich in der Rede von der göttlichen Vorsehung verbirgt:
Eine Glaubensposition zu beschreiben, die die Gutheit der Welt und des
Lebens bekennt und in allen Absurditäten und Widersprüchlichkeiten
einen Sinn zu erkennen und zu leben versucht. Zugleich eröffnet eine kon‐
struktivistische Theologie die Möglichkeit, die Rede von der Unbegreiflich‐
keit und Geheimnishaftigkeit Gottes klarer zu verorten. Sie ist in keinerlei
Weise eine Kapitulation vor den naturwissenschaftlichen Ansprüchen an
Exaktheit und Präzision, sondern eine zwingende Konsequenz der Kon‐
textualisierung der Gottesrede wie auch der Rede von Freiheit und Verant‐
wortung in der Erste-Person-Perspektive.

Damit löst sich die Theodizeefrage nicht auf, kann aber besser eingeord‐
net und vor allem vernehmbarer zur Sprache gebracht werden. Während
die (vorkonstruktivistische) stoische Teleologie das Leid entweder als für
das übergreifende Ganze nützlich oder als für den Menschen pädagogisch
wertvoll erklärt, lässt die Bibel das herausgeschriene „warum?“ Jesu (Mk
15,34) stehen und schweigt dazu – anders als die Umstehenden, die für das
„warum?“ eine Erklärung suchen und ins Handeln kommen wollen.

So gesehen ginge es darum, von der Vorsehung und erst recht vom Plan
Gottes höchst bescheiden und zurückhaltend reden (wenn überhaupt);
den Plan Gottes nicht näher zu bestimmen, sondern als unerforschliches
Geheimnis offenzuhalten; den Glauben an Gottes Güte immer als einen
Glauben in den bleibenden Widersprüchlichkeiten des Lebens zu kenn‐
zeichnen; und dem Schrei der Leidenden eine Stimme zu geben und nicht
durch den Verweis auf den Auferstehungsglauben zu übertönen.

In diesem Kontext gewinnt eine moderne, erdverbundene Kreuzestheo‐
logie, die das Leid der Welt in die Dunkelheit Gottes hineinhält, eine
neue und tiefere Bedeutung. Nicht umsonst verweist die Markuspassion

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

331

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit der Finsternis von der sechsten bis zur neunten Stunde zurück auf die
erste Schöpfungserzählung. Was dort am ersten Schöpfungstag grundgelegt
wird, dass am Tag Licht ist und Finsternis in der Nacht, wird im Augenblick
des Sterbens Jesu auf den Kopf gestellt. Die ganze Schöpfung leidet mit
dem Gottessohn – und der Gottessohn mit der gesamten Schöpfung. Die
christliche Kunst hat diesen Gedanken immer lebendig gehalten, sei es,
indem sie Sonne und Mond über den Armen des Gekreuzigten darstellt,
sei es, indem sie das Kreuz als Lebensbaum gestaltet. Der Lebensbaum
ist ein uraltes Symbol für die göttliche Schöpfungsordnung, viel älter als
Judentum und Christentum. Wenn der Lebensbaum seit der frühen Kirche
als Kreuz Christi gestaltet und besungen wird, dann wird in ihm dem Leid
der gesamten Schöpfung Ausdruck verliehen und es mit dem Leid des
Gottessohnes untrennbar verbunden. Konsequenter lässt sich die Rede von
der Vorsehung Gottes nicht relativieren.

Und die Tiere bzw. die nichtmenschlichen Lebewesen insgesamt? Wenn
die Betonung auf der individuellen Erschaffung durch einen liebenden
Gott liegt, gibt es keinen Grund, sie als AdressatInnen der göttlichen Für‐
sorge auszuschließen. Das einzige dafür in Stellung gebrachte Argument
könnte die Aloga-These sein.

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und
Christusbeziehung

Unverändert steht die Aloga-These bei vielen Menschen wie eine Eins. Sie
erfreut sich hoher Beliebtheit und ist gleichsam das schärfste „Aber“ der
AnthropozentristInnen gegen jene, die Tiere, Pflanzen und Ökosysteme
besser stellen wollen. Die von Darwin ausgelöste „biologische Kränkung
des menschlichen Narzissmus“ (Sigmund Freud 1917, 4) sitzt offensichtlich
bei Vielen noch immer sehr tief. Angesichts dessen erscheint die Tendenz
vieler Kirchenväter, auch oder sogar ganz besonders kleine, unscheinbare
Tiere zu würdigen und die steile Scala naturae der Stoa abzuflachen, in
einem neuen Licht. Sie ist ein deutliches Signal gegen den Mainstream und
seine starken Vorbehalte. Und doch bedeutet sie wie mehrfach erwähnt
keine grundlegende Infragestellung der Aloga-These. Diese soll im Folgen‐
den in einem ersten Schritt verhaltensbiologisch geleistet werden. Dabei
ist evident, dass wir in der Tierbeobachtung gegenüber der Antike enorme
Fortschritte gemacht haben. Dennoch stoßen wir auf einen modernen Dis‐
put um die Aloga, der dem antiken an Intensität kaum nachsteht.

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

332

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Theologisch ist die Aloga-These durch die Kirchenväter mit dem Theo‐
rem vom inkarnierten göttlichen Logos, Jesus Christus, verbunden worden.
Nun ist diese Verbindung an sich kein Problem, denn es liegt auf der
Hand, dass die beiden Kernaussagen des christlichen Glaubens, die Schöp‐
fungslehre und die Erlösungslehre, in Relation zueinander gesetzt werden
müssen. Die hier zu verhandelnde Frage ist jedoch, ob die traditionelle
Reduktion der Inkarnation auf die Menschwerdung Gottes, die mit der
exklusiven Vernunftfähigkeit des Menschen begründet wird, angemessen
ist. Diese Frage, der im zweiten Abschnitt nachgegangen werden soll, ver‐
schärft sich, wenn die Tiere eben nicht mehr als Aloga qualifiziert werden
können.

Schließlich muss nach den zur Inkarnation des Logos passenden Vor‐
stellungen einer Auferweckung von den Toten gefragt werden. Klassisch
sind nichtmenschliche Geschöpfe von dieser ausgeschlossen worden – der
Stoa folgend, aber entgegen dem biblischen Zeugnis. Es ist zu prüfen, ob
unter den Rahmenbedingungen einer erneuerten Christologie auch hierfür
neue Perspektiven geöffnet werden können.

6.2.1 Ethologisch

„Vernunft“ ist nicht erst im Kontext moderner Kognitionsforschung ein
Containerbegriff. Er ist es bereits zu Zeiten der Stoa. Woran man Vernunft‐
begabung oder Vernunftlosigkeit festmacht, ist schon damals eine strittige
Frage. Beim Durchgang durch die antike Philosophie und die frühchristli‐
che Theologie haben wir gesehen, wie vielfältig und verschieden die Krite‐
rien sind, an denen Vernunft verifiziert oder falsifiziert wird.

Im Folgenden werde ich die Frage darauf beschränken, wie viel „prakti‐
sche Vernunft“ Tiere haben, also wie viel „Moralität“ ihnen zugesprochen
werden kann. Diese Frage erläutere ich an Hand der Überlegungen drei‐
er renommierter Antagonisten: Michael Tomasello, der die Unterschiede
zwischen Menschen und Tieren stark macht und letztlich eine sanfte
„Aloga-These“ vertritt. Frans de Waal, der die Gemeinsamkeiten zwischen
Menschen und Tieren betont und die „Aloga-These“ auch im unscheinba‐
ren Kleid Tomasellos bestreitet, Tiere jedoch nicht als moralische Wesen
bezeichnen will. Und Marc Bekoff, der de Waals Thesen noch pointierter
vertritt und die Einordnung mancher Tiere als moralische Wesen eindeutig
bejaht.

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

333

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einig sind sich alle drei, dass die Frage nach tierlicher Moralität mehrere
Teilfragen hat:

(1) Haben manche Tiere Empathie, das heißt sind sie in der Lage, sich in
die Gefühle anderer Individuen einzufühlen und mit ihnen mitzufüh‐
len?

(2) Haben manche Tiere ein (noch relativ rudimentäres) Ethos und damit
zwangsläufig auch ein gewisses „Unethos“, das heißt können sie einan‐
der absichtsvoll schaden und helfen?

(3) Besitzen einige Tiere eine theory of mind, das heißt können sie sich ge‐
danklich vorstellen, was andere Individuen denken oder beabsichtigen,
und damit deren Verhalten in ihrer eigenen Vorstellung antizipieren?

(4) Haben einige Tiere eine geteilte Intentionalität oder Wir-Intentionali‐
tät, das heißt können sie dergestalt kooperieren, dass sie dabei ein ge‐
meinsames Ziel verfolgen und zu dessen Erreichung unterschiedliche
Rollen ausüben?

(5) Haben einige Tiere womöglich einen Gerechtigkeitssinn, das heißt
können sie eine Vorstellung von Lohn und Strafe sowie von deren Pro‐
portionalität zu erbrachten Leistungen oder Schädigungen entwickeln?

(6) Und haben einige dieser Tiere womöglich eine umfassendere Gerech‐
tigkeitsvorstellung, die die komplexen Wechselbeziehungen vieler Indi‐
viduen über lange Zeiträume bilanziert und eine ausgeglichene Bilanz
anstrebt?

Vereinfacht gesagt setzen die Fähigkeiten der späteren Stufen jene der frü‐
heren Stufen voraus. Was die ersten zwei Fähigkeiten angeht, sind sich alle
drei Forscher einig, dass zahlreiche sozial lebende Tiere über sie verfügen.
Michael Tomasello fasst die zwei Fähigkeiten unter dem Oberbegriff des
„altruistischen Helfens“ zusammen (Michael Tomasello 2016, 1–3). Es ist
durch Mitgefühl, Wohlwollen und Fürsorge gekennzeichnet und stellt eine
Art „Moralität der Sympathie“ dar (Michael Tomasello 2016, 7–8). Diese
Form der Moralität speist sich – wie der Name andeutet – aus Gefühlen
und nicht aus rationalen Überlegungen und richtet sich vor allem auf jene
Individuen, die einem sympathisch sind.

Von der Moralität der Sympathie unterscheidet Tomasello die Moralität
der Fairness im umfassenden Sinn, die auf wechselseitige Zusammenar‐
beit auch unter Distanzierten zielt und diese nach den Maßstäben von
Gerechtigkeit und Gleichheit durch Abmachungen zu gestalten sucht. Die‐
se sei zwangsläufig hochkomplex und höchstwahrscheinlich (!) auf den
Menschen beschränkt (Michael Tomasello 2016, 2). Denn im Begriff der

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

334

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fairness gehe es um die Herstellung einer Balance, die erstens auch Schuld,
Beschämung und Strafe einschließt, zweitens die komplexen Beziehungen
innerhalb einer Gruppe berücksichtigt und drittens eine bewusst wahrge‐
nommene Verpflichtung bedeutet: Du sollst das tun und jenes lassen! Für
eine umfassende Gerechtigkeitsvorstellung, so Tomasello, brauche es die
Fähigkeiten der Stufen (3) bis (6) – und die finde er bei Tieren zumindest
nicht eindeutig.

Ontogenetisch habe diese Einzigartigkeit des Menschen damit zu tun,
dass nur er eine komplexe Rollenverteilung bei der Jagd entwickeln musste,
um erfolgreich zu sein und überleben zu können (Michael Tomasello 2016,
4). Denn er sei das einzige Lebewesen, das (vor Sesshaftwerdung und
Ackerbau der neolithischen Revolution) auf große Fleischmengen angewie‐
sen ist, aber nicht über die Körpermerkmale verfügt, dieses Fleisch ohne
Werkzeuge und komplexe Kooperation zu erjagen. Die meisten gemeinsam
jagenden Beutegreifer seien hingegen körperlich so gut ausgestattet, dass
es genüge, wenn sie alle gleichzeitig versuchen, die Beute zu reißen. Sie
brauchten keine Wir-Intentionalität verteilter Rollen, um erfolgreich zu
sein. Zugleich sei die Beute in der Regel so groß, dass für alle an der Jagd
Beteiligten genug Nahrung abfalle und die Frage der Verteilungsgerechtig‐
keit nicht auftauche. Schimpansen wiederum, die einzigen gemeinsam ja‐
genden Menschenaffen, würden Fleisch nur als Zubrot nutzen, während ihr
sättigendes Hauptnahrungsmittel Pflanzen seien (Michael Tomasello 2016,
26–28).

Menschen sind voneinander also viel abhängiger als alle anderen sozial
lebenden Tiere, so Tomasellos „Interdependenz-Hypothese“, und aus dieser
Abhängigkeit entwickelt sich eine Intensität und Komplexität der Koope‐
ration wie bei keiner anderen Spezies. Während bei Menschenaffen die
treibende Kraft zur Kooperation der Wettbewerb sei – einige Individuen
kooperieren, um den Wettbewerb gegen andere zu gewinnen – und die
Koalitionsbildung vor allem auf Sympathie beruhe, würden Menschen um
der Kooperation und des Erhalts von sozialen Beziehungen willen koope‐
rieren (Michael Tomasello 2016, 26). Tomasello verweist auf David Hume,
der zwei Bedingungen für das Entstehen von Gerechtigkeitsvorstellungen
nennt: Erstens darf niemand in der Gruppe absolute Dominanz besitzen.
Und zweitens hängen alle Gruppenmitglieder in elementaren Grundbe‐
dürfnissen voneinander ab. Die zweite Voraussetzung, so Tomasello, sei bei
Menschenaffen nicht gegeben (Michael Tomasello 2016, 37–38).

Während es für den Bereich der Tauschgerechtigkeit noch zu wenige
Experimente mit Menschenaffen gibt, sieht Tomasello für den Bereich

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

335

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Verteilungsgerechtigkeit deutliche Hinweise, wenn auch noch keinen
vollständigen Beweis (!) dafür, dass Menschenaffen keine Gerechtigkeits‐
vorstellung haben:

– Beim sogenannten Ultimatum-Spiel wird einem ersten Akteur ein Gut
zur Verfügung gestellt, von dem er einen Teil einem zweiten Akteur
anbieten muss. Lehnt dieser den ihm angebotenen Teil ab, weil er ihm
zu gering scheint, muss auch der erste Akteur auf seinen Teil verzichten,
und beide gehen leer aus. Nimmt der zweite Akteur das Angebot hinge‐
gen an, so erhält er dieses und der erste Akteur den Rest. Im Unterschied
zu Menschen akzeptieren die zweiten Akteure bei Schimpansen und
Bonobos jedes Angebot, das größer als null ist, während Menschen sehr
ungerechte Angebote ablehnen (Michael Tomasello 2016, 32–33).

– Auch soziales Vergleichen scheint bei Menschenaffen nicht vorhanden:
Schimpansen lehnen es nicht ab, wenn sie schlechtere Nahrung bekom‐
men als ihre ArtgenossInnen, wohl aber, wenn sie schlechtere Nahrung
bekommen als gewohnt. Sie vergleichen die Nahrung, nicht deren Vertei‐
lung auf die Individuen (Michael Tomasello 2016, 33 in Replik auf ein
Experiment von Sarah F. Brosnan 2006). Ebenso empören sich Schim‐
pansen und Bonobos nicht, wenn der menschliche Versuchsleiter ihnen
ungleiche Mengen an Nahrung zuteilt, wohl aber, wenn er die besseren
Stücke zurückhält und nicht an die ArtgenossInnen austeilt. Tomasello
schließt daraus, dass Menschenaffen Mitgefühl und „social anger“ emp‐
finden, aber keine Vorstellung von etwas haben, das man verdient hat
und das einem daher geschuldet ist (Michael Tomasello 2016, 34).

„There is thus no solid evidence that great apes have a sense of fairness
in dividing resources, and much evidence that they do not.” (Michael
Tomasello 2016, 33) Man bemerke die Vorsicht Tomasellos vor vorschnellen
Urteilen. Er sagt nicht, dass Menschenaffen keinen Gerechtigkeitssinn ha‐
ben, sondern nur, dass in der Evidenz wenig dafür und viel dagegen spricht.
Einen Spalt breit lässt er die Tür offen.

Soweit Tiere eine Reziprozität des gegenseitigen Helfens praktizieren,
geschieht dies nach Tomasello höchstwahrscheinlich allein aus Sympathie
und nicht durch Ableitung des Handelns aus Vorstellungen von Gerechtig‐
keit. Sympathie ist eine notwendige, jedoch keine hinreichende Vorausset‐
zung von Gerechtigkeit. Hinzukommen müsse eine wenigstens implizite
Zustimmung oder Abmachung über die gegenseitige Hilfe. „The key point
for current purposes is that great ape patterns of reciprocity on the behavi‐
oral level are underlain not by any kind of implicit agreement or contract

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

336

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


for reciprocity, much less by any kind of judgments of fairness or equity,
but only by interdependence-based sympathy operating in both directions.”
(Michael Tomasello 2016, 25)

Ein relativ hoch entwickeltes Beispiel, das noch immer der Mitleidsmoral
zuzuordnen ist, beschreibt Judith Benz-Schwarzburg so: „Ratten befreiten
in einem Experiment in einer Röhre gefangene Artgenossen. Sie öffneten
demgegenüber keine Röhren, die leer waren oder nur Gegenstände enthiel‐
ten. Lockte eine zweite Röhre mit einem Stück Schokolade, dann öffne‐
ten sie beide Röhren und teilten typischerweise die Schokolade mit dem
befreiten Tier. Auch Ratten reagieren also prosozial auf die Notlage von
Artgenossen, was auf biologische Wurzeln empathisch motivierten Helfens
hindeutet.“ (Judith Benz-Schwarzburg 2015, 246–247)

Der Clou ist jedoch: Obgleich Tomasello die tierlichen Fähigkeiten im
größten Ausmaß wertschätzt, das innerhalb der Moralität der Sympathie
möglich ist, verbleibt er letztlich im Geltungsbereich der Aloga-These:
Tiere haben keine Rationalität. Ihre Moralität wird allein auf Emotionen
begründet, nicht auf Gedanken und Überlegungen. So weit sind auch kon‐
ziliante Stoiker und Kirchenväter gegangen.

Frans de Waal hingegen sieht zumindest bei einigen besonders intelligen‐
ten und sozialen Tierspezies eine Moral, die Überlegungen und Kalküle
einschließt. De Waal möchte mit der stoischen These aufräumen, das Gute
im Menschen sei das „Humane“, allein dem Menschen gegebene Vernünfti‐
ge, und das Böse im Menschen sei das „Tierische“, Emotionale, das durch
Kultur gezähmt werden müsse (Frans de Waal 2006, 9). Gemäß dieser
„Fassadentheorie“ seien Moral und Kultur eine hauchdünne Fassade, die
die wilde, grausame Natur überdeckt, aber unter Druck schnell zusammen‐
bricht (Frans de Waal 2006, 34–36 und 2008, 25–35). Noch bei Konrad
Lorenz und vielen VertreterInnen der Soziobiologie sieht de Waal genau
diese Theorie am Werk, gemäß der die Vernunft die Triebe beherrschen
müsse und die Kultur die Natur (Frans de Waal 2006, 9). Dagegen habe
Charles Darwin angenommen, dass die Humanität natürlich und die Mo‐
ral evolutionär entstanden sei. Evolutionsbiologisch seien Gut und Böse
gleichursprünglich: „Wenn Tiere Feinde haben können, dann können sie
auch Freunde haben; wenn sie einander täuschen können, dann können sie
auch ehrlich sein; und wenn sie boshaft sein können, dann können sie auch
freundlich und altruistisch sein.” (Frans de Waal 2000, 31). Überhaupt habe
das stoische Paradigma im Kontext der Evolutionstheorie zwei große Pro‐
bleme: Erstens untergrabe es deren Erklärungskraft, weil es Vernunft und
Moral keinen evolutionären Ursprung zutraue. Und zweitens identifizierten

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

337

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die modernen „Stoiker“ wie Lorenz und die Soziobiologie keine alternative
Quelle, aus der die Moral entstehen könnte. Im Gegensatz dazu vertritt de
Waal die These, „dass Moralität keineswegs mit dem Menschen beginnt
und, anders als wir vielleicht denken, keine ausschließlich menschliche
Errungenschaft ist.“ (Frans de Waal 2015, 12)

Ein erheblicher Unterschied zwischen de Waal und Tomasello betrifft
das „Material“ zur Beobachtung tierlichen Verhaltens. Während sich Toma‐
sello hauptsächlich auf menschlich konstruierte (und damit methodisch
stark anthropozentrische!) Experimente mit Tieren beruft, zieht de Waal
vor allem Beobachtungen von Tieren im Freigehege oder in der freien
Wildbahn heran, die ohne menschlichen Einfluss interagieren. Das ist ein
grundlegend anderes Setting. Aus Beobachtungen menschlichen Verhaltens
wissen wir, dass Menschen sich gerade in moralischen Fragen weitaus
differenzierter verhalten, wenn sie in einer realen Konfliktsituation stehen,
als wenn man sie in einem Gedankenexperiment befragt oder wie im
Ultimatum-Spiel in künstliche Situationen hineinstellt. Zwar haben auch
Freilandbeobachtungen ihre Begrenzungen, denn man kann nicht mit der‐
selben Präzision auf das schließen, was in den Köpfen der Tiere vorgeht,
wie bei konstruierten Experimenten. Dennoch darf man deren „anthropo‐
zentrischen Bias“ nicht vernachlässigen: „Wenn Menschenaffen […] unter
ihresgleichen getestet werden, schneiden sie bedeutend besser ab, und in
der freien Wildbahn achten sie darauf, was ihre Artgenossen wissen bezie‐
hungsweise nicht wissen.“ (Frans de Waal 2015, 43)

Auch de Waal sieht die Empathie als eine notwendige Bedingung für
Moral an (Frans de Waal 2006, 238–246 und 2008, 43–48): Die Fähigkeit,
sich in die Gefühle anderer hineinzuversetzen, ist eine Möglichkeitsbedin‐
gung für die Entwicklung der Goldenen Regel und damit von irgendeiner
Art von Ethos. Diese Fähigkeit zur Empathie ist in sehr frühen Strukturen
des Gehirns angesiedelt und in einfacher Form bei allen Tieren vorhanden
(Imitation, körperliches Mitleiden, Übertragung von Emotionen).

Dass bereits eine rein emotional fundierte Mitleidsmoral zu enorm hoch‐
stehenden Verhaltensweisen führen kann, lässt sich an einem Beispiel bei
Schimpansen  zeigen:  Verwandte,  aber  auch  nicht-verwandte  männliche
sowie mit der verstorbenen Mutter befreundete weibliche SchimpansInnen
adoptieren verwaiste Junge. Für ein derartiges Verhalten gibt es zumindest bei
den Nichtverwandten keinerlei erkennbaren Eigennutz. Das Verhalten ist
also sehr altruistisch (Christophe Boesch et al. 2010, 1–6). Es setzt aber noch
keine Gerechtigkeitsüberlegungen voraus und ist prinzipiell ohne kalkulie‐
rendes Denken und Überlegen der handelnden Schimpansen erklärbar.

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

338

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Doch wie steht es um die höhere Moral, die Tomasello übereinstimmend
mit de Waal Gerechtigkeitsmoral nennt? Forschungen zu dieser Frage gibt es
erst seit Beginn des 21. Jahrhunderts. Ein zumindest einfacher Gerechtig‐
keitssinn ist bei Hunden nachgewiesen. Werden nach einem Training alle
Hunde für die gleiche Leistung gleich belohnt, sind alle zufrieden. Werden sie
alle trotz ihrer Leistung nicht belohnt, sind sie ebenfalls zufrieden – diese
Entscheidung gestehen sie dem menschlichen Trainer zu, denn sie kooperie‐
ren  mit  ihm aus  einer  intrinsischen Motivation  und aus  Freude  an  der
Kooperation. Werden jedoch einige Hunde belohnt und andere nicht, dann
verweigern die Nichtbelohnten tagelang jegliche Kooperation. Eine so evi‐
dente Ungerechtigkeit lassen sie selbst dem menschlichen Rudelführer nicht
durchgehen (Frans de Waal 2008, 64–68; Friederike Range et al. 2009).

Ein umfassenderes Ethos der Gerechtigkeit und Reziprozität entsteht
nach de Waal vor allem dort, wo die beiden zentralen Ressourcen des
Zusammenlebens geteilt werden müssen: Nahrung und Sexualität. Je weiter
das Gedächtnis eines Tieres zurückreicht, umso umfassender lassen sich Bi‐
lanzen des Gebens und Nehmens aufstellen, und umso differenzierter lässt
sich erinnern, wer wieviel gegeben und wer wieviel empfangen hat. Damit
entsteht das, was de Waal „reziproken Altruismus“ nennt (Frans de Waal
2000, 37): Geben und Nehmen müssen nicht mehr im selben Moment
erfolgen, sondern können weit auseinander liegen. Und sie können weite
Umwege über viele Individuen gehen. A gibt B, B gibt C, C gibt D… und
irgendwann gibt D etwas an A (Frans de Waal 2006, 257–294 und 1997,
31–37).

Aber wehe, wenn die Bilanz von Geben und Nehmen für ein Individuum
auf lange Sicht nicht ausgeglichen ist. Wenn es also viel empfängt, aber
wenig gibt. Dann kommt es zu einschneidenden Sanktionen. Es entsteht
das Bedürfnis der anderen nach Vergeltung. Affen merken sich alles und
vergelten alles. Dem, der das Ethos der Gerechtigkeit nicht achtet, wird
das Teilen von Nahrung und Zärtlichkeit konsequent verweigert. Man gibt
ihm nichts mehr, und man will von ihm auch nichts mehr nehmen. Um
der Gerechtigkeit willen sind Menschenaffen bereit, eigene Nachteile in
Kauf zu nehmen. Anders als ihre menschlichen Verwandten setzen sie
Wirtschaftssanktionen ohne Rücksicht auf eigene Nachteile durch.

Neben Sanktionen, die meist einhellig von der ganzen Gruppe verhängt
werden, können Autoritätspersonen der Gruppe durch Schlichtung zur
Sicherung der Gerechtigkeit beitragen. Gelingt ihnen die Schlichtung, stei‐
gert das ihre Autorität weiter (Frans de Waal 2000, 47). Denn: „Ohne jeden
Zweifel wachsen präskriptive Regeln und ein Gefühl für Ordnung aus einer

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

339

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hierarchischen Organisation, in der der Untergeordnete ständig auf den
Dominanten achtet.” (Frans de Waal 2000, 118) Damit Führungspersönlich‐
keiten die Gerechtigkeit auch wirklich fördern, erkennen Rudel nur solche
Persönlichkeiten an, die absolut unparteiisch sind und sich bevorzugt um
die Schwachen kümmern (Frans de Waal 2006, 119–120). „Ein gerechter
Führer ist nicht so leicht zu finden, daher liegt es im Interesse der Gemein‐
schaft, ihn so lange wie möglich an der Macht zu halten.“ (Frans de Waal
2000, 164)

Weil Menschenaffen wesentlich flachere Hierarchien haben als Tieraffen,
steigt ihr ethischer Regelungsbedarf immens an (Frans de Waal 2006, 117).
In einer Monarchie gibt es weniger zu verhandeln als in einer Demokratie
– so kennen wir es auch im menschlichen Bereich. Die Fähigkeit zum diffe‐
renzierten Verhandeln ethisch relevanter Streitpunkte und die Realisierung
flacher Hierarchien gehen also Hand in Hand.

Die Ethologie gibt üblicherweise vier Komponenten oder „Ingredienzen“
als notwendige Bedingungen für Moralität an (Jessica C. Flack/ Frans B.M.
de Waal 2000, 22; vgl. Sarah F. Brosnan 2006, 168):

– Sympathiebezogene Komponenten: Bindung, Hilfeleistung und emotio‐
nale Ansteckung; erlernte Anpassung an und besondere Behandlung von
Behinderten und Verletzten; die Fähigkeit zum mentalen Platztausch
(kognitive Empathie)*.

– Normbezogene Komponenten: Präskriptive soziale Regeln; Internalisie‐
rung von Regeln und Vorwegnahme von Bestrafung*; ein Gefühl der
sozialen Regelhaftigkeit und der Erwartung, wie man behandelt werden
sollte*.

– Gegenseitigkeit: Konzept des Gebens, des Handels und der Rache; mo‐
ralistische Aggression gegen Verstöße gegen die Regeln der Gegenseitig‐
keit.

– Miteinander auskommen: Friedensstiftung und Konfliktvermeidung;
Sorge für die Gemeinschaft und Aufrechterhaltung guter Beziehungen*;
Entgegenkommen widerstreitender Interessen durch Verhandlungen.

Besonders in den mit einem Sternchen* gekennzeichneten Bereichen –
also kognitive Empathie, Verinnerlichung von Regeln, Erwartung gerechter
Behandlung und Sorge um die Gemeinschaft – scheinen sich die Menschen
erheblich weiter entwickelt zu haben als die meisten anderen Tiere, so
Flack und de Waal. Im Umkehrschluss bedeutet dies jedoch auch, dass
manche Tiere beachtliche Potenziale aller vier Komponenten der Moralität

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

340

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


besitzen. Zugleich gibt de Waal zu, dass es ihm widerstrebt, Schimpansen
als „moralische Wesen“ zu bezeichnen (Frans de Waal 2015, 31).

Einer der ersten Forscher neben Frans de Waal, der sich den Gerechtig‐
keitsvorstellungen von Tieren gewidmet hat, ist Marc Bekoff. Er nennt sie
„wild justice“, wilde Gerechtigkeit. Sein spezifischer Fokus liegt auf dem
Spielverhalten von Tieren, denn „wenn wir Gerechtigkeit und Moral als
soziale Regeln und Erwartungen definieren, die Unterschiede zwischen
Individuen ausgleichen, um die Harmonie in der Gruppe zu gewährleisten,
dann beobachten wir genau das, wenn Tiere miteinander spielen.“ (Marc
Bekoff 2008, 114) Spielsignale sind besonders ehrliche Signale, es kommt
sehr selten zu Betrug. Sie offenbaren Vertrauen und Empathie, Entschuldi‐
gung und Vergebung, Fairness und Kooperation, Freude und Ehre (!).

Moralität offenbart viele Ähnlichkeiten zum Spielen. In beiden Fällen
geht es um eine willentliche Aktivität nach Regeln, die von den Teilneh‐
menden gekannt und verstanden werden müssen (Marc Bekoff/ Jessica
Pierce 2009, 456–457). So ist bei Kaniden genau geregelt, wie stark man
beißen darf, dass sexuelle Avancen verboten sind und Dominanzverhalten
auf ein Minimum reduziert werden muss. Spielen ist außerdem eine frei‐
willige Angelegenheit, die sofort endet, wenn offenkundig gegen die Fair‐
ness-Regeln verstoßen wird. Neurowissenschaft und Verhaltensforschung
zeigen, dass Spielen im Gehirn mehr Flexibilität und Lernfähigkeit bewirkt.
Während des Spiels bewerten Spielende kontinuierlich die Absichten, die
Signale und die Einhaltung bestimmter Regeln der SpielkameradInnen
(Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, 459).

Spielverhalten betrifft nicht den Umgang mit materiellen Ungleichheiten
wie Futter und Sex, die der Schwerpunkt von Tomasellos und de Waals
Forschungen sind, sondern den Umgang mit Ungleichheiten des Verhal‐
tens. Das hat zwei große Vorteile (Sarah F. Brosnan 2006, 167–168): Erstens
erweitert es den Umfang der Untersuchung und zeigt einen weiteren Be‐
reich, in dem sich tierliche und menschliche Reaktionen auf Ungleichheiten
entwickelt haben können. Und zweitens bietet es einen Einblick in die
Art und Weise, wie Ungleichheitsüberlegungen das Überleben und die
Fortpflanzung eines Individuums direkt beeinflussen können und zu einem
unmittelbaren Ziel der natürlichen Selektion werden.

Spiele brauchen eine klare Zeichensprache, um als Spiel erkannt zu wer‐
den. Kaniden verneigen sich voreinander, um ein Spiel zu eröffnen. Und
wenn sie beabsichtigen, den Mitspieler zu beißen, verbeugen sie sich zuvor
nochmals, um das Missverständnis zu vermeiden, es sei jetzt ein ernsthafter
Kampf (Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, 461). Sollte der Biss aus Versehen

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

341

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu stark gewesen sein, entschuldigen sie sich wiederum durch Verbeugen
(Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, 465).

Besonders starke Wölfe, Hunde und Koyoten nehmen sich beim Spielen
bewusst zurück, da exzessive Aggression von der Gruppe nicht toleriert
wird. Man fordert die betreffenden Individuen nicht mehr zum Mitspielen
auf, und wenn sie von selber dazukommen, hören die anderen das Spielen
auf. So tendiert Spielen zu einer fundamentalen Gleichheit: Körperliche
Dominanz oder Rangunterschiede werden für die Dauer des Spiels ausge‐
blendet (was wir vom Menschen kennen, wenn Erwachsene mit kleinen
Kindern spielen). Spielen scheint also ein wichtiges Feld zu sein, um
Kooperation einzuüben und soziale Vereinbarungen auszuhandeln (Marc
Bekoff 2006, 53; Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, 459.462). Und das nicht
nur für Kaniden, sondern auch für Ratten, Wallabies und viele andere Tiere
(Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, 463).

Das Spielverhalten hat direkte Konsequenzen für die Fitness der Indivi‐
duen. Heranwachsende Kojoten, die wenig Lust zum Spielen haben oder
von Spielen ausgeschlossen werden, verlassen viel häufiger das Rudel als
diejenigen, die daran beteiligt sind. Dabei beträgt die Rate vorzeitiger Sterb‐
lichkeit für Individuen, die im Rudel bleiben, 20 Prozent, für diejenigen,
die das Rudel verlassen, hingegen 55 Prozent – mehr als das doppelte
(Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, 468). Anscheinend gibt es einen direkten
Fitnesszusammenhang zwischen fairem Spielen und frühem Überleben,
was dieses Verhalten sehr anfällig für Veränderungen durch natürliche Se‐
lektion macht. Nach Sarah F. Brosnan (2006, 167) ist dies der erste Beweis
für einen direkten Fitnesseffekt der Einhaltung oder Verletzung sozialer
Normen oder Standards.

Noch stärker als de Waal betont Bekoff die evolutionäre Kontinuität zwi‐
schen tierlicher und menschlicher Moral. Das begründet er unter anderem
mit dem Sparsamkeitskriterium. „The principle of parsimony suggests the
following hypothesis: A sense of justice is a continuous and evolved trait.
And, as such, it has roots or correlates in closely related species or in species
with similar patterns of social organization.” (Marc Bekoff/ Jessica Pierce
2009, 456) Anders als de Waal dürfte Bekoff keine Probleme damit haben,
Schimpansen als moralische Wesen zu bezeichnen.

Ausdrücklich bezogen auf das Max-Planck-Institut Leipzig, dessen
Direktor Michael Tomasello ist, fasst Bekoff seine Position zusammen: „Of
course some people want to learn more about animals to make the case for
human uniqueness, usually claiming that humans are ‚above’ and ‚better’
than other animals. But the more we study animals and the more we learn

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

342

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


about ‚them’ and ‚us’ we frequently discover there is not a real dichotomy
or non-negotiable gap between animals and humans because humans are,
of course, animals. There is evolutionary continuity. Art, culture, language,
and tool use and manufacture can no longer be used to separate ‚them’ from
‚us’ […]. Line-drawing can be very misleading especially when people take
the view that non-human animals are ‚lower’ or ‚less valuable’ than ‚higher’
animals, where higher’ means human. In many ways ‚we are them’ and ‚they
are us’.” (Marc Bekoff 2006, 45) „There is No Great Divide: Animals do
Think!” (Marc Bekoff 2006, 46)

Wie sind nun die drei Positionen zu bewerten? Zunächst einmal fällt
auf, dass sich Tomasello, de Waal und Bekoff noch immer an stoischen
Unterscheidungen und Grenzziehungen abarbeiten. Und sie begründen
ihre Überlegungen wie schon ihre antiken Vorläufer mit Beobachtungen
tierlichen Verhaltens. Die stoische Methode war also prinzipiell sehr ziel‐
führend – nur dass man die potenziellen Verfälschungen auf Grund der
unhintergehbaren methodischen Anthropozentrik eklatant unterschätzte.
Hier ist die moderne Naturwissenschaft erheblich vorsichtiger geworden.

Bei allen Differenzen positionieren sich Tomasello, de Waal und Bekoff
in vielen Punkten sehr ähnlich. Zunächst einmal sind sie gemeinsam über‐
zeugt, dass Moral sich evolutionär entwickelt und bottom-up zu immer
größerer Komplexität entfaltet. Eine Moral der Sympathie erkennen sie
sehr vielen Tieren zu und machen damit deutlich, dass diese zumindest
über einige grundlegende Elemente der menschlichen Moral verfügen.
Auch die Bedeutung des sozialen Zusammenlebens für die Entstehung
und Weiterentwicklung von Moral heben alle drei klar hervor. Schließlich
stimmen sie darin überein, dass die Reflexion über Moral, also das, was
wir im Unterschied zum Ethos „Ethik“ nennen, dem Menschen vorbehalten
ist. Ein Gerechtigkeits-Ethos mancher Tiere bezweifelt Tomasello allerdings
stark, während de Waal es in engen Grenzen und Bekoff sogar umfangreich
annimmt.

Tomasello ist erkennbar bestrebt, die tierliche Moral ausschließlich auf
Emotionen zu begründen – und die Rationalität einer kalkulierten Ge‐
rechtigkeitsvorstellung dem Menschen vorzubehalten. Diese relativ scharfe
Unterscheidung einer emotionalen Mitleidsmoral und einer rationalen Ge‐
rechtigkeitsmoral ermöglicht es Tomasello zwar, vielen Tieren überhaupt
so etwas wie Moralität zuzuerkennen, und das ist ein entscheidender Fort‐
schritt. Aber sein Diskurs erinnert doch stark an Zeiten, in denen man
Frauen nur eine Mitleidsmoral und allein Männern eine Gerechtigkeitsmo‐
ral zusprach – eine These, die die feministische Kritik der letzten Jahrzehn‐

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

343

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


te überzeugend widerlegt hat. Bewusst oder unbewusst setzt Tomasello die
Tiere an jene Stelle, an der vor kurzem noch die Frauen standen.

In jüngster Zeit scheint Tomasello die Tür für rationale Entscheidun‐
gen von Tieren allerdings einen Spalt breit zu öffnen: Menschenaffen
unterziehen Evidenzen, die ihre bisherigen Annahmen widerlegen, einer
eingehenden Prüfung. Sie gehen also den Gründen für ihre Entscheidung
nach. Tomasello und seine KollegInnen nennen das ein „rationales Monito‐
ring“ des Entscheidungsprozesses (Cathal O'Madagain et al. 2022, 1971).
Menschen tun dies erst ab einem Alter von fünf Jahren. Allerdings blei‐
ben Menschenaffen gleichgültig, wenn ArtgenossInnen eine gegenteilige
Annahme äußern. Auf eine solche reagieren Menschen bereits ab drei
Jahren mit dem Bestreben nach einer Überprüfung. Während Menschen
also für Widerspruch der Peers sensibler sind, reagieren Menschenaffen auf
widersprechende physische Evidenzen achtsamer.

Trotz dieser vorsichtigen Annäherung Tomasellos an eine praktische
Vernunft von Tieren bleibt vor allem eine grundsätzliche Frage: Kann man
die Grenze zwischen einer Moralität der Sympathie und einer Moralität der
Gerechtigkeit so klar und scharf ziehen, wie es Tomasello suggeriert? Sind
die Übergänge nicht zwangsläufig fließender, wie es vor allem de Waal be‐
tont? Neurobiologisch gesehen besitzen alle Tiere mit einem Gehirn Struk‐
turen des Denkens, Strukturen des Fühlens und Strukturen, die ihrer beider
Verbindung herstellen. Und genau in diesen verbindenden Strukturen (bei
Säugetieren einschließlich des Menschen der sogenannte präfrontale Cor‐
tex) vollziehen sich die Entscheidungen über das eigene Verhalten, wie
insbesondere die Forschungen von Antonio R. Damasio (1997 und 2000)
gezeigt haben. Praktische Vernunft lässt sich ohne Verbindung von Denken
und Fühlen nicht realisieren. Auch eine Moralität der Sympathie beinhaltet
also Prozesse des Überlegens, und seien sie noch so schlicht und einfach.
Manche Tiere mögen wenig Rationalität besitzen – vernunftlos, also bar
jeder praktischen Vernunft, sind sie nicht.

Reflektieren wir die ethologischen Einsichten aus einem gewissen Ab‐
stand heraus philosophisch, kann Mark Rowlands‘ Abhandlung „Can ani‐
mals be moral?“ ein guter Leitfaden sein. Die meisten EthologInnen, so
Rowlands, stellen die Frage, ob Tiere in derselben Weise moralischen Agen‐
tInnen sein können, wie es Menschen sind. Aber das ist gar nicht die
Frage. Die Frage ist vielmehr, ob sie moralisch handeln können – also aus
moralischen Gründen handeln können (Mark Rowlands 2012, 21). Und
dafür liegen die Hürden nicht so hoch wie von Tomasello, de Waal und
Bekoff vermutet. „For an individual to act morally, […] it is not necessary

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

344

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


that she have the ability to reflect on her motives or actions; nor does it
require that she be able to explicitly formulate or understand the principles
on which she acts, nor that she be able to adopt an impartial perspective of
the sort required for a sense of justice.” (Mark Rowlands 2012, 22)

Unter der Maßgabe, dass die Latte für moralisches Handeln niedriger
liegt als allgemein angenommen, ergibt sich für Rowlands auf der Grundla‐
ge der zuvor referierten ethologischen Beobachtungen: Manche Tiere kön‐
nen motiviert werden, aus moralischen Gründen zu handeln – in der Form
moralisch aufgeladener Emotionen. Denn solche haben einen moralischen
Inhalt, weil sie die Wahrheit einer moralischen Proposition garantieren
(Mark Rowlands 2012, 71). Diese Tiere handeln also moralisch. Sind sie
damit aber auch moralische AgentInnen?

EinE moralischeR AgentIn ist eine Person dann und nur dann, wenn sie
für ihre Absichten und Handlungen moralisch verantwortlich gemacht und
moralisch bewertet (gelobt oder getadelt, belohnt oder bestraft) werden
kann (Mark Rowlands 2012, 75). Tiere sind in diesem Sinne keine mora‐
lischen AgentInnen, da wir sie nicht zur Rechenschaft ziehen. Denn das
kann man nur mit Individuen, die ihre eigenen moralischen Motivationen
hinterfragen und reflektieren können (Mark Rowlands 2012, 93–98). Den‐
noch sind viele Tiere moralische Subjekte, d.h. Individuen, die wenigstens
manchmal motiviert werden, aus moralischen Gründen zu handeln (Mark
Rowlands 2012, 89).

Im Grund stellt Rowlands damit viele Tiere den strafunmündigen Men‐
schen zur Seite. Kinder und Menschen mit Demenz oder schweren geisti‐
gen Behinderungen halten wir nicht für moralische AgentInnen im eben
definierten Sinn – wir bewerten ihre Taten nicht moralisch, weil wir davon
ausgehen, dass sie zum Hinterfragen und Reflektieren ihrer Taten noch
nicht, nicht oder nicht mehr in der Lage sind. Zugleich müssen wir davon
ausgehen, dass Kinder schon zu einem sehr frühen Zeitpunkt moralische
Subjekte sind. Denn sonst dürften wir sie nicht moralisch zu erziehen
versuchen. Die moralischen Ansprüche an Kinder nehmen also mit jedem
Lebensjahr zu – und spiegelbildlich nehmen die moralischen Ansprüche an
Demente mit jeder Progredienz der Demenz ab. Daran lässt sich erkennen,
dass das Kontinuum zwischen moralischen Subjektsein und moralischer
Agency beim Menschen fließend ist. Einem Sechsjährigen werfen wir man‐
che Handlungen noch nicht vor, die wir einem Zehnjährigen sehr wohl
vorwerfen würden. Analog werden wir Menschen mit leichter oder mittle‐
rer geistiger Behinderung oder Menschen mit beginnender Demenz nicht
jede Verantwortung absprechen, sondern dies von der Tragweite der jewei‐

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

345

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ligen Handlung abhängig machen. Moralische Agency ist also keineswegs
ein binärer Begriff, sondern beschreibt ein Kontinuum zwischen 0 und 100.

Für unsere Debatte genügt es vollständig, Tiere als moralische Subjekte
im dargestellten Sinn anzuerkennen. Denn darin sind sich Tomasello, de
Waal und Bekoff einig, dass manche Tiere wie Menschenkinder im Alter
von vier, fünf oder sechs Jahren handeln können. Der Begriff „moralana‐
log“ ist für ein solches Verhalten unangemessen – er ist ein verschämt
verdecktes „nichtmoralisch“ oder „vernunftlos“ und stellt eine Negation dar,
ohne eine Affirmation zu bieten. Wenn man schon eine Differenz zum
Menschen markieren will, ist der Begriff „protomoralisch“ treffender. Denn
er macht einerseits deutlich, dass protomoralisches Verhalten bereits mora‐
lisches Verhalten ist, und signalisiert andererseits, dass die menschliche
Moral sich kontinuierlich aus der tierlichen (Proto-) Moral entwickelt hat
und sie zugleich weit übersteigt.

6.2.2 Christologisch

Die Frage nach der Vernunft ist für die Kirchenväter, wie wir gesehen
haben, eng verknüpft mit der Frage nach dem göttlichen Logos, Jesus
Christus. Wenn der Logos in diese Welt eintritt, so die Überlegung, kann
er sich in heilsgeschichtlich bedeutsamer Weise nur denjenigen Geschöpfen
offenbaren, die zu seiner Aufnahme fähig sind. Das sind, so die Argumen‐
tation weiter, einzig die vernunftbegabten Wesen, also nach stoischer Über‐
zeugung die Menschen. Tiere und Pflanzen oder gar die unbelebte Natur
können demnach keine Gemeinschaft mit Christus haben und folglich
auch nicht zum ewigen Leben erlöst werden.

Diese Überzeugung ist spätestens seit Mitte des 20. Jahrhunderts höchst
fragwürdig geworden. Zu dieser Zeit liegt die Gegnerschaft der Kirchen
gegen die Evolutionstheorie in ihren letzten Zügen. Zwar gesteht Papst
Pius XII. in seiner Enzyklika Humani generis aus dem Jahr 1950 den Na‐
turwissenschaften zu, „den Ursprung des menschlichen Leibes aus schon
existierender und lebender Materie“ zu erforschen, schränkt aber ein, der
Monogenismus, also die Abstammung aller Menschen von Adam, dürfe
dabei nicht in Frage gestellt werden (HG 36–37). Doch schon fünfzehn
Jahre später bejaht das II. Vatikanische Konzil ohne jede Einschränkung
die Freiheit von Forschung und Wissenschaft (GS 36; 59; 62) und ebnet
damit der Versöhnung von Evolutionstheorie und Glauben den Weg. Deren
volle Anerkennung erfolgt in einer Ansprache von Papst Johannes Paul

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

346

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


II. am 22.10.1996 vor der Päpstlichen Akademie der Wissenschaften: Die
Evolutionstheorie sei „mehr als eine Hypothese“.

Karl Rahner (1904 Freiburg i.B. – 1984 Innsbruck) hat den überfälligen
Paradigmenwechsel bereits zwanzig Jahre zuvor in seinem „Grundkurs des
Glaubens“ vollzogen. Nicht die Evolutionstheorie steht für die moderne
Welt zur Debatte, so Rahner, sondern der Glaube an Jesus als den Chris‐
tus. Die Theologie müsse diesen neu denken und seine Kompatibilität
mit modernem naturwissenschaftlichem Denken aufweisen. „Dabei wird
die evolutive Weltanschauung als gegeben vorausgesetzt und nach einer
Eingepasstheit oder Einpassbarkeit der Christologie in sie und nicht um‐
gekehrt gefragt.“ (Karl Rahner 1976, 180) Rahner konstatiert also eine
Beweislastumkehr: Während Darwin zu seiner Zeit noch unter starkem
gesellschaftlichen Druck stand, die Verträglichkeit seiner Theorie mit dem
christlichen Glauben zu beweisen, hat sich 100 Jahre später der Wind um
180 Grad gedreht. Jetzt sind Kirche und Theologie gefordert, ihrerseits
die Verträglichkeit des christlichen Glaubens mit der modernen Naturwis‐
senschaft zu zeigen. Aus seiner langen und umständlichen Begründung
für diese Beweislastumkehr kann man erkennen, dass Rahner heftigem
innertheologischem und innerkirchlichem Widerstand ausgesetzt war.

Dabei geht es Rahner ausdrücklich nicht darum, die Christologie aus der
Evolutionstheorie herzuleiten. Das wäre ein Kategorienfehler und würde
die Theologie ihrer Eigenständigkeit berauben. Es geht vielmehr um „eine
innere Affinität, die Möglichkeit einer gegenseitigen Zuordnung der beiden
Größen“ (Karl Rahner 1976, 181). Um diese Affinität aufzuweisen, geht
Rahner zunächst davon aus, dass alle Materie von einem einzigen Ursprung
stammt und daher eine Einheit darstellt (Karl Rahner 1976, 183). Diese
Materie besitzt die Möglichkeit der Selbsttranszendenz, der Überschreitung
ihrer selbst, um etwas Größeres zu werden. „Werden muss verstanden
werden als ein Mehrwerden, als Entstehen von mehr Wirklichkeit […] als
wirkliche Selbsttranszendenz, Selbstüberbietung“ (Karl Rahner 1976, 186).
Und diese Selbsttranszendenz greift auf ihren Grund, ihre Möglichkeitsbe‐
dingung aus – das absolute Geheimnis.

Damit wird es jedoch denkmöglich, dass dieses absolute Geheimnis, das
Glaubende Gott nennen, sich in die Welt und ihre Materie hineingeben
kann: „Eben weil so die Bewegung der Entwicklung des Kosmos von
vorneherein und in allen Phasen getragen ist von dem Drang nach der
größeren Fülle und Innigkeit und dem immer näheren und bewussteren
Verhältnis zu ihrem Grund, liegt die Botschaft, dass es zu einer absoluten
Unmittelbarkeit mit diesem unendlichen Grund komme, durchaus in ihr

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

347

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


selbst gegeben vor.“ (Karl Rahner 1976, 192) Absolute Unmittelbarkeit mit
dem unendlichen Grund, das meint, dass dieser Grund Teil der Materie
und ihrer Geschichte wird. In dieser Botschaft „ist gesagt, dass vor und hin‐
ter allem einzelnen und Einzuordnenden […] das unendliche Geheimnis
immer schon steht und dass in diesem Abgrund der Ursprung und das
Ende, das selige Ziel ist.“ (Karl Rahner 1976, 193) Die Materialisierung des
unendlichen Grundes in der Welt, wie ChristInnen sie in Jesus Christus
glauben, ist dann „die absolute Zusage Gottes an die […] Kreatur und
die Annahme der Selbstmitteilung“ (Karl Rahner 1976, 195) durch die
Schöpfung in einem. Als Gott ist Jesus Christus die absolute Zusage an
die Schöpfung, als Geschöpf verkörpert er die Annahme dieser Zusage
durch die Schöpfung. Auf diese Weise will Rahner „das Wort, dass der
Logos Fleisch geworden ist, wirklich ernst nehmen.“ (Karl Rahner 1976, 182,
Hervorhebung dort)

Rahners  großartige  Überlegungen  haben  allerdings  einen  gewaltigen
Schönheitsfehler: Obwohl sie die Evolutionstheorie in genialer Weise philo‐
sophisch und theologisch ausdeuten und obwohl sie die ganze Schöpfung in
den Horizont der  Erlösung hineinstellen,  verharren sie  im traditionellen
Anthropozentrismus. Denn trotz der betonten Einheit des Kosmos geht es
Rahner darum, zu begründen, warum Gott nicht irgendein Geschöpf werden
konnte, sondern Mensch werden musste. Die Dynamik der Evolution läuft für
ihn zwangsläufig auf den Menschen zu, weil allein in ihm „die Grundtendenz
der Selbstfindung der Materie im Geist durch Selbsttranszendenz zu ihrem
definitiven Durchbruch kommt“ (Karl Rahner 1976, 182).

Hier müssen wir gut unterscheiden: Dass das, „was Materie ist, nur vom
Menschen her gesagt werden kann […] Wir sagen hier absichtlich: vom
‚Menschen‘ her…“ (Karl Rahner 1976, 184), ist völlig korrekt und reflektiert
schlichtweg das, was wir heute „epistemische Anthropozentrik“ nennen.
Natürlich muss die Deutung des Werdens der Evolution aus menschlicher
Perspektive, mit menschlichen Kategorien und Verstehensmöglichkeiten
erschlossen werden – wie sonst?

Aber für Rahner ist das Mehrwerden der Materie auf jenes Wesen hin
angelegt, das im Vollsinn des Wortes „Geist“ besitzt. Und so gesehen ist für ihn
„kein Grund vorhanden, zu leugnen, dass sich die Materie auf das Leben und
auf den Menschen hin entwickelt  haben sollte.“ (Karl  Rahner 1976,  187)
Rahner spricht an dieser Stelle von „Wesensunterschieden“ zwischen Mensch
und nichtmenschlicher  Schöpfung und von einer  „Wesensselbsttranszen‐
denz“.  So viel  „Wesen“ ist  heutigen theologisch sensiblen Ohren ziemlich
suspekt, und Rahner präzisiert auch nicht, was er damit meint. Er fährt fort

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

348

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit der Rede vom Menschen als dem „eigentlichen Ereignis der Selbsttran‐
szendenz“, den „das Niedrigere […] vorbereitend […] präludiert“ (Karl Rah‐
ner 1976, 187). Für ihn ist die nichtmenschliche Schöpfung „diejenige Wirk‐
lichkeit, die wir im vulgären und an seinem Platz durchaus richtigen Sinne als
‚bewusstlos‘ bezeichnen […], jenes Seiende, das nur seine eigene Idee besitzt,
verfangen in sich.“ (Karl Rahner 1976, 188) Im Menschen aber finde der
Kosmos zu sich selber (Karl Rahner 1976, 190–191).

Gott, der absolute Grund und das unendliche Geheimnis des Kosmos,
offenbart sich also dem Menschen als der einzigen geistigen Kreatur un‐
mittelbar und dem Kosmos als Ganzem vermittelt durch den Menschen.
Gedanklich steht Rahner hier dem stoisch inspirierten Anthropozentrismus
des Paulus in Röm 8 sehr nahe. Auch dort wird der ganzen Schöpfung
die „Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes“ zugesprochen. Aber auch
dort vollzieht sie sich durch die Vermittlung des Menschen und um der
Menschen willen. Mit der starken Betonung der Einheit der Schöpfung
sowohl in ihrer Herkunft als auch in ihrer Zukunft gehen Paulus und
Rahner deutlich über die Stoa hinaus. Aber der Beteuerung Rahners zum
Trotz wird das johanneische „Fleisch geworden“ der paulinisch-stoischen
Kosmologie (und zwar in Gestalt ihrer Scala naturae – Stichwort „das
Niedrigere“, „präludiert“) untergeordnet.

Wie jeder Theologe ist auch Rahner ein Kind seiner Zeit. Dass die
Theologie sich der modernen Evolutionsbiologie öffnen und mit ihr in
Dialog treten muss, wird in den 1970er Jahren vielen klar. Aber dass der
Anthropozentrismus gerade auf Grund der Evolutionstheorie nicht mehr
so glatt und einfach aufrechterhalten werden kann, sieht man noch nicht.
Carl Amerys Kritik am christlichen Anthropozentrismus aus dem Jahr 1972
und erst recht Lynn Whites Kritik von 1967 hat Rahner offensichtlich nicht
wahrgenommen. Und so macht er zwar einen ersten wichtigen Schritt, den
notwendigen zweiten vollzieht er jedoch noch nicht.

Es scheint, als habe sich die dogmatische Beschreibung der Beziehung
zwischen Christologie und Schöpfungstheologie seit Rahner wenig weiter‐
entwickelt. So bleibt Franz Gruber in seinen Ausführungen über „Die
Einheit von Schöpfung und Inkarnation“ (Franz Gruber 2001, 208–210)
und „Inkarnation und Evolution“ (Franz Gruber 2001, 210–214) stark an
Rahner orientiert. Wie dieser sieht er die Bedeutung der Inkarnation für
die gesamte Schöpfung: „In Christus liebt Gott die Schöpfung bedingungs‐
los und gibt sich ihr als Logos zu erkennen. Auf diese Weise erhält die
Schöpfung eine Würde und Tiefe, die unüberbietbar ist.“ (Franz Gruber
2001, 208) „Somit wird auch Schöpfung im Logos-Sohn als das wirklich

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

349

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Gott gewollte Gegenüber sichtbar, als das um der Lebensgemeinschaft
Gottes mit dem anderen seiner selbst willen Erschaffene.“ (Franz Gruber
2001, 209)

Wie für Rahner ist auch für Gruber entscheidend, dass der traditionelle
Anthropozentrismus aufgebrochen werden muss: „Der Logos Gottes ist
der Weg, die Wahrheit und die Erfüllung des Lebens. […] In diesem Satz
gipfelt auch die christliche Anthropozentrik. Dass diese allerdings nicht
das letzte Wort der Offenbarung ist, ist genauso zu beachten. Denn das
Ziel der Schöpfung ist ihre Transformation ins Reich Gottes hinein. Diese
Transformation bleibt nicht reduziert auf den Menschen allein.“ (Franz
Gruber 2001, 214) Dass Rahner hier auf halber Strecke stehenbleibt, proble‐
matisiert Gruber jedoch nicht. Vielmehr bewertet er abschließend: „Wenn
man Rahners theologisch-philosophische Reflexion nicht von vornherein
aufgrund ihrer idealistischen Sprechweise ablehnt, dann ist seine Deutung
die bislang kohärenteste metaphysisch-theologische Vermittlung des christ‐
lichen Sinnanspruchs eines absoluten Ziels der Schöpfung mit einem allge‐
meinen evolutiven Weltverständnis.“ (Franz Gruber 2001, 213)

Noch einmal fünfzehn Jahre später geht Elizabeth Johnson denselben
Weg. Auch sie denkt unter ausdrücklicher Berufung auf Rahner von der
Evolutionstheorie als der gesellschaftlichen Basiserzählung her und fragt
sich nach der Einpassbarkeit der christlichen Botschaft in diese. Dabei sieht
sie durchaus die antiquierte Sprachform des nizänischen Glaubensbekennt‐
nisses und dessen Reformbedürftigkeit, aber auch seine Reformfähigkeit,
die in der Beschreibung von Gottes Wirken in der Welt grundgelegt ist: „As
for the Nicene creed, it too may seem dated. At the very least its language
speaks with the vocabulary of a bygone era […] Yet pulsing underneath its
threefold structure is a narrative of divine engagement with the world…”
(Elizabeth Johnson 2015, 16)

Wie Rahner betont Johnson, dass der Logos Fleisch und nicht nur
Mensch geworden ist. Das Menschsein Jesu steht daher als Teil für das
Ganze der Schöpfung. „In truth, the type of sarx that the Word became
was precisely human flesh. Homo sapiens, however, does not stand alone
but is part of an interconnected whole.” (Elizabeth Johnson 2015, 195) Diese
Wahrnehmung bezeichnet Johnson in Orientierung an Niels Gregersen
als „deep incarnation”. „The flesh that the Word of God became as a
human being is part of the vast body of the cosmos. The phrase ‚deep
incarnation’, coined by Niels Gregersen, is starting to be used in Christo‐
logy to signify this radical divine reach through human flesh all the way
down ‚into the very tissue of biological existence’ with its ‚growth and

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

350

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


decay’…” (Elizabeth Johnson 2015, 196) Und sie folgert: „The incarnation is
a cosmic event.” (Elizabeth Johnson 2015, 197) Die Reichweite dieser deep
incarnation geht bis zum Kreuz – der inkarnierte Christus leidet mit der
gesamten Schöpfung – und bis zur Auferstehung – der inkarnierte Christus
öffnet der gesamten Schöpfung den Weg in die Ewigkeit. Johnson spricht in
Analogie von „deep resurrection” (Elizabeth Johnson 2015, 207). In all dem
bleibt sie an Rahner orientiert, von dem sie ausdrücklich bekennt, dass sie
ihm enorm viel verdankt (Elizabeth Johnson 2015, xvii). Sallie McFague
hingegen, die anschließend dargestellt wird, zitiert Johnson nur am Rande
und ohne auf deren ganz anderen Vorschlag für einen Paradigmenwechsel
einzugehen.

Nach vier Jahrzehnten scheint Rahners Paradigmenwechsel in der sys‐
tematischen Theologie also eine gewisse Akzeptanz gefunden zu haben:
Bejahung der Erlösung der ganzen Schöpfung durch Christus – ohne den‐
kerisch prägnante Überwindung des traditionellen Anthropozentrismus.
Das systematisch-theologische Denken scheint auf halbem Wege stehenge‐
blieben zu sein. Wenden wir uns daher einem pointierten Gegenvorschlag
zu. Sallie McFague (1933 Quincy MS – 2019 Vancouver) ist eine Generation
jünger als Karl Rahner und hat ihre bedeutendsten Werke erst nach dessen
Tod geschrieben – zu einer Zeit, als die ökologische Frage immer stärker
in den Vordergrund rückt. Angesichts dessen ist McFague’s Ziel vorrangig
eine andere Sichtweise der Welt und nur um derentwillen auch eine andere
Sichtweise Gottes: „to cause us to see differently”, „to think and act as if
bodies matter”, „to change what we value” (Sallie McFague 1993, 17). Die
Dogmatik wird in den Dienst der Weltgestaltung gestellt.

Wie Rahner geht auch McFague von der gesellschaftlichen Anerken‐
nung der Evolutionsbiologie aus, die eine fundamentale Interdependenz
zwischen Mensch und Kosmos konstatiert. Ihr zur Seite stellt sie aber
gleichberechtigt die ökologische Frage. „We are part and parcel of the web
of life and exist in interdependence with all other beings, both human
and nonhuman. […] The evolutionary, ecological perspective insists that
we are, in the most profound way, ‚not our own’: we belong, from the
cells of our bodies to the finest creations of our minds, to the intricate,
ever-changing cosmos. We both depend on that web of life for our own
continued existence and in a special way we are responsible for it, for we
alone know that life is interrelated and we alone know how to destroy it.”
(Sallie McFague 1990, 202)

Anders als Rahner hat McFague die von Lynn White 1967 ausgelöste
Debatte über „die historischen Wurzeln unserer ökologischen Krise“ bereits

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

351

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rezipiert. Der traditionelle abendländische, jüdisch-christliche Anthropo‐
zentrismus ist für sie die Wurzel des Übels und müsse überwunden werden.
„As we near the close of the twentieth century we have become increasingly
conscious of the fragility of our world. We have also become aware that the
anthropocentrism that characterizes much of the Judeo-Christian tradition
has often fed a sensibility insensitive to our proper place in the universe.”
(Sallie McFague 1990, 202) An die Stelle des Anthropozentrismus will sie
einen Theo-, Bio- und/ oder Kosmozentrismus setzen (Sallie McFague
1990, 203), wobei völlig unklar bleibt, welche dieser alternativen Teleologi‐
en für sie nun wirklich die Favoritin ist oder wie sie diese verschiedenen
Ansätze miteinander verbinden will. Diesbezüglich bleibt sie mehr als vage.

Doch wie kann eine erneuerte, nicht-anthropozentristische Theologie
von Gott und Welt reden? McFague geht in Orientierung an den Gleichnis‐
sen Jesu und der Philosophie Paul Ricœurs davon aus, dass theologische
Rede immer und ausschließlich metaphorisch ist, weil sich das Eigentliche
nicht univok sagen lässt. „Metaphor is the way by which we understand as
well as enlarge our world and change it.“ (Sallie McFague 1982, 18) Doch
theologische Metaphern können für das Ökosystem Erde irrelevant oder
schädlich sein – und sind nicht zwangsläufig hilfreich. Die klassische Rede
von Gott als König, Herrscher und Patriarch des Universums ist im 21.
Jahrhundert eine solche schädliche Rede geworden. Ihr asymmetrischer
Dualismus zwischen Gott und Welt markiert eine große Distanz und Diffe‐
renz zwischen beiden – es ist ein anthropozentristisches, hierarchisches,
potenziell zerstörerisches Modell. Als Alternative schlägt McFague vor, den
Kosmos als Leib Gottes zu interpretieren. Die Inkarnation Gottes vollzieht
sich in die gesamte Schöpfung und nicht nur in ein einzelnes Geschöpf,
den Menschen Jesus von Nazaret. McFague sieht in diesem Konzept eine
doppelte Nähe zur Tradition: Die kosmische Dimension des Göttlichen
erkennt sie in der Mystik, bei Hegel und in der Prozesstheologie. Die
Leib-Metapher findet sie in der kirchlichen Rede vom Leib Christi und
vom Leib der Kirche, gegenüber denen die Rede vom Leib des Kosmos eine
Ausweitung bedeutet. „Christianity is the religion of the incarnation par
excellence. Its earliest and most persistent doctrines focus on embodiment:
from the incarnation (the Word made flesh) and Christology (Christ was
fully human) to the eucharist (this is my body, this is my blood), the
resurrection of the body, and the church (the body of Christ who is its
head), Christianity has been a religion of the body.“ (Sallie McFague 1993,
14)

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

352

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aus der Metapher vom Kosmos als Leib Gottes ergibt sich eine neue
Sicht des Menschen in der Schöpfung. Wenn es zuerst um seine Leiblich‐
keit und nicht um seine Geistigkeit geht, dann ist seine Position nicht
mehr über den anderen Geschöpfen, sondern an ihrer Seite und mit ihnen
verbunden. „The organic world view and the new creation story brings it
to our attention indisputably that we are bodies, made of the same stuff as
all other life-forms on our planet; that we are bodies among the bodies of
other life-forms on earth, and that, all together, we form one body, the body
of the Earth which is again but one of the bodies in the greater universe.“
(Annalet van Schalkwyk 2008, 208) Wenn der Mensch aber ein winziger,
vergänglicher Teil der Schöpfung ist, sollte er demütig anerkennen, dass er
aus der Asche verloschener Sterne geschaffen worden ist. „We are all made
of the ashes of dead stars” (Sallie McFague 1993, 44).

Wenn die Welt als Leib Gottes verstanden wird, ist Gott einzig über
diesen Leib zugänglich und erfahrbar. „In the universe as a whole as well
as in each and every bit and fragment of it, God’s transcendence is embod‐
ied. The important word here is ‚embodied’: the transcendence of God is
not available to us except as embodied.“ (Sallie McFague 1993, 133) Der
ungegenständliche Gott kann nur durch die leibhaftige Welt gegenständlich
vermittelt erfahren werden. „We never meet God unembodied” (Sallie Mc‐
Fague 1987, 184). Dem entspricht, dass für McFague der wichtigste Sinn für
die Erkenntnis Gottes nicht wie in der philosophischen Tradition der Seh‐
sinn ist, der aus der Distanz wahrnimmt und damit zum Verobjektivieren
verleitet, sondern der Tastsinn, der das zu Ertastende ganz nah an sich her‐
anlässt und sich von ihm berühren lässt (Sallie McFague 1997, 95; vgl. Mar‐
git Eckholt 2009, 24–25). Gott ist in diesem Kosmos ernst zu nehmen und
wertzuschätzen, denn die Schöpfung ist sein ureigenster Selbstausdruck.
Mit der Leib-Metapher verbindet sich daher die größtmögliche Aufwertung
der Schöpfung.

Die Passion des kosmisch inkarnierten Gottes ist folglich immer und
überall präsent, wo Kreaturen leiden. Gott leidet mit den Geschöpfen mit,
und diese partizipieren an seiner Kreuzigung. „All pain to all creatures is
felt immediately and bodily by God: one does not suffer alone. In this sense
God’s suffering on the cross was not for a mere few hours, as in the old
mythology, but it is present and permanent. As the body of the world, God
is forever ‚nailed to the cross’, for as this body suffers, so God suffers.”
(Sallie McFague 1990, 216)

Dieses Verständnis hat logischerweise Konsequenzen für die Soteriolo‐
gie. Erlösung ist die Erlösung aller irdischen Materie, aller Körper, nicht

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

353

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nur der menschlichen, und zwar hier und jetzt (und nur in abgeleiteter
Weise am Ende der Zeiten). „Creation is the place of salvation, salvation is
the direction of creation.” (Sallie McFague 1993, 180) Und diese Erlösung
vollzieht sich dort, wo Geschöpfe befreit, geheilt, geliebt werden. „In the
universe as the body of God, the direction (or the hope) of creation is
a movement towards the inclusion of all living beings in the liberating,
healing, inclusive love of God in a community where presence amongst us
is celebrated in its fullness and bounty.” (Annalet van Schalkwyk 2008, 211)

Ausdrücklich verwahrt sich McFague gegen Vorwürfe eines Pantheismus
und ordnet ihren Ansatz als einen ökofeministischen Panentheismus ein
(Sallie McFague 1993, 47–55). Gott wird darin nicht auf die Welt reduziert,
jedoch als einer gesehen, der bereit ist, in der und durch die Welt zu
handeln sowie an und mit der Welt zu leiden. Um Missverständnisse zu
vermeiden, greift McFague mehrfach auf Ex 33,18 zurück: Wie Mose am
Sinai nur den Rücken Gottes sieht, so sehen wir „nur“ die Schöpfung
als die Rückseite des lebendigen Gottes (Sallie McFague 1993, 131–145).
Ins Gesicht schauen können wir Gott ebenso wenig wie Mose. Außerdem
verwendet McFague weitere – und zwar gezielt personale – Metaphern für
Gott, um ein pantheistisches Missverständnis zu vermeiden. „Without the
use of personal agential metaphors, however, including among others God
as mother, lover, and friend, the metaphor of the world as God’s body
would be pantheistic, for the body would be all there were. Nonetheless, the
model is monist and perhaps most precisely designated as panentheistic;
that is, it is a view of the God-world relationship in which all things have
their origins in God and nothing exists outside God, though this does not
mean that God is reduced to these things.” (Sallie McFague 1987, 71–72)

Was aber ist in einem solchen Verständnis von Gott und Welt die Rolle
Jesu? Jesus ist für McFague die Metapher und Parabel Gottes (im genitivus
subiectivus und obiectivus!) schlechthin. „The belief that Jesus is the word
of God – that God is manifest somehow in a human life – does not
dissipate metaphor but in fact intensifies its centrality, for what is more
indirect – a more complete union of the realistic and the strange – than
a human life as the abode of the divine? Jesus as the word is metaphor
par excellence; he is the parable of God.” (Sallie McFague 1975, 76; vgl.
auch 1982, 19) An anderer Stelle spricht McFague auch vom Paradigma und
Kulminationspunkt, der Jesus für die Inkarnation Gottes in der Welt sei.
„The radicalization of incarnation sees Jesus not as a surd, an enigma, but
as a paradigm or culmination of the divine way of enfleshnment.” (Sallie
McFague 1993, 133)

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

354

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Damit ist Jesus aber nur eines von vielen Beispielen der Inkarnation
Gottes in diese Welt, dem bestenfalls eine relative Sonderstellung („Kulmi‐
nationspunkt“) zukommt. Eine ursächliche Beziehung zwischen der Inkar‐
nation Gottes in Jesus und der Inkarnation Gottes in die Welt besteht nicht.
„When I confess that Jesus is the Christ, I am saying that he is paradigmatic
of what we see everywhere and always: God with us, God with and for
all of us, all creatures, all worldly processes and events. […] If incarnation
were limited to Jesus of Nazareth, it would not only be a surd (and hence,
absurd), but paltry in comparison to God’s embodiment in all of creation.“
(Sallie McFague 2001, 20) Die Vorstellung einer Einzigartigkeit Jesu muss
nach McFague jedoch nicht nur deswegen aufgegeben werden, weil sie
nicht in ihr Konzept einer kosmischen Inkarnation passt, sondern auch
deshalb, weil sie erstens anderen Religionen gegenüber verletzend, zweitens
in einer aufgeklärten Welt unglaubwürdig und absurd und drittens mit der
naturwissenschaftlichen Sicht auf die Welt inkompatibel ist (Sallie McFague
1993, 159). Jesus offenbart zwar Gottes Liebe in einer sehr reinen Form, das
ist aber nur „paradigmatic […] but […] not unique.“ (Sallie McFague 1987,
136) Für ChristInnen ist Jesus etwas Besonderes, denn er ist ihr Gründer
und ihre „historical choice.“ (Sallie McFague 1987, 136) Mehr ist er jedoch
nicht.

McFague verwendet in diesem Kontext den von Paul Tillich kreierten
Begriff „Jesulatrie“ (Sallie McFague 2001, 159; vgl. dazu Ioanna Sahinidou
2015, 20). Wer Christus als einzigartig verehre, mache aus einem histori‐
schen Menschen einen Götzen. Denn diese Sicht sei individualistisch, an‐
thropozentristisch und spiritualistisch (leibenthoben). Massiver könnte der
Angriff auf die klassische Christologie kaum sein. Nach McFague bedarf
es folglich zweier wesentlicher Transformationen des Inkarnationsbegriffs.
„The first is to relativize the incarnation in relation to Jesus of Nazareth and
the second is to maximize it in relation to the cosmos.“ (Sallie McFague
1993, 162)

Was die menschliche Freiheit und Verantwortung angeht, bleibt das
apersonale Bild der Welt als Gottes Körper hinkend. McFague sieht die
Sonderstellung des Menschen gut biblisch darin, an Gottes schöpferischem
Werk mitzuwirken. Sie vertritt also eine formale Anthropozentrik, wie
sie in den biblischen Schöpfungserzählungen grundgelegt ist. Allerdings
kommt sie unbemerkt in das Fahrwasser stoischer Interpretationen von
Gen 1, wenn sie Selbstbewusstsein, Reflexionsfähigkeit und Freiheit des
Menschen als die entscheidende ontologische Basis für die Verantwortung
ansieht und diese in die Gottebenbildlichkeit hineinlegt. „We human beings

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

355

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


might be seen as partners in creation, as the self-conscious, reflexive part
of the creation that could participate in furthering the process.” (Sallie
McFague 1993, 104)

Außerdem spricht sie von „the peculiar kind of creatures we are, namely,
creatures with a special kind of freedom, able to participate self-consciously
(as well as be influenced unconsciously) in an evolutionary process. This
gives us a special status and a special responsibility: We are the ones like
God; we are selves that possess bodies, and that is our glory. It is also
our responsibility, for we alone can choose to become partners with God
in care of the world; we alone can – like God – love, heal, befriend, and
liberate the world, the body, that God has made available to us as both
the divine presence and our home. Our special status and responsibility,
however, are not limited to consciousness of our own personal bodies, or
even of the human world, but extend to all embodied reality, for we are that
part of the cosmos where the cosmos itself has come to consciousness. If we
become extinct, then the cosmos will lose its human, although presumably
not its divine, consciousness. As Jonathan Schell remarks, ‚In extinction
a darkness falls over the world not because the lights have gone out but
because the eyes that behold the light have been closed’ (Jonathan Schell
1982, 128).” (Sallie McFague 1990, 216–217)

Der erste Teil dieses langen Zitats ist auf Grund der sehr traditionellen
Verquickung von biblischer Schöpfungserzählung und stoischer Ontologie
problematisch, aber immerhin im Ergebnis passend. Denn es präsentiert
eine formale Anthropozentrik, und die lässt sich tatsächlich nur mit beson‐
deren intellektuellen Fähigkeiten des Menschen begründen. Aber die For‐
mulierung „wir sind der Teil des Kosmos, in dem dieser zum Bewusstsein
gekommen ist“, und noch mehr das Schell-Zitat entlarven die Passage als
nicht nur formal anthropozentrisch, sondern zugleich verdeckt teleologisch
anthropozentristisch. Der Mensch ist nicht das Auge der Schöpfung, ohne
das diese erblindet, sondern eher einer, der das Licht Gottes in der Schöp‐
fung verfinstert. Wenn die Menschheit von der Erde ausgelöscht wird, ver‐
liert der Kosmos rein gar nichts – und gewinnt womöglich ziemlich viel. In
späteren Publikationen macht McFague diesen Lapsus wett, indem sie nur
noch auf Begriffe zurückgreift, die der allgemeinen schöpfungsethischen
Debatte entnommen, aber nicht mehr mit der Leib-Metapher verbunden
sind: Die Menschen seien HüterInnen und VersorgerInnen des kleinen Pla‐
neten (Sallie McFague 1993, 108–109) sowie PartnerInnen und HelferInnen
Gottes in der Arbeit für einen nachhaltigen Planeten (Sallie McFague 2008,

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

356

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


58). Auch wenn McFague diesen Wechsel der Begriffe und Metaphern nicht
ausdrücklich als Korrektur kennzeichnet, lese ich ihn so.

Der Ansatz von McFague ist außerordentlich konsistent und stellt eine
markante Alternative zu Rahner dar, wenn man die Christologie in eine
evolutive Weltanschauung einbetten will. Seine größte Stärke im Vergleich
mit Rahner sehe ich darin, dass die Verbundenheit des Logos mit der ge‐
samten Schöpfung über das gemeinsame Fleisch-Sein, die geteilte Leiblich‐
keit anstatt über das Bewusstsein und die Geistigkeit konstruiert wird. Hier
entlarvt McFague den Denkfehler der klassischen Theologie von den Kir‐
chenvätern bis zu Rahner: Wenn wir den Glauben an die Fleischwerdung
des Logos ernstnehmen, brauchen die Geschöpfe keine Vernunft(fähigkeit),
um mit ihm direkt und unmittelbar Gemeinschaft zu haben. Nicht der
Geist, sondern das Fleisch ist die Türangel des Heils: caro cardo salutis.

Allerdings hinterlässt McFague auch ein großes Fragezeichen: Für sie
gibt es, wie dargestellt, keine Einzigartigkeit Jesu Christi. Der historische Je‐
sus von Nazaret ist ein besonderer Mensch und ein eindrucksvolles Beispiel
der Inkarnation Gottes in die Schöpfung – aber nicht mehr. „According
to her, the model of the cosmos as God’s body excludes any claims of
Christ’s uniqueness, who is a ‚paradigmatic embodiment of God.’” (Ioanna
Sahinidou 2015, 20) Die christologischen Dogmen der ersten vier Konzilien
versteht McFague dabei als “founding models” (Sallie McFague 1982, 103),
als Gründungsmodelle, die später durch andere Modelle abgelöst werden
können und mitunter sogar müssen. „Sie entscheidet sich für eine kreative
Interpretation des Dogmas, die Jesus Christus als das ‚fundierende Modell‘
sieht, aus dem neue Modelle erwachsen können.“ (Margit Eckholt 2009, 16)
Pointiert kann man sagen: „Nature and not just Jesus is the sacrament of
God.” (Ioanna Sahinidou 2015, 20) Erinnern wir uns an die drei Argumente
gegen eine Einzigartigkeit Christi: Das Postulat wäre erstens anderen Reli‐
gionen gegenüber verletzend, zweitens in einer aufgeklärten Gesellschaft
unglaubwürdig und absurd und drittens mit der naturwissenschaftlichen
Sicht auf die Welt inkompatibel (Sallie McFague 1993, 159). Außerdem wäre
es individualistisch, anthropozentristisch und spiritualistisch (leib- und
gegenwartsenthoben).

Sollten wir also besser Nizäa hinter uns lassen und ArianerInnen wer‐
den? Entspräche das womöglich wie beim Schöpfungsplan Gottes einem
Zurücknehmen allzu steiler Thesen der klassischen Theologie? Schauen wir
die Argumente der Reihe nach an:

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

357

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– Ob das Bekenntnis zu Jesus als dem Christus individualistisch, anthropo‐
zentristisch und spiritualistisch ausfällt, hängt ganz davon ab, wie man es
formuliert und begründet. Natürlich ist dies im Laufe der Kirchen- und
Theologiegeschichte oft so gewesen. Doch grundsätzlich lässt der Glaube
daran, dass Gott sich in einem einzigen Geschöpf in besonderer Weise
inkarniert, allen Spielraum der Welt zu einer holistischen (Gott ist in
der gesamten Schöpfung präsent), biozentristischen (Gott ist in einem
Lebewesen in besonderer Weise inkarniert, ohne dass es ein Mensch und
genau dieser Mensch hätte sein müssen) und leibzentriert-präsentischen
(Erlösung ereignet sich hier und jetzt und leibhaftig) Interpretation des
Christusereignisses offen.

– In ihrer These, eine Einzigartigkeit Christi sei mit der naturwissenschaft‐
lichen Sicht auf die Welt inkompatibel, denkt McFague wohl vor allem
an die Evolutionstheorie. Wenn diese ernstgenommen wird, läuft die
Evolution keineswegs direkt und einbahnig auf den Menschen zu und
noch viel weniger auf Christus, auch wenn Teilhard de Chardin das so
behauptet hat. Denken könnte man auch an die mögliche Existenz von
Leben auf anderen Planeten in anderen Galaxien: Was würde es für
diese Lebewesen bedeuten, dass sie mit dem Logos Gottes in Person
in keinerlei Kontakt treten und noch nicht einmal von ihm wissen
können? All das sind jedoch auf dem Hintergrund der Rahner’schen
Überlegungen keine unüberwindlichen Hindernisse. Gerade wenn man
die klassische Trinitätslehre ernstnimmt, tritt zur Inkarnation Gottes
des Logos in einem einzigen, historisch identifizierbaren Geschöpf die
Inkarnation Gottes des Heiligen Geistes in den Kosmos als Ganzen.
Ioanna Sahinidou hat vollkommen recht, dass eine recht verstandene
Trinitätslehre hier mehr Türen öffnet als verschließt.

– Natürlich würde der Verzicht auf die nizänische Christologie vielen
Nichtglaubenden den Zugang zum christlichen Glauben erleichtern und
vielen Glaubenden das Gefühl geben, dass sie doch „orthodox“ sind.
Mit diesem Argument hat McFague zweifelsohne recht. Die Frage ist
aber, ob die quantitative Akzeptanz eines Glaubensartikels das primäre
oder hinreichende Kriterium für dessen Richtigkeit ist. Man muss es ja
nicht als unheilvoll und tragisch interpretieren, wenn die Mehrheit der
Menschen sich an diesem Punkt anders entscheidet. Immerhin scheint es
bereits in der johanneischen Gemeinde so gewesen zu sein (Joh 6,66).

– Den schwersten Vorwurf macht McFague der klassischen Christologie
mit der Aussage, sie sei gegenüber Anders- und Nichtglaubenden verlet‐
zend und herabwürdigend. Wieder muss man oder frau zugeben, dass

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

358

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Christologie im Laufe der Christentumsgeschichte häufig so einge‐
setzt wurde. Dabei beging man aber einen schweren Kategorienfehler.
Das Christusbekenntnis ist kein Anerkennen einer objektiv beweisbaren
Tatsache und wäre als solches auch sinnlos. Und natürlich hängt die
Frage des persönlichen Heils nicht daran, ob man sich ausdrücklich
zu Christus bekennt. Die Erlösten im Gleichnis vom Weltgericht (Mt
25, 31–46) haben dies offenkundig nicht getan. Wie bei der Frage nach
der Vorsehung Gottes (vgl. Kapitel 6.1.2) geht es vielmehr um eine sehr
persönliche Überzeugung der Erste-Person-Perspektive. Die existenzielle
Frage lautet: „Wer bin ich, Jesus von Nazaret, für dich?“ Die Antwort des
Petrus im vierten Evangelium macht das besser deutlich als in den drei
anderen Evangelien: „Herr, zu wem sollen wir gehen? Du hast Worte des
ewigen Lebens.“ (Joh 6,69) Die Einzigartigkeit Christi ist also analog zur
Einzigartigkeit der Ehepartner füreinander zu interpretieren. Sie ist nicht
objektiv messbar oder feststellbar, ja für verschiedene Menschen mögen
sogar mit guten Gründen unterschiedliche Personen religiös einzigartig
sein. Das Christentum hat keinerlei Recht, allen Menschen die Einzigar‐
tigkeit Jesu Christi aufzuzwingen, sondern kann dafür nur werben. So
gesehen ist es ein schwerer Kategorienfehler, das nizäno-konstantinopo‐
litanische Credo, das eine wissenschaftlich-theologische Konsensformel
Lehrender ist, in der Liturgie als existenzielles Bekenntnis persönlicher
Hingabe und Treue zu verwenden.

Recht verstanden lassen sich also alle Argumente McFague’s gegen die
nizänische Christologie entkräften. Damit ist noch nichts bewiesen, und
wie gesagt geht das auch nicht. Das klassische Christusbekenntnis kann
aber ohne Probleme mit seiner Aufweitung für die ganze Schöpfung ver‐
bunden werden. Genau darauf zielt das Konzept der „deep incarnation“
von Niels Henrik Gregersen. Gregersen sieht neben der Gefahr des Anthro‐
pozentrismus auch die Gefahr eines „Chronozentrismus“ (Niels Henrik
Gregersen 2016, 2). An der klassischen Theologie kritisiert er, dass sie
einen übermäßig starken Fokus auf den historischen Zeitraum des Lebens
Jesu legt – unter weitgehender Vernachlässigung der Erstreckung des kos‐
mischen Christus weit über Israel und das Jahr 30 hinaus. Gott hat mit
der Welt ein „Date“ in der Geschichte – durchaus im doppelten Wortsinn
von Datum und Verabredung. So lautet nach Gregersen die einzigartige
Wahrnehmung der Verbindung zwischen Gott und Welt im Christentum,
die ohne Parallele in anderen Weltreligionen ist. „God has not only created
the framework of the world, but also has a ‚date‘ within it. This intertwining

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

359

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


of Creator and creature – ‚without separation, without confusion’ (Council
of Chalcedon 451 CE) – is without parallel in other world religions.” (Niels
Henrik Gregersen 2010, 167)

Gregersen sieht in der Idee eines in Raum und Zeit lokalisierbaren
„Dates” Gottes mit der Welt durchaus theologisches Potenzial. Allerdings
muss zu dessen Entfaltung die leiblich-geistige Existenz Jesu erweitert ge‐
dacht werden, wie das heute in der Philosophie mit dem Begriff der Exten‐
sion zum Ausdruck gebracht wird: Christus hat einen erweiterten Leib, ein
erweitertes Bewusstsein, erweiterte Interaktionen. Eine ausschließlich auf
den historischen Jesus fixierte Christologie bliebe daher an der Hautober‐
fläche – erst wenn sie auf den kosmischen Christus erweitert wird, geht sie
unter die Haut. „If we think of the incarnation in purely historical terms
(Jesus as a bygone historical figure), and at the same time subscribe to the
metaphysics of historicism (all that exists only exists as indexed in time and
space), we could only speak of a skin deep incarnation. […] In contrast,
deep incarnation presupposes a wide-scope view of incarnation by focusing
on the extended mind of Jesus. […] The very notion of incarnation is to be
expressed as part of an extensive interactionist view of the embodied mind.
But the concept of incarnation also operates within the horizon of a cosmic
Christology.” (Niels Henrik Gregersen 2016, 2)

Gregersens Begriff der „deep incarnation“ plädiert also für eine fruchtba‐
re und spannungsreiche Verbindung des in Jesus personalisierten mit dem
kosmischen Christus. „The view of deep incarnation speaks of a universe
in which God is not only present in a general manner (as expressed in
traditional concepts of the immanent activity of the divine creator), but
in which God is conjoining and uniting with the material world in the
bodily form of God’s incarnate Son of Logos or Wisdom. […] what from
our temporalised perspective is an event that took place in the 30 years of
the life story of Jesus is from the perspective of eternity a process beginning
with creation itself, which culminated in the incarnation of Jesus, and is still
with us because of the depths of the resurrection of Christ.” (Niels Henrik
Gregersen 2016, 4)

Auch Papst Franziskus sieht diese tiefe Verbindung: „Für die christliche
Erfahrung finden alle Geschöpfe des materiellen Universums ihren wahren
Sinn im eingefleischten Wort (Verbo encarnado), denn der Sohn Gottes
hat in seine Person einen Teil des materiellen Universums aufgenommen,
in den er einen Keim der endgültigen Verwandlung hineingelegt hat.“ (LS
235) In dieser Interpretation kommt eine Vermittlungsinstanz zwischen
Christus und der Schöpfung nicht vor. Der Logos geht unmittelbar in die

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

360

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Materie dieser Welt ein und wirkt direkt auf diese. Anders als bei Rahner
spielen die menschliche Reflexionsfähigkeit und Geistigkeit keine vermit‐
telnde Rolle. Die Menschheit des Logos tritt nicht zwischen diesen und
den Kosmos, sondern ist Teil des Kosmos. Im Unterschied zu Rahner und
Paulus, die eine triadische Beziehung Logos – Mensch – Kosmos konstru‐
ieren, spricht Papst Franziskus von einer dyadischen Beziehung Logos –
Kosmos. Damit benötigt er keine anthropozentristische Strukturierung des
Christusereignisses mehr und kann dessen Bedeutung für die Schöpfung
als eine und ganze viel direkter entfalten.

6.2.3 Eschatologisch

Die jüdische Tradition und ihr folgend die Botschaft Jesu von Nazaret
sind zutiefst von der Idee der Einmaligkeit des irdischen Lebens geprägt.
Diese ist eine unabdingbare Voraussetzung für die Vorstellungen von einem
Jüngsten Gericht und der Auferweckung der Toten, die sowohl die Predigt
Jesu als auch das Credo der ersten ChristInnen durchtränken. Die griechi‐
sche Seelenwanderungslehre, wie sie der platonischen und neuplatonischen
Philosophie zu eigen ist, wird aus diesem Grund in der gesamten Patristik
entschieden abgelehnt. Dagegen scheint die stoische Vorstellung von einem
ewigen Leben aller vernünftigen Wesen der jüdisch-christlichen Auferste‐
hungsbotschaft sehr nahe zu stehen. Dass die Stoa das ewige Leben als
eine vom Leib befreite Fortexistenz der Vernunftseele versteht und nicht
als eine ganzheitliche Neuschaffung durch einen treuen und liebenden
Gott, übersehen und übergehen die Kirchenväter. Wenn aber der Garant
für ein ewiges Leben nicht die Treue des Schöpfers, sondern der Besitz
einer Vernunftseele ist, sind alle vernunftlosen Geschöpfe vom ewigen Le‐
ben ausgeschlossen. Letztlich ist also eine ungenaue, bereits hellenistisch
gefärbte Wahrnehmung der biblischen Auferstehungsbotschaft dafür ver‐
antwortlich, dass die frühchristliche Theologie überzeugt ist, Tiere und
Pflanzen von Erlösung und ewigem Leben ausschließen zu müssen.

Ein zweiter Grund für die Attraktivität der stoischen Ewigkeitsvorstel‐
lung ist, dass sie alle vernunftbegabten Wesen zu einer verantwortlichen
Entscheidung über das eigene Heil aufruft. Nur wer Vernunft besitzt, so ist
für Stoa und Kirchenväter klar, kann und muss reflektiert und frei über sein
Heil entscheiden. Nun ist die Idee des Jüngsten Gerichts ohne Zweifel nur
sinnvoll, wenn die zu Richtenden frei und eigenverantwortlich gehandelt
haben. Gerade angesichts des hoch entwickelten römischen Rechtssystems

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

361

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


leuchtet das jedem Menschen im Römischen Reich unmittelbar ein, und
die biblischen Erzählungen vom Gericht Gottes stützen diese Vorstellung.
Damit scheinen aber die nichtmenschlichen Lebewesen umso klarer vom
ewigen Heil (und Unheil) ausgeschlossen. Denn frei und verantwortlich
entscheiden können sie nicht.

Am klarsten entfaltet diese Überlegungen der Pseudo-Athenagoras (vgl.
Kapitel 5.16): Tiere und Pflanzen hätten zwar ein Bedürfnis zu leben, aber
kein Bedürfnis zur Erkenntnis des Ewigen und damit auch kein Bedürfnis,
ewig zu leben. Gemäß dem Sparsamkeitsprinzip wäre es daher nicht ratio‐
nal, dass ihnen ein ewiges Leben geschenkt wird, wenn sie danach doch
gar nicht streben. Nein, sie existierten allein um des Menschen willen, der
als vernunftbegabtes Wesen Selbstzwecklichkeit besitzt. Sobald der Mensch
die nichtmenschlichen Kreaturen nicht mehr braucht, und das sei in der
Ewigkeit so, gebe es keinen Grund mehr, dass sie weiterhin existieren. In
die gleiche Richtung argumentiert auch Laktanz (Kapitel 5.7).

Eine gänzlich andere Tendenz hatten wir bei Tertullian beobachtet (Ka‐
pitel 5.5). An der platonischen Lehre von der Seelenwanderung ist für ihn
das Kernproblem nicht die Wanderung der Seele aus einem Menschenkör‐
per in einen Tierkörper, sondern die Wanderung vom Körper des einen
Individuums in den eines anderen Individuums. Die Seele sei nämlich
sehr spezifisch auf ein bestimmtes Lebewesen hin organisiert und könne
unmöglich in einem anderen existieren. Jede Seele sei einmalig und in voll‐
kommener Weise für den ebenso einmaligen Körper geschaffen, in dem sie
wohnt. Tertullian beweist, dass man die Seelenwanderungslehre wirksam
widerlegen kann, ohne die Tiere herabzuwürdigen. Man muss erst gar nicht
die Vorstellung bemühen, eine menschliche vernunftbegabte Seele wandere
in ein vernunftloses Tier. Es genügt vollkommen, die Seele als Teil der
geschöpflichen Individualität wahrzunehmen. Mit dieser viel fundamenta‐
leren Kategorisierung kann Tertullian die Seelenwanderungslehre erheblich
nachhaltiger aushebeln und zugleich eine Abwertung der Tiere vermeiden,
ja sogar ihre prinzipielle Ähnlichkeit mit den Menschen untermauern.

Einen Platz in der Ewigkeit haben die nichtmenschlichen Geschöpfe
allerdings nur bei Irenäus von Lyon. Er kann sich den Himmel unter
Berufung auf Jes 11 nur unter Einschluss aller Geschöpfe vorstellen. Eine
allegorische Interpretation des Textes, wie sie in späteren Zeiten z.B. bei
Hieronymus sichtbar wird, lehnt Irenäus entschieden ab. Damit gibt es zu‐
mindest einen patristischen Anwalt für die Auferweckung aller Lebewesen.
Das biblische Zeugnis steht für ihn über den philosophischen Argumenten.

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

362

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Offen bleibt damit freilich, auf welcher Geschäftsgrundlage die Auferwe‐
ckung von Tieren und Pflanzen geschehen soll. Denn dass nur die Men‐
schen über Einsicht und freien Willen verfügen, steht auch für Irenäus au‐
ßer Frage. Die Erlösung müsste also – in Irenäus‘ Intention weitergedacht –
zweistufig gedacht werden. Zunächst einmal geschieht sie für alle Geschöp‐
fe auf Basis der göttlichen Liebe und Treue zu ihnen, völlig unabhängig von
ihren Verdiensten oder dem Besitz einer unsterblichen Vernunftseele. Für
jene Geschöpfe, die über Einsicht und freien Willen verfügen, kann sie je‐
doch nicht über ihren Willen hinweg oder gar gegen ihn erfolgen, sondern
einzig unter Respektierung dieses Willens. Andernfalls könnte man weder
von menschlicher Freiheit noch von göttlicher Gerechtigkeit sprechen. –
Einsicht und freier Wille wären nach diesem Verständnis keine Bedingung
für die Auferweckung an sich, sondern nur für eine spezifische Weise des‐
sen, was im Zusammenhang der Auferweckung geschieht, nämlich Gericht
im doppelten Sinne von Gerechtigkeitsherstellung und Richtigstellung.

In der Volksfrömmigkeit ist die Vorstellung einer Erlösung der ganzen
Schöpfung gegen alle theologischen Einwände durch zwei Jahrtausende
immer lebendig geblieben. Papst Franziskus hat dieses Bild einer von allen
Geschöpfen bevölkerten Ewigkeit in seiner Enzyklika Laudato si’ neu be‐
lebt. Alle Geschöpfe, schreibt er, „gehen mit uns und durch uns voran auf
das gemeinsame Ziel zu, das Gott ist [...] Denn der Mensch […] ist berufen,
alle Geschöpfe zu ihrem Schöpfer zurückzuführen.“ (LS 83) „Gemeinsam
mit allen Geschöpfen gehen wir unseren Weg in dieser Welt.“ (LS 244)
„Das ewige Leben wird ein miteinander erlebtes Staunen sein, wo jedes
Geschöpf in leuchtender Verklärung seinen Platz einnehmen und etwas
haben wird, um es den endgültig befreiten Armen zu bringen.“ (LS 243)

Wer die Fleischwerdung des göttlichen Logos ernstnimmt, um die es in
diesem Unterkapitel ging, kommt letztlich nicht umhin, eine Erlösung des
gesamten Kosmos zu postulieren. „Theologically, each creature in the web
of life is a symbol of presence; each is intrinsically good, embraced by God
and called into redemptive future. In Christ, God entered evolving creation
in a profoundly new way: the Incarnate One, Word-become-flesh, became
an earth creature, sharing biological life with others on this planet. The
risen Christ has assumed a cosmic role, leading creation back into God in a
great act of love and thanksgiving that will be realized in its fullness in the
great eschaton.” (Mary E. McGann 2012, 49)

6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

363

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.3 „Der letzte Zweck der anderen Geschöpfe sind nicht wir.“ (LS 83) Die
Frage nach der teleologischen Deutung der natürlichen Vorgänge

Teleologien sind heute von verschiedenen Seiten stark in Frage gestellt. Die
Naturwissenschaften kennen per se keine Teleologien, da sie methodisch vom
Zufall ausgehen. Naturphilosophien sind diesbezüglich methodisch weniger
festgelegt, werden aber schnell des Metaphysizismus verdächtigt, wenn sie
auch nur  vorsichtig  von Teleologie  reden.  Und theologische  Teleologien
stehen außerhalb des eigenen Fachs ohnehin unter Ideologieverdacht. Den‐
noch kommt man im Rahmen einer kognitivistischen Tier- und Umweltethik
an teleologischen Überlegungen und Entscheidungen nicht vorbei. Denn die
Frage, ob der Kosmos allein für die Menschen oder auch für die Tiere oder gar
für alle Lebewesen oder sogar zuallererst für die Ökosysteme da ist, muss
geklärt werden, ehe man konkrete normative Aussagen machen kann. Dazu
braucht  man nicht  unbedingt  eine  Teleologie  des  Seins,  wohl  aber  eine
Teleologie des Sollens. Ob diese letzte jedoch ohne die erste begründet werden
kann, und wenn ja, wie, muss gut überlegt werden.

Im Folgenden gehe ich in zwei Schritten vor: Zunächst wird die Grund‐
satzfrage nach Teleonomien im Plural und einer Teleologie im Singular
gestellt. Anschließend muss diskutiert werden, welche der klassischen vier
umwelt- und tierethischen Modelle einer Teleologie im Kontext moderner
Naturwissenschaft einerseits und ökologischer Bedrohungsszenarien ande‐
rerseits am angemessensten ist.

6.3.1 Partikulare Teleonomien und umfassende Teleologie

Eine partikulare Teleonomie in der Natur der einzelnen Lebewesen reprä‐
sentiert eine Antwort auf die Frage, wonach ein Lebewesen natürlicher‐
weise strebt und welche Funktion das Erstrebte für es hat. So wird die
Beobachtung, dass alle Lebewesen nach Nahrung suchen, üblicherweise
als ihr Streben nach Selbsterhaltung gedeutet. Eine umfassende Teleologie
der Natur als ganzer hingegen versucht eine Antwort auf die Frage, um
wessentwillen der Kosmos vorhanden ist – um der Menschen (Anthropo‐
zentrismus), der schmerzempfindlichen Wesen (Pathozentrismus), der Le‐
bewesen (Biozentrismus) oder der Ökosysteme willen (Holismus).

Beide Ebenen – die der Teleonomien und die der Teleologie – hängen
zusammen. Würde man behaupten, dass Lebewesen keine Teleonomie
der Selbsterhaltung besitzen, wäre die Teleologie des Biozentrismus ihrer

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

364

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grundlage beraubt. Umgekehrt folgt aus der Anerkenntnis der Teleonomie
der Selbsterhaltung der Lebewesen nicht zwingend die Teleologie des Bio‐
zentrismus, denn es könnte sein, dass diese Teleonomie zweitrangig ist und
von einer anderen Teleonomie relativiert wird (im stoischen Anthropozen‐
trismus z.B. durch das Streben nach Vernunfterkenntnis). Die Teleonomie
der Selbsterhaltung der Lebewesen ist also ein notwendiges, aber nicht
hinreichendes Kriterium für die Teleologie des Biozentrismus.

Die klassische moraltheologische Position lässt sich an Thomas von
Aquin (1225 Aquin – 1274 Fossanova) illustrieren. Thomas kennt in Ori‐
entierung an Aristoteles sowohl partikulare Teleonomien in der Natur der
einzelnen Lebewesen als auch eine umfassende Teleologie der Natur als
ganzer.

Die partikularen Teleonomien stellt Thomas im Kontext seiner Anthro‐
pologie und Ethik unter den Begriff der natürlichen Neigungen (Thomas
von Aquin, summa theologiae I-II q 94 a 2). Jeder Handelnde handelt
um eines Gutes willen, das er durch seine Handlung erreichen will. Dabei
begreift die menschliche Vernunft all jene Dinge als Güter und damit als
erstrebenswert, zu denen der Mensch eine natürliche Neigung hat. Thomas
nennt drei derartige Neigungen (inclinationes naturales):

– Das Streben nach Selbsterhaltung, das der Mensch mit allen Lebewesen
gemeinsam hat und das dem vegetativen Vermögen der Seele (anima
vegetativa) entspringt.

– Das Streben nach Zeugung und Erziehung von Nachkommen, das der
Mensch auf Grund des sinnenhaften Vermögens der Seele (anima sen‐
sibilis) mit allen Tieren gemeinsam hat (heute würden wir sagen: das
Streben nach Arterhaltung).

– Das Streben nach Gemeinschaftsleben und Gotteserkenntnis, das nur
der Mensch besitzt, und zwar im vernunfthaften Seelenvermögen (anima
rationalis). Thomas reduziert hier einerseits die menschlichen Beziehun‐
gen untereinander und mit Gott auf die rationale Dimension und spricht
andererseits den Tieren jede Vernunft ab. Beide Annahmen übernimmt
er von der Stoa und ihrer Rezeption in der christlichen Theologie.

Thomas ist durchaus bewusst, dass er die drei natürlichen Neigungen
nicht empirisch beweisen kann, sondern dass sie Deutungen des pflanzli‐
chen, tierlichen und menschlichen Verhaltens darstellen. Auch deswegen
formuliert er sie so allgemein, dass viel Interpretationsspielraum bleibt,
insbesondere für die Gewichtung der drei Strebungen untereinander und
ihre konkrete Ausgestaltung im Einzelfall. Entscheidend ist jedoch, dass

6.3 Die Frage nach der teleologischen Deutung der natürlichen Vorgänge

365

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die natürlichen Strebungen eine innere Funktionalität besitzen und im
Regelfall auf sinnvolle Zwecke ausgerichtet sind. Ansonsten müsste Thomas
unterstellen, dass die Natur dysfunktional ist – was im Kontext des Glau‐
bens auf den Schöpfer zurückfiele. Es ist daher für ihn vernünftig, beim
Nachdenken und Entscheiden über das eigene Handeln die natürlichen
Neigungen – die eigenen wie die anderer Lebewesen – zu berücksichtigen.
Das schließt nicht aus, sondern ein, dass die Neigungen verschiedener Indi‐
viduen oder eines einzigen Individuums einander widerstreiten können. Es
bedeutet aber, dass sie sich auf wirkliche Güter richten – und diese haben
Relevanz für das ethische Handeln. Die gegenwärtigen Tierwohldebatten
sind im Grunde Versuche, diese thomasische Denkfigur auf Nutztiere zu
übertragen. Von tierlichen Strebungen schließt man auf das, was ihnen gut
tut, und das so erkannte Tierwohl sieht man als ethisch gebotenes Ziel des
Handelns.

Was die übergreifende Teleologie angeht, orientiert sich Thomas ganz an
der Stoa. Für ihn gibt es daher zwei Arten von Seienden: Jene, die von au‐
ßen fremdgesteuert werden, und jene, die sich von innen her selbst steuern.
Sich selbst steuern können aber nur Seiende, die einen freien Willen haben,
und den haben nur jene, die auf Grund rationaler Überlegungen ein Urteil
fällen und eine Entscheidung treffen können. Das sind die Menschen. Tiere
hingegen sind nach Thomas wie schon in der Stoa durch Umweltreize
vollständig fremdgesteuert (Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II,
47–48).

Diese Zweiteilung der Welt in aktiv handelnde und passiv fremdgesteuer‐
te Seiende hat für Thomas schwerwiegende Konsequenzen. Wer nämlich
aktiv handeln kann, ist einE BevollmächtigteR (principalis agens), der
seinen Zweck in sich selbst hat. Was hingegen nur von außen gesteuert
wird, ist ein Instrument, das keinen Selbstzweck besitzt, sondern darin
aufgeht, Zweck für Bevollmächtigte zu sein. Tiere sind also von Natur aus
den Menschen untergeordnet, weil sie unfreie SklavInnen sind. Es ist keine
Sünde, sie zu töten, denn sie sind zum Nutzen des Menschen geschaffen
und auf ihn und seine Bedürfnisse hingeordnet. Tierquälerei ist nur des‐
wegen verboten, weil sie sich im nächsten Schritt als Grausamkeit gegen
Menschen richten könnte oder weil ein Tier geschädigt wird, das einem
anderen Menschen gehört (Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II,
112).

Wenn der Mensch gemäß der Vernunft (ratio) handelt, kann er mit Tie‐
ren also alles machen, was ihm nützt, weil sie ihm als vernünftigem Wesen
untergeordnet sind. Doch das heißt für Thomas nicht, dass die Gefühle

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

366

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gegenüber Tieren völlig irrelevant wären. Im Gegenteil: Wenn der Mensch
sich zusätzlich vom Gefühl (passio) lenken lässt, wird er Barmherzigkeit
(misericordia) mit leidenden Tieren haben. Und das sei gut so (Thomas
von Aquin, Summa theologiae I-II q 102 a 6 ad 8). Hier kommt Thomas
nicht umhin, gegen die stoische Axiomatik die zahlreichen Bibelstellen zu
würdigen, die von der Barmherzigkeit mit Tieren sprechen. Eine zentrale
Rolle spielt diese für ihn aber nicht. Als sogenanntes supererogatorisches
Werk, d.h. als ein Tun, das nicht von der Gerechtigkeit gefordert, sondern
über diese hinausgehend freiwillig geleistet wird und deswegen „verdienst‐
voll“ ist, bleibt die Barmherzigkeit mit Tieren ein sekundäres Anhängsel
seiner anthropozentristischen Ethik.

Die allen Lebewesen innewohnende Teleonomie der Selbsterhaltung und
die allen Tieren innewohnende Teleonomie der Arterhaltung werden bei
Thomas also durch die exklusiv den Menschen gegebene Teleonomie der
Erkenntnis immer und prinzipiell ausgestochen. In seiner Begründung des
Anthropozentrismus werden sie nicht einmal mehr erwähnt.

Lässt sich in einer evolutiven Weltanschauung eine derartige Etablierung
von Teleonomien oder einer Teleologie überhaupt noch rechtfertigen? Die‐
ser Frage geht Christian Kummer nach. Von den Paradigmen der Evoluti‐
onstheorie her (Wandelbarkeit, Entwicklung, Zufall, …) ist für ihn klar,
dass Darwin „für die Rede von den Zwecken in der Natur keinen Platz
mehr sah.“ (Christian Kummer 2011, 63) Das erschließt sich daraus, dass
„Anpassung keine Frage der Absicht ist, sondern eine unvermeidliche Folge
gegenseitiger Konkurrenz.“ (Christian Kummer 2011, 63) Die Evolution
verfolgt also weder ein partikulares noch ein übergreifendes Telos – sie
ist absichtslos. Seit Darwin entwirft man daher weitverzweigte Stammbäu‐
me statt einer geradlinigen Scala naturae. Paradoxerweise steht in diesen
Stammbäumen jedoch wiederum der Mensch ganz oben und wird somit
wie in der Stoa als höchstes Lebewesen bewertet.

Was aber, fragt Kummer, könnten evolutionsbiologische Kriterien einer
Höherbewertung bestimmter Spezies sein? Dazu macht er folgenden Vor‐
schlag (Christian Kummer 2011, 106):

– Die Zunahme der funktionalen Differenzierung sowie der Integration
der differenzierten Fähigkeiten in das eine Ganze des Organismus.

– Die Abnahme der Umweltabhängigkeit des Organismus.
– Die Zunahme der individuellen Autonomie des Lebewesens. Je mehr

Autonomie ein Lebewesen besitzt, umso mehr ist es sich selber zum
Selbstzweck geworden.

6.3 Die Frage nach der teleologischen Deutung der natürlichen Vorgänge

367

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Letztlich laufen alle drei Kriterien Kummers auf die Annahme hinaus, dass
die Evolution in Richtung größerer Selbständigkeit und Unabhängigkeit
der Lebewesen tendiert. Das ist evolutionsbiologisch durchaus einleuch‐
tend. Jedoch blendet Kummer meines Erachtens zwei Aspekte aus: Erstens
handelt es sich beim Konzept der (reflexionsbasierten) Autonomie erkennt‐
nistheoretisch betrachtet um ein methodisch anthropozentrisches Konzept.
Das kann auch gar nicht anders sein, sollte aber ausdrücklich reflektiert
werden. Und zweitens vertritt Kummer ein sehr individualistisches Ver‐
ständnis von Autonomie. Dass die nach seinem Verständnis „autonomsten“
Lebewesen ausgerechnet die am sozialsten lebenden Tiere sind, wird ausge‐
blendet. Das halte ich für ein biologisches Versäumnis.

Dennoch betont Kummer, dass wir keine umfassende Zielsetzung der
Evolution angeben können – eine solche wäre völlig spekulativ. Wie steht
es dann aber um die Fähigkeit des Menschen, Zwecke zu setzen? Steht er
auf Grund dieser Fähigkeit außerhalb der Evolution oder ist diese Fähigkeit
nur Schein? Kummer will diese Frage ausdrücklich offen halten. Er hält
es für möglich, dass der Mensch nur deswegen Zwecke in die Natur hinein‐
liest, weil er sich diese nicht anders vorstellen kann.

Biologisch dürften die Überlegungen Kummers wohl erwogen und zu‐
treffend sein. Philosophisch-ethisch sind sie jedoch ungenügend. Denn
eine kognitivistische Ethik kann sich nicht damit zufrieden geben, die
Frage nach einer rational erkennbaren Ordnung der Natur völlig offen
zu lassen. Eine solche Ordnung wird Zweck-Mittel-Relationen enthalten
müssen. Ansonsten bliebe nur ein ethischer Nonkognitivismus. Natürlich
hat die konkurrenzgetriebene Evolutionsdynamik selbst keine Absichten.
Aber sie verläuft nach Gesetzmäßigkeiten, die darüber bestimmen, wer
den Konkurrenzkampf gewinnt und wer ihn verliert – und diese geben
der Evolution eine gewisse grobe Richtung. Dass sich die Biodiversität im
Verlauf der Evolutionsgeschichte allen fünf bisherigen Massenextinktionen
zum Trotz immer weiter erhöht hat (Makroperspektive) und dass sich die
sozialen Lebewesen zu immer mehr und komplexerer Interaktion und ge‐
nau dadurch zu immer mehr Intelligenz und Autonomie entwickelt haben
(Mikroperspektive), deutet eben doch auf ein immanentes Telos der Natur
hin.

Vor diesem Hintergrund ist es bemerkenswert, dass alle vier etablierten
Begründungsansätze der Umwelt- und Tierethik, also Anthropo-, Patho-,
Bio- und Ökozentrismus, teleologisch strukturiert sind. Ohne eine vorsich‐
tige Prämisse über das Telos der Natur scheinen Umwelt- und Tierethik
(und letztlich kognitivistische Ethik insgesamt) nicht begründbar zu sein.

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

368

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Man muss deswegen nicht dem „naturalistischen Fehlschluss“ (George Ed‐
ward Moore) anheimfallen und bar jeder kritischen Hermeneutik vom Sein
auf das Sollen schließen. Man muss auch nicht aus den begrenzten Teleo‐
nomien, die die Naturwissenschaft beobachtet, eine alles überwölbende
monolineare Teleologie ableiten. Aber man wird im Rahmen kognitivisti‐
scher Ethiken doch nicht umhinkommen, auf so etwas wie eine regelhafte
„Natur“ zurückzugreifen. Das haben selbst KontraktualistInnen wie John
Rawls (der auf die „allgemeinen Tatsachen“ rekurriert und seine Theorie
als Naturrechtstheorie klassifiziert) und DiskursethikerInnen wie Jürgen
Habermas (der die „Natur“ als das nicht von Menschen Gemachte zur
Unterfütterung seiner Gleichheitsidee braucht) anerkannt.

Hier liegt das unbestreitbare Verdienst der Stoa. Sie hat der abendländi‐
schen Ethik ins Stammbuch geschrieben, dass Sollensansprüche unabding‐
bar mit Erkenntnissen über das Sein in Beziehung gesetzt werden müssen.
Ihre Schwäche liegt jedoch darin, eine gemessen an der Evolutionsbiologie
allzu simple, geradlinige und allein auf den Menschen zulaufende Teleo‐
logie entwickelt zu haben. Diese kann sie nur mit einem rationalistisch
verengten Konzept der Vernunft begründen. Beides ist heute nicht mehr
überzeugend, ja sogar schädlich für Menschen, Tiere, Pflanzen und Öko‐
systeme.

Die christliche Schöpfungstheologie und -ethik sollte also den unaufheb‐
baren Widerstreit natürlicher Teleonomien klarer betonen, der angesichts
begrenzter Ressourcen im Ökosystem Erde darin liegt, dass alle Lebewesen
auf das Sterben anderer Lebewesen angewiesen sind. Dieser schöpfungs‐
theologische Ursprung der Theodizeefrage darf nicht mit salbungsvollen
Floskeln zugedeckt werden, sondern muss als unauflöslicher Einspruch
gegen eine naive Harmonisierung der Rede von göttlicher Liebe und Für‐
sorge stehenbleiben, ja stark gemacht werden. Zugleich gilt es jedoch die
Anstrengung hochzuhalten, aus den zahlreichen einander widerstreitenden
Teleonomien der Natur Richtungsanzeigen für Sinnpotenziale herauszule‐
sen, die vorethischen Gütern und ethischen Ansprüchen ein Fundament
geben. Ein Verzicht auf die Erschließung solcher Sinnpotenziale wäre eine
Kapitulation kognitivistischer Ethik.

6.3 Die Frage nach der teleologischen Deutung der natürlichen Vorgänge

369

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.3.2 Der Biozentrismus als angemessenste Teleologie30

Die Welt steht ökologisch gesehen am Abgrund. Das Ziel jeder Umwelt-
und Tierethik muss es folglich sein, Mittel und Wege aufzuzeigen, um die
derzeitige Wucht der ökonomischen und technologischen Rationalität zu
bremsen und ihr die Dominanz über alle gesellschaftlichen Prozesse zu
nehmen (vgl. Michael Rosenberger 2021, 44–47). Angesichts dieser gewalti‐
gen Aufgabe wird ein ethischer Ansatz, der erkennbar mehr verharmlost als
dramatisiert, einzig zum Erhalt des Status Quo beitragen. Um es deutlich
zu sagen: Die kühle Apathie des stoischen Anthropozentrismus mag eine
rationale Plausibilität haben, wird aber auf Grund ihrer Emotionslosigkeit
keine Veränderungen einleiten. Dazu ist eine Emotionalisierung nötig –
in Verbindung mit einer erheblichen Horizonterweiterung. Gesucht ist ein
ethischer Ansatz, der dazu auffordert und befähigt, sich in ein Tier oder
eine Pflanze hineinzuversetzen.

Papst Franziskus hat vollkommen Recht, wenn er betont, dass die Lö‐
sung nicht allein von einer Lehre erwartet werden kann – weder von
einer anthropozentristischen noch von einer nicht-anthropozentristischen.
Denn: „Es geht darum, nicht so sehr über Ideen, sondern vor allem über
die Beweggründe zu sprechen, die sich aus der Spiritualität ergeben, um
eine Leidenschaft für den Umweltschutz zu fördern. Denn es wird nicht
möglich sein, sich für große Dinge zu engagieren allein mit Lehren, ohne
eine ‚Mystik‘, die uns beseelt, ohne ‚innere Beweggründe, die das persön‐
liche und gemeinschaftliche Handeln anspornen, motivieren, ermutigen
und ihm Sinn verleihen‘ (EG 261).“ (LS 216) Zu fragen ist daher, welche
Teleologie am offensten und affinsten für spirituelle Motivationen ist. Und
hier haben die biozentristischen und ökozentristischen Ansätze die Nase
vorn (Haydn Washington et al. 2017, 39).

Im Diskurs der letzten fünf Jahrzehnte um die umwelt- und tierethisch
angemessene Teleologie dreht sich fast alles um die Frage, wem Würde
zugeschrieben werden soll: Menschen, Tieren, Pflanzen und/ oder Ökosys‐
temen. Der Begriff der Würde begründet kein rationales Handlungsprinzip,
sondern eine emotionale Hemmschwelle, was paradox ist, da die Rede von
der (Menschen-)Würde stoischen Ursprungs ist und damit einem rationa‐
listischen Denkmodell entstammt. Jemandem Würde zuzuerkennen bedeu‐

30 Siehe zu diesem Abschnitt weit ausführlicher und alle vier Begründungsansätze sehr
detailliert darstellend, würdigend und gegeneinander abwägend: Michael Rosenber‐
ger 2021, 131–188. Im Folgenden konzentriere ich mich auf einige wenige der dort
angeführten Argumente.

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

370

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tet: „Stopp! Halt inne und betrachte den/ die WürdenträgerIn auch aus der
anderen, nicht nutzenorientierten Perspektive! Nimm ihn oder sie als ei‐
genständiges Du mit eigenen Bedürfnissen wahr!“ Zur inhaltlichen Bestim‐
mung von Handlungsregeln in Güterkonflikten trägt die Zuschreibung von
Würde hingegen wenig bei. Rational-argumentativ wäre der Rekurs auf sie
verzichtbar, wofür auch viele plädieren, denen der Bezug auf Rechte völlig
genügt. Aber ohne die Erwähnung der Würde geht ein Großteil der emotio‐
nalen Aufladung verloren. Die Wichtigkeit und Dringlichkeit des Anliegens
wird heruntergespielt. Genau hier liegt die Bedeutsamkeit begründet, allen
Geschöpfen und nicht nur allen Menschen Würde zuzuerkennen. Die Rede
von „Würde“ ist ein Signalverstärker ersten Grades.

Das gilt umso mehr, wenn (wie in der Enzyklika Laudato si’) ergän‐
zend zum philosophischen Würdebegriff die theologische Rede von der
Geschwisterschaft und BundesgenossInnenschaft aller Geschöpfe verwen‐
det wird. Sie weckt anschauliche, jedem einsichtige Bilder und ist damit
noch mehr ganzheitlich ansprechend. Argumentativ lassen sich Tier- und
Umweltschutz sowohl anthropo- als auch bio- oder ökozentristisch begrün‐
den. Aber ich halte es für naiv, wenn nicht fahrlässig, die emotionale Seite
völlig auszuklammern. Denn Anthropozentrismus (vgl. Michael Rosenber‐
ger 2001, 162–163)

– vertraut tendenziell mehr der technischen Rationalität und lässt sich
eher vom „technokratischen Paradigma“ verführen als Bio- oder Öko‐
zentrismus. Er neigt mehr zur Überschätzung des menschlichen Wissens
von natürlichen Prozessen und der menschlichen Möglichkeiten des
Managements der Natur.

– neigt eher zum alles beherrschenden ökonomistischen Denken, das die
nichtmenschlichen Lebewesen und das Ökosystem nur als „Naturkapi‐
tal“ sieht und bestenfalls um der langfristigen ökonomischen Folgen wil‐
len schützt. Der Würdebegriff ist aber nach Kant genau die gegenteilige
Kategorie zu mess- und skalierbaren Geldwerten. Er setzt die ethische
Wahrnehmung von WürdeträgerInnen exakt dem ökonomischen Kalkül
entgegen – wohl wissend, welche Macht dieses besitzt.

– lässt sich schneller zum Chauvinismus verleiten, indem er aus der Son‐
derstellung des Menschen vor allem Rechte und kaum Pflichten ableitet
und damit nichtmenschliche Lebewesen aus Prinzip unterordnet.

Ein holistisch fundierter Biozentrismus, wie ich ihn im Folgenden vertrete,
wird das traditionelle Vorsorgeprinzip, das grundsätzlich auch der Anthro‐
pozentrismus kennt, eher und umfassender anwenden und somit behut‐

6.3 Die Frage nach der teleologischen Deutung der natürlichen Vorgänge

371

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


samer und fehlerfreundlicher vorgehen. Er neigt stärker zur demütigen
Anerkenntnis der Grenzen des eigenen Wissens und Könnens und zum
ehrfürchtigen Staunen vor den unermesslichen Geheimnissen des Kosmos.
Angesichts der enormen Erfordernisse zum Erhalt einer lebenswerten Erde
ist das ein starkes Argument für ihn.

Genau aus diesen Überlegungen ergibt sich mein Plädoyer für einen
holistisch fundierten Biozentrismus. Dieser ist von seiner Grundgestalt her
eine Form des moralischen Individualismus und schreibt Eigenwert bzw.
Würde allen Lebewesen und nur ihnen zu. Im Vergleich der Begründungs‐
ansätze der Umweltethik erweist sich der Biozentrismus als die adäquateste,
konsistenteste und sparsamste Option. Er schließt kein Lebewesen aus der
Gemeinschaft der moralisch relevanten Individuen aus – es entsteht kein
„garstiger Graben“ zwischen Menschen und Tieren oder zwischen Tieren
und Pflanzen. Um aber nicht in einem systemblinden Individualismus
zu enden, der sämtliche Beziehungen der Lebewesen ignoriert, spreche
ich von einem holistisch fundierten Biozentrismus. Kollektiven Systemen
kommt keine Würde zu. Sie sind aber für das Gemeinwohl der Lebewesen
von herausragender Bedeutung, weil sie die Möglichkeitsbedingung für
das Einzelwohl ihrer Mitglieder sind. Das kann wie im Recht mitunter
sogar heißen, dass das System den Vorrang vor dem Individuum erhält
(Gemeinwohlprinzip). Auch kann es analog zum Recht durchaus sinnvoll
sein, bestimmten Lebensgemeinschaften a posteriori einen moralischen
Status zuzuschreiben und sie als „Quasi-Personen“ zu behandeln. Insgesamt
ist der holistisch fundierte Biozentrismus also ein gemeinwohlgebundener
moralischer Individualismus.

Bestimmen wir in sechs Thesen genauer, worum es geht (vgl. Michael
Rosenberger 2021, 157–162):

(1) Alle Lebewesen haben eine unverlierbare Würde. Sie haben a priori
einen moralischen Status, müssen also um ihrer selbst willen moralisch
beachtet werden. Wir haben ihnen gegenüber direkte Pflichten.

(2) Würde ist das Gegenteil eines Preises (Immanuel Kant, Metaphysik
der Sitten AA VI 434–435). Ein Preis signalisiert Ersetzbarkeit und
Austauschbarkeit, Würde hingegen Einzigartigkeit und Nichtersetzbar‐
keit. Außerdem signalisiert ein Preis die Vergleichbarkeit von Werten,
die skalar sind, d.h. von einem Minimum bis zu einem Maximum
eine durchgehende Skala belegen. Er kennt ein Mehr oder Weniger
und auch ein Gleich-Viel (bei Kant „Äquivalenz“) an Wert. Die Würde
hingegen signalisiert Unvergleichlichkeit (Inkommensurabilität) und

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

372

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist nicht skalar, sondern binär. Entweder ein Seiendes hat Würde oder
es hat keine Würde. Entweder es verdient moralische Achtung oder
nicht.

(3) Die Würde bezeichnet eine Selbstzwecklichkeit. Sie kommt ihrem Trä‐
ger oder ihrer Trägerin unmittelbar zu, ist nicht übertragbar und kann
nicht vertretungsweise wahrgenommen werden wie Rechte. Sie ist im
Gegensatz zum Preis auch nicht verlierbar.

(4) Jedes Handeln, das ein Individuum mit Würde betrifft, ist diesem
gegenüber rechtfertigungspflichtig.

(5) Als WürdenträgerInnen dürfen Lebewesen nie völlig instrumentali‐
siert, nie ausschließlich unter ihrem Nutzen für andere betrachtet wer‐
den. Es gilt, sie immer zugleich auch und sogar zuerst als individuelles
Gegenüber, als Du zu betrachten und zu respektieren.

(6) Individuen mit Würde sind TrägerInnen eigener Güter. Diese müssen
in eine faire Güterabwägung einbezogen werden. WürdenträgerInnen
haben ein Recht auf faire Behandlung.

Die Zuschreibung der Würde an alle Lebewesen und nur an diese, mithin
das Plädoyer für den Biozentrismus lässt sich mit einigen weiteren Über‐
legungen stützen. Das Hauptargument, das für ihn spricht, besagt, dass
jedes Lebewesen ein eigenes Gut hat, das sich in „the full development
of its biological powers“ realisiert (Paul W. Taylor 1981, 199). Daneben ist
es zwar auch (Mit-)Träger anderer Güter, z.B. des Gutes der eigenen Popu‐
lation und des Gutes der eigenen Art, das in der Weitergabe genetischer
Information und in der Arterhaltung besteht. Die Würde eines Lebewesens
ist jedoch in der Potenz zur Realisierung seiner eigenen biologischen Kräfte
begründet (Paul W. Taylor 1984, 154–155). Wenn dann noch vorausgesetzt
wird, dass die „Mitgliedschaft in der Erdgemeinschaft“ (onto-)logisch dem
konkreten So-Sein des Lebewesens vorausgeht, dann ergibt sich a priori
die direkte moralische Pflicht, die fundamentale Potenz der Eigenverwirkli‐
chung jedes Lebewesens zu achten und zu fördern. „Nun gibt es tatsächlich
eine Eigenschaft, die Menschen mit Tieren teilen und die mindestens eine
ebenso plausible Grundlage für die Zusprechung eines absoluten Wertes ist
wie die kantische Autonomie und verwandte Konzeptionen. Diese Eigen‐
schaft besteht darin, dass jeder Mensch und jedes Tier für sich selbst ein
Gut ist… kein Mensch und kein Tier erfährt sich selber als Mittel zu eines
anderen Zweck.“ (Michael Hauskeller 2015, 143)

Noch einmal anders gewendet: Jedes Lebewesen hat zwei der Selbst‐
zwecklichkeit im Kantischen Sinn analoge Eigenschaften. „Es ist Subjekt

6.3 Die Frage nach der teleologischen Deutung der natürlichen Vorgänge

373

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Zwecken und es hat ein praktisches Selbstverhältnis.“ (Friedo Ricken
1987, 8) Auch Lebewesen, die keine Empfindungen von Lust und Schmerz
haben, besitzen „Bedürfnisse“, die zu bewussten „Interessen“ analog sind.
Pflanzen pflegen ihre Bedürfnisse, etwa nach Licht und Wasser, sehr zielge‐
richtet zu erfüllen. Das entspricht der Überlegung des Aristoteles, der auch
dem vegetativen Seelenvermögen ein Streben zuschreibt (Friedo Ricken
1987, 14–16; Aristoteles, De anima II 4, 415a25-b2). Auch Pflanzen verhalten
sich zu sich selbst. Ihr Organismus ist nicht nur Ergebnis, sondern zugleich
Ursache stofflicher Ansammlungen seiner selbst und Träger von Identität in
allem Stoff-Wechsel.

Theologisch lässt sich die philosophische Argumentation noch vertie‐
fen und emotional untermauern: Die nichtmenschlichen Lebewesen sind
genauso wie die Menschen direkt von Gott erschaffen, von ihm gewollt
und geliebt (Gen 1–2). Gott selbst wird „Fleisch“, also Geschöpf, und gibt
damit allem „Fleisch“, also allen Geschöpfen, eine unübertreffliche Würde
(Joh 1,14). Schließlich sind die Geschöpfe in die Erlösung einbezogen –
das „Reich Gottes“ kann ohne sie nicht gedacht werden (Jes 11; Mk 1,13).
Der Biozentrismus ist also nicht nur aus philosophischen Gründen am
besten geeignet, sondern auch biblisch am umfangreichsten bezeugt und
verankert.

Zusammenfassend ergibt sich ein relativ konsistentes Bild: Eine kogniti‐
vistische Umwelt- und Tierethik braucht den Rekurs auf partikulare Teleo‐
nomien (das Streben der Tiere und Pflanzen nach ihren eigenen Gütern)
ebenso wie auf eine vorsichtig formulierte umfassende Teleologie (die Wür‐
de aller Lebewesen). Erst auf dieser Basis können die komplexen Güterab‐
wägungen vollzogen werden, die sich zwangsläufig aus dem Widerstreit
unterschiedlicher Interessen ergeben. Ohne diesen gäbe es keine Theodi‐
zeefrage, aber auch keine Ethik! Angesichts dieses Widerstreits erweist sich
im Zeitalter der ökologischen Krise der Biozentrismus als die angemessens‐
te, diskriminierungsärmste teleologische Festlegung. Die Zeit drängt, dass
er den 2500 Jahre alten Anthropozentrismus ablöst. „Der letzte Zweck der
anderen Geschöpfe sind nicht wir.“ (LS 83)

6.4 Körpersignale für das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefühle

Eine alte Geschichte erzählt, wie ein Professor in den Sommerferien auf
einem Bauernhof Urlaub macht. Als er dem Bauern seine Mithilfe bei der
Erntearbeit anbietet, will dieser ihm eine leichte Arbeit geben und schickt

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

374

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihn zum Sortieren der Kartoffeln. Die großen solle er in den einen, die
kleinen in den anderen Korb werfen. Doch als der Bauer gegen Mittag
kommt, um die sortierten Kartoffeln abzuholen, liegt noch keine einzige in
einem der beiden Körbe. Der Professor war nicht in der Lage gewesen zu
entscheiden, was unter „groß” und was unter „klein” zu verstehen sei.

Ein paradigmatisches Beispiel. Das reine Denken ist nicht in der Lage,
innerhalb eines Kontinuums eine klare und diskrete Grenze zu ziehen,
weil diese zwangsläufig ein letztes, nicht rational begründbares, also „will‐
kürliches” Moment enthält. Nun mag das im Fall der Kartoffeln ethisch
belanglos sein. Jedoch vollziehen sich Güterabwägungen, wie sie Bestand‐
teil aller ethischen Entscheidungen sind, prinzipiell nicht anders. Damit
ist die Frage aufgeworfen, der ich im Folgenden nachgehen möchte: Gibt
es überhaupt rein rationale Entscheidungen, wie wir sie in Nachfolge der
Stoa und 2000 Jahren christlicher Ethik gerne für „sachliche” Diskussionen
postulieren? Und wenn nicht, wie sieht dann die Verhältnisbestimmung
von Vernunft und Gefühl für die sittliche Urteilsfindung aus? Können
Gefühle Substanzielles zum ethischen Entscheiden beitragen?

Ein Blick in die Geschichte soll in einem ersten Schritt helfen, die
stoische Position und ihre christliche Rezeption besser zu verstehen. Im
zweiten Schritt unternehme ich mit dem aktuellen Wissen der Neurowis‐
senschaften eine Neubewertung der Gefühle, die zugleich eine Bestätigung
der klassischen spirituellen Lehre und Praxis der Unterscheidung der Geis‐
ter ermöglicht (vgl. zum Folgenden: Simon Blackburn 1998; Michael Ro‐
senberger 2002, 59–72; Michael L. Spezio 2011, 339–356).

6.4.1 Die griechische Skepsis gegenüber den Gefühlen

Einen adäquaten Begriff für das, was wir im Deutschen als „Gefühl” be‐
zeichnen, kennt die antike Philosophie nicht. Das Gefühl wird griechisch
als πάθη bzw. πάθος, lateinisch als affectus oder passio gefasst. Damit ist
die Grundperspektive angedeutet, unter der Gefühle betrachtet werden: Sie
sind „Leidenschaften”, Regungen, die aus äußerer Einwirkung entstehen,
die der Mensch erleidet und die letztlich seine (Vernunft-)Autonomie be‐
drohen. Dem entsprechend wird nach der unmittelbaren Ursache gefragt,
die ein Gefühl hervorruft, nicht aber danach, ob ein Gefühl auch Inhalte
vermitteln kann, ob es aus sich selbst heraus „etwas sagt”.

In der Lehre der Stoa findet diese in der antiken Philosophie durchgän‐
gige Sicht des Gefühls ihre äußerste Zuspitzung und Zusammenfassung.

6.4 Körpersignale für das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefühle

375

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ziel des Menschen ist danach die Unterordnung der Leidenschaften un‐
ter die Vernunft. Letztere wird als das ἡγεμονικόν, als die beherrschende
und steuernde Instanz angesehen, welche die Gefühlsregungen ordnet und
lenkt. Als stoisches Ideal gilt dementsprechend die ἀπάθεια, die Leiden‐
schaftslosigkeit. Diese muss zwar nicht notwendig als völlige Gefühllosig‐
keit interpretiert werden. Entscheidend ist aber: Allein die Vernunft soll das
Tun lenken, die Leidenschaften tragen zur sittlichen Urteilsbildung nichts
Substanzielles bei. In dieser subordinatorischen Positions-bestimmung ma‐
nifestiert sich die „tief im griechischen Denken verankerte Voreingenom‐
menheit gegen die pathé.” (Peter Kaufmann 1992, 27)

Auch im Mittelalter bewegt sich die Einschätzung der Gefühle ganz in
den durch die griechische Philosophie eingeschlagenen Bahnen. Thomas
von Aquin definiert die Affekte als „Akte des sinnlichen Strebevermögens,
insofern sie mit körperlichen Veränderungen verbunden sind” (Thomas
von Aquin, Summa theologiae I-II q 20 a 1). Affekte sind für ihn Vorgän‐
ge, die erlitten werden, und leiden im eigentlichen Sinne kann nur der
Körper, nicht die Seele. Dahinter verbirgt sich die alltägliche Erfahrung,
dass Gefühle unmittelbar und nicht willentlich gesteuert somatische Aus‐
wirkungen zeitigen (Thomas von Aquin, Summa theologiae I-II q 22 a 3).
Dennoch schätzt Thomas die Leidenschaften im Gefolge des Aristoteles
etwas positiver ein als die Stoiker. Strebt der Mensch das Gute nicht nur
geistig, sondern auch mit sinnlichem Begehren an, so ist er vollkommener
zu nennen. Die sinnliche Lust nach einem sittlich wertvollen Objekt ist
daher gut (Thomas von Aquin, Summa theologiae I-II q 24 a 1 und 3).
Thomas grenzt sich hier ausdrücklich von den Stoikern ab und folgt den
Peripatetikern (Thomas von Aquin, Summa theologiae I-II q 24 a 2). In lo‐
gischer Konsequenz seiner Schöpfungstheologie entwirft er eine ganzheitli‐
che Anthropologie, in der jeder Teil der menschlichen Verfasstheit als gut
und bedeutsam angesehen wird. Den passiones kommt dann die wichtige
Rolle zu, die von der Vernunft gefällten Urteile zu „verleiblichen”, sie in
die leibliche Existenz des Menschen hinein auszubreiten und diese von der
Vernunft her zu durchformen.

Eine heuristische Funktion haben die Leidenschaften aber auch bei
Thomas höchstens sehr indirekt. Denn die Gefühle lenken die Aufmerk‐
samkeit der Vernunft auf Handlungsmöglichkeiten, mit denen der Mensch
bereits gute Erfahrungen gemacht hat. Das Gute dieser Erfahrungen er‐
zeugt in ihnen eine „Resonanz“, die ihrerseits zum Handlungsmotiv wird
(Eberhard Schockenhoff 2007, 72–73). In diesem Gedanken liegt der Keim
für das, was wir in der ignatianischen Unterscheidung der Geister und

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

376

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in den neurowissenschaftlichen Erkenntnissen der Gegenwart wesentlich
präziser und detaillierter finden. Bei Thomas bleibt es ein Keim, der nicht
weiter entfaltet wird.

Die Grundlinie bleibt in Antike und Mittelalter gleich: Vernunft und
Gefühl werden als voneinander strikt getrennte Wirklichkeiten verstanden.
Sie stehen in einem hierarchischen Verhältnis zueinander. Der Vernunft
wird die Herrschaft über die Leidenschaften zugesprochen. Sie trifft die
relevanten Entscheidungen, sie soll die Leidenschaften ordnen und steuern.
Die Leidenschaften ihrerseits sind der verlängerte Arm des vernünftigen
Willens in den Körper hinein, das Medium, mittels dessen die Seele den
Leib durchformt, das aber seinerseits nichts zur sittlichen Urteilsbildung
durch die Vernunft beiträgt.

6.4.2 Gefühle als konstitutiver Bestandteil der Vernunft

Ab dem 17. Jahrhundert ändert sich die Perspektive, unter der das Gefühl
betrachtet wird. Es wird nunmehr als Empfindung verstanden, als innere
Befindlichkeit, die um ihrer selbst willen Beachtung verdient. Im Gefühl
manifestiert sich der innere Zustand eines Menschen. Denn ihm entspre‐
chen anthropologische Grundstrukturen als immanente Möglichkeitsbe‐
dingungen seiner Entstehung. Diese gilt es wahrzunehmen, noch bevor
man die Frage stellt, welche äußeren Einwirkungen zur Entstehung eines
Gefühls beigetragen haben. Zeichen des so umrissenen Perspektivwechsels
ist eine völlig neue, erst nach und nach klar definierte Begrifflichkeit. Statt
von passiones und affectus ist nun englisch von feelings und sensations die
Rede, französisch von sentiment, deutsch von Gefühl und Empfindung –
die rein passiven Kategorien werden durch stärker aktiv gefasste abgelöst.

Die philosophische Strömung, die für eine nachhaltige Aufwertung der
Gefühle sorgt, ist der angelsächsische Empirismus. Ein reines, erfahrungs‐
unabhängiges Denken gibt es für ihn nicht, vielmehr ist alle Erkenntnis
erfahrungsbasiert und mit Gefühlen verbunden. Francis Hutcheson (1694
Drumalig – 1746 Glasgow) entwickelt auf dieser Basis in seinem metaethi‐
schen Essay „Illustrations on the moral sense” 1728 einen Ansatz, der als
„moral-sense-Philosophie” bis heute diskutiert wird. Seine Kernthese ist
die Annahme eines angeborenen moralischen Sinnes, der seinerseits ein
grundlegendes moralisches Gefühl erzeugt, das uns Gut und Böse, richtig
und falsch erkennen lässt. Der Vernunft kommt nur noch die Aufgabe einer

6.4 Körpersignale für das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefühle

377

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


begleitenden Prüfung zu, ob der moralische Sinn nicht gestört ist und einer
Sinnestäuschung unterliegt.

Was in der moral-sense-Theorie auf Grund beobachteter Phänomene
ansatzweise in die Ethik eingeführt wurde, konnte jedoch so lange nicht
hinreichend präzisiert werden, wie nicht die biologischen Strukturen des
Erkennens und Fühlens genauer erforscht waren. Erst die neurowissen‐
schaftlichen Erkenntnisse der letzten Jahrzehnte ermöglichen eine präzisere
Zuordnung der beiden Größen und ihre Einbettung in einen umfassenden
Horizont. Unter den verschiedenen Synthesen ragen dabei die Arbeiten
des portugiesisch-amerikanischen Neurologen Antonio R. Damasio heraus.
Seine Ergebnisse, die in den letzten zwanzig Jahren intensiv diskutiert und
im Detail weiterentwickelt und verfeinert, aber allen Versuchen zum Trotz
im Grundsatz nicht widerlegt werden konnten (vgl. Michael L. Spezio 2011,
339–356), werden die folgenden Darstellungen leiten.

Damasio geht von drei markanten Beispielen der Neurologie aus. Das
erste ereignet sich bereits im Sommer 1848. Bei Sprengarbeiten für den
Bau einer Eisenbahn in Vermont (USA) passiert ein Aufsehen erregender
Unfall. Aus eigener Unachtsamkeit wird dem Vorabeiter Phineas Gage eine
zentimeterdicke Eisenstange mit hoher Geschwindigkeit schräg durch den
Schädel katapultiert. Zum Erstaunen aller kann er trotz des sichtbaren Lo‐
ches quer durch den Kopf schon wenige Minuten später wieder gehen und
reden. Erst nach Monaten fallen Veränderungen seiner Persönlichkeit auf.
Sein Verantwortungsbewusstsein und sein soziales Verhalten sind restlos
zerstört. Trotz intakten Erkenntnisvermögens kann er keinen normalen
Beruf mehr ausüben. Sein Leben endet in einer menschlichen Katastrophe.
Obgleich es damals nicht möglich ist, diese tragische Entwicklung medizi‐
nisch zu erklären, dokumentiert ein Landarzt den Fall so minuziös, dass er
bis heute ein Referenzfall der Neurologie geblieben ist.

Einen ähnlichen Fall erlebt Damasio selbst Anfang der 1970er Jahre. Er
nennt ihn pseudonym den „Fall Elliot”: Ein Mann im Alter von etwa 35
Jahren, der direkt über der Nasenhöhle einen gutartigen Hirntumor hat,
wird erfolgreich operiert, wobei ein geringer Teil des den Tumor umgeben‐
den gesunden Hirngewebes im sogenannten präfrontalen Cortex, einer
Region direkt hinter der Stirn, leicht oberhalb der Nase, mit entfernt wer‐
den muss. Nach der Operation bleiben alle rationalen Fähigkeiten Elliots
unverändert, er ist weiterhin intelligent und besitzt ungeheure Kenntnisse
und Fertigkeiten. Gestört ist aber seine Fähigkeit, die Zukunft zu planen,
zu urteilen und zu entscheiden – so, „dass er nicht mehr als verlässliches
Mitglied der Gesellschaft handeln konnte.” (Antonio R. Damasio 1997, 68)

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

378

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wegen seiner Unzuverlässigkeit verliert Elliot seinen Arbeitsplatz und lebt
fortan antriebslos vor sich hin. Außerdem beobachtet Damasio bei ihm
eine ungewöhnliche emotionale Distanz, auch zur eigenen Biographie und
zu bewegenden Ereignissen derselben. Die Erinnerung ist sehr gut, aber
Freude und Schmerz über eigene Erfahrungen bleiben völlig aus. „Wissen,
ohne zu fühlen” – so fasst Damasio den Zustand seines Patienten zusam‐
men (Antonio R. Damasio 1997, 78).

Schließlich kennt die Neurologie die Anosognosie, die Unfähigkeit, eine
Krankheit als die eigene zu fühlen. An Anosognosie erkrankte PatientInnen
wissen um ihren oft lebensbedrohlichen Krankheitszustand, empfinden
darüber aber keinerlei Emotionen. Sie wissen z.B., dass es ihre eigene
linke Körperhälfte ist, die irreversibel gelähmt ist. Aber statt Trauer oder
Verzweiflung empfinden sie eine unerschütterliche Heiterkeit und Gleich‐
gültigkeit. Der betroffene Körperteil wird zwar als ein eigener erkannt, aber
nicht als solcher empfunden. Man könnte das als stoische Apathie positiv
zu bewerten geneigt sein. Die Tragik daran ist jedoch, dass Menschen mit
dieser Erkrankung sich nicht aktiv an ihrer Genesung und Rehabilitation
beteiligen, was diese zumindest extrem verlangsamt, mitunter auch ganz
verhindert.

Im Falle der Anosognosie ist nicht dieselbe Gehirnregion geschädigt
wie in den zuvor genannten Fällen. Jedoch ist in allen Beispielen der völ‐
lige Ausfall der Gefühle zu registrieren. Deshalb verbindet Damasio die
genannten Fälle zu einer Arbeitshypothese: Gefühle sind relevant, ja uner‐
lässlich für Sozialverhalten und ethische Entscheidungen des Menschen.
Das versucht er neurologisch zu untermauern.

Mit dem Begriff des Geistes wurde im Laufe der Philosophiegeschichte
sehr Unterschiedliches bezeichnet. Damasio definiert folgendermaßen: Ein
Organismus besitzt dann Geist, wenn er in der Lage ist, bewusst und pla‐
nend die Zukunft zu gestalten, wenn er also im eigentlichen Sinne handeln
kann (Antonio R. Damasio 1997, 131). Zu solchem Handeln sind mehrere
Aktivitäten erforderlich:

Das Denken: Das Gehirn speichert Erkenntnisse und Erinnerungen vor‐
zugsweise in Form von Vorstellungsbildern. Diese werden aus Gründen
der Speicherkapazität nicht als Faksimile gespeichert (im Computer wäre
das eine Bitmap-Grafik), sondern in dispositionellen Mustern, aus denen
sie je aktuell kreativ und interpretierend rekonstruiert werden (im Compu‐
ter wäre das eine Vektorgrafik). Denken vollzieht sich weitgehend in der
Konstruktion, Rekonstruktion und Kombination solcher Bilder und nicht
in Begriffen – in Analogien und nicht in Univozitäten. In einer konkreten

6.4 Körpersignale für das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefühle

379

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Situation werden analoge, d.h. strukturell verwandte Kognitionen der Er‐
innerung wach gerufen und zur Deutung der Gegenwart mit dieser in
Verbindung gebracht.

Das Bewegtwerden durch Emotionen31: Emotionen (emotions) sind aus
neurowissenschaftlicher Sicht Komplexe unmittelbar und unwillkürlich
hervorgerufener, d.h. nicht bewusst gesteuerter körperlicher Reaktionen
(Antonio R. Damasio 1997, 193). Ein höherer Puls, eine veränderte Atemfre‐
quenz oder andere Phänomene sind solche Emotionen im Körper. Emotio‐
nen durchwirken so den Körper vom Gehirn her, allerdings beeinflussen
sie ihrerseits durch Rückkopplungen aus dem Körper heraus die Gehirn‐
prozesse. Dies geschieht insbesondere im

Fühlen: Wird eine Emotion im Gehirn bewusst wahrgenommen, so
nennt Damasio diese Wahrnehmung ein Gefühl (feeling, Antonio R. Da‐
masio 1997, 198–199). Gefühle sind also Repräsentationen von Körperzu‐
ständen im Gehirn. Allen Gefühlen geht evolutionär und auch logisch ein
„Hintergrundgefühl” voraus: Das „Vorstellungsbild von einer Körperland‐
schaft, die nicht durch [Emotionen] erschüttert wird.” (Antonio R. Dama‐
sio 1997, 208) Im Vergleich aktueller Gefühle mit diesem Hintergrundge‐
fühl einerseits und in der Herstellung einer Verbindung zwischen aktuellem
Gefühl und zeitgleicher Wahrnehmung der Umwelt andererseits kann das
Gehirn Informationen gewinnen, die für das (Über-) Leben des Organis‐
mus Bedeutung haben. Emotionen sind also Träger von Information. Ihre
Abbildungen in Gefühlen „sind genauso kognitiv wie jedes andere Wahr‐
nehmungsbild” (Antonio R. Damasio 1997, 218). Ein umfassendes Konzept
des Geistes muss folglich die Gefühle umfassen. Genau an diesem Punkt
setzt Damasio seine zentrale Hypothese an.

Zweck des Denkens – so Damasio – ist das Entscheiden. Zweck des
Entscheidens wiederum ist eine möglichst angemessene Reaktion des Or‐
ganismus auf die aktuellen Umweltbedingungen. Emotionen spielen dafür
eine unersetzliche Rolle, denn sie tragen den Charakter somatischer Mar‐
ker. Eine Emotion ist ein „Körpersignal”, das im Entscheidungsprozess die
denkbaren Handlungsmöglichkeiten vorsortiert und die meisten bereits vor
einer rationalen Abwägung ausschaltet (Antonio R. Damasio 1997, 238).

31 In der deutschen Übersetzung von Antonio R. Damasio 1997 wird „emotion” mit
Gefühl, „feeling” mit Empfindung wiedergegeben (Antonio R. Damasio 1997, 14).
Hingegen übersetzt die deutsche Ausgabe von Antonio R. Damasio 2000 „emotion”
mit Emotion und „feeling” mit Gefühl. Hier wird diese zweite Terminologie über‐
nommen.

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

380

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Außerdem lenkt die Emotion die Aufmerksamkeit des Denkens auf wenige,
ganz bestimmte Handlungsmöglichkeiten, indem sie diese emotional ver‐
stärkt. Insgesamt handelt es sich also bei dem System, das die Emotionen
im Körper erzeugt und dann in das Gehirn zurückspeist, um einen „Ten‐
denzapparat” (Antonio R. Damasio 1997, 239), um ein Bewertungs- und
Deutesystem. Aus der für das Denken schier unübersehbaren Faktenfülle
wird, gesteuert durch Emotionen, ein winziger Teil ausgewählt, den das
Denken dann erwägen und einer nochmals emotional gelenkten Entschei‐
dung zuführen kann32.

Gefühle repräsentieren also verdichtete Werterfahrungen des Menschen.
Ihnen verdanken wir es, dass der Geist zu Intuition und Kreativität fähig
ist. Ohne Gefühle würden diese ureigenen menschlichen Fähigkeiten über‐
haupt nicht möglich sein. Und genau der präfrontale Cortex ist dasjenige
neuronale Netz des Gehirns, das für den Erwerb der Gefühle verantwort‐
lich ist. Fällt er aus, kommt es zu den erwähnten verheerenden Folgen.

In der rationalistischen Ethik von den Griechen bis zu Kant dienen
Gefühle maximal als Movens des Handelns. Inhaltlich haben sie keinerlei
Einfluss auf das sittliche Urteil. Jedoch: „Die Erfahrung mit Patienten wie
Elliot lässt darauf schließen, dass die kühle Strategie, die Kant und andere
vertreten haben, weit eher der Art und Weise entspricht, wie Patienten
mit präfrontaler Schädigung an Entscheidungen herangehen, als der übli‐
chen Verfahrensweise normaler Menschen.” (Antonio R. Damasio 1997,
236) Menschen mit einer Läsion des präfrontalen Cortex sind unfähig, die
Zukunft als ihre eigene und damit als bedeutsam in den Blick zu nehmen;
sie gehen ganz in der Gegenwart auf; sie sind nicht in der Lage, aus der
schier unübersehbaren Flut von Handlungsmöglichkeiten jene herauszufil‐
tern, die Aussicht auf Sinnerfüllung haben. Der Geist, wie ihn Damasio
als Fähigkeit zu eigenständigem Handeln definiert, geht mithin aus dem
gesamten Organismus hervor (Antonio R. Damasio 1997, 311). Vernunft
lässt sich nicht realisieren ohne die wechselseitige Verbindung von Denken

32 Letztlich liegt hier die Antwort auf das alt bekannte Problem der Differenz zwischen
unbedingtem Existenzvollzug und der Unmöglichkeit, ihn reflexiv vollständig einzu‐
holen. Mathematisch ausgedrückt: Die praktische Vernunft ist nicht in Algorithmen
zu fassen, sondern wird über Modelle und Beispiele gelernt. Sie besteht im Wie‐
dererkennen von Strukturen („patterns”), die Gedanken mit Gefühlen verbinden.
Entscheidungen fallen über Analogiebildungen, und die Analogate sind emotional ge‐
färbt, denn nur über Gefühle kann der regressus ad infinitum überwunden werden,
dem das Denken ansonsten verfallen würde – vgl. Patricia S. Churchland 1996, 194–
196.

6.4 Körpersignale für das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefühle

381

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Fühlen, von Gehirn und Körper. Gefühle sind integraler Bestandteil
der „praktischen Vernunft”.

Die These Francis‘ Hutchesons, es gäbe einen angeborenen „moralischen
Sinn”, der in einem Gefühl fassbar wird, ist insofern prinzipiell zu bejahen.
Er besteht neurologisch formuliert in der zweibahnigen Vernetzung von
Gehirnprozessen und somatischen Mechanismen, die ihrerseits die unauf‐
lösliche Verbindung von Denken und Fühlen begründen. Irrig ist jedoch
Hutchesons Meinung, es handle sich nur um ein sittlich relevantes Gefühl,
das der moral sense produziere. Im Gegenteil: Eine ganze Palette von
Gefühlen beansprucht Bedeutung für das menschliche Entscheiden und
Urteilen.

Spätestens an diesem Punkt kommt die klassische „Unterscheidung der
Geister“ ins Spiel, wie sie die spirituelle Tradition des Christentums geprägt
hat. Letztlich zielt sie auf eine aufmerksame Wahrnehmung der eigenen
Gefühle – und das nicht rational-reflexiv, sondern ganzheitlich-hineinspü‐
rend. Es geht darum, aktuelle Gefühle und ihre längerfristige Dynamik
zu erspüren und mit früher gemachten eigenen oder fremden Gefühlen
(z.B. der Menschen im Umfeld Jesu oder der Heiligen) hineinspürend zu
vergleichen. Dann kann ein Urteil darüber gefällt werden, ob die Hand‐
lungsoption, der diese Gefühle entspringen, zu mehr Glauben, Hoffen und
Lieben führt oder nicht, ob sie also im traditionellen Bild gesprochen vom
Heiligen Geist oder vom bösen Geist stammt.

Letztlich legen sowohl die moderne Neurowissenschaft als auch die klas‐
sische Unterscheidung der Geister ein völlig anderes Bild der Gefühle nahe
als die stoisch inspirierte ethische Tradition des Abendlandes. Gefühle sind
zunächst einmal keine unheimlichen, gefährlichen und unvernünftigen
Versuchungen einer bösen äußeren Welt, die unsere Autonomie bedrohen,
sondern Körpersignale, die uns wertvolle und vernünftige (!) Hinweise auf
das richtige und gute Verhalten geben und so Autonomie erst ermöglichen.
Ohne sie wäre das Denken völlig hilflos und verloren. Erst mit ihrer Hil‐
fe kann ein fühlendes Wesen zu lebenswerten Entscheidungen kommen.
Dass Gefühle (ebenso wie kluge Gedanken) in die Irre führen können, ist
evident. Solche Gefühle zu entlarven ist aber nicht allein und nicht einmal
vorrangig Sache des Denkens, sondern vor allem einer „Kritik der Gefühle

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

382

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch die Gefühle selbst“, wie sie die klassische Unterscheidung der Geister
vorschlägt33.

Die griechische Skepsis, ja Abneigung gegenüber den Gefühlen hat psy‐
chologisch betrachtet eine klar erkennbare Ursache: Wer seinen Gefühlen
folgt, erleidet einen gewissen Kontrollverlust. Denn Gefühle kommen über
uns, wir machen sie nicht und können sie nicht willentlich steuern. Im
Gegenteil, sie steuern uns und haben uns in der Hand, weil sie unglaublich
stark sein können. Das widerspricht dem stoischen Bild vom autonomen,
souveränen und herrschaftlichen Menschen. Schöpfungstheologisch lässt
sich dieses Bild nicht halten. Der Mensch ist auf Grund seiner Eingebun‐
denheit in eine leibhaftige Schöpfung in vielerlei Weise fremdbestimmt.
Und diese Fremdbestimmung ist per se weder schlecht noch verderblich
und auch nicht Teil einer niedrigen Tiernatur, sondern seines guten Ge‐
schaffenseins. Dankbar und demütig darf er annehmen, dass nicht alle
Urteile darüber, was gut ist, aus ihm selbst stammen. Vielfach wird ihm
die entscheidende Erkenntnis ohne sein Zutun geschenkt. Sie zu begreifen
erfordert jedoch eine anspruchsvolle und differenzierte Kultur der Gefühle.

6.5 „Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Die Frage nach Tieren und Pflanzen

Wie wir bei der Textanalyse gesehen haben, ist die Bandbreite der Positio‐
nierungen der Kirchenväter gegenüber Tieren ziemlich groß. Das betrifft
auch den Kernpunkt christlicher Tiertheologie, die Interpretation des Re‐
gierungsauftrags in Gen 1,28. Sie reicht von der Ermächtigung zu einer
harten Sklavenhalterschaft (so bei Johannes Chrysostomus unter Verweis
auf die Namensgebung in Gen 2) bis zum weit überwiegenden Verständnis
als Verpflichtung zur fürsorglichen Hirtensorge. Gegenüber der stoisch
dominierenden Wahrnehmung der Tiere unter dem Gesichtspunkt ihrer
Nützlichkeit für den Menschen bleiben viele Kirchenväter sehr zurückhal‐
tend (insbesondere Laktanz, Nemesius von Emesa und Augustinus). Insge‐
samt sind die meisten Kirchenväter erheblich tierfreundlicher als die Mehr‐
zahl der stoischen Philosophen. Sie sind erkennbar bemüht, den stoischen
Anthropozentrismus zu mäßigen und abzumildern, wenn sie sich auch

33 Ignatius von Loyola, der Meister dieser Unterscheidung, hat das am eigenen Leib
erlebt. Alle rationalen Einwände seines Beichtvaters helfen ihm nicht, die von ihm
in Manresa praktizierte Askese als maßlos übertrieben anzuerkennen. Erst der tief
empfundene Ekel über diese Lebensweise kann ihn überzeugen (Ignatius von Loyola,
Bericht des Pilgers Nr. 25).

6.5 „Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Die Frage nach Tieren und Pflanzen

383

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht in der Lage sehen, ihn zu überwinden. Sanfte Reformen, aber keine
Revolution – so könnte man die große Linie zusammenfassen.

Aus dieser Marschrichtung der frühen Kirche ziehen viele christliche
EthikerInnen heute den Schluss, eine sanfte Reform zu einem ökologischen
und tierethischen Humanismus zu vollziehen, den Anthropozentrismus
als Grundfigur aber beizubehalten. Ich hoffe gezeigt zu haben, dass dies
nur unter Ausblenden mehrerer intrinsischer Fehler des stoischen Anthro‐
pozentrismus möglich ist, die ich in dieser Publikation identifiziert habe.
Zunächst einmal wäre die Kopie der frühchristlichen Strategie zum Um‐
gang mit der Stoa geschichtsvergessen. Weder ist das Christentum heute
die winzige Minderheit in einer stoisch-anthropozentristisch dominierten
Mehrheitsgesellschaft noch können wir im 21. Jahrhundert die fatalen Fol‐
gen des Anthropozentrismus für die nichtmenschliche Schöpfung überse‐
hen.

Darüber hinaus hat die Analyse des fünfteiligen Ideen-Netzes der Stoa
die Notwendigkeit tiefgreifender und umfassender Änderungen der christli‐
chen Theologie sichtbar gemacht. Wer am Anthropozentrismus festhalten
will, wird sich schwertun, diese Änderungen zu vollziehen, und riskiert
damit eine immer weiter voranschreitende Unglaubwürdigkeit des Chris‐
tentums. Die fünf Ideen, die den Kern des Netzes ausmachen, können nur
gemeinsam korrigiert werden, so tief sind sie auf Grund der enormen inne‐
ren Kohärenz der stoischen Ideen untereinander verbunden. Eine erneuerte
christliche Tierethik muss daher theologische Korrekturen weit über die
Tierethik hinaus postulieren. Im Durchgang durch die fünf Ideen sei dies
kurz wiederholt:

– Die Rede von der Vorsehung Gottes ist mit höchster Vorsicht zu genießen.
Sie darf nicht als objektive Tatsache verstanden werden, sondern muss
im Kontext der liebenden Zuwendung Gottes zu seinen Geschöpfen
und des existenziell erfahrenen Gottvertrauens gelesen werden. Zudem
umfasst sie alle Lebewesen als AdressatInnen der göttlichen Liebe und
Fürsorge. Strikt abzulehnen ist ein Verständnis von Vorsehung, das alle
Widrigkeiten und Antinomien des Lebens unter Berufung auf eine hö‐
here Logik Gottes wegerklärt. Die Theodizeefrage bleibt die radikale,
bleibend unbeantwortbare Frage, die auch um des Gekreuzigten willen
immer neu ausgesprochen und gehört werden muss.

– Die Aloga-These von der exklusiven Vernunftbegabung des Menschen
ist in ihrer Absolutheit nicht zu halten. Das hat man schon in der
Antike geahnt, selbst unter den Stoikern, denn sonst hätte man nicht

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

384

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einen so gigantischen Aufwand zu ihrer Verteidigung leisten müssen.
In Verbindung mit der neuen Sicht auf die Gefühle, wie sie in Kapi‐
tel 6.4 vorgeschlagen wurde, wären darüber hinaus rein rational und
kühl handelnde Menschen, wie sie die Stoa als Idealbild konstruiert,
die wahren Vernunftlosen. Theologisch hat dies massive Konsequenzen
für die Christusbeziehung. Die Verbindung des inkarnierten Logos mit
allem Fleisch vollzieht sich nicht über den Intellekt, sondern über den
Leib und die Mitgeschöpflichkeit. Sonst wäre die Inkarnation gar nicht
nötig, denn mit den vernunftbegabten Wesen kann der göttliche Logos
auch ohne Inkarnation in Verbindung treten, wie die Stoiker zurecht
behauptet haben. So gesehen gehört es zu den folgenschwersten Fehlern
der frühen Kirche, dass sie das Stoa-kritische Potenzial der Botschaft
von der Inkarnation (und ebenso umgekehrt das inkarnationskritische
Potenzial der Stoa) verharmlost und weitgehend unsichtbar gemacht
hat. Eschatologisch läuft damit alles auf die Hoffnung hinaus, dass alle
Geschöpfe durch den treuen und liebenden Schöpfer zu neuem Leben
erweckt werden.

– Eine kognitivistische Ethik braucht den Rekurs sowohl auf partikulare
Teleonomien als auch auf eine vorsichtige umfassende Teleologie. Das hat
die Stoa richtig erkannt, und daran gilt es bei aller Kritik festzuhalten.
Notwendig ist jedoch, dass die Teleologie deutlich weniger steil und
hierarchisch und auf keinen Fall monolinear konstruiert wird. Unter
den klassischen vier Begründungsansätzen der Umwelt- und Tierethik ist
der Biozentrismus daher am besten geeignet. Er ist dasjenige Modell des
moralischen Individualismus, das keine prinzipiellen Grenzen zwischen
den Individuen zieht und sie somit alle inkludiert. Zugleich bildet er
das biblische Denken am besten ab und garantiert damit eine Treue der
christlichen Botschaft zu ihrem Ursprung. Anders als ein großer Teil der
pathozentristischen Ansätze ist sich der Biozentrismus darüber hinaus
jederzeit bewusst, dass eine vegetarische oder vegane Lebensweise allein
noch lange nicht alle Probleme löst. Tiere sollen Rechtspersönlichkeiten
sein, ja, aber Pflanzen eben auch. Daher bleibt die Theodizeefrage wie
in Kapitel 6.1 gefordert weiterhin virulent, denn es gibt kein tier- und
umweltethisch lupenreines Verhalten, das jegliche Konkurrenz einver‐
nehmlich auflösen könnte. Vielmehr bleibt es bei dem Ärgernis, dass
jedes Geschöpf nur auf Kosten anderer Geschöpfe leben kann. Dieses
Bewusstsein wach- und die aus ihm resultierende kaum erträgliche Span‐
nung auszuhalten, ist eine der größten theologischen (!) Aufgaben im

6.5 „Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Die Frage nach Tieren und Pflanzen

385

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kontext der Tierethik. Gerade pathozentristische Tierethiken stehen in
der Versuchung, Erlösung zu einfach zu denken.

– Wer die Tiere würdigen will, muss auch die Gefühle aufwerten. Die
stoische Abwertung der Tiere hat nur funktioniert, weil sie mit einer
ausgesprochen negativen Sicht auf die (menschlichen und tierlichen)
Gefühle verbunden war. Die moderne Neurowissenschaft zeigt, dass Ge‐
fühle ein notwendiger Bestandteil der (praktischen) Vernunft sind. Das
reine Denken ohne Verbindung zu den korrespondierenden Gefühlen ist
nicht in der Lage, Erkenntnisse zu bewerten und für das eigene Handeln
fruchtbar zu machen. Die 2000 Jahre alte spirituelle Tradition der Unter‐
scheidung der Geister, die durch eine interne Kritik der Gefühle mittels
des In-sie-Hineinfühlens zu guten und lebensdienlichen Entscheidungen
anleitet, hat das intuitiv immer gewusst, ohne es im Koordinatensystem
einer Anthropologie griechischer Provenienz argumentativ angemessen
entfalten zu können. Die Aufwertung der Gefühle bedeutet zugleich eine
Relativierung, wenn auch keine Abwertung (!) des Denkens. Denken
und Fühlen gemeinsam konstituieren die Vernunft. Damit wird die Dis‐
kussion um eine gefühlsbasierte Moralität der Sympathie im Gegensatz
zu einer rein rationalen Moralität der Gerechtigkeit, wie sie in der Ver‐
haltensforschung geführt wird, deutlich entschärft.

Als relativ junge Bereichsethik ist die Tierethik gegenwärtig in Grundsatz‐
streitigkeiten gefangen, die mitunter an Glaubenskriege, jedenfalls aber an
die babylonische Sprachverwirrung erinnern. Anthropozentristische Ansät‐
ze stehen gegen nicht-anthropozentristische, utilitaristische gegen Gerech‐
tigkeitsansätze, Tierwohl- gegen Tierrechtsansätze, prinzipienorientierte
gegen pragmatistische und emotivistische gegen rationalistische Ansätze.
Die christliche Tierethik kann sich diesen Diskursen so wenig entziehen
wie jede andere. Aber sie kann sich mehr als viele andere auf die Geschichte
besinnen und aus gemachten Fehlern lernen. Und womöglich können auch
nichtchristliche Tierethiken, ob säkular oder anders religiös, etwas aus der
christlichen Geschichte und ihren Irrungen lernen. Das wäre jedenfalls
zu wünschen, um eine Tierethik zu entwickeln, die möglichst viele Men‐
schen mitnehmen und möglichst vielen Tieren bessere Lebensbedingungen
erwirken kann.

Die „Fioretti di San Francesco", eine im späten 14. Jahrhundert und damit
fast zwei Jahrhunderte nach den historischen Geschehnissen entstandene,
sehr legendenhafte Lebensbeschreibung des Franz von Assisi enthält im
Kapitel 21 die Geschichte vom Wolf von Gubbio, die in allen alten Lebens‐

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

386

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beschreibungen fehlt und daher kaum historisch sein dürfte. Dennoch
atmet sie den Geist des Heiligen und kann ein guter Denkanstoß sein.

In der Nähe des Ortes Gubbio lebte ein Wolf, der Tiere und Menschen
tötete. Die BewohnerInnen hatten so große Angst vor ihm, dass sie nie
unbewaffnet aus dem Ort gingen. Als Franziskus davon hörte, ging er aus
dem Dorf, um den Wolf zu suchen. Als er ihn von weitem sah, rief er:
„Komm zu mir, Bruder Wolf !“ Als dieser sich genähert hatte, tadelte ihn
Franziskus ob seines grausamen Tuns und schloss mit ihm einen Vertrag.
Der Wolf solle künftig keinem Menschen oder Tier in Gubbio mehr etwas
zuleide tun. Dafür würden ihm die BewohnerInnen des Dorfes täglich
etwas zu essen geben. Der Wolf, so erzählt die Geschichte, hielt sich an
die Abmachung ebenso wie die BewohnerInnen. Und er blieb dort bis zum
Ende seines Lebens.

Die Geschichte erzählt davon, dass es in dieser Welt unweigerlich Kon‐
kurrenzsituationen gibt – zwischen Mensch und Mensch, Mensch und Tier,
Tier und Tier, zwischen Mensch und Pflanze, Tier und Pflanze, Pflanze und
Pflanze. Mitunter führt diese Konkurrenz zu blutigen Konflikten. Diese
lassen sich nicht einfach mit menschlicher Gewalt überwinden, dafür ist
der Wolf offensichtlich zu klug. Es gilt also anzuerkennen, dass es keine
unumschränkte Dominanz der einen oder anderen Konfliktpartei geben
wird. Was aber ist die Alternative? Franziskus nähert sich dem Wolf und
ruft: „Komm zu mir, Bruder Wolf !“ Und er kommt. Offenbar spürt er, dass
der Heilige ihm arglos und wehrlos begegnen will und nach einer für beide
Seiten konstruktiven Lösung sucht. Man mag spekulieren, wie Franziskus
dem Wolf die vorgeschlagenen Vertragsbedingungen klargemacht haben
mag. Mit Worten allein dürfte dies kaum möglich gewesen sein. Aber der
Vertragsabschluss gelingt. Anders als in der stoischen Philosophie ist es
möglich, den Wolf in die Rechtsgemeinschaft der Menschen einzubeziehen.
Der Wolf hält sich ebenso an seine Verpflichtungen wie die Dorfbewohne‐
rInnen, denn beide Seiten erleben die Lösung als fair und realisierbar. Sie
teilen die Ressourcen, und Teilen verbindet.

„Komm zu mir, Bruder Wolf !“ Es geht in der Tierethik wie schon in
der Menschenethik und auch in der noch kaum entwickelten Pflanzenethik
darum, die Geschwisterschaft mehr zu betonen als die Gegnerschaft, die
Kooperation mehr als die Konkurrenz, die Gemeinsamkeit mehr als die
Differenz – ohne Gegnerschaft, Konkurrenz und Differenz zu leugnen oder
zu verharmlosen. Ein tierethischer Ansatz, der das nicht leistet, kann keine
Geltung beanspruchen.

6.5 „Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Die Frage nach Tieren und Pflanzen

387

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.6 Krone der Schöpfung? Ein Fazit

Die Redeweise vom Menschen als „Krone der Schöpfung“ ist relativ spät.
Erstmals taucht sie bei Johann Gottfried Herder (1744 Mohrungen –
1808 Weimar) auf (Barbara Schmitz 2012, 26). Und doch trifft sie relativ
gut, was die stoische Tradition dem frühen Christentum mitgegeben hat:
einen konsequenten und unumstößlichen Anthropozentrismus. Das Chris‐
tentum hat ihn von Anfang an so stark verinnerlicht, dass es meinte, ihn in
vielen biblischen Texten zu finden.

Doch will ich einem Missverständnis vorbeugen. Mir geht es weder
darum, die Stoa zum Sündenbock zu machen und das Christentum von
Schuld freizusprechen, noch darum, die Stoa als dumm und verblendet
hinzustellen. Ganz im Gegenteil: Die fünf Elemente des Ideen-Netzes rund
um den Anthropozentrismus konnten nur deswegen so lange anerkannt
bleiben, weil sie extrem intelligent und untereinander unglaublich konsis‐
tent sind. Das stoische Gedankengebäude ist beeindruckend und faszinie‐
rend. Außerdem hat es nicht nur Furchtbares hervorgebracht, sondern
auch viel Segensreiches. Die Etablierung universaler Menschenrechte wäre
ohne die Stoa nicht denkbar gewesen, und in der Allgemeinen Erklärung
der Menschenrechte der Vereinten Nationen sind ausdrücklich stoische
Begründungsfiguren übernommen worden. Das Christentum, Europa, ja
die Welt verdanken der Stoa daher viel. Aber die besten Ideen haben
auch Schattenseiten. Je mehr die Stärken leuchten, umso größer sind die
Schatten. Was die Stoa in 2000 Jahren für die Menschen errungen hat, hat
sie, wie wir heute erkennen, auf Kosten der nichtmenschlichen Lebewesen
und der Natur erkauft. Und gerade weil die stoischen Argumente so klug
und einleuchtend sind, haben sie lange Zeit mit großer Effizienz ihre den‐
kerischen Schwächen verbergen können.

Dass in diesem Buch vor allem auf die Schattenseiten des stoischen Den‐
kens und seiner christlichen Rezeption geschaut wird, liegt in der Natur der
Fragestellung. Es gehört zu den Aufgaben kritischer Theorie, die dunklen
Stellen der Geistesgeschichte ans Licht zu bringen. Nur so können sie über‐
wunden werden. Und das ist die eigentliche Intention dieser Untersuchung.

Im Jahr 1956 fand ein deutsches Archäologenteam unter Leitung von
Theodor Bossert und Ludwig Budde bei Ausgrabungen am Grabhügel
von Misis im Südosten der Türkei das Fußbodenmosaik der spätantiken
Basilika von Mopsuestia aus dem zweiten Viertel des 5. Jahrhunderts. In der
Mitte zeigt es eine bis dahin nie gesehene Darstellung der Sintfluterzählung.
In ihrem Zentrum steht auf vier Holzfüßen ein überdimensionierter Kasten

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

388

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(lateinisch arca kann sowohl Arche als auch Truhe bedeuten). Aus der
einzigen seitlichen Öffnung dieses Kastens schaut Noachs rechte Hand mit
ausgestrecktem Zeigefinger hervor. Rund um den Kasten sind nur Tiere
zu sehen – im inneren Rechteck vierzehn Tiere der Luft, darunter identifi‐
zierbar Elster, Steinhuhn, Perlhuhn, Gans, Hahn und Henne sowie Pfau,
im äußeren Rechteck achtzehn Landtiere, darunter identifizierbar Löwin,
Damhirsch, Dromedar, Löwe, Ziegenbock, Esel, Leopard, Schwein, Rind,
Bär und Strauß, der, obgleich ein Vogel, unter die Landtiere gezählt wird,
weil er nicht fliegen kann. In Differenz zur biblischen Erzählung sind die
meisten Tiere nicht als Paare abgebildet. Auf der kastenartigen Arche befin‐
det sich die Inschrift: ΚΙΒΩΤΟΣΝΩΕΡ – der Kasten des Noach (wobei
das finale Rho unterschiedliche Deutungen erfährt, sei es als Bestandteil
des Namens „Noer“, sei es als Abkürzung eines dritten Wortes, sei es als
Zahlzeichen 100).

Von Noach ist nur die Hand zu sehen, von seiner Familie gar nichts, und
auch der Rest der biblischen Erzählung wird nicht dargestellt. Das Mosaik
konzentriert sich ganz auf das Wesentliche. Und das sind offenkundig die
Tiere, die rund 90 Prozent der Fläche einnehmen, und die Arche, die in der
Mitte der Darstellung steht. Der Akzent der Abbildung wird deutlich, wenn
wir diese mit anderen Darstellungen der Zeit vergleichen:

– Eine Münze aus Apameia aus der Regierungszeit des römischen Kaisers
Marcus Iulius Philippus (244 – 249 n.Chr.) zeigt Noach und seine Frau
in einer kastenförmigen Arche, die auf Wellen schwimmt. Rechts oben
auf der Arche sitzt ein Rabe, während von links eine Taube einen Öl‐
zweig heranträgt – die beiden Vögel, die Noach gemäß Gen 8 am Ende
der Flut ausgesandt hat, um das Terrain zu erkunden. In der linken
Bildhälfte stehen Noach und seine Frau nach dem Verlassen der Arche
mit zum Dankgebet erhobenen Händen. Außer den beiden im Auftrag
Noachs ausgesandten Vögeln sind keine Tiere zu sehen – sie hätten auf
der winzigen Münze auch kaum noch Platz gehabt.

– Zahlreiche frühchristliche Sarkophage und Katakombenmalereien aus
dem 3. und 4. Jahrhundert zeigen Noach ganz alleine in Orantenhaltung
in der Arche. Er steht dort als Bild für die Seele des/ der Verstorbenen.
Weitere Menschen oder Tiere sind nicht dargestellt.

– Zwei weitere Bodenmosaike dieser Epoche zeigen Tierdarstellungen, al‐
lerdings ohne Zusammenhang zur Noacherzählung: In der (nicht von
ChristInnen bewohnten) Villa Romana del Casale bei Piazza Armerina
auf Sizilien zeigt ein Bodenmosaik aus dem 4. Jahrhundert vielfältige

6.6 Krone der Schöpfung? Ein Fazit

389

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Interaktionen zwischen Menschen und Tieren, vor allem Kämpfe und
Domestikationen. Das sind eindrucksvolle Illustrationen des stoischen
Anthropozentrismus und seiner Betonung der menschlichen Vernunft‐
herrschaft. Im Bodenmosaik der Basilika von Aquileia vom Anfang des
4. Jahrhunderts sind die meisten Tiere hingegen für sich alleine abgebil‐
det. Es gibt keinen erkennbaren theologischen Deutungszusammenhang,
vielmehr drücken die KünstlerInnen schlicht ihre Freude an den Tieren
aus. Das entspricht vielen Kirchenvätern, in deren Texten wir eine ähnli‐
che Freude beobachtet haben.

– Die beiden ältesten Bildzyklen der Noacherzählung befanden sich einst
in den unter Kaiser Konstantin errichteten römischen Patriarchalbasili‐
ken, und zwar jeweils auf den nördlichen Langhauswänden, auf denen
sich ein bildhafter Durchgang durch das gesamte Alte Testament befand:
Der Zyklus in San Paolo fuori le Mura hatte vier, jener in Alt-Sankt Peter
zwei Bilder zur Noacherzählung. Beide Zyklen sind mit den alten Basili‐
ken untergegangen, waren jedoch Anfang des 17. Jahrhunderts abgemalt
worden, so dass wir sie kennen.

Wie keine andere frühchristliche Darstellung der Noacherzählung zeigt das
Mosaik von Mopsuestia eine enorme Vielfalt an Tieren. Für ein allegori‐
sches Verständnis des Bildes, wie es zu dieser Zeit bereits weit verbreitet
war, gibt es hingegen keinen Anhaltspunkt. Weder gibt es einen Hinweis
darauf, dass der Kasten der Arche die Kirche symbolisieren soll (was übli‐
cherweise durch ein Kreuz angedeutet würde), noch sind Anhaltspunkte
dafür vorhanden, dass auf das Sakrament der Taufe angespielt wird –
Wasser ist ja nicht einmal abgebildet. Sowohl eine ekklesiologische als
auch eine sakramententheologische Interpretation können also mit großer
Wahrscheinlichkeit ausgeschlossen werden.

Es geht um die Tiere. Sie sind es Gott und Noach wert, vor der großen
Flut gerettet zu werden. Nicht um des Menschen willen, der sie unterwer‐
fen und domestizieren sollte wie in Piazza Armerina, sondern um ihrer
selbst willen. Der ausgestreckte Finger des Noach macht deutlich, dass
Noach zu ihnen spricht oder ihnen etwas zeigt: Den Weg hinaus in die
Freiheit, zu einem neuen, besseren Leben. So setzt das Mosaik in Mopsues‐
tia einen markanten Kontrapunkt zum stoisch-frühchristlichen Anthropo‐
zentrismus.

Lange war das Bild verschüttet, ehe es wieder ausgegraben wurde. Viel‐
leicht kann auch der biblische Biozentrismus, der in der Noacherzählung
aufstrahlt, wieder ausgegraben und neu angeeignet werden.

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

390

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Quellentexte der Kirchenväter

Die folgenden Textausgaben wurden vor allem für die Zitationen der
jeweiligen Originalsprache der Quellen herangezogen. Die deutsche Über‐
setzung der Texte basiert auf einer Version, die verschiedene Textüberset‐
zungen in deutscher, englischer, französischer und italienischer Sprache
zurate gezogen, mit den Originaltexten abgeglichen und im Blick auf die
tierethisch präzise Terminologie eigenständig bearbeitetet hat.

Tatian

Tatiani Oratio ad Graecos. Edited by Miroslav Marcovich, Berlin/ New York 1995.
Patristische Texte und Studien Band 43.

Tatianos, Oratio ad Graecos. Rede an die Griechen, herausgegeben und neu übersetzt
von Jörg Trelenberg, Tübingen 2012.

Theophilus von Antiochien

Theophili Antiocheni Ad Autolycum. Edited by Miroslav Marcovich, Berlin/ New York
1995. Patristische Texte und Studien Band 44.

Irenäus von Lyon

Irenäus, Epideixis. Adversus haereses/ Darlegung der apostolischen Verkündigung. Ge‐
gen die Häresien lateinisch – deutsch. Übersetzt und eingeleitet von Norbert Brox,
Freiburg i.Br. u.a. 1993–2001. Fontes christiani Band 8.1 – 8.5.

Clemens von Alexandrien

Clementis Alexandrini Protrepticus, edidit Miroslav Marcovich, Leiden 1995. Supple‐
ments to Vigiliae Christianae Band 34.

Clément d'Alexandrie, Le pédagogue. Texte grec. Introduction et notes de Henri-Irénée
Marrou, Paris 1960/ 1965/ 1970. Sources chrétiennes Bände 70, 108, 158.

Clément d'Alexandrie, Les stromates V-VII. Introduction, texte critique, tráduction et
notes par Alain Le Boulluec/ Patrick Descourtieux, Paris 1981/ 1981/ 1997/ 1999.
Sources chrétiennes Bände 278–279, 428, 446.

Clemens Alexandrinus, Stromata Buch I – VI. Herausgegeben von Otto Stählin, Berlin/
New York 41985. Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhun‐
derte Band 52.

391

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tertullian

Tertullien, La pénitence. Introduction, texte critique, traduction et commentaire de
Charles Munier, Paris 1984. Sources chrétiennes Band 316.

Tertullien, Les spectacles. Texte critique, traduction et commentaire de Marie Turcan,
Paris 1986. Sources chrétiennes Band 332.

Tertullien, Contre Marcion. Introduction, texte critique, traduction et notes par René
Braun, Paris 1990/ 1991/ 1994. Sources chrétiennes Bände 365, 368, 399.

Tertullian, Adversus Marcionem/ Gegen Markion lateinisch – deutsch. Übersetzt von
Volker Lukas, Freiburg i.Br. 2015–2017. Fontes christiani Band 63.1 – 4.

Tertullien, De l'âme. Texte critique, traduction et commentaire de Jerónimo Leal, Paris
2019. Sources chrétiennes Band 601.

Quinti Septimii Florentis Tertulliani De Baptismo Liber. Introduzione e testo critico di
Francesco Pieri, Bologna 2023.

Origenes

Origenes, Contra Celsum/ Gegen Celsus griechisch – deutsch. Eingeleitet und kom‐
mentiert von Michael Fiedrowicz. Übersetzt von Claudia Barthold, Freiburg i.Br.
2011–2012. Fontes christiani Band 50.1 – 5.

Origenes, Die Homilien zum Buch Genesis. Eingeleitet und übersetzt von Peter Haber‐
mehl, Freiburg i.Br. u.a. 2011.

Origenes, Vier Bücher von den Prinzipien. Herausgegeben, übersetzt, mit kritischen
und erläuternden Anmerkungen versehen von Herwig Görgemanns und Heinrich
Karpp, Darmstadt 21985. Texte zur Forschung Band 24.

Laktanz

Lactance, L'Ouvrage du Dieu créateur. Introduction, texte critique, traduction par
Michel Perrin, Paris 1974. Sources chrétiennes Bände 213–214.

Lactance, La colère de Dieu. Introduction, texte critique, traduction, commentaire et
index par Christiane Ingremeau, Paris 1982. Sources chrétiennes Band 289.

Aphrahat

Aphrahat, Unterweisungen. Aus dem Syrischen übersetzt und eingeleitet von Peter
Bruns, Freiburg i.Br. u.a. 1991. Fontes christiani Band 5.1 – 5.2.

Ephräm der Syrer

Sancti Ephraem Syri in Genesim et in Exodum commentarii, edidit Raymond-M.
Tonneau, Louvain 1955. Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium Bände 152–
153 (Scriptores Syri Bände 71–72).

Quellentexte der Kirchenväter

392

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Des heiligen Ephraem des Syrers Hymnen de fide. Herausgegeben von Edmund Beck,
Louvain 1955. Corpus scriptorum Christianorum Orientalium Band 154 (Scriptores
Syri Band 73).

Des heiligen Ephraem des Syrers Hymnen de ecclesia. Herausgegeben von Edmund
Beck, Louvain 1960. Corpus scriptorum Christianorum Orientalium Bände 198–199
(Scriptores Syri Bände 84–85).

Cyrill von Jerusalem

Cyrillus Hierosolymitanus, Catecheses, Paris 1893. Migne Patrologia Graeca 33, 331–
1058.

Basilius von Caesarea

Basilius von Caesarea, Homilien zum Hexaemeron. Herausgegeben von Emmanuel
Amand de Mendieta und Stig Y. Rudberg, Berlin 1997. Die griechischen christlichen
Schriftsteller der ersten Jahrhunderte Neue Folge Band 2.

Basilius Caesariensis, Homiliae et sermones, Paris 1857. Migne Patrologia Graeca 31,
163–618.

Basilius Caesariensis, Regulae fusius tractatae, Paris 1857. Migne Patrologia Graeca 31,
890–1050.

Gregor von Nyssa

Grégoire de Nysse, La Création de l'homme. Introduction et traduction par Jean La‐
place – Notes par Jean Daniélou, Paris 1944. Sources chrétiennes Band 6.

Grégoire de Nysse, Traité de la virginité. Introduction, texte critique, traduction, com‐
mentaire et index de Michel Aubineau, Paris 1966. Sources chrétiennes Band 119.

Gregorii Nysseni De oratione dominica De beatitudinibus, edidit Johannes F. Callahan,
Leiden 1992. Gregorii Nysseni opera Band 7.2.

S. Gregorii Episcopi Nysseni De Anima Et Resurrectione Cum Sorore Sua Macrina
Dialogus. Herausgegeben von Johann Georg Krabinger, Leipzig 1837.

Ambrosius von Mailand

Sant’Ambrogio, I sei giorni della creazione. Introduzione, traduzione, note e indici
di Gabriele Banterle, Milano/ Roma 1979. Biblioteca Ambrosiana Opere esegetiche
Band 1.

Sant’Ambrogio, Noe. Introduzione, traduzione, note e indici di Gabriele Banterle,
Milano/ Roma 1984. Biblioteca Ambrosiana Opere esegetiche Band 2.1.

Quellentexte der Kirchenväter

393

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Johannes Chrysostomus

Joannis Chrysostomi Homiliae XXI de Statuis ad populum Antiochenum habitae.
Opera et studio Bernardi de Monfaucon, Paris 1862. Migne Patrologia Graeca 49,
15–222.

Joannis Chrysostomi Homiliae IX de Poenitentia. Opera et studio Bernardi de Monfau‐
con, Paris 1862. Migne Patrologia Graeca 49, 277–350.

Joannis Chrysostomi Homiliae in Genesin. Opera et studio Bernardi de Monfaucon,
Paris 1862. Migne Patrologia Graeca 53.

Joannis Chrysostomi Sermones IX in Genesin. Opera et studio Bernardi de Monfau‐
con, Paris 1862. Migne Patrologia Graeca 54, 581–630.

Nemesius von Emesa

Nemesii Emeseni de natura hominis. Edidit Moreno Morani, Berlin/ Boston 1987.
Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana.

Pseudo-Athenagoras

Athénagore, Supplique au sujet des chŕetiens et Sur la réssurection des morts. Introduc‐
tion, texte et traduction par Bernard Pouderon, Paris 1992. Sources chrétiennes Band
379.

Hieronymus

Sancti Eusebii Hieronymi Adversus Iovinianum Libri Duo, Paris/ Turnhout 1883. Mig‐
ne Patrologia Latina 23, 221–352.

Sancti Eusebii Hieronymi Commentarium in Isaiam prophetam, Paris/ Turnhout 1865.
Migne Patrologia Latina 24, 17–704.

Sancti Eusebii Epistulae. Edidit Isidorus Hilberg, Wien 1996. Corpus Scriptorum Eccle‐
siasticorum Latinorum Bände 54–56.

Augustinus von Hippo

Sancti Aureli Augustini de duabus animabus. Recensuit Iosephus Zycha, Wien/ Leipzig
1891. Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum Band 25.1.

Sancti Aureli Augustini Confessionum libri XIII. Edidit Lukas Verheijen, Turnhout
1990. Corpus Christianorum Series Latina Band 27.

Sancti Aureli Augustini De Genesi ad litteram libri duodecim. Edidit Joseph Zycha,
Wien 1894. Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum Band 28/1.

Sancti Aureli Augustini De doctrina christiana. Cura et studio Josephi Martin, Turn‐
hout 1962. Corpus Christianorum Series Latina Band 32.

Quellentexte der Kirchenväter

394

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sancti Aurelii Augustini in Iohannis evangelium tractatus CXXIV. Post Maurinos
textum edendum curavit Radbodus Willems, Turnhout 1954. Corpus Christianorum
Series Latina Band 36.

Sancti Aurelii Augustini Enarrationes in psalmos. Post Maurinos textum edendum
curaverunt Eligius Dekkers et Iohannes Fraipoint, Turnhout 1990. Corpus Christi‐
anorum Series Latina Bände 38–40.

Sancti Aurelii Augustini De civitate Dei libri XXII. Post Maurinos textum edendum cu‐
raverunt Bernhard Dombart et Alfons Kalb, Turnhout 1955. Corpus Christianorum
Series Latina Bände 47–48.

Sancti Aureli Augustini De trinitate libri XV. Cura et studio W. J. Mountain, Turnhout
1968. Corpus Christianorum Series Latina Band 50.

Sancti Aureli Augustini De quantitate animae. Recensuit Wolfgangus Hörmann,
Turnhout 1986. Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum Band 89.

Augustinus, De libero arbitrio. Bearbeitet von Wiliam M. Green, Wien 2013.
Augustinus, De moribus Ecclesiae Catholicae et de moribus Manichaeorum. Eingelei‐

tet, kommentiert und herausgegeben von Elke Rutzenhöfer, Paderborn/ Wien 2004.
Augustinus, Opera zweisprachige Ausgabe Band 25 B.

Augustinus, De Genesi contra Manichaeos, herausgegeben von Dorothea Weber, Wien
1998. Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum Band 91.

Augustinus, De ordine. Edidit et apparatu critico instruxit Therese Fuhrer, Berlin/
Boston 2017. Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana.

Quellentexte der Kirchenväter

395

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Literatur

Annetta Alexandridis/ Markus Wild/ Lorenz Winkler-Horacek (hg) 2008, Mensch und
Tier in der Antike: Grenzziehung und Grenzüberschreitung, Wiesbaden.

Ronaldo Amaral 2019, O problema da razão dos animais a partir da perspectiva neo‐
platônica, in: Veritas 64 (1), e27792, https://doi.org/10.15448/1984-6746.2019.1.27792
(Abruf 20.2.22).

Carl Amery 1972, Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christentums,
Reinbek.

Johannes Arnold 2010, Textkritisches zu Orígenes‘ Contra Celsum, in: Vigiliae Christia‐
nae 64, 54–73.

Lucia Bacci 2007, Api, formiche ed altri animali nel “Contra Celsum” di Origene
(IV,74–99), in: Vittorino Grossi (hg), La cultura scientifico-naturalistica nei padri
della Chiesa (I-V sec.). XXXV incontro di studiosi dell'antichità cristiana, 4 – 6
maggio 2006, Roma, 109–126.

Duman Bahrami-Rad/ Jonathan Beauchamp/ Joseph Henrich/ Jonathan Schulz 2022,
Kin-based institutions and economic development, in: https://papers.ssrn.com/sol3/
papers.cfm?abstract_id=4200629 (Abruf 12.12.22).

Jean-Francois Balaudé 1997, Parenté du vivant et végétarisme radical. Le ‘défi’ d’Empé‐
docle, in: Barbara Cassin/ Jean-Louis Labarrière (hg), L’animal dans l’antiquité,
Paris, 31–54.

Matthias Baltes/ Dieter Lau 1994, Animal, in: Augustinus-Lexikon 1, 356–374.
Heike Baranzke 2003, Streitfall Schächten: Impuls für eine interkulturelle Tierethik?,

in: GAIA 12, 313–314.
John Barton 2003, An early metacommentary. Tertullian's Against Marcion, in: J.

Cheryl Exum/ H.G.M. Williamson (hg), Reading from right to left. Essays on the
Hebrew Bible in honour of David J. A. Clines, London, 38–49.

Wynand de Beer 2015, The Patristic Understanding of the Six Days (Hexaemeron), in:
Journal of early Christian history 5/2, 3–23.

Marc Bekoff 2004, Wild justice and fair play: cooperation, forgiveness, and morality in
animals, in: Biology and Philosophy 19, 489–520.

Marc Bekoff 2006, Animal Passions and Beastly Virtues. Cognitive Ethology as the
Unifying Science for Understanding the Subjective, Emotional, Empathic, and Moral
Lives of Animals, in: Human Ecology Forum 13, 39–59.

Marc Bekoff 2008, Das Gefühlsleben der Tiere, Bernau.
Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009a, Wild justice: The moral lives of animals, Chicago.
Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, Wild Justice – Honor and Fairness among Beasts at

Play, in: American Journal of Play 1, 451–475.
Marc Bekoff/ Paul W. Sherman 2004, Reflections on animal selves, in: TRENDS in

Ecology and Evolution 19, 176–180.

397

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.15448/1984-6746.2019.1.27792
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4200629
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4200629
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://doi.org/10.15448/1984-6746.2019.1.27792
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4200629
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4200629


Judith Benz-Schwarzburg 2015, Moralfähigkeit, in: Arianna Ferrari/ Klaus Petrus (hg),
Lexikon der Mensch-Tier-Beziehungen, Bielefeld, 246–248.

Katell Berthelot 2002, Philo and kindness towards animals (De virtutibus 125–147), in:
The studia Philonica annual 14, 48–65.

Simon Blackburn 1998, Ruling Passions. A Theory of Practical Reasoning, Oxford.
Isabelle Bochet 2010, Imago, in: Augustinus-Lexikon 3, 507–519.
Rob Boddice (hg) 2011, Anthropocentrism. Humans, Animals, Environments, Leiden/

Boston.
Richard Bodéüs 1997, Les considérations aristoteliciennes sur la bestialitè, in: Barbara

Cassin/ Jean-Louis Labarrière (hg), L’animal dans l’antiquité, Paris, 247–258.
Franz Böhmisch 2007, Das verlorene Paradies. Die Bibel und das Fleischessen, in:

Theologisch-praktische Quartalschrift 155,39–50.
Christophe Boesch/ Camille Bolé/ Nadin Eckhardt/ Hedwige Boesch 2010, Altruism in

Forest Chimpanzees. The Case of Adoption, in: PLOS ONE 5, e8901, 1–6.
Alberto Bondolfi (hg) 1994, Mensch und Tier. Ethische Dimensionen ihres Verhältnis‐

ses, Fribourg.
Peder Borgen 1995, Man's Sovereignty over Animals and Nature According to Philo of

Alexandria, in: Tord Fornberg (hg), Texts and contexts. Biblical texts in their textual
and situational contexts. Essays in honor of Lars Hartman, Oslo u.a., 369–389.

Francois Bovon 1996, Das Evangelium nach Lukas Band 2: Lk 9,51–14,35, Zürich/
Düsseldorf.

Renate Brandscheidt 2020, Die Sonderstellung des Menschen in der Schöpfung und
seine Verantwortung für die Lebenswelt im Zeugnis der Heiligen Schrift, in: Trierer
theologische Zeitschrift 129, 29–51.

Sebastian Brock 1985, The Luminous Eye. The spiritual World Vision of St. Ephrem the
Syrian, Rom.

Sebastian Brock 2004, Zum Geleit, in: Wassilios Klein (hg), Syrische Kirchenväter,
Stuttgart, 7–9.

Sarah F. Brosnan 2006, Nonhuman Species’ Reactions to Inequity and their Implica‐
tions for Fairness, in: Social Justice Research 19, 153–185.

Norbert Brox 1993, Einführung, in: Irenäus, Epideixis. Adversus haereses/ Darlegung
der apostolischen Verkündigung. Gegen die Häresien, Freiburg i.Br., Bd. 1, 7–20.

Norbert Brox 1993a, Einführung in die Epideixis, in: Irenäus, Epideixis. Adversus
haereses/ Darlegung der apostolischen Verkündigung. Gegen die Häresien, Freiburg
i.Br., Bd. 1, 23–28.

Norbert Brox 1993b, Einführung in Adversus haereses, in: Irenäus, Epideixis. Adversus
haereses/ Darlegung der apostolischen Verkündigung. Gegen die Häresien, Freiburg
i.Br., Bd. 1, 101–112.

Peter Bruns 1991, Einleitung, in: Aphrahat, Unterweisungen. Freiburg i.Br. u.a., Bd. 1,
35–73.

Vinzenz Buchheit 1990, Tierfriede bei Hieronymus und seinen Vorgängern, in: Jahr‐
buch für Antike und Christentum 33, 21–35.

Literatur

398

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerhard Büsing 1998, Adam und die Tiere – Zum Verständnis der erzählten Namens‐
gebung in Gen 2,19f., in: Gerhard Bodendorfer/ Matthias Millard (hg), Bibel und
Midrasch. Zur Bedeutung der rabbinischen Bibelexegese für die Bibelwissenschaft,
Tübingen, 191–208.

Sarah Byers 2006, The Meaning of Voluntas in Augustine, in: Augustinian Studies 37,
171–189.

J. Baird Callicott 2017, How ecological collectivities are morally considerable, in: The
Oxford handbook of environmental ethics, 113–124.

Rüdiger Campe/ Julia Weber (hg) 2014, Rethinking emotion. Interiority and exteriority
in premodern, modern and contemporary thought, Berlin.

Patricia S. Churchland 1996, Feeling Reasons, in: Antonio R. Damasio/ Y. Christen
(hg), Neurobiology of Decision-Making, Berlin u.a., 181–199.

Domenico Ciarlo 2007, Sulle ragioni teologiche e morali della trattazione scientifica
nelle Omelie sull’Esamerone di Basilio di Cesarea, in: Vittorino Grossi (hg), La
cultura scientifico-naturalista nei Padri della Chiesa (I-V sec.). XXXV incontro di
studiosi dell'antichità cristiana, 4 – 6 maggio 2006, Roma, 141–152.

Maria Pia Ciccarese 2016, In natura in figura. Ambrogio e l'interpretazione del mondo
animale, in: Raffaele Passarella (hg) 2016, Ambrogio e la natura, Milano, 95–122.

Gillian Clark 1998, The Fathers and the animals. The rule of reason? In: Andrew
Linzey/ Dorothy Yamamoto (hg), Animals on the Agenda, London, 67–79.

Antonio R. Damasio 1998, Emotion in the Perspective of an integrated nervous system,
in: Brain Research Reviews 26, 83–86.

Antonio R. Damasio 1998a, Investigating the biology of consciousness, in: Philosophic‐
al Transactions of the Royal Society of London B 353, 1879–1882.

Antonio R. Damasio 1997, Descartes' Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche
Gehirn, München.

Antonio R. Damasio 2000, Ich fühle also bin ich. Die Entschlüsselung des Bewusst‐
seins, München.

David DeGrazia 1996, Taking Animals Seriously. Mental Life and Moral Status, Cam‐
bridge.

Olivier Depré 1999, Anthropocentrisme et dignité animale, in: Lumen vitae/ Edition
française 54, 287–302.

Urs Dierauer 1977, Tier und Mensch im Denken der Antike. Studien zur Tierpsycholo‐
gie, Anthropologie und Ethik, Amsterdam.

Urs Dierauer 1997, Raison ou instinct? Le développement de la zoopsychologie antique,
in: Barbara Cassin/ Jean-Louis Labarrière (hg), L’animal dans l’antiquité, Paris, 3–
30.

Jan Dietrich 2017, Welterfahrung (AT), in: Wissenschaftliches Bibellexikon https://ww
w.bibelwissenschaft.de/stichwort/34744/ (Abruf 9.9.20).

Sabine Döring (hg) 2009, Philosophie der Gefühle, Frankfurt/ Main.
Eugen Drewermann 1986, Der tödliche Fortschritt. Von der Zerstörung der Erde und

des Menschen im Erbe des Christentums, Regensburg.

Literatur

399

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/34744/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/34744/
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/34744/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/34744/


Eugen Drewermann 2012, Der tödliche Fortschritt und Wir brauchen eine neue Ethik,
in: Radio Vorarlberg, „Focus“-Sendung am 29.9.12, http://vorarlberg.orf.at/radio/sto
ries/2552238/ (Abruf 20.10.21).

Benjamin H. Dunning 2015, Chrysostom’s Serpent. Animality and Gender in the
Homilies on Genesis, in: Journal of early Christian studies 23, 71–95.

David Lloyd Dusenbury 2021, Nemesius of Emesa on Human Nature. A Cosmopolitan
Anthropology from Roman Syria, New York u.a.

David Lloyd Dusenbury 2021a, World City. Towards a New Reading of Nemesius of
Emesa’s De natura hominis, in: Nicholas Baker-Brian/ Josef Lössl (hg), Including
Papers Presented at the Seventh British Patristics Conference, Cardiff, 5–7 Septem‐
ber 2018, Leuven u.a., 45–62.

Margit Eckholt 2009, Schöpfungstheologie und Schöpfungsspiritualität. Ein Blick auf
die Theologin Sallie McFague, München.

Denis Edwards 2009, The Redemption of Animals in an Incarnational Theology, in:
Celia Deane-Drummond/ David Clough (hg), Creaturely Theology On God, Hu‐
mans And Other Animals, London, 81–99.

Georg Essen 2001, Vorsehung II. Theologie- und dogmengeschichtlich, in: Lexikon für
Theologie und Kirche 10, 897–898.

Georg Essen 2007, Gottes Treue zu uns. Geschichtstheologische Überlegungen zum
Glauben an die göttliche Vorsehung, in: Internationale katholische Zeitschrift Com‐
munio 36, 382–398.

Rene Falkenberg 2014, Tatian, in: Jakob Engberg/ Anders-Christian Jacobsen/ Jörg
Ulrich (hg), In defence of Christianity. Early Christian apologists, Wien/ Frankfurt
am Main u.a., 67–80.

Rüdiger Feulner 2006, Clemens von Alexandrien. Sein Leben, Werk und philoso‐
phisch-theologisches Denken, Frankfurt am Main/ Wien.

Michael Fiedrowicz 2011, Einleitung, in: Origenes, Contra Celsum/ Gegen Celsus,
Freiburg i.Br., Bd. 1, 9–122.

Hinrich Fink-Eitel/ Georg Lohmann (hg) 1993, Zur Philosophie der Gefühle, Frank‐
furt/ Main.

Jessica C. Flack/ Frans B.M. de Waal 2000, ‘Any animal whatever’. Darwinian building
blocks of morality in monkeys and apes, in: Journal of Consciousness Studies 7, 1–29.

Sigmund Freud 1917, Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse, in: Imago. Zeitschrift für
Anwendung der Psychoanalyse auf die Geisteswissenschaften 5, 1–7.

Henrike Frey-Anthes 2010, Ziege / Ziegenbock, in: Wissenschaftliches Bibellexikon
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35346/ (Abruf 9.9.20).

Alfons Fürst 2011, Von Origenes und Hieronymus zu Augustinus. Studien zur antiken
Theologiegeschichte, Berlin u.a.

Bardo Maria Gauly 2012, Die weiche Seite des Krokodils. Tiere in Senecas Naturphilo‐
sophie, in: Antike Naturwissenschaft und ihre Rezeption 222, 51–67.

Peter Gemeinhardt 2022, Geschichte des Christentums in der Spätantike, Tübingen.
Ingvild Sælid Gilhus 2003, Dyr i antikken. spiselige essenser og kulturelle konstruksjo‐

ner, in: Norsk teologisk tidsskrift 104, 15–20.

Literatur

400

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://vorarlberg.orf.at/radio/stories/2552238/
http://vorarlberg.orf.at/radio/stories/2552238/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35346/
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://vorarlberg.orf.at/radio/stories/2552238/
http://vorarlberg.orf.at/radio/stories/2552238/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35346/


Joachim Gnilka 1979, Das Evangelium nach Markus, Band II, Zürich/ Düsseldorf.
Herwig Görgemanns/ Heinrich Karpp 1985, Einführung, in: Origenes, Vier Bücher von

den Prinzipien, Darmstadt 1985, 1–69.
Robert M. Grant 1999, Early Christians and Animals, London/ New York.
Erich Gräßer 1990, Das Seufzen der Kreatur (Röm 8,19–22), in: Jahrbuch für Biblische

Theologie 5, 93–117.
Niels Henrik Gregersen 2001, The Cross of Christ in an Evolutionary World, in:

Dialog: A Journal of Theology 40, 192–207.
Niels Henrik Gregersen 2010, Deep incarnation. Logos became Flesh, in: Karen L.

Bloomquist (hg), Transformative theological perspectives, Minneapolis MN, 167–
182.

Niels Henrik Gregersen 2013a, Cur deus caro. Jesus and the Cosmos story, in: Theology
and Science 11, 270–293.

Niels Henrik Gregersen 2013, The Twofold Assumption: A Response to Cole-Turner,
Moritz, Peters and Peterson, in: Theology and Science 11, 455–468.

Niels Henrik Gregersen 2015, The extended body of Christ. Three dimensions of deep
incarnation, in: Ders. (hg), Incarnation. On the scope and depths of Christology,
Minneapolis MN, 225–252.

Niels Henrik Gregersen 2016, Deep incarnation. From deep history to post-axial reli‐
gion, in: HTS Teologiese Studies/Theological Studies 72, a3428, 1–12.

Walter Gross 1995, Gottebenbildlichkeit. I. Altes Testament, in: Lexikon für Theologie
und Kirche 4, 871–873.

Franz Gruber 2001, Im Haus des Lebens. Eine Theologie der Schöpfung, Regensburg.
Lori Gruen 2015, Entangled Empathy. An Alternative Ethic for Our Relationships with

Animals, New York.
Peter Habermehl 2011, Einleitung, in: Ders. (hg), Origenes. Die Homilien zum Buch

Genesis, Freiburg/ Basel/ Wien, 3–24.
Gerd Häfner 2019, Das Sehnsüchtige Harren der Schöpfung. Röm 8 und die Frage nach

der Erlösung der Tiere, in: Münchener theologische Zeitschrift 70, 305–318.
Matthew Hale 1676, Contemplations Moral and Divine, Band 1, London.
Adalbert Hamman/ Alfons Fürst 2004, Kleine Geschichte der Kirchenväter. Einfüh‐

rung in Leben und Werk, Freiburg im Breisgau.
Alastair Harden 2013, Animals in the Classical World. Ethical Perspectives from Greek

and Roman Texts, Basingstoke/ New York.
Kyle Harper 2020, Fatum. Das Klima und der Untergang des römischen Reichs, Mün‐

chen.
Midori E. Hartman 2017, Beginning Again, Becoming Animal. Augustine's Theology,

Animality, and Physical Pain in Genesis, in: Studia Patristica 98, 71–80.
Nicolai Hartmann 21935, Ethik, Berlin.
Michael Hauskeller 2015, Was heißt, die Würde eines Tieres zu achten?, in: Christoph

Ammann/ Birgit Christensen/ Lorenz Engi/ Margot Michel (hg) 2015, Würde der
Kreatur. Ethische und rechtliche Beiträge zu einem umstrittenen Konzept, Zürich,
142–157.

Literatur

401

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tim Hayward 1997, Anthropocentrism. A misunderstood problem, in: Environmental
Values 6, 49–63.

Christian Hengstermann 2016, Gottesbild und Seinsmitte – Die Seele zwischen Gott
und Tier, in: Derselbe, Origenes und der Ursprung der Freiheitsmetaphysik, Müns‐
ter, 94–110.

Rainer Henke 2000, Basilius und Ambrosius über das Sechstagewerk. Eine ver‐
gleichende Studie, Basel.

Joseph Henrich 2020, The WEIRDest People in the World. How the West Became
Psychologically Peculiar and Particularly Prosperous, New York.

Marie-Louise Henry 1993, Das Tier im religiösen Bewußtsein des alttestamentlichen
Menschen, in: Bernd Janowski/ Ute Neumann-Gorsolke/ Uwe Glessmer (hg), Ge‐
fährten und Feinde des Menschen. Das Tier in der Lebenswelt des alten Israel,
Neukirchen/ Vluyn, 20–66.

Peter Hersche 2020, (K)eine Frage von gestern, in: Herder-Korrespondenz 12/2020,
29–31.

Peter Hersche 2020a, Max Weber, die Ökologie und der Katholizismus, Basel.
Bernard Hubert 1997, Le sens commun et l'unité de l'animal chez Aristote, in : Revue

thomiste 97, 694–708.
Francis Hutcheson 1971, Illustrations on the moral sense, Cambridge Mass [ed. B.

Peach].
Bernhard Irrgang 1992, Christliche Umweltethik. Eine Einführung, München/ Basel.
Bernd Janowski 1990, Tempel und Schöpfung, in: Jahrbuch für Biblische Theologie 5,

37–69.
Joachim Jeremias 1990, Schöpfung in Poesie und Prosa des Alten Testaments, in:

Jahrbuch für Biblische Theologie 5, 11–36.
Elizabeth Johnson 2015, Ask the Beasts. Darwin and the God of Love, London u.a.
J. J. Johnson Leese 2018, Christ, creation, and the cosmic goal of redemption. A study of

Pauline creation theology as read by Irenaeus and applied to ecotheology, London.
Ian Jones 2013, Humans and animals. St. Basil of Caesarea’s ascetic evocation of para‐

dise, in: Studia patristica 67, 25–31.
Burkhard Jürgens 1999, Zweierlei Anfang. Kommunikative Konstruktionen heiden‐

christlicher Identität in Gal 2 und Apg 15, Berlin, 143–197.
Otto Kaiser 2015, Von den Tieren in Philos Welt, in: Ders., Philo von Alexandrien,

Denkender Glaube – eine Einführung, Göttingen, 125–141.
Roland Kany 2012, Laktanz (um 250 – um 320), in: Konrad Hilpert (hg), Christliche

Ethik im Porträt. Leben und Werk bedeutender Moraltheologen, Freiburg im Breis‐
gau, 71–86.

Peter Kaufmann 1992, Gefühl und Gemüt als Komplement der Vernunft, Frankfurt/
Main.

Peter Kaufmann 1995, Gefühl III. Ethisch, in: Lexikon für Theologie und Kirche
4,344–345.

Otmar Keel/ Silvia Schroer 2002, Schöpfung. Biblische Theologien im Kontext altori‐
entalischer Religionen, Göttingen.

Literatur

402

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


James A. Kelhoffer 2005, The Diet of John the Baptist. “Locusts and Wild Honey” in
Synoptic and Patristic Interpretation, Tübingen.

Nikolai Kiel 2016, Ps-Athenagoras De Resurrectione. Datierung und Kontextualisie‐
rung der dem Apologeten Athenagoras zugeschriebenen Auferstehungsschrift, Lei‐
den.

Julia Knop 2016, Freiheit – Sorge – Vorsehung. Gottes Wille zwischen Himmel und
Erde, in: Internationale katholische Zeitschrift Communio 45, 49–59.

Charlotte Köckert 2009, Christliche Kosmologie und kaiserzeitliche Philosophie. Die
Auslegung des Schöpfungsberichtes bei Origenes, Basilius und Gregor von Nyssa vor
dem Hintergrund kaiserzeitlicher Timaeus-Interpretationen, Tübingen.

Helen Kopnina 2019, Anthropocentrism and Post-humanism, in: The International
Encyclopedia of Anthropology, https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781
118924396.wbiea2387 (Abruf 24.9.20).

Angelika Krebs 1997, Naturethik. Grundtexte der gegenwärtigen tier- und ökoethischen
Diskussion, Frankfurt/ Main.

Thomas Kremer 2012, Mundus primus. Die Geschichte der Welt und des Menschen
von Adam bis Noach im Genesiskommentar Ephräms des Syrers, Löwen.

Siegfried Kreuzer 2016, Entstehung und Überlieferung der Septuaginta, in: Ders. (hg),
Einleitung in die Septuaginta, Handbuch zur Septuaginta Bd. 1, Gütersloh, 29–88.

Roman Kühschelm 2001, Vorsehung I. Biblisch-theologisch, in: Lexikon für Theologie
und Kirche 10, 895–897.

Christian Kummer 2011, Der Fall Darwin. Evolutionstheorie contra Schöpfungsglaube,
München.

Giuliana Lanata 1994 Antropocentrismo e cosmocentrismo nel pensiero antico, in:
Silvana Castignone/ Giuliana Lanata (hg), Filosofi e animali nel mondo antico, Pisa,
15–49.

Hilge Landwehr/ Ursula Renz 2008, Klassische Emotionstheorien, Berlin.
Sandra Leuenberger-Wenger 2008, Ethik und christliche Identität bei Gregor von Nys‐

sa, Tübingen.
Blake Leyerle 2019, Locating Animals in John Chrysostom’s Thought, in: Chris L.

De Wet/ Wendy Mayer (hg), Revisioning John Chrysostom. New approaches, new
perspectives, Leiden/ Boston 276–299.

Karl Löning/ Erich Zenger 1997, Als Anfang schuf Gott. Biblische Schöpfungstheologi‐
en, Düsseldorf.

Horacio E. Lona 2005, Die „Wahre Lehre“ des Kelsos, Freiburg.
Horacio E. Lona 2017, Rezension Nikolai Kiel: Ps-Athenagoras De Resurrectione. Da‐

tierung und Kontextualisierung der dem Apologeten Athenagoras zugeschriebenen
Auferstehungsschrift, in: Zeitschrift für Antikes Christentum 21, 184–188.

Günther Lorenz 1972, Die Einstellung der Griechen zum Tier. Ihre Entwicklung von
Homer bis Theophrast (mit einem Ausblick auf das frühe Rom), Innsbruck.

Günther Lorenz 22013, Tiere im Leben der alten Kulturen. Schriftlose Kulturen, Alter
Orient, Ägypten, Griechenland und Rom, Innsbruck.

Literatur

403

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118924396.wbiea2387
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118924396.wbiea2387
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118924396.wbiea2387
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118924396.wbiea2387


Andrew Louth 2001, Ancient Christian Commentary on Scripture. Old Testament I.
Genesis 1–11, Downers Grove IL.

Andrew Louth 2009, The six days of creation according to the Greek fathers, in:
Stephen C. Barton/ David Wilkinson (hg), Reading Genesis after Darwin, New York,
39–55.

Volker Lukas 2015, Einleitung, in: Tertullian, Adversus Marcionem/ Gegen Markion,
Freiburg i.Br., Bd. 1, 7–47.

Ulrich Luz 1990, Das Evangelium nach Matthäus Band 2: Mt 8–17, Düsseldorf/ Zürich.
Ulrich Luz 52002, Das Evangelium nach Matthäus Band 1: Mt 1–7, Düsseldorf/ Zürich.
Giovanni Mandolino 2018, „Come un indovinello”. Doppia creazione e immagine di

Dio nel De opificio hominis di Gregorio di Nissa, in: Adamantius 24, 416–434.
Johannes Marböck 2010, Jesus Sirach 1 – 23, Freiburg/ Basel/ Wien.
Miloslav Marcovich 1995a, Preface + Introduction, in: Tatiani Oratio ad Graecos,

Berlin/ New York, VII + 1–5.
Miroslav Marcovich 1995b, Introduction, in: Theophili Antiocheni Ad Autolycum,

Berlin/ New York, 1–14.
Pedro Ribeiro Martins 2018, Der Vegetarismus in der Antike im Streitgespräch. Porphy‐

rios‘ Auseinandersetzung mit der Schrift ‚Gegen die Vegetarier‘, Berlin.
Alban Massie 2018, Augustinus, die Manichäer und das Essen von Fleisch, in: Interna‐

tionale katholische Zeitschrift Communio 47, 376–385.
Giorgio Maturi 2001, Contributi stoici e reminescenze del Giudaismo alessandrino nel

„De anima et resurrectione” di Gregorio di Nissa, in: Studi sull'oriente cristiano 5,
5–24..

Cornelius Petrus Mayer 2002, Creatio, creator, creatura VIII. Die Kreaturen, in: Augus‐
tinus-Lexikon 2, 100–116.

Luca Mazzinghi 2018, Weisheit, Stuttgart.
Sallie McFague 1975, Speaking in Parables. A Study in Metaphor and Theology, Phil‐

adelphia PA.
Sallie McFague 1982, Metaphorical Theology. Models of God in Religious Language,

Minneapolis MN.
Sallie McFague 1987, Models of God. Theology for an Ecological, Nuclear Age. Phil‐

adelphia PA.
Sallie McFague 1990, Imaging a Theology of Nature. The World as God’s Body, in:

Charles Birch/ William Eaken/ Jay B. McDaniel (hg), Liberating Life. Contemporary
Approaches in Ecological Theology, Maryknoll NY, 201–227.

Sallie McFague 1993, The Body of God. An Ecological Theology, Minneapolis MN.
Sallie McFague 1997, Super, Natural Christians. How We Should Love Nature, Min‐

neapolis MN.
Sallie McFague 2001, Life Abundant. Rethinking Theology and Economy of a Planet in

Peril, Minneapolis MN.
Sallie McFague 2008, A New Climate for Theology. God, the World, and Global Warm‐

ing, Minneapolis MN.

Literatur

404

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sallie McFague 2013, Blessed Are the Consumers. Climate Change and the Practice of
Restraint, Minneapolis MN.

Mary E. McGann 2012, Making Vital Connections: Developing Creational Conscious‐
ness in Life and Worship, in: Liturgy 27, 49–61.

Rebecca A. Meier-Rao 2014, Love For God And Earth. Ecospirituality In The Theolo‐
gies Of Sallie Mcfague And Leonardo Boff, Milwaukee WN.

Marcelo Merino 2008, Clemente de Alejandría, un filósofo cristiano, in: Scripta theolo‐
gica 40, 803–837.

Eric Daryl Meyer 2018, On Making Fleshly Difference. Humanity and Animality in
Gregory of Nyssa, in: Relegere 7, 39–58.

Eric Daryl Meyer 2018a, Inner Animalities. Theology and the End of the Human, New
York.

Moreno Morani 1987, Praefatio, in: Nemesii Emesini De natura hominis, Leipzig,
V-XIX.

Hans J. Münk 1997, Die Würde des Menschen und die Würde der Natur, in: Stimmen
der Zeit 215, 17–29.

Hans J. Münk 1998, Nachhaltige Entwicklung und Soziallehre, in: Stimmen der Zeit
216, 231–245.

Cecilia Muratori 2019, The Aristotelian Carnivore. The Ethical Afterlives of Aristotle’s
Theory of Animal Irrationality, in: Revue des Sciences Religieuses 93, 257–279.

Thomas Nagel 1974, What is it like to be a bat? In: The Philosophical Review LXXXIII,
435–450.

Christina Nellist 2018, Eastern Orthodox Christianity and Animal Suffering. Ancient
Voices in Modern Theology, Newcastle upon Tyne.

Ute Neumann-Gorsolke 2004, Herrschen in den Grenzen der Schöpfung. Ein Beitrag
zur alttestamentlichen Anthropologie am Beispiel von Psalm 8, Genesis 1 und ver‐
wandten Texten, Neukirchen-Vluyn.

Catherine Newmark 2008, Passion – Affekt – Gefühl. Philosophische Theorien der
Emotionen zwischen Aristoteles und Kant, Hamburg.

Stephen T. Newmyer 2011, Animals in Greek and Roman Thought. A Sourcebook, New
York.

Stephen T. Newmyer 2014, Animals in Plutarch, in: Mark Beck (hg), A Companion to
Plutarch, Malden MA, 223–234.

Stephen T. Newmyer 2017, The animal and the human in ancient and modern thought.
The “man alone of animals” concept, New York/ London.

Michael S. Northcott 1996, The Environment and Christian Ethics, Cambridge (UK)/
New York.

Cathal O'Madagain/ Katharina A. Helming/ Marco F.H. Schmidt/ Eli Shupe/ Josep
Call/ Michael Tomasello 2022, Great apes and human children rationally monitor
their decisions, in: Proceedings of the Royal Society B: Biological Sciences 289, 1971.

Angela Pabst 2019, „Klarere Spiegel des Göttlichen“ – Plutarch und die Tiere, in:
Millennium 16, 75–92.

Literatur

405

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Angela Pabst 2020, Wenn die Tiere reden könnten – Vom Logos-Gebrauch der Wesen
ohne logos bei Plutarch, in: Hedwig Schmalzgruber (hg), Speaking animals in anci‐
ent literature, Heidelberg, 333–357.

Sara Parvis/ Paul Foster (hg) 2012, Irenaeus. life, scripture, legacy, Minneapolis.
Maria Di Pasquale Barbanti 2003, Origene di Alessandria. Tra Platonismo e Sacra

Scrittura. Teologia e An-tropologia del De principiis, Catania.
Raffaele Passarella (hg) 2016, Ambrogio e la natura, Milano.
Ubaldo Pérez-Paoli 2001, Porphyrios‘ Gedanken zur Gerechtigkeit gegenüber Tieren,

in: Friedrich Niewöhner/ Jean-Loup Seban (hg), Die Seele der Tiere, Wiesbaden,
93–110.

Rudolf Pesch 1986, Die Apostelgeschichte (Apg 1–12), Zürich/ Einsiedeln/ Köln.
Gregory R. Peterson/ James van Slyke/ Michael Spezio/ Kevin Reimer (hg) 2017,

Habits in mind. Integrating theology, philosophy, and the cognitive science of virtue,
emotion, and character formation, Leiden/ Boston MS.

Peter Pilhofer 42019, Paulus – Leben & Werk, Erlangen-Nürnberg.
Patrizia Pinotti 1994, Gli animali in Platone. Metafore e tassonomie, in: Silvana Cas‐

tignone/ Giuliana Lanata (hg), Filosofi e animali nel mondo antico, Pisa, 101–122.
Luigi Pizzolato 2016, L’uomo di fronte al creato nella visione di Ambrogio, in: Raffaele

Passarella (hg), Ambrogio e la natura, Milano, 3–26.
Max Pohlenz 1959, Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung, Göttingen, 2 Bände.
Anathea Portier-Young 2019, “Bless the Lord, Fire and Heat”. Reclaiming Daniel’s

Cosmic Liturgy for Contemporary Eco-Justice, in: Teresa Berger (hg), Full of Your
Glory. Liturgy, Cosmos, Creation, Collegeville MS, 45–67.

Fiona Probyn-Rapsey 2018, Anthropocentrism, in: Lori Gruen (hg), Critical Terms for
Animal Studies, Chicago, 47–63.

Ferdinand R. Prostmeier 2013, Gen 1–3 in Theophilos von Antiochia ‚An Autolykos‘.
Beobachtungen zu Text und Textgeschichte der Septuagintagenesis, in: Johannes de
Vries/ Martin Karrer (hg), Textgeschichte und Schriftrezeption im frühen Christen‐
tum (Textual History and the Reception of Scripture in Early Christianity), Missou‐
la, 359–393.

Albert de Pury 1993, Gemeinschaft und Differenz. Aspekte der Mensch-Tier-Beziehung
im alten Israel, in: Bernd Janowski/ Ute Neumann-Gorsolke/ Uwe Glessmer (hg),
Gefährten und Feinde des Menschen. Das Tier in der Lebenswelt des alten Israel,
Neukirchen/ Vluyn, 112–154.

Gavin Rae 2014, Anthropocentrism, in: Encyclopedia of Global Bioethics, 1–12.
Hugo Rahner 1947, Das Menschenbild des Origenes, in: Eranos-Jahrbuch 15, 197–248.
Hugo Rahner 1964, Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie der Väter, Salzburg.
Karl Rahner 1976, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christen‐

tums, Freiburg/ Basel/ Wien.
Friederike Range/ Lisa Horn/ Zsófia Viranyi/ Ludwig Huber 2009, The Absence of

Reward Induces Inequity Aversion in Dogs, in: PNAS 106, 340–345.
Joseph Ratzinger 1965, Ergebnisse und Probleme der dritten Konzilsperiode, Köln.

Literatur

406

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Friedo Ricken 1987, Anthropozentrismus oder Biozentrismus? Begründungsprobleme
der ökologischen Ethik: Theologie und Philosophie 62, 1–21.

Peter Riede 2010, Tier, in: Wissenschaftliches Bibellexikon, https://www.bibelwissensch
aft.de/stichwort/35794/ (Abruf 7.9.20).

Peter Riede 2016, Geschaffen – anvertraut – bewundert. Die biblische Tierwelt als
Spiegel des Menschen, in: Bibel und Kirche 71, 202–206.

Peter Riede 2017, „Das Schicksal des Menschen und das Schicksal des Viehs – einer‐
lei Schicksal haben sie“ (Koh 3,19). Oder: Was unterscheidet und was verbindet
Menschen und Tiere in alttestamentlicher Sicht?, in: Jahrbuch der Karl-Heim-Ge‐
sellschaft 30, 111–128.

Peter Riede 2018, Mitgeschöpflichkeit – biblische Impulse für eine Tierethik angesichts
der Herausforderungen des 21. Jahrhunderts, in: Jahrbuch der Religionspädagogik
34, 85–95.

Silvana Rocca 2003, Animali (e uomini) in Cicerone (De nat. deor., 2, 121–161), Geno‐
va.

Michael Rosenberger 2001, Im Zeichen des Lebensbaums. Ein theologisches Lexikon
der christlichen Schöpfungsspiritualität, Würzburg.

Michael Rosenberger 2002, Mit beherzter Vernunft. Fühlen und Denken in ihrer Be‐
deutung für das sittliche Urteil, in: Münchener Theologische Zeitschrift 52, 59–72.

Michael Rosenberger 2014, Im Brot der Erde den Himmel schmecken. Ethik und
Spiritualität der Ernährung, München.

Michael Rosenberger 2016, Wie viel Tier darf ’s sein? Die Frage ethisch korrekter
Ernährung aus christlicher Sicht, Würzburg.

Michael Rosenberger 2019, Sich den Wert des Tieres vor Augen halten. Das rituelle
Schlachten und der Tierschutz, in: Dialog/ 22–8 ,117 דו- שיח.

Michael Rosenberger 2021, Eingebunden in den Beutel des Lebens. Christliche Schöp‐
fungsethik, Münster.

Mark Rowlands 2015, Can animals be moral? Oxford.
Stig Y. Rudberg 1997, Einleitung, in: Basilius Caesariensis, Homilien zum Hexaemeron.

Herausgegeben von Emmanuel Amand de Mendieta und Stig Y. Rudberg, Berlin,
IX-XIX.

David T. Runia 2001, On the creation of the cosmos according to Moses, Leiden/
Boston/ Köln.

Ioanna Sahinidou 2015, Reflections on the Work of Sallie McFague, in: International
Journal of Humanities Social Sciences and Education 2, 18–22.

Georg Sans 2015, Vorsehung, in: Kant-Lexikon 3, 2562–2564.
Giuseppina Santese 1994, Animali e razionalità in Plutarco in: Silvana Castignone/

Giuliana Lanata (hg), Filosofi e animali nel mondo antico, Pisa, 139–170.
Darren Sarisky 2013, Who can listen to sermons on Genesis. theological exegesis and

theological anthropology in Basil of Caesarea's Hexaemeron homilies, in: Studia
patristica 67, 13–23.

Gloria L. Schaab 2011, Environment, Ecology, and Creation Theology. Visions and
Revisions in the Christian Tradition, in: Liturgical Ministry 20, 57–67.

Literatur

407

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35794/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35794/
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35794/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35794/


Peter Schäfer 2010, Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, Tübin‐
gen.

Peter Schäfer 2015, Anziehung und Abstoßung. Juden und Christen in den ersten
Jahrhunderten ihrer Begegnung, Tübingen.

Annalet van Schalkwyk 2008, The Cosmos as the Body of God. The Interpretation of
the Christian Story in Sallie McFague’s Oeuvre, in: Scriptura 98, 204–221.

Jonathan Schell 1982, The Fate of the Earth, New York.
Barbara Schmitz 2012, Der Mensch als „Krone der Schöpfung“. Anthropologische Kon‐

zepte im Spannungsfeld von alttestamentlicher Theologie und moderner Rezeption,
in: Kirche und Israel 27, 18–32.

Rudolf Schnackenburg 1981, Das Johannes-Evangelium Bd. 1, Freiburg i.B.
Eberhard Schockenhoff 2012, Origenes (um 185–253/54), in: Konrad Hilpert (hg),

Christliche Ethik im Porträt. Leben und Werk bedeutender Moraltheologen, Frei‐
burg im Breisgau u.a., 45–70.

Eberhard Schockenhoff 2021, Die Kunst zu lieben. Unterwegs zu einer neuen Sexual‐
ethik, Freiburg i.B.

Wolfgang Schrage 2005, Vorsehung Gottes? Zur Rede von der providentia Dei in der
Antike und im Neuen Testament, Neukirche-Vluyn.

Jonathan F. Schulz/ Duman Bahrami-Rad/ Jonathan P. Beauchamp/ Joseph Henrich
2019, The Church, intensive kinship, and global psychological variation, in: Science
366, no. 707/1–12.

Josef Schuster 1984, Ethos und kirchliches Lehramt. Zur Kompetenz des Lehramtes in
Fragen der natürlichen Sittlichkeit, Frankfurt a.M.

Albert Schweitzer 2000, Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben. Kulturphi‐
losophie III. Dritter und vierter Teil, München.

Ludger Schwienhorst-Schönberger 2004, Kohelet, Freiburg i.Br.
Ralf Sedlak 2013, Klemens. Ein christlicher Autor in Alexandria, in: Tobias Georges/

Felix Albrecht/ Reinhard Feldmeier, (hg), Alexandria, Tübingen, 435–445.
Robert Shore-Goss 2016, God Is Green. An Eco-spirituality of Incarnate Compassion,

Eugene OR.
Agnethe Siquans 2016, Die Erschaffung der Tiere (Gen 1,20–25) in der Interpretation

von Origenes und Augustinus, in: Protokolle zur Bibel 25, 53–72.
Jan Slaby 2008, Gefühl und Weltbezug. Die menschliche Affektivität im Kontext einer

neo-existentialistischen Konzeption von Personalität, Paderborn.
Thomas Söding 1993, Allegorie, Allegorese I. und II., in: Lexikon für Theologie und

Kirche 1, 400.
Andreas Urs Sommer 2022, Gott geht uns nichts an, in: Herder-Korrespondenz Spezial

2/2022, 40–41.
Richard Sorabji 1993, Animal Minds and Human Morals. The Origins of the Western

Debate, New York.
Michael L. Spezio 2011, The Neuroscience of Emotion and Reasoning in Social Con‐

texts. Implications for Moral Theology, in: Modern Theology 27,339–356.
Janet E. Spittler 2008, Animals in the Apocryphal Acts of the Apostles, Tübingen.

Literatur

408

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Janet E. Spittler 2010, Animal resurrection in the apocryphal acts of the apostles, in:
Andreas Merkt/ Tobias Nicklas/ Joseph Verheyden (hg), Gelitten – Gestorben –
Auferstanden. Passions- und Ostertraditionen im antiken Christentum, Tübingen,
343–366.

Janet E. Spittler 2013, Wild Kingdom. Animals in the Apocryphal Acts of the Apostles,
in: Marília Pinheiro (hg), Fictional Intersections: The Ancient Novel and the Early
Christian and Jewish Narrative, Groningen, 65–76.

Janet E. Spittler 2019, The Physiologus and the Apocryphal Acts of the Apostles, in:
Zbyněk Kindschi Garský/ Rainer Hirsch-Luipold (hg), Christus in natura. Quellen,
Hermeneutik und Rezeption des Physiologus, Berlin/ Boston, 149–158.

William C. Spohn 1983, The Reasoning Heart. An American Approach to Christian
Discernment, in: Theological Studies 44, 30–52.

Gary Steiner 2005, Anthropocentrism and its Discontents. The Moral Status of Animals
in the History of Western Philosophy, Pittsburgh.

Gary Steiner 2008, Das Tier bei Aristoteles und den Stoikern: Evolution eines kosmi‐
schen Prinzips, in: Annetta Alexandridis/ Markus Wild/ Lorenz Winkler-Horacek
(hg), Mensch und Tier in der Antike. Grenzziehung und Grenzüberschreitung,
Wiesbaden, 27–46.

Martin Streck 2001, Aristotelische und neuplatonische Elemente in der Anthropologie
des Nemesius von Emesa, in: Studia patristica 34, 559–564.

Martin Streck 2005, Das schönste Gut. Der menschliche Wille nach Nemesius von
Emesa und Gregor von Nyssa, Göttingen.

Paul W. Taylor 1981, The Ethics of Respect for Nature, in: Environmental Ethics 3,
197–218.

Paul W. Taylor 1984, Are Humans Superior to Animals and Plants? in: Environmental
Ethics 6, 149–160.

Abraham Terian (hg) 1981, Philonis Alexandrini De animalibus. The Armenian Text
with an Introduction, Translation, and Commentary, Chico CA.

Gotthard M. Teutsch 1985, Lexikon der Umweltethik, Göttingen/ Düsseldorf.
Gotthard M. Teutsch 1987, Mensch und Tier. Lexikon der Tierschutzethik, Göttingen.
Michael Tilly 2005, Einführung in die Septuaginta, Darmstadt.
Jutta Tloka 2006, Schöpfung predigen. Das Sechstagewerk bei Basilios und Johannes

Chrysostomos, in: Wiener Jahrbuch für Theologie 6, 125–141.
Michael Tomasello 2008, Origins of human communication, Cambridge MA.
Michael Tomasello 2009, Why we cooperate. Based on the 2008 Tanner lectures on

human values at Stanford University, Cambridge MA.
Michael Tomasello 2016, A natural history of human morality, Cambridge MA.
Michael Tomasello 2019, Becoming human: a theory of ontogeny, Cambridge MA.
Fabio Tutrone 2012, Filosofi e animali in Roma antica. modelli di animalità e umanità

in Lucrezio e Seneca, Pisa.
Mario Vegetti 1994, Figure dell'animale in Aristotele, in: Silvana Castignone/ Giuliana

Lanata (hg), Filosofi e animali nel mondo antico, Pisa, 123–137.

Literatur

409

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Marie Vermander 1978, Celse et l’attribution à Athénagore d’un ouvrage sur la
résurrection des morts, in : Melange de Science Religieuse 35, 125–134.

Markus Vogt 2009, Prinzip Nachhaltigkeit. Ein Entwurf aus theologisch-ethischer Per‐
spektive, München.

Johannes N. Vorster 2015, Exploring Bodily and Spatial Rhetoric in the De Opificio Dei
of Lactantius, in: Religion & theology 22, 250–274.

Frans de Waal 1997, Der gute Affe. Der Ursprung von Recht und Unrecht bei Menschen
und anderen Tieren, München/ Wien.

Frans de Waal 2006, Der Affe in uns. Warum wir sind, wie wir sind, München/ Wien.
Frans de Waal 2008, Primaten und Philosophen. Wie die Evolution die Moral hervor‐

brachte, München.
Frans de Waal 2015, Der Mensch, der Bonobo und die Zehn Gebote. Moral ist älter als

Religion, Stuttgart.
Bernhard Waldenfels 2017, Philosophisches Bestiarium, in: Ders., Platon. Zwischen

Logos und Pathos, Berlin, 238–283.
Haydn Washington/ Bron Taylor/ Helen Kopnina/ Paul Cryer/ John J. Piccolo 2017,

Why ecocentrism is the key pathway to sustainability, in: The Ecological Citizen 1,
35–41.

Eva Weber-Guskar 2009, Die Klarheit der Gefühle. Was es heißt, Emotionen zu verste‐
hen, Berlin/ New York.

Susan Wessel 2010, Human action and the passions in Nemesios of Emesa, in: Studia
patristica 47, 3–13.

Lynn White 1967, The Historical Roots of the Ecological Crisis, in: Science 155, 1203–
1207.

Lynn White 1973, The Historical Roots of the Ecological Crisis. Continuing the Con‐
versation, in: Ian G. Barbour, Western Man and Environmental Ethics, Boston, 18–
30.

Ulrich Wilckens 1982, Der Brief an die Römer Band 3: Röm 12–16, Zürich/ Einsiedeln/
Köln.

Jula Wildberger 2006, Seneca und die Stoa. Der Platz des Menschen in der Welt, Berlin.
Edward O. Wilson 2016, Die Hälfte der Erde. Ein Planet kämpft um sein Leben,

München (engl. Original 2016, Half-Earth. Our Planet's Fight for Life, New York).
James Q. Wilson 1994, Das moralische Empfinden. Warum die Natur des Menschen

besser ist als ihr Ruf, Hamburg.
Walter T. Wilson 2015, Matthew, Philo, and mercy for animals (Matt 12,9–14), in:

Biblica 96, 201–221.
Jacobus C.M. van Winden 1988, Hexaemeron, in: Reallexikon für Antike und Christen‐

tum 14, 1250–1269.
Oliver Wintzek 2017, Gott in seiner allwissenden Vorsehung auf dem Prüfstand der

Kontingenz. Eine motivarchäologische Kritik des theologischen Kompatibilismus.
Regensburg.

Markus Witte 2006, Prediger/ Predigerbuch, in: Wissenschaftliches Bibellexikon,
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/31168/ (Abruf 21.12.21).

Literatur

410

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/31168/
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/31168/


Michael Wolter 2014, Der Brief an die Römer Band I: Röm 1–8, Neukirchen-Vluyn.
Jonathan D. Worthington 2011, Creation in Paul and Philo. The beginning and before,

Tübingen.
Beatrice Wyss 2018, Philon aus Alexandreia und der fünfte Tag der Schöpfung, in:

Early Christianity 9, 379–403.
Beatrice Wyss 2019, Die Weisheit der Tiere. Konzepte paganer Philosophen zur Frage

der Rationalität und Spiritualität der Tiere, in: Zbyněk Kindschi Garský/ Rainer
Hirsch-Luipold (hg), Christus in natura. Quellen, Hermeneutik und Rezeption des
Physiologus, Berlin/ Boston, 27–38.

Erich Zenger 1983, Gottes Bogen in den Wolken, Stuttgart.
Erich Zenger 1989, „Du liebst alles, was ist” (Weish 11,24). Biblische Perspektiven für

einen erneuerten Umgang mit der Schöpfung, in: Bibel und Kirche 44, 138–147.
Erich Zenger 1995, Einleitung in das Alte Testament, Stuttgart.
Erich Zenger et al. 82016, Einleitung in das Alte Testament, Stuttgart.

Literatur

411

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bibelstellenregister

Altes Testament

Gen 1 23, 36-37, 46-56, 114, 125-128, 140-141,
146, 160, 163, 184-185, 197, 211, 216, 220,
226-227, 246, 252, 254, 268, 270, 286, 306,
310, 355

Gen 1-2 59, 138-140, 152, 374
Gen 1-3 310, 312
Gen 1-9 14, 46, 117-118
Gen 1-11 184
Gen 1,1 210
Gen 1,1-2 152
Gen 1,1-2,4a 46, 61
Gen 1,2 46
Gen 1,3-19 152
Gen 1,20 182, 185, 230, 312
Gen 1,20-27 210
Gen 1,21 184-185, 210-211, 312
Gen 1,24 182, 185, 216, 233, 312
Gen 1,25 185, 210-211, 312
Gen 1,26 15, 33, 37, 50, 65, 94, 129, 131, 184,
210, 218, 245, 247, 285, 296-297

Gen 1,26-27 49, 50, 128, 130, 146, 157, 161,
163, 168, 173, 176, 193-194, 202

Gen 1,26-28 127, 177
Gen 1,27 118, 210, 311, 319-320
Gen 1,28 52, 54, 118, 130, 173, 179, 185, 211,
296, 298, 303, 383

Gen 1,28-29 242
Gen 1,28-31 16
Gen 1,29 47, 59, 186, 310
Gen 1,29-30 48, 54
Gen 1,29 – 2,3 54
Gen 2 117, 129, 133, 211, 383
Gen 2-8 44-46
Gen 2,1-4a 58
Gen 2,1-4 242
Gen 2,3 48
Gen 2,4b-25 44, 61
Gen 2,7 129, 208, 312
Gen 2,8 44
Gen 2,9 45
Gen 2,9-17 45
Gen 2,15 44
Gen 2,18 44
Gen 2,18-20 192
Gen 2,19 44, 132, 208, 212, 312
Gen 2,19-20 16, 132, 212, 247

Gen 2,21-25 45
Gen 2,23 45
Gen 3 165, 286
Gen 3,14 45
Gen 3,17 226
Gen 3,19 44
Gen 3,21 285
Gen 5,1 49
Gen 5,3 50
Gen 6-8 45, 184, 186
Gen 6-9 15, 152, 240, 309, 324
Gen 6,5 46
Gen 6,13 46
Gen 8 389
Gen 8,1 46
Gen 8,21-22 46
Gen 9 215, 270
Gen 9,1-14 16
Gen 9,1-17 55
Gen 9,2 56
Gen 9,2-3 291
Gen 9,3 118, 238, 310
Gen 9,3-4 56
Gen 9,4 58, 145
Gen 9,6 49
Gen 9,9-10 55
Gen 9,11 56, 118
Gen 12-25 184
Gen 25,34 291
Gen 26-50 184
Gen 31,39 56
Ex 3,22 220
Ex 11,2 220
Ex 12,36 220
Ex 16,3 272
Ex 20,8-11 58
Ex 20,15 16
Ex 21,28-32 56-57
Ex 21,33-34 56
Ex 21,35f 56
Ex 21,37 56
Ex 22,4 56
Ex 22,9-14 56
Ex 22,18 57
Ex 22,29 57
Ex 23,5 56
Ex 23,10-11 207
Ex 23,11 58
Ex 23,12 58, 206
Ex 33,18 354
Ex 34,21 58
Lev 17,11 232
Lev 17,14 182
Lev 18,23 57
Lev 19,19 57

413

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lev 22,27 57, 123, 169
Lev 22,28 57, 123-124, 170
Lev 25,7 58
Num 11,1-20 291
Num 22,23-34 57
Num 31,4-5 272
Dtn 5,12-15 58
Dtn 5,19 16
Dtn 14,21b 123, 170
Dtn 15,9 223
Dtn 22,6-7 57, 207
Dtn 22,10 57, 123-124, 145, 171, 198
Dtn 25,4 57, 61, 123, 137, 143, 171, 198, 288
2 Sam 23,15-17 291
1 Kön 17,6 291
Ijob 12,7-10 114
Ijob 38-39 114
Ijob 38,4-38 114
Ijob 38,39-39,30 115
Ijob 38,41 207
Ijob 39,5-6 207
Ijob 39,30 207
Ps 8 310
Ps 8,5-6 271
Ps 8,8 240
Ps 32,9 209
Ps 36,7 (Ps 35,7 lat.) 207, 288
Ps 36,7-8 (Ps 35,7-8 lat.) 286
Ps 49,13 (Ps 48,13 LXX/ lat.) 165-166, 208,
244, 286, 311

Ps 62,16f 50
Ps 65,7-14 324
Ps 72,7-11 50
Ps 72,12-14 50
Ps 78 324
Ps 104 310
Ps 104,14-15 190
Ps 104,24 (Ps 103,24 lat.) 217
Ps 104,27-29 207
Ps 104,27-30 324
Ps 105-106 324
Ps 119,103 (Ps 118,103 LXX) 217
Ps 139 322
Ps 145,10 (Ps 144,10 lat.) 283
Ps 145,15-16 324
Ps 146,6 287
Ps 147 284
Ps 147,9 207
Spr 6,6 216
Spr 6,6-8 113
Spr 6,8 217
Spr 11,25 222
Spr 12,10 58, 114
Spr 15,3 229
Spr 30,24-28 113

Spr 30,29-32 114
Koh 3,18-21 44, 115
Koh 3,19 115
Koh 11,9 – 12,7 115
Weish 11,15-16 119
Weish 11,24-26 120
Weish 11,26 19
Weish 12,24 119
Weish 12,25 119
Weish 15,18-19 119
Weish 16,1 119
Weish 16,2-4 119
Weish 16,5-14 119
Weish 19,10 119
Weish 19,11-12 119
Sir 16,24-25 117
Sir 16,24-17,23 117
Sir 16,26-27a 117
Sir 16,26-28 118
Sir 16,27b-28 117
Sir 16,29-30 117
Sir 17,1-2a 117
Sir 17,1-23 117
Sir 17,3 118, 311
Sir 17,4 118
Sir 17,6-23 118
Sir 17,12 118
Sir 33,7-15 117
Sir 42,15-43,33 117
Sir 43,25 117
Sir 44,18 118
Sir 51,23 117
Jes 1,3 225
Jes 2,2-4 59
Jes 2,12-22 324
Jes 11 167, 227, 273, 309, 362, 374
Jes 11,1-9 59, 163, 186
Jes 11,6-8 267
Jes 25,6-8 59
Jes 32,15-20 59
Jes 34,15-17 207
Jes 55,1-2 59
Jes 56,10 222
Jes 65,25 59
Jer 25,9-14 324
Ez 34,25-30 59
Dan 1,4-16 269-270
Dan 3 269
Dan 3,57-58 16
Dan 6 310
Dan 6,16-22 226
Dan 9-10 310
Dan 9,23 226
Dan 10,2 226
Dan 10,11 226

Bibelstellenregister

414

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hos 2,20-21 55, 59
Am 8,9 140
Am 9,11-15 59
Jona 3,7-8 116
Jona 4,10-11 116
Mi 4,1-5 59

Neues Testament

Mt 3,4 291
Mt 3,12 164
Mt 4,3 291
Mt 5,45 247
Mt 6 310
Mt 6,24-34 310
Mt 6,26 16, 134, 289
Mt 7,12 140
Mt 8,32 290, 292
Mt 10,10 171
Mt 10,29-31 135
Mt 11,19 271
Mt 12,11-12 135
Mt 19,18 16
Mt 21,19 290, 292
Mt 23,33 222
Mt 25,14-30 51
Mt 25, 31-46 359
Mt 28,16-20 112, 154
Mk 1,12-15 139-140
Mk 1,13 175, 309, 374
Mk 6,30-44 59
Mk 14,32-42 140
Mk 15,33 140
Mk 15,34 325, 331
Lk 6,31 141
Lk 7,34 271
Lk 10,7 171
Lk 10,18 197
Lk 12,6-7 135

Lk 12,24 134
Lk 14,5 135
Joh 1 36, 163, 282, 310
Joh 1,1-2 188
Joh 1,1-18 20, 141, 318
Joh 1,3 141, 160
Joh 1,3-4 283
Joh 1,9 283
Joh 1,14 374
Joh 6,66 358
Joh 6,69 359
Apg 6 111
Apg 6,1 110
Apg 9,29 110
Apg 10 186
Apg 11,20 110
Apg 11,26 159
Apg 15 159, 310
Apg 15,20 144-145
Röm 2,14-15 137
Röm 8 349
Röm 8,18-23 138
Röm 8,19-23 284
Röm 14,14 145
Röm 14,20 172, 271
Röm 14,20-21 310
Röm 14,21 171, 270
1 Kor 9,9 288-289
1 Kor 9,9-10 137, 288
1 Kor 11,14 137
1 Kor 15 137-138
Gal 2,1-10 144
Kol 1,15-20 20, 318
Kol 3,2 277
1 Tim 4,3-4 269
1 Tim 4,4-5 271
2 Petr 2,11-12 142
Jud 10 142
Offb 21-22 59

Bibelstellenregister

415

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Register lehramtlicher
Dokumente

Katechismus der katholischen Kirche

KKK 2415 17
KKK 2416 17, 19
KKK 2417 17
KKK 2418 17-18

Enzyklika Humani generis von Papst Pi‐
us XII. 1950

HG 36-37 346

Pastoralkonstitution Gaudium et spes des
II. Vatikanischen Konzils

GS 36 346
GS 59 346
GS 62 346

Apostolisches Schreiben Evangelii Gau‐
dium von Papst Franziskus

EG 261 370

Enzyklika Laudato si von Papst Franzis‐
kus 2015

LS 16 18
LS 33 18-19
LS 36 18-19
LS 42 18
LS 43 19
LS 65 19
LS 67 30
LS 69 18-19, 318

LS 76 18
LS 83 18, 20, 318, 363-364, 374
LS 89 19
LS 89-92 18
LS 90 20
LS 92 18
LS 99 20, 318
LS 115 18
LS 118 18, 20
LS 119 20
LS 130 18
LS 154 19
LS 158 19
LS 208 18
LS 216 370
LS 221 20, 318
LS 228 18
LS 235 20, 142, 318, 360
LS 243 363
LS 244 363

Europäische Ökumenische Versammlung
(EÖV) Basel 1989

EÖV 43 30
EÖV 45 30

416

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Personenregister

Alexander der Große 43
Alkmaion von Kroton 66-67
Ambrosius von Mailand 152, 187, 227,
239-243, 248, 274, 302, 303, 308

Amery, Carl 29, 349
Anaxagoras 67, 70-71
Aphrahat 205-210, 214, 303, 310
Aristoteles 36, 63-64, 70-75, 77, 81, 87, 222,
250-252, 304, 328, 365, 374, 376

Arnold, Johannes 105
Augustinus von Hippo 149, 187, 268,
273-304, 308, 325, 383

Aurel, Marc 76, 81, 85-86
Bacci, Lucia 105
Bahrami-Rad, Duman 29
Balaudé, Jean-Francois 67
Baltes, Matthias 274, 285, 290
Baranzke, Heike 146
Barbanti, Maria Di Pasquale 181
Basilius von Caesarea 152, 219-239, 241,
248, 273-274, 298, 301-304, 308, 310

Bekoff, Marc 333, 341-344, 346
Bentham, Jeremy 123
Benz-Schwarzburg, Judith 337
Berthelot, Katell 123
Blackburn, Simon 375
Bochet, Isabelle 297
Boddice, Rob 25
Bodéüs, Richard 72
Boesch, Christophe 338
Böhmisch, Franz 145
Bondolfi, Alberto 123
Bossert, Theodor 388
Bovon, Francois 135
Brandscheidt, Renate 49
Brock, Sebastian 205, 207, 213, 215
Brosnan, Sarah F. 336, 340-342
Brox, Norbert 162, 167
Bruns, Peter 205
Buchheit, Vinzenz 267-268
Budde, Ludwig 388
Büsing, Gerhard 131-132
Byers, Sarah 280
Callicott, J. Baird 24
Camus, Albert 330
Celsus s. Kelsos
Chardin, Teilhard de 20, 358
Chrysipp 76, 88, 95, 101, 233, 241

Churchland, Patricia S. 381
Ciarlo, Domenico 229
Ciccarese, Maria Pia 241
Cicero, Marcus Tullius 76-77, 79, 81-85,
87-88, 203

Clark, Gillian 274-275, 278, 291, 297
Clemens von Alexandrien 168-176, 181,
197-198, 224, 228, 268, 270, 301-302,
308-310

Cyprian von Karthago 112, 180, 187
Cyrill von Jerusalem 215-219, 302-304
Damasio, Antonio R. 344, 378-381
Darwin, Charles 196, 312, 320-321, 332, 337,
347, 367

Descartes, René 50, 177
Diels, Hermann 22
Dierauer, Urs 63-67, 69-72, 74-77, 79,
81-82, 85-87, 92, 195, 236, 251-252, 256

Dietrich, Jan 55
Diogenes Laertios 66, 76
Drewermann, Eugen 29, 43, 61
Dunning, Benjamin H. 248
Dusenbury, David Lloyd 249, 251, 256
Eckholt, Margit 353, 357
Empedokles 67, 70, 271
Ephräm der Syrer 152, 187, 205, 207-215,
301-303, 312, 315

Epicharmos 22
Epiktet 76, 82
Epikur/ Epikureer 87, 115, 200-202, 258,
265, 270

Essen, Georg 325-327, 330-331
Euripides 67, 103
Eusebius von Caesarea 155, 167, 180, 219,
268

Fabry, Heinz-Josef 110, 112
Fiedrowicz, Michael 103, 187
Fischer, Georg 129, 311
Flack, Jessica C. 340
Foucault, Michel 202
Franz von Assisi 16, 18, 28, 386
Frey-Anthes, Henrike 54
Fürst, Alfons 180
Galen/ Galenos von Pergamon 250, 257-258,
269

Gauly, Bardo Maria 100
Gemeinhardt, Peter 103, 111, 149, 308
Gnilka, Joachim 140
Görgemanns, Herwig 180
Grant, Robert M. 123
Gregersen, Niels Henrik 350, 359-360
Gregor von Nyssa 152, 219, 227, 234-239,
252-253, 301-303

Grimm, Veronika E. 268
Gross, Walter 51

417

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gruber, Franz 349-350
Gruen, Lori 25
Habermas, Jürgen 369
Habermehl, Peter 184-185
Häfner, Gerd 61, 137-139
Hale, Matthew 50-51
Harper, Kyle 34, 112
Hartman, Midori E. 295
Hartmann, Nicolai 328-329
Hauskeller, Michael 373
Hayward, Tim 24
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 352
Hengstermann, Christian 183-184
Henke, Rainer 220-221, 233
Henrich, Joseph 29
Henry, Marie Louise 45, 58
Heraklit 65
Herder, Johann Gottfried 48, 388
Hersche, Peter 29
Hesiod 65
Hieronymus 266-273, 302-304, 308, 310,
362

Hippokrates 249
Homer 64, 96, 101
Hume, David 335
Hutcheson, Francis 377, 382
Iovinian 270-273
Irenäus von Lyon 152, 155, 161-168, 173, 187,
215, 224, 259, 268, 301-302, 304, 308-310,
362-363

Irrgang, Bernhard 21, 47, 59
Isokrates 66
Janowski, Bernd 48
Jeremias, Joachim 44
Johannes Cassian 269
Johannes Chrysostomus 243-249, 301-303,
383

Johnson, Elizabeth 350-351
Jones, Ian 227
Jürgens, Burkhard 144
Justin der Märtyrer 145, 155, 186-187
Kaiser Diokletian 199, 219
Kaiser Jovian 207
Kaiser Konstantin 106, 112, 199, 215, 390
Kaiser Septimius Severus 176, 180
Kaiser Marcus Iulius Philippus 389
Kant, Immanuel 262, 264, 294, 326-327,
371-373, 381

Karpp, Heinrich 180
Kaufmann, Peter 376
Keel, Otmar 49-50, 53-55
Kelsos (Celsus) 102-106, 108, 180, 187-198,
257, 296, 307

Kiel, Nikolai 257-258
Kleanthes 75, 82

Knop, Julia 327, 330
Köckert, Charlotte 151-152
König Kyros 109
Kopnina, Helen 24
Kranz, Walther 22
Krebs Angelika 22
Krebs, Engelbert 327
Kremer, Thomas 207-208, 211-214
Kreuzer, Siegfried 110
Kühschelm, Roman 324
Kummer, Christian 367-368
Laktanz (Lucius Caecilius Firmianus Lactanti‐

us) 198-205, 219, 229, 233, 300, 302-304,
362, 383

Lanata, Giuliana 71, 75
Lau, Dieter 274, 285, 290
Leyerle, Blake 246
Lona, Horacio E. 257-258
Löning, Karl 49, 54
Lorenz, Konrad 337-338
Louth, Andrew 160, 227-228, 309
Loyola, Ignatius von 383
Lukas, Volker 177-178
Luz, Ulrich 135-136
Mandolino, Giovanni 234
Mani/ Manichäer 207, 246, 289-292, 295,
297

Marböck, Johannes 118
Marcovich, Miroslav 155
Markion/ Markioniten 177-178, 207, 246,
306

Mayer, Cornelius Petrus 284
Mazzinghi, Luca 119-120
McFague, Sallie 141, 351-359
McGann, Mary E. 363
Meyer, Eric Daryl 38-39, 41, 235, 237
Moore, George Edward 321, 369
Morani, Moreno 249
Münk, Hans J. 21, 24
Muratori, Cecilia 63
Nagel, Thomas 22
Nemesius von Emesa 249-258, 300-304,
325, 383

Neri, Philipp 16
Neumann-Gorsolke, Ute 50
Newmyer, Stephen T. 63, 100, 107
Northcott, Michael S. 52
O'Madagain, Cathal 344
Origenes 103-105, 152, 173, 176, 179-198,
204, 209-210, 218-219, 228, 258, 268, 296,
298, 300-303, 307-309, 312

Pabst, Angela 97, 100
Papst Franziskus 15, 18-21, 30, 142, 318,
360-361, 363, 370, 387

Papst Johannes Paul II. 346

Personenregister

418

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Papst Pius XII. 346
Paulus von Tarsos 40, 61, 111, 134, 136-139,
143-145, 147, 158, 166-167, 171-172, 181, 198,
267, 270, 284, 288-289, 310, 349, 361

Pérez-Paoli, Ubaldo 92, 106-107
Pesch, Rudolf 158
Philon von Alexandrien 92-95, 100, 105,
119-134, 136-137, 143, 145-146, 157, 162,
169-172, 175, 181, 198, 220, 227-228, 233,
284, 301-302, 310

Pierce, Jessica 341-342
Pilhofer, Peter 111
Platon/ Platoniker 33, 35, 67, 69-70, 72, 91,
95, 102-103, 106-107, 151-152, 154, 168-169,
171-173, 175, 181, 183, 187, 198-199, 233,
238-239, 250, 272, 294, 304, 306, 328,
361-362

Plutarch von Chaironeia 95-101, 107-108,
159, 170

Pohlenz, Max 86, 181
Porphyrios von Tyros 106-108, 199
Portier-Young, Anathea 51
Poseidonios 76-77, 252
Probyn-Rapsey, Fiona 23
Pseudo-Athenagoras 257-266, 300, 302-303,
362

Pury, Albert de 47
Pyrrhon von Elis/ Pyrrhonismus 91, 95,
101-102

Pythagoras/ Pythagoreer 91, 99, 105, 107,
154, 169, 171-172, 175, 271-272

Rae, Gavin 24
Rahner, Hugo 152, 310
Rahner, Karl 320-321, 327, 347-351,
357-358, 361

Range, Friederike 339
Ratzinger, Joseph 317
Rawls, John 369
Ricken, Friedo 24, 374
Ricœur, Paul 352
Riede, Peter 44, 56, 114, 116
Rosenberger, Michael 26, 35, 61, 142-143,
190, 268, 318, 320, 370-372, 375

Rowlands, Mark 344-345
Rudberg, Stig Y. 227
Rufinus von Aquileia 180
Sahinidou, Ioanna 355, 357-358
Sans, Georg 326
Schaab, Gloria L. 51-52
Schäfer, Peter 32. 308
Schalkwyk, Annalet van 353-354
Schapur II. (Sassanidenherrsche r) 205
Schell, Jonathan 356
Schilling, Heinz 29
Schmitz, Barbara 48-49, 388

Schnackenburg, Rudolf 141
Schockenhoff, Eberhard 180, 317-318, 376
Schönborn, Christoph 327
Schrage, Wolfgang 323-325
Schroer, Silvia 49-50, 53-55
Schulz, Jonathan F. 29
Schuster, Josef 317
Schwartz, Jacques 257
Schweitzer, Albert 27
Schwienhorst-Schönberger, Ludger 44, 116
Seneca, Lucius Aeneus 76-81, 86, 255
Sextus Empiricus 95, 101-102, 108, 233, 241
Shore-Goss, Robert 51
Sigmund Freud 196, 204, 219, 320, 332
Siquans, Agnethe 181, 186, 277, 294, 296,
298-299

Söding, Thomas 308
Sokrates/ sokratisch 15, 39, 63, 67-69, 96
Sommer, Andreas Urs 322
Sophisten 65-66, 157
Sorabji, Richard 63-64, 75, 100
Spezio, Michael L. 375, 378
Spittler, Janet E. 157, 164, 258-259
Steiner, Gary 63
Streck, Martin 236, 250
Tatian 155-159, 171, 301, 310
Taylor, Paul W. 24, 373
Terian, Abraham 121, 124, 128, 130
Tertullian 145, 176-179, 187, 198, 268,
301-304, 310, 362

Teutsch, Gotthard M. 21, 51
Theophilus von Antiochien 60, 158-161,
227-228, 302-303, 308, 311

Theophrast 66, 87
Thomas von Aquin 365-367, 376
Tiberius Iulius Alexander 93-95, 100-101,
108, 121-122, 233, 241

Tillich, Paul 355
Tilly, Michael 109
Tomasello, Michael 333-339, 341-344, 346
Trelenberg, Jörg 155
Vegetti, Mario 71, 74-75
Vermander, Jean-Marie 257
Vogt, Markus 21
Vorster, Johannes N. 202, 204
Waal, Frans de 333, 337-344, 346
Waldenfels, Bernhard 66, 69
Washington, Haydn 370
Weber, Max 29
White, Lynn 27-30, 215, 349, 351
Wilckens, Ulrich 145
Wilson, Edward O. 315-316
Wilson, Walter T. 122-123, 136
Winden, Jacobus C.M. van 121, 227
Wintzek, Oliver 327-329

Personenregister

419

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Witte, Markus 115
Wolter, Michael 138
Worthington, Jonathan D. 128-129
Wyss, Beatrice 97, 100, 102, 121, 126

Xenophanes 22, 65
Xenophon 67-68, 172
Zenger, Erich 47-49, 54, 59, 110, 112
Zenon von Kition 86, 249

Personenregister

420

https://doi.org/10.5771/9783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs
	1.1 Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der Tiere
	1.1.1 Der Katechismus der katholischen Kirche von 1991
	1.1.2 Die Enzyklika Laudato si’ von 2015

	1.2 Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“
	1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs
	1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung
	1.5 Zum Aufbau des Buchs

	2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel
	2.1 Tiere in der älteren Schöpfungserzählung (Gen 2–8): Gefährten und Schicksalsgenossen
	2.2 Tiere in der jüngeren Schöpfungserzählung (Gen 1–9): Mitbewohner und Bundespartner
	2.3 Tiere in den Weisungen der Tora: Adressaten der Gerechtigkeit
	2.4 Die Vision vom Schöpfungsfrieden
	2.5 Ertrag: Anthropozentrismus in der vorhellenistischen Bibel?

	3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie
	3.1 Weichenstellungen in der vorsokratischen Epoche
	3.2 Theologischer Anthropozentrismus bei Sokrates
	3.3 Die Vernunft als Lenkerin bei Platon
	3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles
	3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa
	3.5.1 Die Oikeiosis-Lehre als Rahmentheorie
	3.5.2 Tierliches Verhalten als naturhaft
	3.5.3 Vernunft als Proprium des Menschen
	3.5.4 Teleologisch strikter Anthropozentrismus
	3.5.5 Keine Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und Tieren
	3.5.6 Zusammenfassung: Die Kernaspekte des stoischen Anthropozentrismus

	3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream
	3.6.1 Tiberius Iulius Alexander
	3.6.2 Plutarch von Chaironeia
	3.6.3 Sextus Empiricus
	3.6.4 Kelsos
	3.6.5 Porphyrios von Tyros
	3.6.6 Zusammenfassung


	4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik
	4.1 Die späten Texte des Alten Testaments
	4.2 Philon von Alexandrien
	4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments
	4.3.1 Jesus von Nazaret
	4.3.2 Paulus von Tarsos
	4.3.3 Die Evangelien
	4.3.4 Die spätneutestamentliche Briefliteratur
	4.3.5 Die Ablösung der frühen Kirche vom Schächtgebot

	4.4 An der Schwelle von der biblischen in die patristische Zeit

	5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur
	5.1 Tatian
	5.2 Theophilus von Antiochien
	5.3 Irenäus von Lyon
	5.4 Clemens von Alexandrien
	5.5 Tertullian
	5.6 Origenes
	5.6.1 Über die Anfänge
	5.6.2 Die Homilien zur Genesis
	5.6.3 Die Abhandlung gegen Kelsos
	5.6.4 Zusammenfassung

	5.7 Laktanz
	5.8 Aphrahat
	5.9 Ephräm der Syrer
	5.10 Cyrill von Jerusalem
	5.11 Basilius von Caesarea
	5.11.1 Predigten zu verschiedenen Themen und Anlässen
	5.11.2 Die neun Homilien zum Hexaemeron

	5.12 Gregor von Nyssa
	5.13 Ambrosius von Mailand
	5.14 Johannes Chrysostomus
	5.15 Nemesius von Emesa
	5.16 Pseudo-Athenagoras
	5.17 Hieronymus
	5.18 Augustinus von Hippo
	5.18.1 Erste Annäherung an die Unterschiede zwischen Menschen und Tieren
	5.18.2 Würdigung der tierlichen Fähigkeiten
	5.18.3 Die spezifisch menschlichen Fähigkeiten
	5.18.4 Die Gottesbeziehung von Menschen und Tieren
	5.18.5 Ethische Konsequenzen für Menschen und Tiere
	5.18.6 Die Frage des Fleischverzehrs
	5.18.7 Wertschätzung auch der geringsten Geschöpfe
	5.18.8 Schwacher Anthropozentrismus und vorsichtige Anthropozentrismus-Kritik
	5.18.9 Zusammenfassung

	5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus. Eine Zusammenfassung
	5.19.1 Die Kirchenväter und die Fixpunkte der stoisch-hellenistischen Philosophie
	5.19.2 Die Kirchenväter und die biblische Tierethik


	6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik
	6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes
	6.1.1 Philosophie-/Theologiegeschichtlich
	6.1.2 Systematisch-theologisch

	6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung
	6.2.1 Ethologisch
	6.2.2 Christologisch
	6.2.3 Eschatologisch

	6.3 „Der letzte Zweck der anderen Geschöpfe sind nicht wir.“ (LS 83) Die Frage nach der teleologischen Deutung der natürlichen Vorgänge
	6.3.1 Partikulare Teleonomien und umfassende Teleologie
	6.3.2 Der Biozentrismus als angemessenste Teleologie

	6.4 Körpersignale für das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefühle
	6.4.1 Die griechische Skepsis gegenüber den Gefühlen
	6.4.2 Gefühle als konstitutiver Bestandteil der Vernunft

	6.5 „Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Die Frage nach Tieren und Pflanzen
	6.6 Krone der Schöpfung? Ein Fazit

	Quellentexte der Kirchenväter
	Literatur
	Bibelstellenregister
	Register lehramtlicher Dokumente
	Personenregister

