Michael Rosenberger R,

Krone der Schopfung?

Urspriinge des christlichen Anthropozentrismus
und Méglichkeiten seiner Uberwindung

hittps://dol.org/10.5771/8783748917090 - am 13.01.2026, 10:16:07. https:/wwiw.Inllbra.com/de/agh - Open Access


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Interdisziplinare Tierethik
Interdisciplinary Animal Ethics

Herausgegeben von | Edited by
Herwig Grimm, Wien und | and Michael Rosenberger, Linz

Wissenschaftlicher Beirat | Editorial Advisory Board
Roland Borgards, Frankfurt a. M.,
Literaturwissenschaften | literary studies

Gyula Gajdon, Wels, Biologie | biology

Alison Hanlon, Dublin, Animal Welfare Wissenschaften und
Veterinarethik | animal welfare science and veterinary ethics

Martin M. Lintner, Brixen, Theologie | theology

Clare Palmer, College Station | Texas, Philosophie | philosophy
Anne Peters, Heidelberg, Rechtswissenschaften | law

Elisabeth Schramm, Freiburg i. Br., Psychologie | psychology

Aline Steinbrecher, Ziirich, Geschichtswissenschaft | history
Jessica Ullrich, Miinster, Kunstwissenschaft | art history

Martin Ullrich, Nirnberg, Musikwissenschaft | musicology

Rainer E. Wiedenmann, Eichstatt-Ingolstadt, Soziologie | sociology

Band 3 | Volume 3

hittps://dol.org/10.5771/878374891700 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Rosenberger

Krone der Schopfung?

Urspriinge des christlichen Anthropozentrismus
und Moglichkeiten seiner Uberwindung

{} Nomos

hittps://dol.org/10.5771/878374891700 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gedruckt mit finanzieller Unterstiitzung des Bischoflichen Fonds zur Férderung der
Katholischen Privatuniversitat Linz

Titelbild: Noachs Arche und die Tiere. FuRbodenmosaik der spatantiken Basilika
von Mopsuestia (heute Misis, Stidosttiirkei) aus dem 5. Jahrhundert.

© Von Klaus-Peter Simon — Eigenes Werk, CC BY 3.0,
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4557587

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2023
© Michael Rosenberger

Publiziert von

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBBe 3—5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestralle 3—5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-7560-1148-3
ISBN (ePDF): 978-3-7489-1709-0

Onlineversion

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748917090 Nomos elibrary

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung —
Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International Lizenz.

hittps://dol.org/10.5771/878374891700 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

Mit der Verdffentlichung dieses Buches geht ein langgehegter Wunsch in
Erfillung. Die ersten Ideen reichen in die Anfangszeit der von der Stiftung
Biindnis Mensch & Tier angeregten und 2007 gegriindeten ,Interdisziplina-
ren Arbeitsgruppe zur Erforschung der Mensch-Tier-Beziehung® zuriick.
In den dortigen Debatten kamen wir immer wieder auf die Frage nach
der Rolle des Christentums in Bezug auf die Tiere und die Schopfung
zu sprechen. Und ich merkte, dass ich als einziger Theologe der Gruppe
zwar erste Ansétze einer Antwort, aber keine umfassende und fundierte
Darstellung geben konnte. Zugleich war allen die enorme Bedeutung der
Frage nach dem christlichen Anthropozentrismus bewusst.

Das hier vorgelegte Projekt erforderte viele Voriiberlegungen und auf-
windige Vorbereitungen. Insbesondere das Auffinden der einschlagigen
patristischen Texte bedeutete eine enorm miihevolle Arbeit und hat gewiss
nicht zu deren abschlieflender und vollstindiger Beriicksichtigung gefiihrt.
Dennoch bieten die hier versammelten Texte eine solide Grundlage, um
die theologiegeschichtliche Entwicklung nachzuzeichnen. In dieser Hin-
sicht hat sich meine damalige studentische Hilfskraft Elena Deinhammer
unschétzbare Verdienste erworben. Ohne ihre genaue und akribische Re-
cherche wire das Buch nicht méglich gewesen. Meiner derzeitigen studen-
tischen Hilfskraft Viktoria Puchner danke ich fiir die profunde Recherche
der textkritischen Editionen der Quellen und der Sekundarliteratur.

Wissenschaftliche Erkenntnis lebt wesentlich vom Diskurs. Die KollegIn-
nen aus der bereits erwdhnten Interdisziplindren Arbeitsgruppe zur Erfor-
schung der Mensch-Tier-Beziehung haben mich immer wieder durch ihre
Ideen inspiriert, kritisch hinterfragt, mit neuen Perspektiven bereichert und
durch ihre Kollegialitat und Sympathie angespornt. Wertvoll war fiir mich
dariiber hinaus ein Symposium der Katholischen Universitdt Eichstatt un-
ter Leitung der Kollegen Christoph Béttigheimer und Alexis Fritz zur Frage
nach der Rede vom Schopfungsplan Gottes. Gerade im Blick auf das letzte
Kapitel habe ich von diesem Symposium sehr profitiert, obwohl ich leider
nur per Videoschaltung teilnehmen konnte. SchliefSlich geht ein herzlicher
Dank an meinen Kollegen Alfons Fiirst in Miinster, der mir als patristischer
Gespréchspartner bereitwillig zur Verfiigung stand und sehr geholfen hat,
meine Entdeckungen in den grofleren Zusammenhang der frithchristlichen

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

Gedankenwelt einzuordnen. Ohne sein profundes Feedback hatte ich mich
nie so weit auf das Gebiet einer anderen theologischen Fachdisziplin wagen
diirfen.

Dank sage ich ebenfalls meinem Kollegen Martin Lintner, Brixen, der fiir
die Einholung der Gutachten und ihre Beriicksichtigung in meinen textli-
chen Uberarbeitungen gesorgt hat, sowie meinem Mitherausgeber Herwig
Grimm, Wien, fiir die Aufnahme in unsere gemeinsam verantwortete Reihe
»lnterdisziplindre Tierethik®. Meinem patristischen Kollegen Christian Lan-
ge, Wiirzburg, danke ich fiir das sehr konstruktive und bestens begriindete
patristische Spezialgutachten, das wertvolle Hinweise zur Ergdnzung und
Prézisierung meiner Darlegungen gebracht hat.

Die Drucklegung des Buchs wurde grofiziigig geférdert durch den Bi-
schoflichen Fonds zur Forderung der Katholischen Privatuniversitét, wofiir
ich diesem sehr herzlich danke. Schliefilich gilt mein Dank dem Nomos-
Verlag fiir die seit Jahren bewidhrte, verldssliche und effiziente Zusammen-
arbeit, insbesondere Beate Bernstein im Lektorat und Melanie Schweis im
Satz.

Linz, im Juni 2023 Michael Rosenberger

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

1.1

1.2
1.3
1.4
1.5

2.1

2.2

2.3
24
2.5

3.1
3.2
33
34

Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur
Fragestellung dieses Buchs

Die aktuelle romische Position zum moralischen Status der
Tiere

1.1.1 Der Katechismus der katholischen Kirche von 1991
1.1.2  Die Enzyklika Laudato si’ von 2015

Zur Klarung des Begriffs ,, Anthropozentrismus®
Zur Leitfrage dieses Buchs

Zehn Kernthesen der Abhandlung

Zum Aufbau des Buchs

Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der
Bibel

Tiere in der dlteren Schopfungserzédhlung (Gen 2-8):
Gefdhrten und Schicksalsgenossen

Tiere in der jiingeren Schopfungserzahlung (Gen 1-9):
Mitbewohner und Bundespartner

Tiere in den Weisungen der Tora: Adressaten der Gerechtigkeit
Die Vision vom Schopfungsfrieden

Ertrag: Anthropozentrismus in der vorhellenistischen Bibel?
Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-romischen
Philosophie

Weichenstellungen in der vorsokratischen Epoche
Theologischer Anthropozentrismus bei Sokrates

Die Vernunft als Lenkerin bei Platon

Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -

13

15

15
18

21
26
31
38

43

44

46
56
58
60

63
64
67
69
70


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in
der Stoa

3.6

4.1
4.2
4.3

4.4

5.1
52
5.3
54

3.5.1
3.5.2
3.53
354
3.5.5

3.5.6

Die Oikeiosis-Lehre als Rahmentheorie

Tierliches Verhalten als naturhaft

Vernunft als Proprium des Menschen

Teleologisch strikter Anthropozentrismus

Keine Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und
Tieren

Zusammenfassung: Die Kernaspekte des stoischen
Anthropozentrismus

Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

3.6.1
3.6.2
3.6.3
3.6.4
3.6.5
3.6.6

Tiberius Tulius Alexander
Plutarch von Chaironeia
Sextus Empiricus

Kelsos

Porphyrios von Tyros
Zusammenfassung

Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung
der biblischen Tierethik

Die spiten Texte des Alten Testaments

Philon von Alexandrien

Die Zeugnisse des Neuen Testaments

4.3.1
4.3.2
433
434
4.3.5

Jesus von Nazaret

Paulus von Tarsos

Die Evangelien

Die spitneutestamentliche Briefliteratur

Die Abl6sung der frithen Kirche vom Schichtgebot

An der Schwelle von der biblischen in die patristische Zeit

Tierethische Spuren in der frithchristlichen Literatur

Tatian

Theophilus von Antiochien

Irendus von Lyon

Clemens von Alexandrien

13.01.2028, 10:16:07.

75

76
77
79
83

87

89

91

93
95
101
102
106
107

109

113
120

134

134
136
139
142
143

146

149
155
158
161
168


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.5
5.6

5.7
5.8
59
5.10
511

512
513
5.14
5.15
5.16
5.17
5.18

Inhaltsverzeichnis

Tertullian

Origenes

5.6.1 Uber die Anfinge

5.6.2 Die Homilien zur Genesis
5.6.3 Die Abhandlung gegen Kelsos
5.6.4 Zusammenfassung

Laktanz

Aphrahat

Ephrdm der Syrer
Cyrill von Jerusalem

Basilius von Caesarea

5.11.1 Predigten zu verschiedenen Themen und Anldssen
5.11.2 Die neun Homilien zum Hexaemeron

Gregor von Nyssa
Ambrosius von Mailand
Johannes Chrysostomus
Nemesius von Emesa
Pseudo-Athenagoras
Hieronymus

Augustinus von Hippo

5.18.1 Erste Anndherung an die Unterschiede zwischen
Menschen und Tieren

5.18.2 Wiirdigung der tierlichen Féhigkeiten

5.18.3 Die spezifisch menschlichen Fahigkeiten

5.18.4 Die Gottesbeziehung von Menschen und Tieren

5.18.5 Ethische Konsequenzen fiir Menschen und Tiere

5.18.6 Die Frage des Fleischverzehrs

5.18.7 Wertschétzung auch der geringsten Geschopfe

5.18.8 Schwacher Anthropozentrismus und vorsichtige
Anthropozentrismus-Kritik

5.18.9 Zusammenfassung

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -

176

179

181
184
187
198

198
205
207
215

219

221
227

234
239
243
249
257
266
273

275
277
279
282
285
291
293

294
298


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

5.19 Die tierethischen Impulse der frithchristlichen Theologie im

6.2

6.3

6.4

6.5

6.6

10

Kontext des Hellenismus. Eine Zusammenfassung
5.19.1 Die Kirchenviter und die Fixpunkte der stoisch-

hellenistischen Philosophie
5.19.2 Die Kirchenvater und die biblische Tierethik

Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

6.1.1 Philosophie-/Theologiegeschichtlich
6.1.2 Systematisch-theologisch

Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und
Christusbeziehung

6.2.1 Ethologisch

6.2.2 Christologisch
6.2.3 Eschatologisch

»Der letzte Zweck der anderen Geschopfe sind nicht wir:*
(LS 83) Die Frage nach der teleologischen Deutung der
natiirlichen Vorgénge

6.3.1 Partikulare Teleonomien und umfassende Teleologie
6.3.2 Der Biozentrismus als angemessenste Teleologie

Korpersignale fiir das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert
der Gefiihle

6.4.1 Die griechische Skepsis gegeniiber den Gefiihlen
6.4.2 Gefihle als konstitutiver Bestandteil der Vernunft

»Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Die Frage nach Tieren und
Pflanzen

Krone der Schépfung? Ein Fazit

13.01.2028, 10:16:07.

299

300
306

315

322

323
327

332

333
346
361

364

364
370

374

375
377

383
388


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

Quellentexte der Kirchenvater 391
Literatur 397
Bibelstellenregister 413
Register lehramtlicher Dokumente 416
Personenregister 417

11

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut.
Zur Fragestellung dieses Buchs

Eine der erfolgreichsten ostdeutschen Musikgruppen, Die Prinzen, hat an-
lasslich ihres 30-jahrigen Bestehens im Mérz 2021 ein neues Album ver6f-
fentlicht. Das titelgebende Lied hat folgenden Text:

Krone der Schopfung

Von den Baumen hinunter zu den Sternen hinauf

Aus der Steinzeithéhle ins Energiesparhaus

Und die Evolution nahm ihren Lauf

Heute sind wir der Konig, doch noch lange nicht satt
Auf dem ganzen Planeten haben wir uns breit gemacht
Und was uns in den Weg kommt, das machen wir platt

Der ganze Wald, der singt im Chor:
~Was geht in euch denn bitte vor?“

Wir sind die Krone der Schopfung

Na, dann ist ja gut

Nach uns die Sintflut, nach uns die Sintflut
Seid auf der Hut

Wir sind die Krone der Schépfung

Was fiir ein Pech

Fir die Tiere alleine, die armen Schweine
Also echt, also echt

Wir haben die Kernkraft erfunden und das Fernsehprogramm
Kaffeevollautomaten, den Hahnchengrillstand

Ist schon geil so als Konig, was man da kann

Wir kénnen mit Uberschall reisen, im Berufsverkehr stehen
Schwarze Locher beweisen und die Welt nicht verstehen

Sind auf allen Gebieten die Créme de la Creme

Der ganze Ozean ist am Schreien:
»Ey, was bildet ihr euch ein?“

Wir sind die Krone der Schopfung ...

Manchmal frag ich mich: ,,Sind wir nicht selbst das Problem?“
Wie ein Fehler in der Matrix und im System
Wir herrschen, wahrend der Planet in Flammen steht

Wir sind die Krone der Schopfung ...

(Die Prinzen 2021, CD Krone der Schépfung, Songwriter: Alexander Zieme/ Henri
Schmidt/ Jens Sembdner/ Mathias Dietrich/ Sebastian Krumbiegel/ Tobias Kuenzel/
Tobias Roeger/ Wolfgang Lenk, Songtext von Krone der Schopfung © Kobalt Music
Publishing Ltd. - offizielles Musik-Video auf Youtube https://www.youtube.com/watch

13

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

?2v=19RuUONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen und https://www.youtube.com/watch?v=
uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic Abruf am 5.11.2022)

Fiinf Musiker der Prinzen haben ihre Ausbildung in den 1980er Jahren im
Thomanerchor Leipzig bzw. im Dresdner Kreuzchor erhalten. Sie kommen
aus einer fir die DDR ungewdhnlich kirchlichen Sozialisation und wissen,
was die Anspielungen auf die Bibel in ihren Texten bedeuten. Das macht
das vorliegende Lied so interessant. Denn es positioniert traditionelle
christliche Uberzeugungen im Spannungsfeld moderner Evolutionstheorie
und 6kologischer Katastrophen. Das Lied hat einen viergliedrigen Aufbau:

- Die Strophen beschreiben einerseits die enormen Fortschritte der Men-
schen, seitdem sie sich zur eigenen Spezies homo sapiens sapiens ent-
wickelt haben: Von den Biumen, auf denen unsere vormenschlichen
Vorfahren saflen, zu den Sternen, auf die wir unbemannte und wo-
moglich bald schon bemannte Raumschiffe schicken, von den Stein-
zeithohlen zum Energiesparhaus, aber auch zu Kernkraftwerken und
Uberschallflugzeugen. Andererseits schildern die Strophen die mit dem
schier ins Unendliche steigenden menschlichen Wissen sich ausbreiten-
de &kologische Katastrophe. Uberwiltigt von den eigenen Fihigkeiten
schreiben wir uns die Rolle des ,Konigs“ zu und machen uns auf dem
kleinen Planeten Erde breit und breiter, ohne dass unser Hunger nach
immer mehr je gesittigt wire.

- In einem relativ kurzen Zwischenteil zwischen den Strophen und dem
Refrain wechselt das Lied die Perspektive und schliipft in die Sichtweise
der Tiere, die nur noch den Kopf schiitteln und angesichts der anthropo-
genen Umweltzerstorung vollig fassungslos sind. Die Tiere des Waldes
fragen: ,Was geht in euch denn bitte vor?“ Und die Tiere des Ozeans ,,Ey,
was bildet ihr euch ein?“

— Der Refrain schliefllich manifestiert, wie wenig sich die Menschen von
den tierlichen Einwédnden beeindrucken lassen. Naiv wie kleine Kinder
halten sie an ihrem biblisch fundierten Credo fest: ,Wir sind die Krone
der Schopfung... Nach uns die Sintflut®.

- Erst ganz zum Schluss kommt im Singular der Ich-Form und nicht mehr
im Plural des Wir die Frage, ob wir Menschen nicht das eigentliche
Problem und der Systemfehler sind. ,Wir herrschen, wiahrend der Planet
in Flammen steht.

Es ist bemerkenswert, dass der Refrain zwei Anspielungen auf die bibli-
schen Schopfungserzahlungen in Gen 1-9 enthalt. Die ,Krone der Schop-

14

13.01.2028, 10:16:07.


https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic

1.I Die aktuelle rémische Position zum moralischen Status der Tiere

fung® spielt auf die Gottebenbildlichkeit in Gen 1,26 an, die ,,Sintflut auf
Gen 6-9. Sehr bewusst wird damit angedeutet, dass die Wurzel der gegen-
wartigen okologischen Katastrophe etwas mit der christlichen Botschaft zu
tun hat. Seit den 1960er Jahren ist dies, wie wir sehen werden (Kapitel 1.3),
eine weithin anerkannte These. Aber stimmt sie, und wenn ja in welchem
Ausmafi? Das ist die leitende Frage dieses Buchs.

In diesem ersten Kapitel will ich zunachst auf die aktuelle Position
der katholischen Kirche blicken, die zwar erste Absetzbewegungen vom
Anthropozentrismus zeigt, ohne ihn schon ganz {iberwunden zu haben.
Dann geht es um eine dringend notwendige begriffliche Scharfung der
Rede vom ,,Anthropozentrismus®. Auf dieser Grundlage kann die leitende
Frage dieser Abhandlung exakt bestimmt werden. Zehn Kernthesen schil-
dern den gedanklichen Leitfaden des Buchs, ehe abschlieflend kurz auf die
Gliederung geblickt wird.

1.1 Die aktuelle rémische Position zum moralischen Status der Tiere
1.1.1 Der Katechismus der katholischen Kirche von 1991

Was die romisch-katholische Kirche in einer bestimmten Frage offiziell
lehrt, ldsst sich in der Regel am besten am ,Katechismus der katholischen
Kirche* (KKK) von 1991 ablesen. So fragwiirdig es sein mag, im 21. Jahr-
hundert iiberhaupt noch einen Katechismus zu verfassen, weil ein solcher
im Kontext der modernen (und iibrigens gut sokratischen!) Auffassung
von Bildung als Erziehung zum selbstindigen Denken und von religidser
Bildung als Erziehung zum Gottvertrauen nicht die pidagogische Methode
der Wahl darstellt, und so zweifelhaft der konkrete Text des KKK im Lichte
des II. Vatikanischen Konzils vielen auch erscheinen mag: Er diirfte doch
in den meisten Fillen eine grobe erste Orientierung ermdglichen, was die
Mehrheit der weltkirchlichen Hierarchie zu bestimmten Fragen des Glau-
bens und der Moral denkt und wie sie ,tickt".

Das gilt umso mehr, wenn es zu einem Thema noch kein ausfiihrliches
pépstliches oder konziliares Lehrschreiben gibt. Genau das ist fiir die Tier-
ethik der Fall. Zwar hat Papst Franziskus mit der Enzyklika ,Laudato si’™
von 2015 ein Lehrschreiben zur Umweltethik verfasst, wie es der Untertitel
»iber die Sorge fiir unser gemeinsames Haus“ anzeigt. Obgleich die Tiere
darin fast auf jeder Seite auftauchen, sind sie nicht das eigentliche Thema,
sondern werden vorwiegend als Teil der Okosysteme wahrgenommen. Nur

15

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

am Rande lassen sich aus Laudato si’ auch einzelne tierethische Folgerun-
gen ableiten - eine systematische Tierethik ist nicht das Ziel.

Wenn wir also fragen, was ,,die Kirche“ im Sinne des hierarchischen Am-
tes (und in diesem Fall hochstwahrscheinlich auch im Sinne eines grofien
Teils der ChristInnen) tiber die Tiere denkt, kdnnen uns die entsprechen-
den Abschnitte des KKK durchaus eine erste Orientierung geben. Sie fin-
den sich im Artikel 3.2.2.7: ,,Das siebte Gebot: ,Du sollst nicht stehlen’ (Ex
20,15; Dtn 5,19; Mt 19,18)% Ich zitiere sie ungekiirzt und fiige in Klammern
einige Fachbegriffe des lateinischen Originaltextes ein, die die Intention des
Textes genauer verstehen lassen:

»2415. Das siebte Gebot verlangt auch, die Unversehrtheit der Schépfung
zu achten (observantiam integritatis creationis). Tiere, Pflanzen und leblose
Wesen sind von Natur aus zum gemeinsamen Wohl der Menschheit von
gestern, heute und morgen bestimmt [Vgl. Gen 1,28-31]. Die Bodenschitze,
die Pflanzen und die Tiere der Welt diirfen nicht ohne Riicksicht auf sittli-
che Forderungen genutzt werden. Die Herrschaft (dominatus) iiber die be-
lebte und die unbelebte Natur, die der Schopfer dem Menschen iibertragen
hat, ist nicht absolut; sie wird gemessen an der Sorge um die Lebensqualitét
des Néchsten, wozu auch die kiinftigen Generationen zédhlen; sie verlangt
Ehrfurcht vor der Unversehrtheit der Schopfung (integritatis creationis
religiosam observantiam) [Vgl. CA 37-38].

2416. Tiere sind Geschopfe Gottes und unterstehen seiner fiirsorgenden
Vorsehung (Ipse ea Sua providentiali amplectitur sollicitudine) [Vgl. Mt
6,26]. Schon allein durch ihr Dasein preisen und verherrlichen sie Gott
[Vgl. Dan 3,57-58]. Darum schulden ihnen auch die Menschen Wohlwollen
(benevolentiam). Erinnern wir uns, mit welchem Feingefiihl (accurata con-
sideratione) die Heiligen, z. B. der hl. Franz von Assisi und der hl. Philipp
Neri, die Tiere behandelten.

2417. Gott hat die Tiere unter die Herrschaft (procurationi) des Men-
schen gestellt, den er nach seinem Bild geschaffen hat [Vgl. Gen 2, 19-20;
9,1-14]. Somit darf man sich der Tiere zur Erndhrung und zur Herstellung
von Kleidern bedienen (uti). Man darf sie zahmen, um sie dem Menschen
bei der Arbeit und in der Freizeit dienstbar zu machen (assistant). Medizi-
nische und wissenschaftliche Tierversuche sind in verniinftigen Grenzen
(intra rationabiles limites) sittlich zuldssig, weil sie dazu beitragen, mensch-
liches Leben zu heilen und zu retten.

2418. Es widerspricht der Wiirde des Menschen, Tiere nutzlos leiden
zu lassen und zu téten. Auch ist es unwiirdig, fiir sie Geld auszugeben,
das in erster Linie menschliche Not lindern sollte. Man darf Tiere gern

16

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Die aktuelle rémische Position zum moralischen Status der Tiere

haben, soll ihnen aber nicht die Liebe zuwenden, die einzig Menschen
gebiihrt (Animalia amare licet; affectio solis personis debita ad ea averti
non deberet).*

Zuniéchst einmal fallt auf, dass einige Formulierungen ungeklart bleiben:
Was meint es, ,die Unversehrtheit der Schopfung zu achten (observantiam
integritatis creationis)“ (zweimal in KKK 2415)? Wenn man die ,integritas"
wortlich nimmt, diirfte der Mensch tiberhaupt nicht in die Schopfung ein-
greifen, doch das wird kaum gemeint sein. Was sind ,verniinftige Grenzen®
der Tierversuche (KKK 2417)? Woran misst sich deren Verniinftigkeit? Und
was ist schlieflich ,die Liebe, die einzig Menschen gebiihrt“ und nicht
Tieren (KKK 2418)? An diesen Fragen merkt man, dass der Text Evidenzen
suggeriert, die er eigentlich erst schaffen sollte.

Uber diese gravierenden Unklarheiten hinaus ist der Text als solcher
hochst ambivalent. Auf der einen Seite bemiiht er sich in vieler Hinsicht
um eine Wertschitzung der Tiere. So werden die Tiere als Geschopfe
Gottes prisentiert, die er mit seiner fiirsorgenden Vorsehung umfingt
(amplectitur; in der deutschen Ubersetzung sunterstehen wird aus der
Vorstellung zértlicher Zuwendung eine hierarchische Beziehung - eine gro-
be Verfilschung). Sie preisen Gott allein durch ihr Dasein und verdienen
menschliches Wohlwollen und Feingefithl (KKK 2416). Daher sind sie
der fiirsorgenden Haushalterschaft oder wortlicher der stellvertretenden
Fiirsorge (procuratio; in der deutschen Ubersetzung mit ,,Herrschaft“ grob
unsachgemaf’ wiedergegeben!) des Menschen anvertraut (KKK 2417).

Die Umdeutung von Begriffen liebevoller Beziehung in hierarchische
Herrschaftsverhaltnisse, wie sie die deutsche Ubersetzung vornimmt, zeigt
aber schon, dass es noch eine andere Tendenz des Katechismus gibt: Er
vertritt klipp und klar einen Anthropozentrismus, also die Uberzeugung,
dass die gesamte Schopfung letztlich allein um der Menschen willen exis-
tiert. Das kommt bereits darin zum Ausdruck, dass die Tiere unter das
VII. Gebot ,,Du sollst nicht stehlen® subsumiert werden. In erster Linie
werden sie als Sachen, als Besitz des Menschen verstanden und nicht als
eigenstdndig lebende Wesen, die um ihrer selbst willen geschaffen wurden.
Folgerichtig werden sie im Text in einem Atemzug mit der unbelebten
Natur und den natiirlichen Ressourcen genannt. Der Maf3stab fiir ihre ,ver-
niinftige“ Behandlung ist nicht ihr eigenes Wohlergehen, sondern das gene-
rationeniibergreifend verstandene menschliche Gemeinwohl (KKK 2415).
Tierquélerei widerspricht der Menschenwiirde, nicht der Tierwiirde (KKK
2418). Aus alldem folgt eine klare Hierarchisierung bzw. Priorisierung der
Bediirfnisse: Menschennot geht vor Tiernot, Menschenliebe steht {iber der

17

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

Tierliebe. So sehr sich der Katechismus um eine Wertschitzung der Tiere
bemiiht, bleibt diese immer innerhalb der Grenzen eines konsequent an-
thropozentristischen Weltbildes.

1.1.2 Die Enzyklika Laudato si’ von 2015

Dieselbe Ambivalenz zwischen dem klassischen anthropozentristischen
Rahmen und dem Bemiihen um eine neue Wertschitzung der Tiere findet
sich gleichermaflen in der Enzyklika Laudato si’, wenn auch mit spiirbaren
Verschiebungen zu Gunsten der nichtmenschlichen Geschopfe.

An mehreren Stellen vertritt Papst Franziskus einen klassischen Anthro-
pozentrismus, wenn er auf KKK 2418 verweist (LS 92; 130) oder wenn
er den Biozentrismus ausdriicklich ablehnt (LS 118). Die Kernthese des
klassischen Anthropozentrismus weist Franziskus jedoch eindeutig zuriick:
»Heute sagt die Kirche nicht einfach, dass die anderen Geschopfe dem
Wohl des Menschen vollig untergeordnet sind, als besdflen sie in sich
selbst keinen Wert und wir konnten willkiirlich iiber sie verfiigen (LS
69) Und: ,Der letzte Zweck der anderen Geschopfe sind nicht wir™ (LS
83) Dariiber hinaus wird der ,Eigenwert eines jeden Geschopfs” als eines
der Zentralthemen der Enzyklika bezeichnet (LS 16; vgl. auch LS 76; 208).
Weil die Enzyklika wie der ihr zu Grunde liegende Sonnengesang des Franz
von Assisi mit ,,Geschopf® auch Lebensrdume bezeichnet (Sonne, Wasser,
Erde, Feuer etc.), konnte man sie sogar als 6kozentristisch oder holistisch
einstufen. Denn sie spricht vom Eigenwert der Lebewesen (LS 69; 118), der
Arten (LS 33; 36) und der Welt (LS 115).

Die Nihe von Laudato si’ zum Holismus zeigt sich auch in der Uberzeu-
gung, dass alles miteinander verbunden ist — nach LS 16 eines der ,Zentral-
themen, welche die gesamte Enzyklika durchziehen Aus dieser deskripti-
ven Beschreibung der Welt als einer untrennbaren Einheit resultiert dann
normativ die Forderung geschwisterlicher Liebe: ,Da alle Geschopfe mit-
einander verbunden sind, muss jedes mit Liebe und Bewunderung gewdir-
digt werden, und alle sind wir aufeinander angewiesen.“ (LS 42) Ganz im
franziskanischen Duktus betont der Papst die universale Geschwisterschaft
aller Geschopfe (LS 92; 228) und ihre Zugehorigkeit zu einer universalen
Familie (LS 89-92).

Inhaltlich wird der Eigenwert der Geschopfe im Gegensatz zum Nutz-
wert einer Ressource verstanden: ,Es geniigt nicht, an die verschiedenen
Arten nur als eventuelle nutzbare ,Ressourcen’ zu denken und zu vergessen,

18

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.I Die aktuelle rémische Position zum moralischen Status der Tiere

dass sie einen Eigenwert besitzen. (LS 33) Der Eigenwert ist nicht skalar,
sondern {ibersteigt jedes Kalkiil (LS 36). Thn wahrzunehmen ist nur még-
lich in einer anderen Perspektive als der ,Technokratie, die den anderen
Lebewesen keinen Eigenwert zuerkennt® (LS 118). Das technokratische
Paradigma, das Papst Franziskus vehement zuriickweist, ist blind fiir den
Eigenwert der Geschopfe. Sein Denken in Kategorien des menschlichen
Eigentums steht der gldubigen Sicht entgegen, dass die Schopfung eine
Leihgabe ist, dem Menschen zu treuen Hénden anvertraut: ,Die Geschopfe
dieser Welt konnen nicht als ein herrenloses Gut betrachtet werden: Alles
ist dein Eigentum, Herr, du Freund des Lebens (vgl. Weish 11,26). (LS
89) Mit diesem Postulat des gottlichen Besitzanspruchs wird die menschli-
che Verfiigungsgewalt iiber die Schopfung massiv eingeschrankt. Die aus-
schliefiliche oder primire Subsumierung der nichtmenschlichen Geschopfe
unter das VII. Gebot ist damit eigentlich obsolet.

Mit Verweis auf KKK 2416 betont Franziskus zwei Mal, der Eigenwert
der Geschopfe griinde darin, dass sie Gott ,schon allein durch ihr Dasein
preisen und verherrlichen (LS 33; 69). Gott hat die Geschopfe nicht ge-
schaffen, damit sie ihn erfreuen, sondern damit sie sich selbst ihres Lebens
erfreuen. Gott freut sich, gerade weil die Geschopfe sich am Leben erfreu-
en. Die Betonung in Laudato si’ liegt daher eher auf dem Dasein als auf
dem Lobpreis Gottes: Die Geschopfe miissen nicht erst einen Nutzen oder
eine Leistung erbringen, um einen Wert zu erwerben - dieser ist ihnen
allein durch ihr Dasein geschenkt. Ihr Dasein ist in sich wertvoll.

Franziskus weifl um die Gefahr, Umweltschutz und Menschenschutz ge-
geneinander auszuspielen. Aber sein Rezept dagegen ist wiederum stark an-
thropozentristisch formuliert. Unermiidlich betont er die ,unermessliche®
(LS 65; 158), ,unendliche® (LS 65), ,einzigartige“ (LS 69), ,besondere®
(LS 154), ja ,ganz besondere“ (LS 43) Wiirde des Menschen. An einer
entscheidenden Stelle scheint er daher die biozentristische Egalitdt zuriick-
weisen zu wollen: ,Das bedeutet nicht, alle Lebewesen gleichzustellen und
dem Menschen jenen besonderen Wert zu nehmen, der zugleich eine uner-
messliche Verantwortung mit sich bringt. ... Manchmal bemerkt man eine
Versessenheit, dem Menschen jeden Vorrang abzusprechen, und es wird fiir
andere Arten ein Kampf entfacht, wie wir ihn nicht entwickeln, um die
gleiche Wiirde unter den Menschen zu verteidigen. Es stimmt, dass wir uns
darum kiimmern miissen, dass andere Lebewesen nicht verantwortungslos
behandelt werden. Doch in besonderer Weise miissten uns die Ungerechtig-
keiten in Wut versetzen, die unter uns bestehen, denn wir dulden weiterhin,

19

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

dass einige sich fiir wiirdiger halten als andere. (LS 90; sinngemaf3 dhnlich
LS119)

Natiirlich ist es vollkommen richtig, dass der Einsatz fiir die Umwelt
und die Tiere nicht die Vernachldssigung der Menschenrechte und der
zwischenmenschlichen Gerechtigkeit rechtfertigen kann. Und vermutlich
stimmt es auch, dass manche radikalen Umwelt- und TierschiitzerInnen
genau dies mit Verweis auf die Egalitdt aller Lebewesen tun. Aber der bio-
zentristische Grundgedanke der Egalitdt aller Lebewesen besagt in Wahr-
heit etwas anderes. Insofern ist LS 118 vorsichtiger und daher zutreffender:
»Diese Situation fiithrt uns in eine bestindige Schizophrenie, die von der
Verherrlichung der Technokratie, die den anderen Lebewesen keinen Ei-
genwert zuerkennt, bis zur Reaktion geht, dem Menschen jeglichen beson-
deren Wert abzusprechen.” Hier deutet sich an, dass die Leugnung der
menschlichen und der geschopflichen Wiirde in der Regel Hand in Hand
gehen: Wer Menschen vorrangig oder ausschliefllich als Ware mit einem
Preis behandelt, wird dies auch mit nichtmenschlichen Geschépfen tun
und umgekehrt.

Eine bedeutende spirituelle Tiefendimension leuchtet auf, wenn an ei-
nigen wenigen Stellen darauf verwiesen wird, dass der ,Fleisch®, d.h. Ge-
schopf gewordene Christus ,diese materielle Welt in sich aufgenommen hat
und jetzt als Auferstandener im Innersten eines jeden Wesens wohnt, es mit
seiner Liebe umhiillt und mit seinem Licht durchdringt.* (LS 221) Damit
ist er zum ,,Keim der endgiiltigen Verwandlung® des gesamten Universums
geworden (LS 235). Hier verweist Franziskus ausdriicklich auf Teilhard
de Chardin: ,Das Ziel des Laufs des Universum liegt in der Fiille Gottes,
die durch den auferstandenen Christus — den Angelpunkt des universalen
Reifungsprozesses — schon erreicht worden ist“ (LS 83) Besonders dicht
sind die Auslegungen des Kolosser-Hymnus (Kol 1,15-20) und des Logos-
Hymnus (Joh 1,1-18) in LS 99: ,Eine Person der Trinitat hat sich in den
geschaffenen Kosmos eingefiigt und ihr Geschick mit ihm durchlaufen bis
zum Kreuz. Vom Anbeginn der Welt, in besonderer Weise jedoch seit der
Inkarnation, wirkt das Christusmysterium geheimnisvoll in der Gesamtheit
der natiirlichen Wirklichkeit.“ Haufig verweist die christliche Anthropolo-
gie darauf, dass in der Menschwerdung Gottes die Wiirde des Menschen
in einzigartiger Weise aufleuchtet. In Analogie miisste man aus der péapst-
lichen Interpretation der Inkarnation als Geschopfwerdung den Schluss
ziehen, dass darin die Wiirde der menschlichen wie nichtmenschlichen
Geschopfe in einzigartiger Weise aufleuchtet.

20

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Zur Klidrung des Begriffs , Anthropozentrismus®

Eine Enzyklika ist keine wissenschaftliche theologische Abhandlung und
genief3t daher das Recht, begrifflich und argumentativ etwas unscharf zu
bleiben. Erkennbar versucht Papst Franziskus, einerseits das Anliegen des
klassischen Anthropozentrismus zu bewahren, die Wiirde des Menschen zu
schiitzen und fiir zwischenmenschliche Gerechtigkeit einzutreten, anderer-
seits aber das Anliegen des Bio- und Okozentrismus damit zu verbinden,
den Eigenwert der Geschopfe zu achten und fiir Gerechtigkeit gegeniiber
allen Geschopfen zu kimpfen. Laudato si’ geht also einen entscheidenden
Schritt weiter als der Katechismus. Einen vollstaindigen Paradigmenwechsel
schafft die Enzyklika jedoch nicht. Sie schwankt weiterhin zwischen dem
traditionellen Anthropozentrismus und dem modernen Bio- und Okozen-
trismus, wenn sie auch fiir die letzteren eine bislang kirchenamtlich unge-
ahnte Sympathie erkennen lasst.

1.2 Zur Kldrung des Begriffs ,, Anthropozentrismus“

Die Debatte um den Anthropozentrismus ist noch immer héaufig von Be-
griffsverwirrung geprégt. Denn obwohl mittlerweile in allen mir zugingli-
chen Sprachfamilien klar ist, dass man drei Perspektiven unterscheiden
muss, ist diese Differenzierung noch lange nicht in der gesamten Breite der
Diskussion angekommen. Daher méchte ich vorab den aktuellen ,state of
the art” wiedergeben (vgl. fiir den deutschen Sprachraum zuerst Gotthard
M. Teutsch 1987, 16-18 und Bernhard Irrgang 1992,17):

Die erkenntnistheoretische, methodische oder epistemische Perspektive
fragt danach, welche Mafstaibe dem Menschen fiir umweltethische Urteile
zur Verfiigung stehen'. Hier ist vollig unbestritten, dass es ihm nur mdglich
ist, mit seinen menschlichen Vorstellungsmoglichkeiten auf die Welt zu
schauen. Diese Vorstellungsméglichkeiten kann er durch technische Hilfs-
mittel erweitern, aber nicht prinzipiell hinter sich lassen. So stoflen viele
Tiere Tone aus, die der Mensch nicht horen kann. Er kann sie aber mittels
Sonografie messen und auf diese Weise erschliefien. Auch haben manche

1 Mitunter wird von Anthroporelationalitit gesprochen (z.B. Hans J. Miink 1998, 231-
245 und Markus Vogt 2009, 258-259) - allerdings ohne exakt zu definieren, was
normativ damit gemeint ist und welche Ableitungen sich daraus ergeben. Miink und
Vogt legen nahe, dass sie den Begriff und das dahinterstehende Konzept als Alternative
und ,Kompromissformel (Markus Vogt 2009, 258) zum teleologischen Anthropozen-
trismus verstehen. Mir scheint aber nach allem, was ich dort lese, dass damit eher eine
Verfeinerung der methodischen Anthropozentrik vollzogen werden konnte.

21

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

Tiere Sinnesorgane, die der Mensch nicht besitzt, etwa die Sensibilitét fiir
das Magnetfeld der Erde, das ihnen zur Orientierung dient. Auch hier kon-
nen Messgerite das Fehlen menschlicher Sinne ersetzen. Insofern erweitert
sich die Wahrnehmung des Menschen fiir seine Um- und Mitwelt in den
letzten Jahrzehnten enorm.

Zugleich bleibt sie prinzipiell in den menschlichen Erkenntnisméglich-
keiten gefangen. Denn selbst wenn wir durch das Verhalten der Tiere und
Pflanzen giiltige (!) Riickschliisse auf ihr subjektives eigenes Empfinden
ziehen, wird es uns fur immer verschlossen bleiben zu fihlen, ,wie es
ist, eine Fledermaus zu sein“ — so der Titel des berihmten Aufsatzes von
Thomas Nagel 1974. Mit anderen Worten: Der Mensch erkennt die Welt
methodisch anthropozentrisch, der Hund methodisch kynozentrisch und
die Biene methodisch melissazentrisch?. Gleichwohl haben bestimmte Tiere
wie der Mensch hohe Fihigkeiten an Empathie {iber Artgrenzen hinweg.
Die Gemeinsamkeiten in Aufbau und Funktionsweise des Gehirns bewir-
ken Ahnlichkeiten in Gestik, Mimik und Verhalten, so dass diese wiede-
rum per analogiam Riickschliisse auf das innere Erleben erméglichen. Um
die Schwichen der methodischen oder erkenntnistheoretischen Anthropozen-
trik® auszugleichen, ist also die grofitmogliche Entwicklung der Fahigkeit
des Hineinfiithlens und Hineindenkens, mithin des Sich-in-andere-Spezies-
Hineinversetzens gefragt. Und doch bleiben Grenzen.

Die Unhintergehbarkeit der methodischen Anthropozentrik hat eine un-
mittelbare ethische Konsequenz: Sie erfordert grofle Demut. Denn ange-
sichts der Relativitit der menschlichen Erkenntnisperspektive gilt es jede
Uberheblichkeit zu vermeiden, die sich in dem Glauben ausdriickt, der
Mensch wisse, wie die Natur funktioniert und was zum Schutz der Um-
und Mitwelt zu tun sei. Wenn wir schon nicht einmal wissen, ,wie es ist,
eine Fledermaus zu sein‘, dann steht es uns Menschen nicht zu, uns {iber

2 Die Idee einer artspezifischen epistemischen Begrenztheit findet sich bereits in der
Uberlegung des Xenophanes (geboren zwischen 580 und 570 v.Chr.), wenn die Tiere
Hande hatten, wirden die Lowen lowenahnliche und die Ochsen ochsenahnliche
Gotterbilder herstellen (Hermann Diels (bearb.)/ Walther Kranz (hg) 1972-1975, 21
B 15/16), und in einem Epicharmos (um 540 - 460 v.Chr.) zugeschriebenen Gedicht,
dass Hunde andere Hunde am schonsten finden, Esel andere Esel, Schweine andere
Schweine und eben Menschen andere Menschen (Hermann Diels (bearb.)/ Walther
Kranz (hg) 1972-1975, 23 B 5). Vgl. Urs Dierauer 1977, 62.

3 Angelika Krebs 1997, 342-343 nennt die methodische Anthropozentrik ,metaethischen
Anthropozentrismus®. Das Adjektiv kann zutreffend verwendet werden, das Substantiv
hingegen missachtet wie so oft die auf den folgenden Seiten begriindete Unterschei-
dung von Anthropozentrik und Anthropozentrismus.

22

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Zur Klirung des Begriffs , Anthropozentrismus®

Tiere und Pflanzen zu erheben. Umwelt- und tierethische Entscheidungen,
die wir treffen, stehen immer unter dem Vorbehalt der begrenzten Erkennt-
nisperspektive, die uns Menschen mitgegeben ist.

Die zweite, formale Perspektive fragt danach, wer fiir sein Handeln
welche Verantwortung iibernehmen kann und ob man bei nichtmenschli-
chen Tieren {iberhaupt von Verantwortung reden sollte. Diese zweite Frage
wird in der Forschung zumindest fiir bestimmte Tierspezies im Blick auf
innerartliche Regelsetzungen und -befolgungen zunehmend bejaht (Fiona
Probyn-Rapsey 2018, 49). Allerdings geht es dabei nie um die immense
Verantwortung fiir das Uberleben der Biosphire als ganzer. Hier diirfte un-
bestritten sein, dass nur der Mensch ansatzweise diese Moglichkeit besitzt.
Er ist der Adressat globaler ethischer Forderungen - und nur er.

Wiederum besteht die Gefahr, aus dieser Sonderstellung des Menschen
falsche Schliisse zu ziehen. Im Zusammenhang mit der Gottebenbildlich-
keit in Gen 1 kann man leicht sehen, wohin solche ungedeckten Schliisse
fihren konnen. Wahrend die Gottebenbildlichkeit dort namlich einzig
und allein eine formale Anthropozentrik beschreibt, wurde der Begriff in
spateren Jahrhunderten als Antwort auf die dritte Frageperspektive gelesen
und aus ihm der materiale Anthropozentrismus abgeleitet. Aus dieser hi-
storischen Tatsache folgern viele amerikanischen SchopfungsethikerInnen,
man solle den Begriff der Gottebenbildlichkeit wie auch seine moderne
Ubersetzung mit ,Haushalterschaft aufgeben. Das wire natiirlich prinzi-
piell moglich — der formalen Anthropozentrik entkdme man damit aber
keineswegs. Es ginge nur um Kosmetik und Semantik, nicht um harte
Inhalte. Ich mochte daher eher danach fragen, wie zwischen der formalen
Anthropozentrik und dem materialen Anthropozentrismus eine wirksame-
re Firewall eingezogen werden kann.

Die dritte, materiale oder teleologische Perspektive schliefllich fragt da-
nach, fiir wen denn die Erde erhalten werden soll: Wer sind die Teloi, die
(Selbst-) Zwecke, um derentwillen die Mittel der Natur eingesetzt werden
diirfen und sollen? Sind es nur die Menschen, wie der Anthropozentrismus
behauptet? Sind es alle fithlenden, schmerzempfindenden Lebewesen, wie
der Pathozentrismus oder Sentientismus meint? Sind es alle Lebewesen,
wie der Biozentrismus postuliert? Oder sind es Lebewesen und anorgani-
sche Materie, ja sogar kollektive Entititen wie Okosysteme und Arten, wie
der Okozentrismus oder Holismus sagen wiirde? Das ist die Gretchenfrage
der Umwelt- und Tierethik schlechthin, und sie ist nicht so trivial, wie man
denken konnte.

23

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

Zunichst einmal ist klar, dass alle vier teleologischen Festlegungen so-
wohl mit der methodischen als auch mit der formalen Anthropozentrik
kompatibel sind, ja dass alle vier diese beiden in der Regel bejahen. Denn
egal fiir welche teleologische Festlegung wir uns entscheiden, wir tun es
als Menschen und damit methodisch und formal anthropozentrisch. Daher
unterstreicht z.B. der Biozentrismus die formale Sonderstellung des Men-
schen, die mit seiner einzigartigen Verantwortung verbunden ist (Friedo
Ricken 1987, 20; Hans J. Miink 1997, 26). Auch erkennt er methodisch an,
dass der Mensch die umweltethischen Werturteile nach menschlichen Maf3-
staben fallt (Paul W. Taylor 1981, 204; Hans J. Miink 1997, 26). Dasselbe gilt
fiir den Okozentrismus (J. Baird Callicott 2017, 116; Helen Kopnina 2019,
4). Umgekehrt lasst sich der materiale Anthropozentrismus nicht zwingend
aus der Tatsache ableiten, dass der Mensch der allein Verantwortliche ist
und dass er nur nach seinen Erkenntnismaf3staiben urteilen kann (Tim
Hayward 1997, 49; Gavin Rae 2014, 7). Die drei Perspektiven miissen also
sauber auseinandergehalten werden und haben keinen inhaltlichen Nexus,
der die eine aus der anderen herleiten lief3e.

Um dieser sauberen Unterscheidung der drei Perspektiven willen muss
ich an dieser Stelle einige Sdtze zur Terminologie sagen: Ausgehend vom
angelsdchsischen Bereich hat es sich in den letzten zehn oder fiinfzehn
Jahren auch im deutschen und romanischen Sprachraum eingebiirgert,
von ,,Anthropozentrismus® zu sprechen, wenn man die teleologische Frage
meint. Das halte ich fiir eine sachlich richtige und angemessene Entwick-
lung, denn an der teleologischen Frage hingt die eigentliche ideologische
Positionierung — und Ideologien bezeichnen wir semantisch traditionell
mit dem Suffix ,-ismus® und ,,-istisch®.

Allerdings passen ,,Anthropozentrismus“ und das in der Regel dazu
kombinierte ,anthropozentrisch® semantisch nicht zusammen. Zum Sub-
stantiv ,,Anthropozentrismus® gehort rein sprachlich das Adjektiv ,anthro-
pozentristisch® Und das gilt natiirlich auch fiir das englische Substantiv
~anthropocentrism, das das Adjektiv ,anthropocentristic“ nach sich ziehen
muss — was in der englischsprachigen Literatur leider {iberhaupt nicht der
Fall ist. Umgekehrt korrespondiert das Adjektiv ,anthropozentrisch® mit
dem Substantiv ,,Anthropozentrik®, so wie z.B. das Adjektiv ,ethisch® mit
dem Substantiv ,Ethik® Im Englischen entsprichen dem das Substantiv
»anthropocentrics“ und das Adjektiv ,anthropocentric®. Denn sprachlich
bezeichnet das Suffix ,-ismus® ein Weltbild, eine Ideologie, das Suffix ,,-ik“
hingegen - abgeleitet vom zugehdérigen griechischen Adjektiv — eine Metho-
de oder Herangehensweise (Ethik, Physik, Logik...).

24

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Zur Klidrung des Begriffs , Anthropozentrismus®

Folglich ist sprachlich korrekt zwischen moralischem, materialem oder
teleologischem Anthropozentrismus (mit Adjektiv anthropozentristisch) ei-
nerseits sowie formaler Anthropozentrik und epistemischer Anthropozen-
trik (beide mit Adjektiv anthropozentrisch) andererseits zu unterscheiden
(vgl. Rob Boddice 2011, 13). Das verdeutlicht dann auch schon sprachlich,
dass von der formalen oder epistemischen Anthropozentrik kein zwin-
gender Schluss zum materialen Anthropozentrismus fiihrt. Die Firewall
zwischen den ersten beiden und der dritten Perspektive wird sprachlich
deutlich markiert. In exakt dieser Weise verwende ich die Terminologie
in diesem Buch. Vom materialen Anthropozentrismus kann dann auch
kiirzer blofl von Anthropozentrismus und anthropozentristisch gesprochen
werden. Die Anthropozentrik hingegen verlangt immer die Spezifizierung
durch ein Adjektiv, damit klar wird, in welcher Perspektive wir uns befin-
den. Wo ich zitiere, muss ich allerdings die Terminologie der zitierten
Quelle belassen. Hier ist dann die Féhigkeit der Lesenden gefragt, die
eventuelle terminologische Inkongruenz zwischen der Quelle und meiner
Kommentierung zu erkennen.

Vorausgesetzt ist fiir mich, dass die Bezeichnung einer teleologischen
Festlegung mit einem ,-ismus“ nur eine Beschreibung und keineswegs
eine Wertung beinhaltet — weder positiv noch negativ*. Das ist keineswegs
selbstverstdandlich, weil in gesellschaftlichen Debatten mit ,-ismen® haufig
Abwertungen einhergehen - man denke nur an Islamismus, Rassismus
oder Antisemitismus. Jene ,-ismen“ hingegen, die weniger oder gar nicht
wertend verwendet werden, sind gegenwirtig in den offentlichen Debatten
kaum présent. Das kann zur Vorverurteilung in der einen oder anderen
Richtung verleiten, und so interpretiere ich die Tendenz mancher Tierethi-
kerInnen, die ausdriicklich betonen, sie seien materiale bzw. teleologische
AnthropozentrikerInnen, aber keine Anthropozentristinnen. Hier wird ein
semantischer Trick angewandt, der sprachanalytisch nicht begriindbar ist
und deswegen vermieden werden sollte.

4 Lori Gruen 2015, 24 unterscheidet zwischen einem ,inevitable anthropocentrism, mit
dem sie die methodische Anthropozentrik bezeichnet, und einem ,arrogant anthropo-
centrism’, der in unserer Terminologie der materiale oder teleologische Anthropozen-
trismus ist. Im Unterschied zu meinem Vorschlag hat sie damit eine unmittelbare
Wertung in die Begriffe integriert — allerdings nicht durch das Substantiv ,anthropo-
centrism’, sondern durch die beiden zugeordneten Adjektive. Ich hingegen mdochte
Beschreibung und Wertung begrifflich sauber trennen, weswegen ich Gruens Termino-
logie nicht iibernehme.

25

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

Wer eine anthropozentristische Teleologie vertritt, sollte sich unumwun-
den Anthropozentristln nennen. Es ist keine Schande. Denn - das sei
betont — es gibt zweifelsfrei respektable Modelle eines aufgekldrten und
humanistisch motivierten Anthropozentrismus, die zumindest den Raub-
bau an der Umwelt mit hervorragenden Griinden zuriickweisen konnen.
Allerdings beziehen sie dabei die moralischen Gefiihle nur wenig ein und
nehmen die Menschen daher vergleichsweise kopflastig mit. Sie bieten
keinen Ansatz dafiir, die Natur zu lieben und sich jenseits von Nutzenkal-
kiilen ,einfach so* an ihr zu freuen. Was in unserem Kontext jedoch schwe-
rer wiegt: Tierethisch sind ihre Begriindungen weniger iiberzeugend als
umweltethisch. Warum man Tiere jenseits menschlichen Eigennutzes gut
behandeln soll, kann kaum klar werden, wenn den Tieren kein Eigenwert
zugestanden wird. Und das konnen aufgekldrt humanistische Varianten des
Anthropozentrismus nicht, wenn sie konsistent sein wollen. Die meisten
ihrer VertreterInnen lehnen daher das Eigenwert-Theorem ab (vgl. Michael
Rosenberger 2021, 135-141). Zugleich deklarieren sie sich als Umwelt- und
nicht als TierethikerInnen. Das macht einen kleinen, aber folgenreichen
Unterschied.

Gleichwohl soll dieses Buch nicht als pauschale Verdammung des An-
thropozentrismus verstanden werden. Vielmehr geht es um eine durchaus
wertschdtzende Kritik an einer Denktradition, die Europa zweieinhalb
Jahrtausende geprdgt hat und noch prégt, eine Denkform, die viel Gutes
hervorgebracht hat, aber auch schwerwiegende Schattenseiten mit sich
bringt — und das, wie wir am Schluss sehen werden, nicht nur im Bereich
der Tierethik. Es geht mir im besten Sinne um eine Aufklarung des moder-
nen, 6kologisch gepriagten Anthropozentrismus durch die Rekonstruktion
seiner Wurzeln und um die Frage, ob er nicht eine signifikante Weitung
braucht, um den aktuellen Herausforderungen eines bedrohten Planeten
gerecht zu werden. ,,Sine ira et studio“ werde ich diese Aufgabe angehen
- und hoffe, dass alle Anthropozentristinnen unter den Lesenden meinen
Gedanken mit derselben Haltung begegnen konnen.

1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs

Bei der obigen Analyse der tierethischen Abschnitte des KKK sowie bei
der Suche nach dem schopfungsethischen Begriindungansatz von Laudato
si ist eine unzweifelhafte Tendenz zur Loslésung vom Anthropozentris-
mus aufgefallen, die ihr Ziel allerdings noch nicht erreicht hat. Im KKK

26

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs

bleibt der Rahmen klar anthropozentristisch, in Laudato si halten sich an-
thropozentristische und nicht-anthropozentristische Gedanken nahezu die
Waage. Die Ablosung der christlichen Botschaft vom Anthropozentrismus,
der zweifelsohne weitreichende umwelt- und tierethische Folgen hat, steht
noch aus.

So dréngt sich die Frage auf, woher dieser Anthropozentrismus eigent-
lich kommt und was die Griinde waren, ihn in die christliche Botschaft
einzufithren? Die bisherigen Antworten auf diese Frage sind meist sehr
oberfldchlich und klischeehaft oder sehr fragmentarisch, weil auf eine ein-
zelne Epoche der Geschichte konzentriert.

Zu seiner Zeit weitgehend unbeachtet, jedoch vermutlich als erster hat
die Frage nach den Wurzeln des europdischen Anthropozentrismus Albert
Schweitzer zwischen 1939 und 1942 in seiner erst posthum veréffentlichten
und fragmentarischen Kulturphilosophie gestellt: ,Wieso kommt es, dass
das europdische Denken nicht oder nur widerstrebend auf die Frage des
ethischen Verhaltens gegen die Geschopfe eingeht?“ (Albert Schweitzer
2000, 139) Schweitzers noch recht grobe erste Ideen sind lesens- und be-
merkenswert. Er sieht, dass die Urspriinge nicht im Judentum, sondern
bei den Griechen liegen, betont aber auch den katalysierenden Beitrag des
frithen Christentums: ,Wie die Tatsache, [dass] Jesus das Mitleid mit den
Geschopfen nicht anempfiehlt, auch zu erklédren sei: Sie wirkt sich in dem
europdischen Denken in verhdngnisvoller Weise aus. Die Ansicht, dass die
Ethik es nur mit dem Verhalten zu den Menschen und nicht auch mit
dem zu den Geschopfen zu tun hat, gilt ihm als durch das Christentum
sanktioniert. Durch die Jahrhunderte hindurch verbleibt es bei diesem tief
eingewurzelten Vorurteil. Auch heute ist es nicht véllig davon losgekom-
men. (Albert Schweitzer 2000, 143)

Die offentliche Debatte wird jedoch 1967 erdffnet, als der Mediavist
Lynn White in der naturwissenschaftlichen Fachzeitschrift ,Science® einen
aufsehenerregenden Artikel iiber ,die historischen Wurzeln unserer ékolo-
gischen Krise® veroffentlicht. Darin weist er nach, dass die technologische
und naturwissenschaftliche Dynamik Westeuropas, die im 11. Jahrhundert
beginnt und bis heute fortdauert, ihre Wurzeln in der flichendeckenden
Christianisierung durch die Karolinger im 9. Jahrhundert hat. Denn diese
habe zu einer Kombination zweier geistiger Grundeinstellungen gefiihrt:

- Erstens habe man die biblischen Schopfungserzéhlungen so verstanden,
dass alles Geschaffene allein zum Nutzen und fiir das Wohlergehen
des Menschen da sei, weil er allein Gottes Ebenbild sei. Damit sei das

27

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

Christentum die am stirksten anthropozentristische Religion der Welt
geworden. ,God planned all of this explicitly for man’s benefit and rule:
no item in the physical creation had any purpose save to serve man’s
purposes. And, although man’s body is made of clay, he is not simply
part of nature: he is made in God’s image. Especially in its Western form,
Christianity is the most anthropocentric religion the world has seen. (...)
Christianity, in absolute contrast to ancient paganism and Asia’s religions
(except, perhaps, Zoroastrianism), not only established a dualism of man
and nature but also insisted that it is God’s will that man exploit nature
for his proper ends.” (Lynn White 1967, 1205)

- Zweitens aber miisse der signifikante Unterschied zwischen lateinischer
West- und griechischer Ostkirche erkldrt werden. Denn nur die latei-
nische Kirche habe die erwédhnte technologisch-naturwissenschaftliche
Dynamik hervorgebracht, wiahrend der christliche Osten technisch und
naturwissenschaftlich zuriickgeblieben sei. Hier verweist White auf den
im 11. Jahrhundert aufkommenden Voluntarismus der Westkirche, der
den menschlichen Willen und seine Freiheit der Vernunfterkenntnis vor-
bzw. tiberordnet. Im Gegensatz dazu sei die griechische Ostkirche intel-
lektualistisch geblieben, habe also die Vernunfterkenntnis dem Willen
und der Freiheit vorgeordnet.

Damit ergibt sich fiir White als Schlussfolgerung: ,first, that, viewed histor-
ically, modern science is an extrapolation of natural theology and, second,
that modern technology is at least partly to be explained as an Occidental,
voluntarist realization of the Christian dogma of man’s transcendence of,
and rightful mastery over, nature.” (Lynn White 1967, 1206) Die 6kologische
Krise konne also nicht einfach durch mehr Naturwissenschaft und mehr
(Umwelt-) Technik gelost werden, sondern nur durch eine geistig-spirituelle
Umkehr. Hierfiir biete sich die Schopfungsmystik des Franz von Assisi
und seine Idee der Geschwisterlichkeit mit allen Geschépfen an, so White
abschlieflend.

Mit diesem kleinen Aufsatz hat White eine Debatte angestoflen, die bis
heute nicht verstummt. Seine These ist allerdings oft vergrobert und ihrer
zeitlichen wie rdumlichen Eingrenzungen beraubt worden. Der Medidvist
White analysiert nur das Mittelalter. Er fragt nicht danach, woher die mit-
telalterlichen Interpretationen der biblischen Erzdhlungen kommen und ob
sie exegetisch betrachtet zutreffend sind. Er fragt auch nicht danach, was
am Ursprung des westlichen Voluntarismus steht und warum dieser eben
nur den christlichen Westen, nicht aber den christlichen Osten erfasst hat.

28

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs

Schliellich analysiert er auch nicht die nachreformatorische und neuzeit-
liche Entwicklung, die darauf hindeutet, dass weniger der Katholizismus
als vielmehr der Protestantismus (und dort insbesondere der Calvinismus®
sowie die Freikirchen) die Umweltzerstorung begiinstigt haben (vgl. Peter
Hersche 2020 und 2020a). Als Mediavist bleibt White bei seinem Leisten.
Allerdings suggeriert die Uberschrift, man sei bei den historischen Wurzeln
angekommen, so als gibe es keine Vorgeschichte fiir das Mittelalter. Genau
das fiihrt in der Folge zu ungedeckten Verallgemeinerungen und sehr pau-
schalen Schuldzuweisungen an ,das Christentum® Im deutschen Sprach-
raum haben sich vor allem Carl Amery 1972 mit seiner Monografie iiber die
»gnadenlosen Folgen des Christentums® und Eugen Drewermann 1986 mit
seiner Abhandlung iiber die ,Zerstérung der Erde und des Menschen im
Erbe des Christentums® zu Wort gemeldet. Populdrwissenschaftlich ist ihre
Sicht der Dinge bis in die Gegenwart dominant geblieben.

In jiingster Zeit wird Lynn Whites These noch von einer anderen Sei-
te her relativiert. Die Anthropologie erkennt zunehmend klarer, dass die
mittelalterliche Ehemoral der lateinischen Kirche einer der wichtigsten
Ursachen fiir die 6konomische Entwicklung des Westens in der Neuzeit
ist. Durch die strikte Forderung lebenslanger Monogamie, das sehr weitge-
hende Verbot der Verwandtenehe (bis zu Cousins und Cousinen zweiten
Grades!), die Lehre, dass der Konsens der Brautleute die Ehe konstituiert
(und nicht wie in der Ostkirche der Segen des Priesters!), die Begiinstigung
riumlich getrennten Wohnens Verwandter und die Uberordnung der spiri-
tuellen Familie der Kirche iiber die biologische Familie kam es im lateini-
schen Westen Schritt fiir Schritt zur Auflésung von Clanstrukturen. Diese
sind jedoch soziologisch betrachtet eines der grofiten Hindernisse fiir Inno-
vation und 6konomischen Fortschritt (Jonathan F. Schulz et al. 2019, 1-12;
Joseph Henrich 2020; Duman Bahrami-Rad et al. 2022, 1-3). Zumindest
zum Teil sind also die ,gnadenlosen Folgen des Christentums® gar nicht

5 Max Weber fiihrte den wirtschaftlichen Erfolg calvinistischer Lander in seiner klassi-
schen These auf deren Préddestinationslehre zuriick. Heinz Schilling 2022, 243-259
und die neuere Geschichtsforschung gehen hingegen viel prosaischer davon aus, dass
die Ursache analog zu den europdischen JiidInnen in der Vertreibung der CalvinistIn-
nen aus den meisten ihrer Ursprungsgebiete liegt. Als MigrantInnen waren sie an
ihren neuen Wohnorten von der Politik und allen 6ffentlichen Amtern ausgeschlossen,
konnten den Respekt ihrer Mitmenschen also nur durch wirtschaftlichen Erfolg gewin-
nen. Zudem haben sie auf Grund der Migration weniger traditionale (groffamilidre)
Bindungen. Und schliefilich leben sie in lokal autonomen Religionsgemeinden, deren
Mitglieder beruflich viel reisen und daher Austausch sowie internationale Kontakte
pflegen, was dem Handel ebenfalls zugutekommt.

29

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

vom christlichen (west- und ostkirchlichen) Anthropozentrismus, sondern
von der westkirchlichen Ehemoral (die sich von der ostkirchlichen markant
unterscheidet!) verursacht und daher auch nicht direkt intendiert, sondern
unabsichtlich als ,Nebenfolge“ mitbewirkt worden - ein Zusammenhang,
der erst im letzten Jahrzehnt wissenschaftliche Aufmerksamkeit gefunden
hat.

Dennoch wird man Lynn Whites These kaum als vollig abwegig und
unbegriindet beiseiteschieben konnen. Sie diirfte einen wahren Kern besit-
zen. Die Kirchen haben sie deshalb spit, aber dafiir sehr klar aufgegriffen
und sich zu ihrer Mitschuld bekannt. So konstatiert die Europiische Oku-
menische Versammlung (EOV) in Basel 1989: ,Wir haben versagt, weil
wir nicht Zeugnis abgelegt haben von Gottes sorgender Liebe fiir all und
jedes Geschopf und weil wir keinen Lebensstil entwickelt haben, der un-
serem Selbstverstindnis als Teil von Gottes Schopfung entspricht (EOV
43) Und: ,Umkehr zu Gott (Metanoia) bedeutet heute die Verpflichtung,
einen Weg zu suchen aus der Trennung zwischen dem Menschen und
der tibrigen Schopfung, aus der Herrschaft des Menschen {iber die Natur,
aus einem Lebensstil und aus wirtschaftlichen Produktionsweisen, die die
Natur schwer schidigen, aus einem Individualismus, der die Integritat der
Schopfung zugunsten privater Interessen verletzt, in eine Gemeinschaft der
Menschen mit allen Kreaturen, in der deren Rechte und Integritét geachtet
werden (EOV 45)

Papst Franziskus gesteht 2015 ebenfalls unumwunden ein: ,,Das gestattet,
auf eine Beschuldigung gegeniiber dem jiidisch-christlichen Denken zu
antworten: [...] Wenn es stimmt, dass wir Christen die Schriften manchmal
falsch interpretiert haben, miissen wir heute mit Nachdruck zuriickweisen,
dass aus der Tatsache, als Abbild Gottes erschaffen zu sein, und dem Auf-
trag, die Erde zu beherrschen, eine absolute Herrschaft iiber die anderen
Geschopfe gefolgert wird: (LS 67)

Trotz dieser grundsétzlichen Anerkenntnis, dass das Christentum we-
sentlich dazu beigetragen hat, dass der Anthropozentrismus im Abendland
bis heute die dominierende ethische Ideologie geblieben ist, muss man
doch fragen, woher ihn das karolingische Frithmittelalter nahm. Er ist ja
keine Erfindung der karolingischen Theologie. Offensichtlich muss man
weiter zuriickgehen, in die Antike, um den Wurzeln des abendldndischen
Anthropozentrismus auf die Spur zu kommen. Wo also liegen seine frithes-
ten Anfidnge? Und wenn diese, wie wir sehen werden, Jahrhunderte vor der
Geburt des Christentums zu datieren sind, was hat dann das Christentum
bewogen, ihn zu iibernehmen?

30

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

Die Absicht dieser Frage ist nicht primér historisch, sondern systema-
tisch. Denn erst nach einer soliden Aufklarung der Urspriinge und theolo-
gischen Motive des christlichen Anthropozentrismus kann die Frage beant-
wortet werden, ob sich die positiven Anliegen, die zu seiner Rezeption
motivierten, in einer heutigen Theologie auch mit weniger oder sogar ohne
Schéden fiir die nichtmenschlichen Kreaturen erreichen lassen.

Die so definierte Leitfrage umreifit ein noch nicht bearbeitetes Feld
der Theologie- und Kirchengeschichte, aber ebenso der systematischen
Theologie. Wiahrend die biblische Tierethik in den letzten Jahrzehnten
relativ gut erforscht worden ist (siehe Kapitel 2), die Tierethik der anti-
ken griechischen und romischen Philosophie zumindest anfanghaft (siehe
Kapitel 3) und die Tierethik des Mittelalters in relativ vielen kleineren
Forschungen zunehmend erschlossen wird, gibt es zur Tierethik des frithen
Christentums bisher nur sehr punktuelle Analysen, die noch lange kein
zusammenhéngendes Bild erlauben. Es handelt sich also um ein theologie-
geschichtliches missing link. Wenn ich mich als systematischer Theologe
auf dieses so lickenhaft beackerte Feld wage, dann tue ich das mit der
notigen Vorsicht. Mein primidres Erkenntnisinteresse ist wie gesagt nicht
historischer Natur, und in der Geschichtsforschung liegt auch nicht meine
genuine Fachkompetenz. Vielmehr mochte ich die gegenwirtige Position
der Kirche(n) besser verstehen, um Vorschldge zu ihrer Sanierung machen
zu konnen. Ohne eine halbwegs differenzierte Wahrnehmung der Urspriin-
ge kann das unmoglich gelingen.

14 Zehn Kernthesen der Abhandlung

In zehn Kernthesen mdchte ich die wichtigsten Ergebnisse dieses Buchs
vorwegnehmen. Sie werden in Kapitel 5 an Hand der Textzeugnisse aus-
fithrlich belegt und entfaltet.

1) Bereits in der frithesten Zeit der Kirche wird der Anthropozentrismus
durch die christlichen Theologen {ibernommen und gehort damit zum
~Erbgut’, den Genen der christlichen Theologie und des kirchlichen
Ethos. Das erklért einerseits, warum er sich zwei Jahrtausende lang
nahezu unhinterfragt gehalten hat, und macht andererseits die enorme
Herausforderung deutlich, ihn durch eine Modernisierung der Theolo-
gie zu iberwinden.

2) Der Anthropozentrismus stammt nicht aus der jidischen und bibli-
schen Tradition, sondern aus dem Mainstream der griechisch-rémi-

31

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

3)

4)

32

schen Philosophie, der schon seit dem 5. Jahrhundert v.Chr. anthro-
pozentristisch geprégt ist. Zur Zeit der frithen Kirche ist das anthro-
pozentristische Paradigma in der griechisch-romischen Kultur lingst
derart fest verankert, gut ausargumentiert und selbstverstindlich, dass
man seine Fragwiirdigkeit trotz bleibender Kritik einer kleinen Min-
derheit kaum noch wahrnimmt. Es ist — vor allem in der stoischen Po-
pularphilosophie - schlicht sensus communis. Noch dazu wird es dort
(auch) aus dem Glauben an die gute Vorsehung der Gétter abgeleitet,
also theologisch, wodurch es sich dem frithen Christentum férmlich
aufdrangt.
Die christliche Ubernahme des Anthropozentrismus der griechisch-ré-
mischen Philosophie ist nur auf dem Hintergrund zweier historischer
Gegebenheiten verstehbar: Einerseits ist das romische Reich von etwa
300 v.Chr. bis mindestens 400 n.Chr. vom sogenannten Hellenismus
gepragt. Hellenismus meint, dass die gesamte Kultur dieser Epoche
im Mittelmeerraum und teilweise dariiber hinaus von der griechischen
Lebensweise durchtrankt ist. Die Menschen (zunehmend auch die
JidInnen!) bewegen sich in dieser Kultur wie die Fische im Wasser
- sie merken oft gar nicht, dass in einem Verhalten oder einer An-
schauung die griechische Kultur wirkt. Andererseits hat sich das frithe
Christentum bereits um 200 n.Chr. weitgehend von seinen jiidischen
Waurzeln geldst. Es gibt keine JudenchristInnen mehr, also Menschen,
die vom Judentum zum Christentum konvertieren. Und der Dialog
zwischen christlichen und jiidischen Theologen besteht zwar fort (vgl.
Peter Schafer 2010 und 2015), erreicht aber im Christentum nur noch
eine Minderheit der Glaubenden. Damit gerit die jiidische Kultur und
Uberzeugung zu einem grof3en Teil aus dem Blick. Es fallt den meisten
ChristInnen nicht mehr auf, dass das Judentum und damit auch Jesus
von Nazaret mitunter entschieden andere Anschauungen vertreten ha-
ben als der Hellenismus. Die Sprachbarriere — die ChristInnen kdnnen
die hebréische Sprache des Alten Testaments und die araméische Spra-
che der paldstinischen JidInnen im Gegensatz zur griechischen und
lateinischen Sprache weder verstehen noch sprechen - tut ein Ubriges.
Die Hauptargumente des frithen Christentums fiir den Anthropozen-
trismus sind nicht tierethischer Natur, sondern haben mit Kernthemen
der frithen dogmatischen Entwicklung zu tun:
— Ausgangspunkt aller Uberlegungen ist die Soteriologie mit der Frage,
unter welchen Voraussetzungen jemand das ewige Leben erlangen
kann. Schritt fiir Schritt kristallisiert sich die Vorstellung vom freien

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

Willen heraus, der nur den Menschen zukommt und sie von den
Tieren fundamental unterscheidet. Diesen freien Willen sollen die
Menschen durch die Vernunft bestimmen, die sie ebenfalls von den
Tieren, die man die ,Vernunftlosen“ (Aloga) nennt, unterscheidet.
Spiegelbildlich dazu ergeben sich Konsequenzen fiir die Eschato-
logie: Die griechische Seelenwanderungslehre, wie sie etwa der
platonischen und neuplatonischen Philosophie zu eigen ist, wird
abgelehnt, um die Idee der Einmaligkeit des irdischen Lebens ab-
zusichern, die die jiidische Tradition priagt und eine unabdingbare
Voraussetzung der Vorstellung vom Weltgericht und vom ewigen
Leben ist. Wenn aber die Seelen nicht von Menschen zu Tieren
und von Tieren zu Menschen wandern dirfen, wie dies ein Teil
der griechischen Philosophie annimmt, dann ist es geraten, als Fire-
wall zwischen Menschen und Tieren eine essenzielle und nicht nur
graduelle Unterscheidung zwischen der verniinftigen unsterblichen
Menschenseele und der ausschliefSlich vegetativen und sensitiven,
daher sterblichen Tierseele zu machen.

In der Schopfungstheologie mochte man Gottes wunderbare Vorse-
hung und Fiirsorge fiir die Menschen betonen — und tut dies in Ori-
entierung an der Stoa auf Kosten der nichtmenschlichen Geschépfe,
indem man allein die Menschen zu Zwecken der Schopfung erklart.
Zwischen Menschen und nichtmenschlicher Schopfung entsteht da-
mit eine Hierarchie und eine reine Nutzenbeziehung. Auch wenn
man es nicht immer versteht, haben angeblich alle nichtmenschli-
chen Geschopfe ausschlieSlich einen Nutzen fiir die Menschen.

In der Anthropologie wird die soteriologisch und eschatologisch so
zentrale Vernunftnatur des Menschen durch ein essenzontologisches
(statt existenzial-relationales) Verstandnis von der Gottebenbildlich-
keit des Menschen in Gen 1,26 biblisch untermauert. Diese Bibelstel-
le, die innerbiblisch und frithjiidisch keine allzu grofie Bedeutung
hatte und {iberhaupt ganz anders verstanden wurde, wird nun zum
Zentralbeleg fiir die Einzigartigkeit des Menschen und fiir die an-
thropozentristische Uberzeugung, die Schopfung sei allein um des
Menschen willen erschaffen worden.

Auf der Metaebene geht es schlieSlich noch um eine fiinfte Frage:
Die Dialogféihigkeit mit der sikularen Mehrheitsgesellschaft und den
Beweis, als kleine Splittergruppe mit provinzieller Herkunft auf der
Hohe des anthropozentristischen philosophischen Mainstreams zu
sein. Bis zur Mitte des 3. Jahrhunderts n.Chr. leben etwa 100.000

33

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

ChristInnen im Romischen Reich (Kyle Harper 2020, 231). Bei einer
Gesamtbevolkerung von ungefdhr 75 Millionen Menschen ist das
gut ein Promille. Das Christentum ist noch keine Weltreligion, son-
dern besteht aus weitgehend autonomen, sehr plural organisierten
Kleingruppen (Peter Gemeinhardt 2022, 12). Ein halbes Jahrhundert
spater, um 300 n.Chr. sind die ChristInnen bereits 15 bis 20 Prozent
der Gesamtbevdlkerung, also 10 bis 15 Millionen Menschen und
damit einhundert Mal mehr als fiinfzig Jahre zuvor. Sie sind ein
»Massenphidnomen“ geworden (Kyle Harper 2020, 231). Dennoch
dauert es nahezu ein weiteres Jahrhundert, bis sie die Bevolkerungs-
mehrheit stellen. Bis dahin muss sich rechtfertigen, wer Christln ist,
und nicht, wer einer anderen Uberzeugung anhingt. Zu zeigen, dass
man die aktuelle Philosophie kennt, beherrscht und bejaht, ist in
diesem Kontext von vitaler Bedeutung.

5) Alle finf Motive fiir die frithchristliche Rezeption des griechisch-romi-

6)

7)

34

schen Anthropozentrismus miinden in das griechische Basistheorem
der Tiere als Aloga, als Wesen ohne Vernunft und Sprache. Dieses
Theorem wird daher folgerichtig, aber letztlich kaum reflektiert zum
Schliissel der Tierwahrnehmung des Mainstreams christlicher Theolo-
gie.
Selbst tendenziell tierfreundliche Theologen der ersten Jahrhunderte
stellen die Aloga-These trotz guten naturwissenschaftlichen Wissens
und offenkundig gegenldufiger Beobachtungen von tierlichem Verhal-
ten nicht in Frage. Sie ist so tief in die griechisch-romische Gesellschaft
eingeschrieben, dass man gar nicht auf die Idee kommt, sie umzustiir-
zen. Auf diese Weise wird sie Teil des genetischen Codes des Christen-
tums.

Schon diesseits der nichtmenschlichen Tiere zeitigt die Rezeption des

rationalistischen Anthropozentrismus erhebliche Kollateralschiden fiir

den Menschen:

- Theologisch begiinstigt die Etablierung der Vernunftfdhigkeit als
zentraler Scheidelinie auf lange Sicht die Benachteiligung all jener
menschlichen Individuen, die diese Fahigkeit nie erlangen konnen
- also totgeborene oder in den ersten Lebensjahren verstorbene
Kinder sowie Menschen mit geistiger Behinderung. Bis heute gibt
es Debatten iiber ihren ekklesiologischen Status und ihren Anspruch
auf den Empfang der Sakramente bzw. eines kirchlichen Begrabnis-
ses.

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8)

9)

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

- Kosmologisch muss man wie schon die Stoa absurde Hypothesen
uber den Nutzen der Stechmiicken, der Lowen und vieler anderer
Tiere fiir den Menschen aufstellen. Aus der Sicht moderner Okolo-
gie kann man iiber solche Versuche nur nachsichtig lacheln.

- Umweltethisch begiinstigt der Anthropozentrismus eine riicksichts-
lose Ausbeutung der Natur, weil ihm die emotionale Hemmschwelle
fehlt und er zu einer unterkomplexen Bestimmung von ,Niitzlich-
keiten der Natur neigt (Michael Rosenberger 2021, 178-180). Das
schadet den Menschen selbst, nicht nur der auflermenschlichen
Schopfung.

Die Rezeption des rationalistischen Anthropozentrismus hat aber eben

auch uniibersehbare Kollateralschaden fiir die Tiere zur Folge:

- Im Bereich der angewandten Ethik begriindet sie eine extrem weit-
gehende Ermiéchtigung zur Tiernutzung, die nicht durch die Bediirf-
nisse der Tiere, sondern nur durch wohlverstandene Bediirfnisse
der Menschen eingeschrinkt werden kann. Die Tiere kommen nicht
um ihrer selbst willen in den Blick, sondern nur um des Menschen
willen.

- Fundamentalethisch kommt es angesichts der um Tiergerechtigkeit
bemiihten Texte der Bibel zwangsldufig zu einer nicht auflésbaren
Inkonsistenz der christlichen Tierethik, wie sie im aktuellen Kate-
chismus der katholischen Kirche und auch in der Enzyklika Laudato
si” gut zu erkennen ist.

- Soteriologisch ist die Exklusion der Tiere aus der Erlosung die Fol-
ge. Tiere haben, so die weithin vertretene Uberzeugung von Theo-
logie und Kirchen, keinen Platz in der Ewigkeit Gottes. Und das,
obwohl biblische Texte etwas anderes annehmen liefen. Indirekt
wird damit das Schopfungshandeln Gottes zur reinen Vorbereitung
und voriibergehenden Kulisse seines Erlosungshandelns, das nur
der Menschheit gilt.

Von Anfang an bis heute gab und gibt es im Christentum eine tier-

freundliche Minderheitenposition, die sich teils starker biblisch als phi-

losophisch, teils stirker neuplatonisch als stoisch inspiriert. Sie wird
zuerst vom frithen Monchtum reprasentiert, das die Vorwegnahme
des paradiesischen Friedens zwischen Menschen und Tieren zu leben
versucht. Bis heute gibt es Ordensgemeinschaften, die dieses Anliegen
als festen Bestandteil jhres Charismas sehen. Es findet sich aber auch
in manchen Manifestationen der Volksfrommigkeit wie Tiersegnungen
und dem Teilen des Osterbrots mit den Tieren, sowie in der christli-

35

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

36

chen Kunst, etwa wenn in vielen Abbildungen Ochs und Esel naher an
der Krippe Jesu stehen als Maria und Josef oder sich Tiere gemeinsam
mit Menschen unter dem Lebensbaum authalten. Theologisch ldsst
sich gut argumentieren, warum es an der Zeit ist, aus der Minderhei-
tenposition die offizielle Position der ganzen Kirche werden zu lassen:

- Schopfungstheologie: Auf dem Hintergrund der Evolutionstheorie

liegt die enge Verwandtschaft der Spezies homo sapiens mit vielen
Tierarten, aber sogar mit den Pflanzen auf der Hand. Immer deutli-
cher zeigt die moderne Biologie, dass die Uberginge von weniger
zu mehr intelligenten Lebewesen flieflend sind und oft nur Nuan-
cen zwischen ihnen liegen. Einen qualitativen Sprung macht nur
die Ausbildung eines zentralen Nervensystems aus. Der Mensch ist
so gesehen zwar das derzeit relativ hdchst entwickelte Lebewesen.
Doch wire es vollig irrefithrend zu behaupten, dass die gesamte
Evolution nur auf ihn zugelaufen sei. Theologisch mahnt das zu
einer massiven Reduzierung der Teleologie und zu einem hdchst
vorsichtigen Sprechen von einem Schopfungsplan Gottes.
Soteriologie: Die nichtmenschlichen Tiere sind genauso erlésungs-
tahig wie die menschlichen, weil sie von Gott geschaffen und geliebt
sind. Nicht eine essenzontologische Qualitidt begriindet die Erlo-
sungsfahigkeit, sondern die Zuwendung Gottes und seine liebende
Fiirsorge, mithin eine relational-existenziale Qualitit. Das muss ja
nicht heiflen, dass jene Menschen, die durch ihre Vernunftbegabung
dazu befdhigt sind, Verantwortung zu tibernehmen, diese nicht
mehr vor dem Richterstuhl Gottes offenlegen miissten. Es bedeutet
ausschliefilich, dass dies nicht das einzige Kriterium fiir den Zugang
zur Ewigkeit ist.

Christologie: Das Geheimnis der Inkarnation kann in enger Anleh-
nung an die biblische Etymologie des hebréischen Wortes 72 / ba-
sar als Fleisch-, d.h. Geschopfwerdung Gottes gedeutet werden. In
Jesus Christus ist Gott Geschopf geworden und hat sich solidarisch
mit allen Geschopfen gezeigt, was diesen eine uniiberbietbare Digni-
tat gibt. Diese These beriicksichtigt auch viel besser die Tatsache,
dass der Logos-Hymnus in Joh 1 zahlreiche Verbindungen zur
Schopfungserzahlung von Gen 1 aufweist.

Eschatologie: Die wie der Leib sterbliche (!) Seele kann im Sinne
der ,anima forma corporis® gut aristotelisch als Chiffre fiir die Ei-
genstandigkeit und das praktische Selbstverhiltnis der menschlichen
und nichtmenschlichen Lebewesen interpretiert werden. Dann steht

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

sie fiir die Einmaligkeit jedes Lebewesens und schliefit eine Seelen-
wanderung ganz von selbst aus. Eine so verstandene Seele in allen
Lebewesen kommt der christlichen Uberzeugung von der Einmalig-
keit des irdischen Lebens sehr entgegen. Um sie zu untermauern,
braucht man keine Abwertung der nichtmenschlichen Geschépfe.

- Anthropologie: Wenn die christliche Theologie den Anthropozen-
trismus offensichtlich gut hinter sich lassen kann, ohne die Motive
aufgeben zu miissen, die zu seiner Einfithrung bewegt haben, dann
kann die Gottebenbildlichkeit des Menschen in Gen 1,26 unbefan-
gen so interpretiert werden, wie sie biblisch gemeint ist: als forma-
le Anthropozentrik und nicht als Anthropozentrismus. In Gen 1
schreibt der Schopfer den Menschen die Verantwortung fiir das al-
len Geschopfen geliechene Lebenshaus der Erde zu. Das ist exakt das,
was in der modernen Fachdiskussion ,formale Anthropozentrik®
heifit und vom ,,(materialen) Anthropozentrismus“ grundlegend un-
terschieden wird (siehe oben Kapitel 1.2).

— Ethik: Die Ubernahme der traditionellen Minderheitenposition als
offizieller Position der Kirche(n) erlaubt es schliefflich auch, die
freiwillige Option einer konsequent vegetarischen oder veganen Er-
ndhrung als Vorwegnahme des Paradieses und als evangelischen Rat
anzuerkennen. Mit der Reduktion der evangelischen Rite auf drei
im 12. und 13. Jahrhundert ist der monastische Vegetarismus unter
die Réder einer Kirche gekommen, die alle Ordensgemeinschaften
iber einen Kamm scheren wollte. Das wird der Vielfalt der Charis-
men und Berufungen von OrdenschristInnen nicht gerecht. Wieder
war es ein Kollateralschaden, der mit der Vielfalt der Charismen
auch den Wert eines tierschonenden Ernahrungsstils ausriss.

- Metaebene: Ein erneuertes, nicht-anthropozentristisch denkendes
Christentum kénnte einerseits auf der Ebene der Praxis alternativ
und in einem guten Sinne elitir sein, wenn es die vegetarische
und vegane Option sichtbar hochschitzt und in der vollen Breite sei-
ner Mitglieder auf einen sehr begrenzten Fleischkonsum Wert legt.
Andererseits wiirde sich ein solches Christentum, das gegenwirtig
wieder zu einer gesellschaftlichen Minderheit wird, auf die Hohe der
gesellschaftlichen Diskurse begeben und den Trend moderner Ethik
zu einer deutlich groferen Schonung der Tiere mitgehen.

10) Die letzte These widmet sich dem Theorem von den ,gnadenlosen

Folgen des Christentums®. Ohne Frage hat das Christentum durch die

Ubernahme des griechisch-romischen Anthropozentrismus erheblich

37

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

dazu beigetragen, dass die instrumentelle, technisch-rationale Aneig-
nung der Erde als Ressource so zerstorerische Folgen hatte und hat.
Aber: Wire das Christentum nicht so erfolgreich gewesen und bis heu-
te eine kleine Minderheit der europdischen Gesellschaften geblieben,
hitte die abendldndische Kultur den Anthropozentrismus trotzdem
als dominierende Matrix behalten und weitertradiert (es sei denn, in
der Volkerwanderung wire die griechisch-romische Kultur insgesamt
untergegangen!). Denn als das Christentum den Anthropozentrismus
tibernahm, war er bereits 500 Jahre lang die dominante Ideologie
Griechenlands und spater Roms und wire es auch ohne die Kirche
geblieben. In gewisser Weise kann man vielleicht sagen: Als das Chris-
tentum im Romischen Reich noch eine winzige Minderheit war, hat es
den Anthropozentrismus als dominierende Ideologie der Mehrheitsge-
sellschaft nahezu zwangsldufig {ibernommen, einerseits um mitreden
und mithalten zu konnen, andererseits weil die meisten Christlnnen
nicht aus dem jiidischen, sondern dem griechisch-rémischen Kultur-
kreis stammten. Als das Christentum dann drei Jahrhunderte spéter
zur Mehrheitsreligion geworden war, war der Anthropozentrismus be-
reits so tief in der christlichen Lehre verankert, dass man ihn nicht
mehr als problematisch erkannte. Unbemerkt war eine Ideologie in die
christliche Dogmatik eingesickert, die kaum eine biblische Grundlage
hat, ja dem biblischen Mainstream diametral entgegensteht.

Es ist Zeit, diesen Fehler in der genetischen und embryonalen Entwicklung
des Christentums zu beheben.

1.5 Zum Aufbau des Buchs

Eric Daryl Meyer beschreibt das Problem des christlichen Anthropozen-
trismus und seiner Folgen fiir die nichtmenschlichen Tiere sehr treffend.
»Christian theologians and biblical scholars have nearly ubiquitously, for
a range of historical reasons, thought about human beings as categorically
distinct from and superior to all other animals. Scholars in the far-flung-
and-still-emerging field of animal studies draw attention to the way that
such anthropological exceptionalism leads directly to staggering suffering
and injustice borne (and resisted!) by nonhuman animals” (Eric Daryl
Meyer 2018, 56-57)

Meyer pladiert angesichts dessen fiir eine doppelte Aufgabe: Erstens
miissten die historischen Entwicklungen des christlichen ,Exzeptionalis-

38

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Zum Aufbau des Buchs

mus“ analysiert werden und zweitens gelte es nach jenen Potenzialen der
christlichen Theologie auszuschauen, die zu seiner Uberwindung beitragen
kénnen. ,Some urgent tasks emerge where this work intersects with Chris-
tian theology. The deep sources of the tradition (the Bible and influential
figures across its history) must be critically analyzed to discern: first, where
and how the rigid boundaries between human and other animals collapse
under the weight of their own assumptions and, second, what hidden
resources the tradition holds for thinking differently” (Eric Daryl Meyer
2018, 57)

Genau das sehe ich als Aufgabe dieses Buchs. Meyer selbst hat sich
ihr ebenfalls gewidmet (Eric Daryl Meyer 2018a), allerdings von einer
anderen Seite her, namlich den ,Inner Animalities®, also den tierlichen
Eigenschaften im Menschen. Sein Buch deckt an Hand der kappadozischen
Kirchenviter und gegenwirtiger Theologen die immanenten Widersprii-
che der Kklassischen christlichen Anthropologie auf. Die Kernthese ist fast
gleichlautend zu meiner: ,Christian theology takes up anthropological
exceptionalism from Greco-Roman philosophy (particularly the Stoics),
amplifies it with theological and scriptural reasoning, and then, at the dawn
of the era of European colonial expansion, passes it into the secularized
exceptionalism of Enlightenment humanism.” (Eric Daryl Meyer 2018a, 6)

Meine Untersuchung beleuchtet dasselbe Problem wie Meyer, jedoch von
einer anderen Seite. Sie fokussiert sich auf den Anthropozentrismus per se
sowie auf die gesamte Epoche der Patristik und geht in folgenden Schritten
vor:

Kapitel 2 widmet sich der Frage, wie die Tiere in den vorhellenistischen
Schriften des Alten Testaments wahrgenommen und eingeordnet werden.
Es wird sich zeigen, dass die Texte die Gemeinsamkeiten zwischen Tieren
und Menschen weit mehr betonen als die Unterschiede. Vor allem das
direkte Geschaffensein von einem guten und liebenden Gott verbindet sie
fundamental. Die logische Folge ist, dass die Tiere in den Bund Gottes mit
seiner Schopfung einbezogen sind. Als Rechtssubjekte genieflen sie eine
ahnliche Stellung wie andere prekr situierte Gruppen der Gesellschaft.
Will man das biblische Denken einem der teleologischen Begriindungan-
sdtze zuordnen, ist es biozentristisch und nicht anthropozentristisch.

Kapitel 3 versucht einen Durchgang durch die tierethischen Uberlegungen
der griechisch-romischen Philosophie. Bereits in der Zeit der Vorsokratiker
werden wichtige Weichen gestellt, so dass der Anthropozentrismus zur Zeit
des Sokrates schon fest im Sattel sitzt. Interessant ist, dass er bei Sokrates
und vielen anderen Philosophen eine theologische Komponente enthalt:

39

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

Die Tatsache, dass alles fiir den Menschen geschaffen worden ist, beweist
die Fiirsorge der Gotter fiir die Menschen. In der Stoa wird der griechische
Anthropozentrismus systematisiert und seiner Perfektion zugefiihrt. Ein
fiinfteiliges Ideen-Netz wird aufgespannt, das hoch konsistent untereinan-
der verbunden ist und nur als ganzes aufgeschniirt und verdndert werden
kann. Die populdrphilosophische Stromung der Stoa macht die fiinf mit
dem Anthropozentrismus verbundenen Ideen gesellschaftsfdhig, so dass sie
sich in den folgenden Jahrhunderten in der gesamten griechisch-rémischen
Kultur ausbreiten.

Kapitel 4 trigt dem Umstand Rechnung, dass die griechisch-romische
Kultur in der langen Epoche des Hellenismus allméhlich in Teile des Dia-
spora-Judentums einsickert. Das betrifft in Spuren auch einige wenige Pas-
sagen des Alten Testaments, vor allem aber die griechische Ubersetzung der
jidischen Bibel, die Septuaginta. Auch jene Autoren des Neuen Testaments,
die wie Paulus aus dem hellenistischen Diaspora-Judentum stammen, tiber-
nehmen einige Paradigmen der Stoa, darunter ihren Anthropozentrismus.
Am Beispiel des Schichtgebots, das die frithe Kirche zunéchst fiir alle
ChristInnen verbindlich macht, das aber spétestens um 200 n.Chr. jegliche
Relevanz verloren hat, wird deutlich gemacht, wie sich die tierethischen
Impulse der Tora innerhalb weniger Generationen fast vollstindig aus dem
Christentum verfliichtigen.

Das mit Abstand ldngste Kapitel 5 geht die Texte der Kirchenviter durch
und sucht nach tierethisch relevanten Spuren. Diese werden vor allem
mit Blick auf die Eckpunkte der stoischen Tierethik analysiert. Dabei
wird eine enorme Bandbreite an Positionen und Zugangsweisen deutlich.
Die Aloga-These und der Anthropozentrismus werden nirgends grundsatz-
lich in Frage gestellt. Dennoch gibt es bemerkenswert viele Autoren, die
eine weit tierfreundlichere Position einnehmen als die Stoa. Offensichtlich
haben sie weder die intellektuelle noch die ressourcenmafiige Kraft, die
Grundsatzfrage zu stellen, und vielleicht haben sie das Problem in seiner
Tiefendimension auch gar nicht als solches erkannt, weil sie zu fest im
Hellenismus verwurzelt waren. Dennoch bemiihen sich viele von ihnen um
Achtsambkeit vor und Sympathie mit den Tieren.

Im letzten Kapitel 6 geht es um die Sicherstellung des systematischen
Ertrags im Sinne einer Weiterentwicklung der christlichen Tierethik. Die
einzelnen Elemente des stoischen Ideen-Netzes rund um den Anthropozen-
trismus werden nochmals aufgegriffen und mit den aktuellen natur- und
geisteswissenschaftlichen Debatten ins Gesprach gebracht. Daraus ergeben
sich Perspektiven dafiir, dass der Anthropozentrismus aufgegeben werden

40

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Zum Aufbau des Buchs

muss, dass dies allerdings nur im Verbund mit einer Reihe anderer iiber-
talliger Korrekturen der christlichen Botschaft gelingen kann. Gleichzeitig
wird deutlich, dass die christliche Botschaft das Potenzial zur Heilung
in sich trégt. ,While Christian theological anthropology is at least partly
culpable for the structure of human self-understanding in the West, it also
retains the disciplinary and discursive tools to address the widest frame
in which human beings understand themselves.” (Eric Daryl Meyer 2018a,
14) Dieses Potenzial hat weit iiber die Kirchen hinaus Bedeutung. Denn so
wie der genetische Fehler des Anthropozentrismus tief im abendldndischen
Denken verwurzelt ist, so sind es auch jene Gene des Christentums, die zu
einer gesunden Entwicklung beitragen konnen. Es gilt nur, sie zu heben.

41

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der
Bibel

»Die Bibel hat nur dieses anthropozentrische Weltbild. Eine Ethik, die
Riicksicht auf die Tiere nehmen wiirde, findet man in der Bibel nicht
(Eugen Drewermann 2012; wortlich gleichlautend zehn Tage zuvor am
19.9.2012 beim 16. Philosophicum in Lech) In dieser Behauptung, die Eugen
Drewermann seit Jahrzehnten mit zunehmender Schirfe und Haufigkeit
vertritt, wird der Bibel mit Blick auf die Tiere ein denkbar schlechtes
Zeugnis ausgestellt. Doch hat sie tatsdchlich ein (vorwiegend oder durch-
gangig) anthropozentristisches Weltbild? Und findet man in ihr wirklich
keine Ethik, die Rucksicht auf die Tiere nimmt? Hat das Christentum
also seinen Anthropozentrismus, wie Drewermann nahelegt, aus der Bibel
geerbt? Diesen Fragen soll im Folgenden nachgegangen werden.

In diesem Kapitel beschranke ich mich dabei auf jene biblischen Texte,
die vor die Zeit des Hellenismus, also vor die Herrschaft Alexanders des
Groflen zu datieren sind. Fur sie steht zweifelsfrei fest, dass sie keinem
maf3geblichen Einfluss der griechischen Philosophie unterliegen und damit
die hebréische Welt relativ ,rein“ wiedergeben (Einfliisse der orientalischen
Nachbarkulturen inclusive!). Jene biblischen Texte, die in die Zeit des Hel-
lenismus fallen und potenziell den Einfliissen des griechischen Denkens
unterliegen, werden hingegen erst in Kapitel 4 diskutiert. Das sind die spa-
ten Schriften des Alten Testaments sowie das gesamte Neue Testament. Da-
bei ist natiirlich immer mit zu bedenken, dass auch die vorhellenistischen
Biicher des Alten Testaments nicht im Originaltext vorliegen, sondern
bis zur Endredaktion der heutigen Bibel Traditionsprozesse durchlaufen
haben. Da diese im Zweifel aber eher eine Hellenisierung in die Texte
eingetragen haben, kann dort, wo eine solche im gegenwirtigen Text nicht
zu finden ist, davon ausgegangen werden, dass sie auch im Originaltext
nicht vorgelegen hat.

Im Folgenden soll es geniigen, einige Schliisseltexte des Alten Testaments
durchzugehen - dies jedoch sehr griindlich und prézise: Die beiden bibli-
schen Schépfungserzdhlungen, die tierethischen Weisungen der Tora und
schliellich jene biblischen Texte, die die Vision von einem umfassenden
Schépfungsfrieden vermitteln.

43

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

2.1 Tiere in der dlteren Schopfungserzihlung (Gen 2-8): Gefihrten und
Schicksalsgenossen

Die historisch-kritische Auslegung der Bibel hat im Laufe des 20. Jahrhun-
derts erkannt, dass in den ersten Buchern der Schrift im Wesentlichen zwei
Texte aus verschiedenen Epochen der Geschichte Israels vorliegen, die erst
im 4. Jahrhundert v.Chr. zu dem einen Text verbunden wurden, der heute
in den fiinf Blichern Mose vorliegt. Der zweite dieser Texte wird ,Priester-
schrift® genannt, da er viel Aufmerksambkeit auf liturgische Vollziige und
Vorschriften legt und von einer Gruppe von Priestern geschrieben worden
sein konnte. Er wird ins 6. oder 5. Jahrhundert v.Chr. datiert, also in die
Zeit wahrend oder nach dem babylonischen Exil (587 - 538 v.Chr.). Der
erste Text hingegen wird auf die Zeit vor dem babylonischen Exil datiert,
also tendenziell ins 7. Jahrhundert v.Chr. Fiir ihn ist heute die Bezeichnung
wvorpriesterschriftliche Uberlieferung iiblich. Zunichst soll diese iltere
Quelle auf ihre tierethischen Implikationen analysiert werden.

Die vorpriesterschriftliche Erzdhlung beginnt mit einem kleinen paradie-
sischen Garten, den Gott mitten in der lebensfeindlichen Wiiste anlegt
(Gen 2,4b-25). Dorthin ,setzt” er den Menschen und die Tiere (Gen
2,8.15), die er beide aus Lehm formt und denen er beiden den Lebensatem
einhaucht. Die Tiere erschafft er dabei mit einer klaren Zielsetzung: Sie sol-
len dem einsamen Menschen eine Hilfe geben (Gen 2,18). Die gesuchte
ebenbiirtige Hilfe sind sie ihm zwar nicht, jedoch impliziert die Erzahlung
eine grofle Nahe und Ahnlichkeit zwischen Tier und Mensch, soll der gott-
liche Versuch nicht als Farce diskreditiert werden. Beide sind aus Erde ge-
formt und ebenso beide beseelt vom nefes hajjah (727 ¥53), vom lebendi-
gen Atem. Beide sind sterblich (Gen 3,19), wobei auch fiir den Menschen
zur Abfassungszeit des Textes keineswegs ein Weiterleben nach dem Tod er-
wartet wurde — den Tod sieht Israel zu dieser Zeit fiir Tier und Mensch als
das natiirliche Ende des Lebens®. ,Leben hat er nur, weil Gott ihm Lebensa-
tem gestundet eingehaucht hat... Der Mensch als ,Staub’ ist, streng logisch
betrachtet, zu einem Leben ohne Tod tiberhaupt nicht fahig” (Joachim Je-
remias 1990, 33)

Durch die Namen, die der Mensch den Tieren gibt (Gen 2,19), wird eine
enge Beziehung hergestellt: Soll der Name dem Wesen der Tiere Ausdruck

6 So noch Koh 3,18-21. Ludger Schwienhorst-Schonberger 2004, 282 kommentiert diese
Stelle im Sinne einer ,Tierebenbiirtigkeit des Menschen® Vgl. dazu auch Peter Riede
2017, 119 und Kapitel 4.1 in diesem Buch.

44

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Tiere in der dlteren Schopfungserzdahlung (Gen 2-8)

verleihen, und darum geht es, muss der Mensch sie gut kennen. In der
Namensgebung stellt Adam eine mehr als nur sachliche, zweckrationale
Beziehung zu den Tieren her, weil er ihr Sosein erkennt und ihm Achtung
schenkt. Die Namensgebung ist also nicht primér als Beleg fiir eine Herr-
schaftsstellung des Menschen zu lesen, sondern steht vor allem fiir seine
Befahigung zur Erkenntnis des Wesens der Tiere und sein Vertrautsein mit
ihnen (Marie Louise Henry 1993, 26-27).

Mensch und Tiere sind einander GefahrtInnen und HelferInnen, wenn-
gleich die Tiere dem Menschen nicht ebenbiirtig sind. Das ist allein die
Frau, die Gott als kronenden Abschluss seines Tuns erschafft (Gen 2,21-
25). Sie allein ist ,,Bein von meinem Bein und Fleisch von meinem Fleisch.
Minnin (7% / ischah) soll sie heiflen, denn vom Mann (U / isch) ist sie
genommen.” (Gen 2,23) Gemeinsam mit dem Mann soll sie den Garten be-
bauen und behiiten.

Die Erzdhlung ldsst erkennen, dass der Garten, den Gott inmitten der
lebensfeindlichen, ungeordneten Wiiste anlegt, eine lebensfordernde Ord-
nung hat: Es gibt eine Mitte, in der ein oder zwei Bdume stehen’. Die
Fliisse, die im Garten ihren Ursprung haben, flieflen von dort in die vier
Himmelsrichtungen und teilen den Garten in vier Bereiche (,Viertel®).
Doch die Ordnung des Gartens, so forderlich sie ist, ist labil und verwund-
bar (Gen 2,9-17). Alles diirfen die Menschen nutzen, doch den Baum (oder
die beiden Bdume?) in der Mitte, der die Ordnung symbolisiert, diirfen sie
nicht antasten.

Schon das nichste Kapitel erzéhlt, dass das erste Menschenpaar das Ver-
trauen Gottes missbraucht und die Ordnung des Gartens antastet: Adam
und Eva essen von der verbotenen Frucht. Sie bringen den Garten aus
seinem natiirlichen Gleichgewicht. In Gen 3,14 demonstriert die Erzéhlung
eindriicklich, wie dadurch Beziehungen gestort werden: Feindschaft bzw.
Widerstidndigkeit herrschen von nun an zwischen Mensch und Schlange,
Mensch und Lebensraum (Ackerboden, Disteln, Dornen), Mann und Frau.
Die Gesetzesiibertretung stort die urspriinglich von Gott gewollte und er-
moglichte Lebensgemeinschaft im Garten. Der paradiesische Schopfungs-
frieden ist verloren.

Ahnlich ist auch die Sintfluterzéhlung zu verstehen, in der die pries-
terschriftlichen und die vorpriesterschriftlichen Texte zu einer einzigen
Geschichte verwoben sind (Gen 6-8). Beide, vorpriesterschriftliche (Gen

7 Nach dem heutigen Bibeltext stehen in der Mitte zwei Bdume (Gen 2,9), jedoch kann
in Wirklichkeit nur einer der beiden exakt in der Mitte stehen.

45

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

6,5) und priesterschriftliche (Gen 6,13) Erzdhlung interpretieren die Sint-
flut als Folge menschlicher Bosheit und Siinde: Wegen der ,Bosheit der
Menschen”, und weil die Erde ,voller Gewalttat” ist, kommt die Flut, die
nicht nur die TéterInnen, sondern die gesamte Schopfung in ihrer Existenz
bedroht. Die Siinde stort die Lebensordnung und bedroht das Uberleben
auch der Unschuldigen. Sie nimmt ihnen die Luft zum Atmen und den
Raum zum Leben, so dass sie unterzugehen drohen. Nicht nur dem Men-
schen steht das Wasser bis zum Hals.

So wird Noach, der einzige Gerechte, beauftragt, von jeder Art Lebewe-
sen zwei Exemplare mit in das Rettungsboot der Arche zu nehmen. Die Ar-
che ist daher das Ursymbol der ,schicksalhaften” Uberlebensgemeinschaft
von Mensch und Tier. Die Formulierung in Gen 8,1 ,Da gedachte Gott des
Noach sowie aller (Wild-)Tiere und allen Viehs, die bei ihm in der Arche
waren” veranschaulicht, wie eng Menschen und Tiere miteinander verbun-
den sind. Gemeinsam gilt ihnen die schier grenzenlose Barmherzigkeit
Gottes. Und so kann Noach zwei Vigel aussenden, die fiir alle Lebewesen
in der Arche austesten, ob die Erde wieder bewohnbar ist. Rabe und Taube
sind die ersten Versuchstiere der (biblischen) Geschichte, wenn auch die
Versuche anders als in vielen modernen Labors harmlos und schmerzfrei
stattfinden. Schliefilich verspricht Gott feierlich: ,Ich will die Erde wegen
des Menschen nicht noch einmal verfluchen; denn das Trachten des Men-
schen ist bose von Jugend an. Ich will kiinftig nicht mehr alles Lebendige
vernichten, wie ich es getan habe. So lange die Erde besteht, sollen nicht
aufhoren Aussaat und Ernte, Kilte und Hitze, Sommer und Winter, Tag
und Nacht.“ (Gen 8,21-22)

2.2 Tiere in der jiingeren Schopfungserzdhlung (Gen 1-9): Mitbewohner und
Bundespartner

Die jiingere Schopfungserzdhlung der sogenannten Priesterschrift (Gen
1,1-2,4a) erzahlt, wie Gott aus dem urspriinglich vorhandenen, lebensfeind-
lichen Chaos in sieben Tagewerken ein geordnetes Ganzes herstellt. Nach
Gen 1,2 war die Erde nicht einfach inexistent, ehe Gott sein schopferisches
Werk begann, sondern ,Tohuwabohu” (3713) 317), ,Irrsal und Wirrsal”. Die
Schopfungstat Gottes im Sinne dieses Textes ist also nicht eine Erschaffung
aus dem Nichts, sondern ein ordnendes Eingreifen in eine zuvor chaotische
Masse. Leben ist nur méglich, wo Ordnung im Sinne von Scheidung und
Unterscheidung herrscht. Das Chaos ist lebensfeindlich und -zerstérend.

46

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Tiere in der jiingeren Schépfungserzihlung (Gen 1-9)

Schon rein formal besteht zwischen den ersten drei Schopfungswerken
und jenen vom vierten bis sechsten Tag ein erheblicher Unterschied: Wih-
rend es zuerst um drei Scheidungen vorhandener, vorher lebensbedrohli-
cher Wirklichkeiten geht (Licht von Finsternis, Wasser oben vom Wasser
unten, Wasser unten vom Land), werden in der zweiten Wochenhalfte We-
sen geschaffen, die zuvor nicht da waren. Jene geschiedenen Dinge werden
von Gott benannt, die neu geschaffenen Wesen nicht. Inhaltlich geht es an
den ersten drei Tagen um die vorbereitende Ordnung des Lebensraumes:
»Sukzessiv wird... die Todlichkeit der Urflut beseitigt, damit schliefllich aus
der Tohuwabohu-Erde eine nihrende (!) Erde wird, die als Lebensraum fiir
die dann zu schaffenden Lebewesen dienen kann?” (Erich Zenger 1983, 84)

Der vierte Schopfungstag ist wie der erste und siebte der zeitlichen
Ordnung des Lebensraumes gewidmet: Tages-, Wochen-, Monats- und
Jahresrhythmus (reprasentiert durch Sonne, Mond und Sabbat) werden
als Schopfungswirklichkeiten hervorgehoben, wobei die Woche als oberstes
und zugleich sakrales Moment der zeitlichen Ordnung herausragt.

Die nichsten beiden Tage dienen sodann der Erschaffung der Lebewe-
sen: Der Tiere im Wasser, in der Luft und auf dem Land einschliefSlich des
Menschen. In der Gesamtgliederung der sechs Tage entsprechen sich dabei
die Lebensrdaume und die sich in ihnen aufhaltenden Lebewesen: Die Lebe-
wesen des fiinften Tages besiedeln die Lebensrdume des zweiten Tages und
jene des sechsten Tages den Lebensraum des dritten Tages. Dabei werden
Lebensraume wie Lebewesen nicht nach einer auf- bzw. absteigenden Linie
(vom ,niederen” zum ,hoheren” Lebewesen oder umgekehrt) geordnet,
sondern in konzentrischen Kreisen geméf3 ihrer lebensraumlichen Nahe
zum Menschen (Albert de Pury 1993, 139-140).

Fiir die Erzéhlung ist also die Unterscheidung von Lebensraumen und
Lebewesen, ,,Wohnraum’ und ,Bewohnern™ der springende Punkt (Albert
de Pury 1993, 139; vgl. Erich Zenger 1995, 99). Tiere und Menschen werden
gleichermaflen als BewohnerInnen der Lebensrdume charakterisiert, erhal-
ten den gleichen Vermehrungssegen und gleicherweise nur die Pflanzen
als Nahrung (wenn auch die Kulturpflanzen in Gen 1,29 dem Menschen
vorbehalten werden). Fleischverzehr ist in dem von Gen 1 beschriebenen
Idealzustand nicht gestattet. Schon die erste Schépfungserzahlung entwirft
also ,als positive Utopie fiir den Umgang mit der Schopfung ein friedliches
und gewaltfreies Verhiltnis zwischen Mensch und Tier” (Bernhard Irrgang
1992, 130) Die Lebewesen leben in den ihnen zugeeigneten Lebensraumen,
es ist genug Platz fiir alle, sie haben ausreichend Nahrung. ,Dass das
kostbarste Gut im Lebenshaus der Schopfung das gliickende Leben aller

47

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

Lebewesen ist, entfaltet Gen 1,29f mit einem Friedensbild, das wir gerade
heute als fortschrittskritisches Paradigma meditieren und konkretisieren
miissen... Der zentrale Punkt dieser Utopie ist ein Zusammenleben aller Le-
bewesen ohne Gewalt.” (Erich Zenger 1989, 142)

Es liegt den Erzédhlern viel daran, den Rhythmus der sieben Tage mit
dem Sabbat als Hohe- und Schlusspunkt als eine von Anfang an in die
Schopfung hineingelegte Ordnung Gottes zu erkldren. Die Sabbatruhe am
siebten Tag ist keine pure Konvention, sondern entspricht dem ,Wesen”
alles Lebendigen. Dass Gott den Sabbat segnet (Gen 2,3), bewirkt ,die fort-
dauernde, lebensforderliche Giiltigkeit dieser Ordnung” (Bernd Janowski
1990, 59). Deshalb gilt der Sabbat nicht nur dem Menschen, sondern der
ganzen Schopfung. Er ist iberdies Ruhe- und Kulttag zugleich: Aufatmen
und Zu-sich-selbst-Kommen sowie das Lob Gottes durch alle Geschopfe
gehoren untrennbar zusammen. Der Sabbat, nicht der Mensch ist die ,,Kro-
ne der Schopfung®

Schaubild: Genesis 1 - Gliederung nach Erich Zenger 1983, 200

1. Tag: ZEITRHYTH- | Tag und Nacht
MEN

2. Tag: LEBENSRAUM | Wasser und Himmel
3. Tag: LEBENSRAUM | Erde und Pflanzen

4. Tag: ZEITRHYTH- | Sonne und Mond
MEN

5. Tag: LEBEWESEN | Wasser- und Flugtiere

6. Tag: LEBEWESEN |Landtiere und Men-
schen

7. Tag: ZEITRHYTH- | Sabbat
MEN

Was aber ist die Rolle des Menschen, wenn er in der Logik dieses Textes
nicht als ,Krone der Schopfung™® tituliert werden kann? Gen 1 schreibt
dem Menschen unbestreitbar eine besondere Rolle zu. Und es sind genau

8 Die Redeweise vom Menschen als ,Krone der Schopfung® ist relativ spét, erstmals
taucht sie bei Johann Gottfried Herder (1744 - 1808) auf. Vgl. dazu Barbara Schmitz
2012, 26.

48

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Tiere in der jiingeren Schépfungserzihlung (Gen 1-9)

diese Satze, die in der Christentumsgeschichte die am weitesten reichenden
Folgen hatten. Einerseits wird der Mensch als Ebenbild Gottes bezeichnet,
andererseits wird ihm ein ,Regierungsauftrag” gegeben. Beide Aspekte be-
diirfen einer griindlichen und von der spéteren theologisch-kirchlichen
Interpretation unabhéngigen Analyse.

Gen 1,26-27 lautet in der Einheitsiibersetzung von 2016: ,Dann sprach
Gott: Lasst uns Menschen machen als unser Bild, uns @hnlich! Sie sollen
walten {ber die Fische des Meeres, iiber die Vogel des Himmels, iiber
das Vieh, iiber die ganze Erde und iiber alle Kriechtiere, die auf der Erde
kriechen. Gott erschuf den Menschen als sein Bild, als Bild Gottes erschuf
er ihn. Médnnlich und weiblich erschuf er sie*

Zunéchst einmal ist es bemerkenswert, dass der Begriff der Gotteben-
bildlichkeit, obwohl in dieser Erzahlung hochst prominent und in Gen
5,1 und 9,6 wiederkehrend, jenseits der Noacherzdhlung in der gesamten
hebriischen Bibel keinerlei Echo gefunden hat - im Gegensatz zu seiner
zentralen Bedeutung in der christlichen Dogmatik (Otmar Keel/ Silvia
Schroer 2002, 177-178; Barbara Schmitz 2012, 20). Das mahnt zur Vorsicht,
denn es konnte durchaus sein, dass die christliche Anthropologie in den
Begriff Dinge hineininterpretiert hat, die er nicht enthélt. Was also ist
gemeint? Auftillig ist, dass es im biblischen Text heif3t, der Mensch sei ,.als*
Ebenbild geschaffen. Das ,als“ weist auf eine Rolle, eine Funktion des Men-
schen in der Schépfung hin. Es geht nicht um eine ontologische Aussage
tiber das Wesen des Menschen, sondern um eine relationale Aussage iiber
seine Beziehung zu den Mitgeschépfen (Otmar Keel/ Silvia Schroer 2002,
177-178; Barbara Schmitz 2012, 20; gegen Renate Brandscheidt 2020, 36).

In diesem Sinne nennt die Exegese drei Bedeutungsgehalte des Ebenbild-
begriffs (vgl. Karl Loning/ Erich Zenger 1997, 146-155 und Otmar Keel/
Silvia Schroer 2002, 178-180): Der Mensch ist Ebenbild

1) wie eine Gotterstatue: Gotterstatuen wurden im alten Orient als Eben-
bilder der Gottheiten bezeichnet. Die damit zugewiesene Rolle ist die,
ein Medium gottlicher Lebenskraft fiir die gesamte Schopfung zu sein.
Wer auf die Statue schaut und betet, empfangt Segen und Heil.

2) wie ein Konig: In den altorientalischen Reichen wurden Konige als
Ebenbilder der Gottheit bezeichnet, weil ihnen einerseits die gottliche
Vollmacht verliehen war, im Namen der Gottheit innerhalb ihres Rei-
ches zu regieren, andererseits aber auch die Pflicht auferlegt war, die
Lebensordnung ihres Gottes gerade mit Blick auf die Schwachen zu
verteidigen. Nicht nur in der Bibel wird der Konig auf das Ideal eines

49

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

fiirsorglichen Hirten verpflichtet. Und nicht nur in Israel gibt es Dar-
stellungen, die den Konig als Beschiitzer des Lebensbaums, mithin der
gottlichen Schopfungsordnung zeigen. Ein Konig wird seiner Rolle als
Ebenbild Gottes also nur dann gerecht, wenn er in der Schopfung
fiir Gerechtigkeit sorgt. Das ist gemeint, wenn Gen 1,26 in der iiber-
arbeiteten Einheitsiibersetzung formuliert, der Mensch solle tiber die
Tiere in den verschiedenen Lebensrdumen ,walten” Der Herrschaft
des Menschen haftet folglich ,keine ausbeuterische oder zerstorerische
(,niedertretende’) Bedeutung an, sondern sie fligt sich in das Bild des
Konigtums ein, das von Frieden (Ps 72,7-11), Gerechtigkeit (Ps 72,12
14) und Fruchtbarkeit des Landes (Ps 62,16f) gepragt ist“ (Ute Neu-
mann-Gorsolke 2004, 307-308).

3) wie ein Kind: Einige altorientalische Schopfungsmythen erzéhlen, dass
der Mensch aus dem Leib der Gottheit hervorgegangen ist und ihr
deswegen wie ein Ebenbild gleicht. Die Ebenbildlichkeit ist gleichsam
die Ahnlichkeit eines Kindes mit seinen Eltern. Diese Ahnlichkeit sollen
alle Menschen in ihrem Handeln gegeniiber der Schopfung an den Tag
legen, so der Impuls aus Gen 1,26-27.

Otmar Keel und Silvia Schroer gehen davon aus, dass in Gen 1 dieser letzte
Aspekt der wichtigste ist: ,Der Aspekt der stellvertretenden Herrschaft ist
in Gen 5,3 kein Thema, eine Assoziation mit einem Gotterbild ist nicht im-
pliziert. So darf man auch fiir 1,26 annehmen, dass mit der Ebenbildlichkeit
nicht nur Gedanken an Reprisentation und Herrschaft verbunden waren,
sondern vor allem auch die groffitmégliche Verwandtschaft zwischen Gott
und Mensch zum Ausdruck gebracht werden sollte” (Otmar Keel/ Silvia
Schroer 2002, 180)

In der kontinentaleuropédischen Philosophie und Theologie hat man
die Gottebenbildlichkeit mit René Descartes (1596 La Haye en Touraine
- 1650 Stockholm) mit ,maitres et possesseurs de la nature“ - ,Meister
und Besitzer der Natur” umschrieben (René Descartes 1637, Discours de
la méthode VI,2). Descartes dachte dabei zwar nicht an eine rucksichtslo-
se Ausbeutung der Natur, wohl aber an ihre umfassende Beherrschung
durch menschliche Technologie und Wissenschaft und ebnete zumindest
unbewusst den Weg in den modernen Anthropozentrismus. Demgegeniiber
haben die angelsachsische Philosophie und Theologie schon eine Generati-
on nach Descartes begonnen, den Begrift der Gottebenbildlichkeit mit dem
Konzept ,stewardship’, ,,Haushalterschaft zu deuten. Der Begriff wurde
1676 durch Matthew Hale (1609 - 1676 Alderley, Gloucestershire) in die

50

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Tiere in der jiingeren Schépfungserzihlung (Gen 1-9)

schopfungsethische Debatte eingebracht® und in den letzten Jahrzehnten
auch in Kontinentaleuropa entdeckt (Gotthard M. Teutsch 1985, 98). Seit-
dem hat er sich als brauchbarer Begriff eingebiirgert. Der Begrift der Haus-
halterschaft entspricht auch mehr der Beschreibung des Handelns Gottes
im Schopfungsakt. Denn im Gegensatz zum babylonischen Schopfungsmy-
thos Enuma elish, der die Erschaffung der Welt als gottliche Eroberung
dargestellt, betont Gen 1 die fiirsorgliche, liebevolle Beziehung Gottes zu
seiner Schopfung (Anathea Portier-Young 2019, 45-67). So ldsst sich zu-
sammenfassen: Gottebenbildlichkeit meint die ,tatige Verantwortung des
koniglichen Menschen als des Sachwalters Gottes fiir die gesamte Schop-
fungswelt in der Kraft des gottlichen Segens” (Walter Gross 1995, 871).
Freilich gibt es auch Kritik am Ebenbildbegriff und seiner Ubertragung
mit ,Haushalterschaft” Das hinter beiden stehende Konzept sei halbherzig,
weil es dem Menschen noch immer eine Sonderstellung einrdume (Robert
Shore-Goss 2016, 14). Es sei zu kurz gegriffen, weil es den Menschen von
den anderen Geschopfen trenne, statt ihn mit diesen zu verbinden (Gloria
L. Schaab 2011, 59). Die Rede von Haushalterschaft sei verfiihrerisch, weil
sie die Schopfung wie einen zu nutzenden Haushalt betrachte und das

9 Der Begriff stewardship selbst ist in den religiésen Debatten des 17. und 18. Jahrhun-
derts im angelsdchsischen Sprachraum sehr geldufig. Matthew Hale macht ihn aller-
dings zum Schliisselbegriff seiner vertragstheoretischen Uberlegungen und fragt nach
den aus ihm folgenden ethischen Konsequenzen. In seinen 1676 posthum verdffentlich-
ten ,Contemplations Moral and Divine, Band 1 betitelt er ein ganzes Kapitel ,The
Great Audit, with the Account of the Good Steward® - ,Die grof3e Priifung, mit der
Erzdhlung vom guten Haushalter” (Matthew Hale 1676, 409-484). Darin orientiert
er sich an Jesu Gleichnis von den Talenten (Mt 25,14-30) und fithrt insgesamt 17
Gruppen von anvertrauten Gaben an. Unter ihnen sind als 6. Gruppe die Schopfungs-
werke und als 10. Gruppe die nichtmenschlichen Geschopfe. Wahrend jedoch die
Schopfungswerke vor allem zum Staunen und zum groferen Lob Gottes aufrufen
(theozentristisch), verlangen die nichtmenschlichen Geschépfe eine haushalterische,
treuhdnderische Behandlung (biozentristisch). So schreibt Hale: ,I have esteemed
them as thine in Propriety: thou hast committed unto me the use; and a subordinate
Dominion over them; yet I ever esteemed my self an Accountant to Thee for them...
I received and used thy creatures as committed to me under a Trust, and as a Steward
and Accomptant for them; and therefore I was always careful to use them according
to those Limits, and in order for those Ends, for which thou didst commit them to
me.” (Matthew Hale 1676, 441.443) Grausamkeit und Misshandlung von Tieren sowie
Maflosigkeit und mangelndes Mitgefiihl ihnen gegeniiber seien ein Bruch des Bundes
Gottes mit der Schopfung, ein Bruch des Vertrauens und der Gerechtigkeit (Matthew
Hale 1676, 445-446). Das Buch hat zahlreiche Auflagen erfahren, und insbesondere das
hier zitierte Kapitel wurde in vielen kleineren Schriften wiedergegeben. Man kann also
kaum behaupten, die Christentumsgeschichte sei ausschliefSlich anthropozentristisch

gepragt.

51

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

Nutzendenken fordere (Gloria L. Schaab 2011, 58). Sie sei verfithrerisch,
weil sie dem Menschen suggeriere, das Lebenshaus der Erde managen und
kontrollieren zu konnen (Michael S. Northcott 1996, 129). Diese Kritiken
sind sicher ernst zu nehmen, jedoch nur, wenn man die beiden Begriffe
Gottebenbildlichkeit und Haushalterschaft aus ihrem biblischen Kontext
herausreifit und isoliert. Im Gesamtzusammenhang von Gen 1 ist vollkom-
men klar, dass die Erde nicht primir unter Nutzenaspekten gesehen werden
darf. Und es ist ebenso klar, dass den Menschen mit den anderen Lebewe-
sen mehr verbindet als trennt. Insofern bedarf es schon einer sehr selekti-
ven Lektiire von Gen 1, um einer anthropozentristischen Fehlinterpretation
aufzusitzen. Historisch hat freilich genau diese selektive Lektiire fast 2000
Jahre lang dominiert.

Revolutionir, weil gegen die reale patriarchale Umwelt gerichtet, ist der
starke Impuls in Gen 1, dass alle Menschen als Gottes Ebenbilder walten
sollen, Manner wie Frauen. Zudem wird die Ebenbildlichkeit nicht allein
dem Konig zugeschrieben, sondern jedem Menschen. Im Ebenbildbegriff
kommt also, und zumindest darin hat die spitere christliche Rezeption
Recht, eine fundamentale Gleichheit aller Menschen zum Ausdruck. Im
Haus der Schopfung sind alle Menschen berufen, mit unmittelbarer, von
Gott geschenkter Vollmacht dieses Haus zu gestalten, aber ebenso mit
unabweisbarer Verantwortung fiir die Gemeinschaft aller Lebewesen fiir-
sorglich, lebensdienlich und segensreich da zu sein. Es geht um formale
Anthropozentrik, nicht um materialen, teleologischen Anthropozentrismus.

Gen 1,28 lautet in der Einheitsiibersetzung von 2016: ,Gott segnete sie
und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und mehrt euch, fiillt die Erde
und unterwerft sie und waltet iiber die Fische des Meeres, {iber die Vgel
des Himmels und iiber alle Tiere, die auf der Erde kriechen!*

Es handelt sich um den sogenannten ,Herrschaftsauftrag’, das ,domini-
um terrae“ — eine aus heutiger Sicht problematische, weil vorurteilsbehafte-
te Begrifflichkeit. Wahrend die erste Hilfte des Verses mit dem Fruchtbar-
keits- und Mehrungssegen auch den Tieren zugesagt wird, ist der zweite
Teil nur dem Menschen gewidmet. Was aber meint er? Zunidchst einmal
wird im Vergleich verschiedener Ubersetzungen deutlich, dass es auf die
genaue Wortwahl ankommt: Heif3t es

- Lftillet die Erde und machet sie euch untertan und herrschet tber...“ (so
die revidierte Lutherbibel 2017),

- ,bevolkert die Erde, unterwerft sie euch und herrscht tiber...“ (so die
Einheitsiibersetzung von 1983),

52

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Tiere in der jiingeren Schépfungserzihlung (Gen 1-9)

- fullt die Erde und unterwerft sie und waltet tiber...“ (so die Einheits-
tibersetzung von 2016) oder

- ,fiillt die Erde und macht sie urbar und regiert iiber...“ (so Othmar Keel
und Silvia Schroer 2002)?

Zunichst einmal fallt auf, dass die beiden letztgenannten Ubersetzungen
auf das ,euch” verzichten. Es kommt im hebraischen Text nicht vor. Und
natiirlich macht es einen erheblichen Unterschied, ob der Mensch die Erde
sich oder einem Anderen, Grofleren untertan macht. Im Sinne der zuvor
genannten Ebenbild-Metapher ist eigentlich klar, dass es nur darum gehen
kann, die Erde Gott untertan zu machen, also darauf zu achten, dass Gottes
Wille in der gesamten Schopfung geschieht.
Im weiteren stehen im Hebraischen zwei Verben:

— 325 / kabas heifSt wortlich iibersetzt ,,den Fufl setzen auf“. Es konnte das
altorientalische Ritual bezeichnen, das verwendet wurde, wenn jemand
ein Territorium oder ein Haus zu Lehen tibernahm. In dem Moment, in
dem er erstmals den Fuf§ darauf setzte, iibernahm er die Sorge und Ver-
antwortung, aber natiirlich auch die Gewalt. Diese Gewalt wiirde dann
beim ,Fufl setzen auf die Erde“ darin bestehen, das Lebenshaus der
Schopfung fiir alle seine BewohnerInnen lebenswert zu erhalten und ge-
gen Zerstorung zu verteidigen. Altorientalische Darstellungen zeigen, wie
Menschen ihr Vieh gegen den Angriff von Raubtieren verteidigen und
dabei den Fufl auf das zu schiitzende Tier setzen. Man kann das als ei-
genniitzig interpretieren, denn die Kuh oder Ziege ist fiir ihren Besitzer
viel wert. Man kann aber auch den Aspekt stark machen, dass hier ein
Lebewesen fiirsorglich geschiitzt wird — unter Gefahr fiir das eigene
menschliche Leben.

- 7777/ radah heifit wortlich tibersetzt ,herrschen, niedertreten®. Indem an-
schlieffend die Lebensrdume der Tiere aufgezdhlt werden, deutet sich an,
was gemeint ist: Der Mensch soll dafiir sorgen, dass alle Lebewesen
ihren Lebensraum bekommen. Vielfach wird das in altorientalischen Ab-
bildungen des sogenannten ,Herrn der Tiere“ deutlich: Zwei miteinan-
der kimpfende Steinbocke oder Straufle oder andere Tiere werden vom
Menschen getrennt, um ihren Konkurrenzkampf zu beenden. Nicht ge-
meint ist mit dem ,herrschen hingegen das Téten. Denn im anschlie-
fenden Satz werden auch dem Menschen nur Pflanzen zur Nahrung ge-
geben.

53

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

Abbildung: Der Herr der Steinbicke illustriert gut, was mit dem Regieren der Tiere
gemeint ist: Skarabdus aus Akko (Tell Fuchar) um 1600 - 1500 v.Chr.
(entnommen aus: Henrike Frey-Anthes 2010, Abb. 4; vgl. auch Othmar Keel/
Silvia Schroer 2002, 208, Abb. 161).

Natiirlich bleibt auch ein fiirsorgliches, gerechtes und uneigenniitziges
Regieren mit der Anwendung von Gewalt verbunden. Das ist selbst im
modernen demokratischen Rechtsstaat nicht anders. Ohne Gewalt ldsst
sich Ordnung nicht herstellen. Aber die Gewalt soll der Herstellung von
Gerechtigkeit dienen. Daran muss sie sich messen lassen: ,Die in Gen
1,28 verwendeten Begriffe kibbesch ,den Fufl setzen auf‘ und radah treten,
niedertreten, beherrschen’ bezeichnen Herrschaft, die ggf. die Anwendung
von Gewalt einschlief3t... Apologetische Exegese, die die Gewaltaspekte
vollig auszuklammern sucht... und nur auf die Verantwortung abhebt, tragt
zur Verarbeitung der Wirkungsgeschichte dieses Herrschaftsbefehls nicht
bei (Othmar Keel/ Silvia Schroer 2002, 181)

Die Erzahlung endet in Gen 1,29 - 2,3 mit der Vision eines kosmischen
Friedens (Karl Loning/ Erich Zenger 1997, 155-162). Mit einer sogenannten
Ubereignungsformel gibt Gott wie ein Herr seinen Vasallen allen Lebewe-
sen die Erde als Haus und die Pflanzen als Nahrung. Jedes Lebewesen
hat seinen Platz und seine Nahrung. Die vegetarische Erndhrung aller
Lebewesen ist in diesem Kontext ein Zeichen fiir die Lebensfiille: ,Dass das
kostbarste Gut im Lebenshaus der Schopfung das gliickende Leben aller
Lebewesen ist, entfaltet Gen 1,29f mit einem Friedensbild, das wir gerade
heute als fortschrittskritisches Paradigma meditieren und konkretisieren
miissen [...] Der zentrale Punkt dieser Utopie ist ein Zusammenleben aller
Lebewesen ohne Gewalt” (Erich Zenger 1989, 142)

54

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Tiere in der jiingeren Schépfungserzihlung (Gen 1-9)

Abbildung: Auf diesem friihsumerischen Rollsiegel von ca. 3300 - 2900 v.Chr. verteidigt
ein nackter Mann eine kalbende Kuh gegen einen Lowen, wihrend er seinen
Fuf8 auf sie setzt (entnommen aus: Jan Dietrich 2017, Abb. 1).

Abbildung: Auf diesem neuassyrischen Rollsiegel aus dem 9. - 7. Jahrhundert v.Chr.
prdsentiert ein Mensch seine Herrschaft iiber die Erde durch den
aufgestemmten Fuf$ auf dem Capriden und die gleichzeitige Abwehr des
Lowen (entnommen aus: Jan Dietrich 2017, Abb. 9). Keel und Schroer
kommentieren die Abbildung so: ,,,Unter dem Fuf haben’ bzw. , Auftreten’
muss nicht unbedingt brutale, schon gar nicht willkiirliche Unterwerfung
bedeuten, sondern kann auch den Schutz des Schwdcheren vor dem
Stirkeren implizieren.” (Othmar Keel/ Silvia Schroer 2002, 181 Abb. 144)

Die Sintfluterzdhlung, in der die priesterschriftlichen und die vorpriester-
schriftlichen Texte zu einer einzigen Geschichte verwoben sind, ist bereits
dargestellt worden. Neu ist in der priesterschriftlichen Erzdhlung der Ab-
schnitt vom Bundesschluss Gottes mit Noach und allen Geschopfen (Gen
9,1-17): Als Noach nach dem Ende der groflen Flut die Arche verlésst, so
heifst es, schliefft Gott einen Bund — mit ihm, mit seinen Nachkommen
und ,,mit allen Lebewesen bei euch” (Gen 9,9-10; vgl. Hos 2,20-21). Gott,

55

hitps://dol.org/10.5771/9783748917080 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/ds/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

Mensch und Tier werden BundesgenossInnen. Jedoch ist der Bund nicht
so harmonisch wie der anfingliche Schopfungsfrieden in Gen 1: Uber die
Tiere werden sich Furcht und Schrecken vor dem Menschen legen, das vor-
herige Vertrauensverhaltnis ist gestort (Gen 9,2). Dem Menschen, tiber den
zweimal der Mehrungssegen gesprochen wird, ist es fortan erlaubt, Tiere
zu Nahrungszwecken zu schlachten und zu essen. Allerdings darf er sie
nicht bis zum letzten Blutstropfen ausnutzen (Gen 9,3-4): Das Blut muss
er beim Schlachten wegschiitten - ein tiefes Symbol der Ehrfurcht. Das
Téten von Menschen bleibt weiterhin strikt verboten, jedoch rechnet die
Bibel offensichtlich mit Verletzungen dieses Gebotes. So ist der Noachbund
ein Abkommen, das mit der Siindigkeit und Gewalttatigkeit des Menschen
rechnet und sie so gut wie moglich einzugrenzen versucht - zum Schutz
von Menschen und Tieren. Denn nie wieder, so verspricht es Gott, soll es
eine alles zerstorende Flut geben (Gen 9,11).

2.3 Tiere in den Weisungen der Tora: Adressaten der Gerechtigkeit

Die Tora, also die ersten fiinf Biicher der Bibel, enthilt tiber zwanzig
Gebote, die die Tiere betreffen. Das ist nicht wenig. Natiirlich kann aus
ihnen allein keine Tierethik entworfen werden. Aber gewisse Grundorien-
tierungen im Umgang mit Tieren zeichnen sich unmissverstandlich ab.
Diese manifestieren eine doppelte Perspektive: Einerseits sind domestizier-
te Tiere ein wertvoller Besitz des Menschen, andererseits haben alle Tiere
- wildlebende wie domestizierte — eine eigene Bedeutung als gerecht zu
behandelnde Mitgeschopfe.

Der erste Aspekt, dass domestizierte Tiere ein Besitz des Menschen sind,
wird z.B. angesprochen, wenn es um haftungsrechtliche Fragen geht, sei es
im Falle verloren gegangener, verletzter oder zu Tode gekommener Haus-
tiere (Gen 31,39; Ex 21,33-34.37; 22,9-14), sei es im Falle von Schiden,
die domestizierte Tiere verursacht haben (Ex 21,28-32.35f; Ex 22,4). Auch
die Verpflichtung, dem unter seinen iibergrofien Lasten zusammengebro-
chenen Esel des Feindes zu helfen (Ex 23,5), ist eher nicht aus Sorge um das
Tier, sondern um dessen Besitzer erwachsen: , Die wirtschaftliche Existenz
des Feindes wire gefahrdet, wenn er den Esel verlieren wiirde, von dessen
Arbeitskraft er abhingig ist. (Peter Riede 2010, 1.4)

Der zweite Aspekt, dass Tiere um ihrer selbst willen gerecht zu behandeln
sind, nimmt wesentlich breiteren Raum ein. Paradoxerweise beginnt die
Liste mit der Feststellung, dass iiber domestizierte, aber gewalttatige Tiere

56

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Tiere in den Weisungen der Tora: Adressaten der Gerechtigkeit

die Todesstrafe durch Steinigen verhidngt werden soll (Ex 21,28-32). Die
Bibel, die noch keine Unterscheidung von Strafunmiindigen und Strafmiin-
digen kennt, behandelt Tiere als ,,moral agents’, also als verantwortliche
Handlungssubjekte — etwas, das wir heute sicher nicht mehr (oder hochs-
tens sehr eingeschréankt, etwa im Falle eines ,Problembéren®) tun wiirden.
Dariiber hinaus kommen folgende Themen zur Sprache:

Schutz von Tiereltern und ihren Jungen vor itiberméfiiger Belastung:
Junge sollen wenigstens sieben Tage bei der Mutter bleiben, ehe sie ge-
schlachtet werden (Ex 22,29; Lev 22,27). Elterntiere sollen nicht gleichzeitig
mit ihren Jungen getotet werden, weder beim Nutztier (Lev 22,28) noch
beim Wildtier (Dtn 22,6-7). Wenn man den Elterntieren schon ihre Jungen
nimmt, dann soll man wenigstens sie selber am Leben lassen. Das Alte
Testament weifd also um die besondere Schutzwiirdigkeit von Brut, Geburt
und Aufzucht der Nachkommen.

Verbot des sexuellen Umgangs des Menschen mit Tieren (Ex 22,18; Lev
18,23) und der Kreuzung unterschiedlicher Tiergattungen untereinander
(Lev 19,19): Diese auch in anderen Bereichen, z.B. im Ackerbau oder bei
der Herstellung von Textilien, zu beobachtende Vorstellung, dass man un-
terschiedliche Spezies nicht vermischen darf, ist fiir das Alte Testament mit
seinem stark symbolischen Denken ein extrem wichtiges Gebot, um die
Schopfungsordnung Gottes zu wahren.

Verbot des gleichzeitigen Anschirrens unterschiedlicher Tierarten vor
denselben Karren (Dtn 22,10): Zunédchst konnte auch dieses Gebot unter
die zuletzt genannte Logik des Vermischungsverbots gerechnet werden. Es
kénnte aber auch ein unmittelbar tierethisches Motiv haben, dass ndmlich
im Falle unterschiedlicher Spezies vor einem Karren immer eines der bei-
den Zugtiere das schwichere ist und {iberfordert wird.

Sicherung anstandiger Arbeitsbedingungen fiir das Tier (Dtn 25,4): ,Du
sollst dem Ochsen, der drischt, nicht das Maul verbinden.“ Harte Arbeit soll
mit guter Erndhrung belohnt werden - beim Menschen ebenso wie beim
Tier.

Mahnung zur Vorsicht beim Schlagen von Tieren: In den normativen
Weisungen der Tora ist das Schlagen von Tieren kein Thema. Als Erzie-
hungsmittel war es, im rechten Mafe eingesetzt, damals ebenso akzeptiert
wie das Schlagen schutzbefohlener Menschen. Jedoch erzéhlt Num 22,23
34 die wundervolle Geschichte vom Propheten Bileam, der seinen Esel
dreimal schldgt, weil er ihn irrtiimlich fiir storrisch hélt. Der Esel aber
hat etwas gesehen, was Bileam entgangen ist, und hat sich damit als der

57

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

verstdndigere der beiden erwiesen. Als Bileam das erkennt, féllt er vor dem
Esel auf die Knie und bittet um Vergebung.

Begrenzung der Tierschlachtung durch das Blutritual (Gen 9,4 u.a.):
Grundsitzlich ist die Schlachtung von Tieren zum Fleischverzehr durch die
Noacherzéhlung erlaubt. Gleichwohl wird mit dem Schéchtritual, gemafd
dem das Blut des Tieres vollstindig ausfliefSen muss, eine spiirbare Hemm-
schwelle gesetzt. Der Mensch soll sich iiberlegen, ob er das Tier wirklich
téten muss. Und wenn er es tut, bleibt die Tétung allemal rechtfertigungs-
pflichtig.

Teilgeben am Uberfluss des Sabbatjahres (Ex 23,11; Lev 25,7): Jedes sieb-
te Jahr ist in Israel ein Sabbatjahr, in dem die Felder brach liegengelassen
werden. Was dennoch auf den Feldern wéchst, sollen die armen Menschen
und die wilden Tiere ernten. Gerade sie sollen etwas von dem Uberfluss
erhalten, mit dem Gott sein Volk beschenkt.

Gleichberechtigte Ruhe am Sabbat: Die wohl ilteste Formulierung des
Sabbatgebotes in Ex 34,21 kennt noch keine explizite Geltung fiir Tiere und
sozial niedrig gestellte Menschen. Doch schon in Ex 23,12 und erst recht in
den (nach-) exilischen Texten Dtn 5,12-15 und Ex 20,8-11 gilt der Sabbat
auch fiir die beim Pfliigen und Dreschen, beim Ziehen von Karren und
beim Tragen von Lasten und anderen Arbeiten eingesetzten Tiere. Wie die
Menschen haben auch die Tiere ein Anrecht auf Ruhe und Erholung. Wie
die Menschen sollen auch sie an diesem Tag ,,zu Atem kommen* (Ex 23,12).
Eine eminent wichtige Vorschrift, die sich direkt gegen die 6konomische
Dynamik wendet, immer mehr zu produzieren und menschliche wie tierli-
che Arbeitskrafte dafiir auszubeuten.

Das Sabbatgebot ist die Krone siamtlicher Gebote der Tora und der
Sabbat selbst in Gen 2,1-4a die Krone der gesamten Schopfung. Wenn die
Tiere auch in dieses Gebot einbezogen sind, dann zeigt das, wie selbstver-
standlich die Bibel ihnen einen Rechtsstatus zuerkennt: ,Das Tier steht also
unter dem Schutz des Gesetzes wie der rechtsschwache Mensch.“ (Marie
Louise Henry 1993, 39) ,,Der Gerechte weif, was sein Vieh braucht (Spr
12,10)

2.4 Die Vision vom Schépfungsfrieden
Die Noacherzahlung geht davon aus, dass es in der irdischen Wirklichkeit

unaufhebbare Konflikte zwischen Mensch und Mensch, Tier und Tier so-
wie Mensch und Tier gibt: Die Konkurrenz um knappe Ressourcen ldsst

58

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Die Vision vom Schopfungsfrieden

sich nicht ohne Gewalt 1sen. Doch die Bibel hat auch eine Vision, wie die
Erde einmal sein wird, wenn Gott sie ganz erlost und vollendet hat. Eine
solche Vision ist keineswegs pure Traumerei, sondern hat Auswirkungen
auf das gegenwirtige Verhalten jener, die sich von ihr befliigeln lassen:
Visionen (oder weniger theologisch: Utopien) orientieren, weil sie ein
Fernziel aufzeigen; motivieren, weil dieses Ziel attraktiv erscheint; und
kritisieren, weil sie ein Gegenbild zur Realitit entwerfen und damit die
Frage stellen, ob wirklich alles so bleiben muss, wie es immer schon war
und gegenwirtig noch ist.

Drei grofle Visionen prisentiert die Bibel: Dass alle Menschen satt wer-
den - ein Inbegriff zwischenmenschlicher Gerechtigkeit (Am 9,11-15; Jes
55,1-2; 25,6-8; die Erfiillung durch Jesus Mk 6,30-44 u.a.); dass Menschen
aller Religionen und Kulturen zum Berg Zion pilgern - ein Inbegrift globa-
len Friedens (Mi 4,1-5; Jes 2,2-4; die Erfullung durch den auferstandenen
Christus Offb 21-22); dass alle Geschopfe in einer heilen Gemeinschaft
gewaltfrei zusammenleben - ein Inbegriff des Schopfungsfriedens.

Schon die beiden Schopfungserzahlungen Gen 1-2 entwerfen, wie wir
gesehen hatten, ,als positive Utopie fiir den Umgang mit der Schopfung
ein friedliches und gewaltfreies Verhiltnis zwischen Mensch und Tier:
(Bernhard Irrgang 1992, 130) Die Lebewesen leben in ihnen je zugeeigneten
Lebensraumen, es ist genug Platz fiir alle, sie haben ausreichend Nahrung,
die fir alle ausschlieSlich pflanzlich ist. Im Paradies sind Menschen wie
Tiere VegetarierInnen. ,,Dass das kostbarste Gut im Lebenshaus der Schop-
fung das gliickende Leben aller Lebewesen ist, entfaltet Gen 1,29f mit einem
Friedensbild, das wir gerade heute als fortschrittskritisches Paradigma me-
ditieren und konkretisieren miissen... Der zentrale Punkt dieser Utopie ist
ein Zusammenleben aller Lebewesen ohne Gewalt.* (Erich Zenger 1989,
142)

Noch deutlicher driicken es die Prophetentexte aus (Hos 2,20-21; Jes
32,15-20; 65,25; Ez 34,25-30 und vor allem Jes 11,1-9): Der Messias wird
Recht und Gerechtigkeit schaffen, es wird Friede herrschen, der nicht nur
dem Volk Israel gilt, sondern die Tiere und die gesamte Schépfung mit
umfasst. Wolf und Lamm, Panter und Bocklein, Kalb und Lowe, Kuh und
Bdrin und ihre Jungen, Schlange und Sdugling wohnen beieinander, und
der Lowe frisst Stroh wie das Rind. In dieser Aufzihlung werden jeweils
ein Lebewesen in der Obhut des Menschen und ein wildlebendes Tier
zusammengebracht, auflerdem jeweils ausgewachsene Tiere und Jungtiere
sowie ménnliche und weibliche Tiere. Differenzierter konnte man nicht

59

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

verdeutlichen, dass alle Lebewesen in den groflen Frieden des Messias
einbezogen sind.

Neutestamentlich wird dieses Motiv nur einmal ausdriicklich aufgegrif-
fen, allerdings an hochst prominenter Stelle: In Mk 1,13 — also im program-
matischen Prolog des Markusevangeliums - wird wie eben schon darge-
legt berichtet, dass die wilden Tiere Jesus wéihrend seines vierzigtigigen
Aufenthalts in der Wiiste Gemeinschaft leisten. In Christus, dem neuen
Adam, bricht das messianische Zeitalter an, das uns den schon im Paradies
angelegten Schopfungsfrieden bringt. In ihm bricht Gottes Herrschaft und
Reich an - ein Reich, das nicht nur die Menschen, sondern alle Geschopfe
einschliefSen will. In ihm ist der Kreislauf der Gewalt gegen die Schopfung
durchbrochen und dem Menschen die Moglichkeit erdffnet, selbst als neue
Schépfung zu leben. Wenn ein Mensch zum Ursprung zuriickkehrt und
nicht siindigt, werden selbst die wilden Tiere wieder zahm, so interpretiert
es Theophilus von Antiochien um 180 n.Chr. (Theophilus von Antiochien,
Apologie an Autolykus IL,17).

Eine Tierethik, die von einer solchen Vision geleitet ist, wird sich nicht
mit dem aktuellen Status Quo der Tierhaltung und Tiert6tung zufrieden
geben konnen. Sie wird vielmehr bestindig fragen, ob nicht ein néchster
Schritt méglich ist, die Situation der Tiere zu verbessern. Sie weifS: Die
Vision selbst ist ein fiir Menschen unerreichbares Ziel. Aber hier und heute
gilt es, auf dieses Ziel zuzugehen. Ohne an ein Ende zu kommen, doch
auch ohne stehenzubleiben und die Hidnde selbstzufrieden in den Schof3
zu legen. Damit stellt eine solche in einer eschatologischen Spannung be-
findliche Tierethik TierschiitzerInnen die Frage, ob sie die nétige Geduld
aufbringen, mit kleinen Fortschritten zufrieden zu sein, wenn diese konti-
nuierlich erfolgen, und TierhalterInnen, ob sie die Konsequenz aufbringen,
nach einer vollzogenen Verbesserung fiir die eigenen Tiere sofort nach der
néchsten Verbesserungsmoglichkeit zu fragen.

2.5 Ertrag: Anthropozentrismus in der vorhellenistischen Bibel?

Welchen Ertrag bringt der Durchgang durch die vorhellenistischen bibli-
schen Texte? Sind sie ganz oder zumindest weitgehend anthropozentris-
tisch? Die Schopfungserzihlungen schreiben den Tieren zahlreiche Ahn-
lichkeiten mit dem Menschen zu. Die Lebensraume sind fiir Menschen und
Tiere geschaffen. Wahrend der Sintflut sitzen die Tiere mit den Menschen
im selben Boot, und anschliefSend sind sie gemeinsam BundespartnerInnen

60

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.5 Ertrag: Anthropozentrismus in der vorhellenistischen Bibel?

Gottes. Der Mensch ist weder die Krone der Schépfung - die ist in Gen
1,1-2,4a der Sabbat — noch ihr Mittelpunkt - das ist in Gen 2,4b-25 der
Baum (oder die beiden Baume?) in der Mitte des Gartens. Vielmehr ist
der Mensch Haushalter, dem die Schopfung als Leihgabe anvertraut ist,
die er hegen und pflegen soll - einschliefilich aller menschlichen und nicht-
menschlichen BewohnerInnen dieses Lebenshauses. Schliefllich muss man
der Tora mit ihren zahlreichen Tierschutzgeboten einige Gewalt antun,
wenn man aus ihnen herauslesen wollte, die Tiere seien allein zum Nutzen
des Menschen da. Und die Vision vom Schépfungsfrieden unterstreicht
deutlich, dass die Bibel sich ein erfiilltes Leben nicht ohne oder auf Kosten
der Tiere vorstellen kann. Auch sie sollen den grofien Frieden dereinst
genieflen, den Gott seiner Schopfung verheifdt.

»Die Bibel hat nur dieses anthropozentrische Weltbild. Eine Ethik, die
Riicksicht auf die Tiere nehmen wiirde, findet man in der Bibel nicht.* (Eu-
gen Drewermann 2012) Eine irrigere Aussage kann man kaum machen'”.
Anthropozentristisch denken in der Bibel nur einzelne Texte aus der Zeit
des Hellenismus, die von der griechisch-romischen Philosophie beeinflusst
sind - manche spite Weisheitstexte im Alten Testament sowie einige pau-
linische Passagen im Neuen Testament (siehe Kapitel 4). Sie fithren uns
auf die wahre Spur der Herkunft des christlichen Anthropozentrismus:
Die griechische und rémische Philosophie. Sie soll im nichsten Kapitel
untersucht werden.

10 Gerd Hafner 2019, 305 hilt diese Aussage, die ich bereits in Michael Rosenberger
2015, 127 gemacht habe, fiir ,iiberzogen® Er meint: ,Was das Verhdltnis zur Tier-
welt betrifft, so ist die biblische Tradition eindeutig von einer anthropozentrischen
Perspektive bestimmt.“ Dabei beruft er sich einerseits auf die alttestamentliche ,,Herr-
scherstellung® des Menschen, die aber wie gezeigt keinen materialen Anthropozen-
trismus manifestiert, sondern nur eine formale Anthropozentrik. Andererseits ver-
weist er auf Jesusworte, die den Menschen mehr Wert zusprechen als Tieren. Auch
diese bezeugen jedoch keinen Anthropozentrismus, sondern das Gegenteil, denn
Jesus weist den Tieren offenkundig einen intrinsischen Wert zu. Zur Erinnerung:
Anthropozentrismus ist definiert durch die These, dass alles einzig und allein fiir
den Menschen geschaffen sei. Er verkorpert eine Teleologie (siehe Kapitel 1.2). Und
die ist so in der Bibel nicht zu finden. Im Gegenteil: Gott kiimmert sich um den
Ochsen, wie Gerd Hafner 2019, 314 gegen Paulus als Wortsinn von Dtn 25,4 festhalt.
Der Ochse ist also im Sinne der Tora ein Telos in sich. Daher bestatigt Hafner meine
Aussage eher als dass er sie wirksam entkriftet.

61

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-romischen Philosophie

Woher hat das Christentum seinen Anthropozentrismus geerbt, wenn er
nicht aus der biblischen und friihjiidischen Tradition stammt? Dazu gibt
es nur eine Alternative, und sie ldsst sich bestens belegen: Die griechisch-
romische Philosophie der Antike. Denn sie denkt anerkanntermaflen seit
dem 5. Jahrhundert vor Christus zur iiberwiltigenden Mehrheit anthropo-
zentristisch. Die bis heute beste Gesamtdarstellung des Themas hat Urs
Dierauer 1977 vorgelegt. Seinen Analysen folge ich in diesem Kapitel -
fokussiert auf die Fragen der Vernunftbegabung der Tiere und des Anthro-
pozentrismus.

Im angelsdchsischen Sprachraum hat Richard Sorabji 1993 eine ideen-
geschichtliche Studie vorgelegt, die dem Ursprung des abendldndischen
Anthropozentrismus und seiner Exklusion der Tiere aus der moralischen
Gemeinschaft nachgeht. Leider hat er Dierauers Opus nicht rezipiert -
vermutlich aus sprachlichen Griinden. Zwischen Sorabji und Dierauer gibt
es Gemeinsamkeiten und Unterschiede:

— Sorabji sieht die entscheidende ,Krise®, auf Grund der die Tiere als Aloga
qualifiziert werden, bei Aristoteles (Richard Sorabji 1993, 7). Dierauer
hingegen terminiert sie bereits bei den Vorsokratikern des 5. Jahrhun-
derts v.Chr. und schreibt auch Sokrates eine nicht unbedeutende Rolle
zu. Im Vergleich zu diesen relativiert er die Rolle des Aristoteles, so
wie auch Cecilia Muratori (2019, 261). Auf Grund der tberzeugenden
Belege Dierauers, die durch die Quellensammlung von Stephen T. New-
myer 2011 bestitigt werden, werde ich dieser Position folgen. Aristoteles
bleibt gleichwohl einer der wichtigen Faktoren in der Entfaltung des
griechisch-romischen Anthropozentrismus. Und natiirlich, darin ist Ga-
ry Steiner Recht zu geben, sind es erst die Stoiker, die ,die Grenzlinie
zwischen Mensch und Tier zu einem kosmischen Prinzip erheben (Gary
Steiner 2008, 36). Es zeichnet sich also ein Prozess ab, der im 5. Jahrhun-
dert v.Chr. beginnt und mindestens bis ins 3. Jahrhundert v.Chr. reicht.
Aristoteles ist in diesem Prozess ein wichtiger Player, aber nicht der
einzige oder alles entscheidende Krisenfaktor. ,Das duflerste Ende dieses
Weges ist die unbedingte Ablehnung der Verpflichtung zur Gerechtigkeit
gegeniiber den Tieren.“ (Gary Steiner 2008, 44) Sie verkorpert den ,,Kul-
minationspunkt dieser Krise“ (Gary Steiner 2008, 44).

63

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

~ Sorabji ist auch an der Frage des Ubergangs von der griechisch-romi-
schen Philosophie zur jiidischen und christlichen Theologie interessiert,
die Dierauer nicht behandelt. Sorabjis plausible These ist, dass Judentum
und Christentum ihren Anthropozentrismus von Aristoteles und den
Stoikern {ibernommen haben: ,The Aristotelian and Stoic denial of ra-
tionality to animals proofed all too congenial to Jews and Christians”
(Richard Sorabji 1993, 8) Die Ubernahme des Anthropozentrismus von
Aristoteles diirfte sich fiir das frithe Christentum kaum nachweisen las-
sen, dazu ist Aristoteles mit seiner Ablehnung einer unsterblichen Seele
zu verpont. Doch die Ubernahme des Anthropozentrismus von der Stoa
wird sich als richtig erweisen.

- Damit verbindet Sorabji allerdings eine weitere These, die auf dem Hin-
tergrund von Dierauers Analysen modifiziert werden muss. Sorabji be-
hauptet, dass Christentum und Judentum in relativ freier Wahl einen von
vielen gleich starken Ansétzen der Philosophie iibernommen hitten: ,we
are heirs of a Western Christian tradition which selected only one side
from a much more wide-ranking Greek debate” (Richard Sorabji 1993, 8)
Die Analysen Dierauers hingegen deuten eher darauf hin, dass Judentum
und Christentum ohne grofie und bewusste Wahl die anthropozentristi-
sche Mainstream-Philosophie ihrer Zeit rezipiert haben, wihrend die
nicht-anthropozentristischen Ansatze schon lange vor dem Auftreten des
Christentums massiv in der Minderheit waren.

Schauen wir also in die Quellen, um die skizzierten Linien herauszuarbei-
ten.

3.1 Weichenstellungen in der vorsokratischen Epoche

Schon Homer (8./ 7. Jahrhundert v.Chr.) erkennt den Tieren nur Gefiihle,
nicht aber Denken zu. Denn immer wenn die Helden der Ilias mit Tieren
verglichen werden, geschieht das in Bezug auf Gefiihle, nicht auf Gedan-
ken (Urs Dierauer 1977, 8). Gefiihle sind fiir Homer und seine Zeit also
bereits ganz selbstverstdndlich Teil der Animalitdt im Menschen und Tiere
Symbole der Irrationalitat. Ja, durch den Vergleich mit Tieren werden die
menschlichen Emotionen deutlicher und unverstellter sichtbar, da sie bei
den Tieren nicht von der Vernunft ,gezahmt“ und geformt werden. Ohne
es auszusprechen, setzen die Homerischen Epen die Vernunftlosigkeit der
Tiere voraus.

64

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Weichenstellungen in der vorsokratischen Epoche

Hesiod (um 700 v.Chr.) spricht ,dann zum ersten Mal die Uberzeugung
aus, dass das Verhiltnis der Menschen zueinander durch ein genau entge-
gengesetztes Prinzip beherrscht werde und beherrscht werden miisse als
das gegenseitige Verhiltnis der Tiere: durch Rechtlichkeit, nicht durch
Gewalt (Urs Dierauer 1977, 14) In seinen ,Erga kai hemerai® schreibt er:
»Das ja ordnete Zeus als Gesetz an unter den Menschen: / Straflos fressen
einander die Fische, das Wild auf den Fluren/ Und die gefliigelten Vogel,
da keins aus ihnen das Recht kennt; / Aber den Menschen verlieh er das
Recht, die gesegnetste Gabe.“ (Hesiod, Erga kai hemerai 276-280) Dass es
einerseits viele pflanzenfressende Tiere gibt und andererseits die meisten
Menschen nicht vegetarisch leben und andere Tiere verzehren, tibergeht
Hesiod galant. Nur so kann er die prinzipielle Abgrenzung zwischen Men-
schen und Tieren behaupten: Wahrend die Menschen geméfl dem Nomos,
dem Recht und der verniinftigen Lebensordnung handeln, verhalten sich
die Tiere willkiirlich, grausam und rechtlos.

Mit Xenophanes (um 570 - nach 500 v.Chr.) wird eine essenzontologi-
sche Hierarchisierung greifbar, die von da an die griechischen Debatten
bestimmt: Gotter stehen hoher als Menschen, Menschen hoher als Tiere.
Allerdings warnt Xenophanes davor, die Menschen zu nahe an die Gétter
heranzuriicken und zu weit von den Tieren zu entfernen. Die Menschen
seien von den Géttern sehr grundlegend unterschieden (Xenophanes, VS
21 B 23). Auch Heraklit (520 — 460 v.Chr.) sieht zwischen Gottern und
Menschen eine ebenso grofie Distanz wie zwischen Menschen und Tieren
(Heraklit, VS 22 B 82/ 83). Doch in den nachfolgenden Jahrhunderten
wird die Distanz der Menschen zu den Tieren kontinuierlich vergrofiert
und jene zu den Gottern verkleinert. Insbesondere die immer stirkere
Betonung, die Menschen hitten mit den Goéttern die Vernunft gemeinsam,
die den Tieren fehle, wird dafiir in Anschlag gebracht werden. Letztlich
ist also schon hier der Keim dafiir gelegt, dass das frithe Judentum und
das frithe Christentum die Gottebenbildlichkeit des Menschen aus Gen
1,26 derelationalisieren und essenzialisieren und auf die Vernunftnatur hin
ausdeuten (vgl. Kapitel 4 und 5).

Die Sophisten (450 — 380 v.Chr.) entwickeln vor allem eine Kulturtheo-
rie, um das spezifisch Menschliche zu bestimmen. Kultur ist fiir sie nicht
mehr eine Gabe der Gétter, sondern eine Errungenschaft der Menschen.
Tiere hingegen sind aus sophistischer Sicht kulturlos. Denn Kultur entstehe
genau in dem Moment, da der Mensch die tierliche Lebensform (61ptdrg
Pilog) verldsst und in eine durch Recht und Moral geordnete Lebensform
tibergeht. ,Das Dasein der Tiere erschien so als minderwertige Lebensform,

65

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

die die Menschen bereits weit hinter sich gelassen hatten.“ (Urs Dierauer
1977, 28) Kunst und Technik gehen dabei mit Recht und Moral Hand in
Hand, wenn der Mensch sich vom Tier wegentwickelt.

Ihrer aller Bedingung ist die Sprache, die Tiere nicht haben: ,In allem
anderen, was wir haben, unterscheiden wir uns ganz und gar nicht von den
ibrigen Lebewesen, ja sind sogar vielen in Schnelligkeit, Starke und andern
Eigenschaften unterlegen. Weil wir aber die Mdoglichkeit haben, einander
zu liberzeugen und einander gegenseitig alles, was wir wollen, mitzuteilen,
haben wir uns nicht nur vom tierischen Dasein geldst, sondern haben
uns auch zusammengeschlossen, Stidte gegriindet, Gesetze aufgestellt und
Kiinste und Handwerk erfunden. Uberhaupt ist bei allem, was wir Positives
geleistet haben, die Redegabe (Aéyog) mitbeteiligt:“ (Isokrates, Nicocles
Oratio 3, 5-6)

»In sophistischer Zeit ist wahrscheinlich auch jene Bezeichnung fiir die
Tiere aufgekommen, die sich vor allem im Hellenismus und in der Spatan-
tike grofler Beliebtheit erfreute: ta dAoya {@a, ,jene Lebewesen, die keinen
Logos haben’ ... oder auch einfach ta &hoyoa“ (Urs Dierauer 1977, 33).
Natiirlich: Schon im 5. Jahrhundert gibt es zu dieser profilierten These Wi-
derspruch, denn Beobachtungen lassen erkennen, dass Tiere untereinander
kommunizieren. Auch die sophistische Uberzeugung, dass die Tiere ohne
Vernunft tun, was der Mensch verniinftig plant, ist keineswegs allgemein
anerkannt. Dennoch setzen sich langfristig sowohl die Begriffe als auch die
dahinterstehenden Uberzeugungen der Sophisten durch. Die Unterschei-
dung der Menschen von den Tieren durch Vernunft und Sprache ,gehort
zu den folgenreichsten Thesen des fiinften Jahrhunderts (Urs Dierauer
1977, 39) Fiir die Tiere sind diese Folgen fatal: ,Die sich im 5. Jahrhundert
v. Chr. anbahnende Selbstentdeckung des Menschen hat zur Kehrseite eine
zunehmende Tierverdeckung [...] Das Wirken der Tiere unterliegt einem
Logos, [...] im Gegensatz zum menschlichen Tier, das [...] einen Logos hat.
(Bernhard Waldenfels 2017, 252, Hervorhebung im Original) Tiere als Alo-
ga konnen nicht in ihrer Eigenwertigkeit wahrgenommen und gewiirdigt
werden.

Als erster Vertreter der Aloga-These diirfte Alkmaion von Kroton (spétes
6. — frithes 5. Jahrhundert v.Chr.) gelten. Der entscheidende Grund ist fiir
ihn die Fahigkeit des Menschen zum Schlussfolgern (texpoipecBat) von
den Sinneseindriicken auf Ursachen (nach Diogenes Laertius, VS 24 B 1)
und damit zum Verstehen (§uvinu) anstelle bloflen Wahrnehmens (nach
Theophrast, VS 24 A 5/ B la). Diese Befahigung hitten die Tiere nicht,
sie konnten blofl wahrnehmen. Die menschliche Uberlegenheit beruhe

66

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologischer Anthropozentrismus bei Sokrates

also nicht auf Korperkraft, sondern auf Intelligenz. Alkmaion unterscheidet
sich in diesem Punkt stark von Empedokles und Anaxagoras, die allen
Lebewesen Verstand und die Fahigkeit zu Liebe und Hass zuerkennen (Urs
Dierauer 1977, 43; Jean-Francois Balaudé 1997, 31-54).

Doch bis zum Ende des 5. Jahrhunderts hat sich seine Vorstellung durch-
gesetzt und wird sehr selbstverstandlich anerkannt. So schreibt beispiels-
weise Euripides iiber ein Pferd: ,Und ist doch nur ein Tier, das weder
spricht (&pBoyyov)/ Noch denken kann, ein nutzloses (éypnotov) Ge-
schopf“ (Euripides, Die Troerinnen, VV 671-672).

3.2 Theologischer Anthropozentrismus bei Sokrates

Auch Sokrates (469 - 399 v.Chr.) gibt diese Uberzeugung mehrfach zu
erkennen (nach Platon, Laches 196e-197b; Politeia 441b; Kratylos 399c¢).
Bei ihm begegnet uns auflerdem erstmals ein harter Anthropozentrismus:
Die Tiere sind aus seiner Sicht nur um der Menschen willen geschaffen,
deren hervorragende Begabung sich vor allem darin zeigt, sich die Tiere
nutzbar zu machen (Xenophon, Memorabilia 4, 3, 10). Gleichzeitig dient
der Anthropozentrismus bei Sokrates erstmals dazu, durch die auf den
Menschen ausgerichtete Teleologie der Schopfung die weise Vorhersehung
und Fiirsorge der Gotter zu untermauern. Das Framing des Anthropozen-
trismus ist also dezidiert theologisch. ,Es ist dies zum ersten Mal in der
griechischen Literatur, dass uns eine so enge Verbindung von Theologie
und Anthropozentrismus begegnet. (Urs Dierauer 1977, 52) Schauen wir
uns die entsprechende Passage in Xenophons Memorabilia 4, 3 genauer an:

9. Ich, sagte Euthydemos, erwége schon das, ob tiberhaupt die Gotter et-
was Anderes tun, als fiir die Menschen sorgen; nur das eine verursacht mir
noch Bedenklichkeiten, dass auch die andern lebenden Wesen an diesen
Wohltaten teilnehmen. -

10. Ist es denn nicht klar, erwiderte Sokrates, dass auch diese der Men-
schen wegen geschaffen und grofl gezogen werden (xai todta dvBpwTwY
gvexa ylyvetal te xal avatpépetar)? Denn welches andere Geschopf hat
von den Ziegen, Schafen, Rindern, Eseln und den tibrigen Tieren so viele
Vorteile zu geniefSen wie der Mensch? Denn, wie ich glaube, niitzen sie
mehr als die Pflanzen; wenigstens néhrt und bereichert er sich von jenen
so gut wie von diesen. Viele Menschen gebrauchen die Gewéchse der Erde
gar nicht als Nahrung, sondern leben, indem sie sich von der Milch ihrer
Herden, von Butter und Fleisch nahren. Darin aber stimmen alle Volker

67

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

tiberein, dass sie die niitzlichen Tiere zéhmen und béndigen (ti0acedovteg
kol dapdalovteg T xpriotpa TV {wwv) und sich zum Kriege und zu vielen
andern Verrichtungen ihrer Hilfe bedienen. -

Auch hierin stimme ich dir bei, sagte Euthydemos, denn ich sehe, dass
selbst solche Tiere, die uns an Stirke weit iiberlegen sind, dem Menschen
so gehorsam (Vmoyeipia) werden, dass er sie gebrauchen kann, wozu er nur
will (wote xpfloBat avtoic 6 Tt v PodAwvTal). —

11. Denke aber auch ferner daran, dass sie fiir das viele Schone und Nitz-
liche, weil es so verschieden untereinander ist, fiir jedes uns die geeigneten
Sinneswerkzeuge gegeben haben, vermittelst deren wir alle Giiter geniefien;
dass sie uns die Vernunft (Aoyiopov) eingepflanzt haben, vermoge welcher
wir, indem wir die sinnlichen Wahrnehmungen zu Gegenstinden des Den-
kens und der Erinnerung machen, ermitteln kénnen, wozu ein jedes Ding
niitzlich ist, und allerlei Mittel erfinden, das Gute zu geniefSen und das
Bose von uns fern zu halten; 12. endlich dass sie uns auch die Fahigkeit,
uns einander verstandlich zu machen, (¢punveiov) gegeben haben, mittelst
welcher wir alles Gute durch Belehrung einander mitteilen und gemeinsam
genieflen, uns tiber Gesetze einigen und in Staaten leben. —

Ja, ja, Sokrates, die Gotter miissen sehr fiir die Menschen besorgt sein.”

Dieser Dialog zwischen Euthydemos und Sokrates offenbart, dass
der Anthropozentrismus, den Sokrates vertritt, noch keineswegs selbstver-
standlich ist. Mit leicht spottischem Unterton und subtiler Uberspitzung
stellt ihn Euthydemos in Frage. Sokrates hingegen fillt mit der Tiir ins
Haus und antwortet sofort und ohne Umschweife mit der Kernthese des
Anthropozentrismus, dass alle Lebewesen nur um der Menschen willen
geschaffen seien. Diese These plausibilisiert er mit dem Faktum, dass es
zwar Menschen gibt, die fast ausschliefilich Tiere, aber keine Pflanzen
nutzen - namlich die nomadisch lebenden Viehhirten -, jedoch keine Men-
schen, die nur Pflanzen, aber keine Tiere nutzen - denn auch vegetarisch
lebende Ackerbauern halten Arbeitstiere und trinken Milch. Wahrend Eut-
hydemos ihm in dieser Hinsicht zustimmt, {iberzeugt ihn das nachfolgende
Argument offenbar weniger, der Mensch sei durch die Vernunft (Aoyiopdc)
und die Sprache (¢punveia) einzigartig begabt. Und gegeniiber der theolo-
gischen Schlussfolgerung von der unendlichen Fiirsorge der Gétter fiir die
Menschen bleibt er wohl doch eher skeptisch bis sprachlos. So sind Xeno-
phons Memorabilien ein eindrucksvolles Zeugnis fiir den Ursprung und
die von Anfang an theologische Prigung des Anthropozentrismus, aber
auch dafiir, dass dieser keineswegs widerspruchlos angenommen wird. Der

68

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Die Vernunft als Lenkerin bei Platon

Weg bis zu seiner endgiiltigen Durchsetzung als Mainstream griechischer
Philosophie dauert mehrere Jahrhunderte.

3.3 Die Vernunft als Lenkerin bei Platon

Platon (428 — 348 v.Chr.) iibernimmt die sokratische These von der allein
dem Menschen anvertrauten Vernunft. Doch er wendet sie in den Impera-
tiv, davon nun auch Gebrauch zu machen, was die Menschen aus seiner
Sicht nur selten tun. Denn zum Vernunftgebrauch bendtige es grofie An-
strengung und lange Erziehung (Platon, Theiatetos 186 b-c). Der Mensch
konne sich einerseits den Gottern nahern, andererseits den Tieren. Mit den
Gottern hat er das Aoywotikév gemeinsam, die Vernunft (Platon, Politeia
IX, 12-13, 589 d - 590 d), mit den Tieren das Bupoeidric, das Muthaft-Lei-
denschaftliche, und das ém@opnTicév, das Begehrende (Platon, Nomoi V,
732 e; V1,782 d - 783 a; Philebos 31 d; 32 e; 35 c-e; 36 b; vgl. dazu Bernhard
Waldenfels 2017, 253-254). Folgerichtig muss die Vernunft das Tierhafte
im Menschen zu domestizieren versuchen. Platons berithmtes und in der
barocken Kunst oft rezipiertes Bild beschreibt die Vernunft als Lenkerin
eines zweispannigen Wagens. Eines der beiden Pferde, die die positiven
und negativen Strebungen der Gefiihle reprasentieren, gehorcht, das andere
nicht (Platon, Phaidros 246 a-b; 253 e — 254 e). Die Domestikation von
Tieren wird damit zum Paradigma der menschlichen Selbstdisziplinierung
und -erziehung. In beiden Vorgingen wird der Vernunft die lenkende
Funktion zugewiesen: ,,Gut handelt der Mensch dann, wenn seine Vernunft
die Fithrung tibernimmt, die irrationalen, tierischen Seelenkrifte bandigt
und bezdhmt und so in der Seele Ordnung und Harmonie herstellt:“ (Urs
Dierauer 1977, 68) Wo aber Menschen nicht zur Selbsterziehung in der
Lage sind, soll nach Platons demokratieskeptischen Vorstellungen ein ver-
niinftiger Herrscher einspringen und diese Aufgabe iibernehmen (Platon,
Politeia IX, 13, 590 c-d). Denn in einem freiheitlich-demokratischen Staat
wiirden sich sogar die Tiere anarchisch verhalten (Platon, Politeia VIII, 14,
563 ¢).

Eines der schwierigsten Probleme beziiglich Platons Bewertung der Tiere
ist die Frage, wie man seine Seelenwanderungslehre mit der Exklusivitat
der Vernunftbegabung des Menschen zusammenbringt (Urs Dierauer 1977,
77). Zahlreiche Stellen belegen, dass Platon an das Wandern der Seele vom
Menschen zum Tier und vom Tier zum Menschen glaubt. Aber wie stellt
er sich vor, dass eine vernunftbegabte Menschenseele plétzlich in einem

69

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

vernunftlosen Tier wohnt und umgekehrt? Dierauer geht davon aus, dass
fir Platon die Vernunftseele im Tier nicht ihre Vernunftkraft, sondern
nur die Moglichkeit zu deren Anwendung verliert (Urs Dierauer 1977,
78). Gleichwohl wird man zugeben miissen, dass die scharfe Abgrenzung
zwischen Menschen und Tieren, wie sie die Bezeichnung letzterer als Aloga
bedeutet, mit der klassischen griechischen Seelenwanderungsvorstellung
nur schwer zu vereinbaren ist. In ihrer Eigendynamik zielt diese vielmehr
auf eine Ahnlichkeit zwischen Menschen und Tieren, die grofler ist als ihre
Unéhnlichkeit. Unter den Neuplatonikern haben sich daher in spiteren
Jahrhunderten zahlreiche, einander vielfiltig widersprechende Theorien
dariiber gebildet, wie man das Problem I6sen kann. So richtig {iberzeugt
hat jedoch keine davon.

In seinem Spatwerk wendet sich Platon stdrker der Naturbeobachtung
zu, die bei seinem Schiiler Aristoteles eine zentrale Rolle einnehmen wird.
Hier erkennt Platon eine gewisse Erinnerungsfihigkeit der Tiere an (Pla-
ton, Philebos 35 d), die graduell sehr unterschiedlich ausgebildet ist und
offenkundig nicht dem begehrenden Teil der Seele zugeschrieben werden
kann. ,Vielleicht wiirde Platon sagen, die Erinnerung der Tiere sei eine
Funktion jener seelischen Kraft, von der er in den Nomoi (961 d) behaup-
tet, sie ermogliche zusammen mit der Wahrnehmung die Erhaltung aller
Lebewesen, und die er an jener Stelle Nus nennt.“ (Urs Dierauer 1977, 94)
Eine stirkere Betonung der Ahnlichkeiten zwischen Menschen und Tieren,
wie sie bei Aristoteles eine grofle Rolle spielt, deutet sich an.

3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles

Anders als die Vorsokratiker Empedokles und Anaxagoras, die auch den
Pflanzen Wahrnehmung, Gefiihl und Begehren zuerkannten, zieht Aris-
toteles (384 - 322 v.Chr.) eine schérfere Grenze zwischen Pflanzen und
Tieren und riickt zugleich die Tiere etwas naher an den Menschen heran.
Denn Pflanzen sind fiir ihn, weil ohne Wahrnehmung (aioOnow), keine
Lebewesen ({@a), sondern nur lebend ({&vTa) (Aristoteles, De anima II, 2,
413 a 20 - b 4). Diese grundlegende Unterscheidung zwischen Pflanzen und
Tieren wird spéter nie mehr bestritten, sondern eher noch vertieft, wenn
die Stoiker den Pflanzen - {iber Aristoteles hinausgehend - sogar die Seele
absprechen (Urs Dierauer 1977, 114).

Aristoteles betrachtet die Sinnesorgane nicht nur als fiir das Uberleben
unerlésslich, sondern auch als dem guten Leben (e0) forderlich (Aristoteles,

70

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles

De anima III, 12, 434 b 23-26). Damit schreibt er der Sinnenlust einen
gewissen Eigenwert zu — und indirekt all jenen Individuen, die Sinnenlust
empfinden konnen, also auch den Tieren (Urs Dierauer 1977, 115-116).
Dennoch ist die Aloga-These fiir Aristoteles unantastbar. Tiere haben fiir
ihn aus verschiedenen Griinden keine Vernunft:

— Der Mensch hat einen besonderen Korperbau, der seine Vernunftbega-
bung erst ermdglicht: Denn allein der Mensch besitzt einen aufrechten
Gang, weil er allein eine gottliche Natur hat (Aristoteles, De partibus
animalium IV, 10, 686 a 27-31). Auflerdem sind dem Menschen die
Hénde gegeben worden, weil er intelligent ist, und nicht, wie Anaxagoras
meinte, ist er intelligent geworden, weil er Hande hat (Aristoteles, De
partibus animalium IV, 9, 686 a 27 — 687 b 5; vgl. Giuliana Lanata 1994,
23; Mario Vegetti 1994, 130). Diese beiden aristotelischen Gedanken zu
den morphologischen Erméglichungsbedingungen fiir Intellekt und Ver-
nunft werden in der Stoa aufgegriffen und ausgebaut (Giuliana Lanata
1994, 21; vgl. Kapitel 3.5).

- Tiere bilden keine abstrakten Begriffe: Sie erkennen das Sein (eivat)
einer Sache nicht (Aristoteles, De anima III, 4, 429 b 10-22). Denn sie
haben keinen abstrakten Begriff vom Allgemeinen (xa86Aov OTéANYLG),
sondern nur konkrete Vorstellungen und Erinnerungen an das Einzelne
(kaf' E&xaota Qavtacio kai pviun) (Aristoteles, Nikomachische Ethik
VIIL, 5, 1147 b 4) — wenn auch mit einem gewissen Bezug zum Allgemei-
nen (Aristoteles, Analytica posteriora II, 19, 100 a 16 — b 1). Tiere haben
demnach eine Vorstellung von und Erinnerung an einen ganz bestimm-
ten Duft, beispielsweise den eines Beutetiers oder Beutegreifers, besitzen
aber keinen Begriff von dem, was ,Duft“ im Allgemeinen ist.

- Tiere empfinden keine geistigen Freuden: Wihrend sich Menschen am
Duft als solchem erfreuen konnten, auch am Duft von nicht essbaren
Dingen wie einer Rose oder Weihrauch, konne dies ein Hund oder Lowe
nicht - er wiirde sich einzig am Geruch seiner Beutetiere freuen, in
Vorwegnahme des Fressens (Aristoteles, Nikomachische Ethik III, 13,
1118 a 18-23). Der Mensch konne folglich Freude empfinden, ohne etwas
zu beriihren, und damit rein geistig, das Tier nur in Erwartung der Be-
rithrung oder in deren Vollzug, und damit sinnenhaft. ,Der Unterschied
zwischen menschlichem und tierischem Streben besteht fiir Aristoteles
nicht allein darin, dass der Mensch bewusst, das Tier aber blof$ unbe-
wusst dem Guten sich zuwendet, sondern auch darin, dass die Guter des

71

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

72

Tiers auf biologischer, diejenigen des Menschen aber auf sittlicher und
erkenntnisméfliger Ebene liegen:“ (Urs Dierauer 1977, 124)

Tiere haben keine Sittlichkeit: Zwar gesteht Aristoteles Tieren natiirli-
che Tugenden (puowol dpetai) zu. Der Mensch aber habe ethische
Tugenden, die er in klugem Urteil selbst bestimmt, durch bewusstes
Uben erwirbt und aus Einsicht verwirklicht (Aristoteles, Nikomachische
Ethik VI, 13, 1144 b 14-31). Deswegen sei es blof3 eine metaphorische
Redeweise, wenn jemand die Tiere tugend- oder lasterhaft nenne, denn
sie hatten keine sittliche Einsicht (Aristoteles, Nikomachische Ethik VII,
7, 1149 b 30-35). Analog zielten Gemeinschaft und Freundschaft unter
Tieren immer auf einen Nutzen, wahrend sie beim Menschen auf das
Sittliche ausgerichtet seien (Aristoteles, Eudemische Ethik VII, 2, 1236
b 1-6; Politeia I, 2, 1253 a 7-18). — Aus der Unterscheidung zwischen
Lasterhaftigkeit und Tierhaftigkeit (6npt6tng, Bestialitit) ergibt sich fiir
Aristoteles allerdings auch, dass es nicht sachgerecht ist, von einem bes-
tialischen Verhalten des Menschen zu sprechen, wenn dieser lasterhaft
handelt. Lasterhaft handeln bedeutet, dass es an einem verniinftigen Ur-
teil fehlt - tierhaft handeln wiirde bedeuten, dass ein starker emotionaler
Impuls vorhanden ist (Aristoteles, Nikomachische Ethik VII, 7, 1150 a 1-
3; vgl. Richard Bodéiis 1997, 247-258). Bei Menschen vom ,bestialischen®
Verhalten zu reden ist also ein Kategorienfehler. Wenn Tiere weder Tu-
genden noch Laster haben (Aristoteles, Nikomachische Ethik VII, 1, 1145
a 25-26), kann der Mensch kein Wolf werden (Aristoteles, De partibus
animalium III, 2, 663 a 13). Hier distanziert sich Aristoteles von einer
langen Tradition, auch von Platon, und zwar zu Gunsten der Tiere.

Tiere sprechen, aber nicht auf Grund freier Ubereinkunft: Eine gewisse
Relativierung der Aloga-These zeigt sich bei Aristoteles in einer relativ
weitgehenden Anerkenntnis tierlicher Kommunikation. Hier kommt sei-
ne genaue Naturbeobachtung zum Tragen, die ihn subtile Details tierli-
chen Verhaltens erkennen lasst. So betont er, auch Tiere aufSerten lautlich
ihre inneren Inhalte (Aristoteles, Politeia I, 2, 1253 a 10-14) - allerdings
nur jene Inhalte, die sie begreifen konnten, also nicht solche von Recht
und Moral. Vogel mit ihrer reichen Ausdrucksfahigkeit konnten sogar
lehren und Wissen vermitteln, also Tradition bilden (Aristoteles, De
partibus animalium II, 17, 660 a 35 - b 2; Aristoteles, Metaphysik I, 1, 980
b 21-25). Vigel derselben Art hitten dariiber hinaus unterschiedliche
Dialekte und lehrten einander das Singen - sie bildeten ihre Sprache also
in einem gewissen Mafle auch nach Ubereinkunft (Aristoteles, Historia
animalium IV, 101-111, 536 b 14-19). Allerdings kommunizierten die Tiere

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles

iberwiegend bis ginzlich von Natur aus, wahrend die Menschen ihre
Sprache vor allem auf Grund von Ubereinkunft entwickelten (Aristote-
les, De interpretatione I, 2, 16 a 27-29).

Tiere haben keine Kunst und Uberlegung: Selbst die begabteren Tie-
re ,leben in ihren Vorstellungen (pavtacion) und Gedéchtnisinhalten
(pvripon) und haben nur geringen Anteil an Erfahrung (éumeipia), das
Geschlecht der Menschen dagegen lebt auch in Kunst (téyvn) und Uber-
legungen (Aoywopdr).“ (Aristoteles, Metaphysik I, 1, 980 b 28)

Tiere konnen nicht in die Zukunft planen und verantwortlich handeln:
Sie kénnen keine komplexeren Planungen unternehmen, wenn ungeahn-
te Schwierigkeiten entstehen, also nicht im eigentlichen Sinne handeln
(mpérTerv) (Aristoteles, Eudemische Ethik II, 6, 1222 b 18-20; Nikoma-
chische Ethik VI, 2, 1139 a 17-20). Die nichtmenschlichen Lebewesen
fihrten ihr Leben von Natur (gpioet) aus, einige auch auf Grund von
Gewohnheiten (£0et), doch nur der Mensch aus Vernunft (Aéyw) (Aris-
toteles, Politik VII, 13, 1332 b 3-5).

Tiere konnen nicht reflektiert entscheiden: Aristoteles gesteht zu, dass
manche Tiere intelligent (ppdvipog) sind und ihren Verstand (ppévnoic)
gebrauchen (Aristoteles, Historia animalium I, 1, 488 b 15; Metaphysik I,
1, 980 b 22; Nikomachische Ethik VI, 7, 1141 a 26-28). Auch seien gewisse
Tiere intelligenter als andere (Aristoteles, Historia animalium VIII, 1, 589
a 1; De partibus animalium II, 2, 648 a 6-8; II, 2, 650 b 24-27; De
generatione animalium II, 6, 53 a 10-13; Metaphysik I, 1, 980 b 21), wobei
der Mensch am intelligentesten sei (Aristoteles, De anima II, 9, 421 a
18-23; De partibus animalium IV, 10, 686 b 22; IV, 10, 687 a 7-10.16 -
18; De generatione animalium II, 6, 44 a 30). Damit scheint der Unter-
schied zwischen tierlicher und menschlicher Intelligenz eher graduell als
qualitativ. Aber: Beratend (PouvAeutikdg), also auf Grund eigener und
gemeinschaftlicher Uberlegung entscheidend ist fiir Aristoteles nur der
Mensch (Aristoteles, Historia animalium I, 1, 488 b 24-25).

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass Aristoteles auf Grund seiner

prazisen Naturbeobachtung einige Féhigkeiten der Tiere anerkennt. Aber

immer wenn es scheint, als wiirde er zwischen Menschen und Tieren nur

einen graduellen Unterschied machen, kommt sofort ein Argument dazu,
das den prinzipiellen Unterschied zwischen ihnen untermauert. Kein ande-
rer Philosoph vor ihm hat die Aloga-These so umfangreich entfaltet und
so vielschichtig begriindet wie Aristoteles. Damit trigt er entscheidend zum
Siegeszug dieser These bei.

73

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

Der Anthropozentrismus spielt bei Aristoteles hingegen eine geringere
Rolle. Denn die theologische Frage nach der Fiirsorge der Gétter hat
fir ihn anders als die teleologische Frage nach einer alles umfassenden
Entwicklungsrichtung der Natur wenig Bedeutung. Dennoch: ,Einmal geht
Aristoteles sogar soweit, die Behauptung auszusprechen, auch die Tiere
seien um der Menschen willen hervorgebracht worden (Politeia I, 9, 1256 b
15-22) [...] Diese radikal anthropozentrische Auflerung steht bei Aristoteles
vollig vereinzelt da.“ (Urs Dierauer 1977, 155)

Die Stelle lautet bei Aristoteles folgendermafien: ,Man muss klarerweise
zugestehen, dass die Pflanzen fiir die Tiere geschaffen sind und die Tiere
fur die Menschen; die Haustiere, damit er sie nutze und sich von ihnen
erndhre; die wilden Tiere, zumindest zum grofiten Teil, damit er sich von
ihnen ernahre und sich ihrer fur andere Bedurfnisse bediene, damit von
ihnen Kleidung und andere Werkzeuge gemacht werden konnen. Und da
die Natur nichts Unvollkommenes oder Zweckloses macht, hat sie diese alle
fir den Menschen gemacht.“ (Aristoteles, Politeia I, 9, 1256 b 15-22; dazu
kommentierend Mario Vegetti 1994, 131)

Zurecht weist Dierauer auf den Kontext der Stelle hin. Es geht um die
Grundordnung des Staates und der Politik. In diese Passagen flieflen viele
damals populdre Gedanken ein, so wie kurz davor die These, es gebe
Menschen, die von Natur aus SklavInnen seien. ,Aristoteles rechtfertigt
hier in ganz dhnlicher Weise eine bestehende Institution, die Sklaverei, wie
er kurz darauf die faktische Ausniitzung der Tiere mit dem Hinweis auf
deren Naturhaftigkeit begriindet.“ (Urs Dierauer 1977, 156-157) Anschlie-
Bend stellt er sogar explizit eine Analogie her: Sklavinnen sind Menschen,
die von vernunftbegabten Menschen so weit entfernt sind wie die Tiere,
weil sie nicht @iber Vernunft verfiigen, sondern nur der Vernunft anderer
gehorchen konnen (Aristoteles, Politeia I, 5, 1254 b 16-26). Hier werden
also wie schon bei fritheren Autoren die Aloga-These und die Anthropo-
zentrismus-These inhaltlich miteinander verkniipft. Die eine begriindet die
andere. Aufierdem entspricht der Anthropozentrismus durchaus der aristo-
telischen Teleologie, die dem Gedanken folgt, dass Niederes dem Hoheren
dient. Dennoch: , Aristoteles erblickt das Telos der Tiere wie dasjenige der
Menschen in der Entfaltung ihrer Méglichkeiten und in der Verwirklichung
ihrer Lebensform, nicht aber in ihrem Dienst an hoheren Wesen. Darin
besteht ein grundlegender Akzentunterschied zwischen der Teleologie des
Aristoteles und derjenigen der Stoa, die den Menschen als Zweck der gan-
zen Naturordnung betrachtete. (Urs Dierauer 1977, 156)

74

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

Das Urteil anderer Autoren ist hier durchaus hérter. Denn trotz aller
groflartigen Naturwissenschaft bleibt Aristoteles in der Politik und Ethik
sehr darum bemiiht, bestehende gesellschaftliche Hierarchien zu rechtferti-
gen und zu stabilisieren — einschlieflich der Verkniipfung von ,Speziesis-
mus, Rassismus und Sexismus® (Giuliana Lanata 1994, 28). Man muss ja
nicht gleich die entscheidende ,Krise®, auf Grund der die Tiere als Aloga
qualifiziert werden, bei Aristoteles lokalisieren (Richard Sorabji 1993, 7).
Dennoch geht es um mehr als nur eine einzige Stelle, wie Dierauer behaup-
tet. Denn mehrfach betont Aristoteles, es gebe keine Rechtsgemeinschaft
zwischen Menschen und Tieren (Aristoteles, Politeia I, 5, 1254 b 12ff; 111, 9,
1280 a 32; Nikomachische Ethik VIII, 11, 6, 1161 b 1ff; vgl. Giuliana Lanata
1994, 35) - ein zentraler Baustein des Anthropozentrismus, der in der Stoa
entscheidende Bedeutung gewinnt. So diirfte es eine kluge Formulierung
sein, Aristoteles ein ,,doppeldeutiges Genie® zu nennen (Mario Vegetti 1994,
135).

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

»Es gibt keine andern antiken Texte, die so oft und mit solchem Nachdruck
den Unterschied von Mensch und Tier hervorheben wie die stoischen und
stoisch beeinflussten Schriften.“ (Urs Dierauer 1977, 224) Mit diesen Worten
umreifit Urs Dierauer die Sonder- und Schliisselstellung der Stoa fiir die
Sicht des Mensch-Tier-Verhiltnisses in der antiken Philosophie.

Nun umfasst die Stoa einen Zeitraum von rund 500 Jahren. Der his-
torische Kontext ihrer Entstehung um 300 v.Chr. ist die tiefe Krise der
griechischen Stadtstaaten. Ihr begegnet die Stoa mit der starken Fokussie-
rung auf die Moralitdt des Individuums einerseits und die kosmopolitische
Rechtsgemeinschaft aller Menschen andererseits. Wenn die ,, Mesopolis“ des
Stadtstaats briichig wird, miissen die ,Mikropolis“ des Individuums und
die ,Makropolis“ der weltumspannenden Menschengemeinschaft die Last
tibernehmen und zu zweit tragen.

Eine gewisse Problematik erwéchst aus der Quellenlage: Von den Vertre-
tern der alteren Stoa (300 — 150 v.Chr.) sind — mit Ausnahme von Kleanthes’
Hymnus auf Zeus - keine vollstindigen Werke erhalten. Die Uberlieferung
ihrer Lehren beruht grof8enteils auf Paraphrasen und Zusammenfassungen
durch Autoren spiterer Epochen, unter ihnen auch Gegner der stoischen
Philosophie. Jedoch erweist sich die stoische Lehre durch fiinf Jahrhunder-
te als erstaunlich konstant, weswegen man vermuten darf, dass die frithe

75

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

Stoa dhnlich lehrte wie die mittlere und spite (Urs Dierauer 1977, 221).
Die mittlere Stoa (150 - 0 v.Chr.) kennen wir durch ihre Rezeption bei
Cicero, der ein Schiiler des Poseidonius war und von daher eine griindliche
Kenntnis stoischer Ideen besitzt. Die jiingere Stoa (0 — 200 n.Chr.) ist
bestens dokumentiert durch die erhaltenen Werke von Seneca, Epiktet und
Marc Aurel.

3.5.1 Die Oikeiosis-Lehre als Rahmentheorie

Kontext aller stoischen Uberlegungen ist die Oikeiosis-Lehre, die Lehre von
der liebenden Zuwendung der Lebewesen zu und Anfreundung mit sich
selbst. Diese sei eine Strebung, die die Natur allen Lebewesen mitgegeben
habe. In der Begrifflichkeit moderner Biologie wiirden wir vom natiirlichen
Streben nach Selbsterhaltung sprechen. So referiert Diogenes Laertios aus
dem verlorengegangenen Werk ITept teh@v des Chrysipp (281/ 276 — 208/
204 v.Chr.):

»Der erste Trieb, so sagen sie, der sich in einem lebenden Wesen regt, sei
der, sich selbst zu erhalten (tnpeiv éovtd); er sei eine Mitgabe der Natur
von Anbeginn an, wie Chrysipp im ersten Buch {iber die Endziele mit
den Worten sagt, fiir jedes lebende Wesen sei seine erste ihm von selbst
zugewiesene Angelegenheit sein eigenes Bestehen sowie das Bewusstsein
davon. Denn es war doch nicht zu erwarten, dass die Natur das lebende
Wesen sich selbst entfremde, oder auch, dass sie, nachdem sie das Geschopf
einmal hervorgebracht, sich weder die Selbstentfremdung (&AAotpiddoar)
noch die Selbstanfreundung (oikei®oor) habe angelegen sein lassen. Es
bleibt also nur {ibrig zu sagen, dass sie es nach vollzogener Schépfung
mit sich selbst befreundet habe (oixeiwoar mpog éowtd). Denn so wehrt
es alles Schiddliche ab und verschafft allem, was seiner Eigenart dienlich
ist, freien Zutritt.“ (Diogenes Laertios, Leben und Meinungen beriihmter
Philosophen VII, 85)

Nun ist zwar das natiirliche Streben nach Selbsterhaltung Menschen und
Tieren gemeinsam. Beide sollen ihrer Natur gemaf3 leben. Doch weil der
Mensch sich ab einem gewissen Alter als vernunftbegabtes Wesen erkennt
und liebt, bedeutet fiir ihn naturgemifl zu leben im Unterschied zu den
Tieren vernunftgemiafl zu leben. Ein vernunftgeméflies Leben geht jedoch
ber die natiirlichen Strebungen hinaus. Dieser Gedanke untermauert ei-
nerseits die grundlegende Verbundenheit aller Menschen untereinander,

76

18.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

reif3t aber andererseits eine tiefe Kluft zwischen Menschen und Tieren auf.
Es kommt zu einer fundamentalen Abgrenzung von den Tieren.

3.5.2 Tierliches Verhalten als naturhaft

Freilich ist die stoische These, dass die Tiere einem naturhaften Streben
folgen, das sie weder erlernen noch verstehen, nicht einfach aus der Luft ge-
griffen. Im Gegenteil, die Stoiker fithren eine Reihe empirischer Beobach-
tungen an, um sie zu untermauern. Marcus Tullius Cicero (106 - 43 v.Chr.)
verweist beispielsweise auf Entenkiiken, die spontan ins Wasser steigen und
zu schwimmen beginnen, ohne dass ihre Eltern sie das lehren miissen; auf
Hiihner, die auch Enteneier ausbriiten und daher offenkundig ohne Uberle-
gung einem inneren Automatismus folgen; auf Jungvogel, die spontan ihre
Fliigel ausbreiten und zu fliegen versuchen; auf neugeschliipfte Krokodile
und Schildkréten, die von ihren Eltern nichts lernen konnen, weil diese
die Eier im Sand vergraben und sich dann aus dem Staub gemacht haben;
auf neugeborene Sdugetiere, die sofort an der Mutterbrust saugen (Cicero,
De natura deorum 2, 128-129). Und Lucius Aeneus Seneca (1 - 65 n.Chr.)
verweist auf die Spinnen, die wundervolle Netze bauen konnen, ohne das
jemals gelernt zu haben, sowie auf das spontane Fluchtverhalten der Tiere
vor ihren natlirlichen Feinden, das ebenfalls vom ersten Moment des Le-
bens an zu beobachten ist (Seneca, Epistula 121, 23).

Bei welchem der frithen Stoiker diese Beispiele ihren Ursprung haben,
muss wohl im Dunkeln bleiben. Cicero und Seneca legen ihre Quellen
nicht offen. Bei Aristoteles finden sich die genannten Beispiele noch nicht,
obgleich der bereits zwischen einem Verhalten von Natur aus und einem
Verhalten auf Grund von Ubereinkunft unterscheidet und damit in Umris-
sen die stoische Position andeutet. Manches diirfte von Poseidonios (135
- 51 v.Chr.) stammen, aber das bleibt letztlich spekulativ (Urs Dierauer
1977, 213). Entscheidend ist jedoch der gewaltige Erkenntnisfortschritt, der
in der Unterscheidung von spontanem (die moderne Wissenschaft wiirde
sagen ,angeborenem“) und erlerntem Verhalten und in der Kriteriologie
fir beides liegt. Spontanes, natiirliches Verhalten geschieht ohne LehrerIn
allein durch natiirliche Fithrung: ,sine magistro duce natura” (Cicero, de
natura deorum 2, 128). Das ,Wissen’, das solches Verhalten steuert, wird
nicht durch Erfahrung gewonnen: ,scientia non experimento collecta” (Se-
neca, Epistula 121, 19). Und zur Bestimmung eines Verhaltens als naturhaft
und nicht erlernt dienen zwei Kriterien: Die Schnelligkeit, mit der sich

77

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

das betreffende Verhalten ,sofort” einstellt, und seine Stereotypie, die keine
Varianz kennt. ,Langsam und in mannigfacher Abwandlung kommt, was
die Erfahrung lehrt; was hingegen die Natur lehrt, ist bei allen gleichartig
und wird ihnen sogleich zuteil (et tardum est et varium quod usus docet;
quidquid natura tradit et aequale omnibus est et statim).“ (Seneca, Epistula
121, 20)

Bis in die moderne Naturwissenschaft wirkt diese paradigmatische Di-
chotomie von ,,angeborenem® und erlerntem Verhalten nach. Grundsatzlich
hat sie sich als sehr fruchtbar erwiesen. Jedoch ist sie mittlerweile in zwei
Hinsichten modifiziert worden:

- Alle Lebewesen mit zentralem Nervensystem, auch die Menschen, verfii-
gen fiir nahezu alle Verhaltensweisen iiber einen angeborenen Basisme-
chanismus, ohne den Lernprozesse gar nicht initiiert werden konnten.
Bei den ersten Schritten ins Leben bedienen sie sich dieser angeborenen
Mechanismen, und auch spater werden diese nicht einfach ausgeloscht.
Wohl aber wird das gesamte Verhalten der Lebewesen mit zentralem
Nervensystem (abgesehen von spinalen Reflexen!) durch Lernerfahrun-
gen kontinuierlich weiterentwickelt und ausdifferenziert. Der radikale
Gegensatz von angeborenen und erworbenen Verhaltensweisen stimmt
also nicht — weder bei Menschen noch bei Tieren. Vielmehr wird man
sagen miissen, dass alle Verhaltensweisen einen angeborenen Kern besit-
zen, der durch Erfahrungen eigenstindig geformt und individuell entfal-
tet wird.

- Damit eriibrigt sich auch der harte stoische Gegensatz zwischen Tieren,
die angeblich nur naturhafte Verhaltensweisen zeigen, und Menschen,
die ab einem gewissen Alter angeblich nur noch erworbene, reflektierte
Verhaltensweisen zeigen. Denn der Kategorienfehler der oben genannten
Beispiele liegt darin, dass mit einer Ausnahme lauter Verhaltensweisen
von neugeborenen Tieren mit dem Verhalten erwachsener Menschen
verglichen werden. Korrekt hitte man das Verhalten des Nachwuchses
von Tieren mit dem des Nachwuchses von Menschen und das erwachse-
ner Tiere mit dem erwachsener Menschen vergleichen miissen. Doch
das Huhn, das Enteneier ausbrutet, wird nicht mit einem Menschen ver-
glichen, der sich (in spontaner Rithrung angesichts des Kindchensche-
mas!) eines elternlosen Tierbabies annimmt, und auch das Beispiel des
angeborenen Saugverhaltens an der Mutterbrust wird nicht genutzt, um
eine Gemeinsamkeit zwischen Menschen und anderen Sdugetieren fest-
zuhalten. Ein einziges Mal wird einem Tier eine gewisse Lernfahigkeit

78

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

zugesprochen, nimlich dem Pferd, das nach langem Uben den Weg in
seinen Stall von selbst findet (Seneca, Epistula 124, 16-17). Ansonsten
bleibt das Lernen jedoch den Menschen vorbehalten.

So fruchtbar sich also die stoische Unterscheidung von naturhaftem und
erworbenem Verhalten im Laufe der Jahrtausende erweist, so wenig ist
sie doch geeignet, den Unterschied zwischen Menschen und Tieren zu be-
schreiben. Genau dieser Kategorienfehler hat tierethisch betrachtet schwer-
wiegende Folgen.

3.5.3 Vernunft als Proprium des Menschen

»,Obwohl Hinweise auf das naturgeméfle Leben der Tiere in der stoischen
Ethik gar nicht so selten sind, tiberwiegt doch bei weitem die Betonung
des radikalen Unterschieds von Mensch und Tier. Immer wieder wird
unterstrichen, wie wichtig es fiir den Menschen sei, die grundsitzliche
Differenz gegeniiber den Tieren nicht zu vergessen. (Urs Dierauer 1977,
204) Mit diesen Worten deutet Dierauer zurecht an, dass die Abgrenzung
des Menschen von den Tieren fur die Stoa kein Selbstzweck ist, sondern
in moralpadagogischer Absicht geschieht. Das belegt beispielsweise Cicero,
wenn er ermahnt: ,Es ist fiir jede Untersuchung tiber die Pflicht sinnvoll,
sich immer bewusst zu sein, wie weit die Natur des Menschen dem Vieh
und den iibrigen Tieren iiberlegen ist. Die Tiere haben ja nur Empfinden
fir sinnliche Lust (voluptas) und geben sich ihr rein triebhaft hin. Der
menschliche Geist aber wird lernend und denkend gendhrt (hominis au-
tem mens discendo alitur et cogitando)... (Cicero, De officiis 1, 105) Der
Vergleich mit den Tieren soll die Grofle und Bedeutung der spezifisch
menschlichen Pflichten verdeutlichen. Ahnlich schreibt auch Seneca: ,, Auf
keine Weise kann ich dir mehr niitzen, als wenn ich dir jenes Gut zeige, das
deiner Natur entspricht, und wenn ich dich von den Tieren trenne und auf
die Stufe Gottes stelle“ (Seneca, Epistula 124, 21)

Die Vernuntft ist fiir die Stoiker das einzige wirkliche Gut des Menschen,
alle anderen Giiter, die er mit den Tieren gemeinsam hat, sind Adiaphora
(adiépopa), ethisch neutrale Wirklichkeiten. In diesem Sinne fragt Seneca:
~Weshalb iibst du deine Korperkrifte? Dem Vieh und den wilden Tieren hat
die Natur weit grofiere verliehen. Weshalb pflegst du dein Aussehen? Wenn
du auch alles erdenkliche unternimmst, wirst du doch von den Tieren
an Schonheit tibertroffen. Weshalb kimmst du dein Haar mit ungeheurer
Sorgfalt? Magst du es nun nach Art der Parther fallen lassen oder nach Ger-

79

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

manenart aufbinden ..., so schiittelt doch jedes beliebige Pferd eine dichtere
Mihne und prangt auf dem Nacken des Lowen ein schonerer Haarbusch.
Wenn du dich im Schnelllauf {ibst, so wirst du doch dem Hislein nicht
gewachsen sein.“ (Seneca, Epistula 124, 22)

In einem anderen Brief entfaltet Seneca seine These mit einer noch
grofleren Anzahl von Beispielen: , Alle Dinge bestehen in ihrem Gut. Die
Fruchtbarkeit und der Geschmack das Weins empfehlen die Weinrebe, die
Schnelligkeit den Hirsch; wie stark die Ochsen im Hinblick auf den Riicken
seien, fragst du, deren einziger Nutzen ist, eine Last zu tragen; beim Hund
ist der Splrsinn das Beste, wenn er wilde Tiere aufspiiren muss, die Lauffa-
higkeit die Beste, wenn er sie verfolgen muss, die Kiihnheit die Beste, wenn
er sie beiflen und auf sie losgehen muss: Das muss bei jedem das Beste sein,
fiir das er geboren wird, wofiir er geschitzt wird. Was ist das Beste beim
Menschen? Die Vernunft! Durch diese uibertrifft er die Tiere, durch diese
folgt er den Goéttern. Die vollendete Vernunft ist das ihm eigene Gut, die
ibrigen sind ihm mit den Tieren und Pflanzen gemeinsam. Er ist stark -
auch die Lowen sind stark. Er ist schon - auch die Pfauen sind schon. Er ist
schnell - auch die Pferde sind schnell. Ich sage nicht: Der Mensch wurde
in all diesen Dingen iibertroffen. Ich frage nicht, was er als Grofites in sich
hat, sondern was das Seine ist. Er hat einen Korper - auch die Biaume
haben Korper. Er hat eine Antrieb und eine freiwillige Bewegung — auch die
Raubtiere und Wiirmer haben einen Antrieb und eine freiwillige Bewegung.
Er hat eine Stimme - aber eine um wieviel klarere Stimme haben die
Hunde, eine um wieviel durchdringendere Stimme haben die Adler, eine
um wieviel schwerere Stimme haben die Stiere, eine um wieviel leichtere
und lieblicherer Stimme haben die Nachtigallen? Was ist dem Menschen
eigen? Die Vernunft. Diese vollendet das Gliick des Menschen, wenn sie
richtig und vollkommen ist. Wenn also jedes Ding lobenswert ist, wenn
es sein Gut vollendet hat und zum Ziel seiner Lebensart gekommen ist,
fiir den Menschen jedoch die Vernunft sein eigenes Gut ist, wenn er sie
vollendet hat, dann ist die Vernunft lobenswert und hat ihr wesensmafSiges
Ziel erreicht. Diese vollendete Vernunft wird Tugend genannt, und dieselbe
ist ehrenwert. (Seneca, Epistula 76, 8-10)

Man ahnt die Falle, in die die Stoiker wie auch die meisten Griechen vor
ihnen gehen. Mit aller Gewalt suchen sie nach dem exklusiven Proprium
des Menschen, denn angeblich konne nur dieses Exklusive das Ziel der
menschlichen Lebensart bestimmen. Doch warum soll das eigentlich so
sein? Kann nicht auch ein Gut, das der Mensch mit anderen Tieren teilt,
sein hochstes sein? Dass die Frage nach dem bonum hominis zentral ist,

80

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

ist vollig einsichtig. Aber warum muss dieses bonum ein exklusiver Besitz
sein? Diese Frage wird in den hier referierten Texten nirgends auch nur
gestreift. Man wird den Eindruck nicht los, dass das menschliche Selbstbe-
wusstsein durch die Abwertung anderer Lebewesen gewonnen werden soll.

Wie schon Aristoteles und in weitgehender Orientierung an ihm haben
auch die Stoiker klare Vorstellungen davon, welche spezifischen Fahigkeiten
jenen Lebewesen vorbehalten sind, die Vernunft besitzen (vgl. zum Folgen-
den Urs Dierauer 1977, 225-235):

- Sprache: Dass Tiere keine Sprache haben, ist eine so fundamentale
Grundiiberzeugung der gesamten Stoa, dass man iiber sie nicht mehr viel
reden zu miissen glaubt. Sie ist uns daher vor allem durch die Gegner
der Stoa tiberliefert. Bei Seneca findet sich gleichwohl der Hinweis, die
Artikulationen der Tierstimmen seien ,nicht artikuliert und wirr und
zu Worten nicht fahig (non explanabilis et perturbata et verborum ineffi-
cax)“ — und das sei ein Bild ihrer Seele, die ebenfalls des Logos entbehre
(Seneca, De ira 1, 3, 7). In diesem einen Punkt weichen die Stoiker
massiv von Aristoteles ab, der den Tieren sehr wohl Sprache zugestanden
hatte.

- Ein bewusstes Verhiltnis zu Vergangenheit und Zukunft: Tiere leben, so
Seneca, weitestgehend in der Gegenwart. An Vergangenes erinnern sie
sich nur, wenn die Erinnerung durch einen Sinnesreiz ausgelost wird,
und Zukiinftiges kénnen sie sich {iberhaupt nicht vorstellen (Seneca,
Epistula 124, 16). Cicero gesteht den Tieren immerhin eine eng begrenzte
Zukunftserwartung und -vorstellung zu (Cicero, De officiis 1, 11). Die
enge Begrenzung ergibt sich fiir ihn aus der Tatsache, dass Tiere anders
als Menschen nicht in Kausalzusammenhangen denken konnten.

- Willens- und Handlungsfreiheit: ,Jedes Vernunftwesen handelt erst
dann, wenn es zuvor durch die Vorstellung (specie) von irgendetwas
erregt worden ist, dann einen Antrieb (impetus) empfangen hat und
wenn schlieffilich die Zustimmung (adsensio) diesen Antrieb bestatigt
hat“ (Seneca, Epistula 113, 18) Diese freie Zustimmung (griechisch
ovykatdBeaig) hat nur der Mensch, denn sie setzt ein verniinftiges Urteil
tiber die Vorstellung und den von ihr ausgelésten Antrieb voraus. Wah-
rend also alle Lebewesen dem Plan der Goétter folgen miissen, sind die
Menschen die einzigen, die das aus freien Stiicken tun kdnnen und sollen
(Marc Aurel, Meditationes 10, 28).

- Moralitdt: Tiere haben weder Tugenden noch Laster (Seneca, De ira
1,3,7). Wenn umgangssprachlich von ihrer Tauglichkeit gesprochen wird,

81

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

dann ist dies also nicht im moralischen Sinne gemeint. Als empirischen
Beleg fiir diese These fithren die Stoiker ein Gefiihl an, das den Tieren
fehle. Kein Tier schdme sich fiir etwas oder erréte auf Grund eines
Fehlverhaltens (Epiktet, Diatribae 3, 7, 27). Thm fehle also die aidcg, das
Gefiihl fiir das moralisch Angemessene. Nur der Mensch habe Sinn fiir
Ordnung und Maf} - &sthetisch ebenso wie ethisch (Cicero, De officiis
1, 14). Die moderne Verhaltensforschung belehrt uns auch hier eines
Besseren.

- Gotteserkenntnis und Gottesverehrung: Im Zeus-Hymnus des Kleanthes
(331 - 232 v.Chr.) wird die menschliche Pflicht zum Lobpreis der Gott-
heit mit der exklusiven Gottesverwandtschaft sowie der ausschliefllichen
Sprachbegabung des Menschen begriindet: ,Dich, Zeus, zu rithmen ge-
ziemt allen sterblichen Menschen; denn sie stammen von dir und haben
Sprache erhalten ganz allein von allem, was lebt und wandelt auf Erden.*
(Stoicorum veterum fragmenta I, 537, 3-5) Doch nicht nur die Gottesver-
ehrung, sondern auch die Gotteserkenntnis ist eine exklusive Begabung
des Menschen: ,Man behauptet..., der Geist sei den Menschen von Gott
eingegeben worden. Dadurch sind wir mit den Himmlischen verwandt
und konnen ihr Geschlecht oder Stamm (genus vel stirps) genannt wer-
den. So gibt es denn auch unter so vielen Arten von Lebewesen kein
anderes aufSer dem Menschen, das ein Wissen von Gott hat.“ (Cicero, De
legibus 1, 24)

Natiirlich kénnte man die meisten Elemente, die von den Stoikern aus-
schliefSlich der Vernunft zugeschrieben werden, mit den Mitteln heutiger
Verhaltensforschung und Neurowissenschaft auch bei Tieren nachweisen.
Doch soll die gute Intention der stoischen Uberlegungen nicht {ibergangen
werden. Wie schon gesagt: Die starke Betonung der Vernunftbegabung
des Menschen dient der Untermauerung des ethischen Anspruchs, diese
Vernunft auch zu gebrauchen und vernunftgemif3 zu leben (Urs Dierauer
1977, 225). Diese moralpadagogisch gute und richtige Absicht wird jedoch
in der Stoa auf eine Weise verwirklicht, die schwere Kollateralschaden fiir
die Tiere mit sich bringt. Denn sie ist nicht abzutrennen von der ,Konse-
quenz und Radikalitdt, mit der die Stoiker die Vernunftlosigkeit der Tiere
unterstreichen” (Urs Dierauer 1977, 224). Dem Anthropozentrismus ist da-
mit der rote Teppich ausgelegt. Die Tiere werden aus der (kosmopolitisch
ungemein weit gefassten!) universalen Rechtsgemeinschaft ausgeschlossen.

82

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

3.5.4 Teleologisch strikter Anthropozentrismus

Die Darstellung der stoischen Schopfungslehre hatte ihren Ausgang bei der
Oikeiosis-Lehre genommen. Diese natiirliche Strebung aller Lebewesen,
sich mit sich selbst anzufreunden und um die Selbsterhaltung besorgt zu
sein, hat aus Sicht der Stoiker einen grofleren Horizont. In ihrer vollen
Bedeutung wird sie erst verstandlich im Rahmen der stoischen Teleologie,
des Anthropozentrismus.

In seiner Abhandlung {iber die Natur der Gotter beschreibt Cicero zu-
néchst mit vielen Beispielen, wie wundervoll und zweckmiflig die Lebewe-
sen geschaffen sind und wie es im Grunde keine Funktion ihres Korpers
gibt, die nicht ihren Sinn hitte. Dann wirft er ein: ,Vielleicht kénnte nun
jemand fragen, um wessentwillen (cuiusnam causa) denn ein so gewaltiges
Werk geschaffen wurde. Etwa fiir Biume und Krduter, deren Erhaltung
doch durch das Naturgesetz gesichert ist, obgleich sie ohne Empfindungs-
vermogen (sine sensu) sind? Das ist doch absurd! Oder aber fiir die Tiere?
Es ist aber doch wohl ebenso unwahrscheinlich, dass sich die Goétter fiir
Geschopfe, die nicht einmal reden und denken kénnen (mutarum et nihil
intellegentium), so grofle Mithe gemacht haben. Fiir wen also soll die Welt
nun geschaffen sein? Natiirlich fiir die vernunftbegabten lebenden Wesen,
das sind Gotter und Menschen, die zweifellos vollkommensten Wesen;
denn die Vernunft (ratio) tibertrifft alles“ (Cicero, de natura deorum 2, 133)

Der Abschnitt kann als eine Summe des stoischen Anthropozentrismus
verstanden werden. Samtliche Schliisselbegriffe der Ontologie der Lebewe-
sen tauchen auf, und die gesamte Hierarchie der Geschopfe wird durchge-
gangen. Am Schluss bleibt nur der Rekurs auf die Vernunft. Doch Cicero
will den Beweis fiir diese These noch untermauern. Den letzten Teil seiner
Abhandlung leitet er daher folgendermaflen ein: ,Es bleibt, dass ich am
Schluss meiner Rede endlich noch zeige, alles in dieser Welt (omnia in
hoc mundo), was die Menschen gebrauchen, sei um der Menschen willen
geschaffen und zubereitet worden (hominum causa facta esse et parata).
(Cicero, de natura deorum 2, 154) In der Folge geht Cicero nacheinander
die verschiedenen geschaffenen Wirklichkeiten durch und zeigt, dass sie
alle dem Nutzen der Menschen dienen:

— Die Welt als ganze: ,Am Anfang ist die Welt selbst um der Gétter und
Menschen willen gemacht worden, und was immer in ihr ist, zum Nut-
zen der Menschen bereitet und erfunden worden. Denn die Welt (mun-
dus) ist gleichsam das gemeinsame Haus (domus) der Gétter und Men-
schen oder ihrer beider Stadt (urbs); nur jene namlich, die die Vernunft

83

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

gebrauchen (ratione utentes), leben nach Recht und Gesetz (iure ac lege
vivunt). (Cicero, de natura deorum 2, 154) Cicero interpretiert also
»Haus“ und ,Stadt“ als Rechtsgemeinschaften. Und zu diesen kénnen
nur Vernunftwesen gehoren, ergo Gotter und Menschen. - Man erkennt
den Zirkelschluss: Wenn die Welt als Rechtsgemeinschaft definiert wird,
kommt sie nur den Verniinftigen, namlich den Rechtssubjekten, zugute.
Und weil die Menschen verniinftig sind, haben sie die Welt als Rechtsge-
meinschaft gestaltet. Der stoische Anthropozentrismus dreht sich hier im
Kreis.

— Die Gestirne: ,Schon der Umlauf der Sonne, des Mondes und der ubri-
gen Gestirne, obgleich er auch zum Zusammenhalt der Welt beitrégt,
gibt dennoch ebenso ein Schauspiel fiir die Menschen. Denn es gibt
keine unersittlichere Spezies, keine schonere und an Vernunft und Bega-
bung herausragendere (nulla est enim insatiabilior species, nulla pulchri-
or et ad rationem sollertiamque praestantior). Thren Lauf beobachtend
haben wir niamlich die Reife der Zeiten, ihre Verschiedenheiten und
Verdanderungen erkannt. Wenn diese also allein den Menschen bekannt
sind, missen sie um der Menschen willen gemacht worden sein (quae si
hominibus solis nota sunt, hominum facta esse causa iudicandum est).*
(Cicero, de natura deorum 2, 155)

- Die Pflanzen: ,Ihrer und aller Dinge Nutzen und Fiirsorge (usus et cura)
ist Sache der Menschen. (Cicero, de natura deorum 2, 156) ,,Und auch
wenn die wilden Tiere manche von ihnen rauben oder stehlen, sagen wir
deswegen nicht, sie seien um ihretwillen gewachsen. Denn die Menschen
bauen ihre Friichte auch nicht um der Miuse oder Ameisen, sondern um
ihrer Ehepartner, Kinder und Familienangehorigen willen an. Deshalb
genieflen die wilden Tiere wie gesagt heimlich, die Herren (domini) aber
offentlich und frei* (Cicero, de natura deorum 2, 157) Hier iibergeht
Cicero die Wildpflanzen und schliefit von den Kulturpflanzen, die der
Mensch anbaut, auf alle Pflanzen - rhetorisch geschickt, argumentativ
aber defizitir.

- Die Tiere: ,Und es liegt fern, dass dies um der wilden Tiere gemacht
worden ist, da wir sehen, dass die wilden Tiere selbst um der Menschen
willen geschaffen sind (ipsas bestias hominum gratia generatas esse).
(Cicero, de natura deorum 2, 158-163, hier 158)

Mit beeindruckender Konsequenz zieht Cicero den Anthropozentrismus
durch seine Abhandlung durch. In dieser Stringenz hat dies die vorstoische
Philosophie nicht getan, und selbst innerhalb der Stoa ist kaum jemand

84

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

vergleichbar deutlich. Dennoch: ,Auch wenn der Anthropozentrismus
nicht iiberall in der Stoa gleich extrem formuliert wird, so gehort doch
die Behauptung, die Tiere seien um der Menschen willen geschaffen wor-
den, zu jenen Sitzen, die praktisch fiir alle Stoiker bezeugt sind.“ (Urs
Dierauer 1977, 240) Der Grund - ich wiederhole mich - liegt in der Ver-
nunftbegabung des Menschen und der Vernunftlosigkeit der Tiere und aller
anderen Lebewesen: ,Die vernunftlosen Tiere und tiberhaupt Dinge und
Gegenstdnde, also das Vernunftlose, brauche du als Verniinftiger grof3sinnig
und frei. Mit den Menschen aber gehe auch auf gemeinschaftlicher Basis
um, da sie ja Vernunft haben.“ (Marc Aurel, Meditationes 6,23,1)

Es begegnen uns also stets dieselben zwei Argumente zur Begriindung des
Anthropozentrismus:

- In der Tatsache, dass alles fiir die Menschen geschaffen ist, wird die
urspriingliche Absicht der Gottheiten sichtbar, die in grofler Fiirsorge
das Beste fiir die Menschen wollen (Cicero, De natura deorum 2, 158—
161; vgl. auch Cicero, De divinatione 1, 118.120 und Stoicorum veterum
fragmenta II, 1163-1166). ,Zugespitzt konnte man im Sinne der Stoa
sagen: das Joch ist nicht dem Ochsen angepasst, sondern umgekehrt der
Ochse dem Joch (vgl. Cic. nat. deor. 2,159).“ (Urs Dierauer 1977, 242)

- Die Vernunftlosigkeit der Tiere begriindet, warum sie keine eigenstindi-
gen Teloi im Sinne der kosmischen Teleologie sein konnen. Das Niedri-
gere dient dem Hoheren, das Vernunftlose dem Verniinftigen: ,Oder war
es nicht offenkundig, dass die niedrigeren Wesen wegen der hoheren, die
hoheren aber wegen einander da sind? Hoher aber als das Unbeseelte ist
das Beseelte und hoher als das Beseelte ist das Verniinftige. (Mark Aurel,
Meditationes 5,16) Eventuelle Gegenargumente werden dann jeweils in
das anthropozentristische System eingepasst, etwa wenn die Niitzlichkeit
der Raubtiere damit erkldrt wird, dass sie die Verstandes- und Korper-
stirke des Menschen fordern (Cicero, De natura deorum 2, 161), die
Niitzlichkeit der Wanzen damit, dass sie den Menschen rechtzeitig vom
Schlaf aufwecken, und die der Mduse damit, dass sie den Menschen
zur Achtsamkeit im Umgang mit Lebensmitteln ermahnen (Stoicorum
veterorum fragmenta II, 1163). So kann Dierauer zusammenfassen: ,Mit
dem Nachweis der Vernunftlosigkeit der Tiere stand und fiel das Dogma
von der Erschaffung der Tiere zum Wohl des Menschen:“ (Urs Dierauer
1977, 243)

Nun muss anerkannt und gewiirdigt werden, dass manche Stoiker punktu-
elle Relativierungen ihres harten Anthropozentrismus zulassen. In Bezug

85

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

auf nichtmenschliche Lebewesen etwa rdumt Seneca ein, die Natur sorge
auch fiir jene Lebewesen, die keinen Nutzen fiir andere haben (,aliis inuti-
lia“; Seneca, Epistula 121,24). Mitunter spricht sich Seneca sogar gegen den
sonst von ihm vertretenen Anthropozentrismus aus: ,Nicht wir sind nam-
lich fur das Weltall der Grund, Winter und Sommer wechseln zu lassen...
Allzu hoch schitzen wir uns ein, wenn wir uns wiirdig genug vorkommen,
dass unseretwegen so Grofles in Bewegung gesetzt werde.“ (Seneca, De ira
2, 27, 2; vgl. auch Seneca, De beneficiis 6, 23, 3-4) Aber es handelt sich
eher um Ausnahmen, die die Regel bestitigen. Besonders setzt dem konse-
quenten Anthropozentrismus natiirlich das Faktum zu, dass es auch unter
den Menschen Krankheit, Leid und Tod gibt. Wie kann das sein, wenn die
Gotter doch alles so wunderbar fiir den Menschen geschaffen haben? Marc
Aurel 16st das Problem, indem er den Menschen seinerseits dem Ganzen
des Kosmos und den Géttern unterstellt: ,Denke dir also dasjenige, was
die gemeinsame Natur fiir vollstaindige Erreichung des Zieles bestimmt, als
etwas deiner Gesundheit Ahnliches und heife alles, was geschieht, wenn es
dir auch noch so hart erscheint, willkommen, weil es zum Ziele hinfihrt,
namlich zur Gesundheit der Welt und zum gedeihlichen Wirken und zur
Seligkeit des hochsten Gottes. Denn er wiirde einem Menschen nichts der
Art zuschicken, wenn es nicht dem Ganzen niitzlich wére. (Marc Aurel,
Meditationes 5, 8; dhnlich Epiktet, Diatribae 4, 7, 6)

Max Pohlenz, einer der bedeutendsten Erforscher der Stoa im 20. Jahr-
hundert, vertrat 1959 die These, der harte Anthropozentrismus der Stoa
liege ,dem griechischen Geiste urspriinglich fern“ (Max Pohlenz 1959, 99).
Es sei ,also ein ganz neues Lebensgefiihl, wenn die Stoa gerade diesen Ge-
danken [...] in den Mittelpunkt ihrer Weltbetrachtung riickt. Aber ebenso
fremd wie dieses Lebensgefithl dem alten Griechentum ist, so vertraut ist
es uns aus dem Alten Testament...“ (Max Pohlenz 1959, 100) Und er stellt
die gewagte These auf, der Griinder der Stoa, Zenon von Kition (333 - 261
v.Chr.), habe den Anthropozentrismus aus seiner vom alttestamentlichen
Denken geprigten zypriotischen Heimat mitgebracht. Diese These wurde
und wird jedoch von den meisten ForscherInnen abgelehnt (vgl. Urs Dier-
auer 1977, 240). Denn an ihr stimmt wirklich gar nichts: Weder denkt
das Alte Testament anthropozentristisch noch war Zypern zur Zeit Zenons
judisch gepragt noch gibt es irgendeinen textlichen Anhalt dafiir, dass
und wie Zenon den Anthropozentrismus aus dem frithjiidischen Kontext
ibernommen haben sollte. Und schlieSlich haben wir heute anders als zu
Pohlenz’ Zeiten eine gute Rekonstruktion des griechischen Ursprungs des
Anthropozentrismus.

86

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

Aber auch Dierauers These, der Anthropozentrismus sei vermutlich im
griechischen und jiidischen Kulturkreis gleichzeitig entwickelt worden, ist
auf dem Hintergrund der neueren Bibelexegese (vgl. Kapitel 2) nicht zu
halten. Vielmehr fillt der enorme Kontrast zwischen dem (einschliefllich
der in griechischer Sprache verfassten ,apokryphen® Biicher, allerdings
ausschlieflich der griechischen Bibeliibersetzung der Septuaginta!) iiber
weite Teile biozentristisch denkenden Alten Testament und dem anthropo-
zentristischen Mainstream der griechisch-romischen Philosophie eklatant
ins Auge. Nirgends in der Bibel findet man einen Satz, der auch nur ansatz-
weise so formuliert wie Cicero: ,Am Anfang ist die Welt selbst um der
Gotter und Menschen willen gemacht worden, und was immer in ihr ist,
zum Nutzen der Menschen bereitet und erfunden worden.“ (Cicero, de na-
tura deorum 2, 154) Dieser Anthropozentrismus ist, wenn auch manchmal
starker, manchmal schwiécher, in der gesamten Stoa zu finden (Urs Dier-
auer 1977, 220). Und auch in der Frage, ob nichtmenschliche Geschépfe
zur Rechtsgemeinschaft gehoren oder nicht, widersprechen Bibel und grie-
chische Philosophie einander diametral. Das soll im folgenden Abschnitt
gezeigt werden.

3.5.5 Keine Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und Tieren

Fiir das Alte Testament hatten wir im vorangehenden Kapitel herausgear-
beitet, dass es die Rechtsgemeinschaft von Menschen und Tieren selbstver-
standlich voraussetzt. Gemeinsam befinden sich Tiere und Menschen im
Rettungsboot der Arche, gemeinsam sind sie PartnerInnen im Bund Gottes
mit seiner Schopfung. Folgerichtig werden ihnen dann auch zahlreiche
Normen der Tora gewidmet.

Auch in der griechischen Philosophie wird vereinzelt eine solche Po-
sition vertreten. Der Aristoteles-Schiiller Theophrast (371 - 287 v.Chr.)
beispielsweise erkennt auf Grund ihrer natiirlichen Verwandtschaft eine
Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und Tieren an, wie die wenigen
Fragmente seiner Schrift ,Uber die Frommigkeit“ erkennen lassen. Doch
im Mainstream griechischer Philosophie ist fiir eine solche Rechtsgemein-
schaft kein gedanklicher Spielraum. Zu schwer fallt die Aloga-These ins
Gewicht. Sowohl die Epikureer als auch die Stoiker leugnen eine solche mit
dem Argument, dass Tiere keine Vertrige schlieflen konnen. Aufierdem,
so fiigen die Stoiker hinzu, beruht die Einbeziehung in das Recht auf natiir-
licher Verwandtschaft, und eine solche gibt es seitens der Menschen nur

87

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

mit den anderen vernunftbegabten Wesen. Das Recht bediirfe der funda-
mentalen Gleichheit in der Rechtsfahigkeit. Tiere seien daher letztlich wie
Sachen zu behandeln. So fasst Cicero die stoische Lehre zusammen: ,Wie
sie glauben, die Menschen seien untereinander durch Rechtsgemeinschaft
verbunden (iuris vincula), so sind sie andererseits der Ansicht, der Mensch
habe kein Rechtsverhaltnis mit den Tieren (homini nihil iuris esse cum
bestiis). Trefflich sagte nimlich Chrysipp, das Ubrige sei um der Menschen
und Gotter willen entstanden, diese aber um ihrer Gemeinschaft (commu-
nitatis) und ihres Bundes (societatis) willen, so dass also die Menschen die
Tiere ohne Unrecht zu ihrem Nutzen brauchen konnen (ut bestiis homines
uti ad utilitatem suam possint sine iniuria).“ (Cicero, De finibus bonorum
et malorum 3, 67)

Der strikte Anthropozentrismus der Stoa schliefSt nach der Argumentati-
on Chrysipps die Zuschreibung von Tierrechten aus. Denn sie wiirde ja
die Nutzungsmoglichkeiten der Tiere durch die Menschen einschrinken,
und zwar aus nicht-anthropozentristischen Griinden. Auf der anderen Seite
wird aus denselben Griinden eine enge Verbindung zwischen Menschen
und Gottern hergestellt. Sie sind durch die Vernunft verbunden, folglich
stehen sie in einer Moral- und Rechtsgemeinschaft. Der stoische Anthro-
pozentrismus ist verdeckt ein Theo-Anthropozentrismus. Menschen und
Gotter bilden eine gemeinsame Polis, einen gemeinsamen Staat, aus dem
die Tiere jedoch ausgeschlossen sind. So fasst Cicero groflartig zusammen:

»Es ist also, da es ja nichts Besseres als die Vernunft gibt und diese
sowohl im Menschen als auch in Gott ist, die erste Gemeinsamkeit des
Menschen mit Gott die Vernunft. Denen aber, die eine gemeinsame Ver-
nunft haben, ist auch die richtige Vernunft (recta ratio) gemeinsam: Da
diese das Gesetz (lex) ist, muss man davon ausgehen, dass wir Menschen
auch durch das Gesetz mit den Géttern verbunden sind. Ferner besteht
unter denjenigen, unter denen die Gemeinschaft des Gesetzes (communio
legis) herrscht, auch die Gemeinschaft des Rechts (communio iuris). Die-
jenigen aber, denen diese Dinge gemeinsam sind, miissen auch als Ange-
horige desselben Staates (civitatis eiusdem) gelten... Sie gehorchen aber
dieser himmlischen Ordnung, dem gottlichen Geist und dem allméichtigen
Gott (caelesti discriptioni mentique divinae et praepotenti deo), so dass
nunmehr diese gesamte Welt als ein gemeinsamer Staat der Goétter und
Menschen anzusehen ist (uniuersus mundus una civitas communis deorum
atque hominum).“ (Cicero, De legibus 1, 23; dhnlich, wenn auch kiirzer
Cicero, De legibus 1, 33)

88

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

Man erkennt sofort, wie kontrdr die stoische Position der biblischen
gegeniibersteht. Nicht die Vernunft ist dort der Grund fiir die Teilnahme am
Bund Gottes, sondern das Geschaffen- und Geliebtsein durch Gott und sein
freies Angebot an alle Geschopfe. Nicht die Fahigkeit, sich an Gesetze und
Rechtsnormen zu halten, fithrt zur Mitgliedschaft in der Civitas, sondern die
Tatsache, dass man das eine Lebenshaus der Schépfung miteinander teilt,
mithin im selben Boot sitzt und darin entweder gemeinsam zugrunde geht
oder gemeinsam gut lebt. So grofiartig der stoische Gedanke von der Ver-
nunftbegabung der Menschen auch entfaltet wird, offenbaren die biblischen
Texte doch seinen gewaltigen blinden Fleck und dessen fatale Folgen. Die
nichtmenschlichen Lebewesen kommen schlicht nicht in den Blick.

3.5.6 Zusammenfassung: Die Kernaspekte des stoischen
Anthropozentrismus

An dieser Stelle ist die Zeit reif fur eine Zwischenbilanz, die in maxima-
ler Knappheit die Kernaspekte des stoischen Anthropozentrismus auf den
Punkt bringt. Ausgangspunkt sind, es wurde mehrfach betont, die beiden
Primissen der giitigen Vorsehung der Goétter und der Vernunftbegabung
des Menschen, der dadurch den Goéttern dhnlich und zur Beziehung mit
ihnen fahig wird. Aus diesen beiden folgt zwingend der Anthropozentris-
mus, also die Uberzeugung, dass die gesamte Welt allein fiir den Menschen
geschaffen ist.

Fiir das praktische Leben des sittlich verantwortungsvollen Menschen
ergeben sich daraus zwei Maximen. Die eine betrifft seine Beziehung zu
den Tieren und zur nichtmenschlichen Natur insgesamt: Sie sollen domes-
tiziert, d.h. in verniinftige Bahnen gelenkt werden, damit sie mdoglichst
viel Nutzen und mdglichst wenig Schaden fiir den Menschen bewirken.
Die andere Maxime betrifft die Beziehung des Menschen zu seinem Leib
und vor allem zu seinen Gefiihlen: Sie sollen beherrscht werden, denn sie
sind das ,Tier in uns das sich ohne kluge Fithrung von dufieren Reizen
leiten lasst und den Menschen véllig fremdbestimmt macht. Dass damit in
etlichen Texten auch die hierarchische Uberordnung des vernunftbegabten
Mannes iiber die emotional bestimmte Frau begriindet wird, sei nur am
Rande bemerkt.

89

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

uoneynsawo rwdipere
UadsIIdYaq PYunu
-I9A Jop aoxinorizAl yornp &
WOU0I}2Y JA)I9]
-o3sTynyo8 urax “wvhoyp sye a1a1],
Sunya1Zog-I91] -YOSUIN

uoneynsawo( ewdipere
JURUDSIIdYaq« Junu
-IaA Jap aoxinorizAl yoinp &
JUIWTS2qPUIDY
.sun ur I91] sTe Ua)Jeydsudpro]
Sunya1Zog-qIaT-YISUd\

sue[J UaYDI[}03 sop so[a,
3ST UapIq Jne Uasap Aqesoqyunu
-1oA 981ZUTa Sep STe YOSUSIA Jo(]
snwisLijuazodoapuy

131yeyeq UAUYI Jrw FUNyYIIZag
(USUSPUL)SIOA YDSTIST[BNI[[IUT)
INZ pun Jydoew YoI[uye uId)on
uap I19p Sohoy Jey Yosuay 1o
Sunyarzog-ydsua-1309

SOWISOY Udp INJ
ue[d uaingd uaurd
‘SO[9, U2 1q13 59 &
(moaodiL) 191305) 1op unyasiop
2130109[3, AydSTWISO)]

SNuis1iuaz0doayjuty uaydsL0is sap zJaN-uaap[ v plqnvYIS

90

13.01.2028, 10:16:07.



https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

Diese zweite Maxime der stoischen Ethik wird in tierethischen Debatten
gerne iibersehen, obwohl sie die abendldndische Ethik mindestens genau-
so gepragt hat wie die erste, und obwohl sie mit der ersten denkerisch
untrennbar verbunden ist. Das ,Tier in uns“ werden die Menschen genauso
behandeln wie das ,Tier auflerhalb von uns® Und das heif$t, wenn man
die stoische Beherrschungsparadigmen iibernimmt: Genauso fragwiirdig.
Denn warum sollten wir unsere Gefiihle prinzipiell ,beherrschen? Haben
sie wirklich nichts in sich Gutes? Und konnen wir Gefiihle nicht auch
durch andere Gefiihle kritisch begleiten und ausgleichen? Warum sollte
es allein die Vernunft sein, die sie beurteilt und korrigiert? Konnte es
nicht sogar manches Mal so sein, dass Gefiihle das korrigieren, was uns
absolut verniinftig scheint? Einerseits hat es Charme, wenn man dieselbe
Behandlung fiir sich selbst wie fiir die Tiere fordert. Andererseits scheint es
héchst problematisch, wenn dafiir das Modell einer Hierarchie und einer
Alleinherrschaft der Vernunft gelten soll.

Man ahnt bereits an dieser Stelle, warum der stoische Anthropozentris-
mus fiir das frithe Christentum attraktiv sein wird. Die beiden Pramissen
lassen sich viel besser mit christlichen Uberzeugungen verbinden als die
Pramissen anderer philosophischer Konzepte dieser Zeit. Noch dazu ist
die Stoa das populdrphilosophische Modell der Spétantike schlechthin. Die
Opfer fiir die christliche Rezeption liegen eher in den beiden Maximen, die
aus dem Anthropozentrismus folgen: Sie werden kaum biblisch begriind-
bar sein. Doch dazu kommen wir dann in Kapitel 6.

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

Die anthropozentristische These der Stoa ist steil und pointiert. Es ist
daher nicht verwunderlich, dass sie Widerspruch hervorruft. Der geistige
Ursprung ihrer Kritiker ist vor allem der Neupythagoreismus des 1. Jahr-
hunderts v.Chr.,, der zwischen Menschen und Tieren nur graduelle, aber
nicht prinzipielle Unterschiede erkennt. Aber auch Skeptizismus (reprasen-
tiert im Pyrrhonismus) und Neuplatonismus tragen zu den kritischen Posi-
tionen bei.

Insgesamt erweckt die antistoische Kritik den Eindruck, manche Verfei-
nerungen der stoischen Argumentation zu iibergehen. Die empirischen
Beobachtungen der jiingeren Stoa werden jedenfalls nicht aufgegriffen, vor
allem betreffend die Spontaneitdt, Gleichférmigkeit und Beschranktheit
vieler tierlicher Verhaltensweisen. Vielmehr beziehen sich die Kritiker na-

91

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

hezu ausschliefllich auf die dltere Stoa. Da sie zudem vielfach dhnliche
Argumente und dieselben Beispiele tierlichen Verhaltens verwenden, liegt
dieVermutung nahe, dass sie gemeinsame, uns unbekannte Quellen zitie-
ren, die vor Philon zu datieren waren (Urs Dierauer 1977, 269; Ubaldo
Pérez-Paoli 2001, 97). Allerdings variiert das Argumentationsniveau der An-
tistoiker stark. Auf ihre besten Vertreter und deren Argumente geht umge-
kehrt die jiingere Stoa hochstens sehr oberflichlich ein. Recht konstruktiv
scheint das Gesprich von beiden Seiten nicht gewesen zu sein.

Die Kritik an der Stoa ist so einfach wie wirksam: Deren Hauptargu-
ment, die Tiere verhielten sich von Natur aus zweckméflig, wihrend die
Menschen dies trotz ihrer Vernunft oft nicht titen, wird als solches akzep-
tiert. Aber das richtige Verhalten der Tiere von Natur aus sei eben genau
ihre Art der Vernunftausiibung. Schliellich hitten auch die Gotter ihr
Wissen nicht erlernen oder erwerben miissen und seien doch verniinftig.
Letztlich wird hier eine offene Flanke der Stoa aufgedeckt. Denn wenn die
Tiere wie die gesamte Welt von den Gottern geschaffen und die Gotter der
Inbegriff der Vernunft sind, dann muss in allem Geschaffenen eine gewisse
Vernunft innewohnen. Diese muss nicht an die menschliche Vernunft her-
anreichen. Aber die Tiere als Aloga zu bezeichnen ist dann jedenfalls nicht
mehr moglich - der tiefe Graben zwischen Menschen und Tieren wird
durch einen flieRenden Ubergang ersetzt.

Anschlieffend wird dann - dem stoischen Schema entsprechend -
aufgezeigt, dass Tiere sowohl Denken (£v1d0etog Adyog) als auch Spra-
che (mpogpopikdg Adyog) besitzen. Dabei werden teilweise Beispiele vorge-
bracht, die aus Sicht der heutigen Verhaltensforschung bestitigt werden
kénnen, teilweise aber auch solche, die ins Reich der Phantasie gehéren
(Urs Dierauer 1977, 271). Den antiken Philosophen war es noch nicht még-
lich, die Stichhaltigkeit einzelner Berichte tierlichen Verhaltens zu iiberprii-
fen.

,Uberall zeigt sich die Tendenz, menschenihnliche Gedanken und Ge-
fithle in das Tier hineinzulesen (Urs Dierauer 1977, 272). So richtig diese
Beobachtung Dierauers ist, so wenig ldsst sie sich doch zur pauschalen
Diskreditierung der Antistoiker ins Feld fithren. Ebenso wenig ist die
anthropomorphe Deutung tierlichen Verhaltens automatisch sachgerecht.
Vielmehr wire Beispiel fiir Beispiel eine Diskussion auf der Basis moderner
Verhaltensforschung notig — die aber von unserer Fragestellung wegfithren
wiirde.

92

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

3.6.1 Tiberius Iulius Alexander

In seinem Dialog ,Alexander oder {iber den Vernunftbesitz der Tiere®
(lateinischer Kurztitel De animalibus), von dem nur eine armenische Uber-
setzung erhalten ist, referiert Philon von Alexandrien (15 v. - 40 n.Chr.),
der selbst den stoischen Anthropozentrismus vertritt, die nicht-anthropo-
zentristische Position seines Neffen und Schwiegersohns Tiberius Iulius
Alexander, um dessen Argumente anschliefend zu widerlegen. Philons ei-
gene Position werden wir in Kapitel 4.2 kennenlernen. Hier geht es vorerst
um die Position seines Neffen. Sie ist der ilteste Beleg einer fundierten
antistoischen Kritik und entstammt der Neuen Akademie.

Einleitend duflert Alexander seinen Widerspruch zum stoischen An-
thropozentrismus. Es gebe keinen einseitigen Nutzen der Tiere fiir den
Menschen, sondern einen wechselseitigen Nutzen beider fiireinander. Men-
schen und Tiere konnten einander sehr gut helfen und unterstiitzen (Phi-
lon, De animalibus 10). Im weiteren Verlauf der Abhandlung geht er dann
auf das zentrale Argument fiir den stoischen Anthropozentrismus ein, nim-
lich die Behauptung, Tiere hitten keine Vernunft. ,Die Vernunft ist das
beste, was existiert; doch die Menschen haben den Tieren nichts davon
zugesprochen. Vielmehr haben sie diese sich selber zugeeignet, als ob sie
von der Natur eine irreversible Belohnung erhalten hatten:“ (Philon, De
animalibus 11)

Ganz der stoischen Unterscheidung folgend sieht Alexander zwei Arten
der Vernunft - diejenige im Bewusstsein und Denken (év31d8etog Adyog)
und diejenige in der geduflerten Sprache (mpogopikég Aéyog). ,,Aber auch
wenn beide Arten der Vernunft bei Tieren unvollkommen erscheinen, sind
sie nichtsdestoweniger fundamental:“ (Philon, De animalibus 12)

Relativ kurz widmet sich Alexander nun der tierlichen Féhigkeit zur
Kommunikation, die er am Beispiel zahlreicher Vogelarten belegt (Philon,
De animalibus 13-15). Viel ausfiithrlicher aber behandelt er anschlieffend
die Vernunft in Bewusstsein und Denken der Tiere: ,,Aber welchen Nutzen
hat es, ausfiihrlich tiber die geduflerte Vernunft zu sprechen und die Ver-
nunft im Bewusstsein zu missachten?“ (Philon, De animalibus 16)

Alexander betont, dass er seine Thesen auf zahlreiche empirische Beob-
achtungen des Verhaltens von Tieren in ihren genuinen Biotopen stiitzt:
»Einige Menschen [...] betreten Haine, Dickichte, Stimpfe und Marschland,
um verschiedene Tierarten zu beobachten und aufzudecken, ob nur der
menschliche Verstand nach dem géttlichen Ebenbild gemacht wurde und
eine grofie Ehre empfangen hat, getrennt und unterschieden von der aller

93

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

anderen Geschépfe, oder ob Gott allen Geschopfen einen gemeinsamen
Vorteil gegeben hat“ (Philon, De animalibus 16) Dieser Satz ist in doppel-
ter Hinsicht bemerkenswert. Einerseits bekundet er die Wichtigkeit der
Verhaltensforschung und der sachgerechten Interpretation ihrer Ergebnisse.
Andererseits begegnen wir in diesem Satz erstmals einer Kritik an der
stoisch inspirierten Interpretation der Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26.
Alexander stellt in Frage, ,,ob nur der menschliche Verstand nach dem gott-
lichen Ebenbild gemacht wurde.“ Offensichtlich war diese essenzontologi-
sche und nicht relational-funktionale Interpretation der Gottebenbildlich-
keit in seiner Wahrnehmung ein herausragendes Element der theologischen
Argumentation seines Onkels und Schwiegervaters Philon, womaglich aber
auch des hellenistischen Judentums im Alexandria seiner Zeit ganz allge-
mein. Jedenfalls ist Philon der erste, bei dem wir diesen Gedanken schrift-
lich dokumentiert finden — und das, wie wir in Kapitel 4.2 sehen werden, in
etlichen Texten.

Die Kernthese Alexanders ist die, dass die Vernunft zwar in unterschied-
lichen Graden, aber eben in allen Tieren vorhanden ist. ,Die Natur legt in
alle Seelen die Vernunft als beherrschende Kraft, allerdings so, dass sich
beim einen nur eine schwache Andeutung und eine triibe und leicht zer-
storbare Gestalt der Vernunft findet, beim anderen hingegen [...] eine deut-
liche und kaum zerstorbare. Eine nicht gut sichtbare Form der Vernunft
ist also den tibrigen Lebewesen gegeben, eine bestandige und offenkundige
aber dem Menschen.” (Philon, De animalibus 29)

Diese Vernunft duflert sich bei manchen Tieren in einer enormen Kunst-
fertigkeit (téxvr). Ausfithrlich beschreibt Alexander das am Netzbau der
Spinnen, am Wabenbau und der Arbeitsteilung der Bienen, am Nestbau der
Schwalben und an den Kunststiicken dressierter Zirkustiere (Philon, De
animalibus 17-28). Auch fiir die Heilkunst sieht er Belege, denn manche
Tiere wiissten, was ihnen im Fall einer Verletzung oder Krankheit hilft
(Philon, De animalibus 38-39).

Noch umfassender stellt er Beispiele fiir die These dar, dass Tiere ,Tu-
genden der Vernunftseele® (Philon, De animalibus 30) aufweisen. Er nennt
die Vorsicht, besonders im Umgang mit ihrem Nachwuchs (Philon, De ani-
malibus 34), und die Fahigkeit zu einer freiwilligen, artiibergreifenden und
gerechten Kooperation, die Alexander zwischen freilebenden thrakischen
Falken und den Vogelfangern erkennt (Philon, De animalibus 37). Tiere
seien fahig zur Klugheit (Philon, De animalibus 45-46), Maf3haltung - im
sexuellen Bereich sogar weit mehr als die Menschen (Philon, De animali-
bus 47-50), Tapferkeit (Philon, De animalibus 51-59) und Gerechtigkeit

94

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

(Philon, De animalibus 60-65). Sie besitzen also alle vier platonischen
Kardinaltugenden. Allerdings zeigen Tiere auch vielfdltige Laster — Gier,
Betrug, Sodomie, Angst, Aggressivitit und viele andere mehr (Philon, De
animalibus 66-70). Beide, Tugenden und Laster, setzen Vernunft voraus
(Philon, De animalibus 71).

Im Einzelfall kénnte man natiirlich auf dem Hintergrund moderner Ver-
haltensbiologie trefflich diskutieren, ob die Beispiele Alexanders als Belege
einer gewissen tierlichen Intelligenz geeignet sind oder nicht. Dass sie
jedoch insgesamt die bindre Logik des stoischen Anthropozentrismus - hier
die vernunftbegabten Menschen, dort die vernunftlosen Tiere — mit Recht
in Frage stellen, scheint unbezweifelbar.

Das berithmteste und am meisten zitierte Beispiel einer gewissen tierli-
chen Intelligenz stammt laut Sextus Empiricus (Pyrrhonische Hypotyposen
1, 69, vgl. Kapitel 3.6.3) ausgerechnet vom Stoiker Chrysipp. Die tierfreund-
liche Minderheit der griechischen Philosophie rezipiert es als klaren Beleg
der tierlichen Fihigkeit zum Schlussfolgern. So auch Alexander (Philon,
De animalibus 45-46): Ein Jagdhund kommt bei der Verfolgung eines
fliehenden Hirsches an eine Wegkreuzung. Er schnuppert zuerst am linken
Weg, dann am rechten, und findet beide Male keine Fihrte. Dann nimmt
er ohne zu schnuppern den dritten und letzten Weg, um den Hirsch weiter
zu verfolgen. Der Hund, so Alexander und viele andere Vertreter der Min-
derheitsmeinung, schlussfolgert: Wenn nicht A und auch nicht B, dann (bei
insgesamt nur drei Moglichkeiten) zwingend C. Er braucht seine Folgerung
nicht mehr schnuppernd verifizieren.

Das ilteste erhaltene Beispiel der Kritik am stoischen Anthropozentris-
mus und seiner Aloga-These zeigt gut, wohin die Kritik geht: Sie wendet
sich nicht dagegen, dass der Mensch graduell intelligenter als die {ibrigen
Tiere sei, wohl aber dagegen, dass er allein Vernunft besitze, wihrend Tiere
vollig vernunftlos seien.

3.6.2 Plutarch von Chaironeia

Der Platoniker Plutarch von Chaironeia (40 - 125 n.Chr.) hat ein umfang-
reiches literarisches Werk hinterlassen. Darin finden sich v.a. drei Abhand-
lungen iiber die Tiervernunft und den moralischen Status der Tiere.

Das erste der drei ist ,De esu carnium® - ein eher frithes und argumen-
tativ noch nicht so ausgereiftes, zudem liickenhaft iiberliefertes Werk, das
dennoch einige Themen anklingen ldsst, die die Singularitat Plutarchs in-

95

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

nerhalb des antiken Tierethik-Diskurses deutlich machen. Plutarch fordert
konsequent die Umkehr der Beweislast: Nicht wer auf Fleisch verzichtet,
muss sich rechtfertigen, sondern wer es isst. Die Frage der Behandlung
der Tiere durch den Menschen ist fiir ihn eine Frage der Gerechtigkeit
(mpog ta {wa dixawov: Plutarch, De esu carnium 2, 7, 999 B). In diesem
Rahmen ist die Verhdltnismafligkeit zwischen menschlichem Nutzen und
tierlichem Schaden unabdingbar (Plutarch, De esu carnium 1, 2, 994 D).
Die Zufiigung von Tierleid braucht einen angemessenen Grund. Wenn das
Werk auch bei diesen Andeutungen bleibt, tritt die Richtung des Denkens
Plutarchs damit ausgesprochen klar zutage.

Ein kleines, aber duflerst kunstvolles und gewitztes Stiick ist Plutarchs
»Bruta animalia ratione uti®, das den Vernunftgebrauch der Tiere bereits
im Titel tragt. Plutarch greift darin auf eine Episode aus Homers Odyssee
zurilick. Odysseus kommt zur Zauberin Kirke, die seine Geféhrten in Tiere
verwandelt hat, und verlangt, dass sie diese wieder in ihre menschliche
Gestalt zuriickverwandelt. Anders als in Homers Odyssee fordert Kirke
ihn bei Plutarch jedoch auf, zunéchst einmal die Tiere zu fragen, ob sie
tiberhaupt in Menschen zuriickverwandelt werden wollen. Um das heraus-
zufinden, spricht Odysseus stellvertretend mit dem Schwein Gryllos, das -
feine Ironie — selbstverstandlich sprechen und argumentieren kann.

Gryllos® Position ist klar und unumstéfllich: Menschen seien doch die
erbarmlichsten Kreaturen (Plutarch, Bruta animalia ratione uti 2, 986 D).
Im Unterschied zu Odysseus hitten er, Gryllos, und die anderen Gefahrten
die Erfahrung beider Weisen zu leben - als Tiere und als Menschen -
und zdgen es vor, Tiere zu bleiben (Plutarch, Bruta animalia ratione uti
2, 986 E; eine feine Anspielung auf Sokrates, der die gegenteilige Option
vertrat). Denn die Tiere hitten viel mehr Tugend (épetr)) als die Menschen
(Plutarch, Bruta animalia ratione uti 3, 986 F — 987 B). Das beweist Gryllos
dem Odysseus entlang der vier Kardinaltugenden. So kann er abschlieflend
feststellen, dass Tiere Vernunft (Aéyog) und Verstand (ovveoig) haben,
wenn auch in unterschiedlichem Mafle. Doch glaube er nicht, dass das
verniinftige Denken, Verstehen und Erinnern (¢ppoveiv xai AoyileaBou kot
pvnpovedewy) zwischen den verschiedenen Tieren so starke Unterschiede
aufweise wie zwischen den verschiedenen Menschen (Plutarch, Bruta ani-
malia ratione uti 10, 992 D).

Eine der vielen Feinheiten in der Abhandlung Plutarchs liegt im hochdif-
ferenzierten Gebrauch der griechischen Bezeichnungen fiir Tiere. Wahrend
{@ov fiir Tiere und Menschen gleichermaflen verwendet wird und damit
das Verbindende zwischen ihnen bezeichnet, meint 6npiov das Tier im Ge-

96

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

gensatz zum Menschen und diesem hierarchisch untergeordnet. Plutarch
kehrt diese begriffsimmanente Hierarchie um und bezeichnet vor allem aus
dem Munde des Gryllos mit 6npiov das dem Menschen iiberlegene Tier
(Angela Pabst 2019, 80).

Odysseus bleibt skeptisch zuriick: ,Aber Vorsicht, Gryllos, ist es nicht
sehr gewagt, denen Vernunft (Aéyog) zuzuschreiben, denen keine Gotteser-
kenntnis (B0l vénoig) gegeben ist?“ (Plutarch, Bruta animalia ratione
uti 10, 992 E) Gryllos antwortet nur mit dem doppeldeutigen Verweis auf
den Vater des Odysseus, Sisyphos, der sich listenreich gegen die Gotter
aufgelehnt hat. Damit endet der Dialog.

Das dritte fiir uns relevante Werk Plutarchs ist eine Abhandlung {iber
die Intelligenz der Tiere: ,,De sollertia animalium ist ein philosophisch-rhe-
torischer Dialog, der die Spezialfrage erdrtert, ob Land- oder Wassertiere
verniinftiger sind. Es geht also nicht um einen Beweis, dass Tiere verniinftig
sind, im Gegenteil, dies wird vorausgesetzt, auch wenn sich im einleitenden
Dialog einige Gegenargumente finden, die der Dialogteilnehmer Soklaros
erfolglos vertritt.* (Beatrice Wyss 2019, 31) In Wirklichkeit geht es um die
tierethische Frage: ,Der Essay ist [...] ein Beitrag zur Tierethik, nicht zur
Philosophie tiber das Wesen der Tiere.“ (Angela Pabst 2019, 87).

Eingangs duflert Autobulos die These, dass die entscheidende Trennli-
nie zwischen seelen- und damit vernunftlosen Wesen auf der einen Seite
und seelen- und vernunftbegabten Wesen auf der anderen Seite verlaufe.
Also nicht zwischen Menschen auf der einen und Tieren und Pflanzen
auf der anderen Seite, sondern zwischen Menschen und Tieren auf der
einen und Pflanzen auf der anderen Seite. Denn Tiere hitten eine genaue
Vorstellung davon, welche Wesen ihre Freunde und welche ihre Feinde
sind. Und ,die Handlungen des Ergreifens oder Verfolgens, die sich aus
der Wahrnehmung dessen ergeben, was niitzlich ist, sowie das Entkom-
men oder Flichen vor dem, was destruktiv oder schmerzhaft ist, kdnnten
keineswegs bei Kreaturen auftreten, die von Natur aus nicht in der Lage
sind, irgendeine Art von Uberlegung und Beurteilung, Erinnerung und
Anteilnahme zu vollziehen. Diese Wesen also, denen du alle Erwartung,
Erinnerung, Gestaltung oder Vorbereitung und alle Hoffnungen, Angste,
Wiinsche oder Trauer absprichst — sie werden auch keine Verwendung fiir
Augen oder Ohren haben [...] Wenn wir also so konstituiert sind, dass wir,
um Empfindung zu haben, Verstindnis haben miissen, dann muss daraus
folgen, dass alle Geschopfe, die Empfindung haben, auch verstehen kénnen
[...] Was diejenigen betrifft, die torichterweise behaupten, dass Tiere kein
Vergniigen oder Arger oder Angst empfinden oder Vorbereitungen treffen

97

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

oder sich erinnern, sondern dass sich die Biene ,sozusagen® erinnert und
die Schwalbe ,sozusagen’ ihr Nest vorbereitet und der Lowe ,sozusagen’
wiitend wird und das Reh ,sozusagen’ Angst hat - ich weif8 nicht, was sie
mit denen tun werden, die sagen, dass Tiere nicht sehen oder horen, son-
dern ,sozusagen’ horen und sehen; dass sie keinen Schrei haben, sondern
,sozusagen’ schreien; dass sie auch gar nicht leben, sondern ,sozusagen’
leben. (Plutarch, De sollertia animalium 3, 960 C - 961 F) Fur Plutarch
ist es also inkonsistent, einige tierliche Fahigkeiten analog zu menschlichen
zu deuten und andere nicht. Interessant ist dabei die Argumentation, dass
die Sinnesorgane geistige Vorstellungen hervorrufen, die ihrerseits in Ver-
bindung mit Erinnerungen Erwartungen und Wiinsche produzieren. Damit
dies geschehen kann, brauche es die Fahigkeit, Konzepte zu bilden.

Die Inkonsistenz des Vergleichs wird nach Autobulos fortgesetzt, wenn
die Stoiker behaupten, die Vernunft der Tiere sei ihnen von Natur aus gege-
ben, wihrend sie beim Menschen erlernt und erworben sei. Im Gegensatz
dazu sieht er in der Vernunft von Menschen wie Tieren naturhafte und er-
worbene Anteile: ,Die Vernunft als solche wird von der Natur eingepflanzt,
aber die wahre und vollkommene Vernunft ist das Ergebnis von Fiirsorge
und Bildung. Und deshalb hat jedes Lebewesen die Fahigkeit zu denken;
aber wenn das, was sie suchen, wahre Vernunft und Weisheit ist, kann nicht
einmal der Mensch sagen, dass er sie besitzt [...] so hat auch nicht jedes
Vernunftwesen auf die gleiche Weise eine geistige Geschicklichkeit oder
einen Scharfsinn, der Perfektion erreicht hat. Denn so wie es bei Tieren
viele Beispiele fiir soziale Bindung und Tapferkeit und Einfallsreichtum
[...] gibt, so gibt es auf der anderen Seite viele Beispiele fiir das Gegenteil:
Ungerechtigkeit, Feigheit, Dummbheit.“ (Plutarch, De sollertia animalium 4,
962 C - D)

Schon der alltagliche Sprachgebrauch zeigt fiir Plutarch, dass Pflanzen
in diesem Sinne weder Lernvermégen noch Vernunft besitzen: ,Weshalb
nennen wir das Schaf ungelehriger als den Hund, nicht aber den einen
Baum ungelehriger als den andern? Und weshalb nennen wir den Hirsch
feiger als den Lowen, nicht aber das eine Gemiise feiger als das andere?
Die Ursache liegt offenbar darin: So wie bei unbeweglichen Dingen das
eine nicht langsamer als das andere und bei tonlosen Dingen das eine nicht
leiser als das andere ist, so ist auch das nicht feiger und stumpfsinniger und
unbeherrschter, was nicht von Natur aus die Fahigkeit zum Denken (] tod
@povelv dUvopig) besitzt. Indem diese Fihigkeit namlich jedem wieder in
anderem Ausmafl zuteil geworden ist, sind die offensichtlichen Differenzen

98

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

unter den Lebewesen entstanden.” (Plutarch, De sollertia animalium 4, 962
F-963A)

Wenn man also Tiere im Blick auf ihre Vernunftfahigkeit vergleiche,
dann zeige das, dass sie immerhin etwas Vernunft haben missen: ,Auf
die gleiche Weise sollten wir also nicht von den Tieren sagen, dass es
ihnen vollig an Intellekt und Verstindnis mangelt und sie keine Vernunft
besitzen, obwohl ihr Verstindnis weniger scharf und ihr Intellekt dem
unseren unterlegen ist. Was wir sagen sollten, ist, dass ihr Intellekt schwach
und triib ist, wie ein schwaches und getriibtes Auge. (Plutarch, De sollertia
animalium 5, 963 A - C)

Der Clou des Dialogs ist freilich die Infragestellung des Anthropozentris-
mus. Und diese ist bei Plutarch eng mit seinem Pladoyer fiir eine vegeta-
rische Erndhrungsweise verbunden. So wendet Soklaros ein: ,Die Stoiker
und Peripatetiker sind sich [...] einig, dass Gerechtigkeit dann nicht entste-
hen konne, sondern vollig ohne Form und Substanz bleiben wiirde, wenn
alle Tiere an der Vernunft teilhaben. Denn entweder sind wir notwendiger-
weise ungerecht, wenn wir sie nicht verschonen; oder, wenn wir sie nicht
zur Nahrung nehmen, wird das Leben undurchfithrbar oder unméglich
[...] Wir haben also keine Hilfe oder Losung fiir dieses Dilemma, das uns
entweder des Lebens selbst oder der Gerechtigkeit (Swotoavr) beraubt,
es sei denn, wir bewahren jene alte Begrenzung und jenes Gesetz, durch
das der Schopfer die natiirlichen Arten unterschied und jeder Klasse ihren
besonderen Bereich gab [...] Diejenigen, die nichts von richtigem Handeln
uns gegeniiber wissen, konnen auch kein Unrecht von uns empfangen.
(Plutarch, De sollertia animalium 6, 964 A - C) Soklaros referiert hier
die stoische Verneinung einer Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und
Tieren: Nur diejenigen, die sich selber an Gesetze halten kénnen, also die
moral agents, konnen einen moralischen Status besitzen und moral patients
sein.

Doch Autobulos hilt die anthropozentristische Schlussfolgerung fiir un-
zutreffend: ,Es gibt eine Alternative, ein gewaltfreies Prinzip, das einerseits
die Tiere nicht der Vernunft beraubt, andererseits aber die Gerechtigkeit
derer bewahrt, die sie auf rechte Weise nutzen [...] Pythagoras [...] lehrte
uns, wie wir ohne Ungerechtigkeit von den Tieren profitieren kénnen. Es
ist sicherlich keine Ungerechtigkeit, Tiere zu bestrafen und zu tdten, die
unsozial und nur verletzend sind, oder diejenigen zu zahmen, die sanft
und freundlich zum Menschen sind, und sie zu unseren Helfern bei den
Aufgaben zu machen, fiir die sie von Natur aus hervorragend geeignet
sind [..] Denn das Leben wird weder abgeschafft noch beendet, wenn ein

99

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

Mensch fiir seine Bankette keine Platten mit Fisch oder Génseleberpastete
oder Fleisch von Rindern und Ziegen mehr hat — oder wenn er nicht mehr
im Theater oder auf der Jagd einige Tiere gegen ihren Willen zwingt, sich
zu behaupten und zu kdmpfen [..] Tatsache ist, dass nicht diejenigen die
Tiere ungerecht behandeln, die sie benutzen, sondern diejenigen, die sie
schadlich und achtlos und auf grausame Weise benutzen” (Plutarch, De
sollertia animalium 7, 964 E - 965 B) Autobulos halt also eine Tiernutzung
fiir verantwortbar, solange sie den Tieren keine Gewalt antut, sondern
ihre eigenen Bestrebungen und Bediirfnisse achtet. Diese Forderung der
Gerechtigkeit gegeniiber Tieren um ihrer selbst willen ist in der gesamten
antiken Philosophie einzigartig (Richard Sorabji 1993, 125; Bardo Maria
Gauly 2012, 53; Stephen T. Newmyer 2014, 232).

Nachdem nun von allen Gesprichsteilnehmern anerkannt wird, dass
Tiere in abgestuftem Mafle Vernunft haben, stellt sich die eigentliche
Hauptfrage, ob Land- oder Wassertiere mehr Vernunft und Tugendhaftig-
keit besitzen. Der Jager Aristotimos liefert zahllose Beispiele zu Gunsten
der Landtiere (Plutarch, De sollertia animalium 9, 965 E - 22, 975 C), der
Fischer Herakleon eine dhnlich grofie Beispielfiille zu Gunsten der Wasser-
tiere (Plutarch, De sollertia animalium 23, 975 C - 36, 985 C). Am Ende
geht der Wettstreit unentschieden aus - fiir Plutarch sehr typisch (Angela
Pabst 2019, 88). Gewonnen hat die These, dass alle Tiere Vernunft besitzen
(Plutarch, De sollertia animalium 37, 985 C) und deswegen geschont wer-
den miissen. ,So zeigt sich, dass die jungen Jdger und Petrijiinger [...] ihr
eigenes Tun delegitimiert haben. (Angela Pabst 2019, 89)

Beatrice Wyss bringt die Pointe des Dialogs, der ein viel hoheres in-
tellektuelles Niveau hat als Philons Alexander, auf den Punkt: Plutarchs
Kritik ,scheint es um die scharfe Trennung von dAoyo {@a und Aoyikog
avOpwmog zu gehen. Ich vermute als Grund ein Unbehagen an der strikten
Trennung von Lebewesen entlang einer Demarkationslinie, deren Existenz
man zwar irgendwie als gegeben annimmt, die sich aber in Wirklichkeit
nicht so trennscharf nachweisen ldsst, es ist dies die Vernunft, der Aéyog,
der vols. Es ist diese Selbstsicherheit der Stoiker, die so genau wissen,
dass das Tier, obwohl es Seele hat und ein Lebewesen ist und als solches
Gottes teilhaftig ist (Gott ist in stoischer Sicht das aktive Prinzip in der
Materie und in allen Lebewesen), dennoch ganz und gar vom Menschen
verschieden ist, weil es eben keinen volg und keinen Adyog hat“ (Beatrice
Wyss 2019, 33)

100

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

3.6.3 Sextus Empiricus

Der Arzt und Philosoph Sextus Empiricus (2. Jahrhundert n.Chr.) ist ein
Vertreter des Pyrrhonismus, einer Variante des Skeptizismus, die auf den
antiken griechischen Philosophen Pyrrhon von Elis (ca. 362 - 275 w.
Chr.) zuriickgeht. In seinem ,Grundriss der pyrrhonischen Skepsis®, auch
»Pyrrhonische Hopotyposen® genannt, stellt er die menschlichen Erkennt-
nismoglichkeiten massiv in Frage. Der Vergleich zwischen tierlichen und
menschlichen Erkenntnisméglichkeiten in den Pyrrhonischen Hypotypo-
sen 62-78 dient ihm weniger dazu, die grofle Intelligenz der Tiere, sondern
eher die eng begrenzte Erkenntnisfahigkeit des Menschen aufzuzeigen.

Zunichst belegt Sextus, dass die Tiere die besseren Sinneswahrnehmun-
gen und damit auch die besseren Vorstellungen von der Wirklichkeit haben
(Sextus Empiricus, Pyrrhonische Hopotyposen 62-64). Dann wendet er
sich der Vernunft zu, und dort zunachst dem inneren Denken (£v3146etog
A6yoq) und anschlieflend der sich duflernden Sprache (mpogpopikds Adyog).
Was das Denken betrifft, bestehe es gemdfy den schirfsten Gegnern des
Sextus, den Stoikern, in ,der Wahl des Arteigenen und der Meidung des
Artfremden, der Kenntnis der hierauf gerichteten Techniken, der Wahrneh-
mung der Tugenden, die der eigenen Natur entsprechen, und der Dinge,
die sich auf die Affekte und Leiden beziehen.“ (Sextus Empiricus, Pyrrhoni-
sche Hopotyposen 65)

Sextus beschrinkt sich im Folgenden auf eine einzige Tierspezies, den
Hund, an dessen Beispiel er samtliche Aspekte einen nach dem anderen
aufzuweisen versucht. Die Klugheit des Hundes demonstriert er mit Ver-
weis auf Argos, den Hund des Odysseus, der nach Homers Epos seinen
Herrn bei dessen Riickkehr aus Troja als einziger erkennt — ungeachtet
der enormen koérperliche Veranderung des Helden (Sextus Empiricus, Pyr-
rhonische Hopotyposen 68). Als zweites Beispiel fiihrt er die schon von
Tiberius Iulius Alexander bekannte Beobachtung Chrysipps an, ,der Hund
wende das fiinfte mehrgliedrige unbewiesene Argument an, wenn er an
einen Dreiweg komme und nach dem Spiiren auf den zwei Wegen, die das
Wild nicht entlang gelaufen sei, sofort den dritten entlang stiirme, ohne
hier iiberhaupt gespiirt zu haben. Er schliefle namlich, sagt der antike
Philosoph, dem Sinne nach folgendermaflen: ,Das Wild ist entweder hier
oder hier oder hier entlang gelaufen. Weder aber hier noch hier. Also hier.
(Sextus Empiricus, Pyrrhonische Hopotyposen 69) ,Sextus stiitzt sich fiir
das Argument, dass Hunde etwas von Dialektik verstehen, auf Chrysipp;

101

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

das ist sehr raffiniert und hinterhaltig; er schligt die Stoiker gleichsam mit
ihrem Hauptvertreter: (Beatrice Wyss 2019, 32)

Nachdem Sextus schlieflich noch gezeigt hat, wie der Hund im Falle
einer Verletzung oder Krankheit fiir seine Genesung sorgt (Sextus Empiri-
cus, Pyrrhonische Hopotyposen 70-71), kann er resiimieren: ,Dann ist der
Hund wohl vollkommen hinsichtlich der innerlich denkenden Vernunft;
denn auf diesen Dingen beruht die Vollkommenbheit dieser Vernunft.“ (Sex-
tus Empiricus, Pyrrhonische Hopotyposen 72)

Uber die sich sprachlich duflernde Vernunft schreibt Sextus relativ
knapp. Er bemerkt: ,Wenn wir auch die Sprachen der sogenannten ver-
nunftlosen Tiere nicht verstehen, so ist es doch nicht v6llig unwahrschein-
lich, dass sie miteinander reden und wir es nur nicht verstehen. Denn wir
verstehen ja auch nicht die Sprache der Barbaren, wenn wir sie horen,
sondern halten sie fiir eine undifferenzierte Lautfolge. Und von den Hun-
den horen wir, dass sie einen anderen Laut ausstofien, wenn sie jemanden
abwehren, als wenn sie heulen oder geschlagen werden oder wedeln. Uber-
haupt, wollte sich jemand hierauf konzentrieren, so wiirde er bei diesem
und den anderen Tieren in den verschiedenen Situationen eine grofle Un-
terschiedlichkeit der Laute feststellen, so dass man daher mit Recht sagen
konnte, dass die sogenannten vernunftlosen Tiere auch an der sprachlich
duflernden Vernunft teilhaben.” (Sextus Empiricus, Pyrrhonische Hopoty-
posen 74-75)

Die skeptische Conclusio lautet daher, ,dass wir unsere Vorstellungen
nicht hoher einschétzen konnen als die der vernunftlosen Tiere. Wenn
aber die vernunftlosen Tiere fiir die Beurteilung der Vorstellungen nicht
unglaubwiirdiger sind als wir und wenn entsprechend der Verschiedenheit
der Lebewesen unterschiedliche Vorstellungen entstehen, dann werde ich
zwar sagen konnen, wie mir jeder der zugrundeliegenden Gegenstinde
erscheint, wie er aber seiner Natur nach ist, dariiber werde ich mich wegen
des oben Gesagten notwendig zuriickhalten miissen. (Sextus Empiricus,
Pyrrhonische Hopotyposen 78)

3.6.4 Kelsos
Der Platoniker Kelsos lebt in der zweiten Halfte des 2. Jahrhunderts. In
seiner verschollenen Schrift ,Wahre Lehre* (AAnB7¢ Adyog), die er um

180 n.Chr. in Alexandria geschrieben hat, kritisiert er als erster {iberhaupt
den stoischen Anthropozentrismus in seiner christlichen Gestalt und ver-

102

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

tritt demgegeniiber einen konsequenten platonischen Kosmozentrismus.
Uberliefert sind uns nur Fragmente seiner Schriften durch Origenes (siehe
unten Kapitel 5.7) in seiner um 248 n.Chr. verfassten Abhandlung ,Contra
Celsum® Kelsos ist zu dieser Zeit bereits verstorben, doch erlebt sein Buch
offensichtlich noch eine lebhafte Resonanz, so dass Origenes die Auseinan-
dersetzung damit fiir lohnend hélt.

Kelsos stellt das Christentum als eine ungebildete und sich gesellschaft-
lich isolierende Stromung dar (Horacio E. Lona 2005, 50-54 und 473-
474; Michael Fiedrowicz 2011, 29-34; Peter Gemeinhardt 2022, 35 unter
Berufung auf Origenes, Contra Celsum 3, 44) und sieht keinen Grund
fiir die von ihm bereits als typisch christlich wahrgenommene Annahme,
die Welt sei des Menschen wegen erschaffen worden. Eher konne man
argumentieren, sie sei um der Tiere willen da. Denn von Natur aus sei
keine einzelne Art zur Herrschaft iber die Welt bestimmt. Der christliche
Anthropozentrismus sei daher verfehlt, denn der Kosmos bilde eine Ge-
samtheit, in der jeder Bestandteil seine gleichberechtigte Bedeutung habe.
An Stelle des Anthropozentrismus kénne man ebenso gut behaupten, dass
»das Weltganze nicht mehr der Menschen als der vernunftlosen Lebewesen
wegen geschaffen worden ist (ovdev paAdov avBpwmwy 1 TV GAGYWV
{wwv Evexev yéyove ta mavta). (Origenes, Contra Celsum 4, 74) Denn
die klassischen stoisch-christlichen Argumente zu Gunsten des Anthropo-
zentrismus sind fiir Kelsos nicht stichhaltig: ,Warum sollten diese Dinge
mehr fiir die Menschen zur Nahrung bestimmt sein als fiir die Gewdéchse,
die Baume, Griser und Disteln? [...] Wollte man auch zugeben, dass diese
Dinge Werke Gottes seien, so sind sie doch nicht mehr fiir uns Menschen
zur Nahrung bestimmt als fiir die Gewiéchse, die Baume, Gréser und Dis-
teln [...] Und wenn du sagst, dass diese Dinge — ndmlich die Gewéchse, die
Baume, Griser und Disteln - fiir die Menschen wachsen, warum willst du
dann behaupten, dass sie fiir die Menschen eher wachsen als fiir die wildes-
ten vernunftlosen Tiere?* (Origenes, Contra Celsum 4, 74-75) ,Wenn du
mir aber auch den Ausspruch des Euripides entgegenhdltst: ,Dann dienen
die Sonne und die Nacht den Sterblichen; so frage ich: Warum denn uns
mehr als den Ameisen und Fliegen? Denn auch jenen dient die Nacht zur
Erholung, der Tag aber zum Sehen und zur Titigkeit. (Origenes, Contra
Celsum 4, 77)

Erst am Ende einer langen Abhandlung kommt Origenes auf die kos-
mozentristische Gegenthese des Kelsos zu sprechen, die er so wiedergibt:
»Also nicht fiir den Menschen ist das Weltganze gemacht, wie auch nicht
fiir den Lowen oder den Adler oder den Delphin, sondern damit diese

103

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

Welt als Werk Gottes in ihren Teilen ganz vollstindig und vollkommen
(6A6KAnpov Kkal Téhetov) sei in allen Stiicken. Aus diesem Grunde sind
alle Dinge wohl abgemessen (pepétpnror to mdvta), nicht mit Riicksicht
aufeinander - hochstens beildufig -, wohl aber mit Riicksicht auf das Ganze
(tod 6hov). Gott sorgt fiir das Ganze (puéhet T Be® tod 6Ahov), und seine
Vorsehung (pévoia) verldsst dieses niemals; auch wird es nicht schlechter,
noch nimmt es Gott nach einiger Zeit wieder zu sich selbst zuriick.“ (Orige-
nes, Contra Celsum 4, 99)

Auch die anthropozentristische Interpretation des biblischen Herr-
schaftsauftrags stellt Kelsos massiv in Frage: ,Wenn uns jemand die Herr-
scher der Vernunftlosen (&pyovtog t@v dAdywv) nennen wollte, da wir
die vernunftlosen Lebewesen jagen und verspeisen, so werden wir fragen:
Warum sind nicht wir vielmehr ihretwegen geschaffen, da sie doch Jagd auf
uns machen und uns fressen? Aber wir bediirfen auch der Netze und der
Waffen und zahlreicher Menschen als Helfer und der Hunde wider die zu
erjagenden Tiere; jene dagegen sind von der Natur sofort und an sich mit
den Waffen versehen worden, mit denen wir von ihnen leicht bezwungen
werden?“ (Origenes, Contra Celsum 4, 78) ,,Auf eure Behauptung, Gott ha-
be uns das Verméogen verliehen, wilde Tiere (6vpia) zu fangen und nutzbar
zu machen, wollen wir bemerken, dass wahrscheinlicher Weise, ehe Stad-
te und Gewerbe und derartige Genossenschaften und Waffen und Netze
vorhanden waren, allerdings Menschen von Tieren geraubt und gefressen,
Tiere aber von Menschen durchaus nicht gefangen wurden. (Origenes,
Contra Celsum 4, 79) ,Daher hat Gott wenigstens in dieser Hinsicht eher
die Menschen den Tieren unterworfen.” (Origenes, Contra Celsum 4, 80)

Schliefllich versucht Kelsos auch, die Aloga-These zu widerlegen und
eine Vernunftbegabung der Tiere nachzuweisen. Hierzu greift er vor allem
auf das Beispiel der staatenbildenden Insekten zuriick: ,Wenn es den An-
schein hat, dass die Menschen deshalb {iber den vernunftlosen Tieren
stehen, weil sie Stddte erbaut haben und eine staatliche Verfassung mit
Obrigkeiten und Herrschaften besitzen, so besagt das gar nichts; denn auch
die Ameisen und die Bienen haben dies (Origenes, Contra Celsum 4,
81) Und diese kleinen Tiere besitzen sogar bestimmte Kunstfertigkeiten:
»-Die Ameisen entfernen von den Friichten, die sie aufbewahren, die Keime,
damit sie nicht schwellen, sondern ihnen das ganze Jahr hindurch zur
Nahrung dienen kénnen.” (Origenes, Contra Celsum 4, 83) Schlief3lich be-
obachtet Kelsos auch Kommunikation und Sprache zwischen ihnen: ,Und
wenn sie sich begegnen, so unterreden sie sich auch miteinander (&AAfjAoig
daAéyovtar), deshalb verfehlen sie auch den Weg nicht. Sie haben also

104

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

eine vollkommen ausgebildete Vernunft, gemeinsame Vorstellungen von ge-
wissen allgemeinen Wahrheiten, eine Sprache, Sachverhalte und Sprachin-
halte (Adéyov cupmipwaois ot Top' aVTOTS KOt KOVOL Evvolon KolBoAk@mdv
TIVOV KOl QWVI] KOl Tuyxavovto kot onparvopeva). (Origenes, Contra
Celsum 4, 84) So kann Kelsos schlieflen: ,Wohlan nun, wenn jemand
vom Himmel herab auf die Erde hinblickte, was wiirde er wohl fiir einen
Unterschied finden zwischen dem, was wir tun, und dem, was Ameisen und
Bienen treiben?* (Origenes, Contra Celsum 4, 85)

In einem Punkt gibt sich Kelsos allerdings eine gravierende Blof3e, die
Origenes (Contra Celsum 4, 86-99) lang und breit auskostet: Kelsos teilt
die dgyptische Uberzeugung, die Tiere konnten weissagen, hitten somit
eine besondere Nihe zu den Gottern und seien gewissermaflen religiGser
als die Menschen!. Hier kann Origenes leicht an den jiidischen Philoso-
phen Philon anschlielen (siehe Kapitel 4.2), der sich bereits zwei Jahrhun-
derte zuvor entschieden gegen die dgyptische Tiermantik gewandt hat und
in seiner und des Origenes’ gemeinsamer Heimatstadt Alexandria noch gut
bekannt ist. Wie Philon das hellenistische Judentum, stellt Origenes das sto-
isch geprigte Christentum als aufgeklart dar und entlarvt die dgyptischen
tiergestiitzten Weissagungspraktiken als aberglaubisch und unverniinftig.

Schliefllich kommt Kelsos aber auch auf die Frage des Fleischverzehrs
zu sprechen: ,Wenn es also nach einem von den Vitern ibernommenen
Brauch (mdtpiov) geschieht, dass sie [sc. die ChristInnen] sich irgendwel-
cher Opfertiere enthalten (iepelwv Tivév améyovtar), miissen sie sich sol-
cher (twv Towh)vde) ginzlich enthalten - und (iiberhaupt) des Genusses
aller Tiere, wie es auch Pythagoras richtig erscheint, da er die Seele und
ihre Organe ehrt (Origenes, Contra Celsum 8, 28 in der Interpunktion
von Johannes Arnold 2010, 72) Die Argumentation des Kelsos gegen den
Fleischverzehr der ChristInnen verlduft also folgendermafien: In fast allen
anderen Religionen kennt man Tiere, die sowohl zum Opfer als auch zum
Verzehr vollig tabu sind, wie etwa im Judentum die unreinen Tiere. So
miisste es logischerweise auch im Christentum sein. Da dieses aber alle
Arten von Opfertieren ablehnt, miisste es konsequenterweise auch ganz auf
Fleisch verzichten (Johannes Arnold 2010, 73). Kelsos beruft sich hier auf
Pythagoras, dem er offenkundig zustimmt.

Kelsos geht es, darin ist Lucia Bacci (2007, 117 und 119) zuzustimmen,
nicht wirklich um die Tiere. An ihnen hat er wenig Interesse. Vielmehr
mochte er einerseits wider den Stachel des anthropozentristischen Main-

11 Zum urspriinglichen Wortlaut des Kelsos-Zitats siehe Johannes Arnold 2010, 68-71.

105

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

streams locken, andererseits interessiert ihn das grofle Ganze der kosmi-
schen Harmonie. Er ist ein echter Holist. Vor dieser verblassen alle Teile des
Kosmos, auch Menschen und Tiere.

3.6.5 Porphyrios von Tyros

Der neuplatonische Philosoph Porphyrios (233 - 305 n.Chr.) kommt vom
syrischen Tyros iiber Athen nach Rom, wo er sich zum wichtigsten Schiiler
Plotins entwickelt. Wie sein Lehrer ist Porphyrios ein entschiedener Geg-
ner des Christentums und ein kenntnisreicher Kritiker der Bibel. Eine der
prominentesten Schriften seines {iber 60 Monografien umfassenden Werks
ist die Kampfschrift ,Gegen die Christen’, die allerdings auf ein Edikt des
Kaisers Konstantin hin genau deswegen vollstindig vernichtet wird. Andere
seiner Schriften finden im Christentum hingegen positive Aufnahme.

Fiir unsere Fragestellung ist besonders seine Abhandlung ,De abstinentia
ab esu animalium“ - ,Uber die Enthaltung von Beseeltem“ - von Bedeu-
tung, das den besonders gottesfiirchtigen und nach Vollkommenbheit stre-
benden Philosophen die Fleischabstinenz empfiehlt (Ubaldo Pérez-Paoli
2001, 94). Wihrend Porphyrios in den ersten beiden Biichern dieses Werks
die psychischen und spirituellen Wirkungen des Fleischgenusses behandelt
und im vierten Buch kulturgeschichtliche Uberlegungen zur Ernihrung
in der Frithzeit der Menschheit anstellt, geht es ihm im dritten Buch um
den moralischen Status der Tiere und deren Vernunftfahigkeit. Es ist das
eigentlich tierethische der vier Biicher.

Zunichst setzt sich Porphyrios ausfiihrlich mit der Aloga-These aus-
einander. Er bestreitet die stoische Koppelung der Vernunftfihigkeit an
die Frage, ob ein Verhalten erlernt ist: ,Wer sagt, die Tiere hitten dies
[zweckmiflige Verhalten] von Natur (¢@voet) aus, merkt gar nicht, dass er
behauptet, sie seien von Natur aus verniinftig:“ (Porphyrios, De abstinentia
3, 10) Porphyrios verweist auf die Gétter, die die Vernunft auch nicht
durch Lernen erworben haben: ,Das Géttliche ist auch nicht durch Lernen
(paBnog) verniinftig (Aoywdv) geworden. Denn es gab nie eine Zeit, wo
es vernunftlos (&Aoyov) war, sondern gleichzeitig mit seiner Existenz war
es auch verniinftig” (Porphyrios, De abstinentia 3, 10) Tiere hatten also
entgegen der stoischen Uberzeugung sehr wohl Vernunft, sonst konnten
sie weder dem Menschen dienen noch untereinander neiden und streiten
(Porphyrios, De abstinentia 3, 13). Alle Tiere hitten in gewissem Mafle

106

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

Vernunft, wenn auch die meisten sehr unvollkommen (Porphyrios, De
abstinentia 3, 18).

Im zweiten Schritt setzt sich Porphyrios mit dem stoischen Anthropo-
zentrismus auseinander. Tiere seien nicht allein oder primar zum mensch-
lichen Nutzen geschaffen — wozu géibe es sonst nicht jagdbare Wildtiere
(Porphyrios, De abstinentia 3, 20)? Und tiberhaupt wire in einer so strikt
(mono-)teleologischen Sicht wie der stoischen der Mensch seinerseits zum
Nutzen der Lowen geschaffen (Porphyrios, De abstinentia 3, 25). Nein,
Tiere hétten dieselbe Entstehungsweise wie Menschen und seien deshalb
im Unterschied zu den Pflanzen deren Verwandte (Porphyrios, De absti-
nentia 3, 26). Es ist pikant, dass Porphyrios hier den in der stoischen
Lehre so zentralen Begriff der oixeiwoig umdeutet. Bedeutete er bei den
Stoikern das Sich-Beheimaten in der eigenen Existenz, wird er nun fiir die
verwandtschaftliche Beziehung zwischen Menschen und Tieren verwendet.

Aus den vorangehenden naturphilosophischen Uberlegungen folgt fiir
Porphyrios die Rechtsgemeinschaft zwischen Mensch und Tier, die das Ver-
bot einschlief3t, zahme Tiere zu tSten, und nur die Notwehrtétung erlaubt.
Das Prinzip der Gerechtigkeit verlange fiir jede Gewaltanwendung eine
Notwendigkeit, Fleischverzehr sei aber nicht notwendig (Porphyrios, De
abstinentia 3, 18.26). Schliefilich sei Gott das Prinzip der Nicht-Schadigung
zu Eigen (Porphyrios, De abstinentia 3, 27). - Dieser letzte Satz wird
von der iiberwiltigenden Mehrheit der InterpretInnen so gelesen, dass es
Porphyrios wie Pythagoras, aber anders als Plutarch nicht um das Tier
als solches, sondern um das gottliche Handeln an den Tieren geht, das
fir die Menschen vorbildhaft sein soll. Philosophisch leben heifit, sich
den vollkommenen Gott zum Vorbild nehmen - und das gilt dann eben
auch fiir sein Handeln an den nichtmenschlichen Geschépfen (Ubaldo
Pérez-Paoli 2001, 94; Stephen T. Newmyer 2006, 97-98 und 2014, 232).

3.6.6 Zusammenfassung

Ungeféhr seit der Zeitenwende gibt es spiirbare Kritik am stoischen Main-
stream: An seiner scharfen Trennung zwischen Menschen und Tieren. An
seiner frappierenden Gewissheit beziiglich der Aloga-These. An seinem
strikten und monolinearen Anthropozentrismus. Und an seinem unerbittli-
chen Ausschluss der Tiere aus der Rechtsgemeinschaft.

Diese Kritik kommt von verschiedenen Seiten und aus verschiede-
nen philosophischen Traditionen - Neupythagoreismus, Neuplatonismus,

107

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

Skeptizismus - und dort teilweise von eher unbekannten, teilweise aber
auch von sehr prominenten Personlichkeiten wie Plutarch und Porphyrios.
Zunichst richtet sie sich gegen die Stoa als philosophische Schule, dann
auch gegen Judentum und Christentum, insofern diese die stoischen Ideen
rezipieren.

Die argumentative Qualitit der anti-anthropozentristischen Kritik ist
sehr unterschiedlich, und ebenso ihre Begriindung. Tiberius Iulius
Alexander und Kelsos argumentieren eher populédrphilosophisch entlang
der empirisch gemachten naturwissenschaftlichen Beobachtungen. Sextus
Empiricus duflert vor allem Skepsis an der menschlichen Erkenntnisféhig-
keit — es geht gar nicht um das Tier oder die Tierethik. Porphyrios denkt
vorwiegend von der Seelenwanderungslehre her und propagiert zugleich
das Ideal der Vollkommenbheit als lebenspraktische Option fiir einige weni-
ge Auserwihlte. Die Tiere kommen vorwiegend indirekt und iiber andere
Lehren vermittelt vor. Plutarch ist der einzige, dem es wirklich zentral
und direkt um die Tiere und um Gerechtigkeit gegeniiber den Tieren
geht. Zugleich ist seine Argumentation zweifelsohne am feinsinnigsten und
ausdifferenziertesten.

Die Rezeption der antistoischen Kritik bleibt gleichwohl begrenzt. Schon
lange vor dem Siegeszug des Christentums im 4. und 5. Jahrhundert, ndm-
lich schon seit ihrer Entstehung um die Zeitenwende ist sie die Position
einer Minderheit, was ihre Reprasentanten wohl auch erkennen. Dennoch
stellt sich die Frage, wie der stoische Anthropozentrismus in das Friihju-
dentum und das frithe Christentum einziehen konnte, wo er doch allen
bisher dargestellten biblischen Texten diametral widerspricht. Das erklaren-
de Paradigma lautet: Hellenisierung bzw. Hellenismus. Thm widmet sich
das néchste Kapitel.

108

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der
biblischen Tierethik

Nach der Deportation der Jerusalemer Oberschicht ins babylonische Exil
von 587 v.Chr. bis ungefdhr 545 v.Chr. kehrt ein Teil der Deportierten nicht
mehr nach Israel zuriick, sondern verstreut sich im gesamten Nahen und
Mittleren Osten sowie im Mittelmeerraum. Seit dieser Zeit gibt es eine
nennenswerte ,,jiidische” Diaspora (wobei der Begriff ,jidisch® erst in der
Zeit des Hellenismus auftaucht) — zundchst im persischen Reich Konigs
Kyros und seiner Nachfolger, ab 333 v.Chr. dann im griechischen Reich
Alexanders des Groflen und seiner Nachfolger. Von diesem Moment an
findet eine intensive Begegnung und Auseinandersetzung der israelitisch-
jiidischen Religion mit der griechischer Kultur und ihrer Philosophie statt.

Diese Begegnung erfolgt aber nicht auf Augenhohe. Sie ist nicht symme-
trisch, so als wiirden sich hier zwei gleichberechtigte und gleichstarke Kul-
turen begegnen. Vielmehr ist die griechische Kultur schon rein quantitativ
dominant. Heute wiirden wir sie eine ,Leitkultur nennen. Die jiidische
Diaspora nimmt also die griechische Kultur auf, wihrend der umgekehrte
Prozess nicht stattfindet.

Genau das bezeichnet man als Hellenismus. Er meint die Ausbreitung
der griechischen Kultur und Sprache, aber auch der Philosophie iiber das
griechische Kernland hinaus und ihr Eindringen ,in alle Bereiche des Le-
bens: in Sprache und Literatur, Religion und Philosophie, Wissenschaft
und Kunst, Politik und Wirtschaft, Bildung und Erziehung.“ (Michael Tilly
2005, 42) Niemand kann sich diesem Einfluss ,auf Dauer [...] vllig entzie-
hen:* (Michael Tilly 2005, 43) Der Hellenismus ist also ein kulturgeschicht-
liches und weniger ein politisches Phdnomen, obgleich er fiir seine enorme
Ausbreitung das Weltreich Alexanders als politische Rahmenbedingung
voraussetzt. Doch bleibt er bis in die Spatantike die dominante kulturelle
Stromung - also bis in eine Zeit, in der das griechische Weltreich langst
abgeldst worden ist.

Als Bezeichnung einer Geschichtsepoche ist der Begriff Hellenismus erst
seit dem 19. Jahrhundert iiblich. Im Sinne der Nachahmung der griechi-
schen Lebensweise in Sprache, Tracht und Brauchen werden das Substantiv
eNAnviopés und das Verb éAAnvilewv jedoch bereits in der Antike gebraucht.

109

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Das Neue Testament nennt griechisch sozialisierte JidInnen éAAnviotal
(Apg 6,1; 9,29; 11,20).

Die hellenistische Welt umfasst einen gewaltigen Raum, von Sizilien und
Unteritalien (Magna Graecia) tiber Griechenland bis nach Indien und ins
heutige Afghanistan sowie vom Schwarzen Meer bis nach Agypten. Die
Hellenisierung der orientalischen Bevolkerung sorgt dafiir, dass noch bis
ins 7. Jahrhundert wenigstens von der stadtischen Bevolkerung Syriens ne-
ben dem Aramdischen eine vereinfachte Form des Griechischen verwendet
wird, die Koiné (von xowvdg, allgemein). In Kleinasien hilt sich diese sogar
erheblich langer. Auch den politischen Zusammenbruch des Rémischen
Reichs tiberstehen die kulturellen Traditionen des Hellenismus und wirken
noch iiber Jahrhunderte in Rom und im Byzantinischen Reich fort.

Relativ frith gewinnt der Hellenismus auch auf das Diasporajudentum
erheblichen Einfluss. Vom 3. Jahrhundert v.Chr. bis zum 1. Jahrhundert
n.Chr. entstehen die sogenannten Apokryphen, religidse Schriften in grie-
chischer Sprache, die zeitlich nahtlos an die hebréischen Biicher der ji-
dischen Bibel anschlieflen und hohen Rang haben. Zwar werden sie im
Judentum vermutlich nie kanonisiert, doch dass einige von ihnen im Chris-
tentum in den Kanon des , Alten Testaments“ Eingang finden, setzt ihre
Hochschitzung im hellenistischen Judentum voraus.

Noch gréfiere Bedeutung fiir die Hellenisierung des Diasporajudentums
hat die Septuaginta, eine Ubertragung der hebriischen Bibel ins Griechi-
sche, die ab ungefidhr 250 v.Chr. entsteht, vorwiegend in Alexandria, der
grofiten Metropole im Ostteil des romischen Reichs und dem Zentrum des
hellenistischen Friihjudentums. Es handelt sich um ein Jahrhundertprojekt.
Bis ungefihr 100 v.Chr. sind die meisten Biicher der hebriischen Bibel
ibersetzt, die restlichen folgen bis 100 n.Chr. Motivation zur Erstellung
einer griechischen Bibeliibersetzung diirfte nach innen die Stirkung der
Identitdt des Diasporajudentums gewesen sein, nach auflen die selbstbe-
wusste Prasentation der eigenen Tradition im pluralen Diskurs der Gesell-
schaft (symbolisiert auch dadurch, dass die jiidische Bibel so Eingang in
die weltberithmte Bibliothek von Alexandria finden konnte, vgl. Siegfried
Kreuzer 2016, 46-49). ,Mit der Septuaginta trat das Judentum in einen
offentlichen Diskurs mit der hellenistischen Weltkultur ein (Heinz-Josef
Fabry, in: Erich Zenger u.a. °2016, 61)

Zur gleichen Zeit bildet sich im griechisch beherrschten Israel eine
fundamentalistische Widerstandsbewegung: Die Makkabéer. Ausloser ihrer
Entstehung ist die Aufstellung einer Gotterstatue im Jerusalemer Tempel
auf Geheif des griechischen Diadochenherrschers Antiochus IV. Epipha-

110

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

nes. Fiir glaubige JiiddInnen bedeutet das die Entweihung ihres Allerheiligs-
ten. Doch jenseits dieser offenen Missachtung der Religion durch den Herr-
scher ndhrt sich die makkabaische Ideologie auch von einem umfassenden
kulturellen Unbehagen iiber die zunehmende Hellenisierung ihrer Umwelt.
Dass zum Beispiel die griechischen Ménner v6llig nackt Sport treiben, ist
fiir sie ein Grauel. Der ,clash of civilizations® ist aus ihrer Sicht fundamen-
tal.

Auf diese Weise entstehen innerjiidische Konflikte zwischen den hebri-
isch oder aramiisch sprechenden JidInnen Israels und den griechisch spre-
chenden JiidInnen in der Diaspora. Als die Bewegung Jesu von Nazaret
sich nach Ostern allméhlich internationalisiert, greifen diese Spannungen
schnell auf sie tiber. Schon die Urgemeinde in Jerusalem erlebt einen
heftigen Streit, der nur dadurch gelost werden kann, dass man die Ge-
meindeleitung verdoppelt und fiir jeden der beiden Gemeindeteile - den
hebriisch-aramidischen und den hellenistischen - ein eigenes Leitungsgre-
mium schafft (Apg 6). Und dass zwischen Paulus und dem von Jesus selbst
ernannten Zwolferkreis zeitlebens eine angespannte Atmosphiare herrscht,
hat seinen Grund ebenfalls darin. Wahrend die Zwdlf allesamt aramiisch
sprechende Galilder sind, kommt Paulus aus der hellenistischen jiidischen
Gemeinde von Tarsos. Die aramaische Muttersprache Jesu versteht er nicht,
und das Lebensgefiihl der HebrderInnen ist ihm fremd. ,Paulus benutzt
die LXX, nicht die Hebraica. Das heifSt, dass er nicht in der Lage war, das
Alte Testament in seiner Ursprache zu lesen. Vielmehr war er auf die Uber-
setzung angewiesen, die ihm das Alte Testament in seiner Muttersprache
zuganglich machte: die Septuaginta.“ (Peter Pilhofer 42019, 19)

Mit der Zerstérung Jerusalems und des jiidischen Tempels im Jahr 70
n.Chr. erfahren Judentum und Jesusgemeinschaft einen weiteren Hellenisie-
rungsschub. Die Sprache des gesamten Neuen Testaments und der meisten
Schriften der frithen Kirchenviter ist das Griechische. Das Zentrum des
jungen Christentums verlagert sich aus dem einen hebréischen Mittelpunkt
Jerusalem in mehrere griechische und lateinische Zentren: Rom, Antiochia,
Alexandria und Edessa. ,Hebrdische®, genau genommen aramiisch spre-
chende JudInnen machen einen immer kleineren Teil derer aus, die sich der
christlichen Gemeinschaft anschliefien, bis sie irgendwann ganz verschwin-
den. So lasst sich zusammenfassend feststellen: ,Ein ,nichthellenisiertes’
Christentum hat es [...] nie gegeben.“ (Peter Gemeinhardt 2022, 3)

Im Judentum kommt es allerdings zu einer bemerkenswerten Kehrtwen-
de: Nach dem Bar-Kochba-Aufstand gegen die Romer und der Vertreibung
der JudInnen aus Palastina im Jahr 135 n.Chr. existiert das Judentum fortan

111

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

zwar nur noch als Diasporajudentum. Auf dem Gebiet Paldstinas ist es so
gut wie ausgeloscht. Doch die paldstinischen JiidInnen iibernehmen nun
die Fithrung des Diasporajudentums. Dieses distanziert sich zunehmend
von seinen hellenistischen Stromungen - jedenfalls dort, wo es hellenisti-
sche Ideen als solche erkennt -, verbietet den Gebrauch der Septuaginta,
die es zunehmend als ,Katastrophe“ empfindet (Heinz-Josef Fabry, in:
Erich Zenger u.a. 22016, 62), und zieht sich ganz auf seine hebréischen und
aramdischen Traditionen zuriick. Daher sind nahezu alle hellenistisch-jiidi-
schen Schriften nur in christlichen Handschriften und Kodizes iiberliefert.
Das hellenistische Judentum geht unter.

Das Christentum hingegen ist schon bald so stark in die hellenistische
Kultur eingebettet, dass es diese nicht mehr als fremd oder von aufien
kommend empfindet, sondern als genuines Erbe betrachtet. Wie zuvor das
hellenistische Judentum liest es die Bibel mit griechischen Paradigmen —
und nicht umgekehrt die griechische Philosophie mit biblischen Paradig-
men. Ein regional durchaus fortgefithrter Dialog mit dem rabbinischen
Judentum kann diesen Trend aufs Ganze gesehen nicht aufhalten.

Hinzu kommt ein fundamentaler Unterschied: Wahrend das Judentum
in seiner gesamten Geschichte nie missioniert hat, versteht sich das Chris-
tentum von Anfang an als missionarische Religion. Die ganze Welt soll
das Evangelium horen und annehmen (Mt 28,16-20). Wenn man aber
missionarischen Erfolg haben will, dann muss man sich auf die umgebende
Kultur einlassen. Die Botschaft Jesu muss inkulturiert werden.

Das gelingt dem Christentum nicht sofort. Rund zweihundert Jahre
bleibt es eine verschwindend kleine Minderheit von weniger als einem
Prozent der Bevolkerung (Kyle Harper 2020, 231). Erst nach der ,cypria-
nischen Pest, vermutlich einer Ebola-Pandemie, die nach ihrem promi-
nentesten Berichterstatter, Bischof Cyprian von Karthago, benannt wird
und ungefahr von 245 bis 265 n.Chr. wiitet, wichst die Gemeinschaft der
ChristInnen sprunghaft an. Die Menschen sehen, dass die Christinnen
ihre kranken Angehorigen liebevoll pflegen, und das fiihrt zu einer viel
geringeren Mortalitdtsrate als in der Gesamtbevélkerung. So schliefSen sich
auf einmal viele Menschen dem Christentum an. Um 300 n.Chr. sind die
ChristInnen bereits 15 bis 20 Prozent der Gesamtbevélkerung und damit
ein ,Massenphdanomen® (Kyle Harper 2020, 231). Als wenig spater Kaiser
Konstantin an die Macht kommt, bekehrt er sich zur dynamischsten und
erfolgreichsten religiosen Bewegung seiner Zeit.

Um die Assimilation des stoischen Anthropozentrismus durch das fri-
he Christentum zu verstehen, ist noch eine zusitzliche Uberlegung von

112

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Die spiiten Texte des Alten Testaments

Bedeutung: Wenn eine kleine Religionsgemeinschaft sich anschickt, zum
»Massenphdnomen® zu werden, dann ist es leichter, die noch nicht glaubige
Mehrheit zur Annahme neuer Glaubenssétze zu bewegen als zur Annah-
me eines neuen Ethos. Am Beispiel des Schiachtens werden wir dies in
Kapitel 4.3.4 belegen. Es ist eben viel leichter, Jesus als den Erloser der
Welt zu bekennen, als fortan nur noch koscher geschlachtetes Fleisch zu
essen. Der Erfolg des Christentums im 3. und 4. Jahrhundert liegt auch
darin begriindet, dass man sich flexibel zeigt, sich an Moral und Recht
der griechisch-réomischen Welt anzupassen. Dass das auf lange Sicht die
Glaubwiirdigkeit der eigenen Botschaft schmélern kann, liegt auf der Hand.

4.1 Die spdten Texte des Alten Testaments

Im Alten Testament, wie es im Christentum verwendet wird, finden sich
aus der Zeit des Hellenismus einige Biicher, die noch in hebriischer,
manche auch in aramdischer, und einige, die in griechischer Sprache ge-
schrieben sind. Letztere waren zwar offensichtlich im hellenistischen Friih-
judentum hochgeschitzt, wurden aber auf Grund von dessen Niedergang
nach dem Bar-Kochba-Aufstand nie in die jiidische Bibel aufgenommen.
Das Christentum hingegen hat sie in den Kanon seiner heiligen Schriften
eingefiigt.

Unter den hebrdischen Schriften des Alten Testaments finden sich vier,
die passagenweise oder ganz in die Zeit des Hellenismus fallen, ndmlich
das Buch der Sprichworter sowie die Biicher Ijob, Kohelet und Jona. Von
ihnen setzt sich zumindest eines direkt mit dem Hellenismus auseinander,
namlich das Buch Kohelet. Die Biicher werden in der Reihenfolge ihrer
Datierung kurz dargestellt, insbesondere was die Wahrnehmung der Tiere
und die Frage des Anthropozentrismus angeht.

Das Buch der Sprichwdrter, auch Spriiche Salomos genannt, sammelt aus
einem Zeitraum von rund 600 Jahren zahllose kurze Weisheitsspriiche. Die
jiingsten von ihnen stammen aus dem 3. Jahrhundert v.Chr. Unter ihnen
befassen sich einige wenige mit Tieren und betonen vor allem deren Vor-
bildfunktion gegeniiber dem Menschen. ,So rithmt Spr 6,6-8 die Klugheit
der Ameise, die in der Erntezeit fiir ihre Nahrung im Winter vorsorgt, und
stellt sie dem Faulen als Beispiel hin, dem nachzueifern ist. Der Zahlen-
spruch Spr 30,24-28 dagegen stellt mit Ameise, Klippschliefer, Heuschrecke
und Gecko vier Tierarten zusammen, die ihre Kleinheit und Schwiche
durch ein besonderes Mafl an Weisheit wettmachen, das ihr Uberleben

113

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

garantiert.* (Peter Riede 2010, Kap. 1.9) Aus diesen Spriichen ldsst sich eine
gewisse Nahe zur griechischen Philosophie ablesen, die Tiere ebenfalls oft
als Vorbild fiir den Menschen hinstellt. Im Unterschied zu ihr findet sich im
Buch der Sprichworter jedoch keinerlei Hinweis auf die Vernunft des Men-
schen, die die Griechen dann stets betonen. Ahnlichkeiten zu den Griechen
sind wiederum in Spr 30,29-32 erkennbar, wo die Kénige ermahnt werden,
nicht so eitel herumzustolzieren wie der Lowe, der Hahn oder der Leitbock.
Auch hier fehlt aber jeder Hinweis auf menschliche Vernunft oder tierliche
Vernunftlosigkeit.

Die grofite Berithmtheit diirfte Spr 12,10 erlangt haben: ,Der Gerechte
erbarmt sich seines Viehs; aber das Herz der Gottlosen ist unbarmherzig
Wortlich heifit es eigentlich: ,Der Gerechte kennt die Seele/ das Verlangen
(v93 - nepes) seines Viehs, wihrend der Begrift des Erbarmens (pn1 -
rahdmé) sich nur in der zweiten Satzhalfte findet. Wer also dem Tier Ge-
rechtigkeit zukommen lassen will, muss seine Bediirfnisse kennen - eine
intellektuelle Bedingung - und sich davon anriihren lassen - eine emotio-
nale Bedingung. Die Tiere sind hier ganz selbstverstindlich AdressatInnen
der Gerechtigkeit — sie gehoren zur Rechtsgemeinschaft. Eine grundlegende
Differenz zur griechischen Philosophie.

Das Buch Ijob ist zwischen dem 5. und 3. Jahrhundert v.Chr. entstanden.
Eine kurze Passage wiirdigt die Tiere, die die Menschen iiber Gottes Schop-
fermacht belehren konnen: ,Doch frag nur die Tiere, sie lehren es dich, /
die Vigel des Himmels, sie kiinden es dir. / Oder rede zur Erde, sie wird
dich lehren, / die Fische des Meeres erzdhlen es dir. / Wer von ihnen allen
wiisste nicht, / dass die Hand des HERRN dies gemacht hat? / In seiner
Hand ruht die Seele allen Lebens (*7~22 w93 — nepe$ kal-hay) / und jeden
Menschenleibes Geist (W82 m9 - rah kal-basar-18).“ (Ijob 12,7-10)
Man muss das ,Fragen® und ,Erzdhlen gar nicht wortlich nehmen. Und
doch spricht aus dem Text ein selbstverstdndlicher Respekt gegeniiber den
Tieren als Geschopfen Gottes sowie die Wahrnehmung einer fundamenta-
len Gleichheit mit und Differenz zu den Menschen: Einerseits ruhen die
»Seelen allen Lebens® in Gottes Hand. Andererseits wird die rtah allein
dem Geschopf Mensch zugeschrieben.

Gegen Ende des Buchs, in Jjob 38-39, wird die Schépfungstheologie in
einer Ansprache Gottes an den leidenden und fragenden Jjob entfaltet. Thre
Gliederung folgt der aus Gen 1 bekannten Zweiteilung der Erschaffung der
Lebensgrundlagen und der Lebewesen. In Ijob 38,4-38 stellt Gott seine
Grofle und Weisheit als Schopfer vor allem von Licht und Wasser als
den beiden lebensnotwendigsten Elementen heraus. Anders als in Gen 1

114

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Die spiiten Texte des Alten Testaments

kommen die Lebensrdume und Pflanzen hier nicht vor. Die Rede Gottes
kulminiert dann in Jjob 38,39-39,30, wo er seine Grofe und Weisheit durch
den Verweis auf die Vielfalt und Begabungen der Tiere untermauert. Er
und nicht der Mensch ist der Herr der Tiere. Seine fiirsorgliche Vorsehung
gilt nicht nur den Menschen, sondern ebenso den Tieren. Der Kontrast
zur Stoa ist iberdeutlich, wenn es auch keine Anzeichen fiir eine bewusste
Abgrenzung gibt.

Der dritte hebraische Text aus hellenistischer Zeit ist das Buch Kohelet,
das in die zweite Halfte des 3. Jahrhunderts datiert wird. ,Gemaf$ den
Unterweisungen in Koh 11,9 - 12,7 diirfte Kohelet [...] ein Weisheitslehrer
bzw. ein Schriftgelehrter gewesen sein, der in frithhellenistischer Zeit junge
Minner der Jerusalemer Oberschicht unterrichtete. [...] Ziel des Predigers
ist eine Anleitung zum gelingenden Leben angesichts der Ambivalenz der
Lebenserfahrungen. Ausgangspunkt sind nicht zuletzt gesellschaftliche und
wirtschaftliche Umbriiche in Syrien-Paldstina, die durch den sich tiber den
Vorderen Orient ausbreitenden Hellenismus veranlasst sind.“ (Markus Wit-
te 2006, Kap. 3.4) Das Buch Kohelet weist eine grofle gedankliche ,Nahe zu
vorderorientalischen Weisheitstexten und zur griechischen Philosophie von
der Vorsokratik bis zur Stoa und zu Epikur® auf (Markus Witte 2006, Kap.
3.1). Die in Kohelet zentrale Frage nach dem Gliick wird ja ebenso in den
griechischen Philosophenschulen diskutiert.

Angelpunkt der spezifischen Antwort Kohelets ist die Schopfungstheolo-
gie. ,Die Welt Kohelets ist, wie bei den anderen biblischen Verfassern, eine
sterbende Welt. Der Prediger sagt dies nur deutlicher als jene mit seinem
Leitwort ,es ist alles ganz verginglich: Mensch und Tier haben dasselbe
Todesgeschick (Koh 3,19). Mit dieser Einschatzung steht der Prediger auf
einer Linie mit der traditionellen alttestamentlichen Vorstellung vom Tod
als absoluter Grenze und setzt sich zugleich von im 3. Jahrhundert v.Chr.
aufkommenden eschatologischen und apokalyptischen Vorstellungen ab.
Eindringlicher als andere biblische Zeugen betont er die absolute Angewie-
senheit des Menschen auf von Gott erdffnete Lebensraume und Lebenszei-
ten (Markus Witte 2006, Kap. 4).

Eine klar antistoische und anti-anthropozentristische Pointe enthilt die
Passage in Koh 3,18-21: ,Was die einzelnen Menschen angeht, dachte ich
mir, dass Gott sie herausgegriffen hat und dass sie selbst erkennen miis-
sen, dass sie eigentlich Tiere sind. Denn jeder Mensch unterliegt dem
Geschick und auch die Tiere unterliegen dem Geschick. Sie haben ein
und dasselbe Geschick. Wie diese sterben, so sterben jene. Beide haben
ein und denselben Atem. Einen Vorteil des Menschen gegeniiber dem Tier

115

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

gibt es da nicht. Denn beide sind Windhauch. Beide gehen an ein und
denselben Ort. Beide sind aus Staub entstanden, beide kehren zum Staub
zuriick. Wer weif3, ob der Atem der einzelnen Menschen wirklich nach
oben steigt, wihrend der Atem der Tiere ins Erdreich hinabsinkt?“ In
der Schlussfrage dieses eindriicklichen Absatzes schwingt eine tiefe Skepsis
gegeniiber der stoischen These mit. ,Wer weif3"; fragt Kohelet, und zweifelt
an dem strikten Graben zwischen der Vernunftseele der Menschen und der
vernunftlosen Seele der Tiere. Vielmehr erkennt er eine ,Tierebenbiirtigkeit
des Menschen“ (Ludger Schwienhorst-Schonberger 2004, 282; vgl. Peter
Riede 2017, 119).

Das vierte Buch der hebréischen Bibel aus der Zeit des Hellenismus ist
das Buch Jona. Es wird auf die Zeit um 200 v.Chr. datiert — also klar im
Hellenismus und nicht mehr in der Perserzeit verortet, auf die ndmlich im
Buch Jona mit einem verklarten Blick zuriickgeschaut wird. So mirchen-
haft das Buch wirken mag, ist es doch eine eindriickliche Lehrerzéhlung,
die die hebriischen JiidInnen mahnt, auf andere Kulturen und Religionen
nicht geringschitzig herabzuschauen. Interessant ist die zweimalige Beto-
nung der Rolle der Tiere in der Stadt Ninive. So werden die Tiere ganz
selbstverstandlich als gleichberechtigte Adressatinnen der Buflpredigt Jonas
gesehen: ,Alle Menschen und Tiere, Rinder, Schafe und Ziegen, sollen
nichts essen, nicht weiden und kein Wasser trinken. Sie sollen sich in
Buflgewinder hiillen, Menschen und Tiere.“ (Jona 3,7-8)

Und so wie die Tiere zum Fasten und zur Bufle verpflichtet sind, werden
sie, da sie dem Aufruf gehorsam Folge leisten, von Gott am Ende ebenso
begnadigt wie die Menschen. Denn Gott hat Mitleid mit ihnen: ,Darauf
sagte der HERR: Du hast Mitleid (790 - hasta) mit einem Rizinusstrauch,
fiir den du nicht gearbeitet und den du nicht grofigezogen hast. Uber Nacht
war er da, iiber Nacht ist er eingegangen. Soll ich da nicht Mitleid haben
mit Ninive, der groflen Stadt, in der mehr als hundertzwanzigtausend Men-
schen leben, die zwischen rechts und links nicht unterscheiden konnen -
und auflerdem so viel Vieh?“ (Jona 4,10-11) Diese Schlussfrage ist die wich-
tigste Stelle des Buchs und die Pointe der Erzahlung. Gott hat nicht nur
Mitleid mit den Menschen, die so unverniinftig sind, dass sie nicht einmal
rechts und links unterscheiden konnen, sondern auch mit den Tieren, die -
so suggeriert der Text — weitaus verniinftiger und einsichtiger sind. Nun ist
wie gesagt die Zielsetzung des Textes nicht die Widerlegung anderer Kultu-
ren, sondern ihre grundsitzliche Wertschatzung durch das hebraische Ju-
dentum. Dem Buch geht es nicht um eine Widerlegung der Aloga-These.
Gleichwohl wird deutlich, dass es den Autoren fern liegt, die Tiere gegen-

116

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Die spiiten Texte des Alten Testaments

tiber den Menschen auch nur anndherungsweise abzuwerten. Sie sind
gleichberechtigt und gleichverpflichtet in die Rechtsgemeinschaft der gro-
f3en Stadt Ninive einbezogen.

Wie das Buch Ijob ist auch das Buch Jesus Sirach um 200 v.Chr. entstan-
den. Bis man 1896 in der Synagoge von Kairo erste hebrdische Textfragmen-
te entdeckte, zu denen 1947 bzw. 1964 Funde aus Qumran und Masada
hinzukamen, war man nahezu 2000 Jahre lang davon ausgegangen, dass
das Buch in griechischer Sprache verfasst worden sei. Der hebrdische Origi-
naltext ldsst sich gleichwohl nicht mehr vollstindig rekonstruieren, so dass
hier auf den griechischen Text der Septuaginta zuriickgegriffen wird'?. Das
Buch Sirach sieht die heraufziehende Hellenisierung Israels sehr kritisch.
Um dem Verlust der hebrdischen bzw. frithjiidischen Identitéit entgegenzu-
wirken, versammelt der Rabbi Ben Sira junge Menschen in einem ,Haus
der Bildung“ um sich (Sir 51,23). Seine Schopfungstheologie scheint {iber
weite Strecken ohne die Tiere auszukommen. So wird in dem grofien Lob
des Schopfers in Sir 42,15-43,33 nur einmal die ,Vielfalt von Lebewesen®
(Sir 43,25) erwihnt. Ansonsten geht es um Sonne, Mond und Sterne sowie
die verschiedenen Aggregatszustinde des Wassers (Schnee, Wolken, Hagel,
Reif, Eis und Nebel). Nicht einmal die Menschen werden erwahnt. Mit
deren Erschaffung befasst sich hingegen ausfiihrlich Sir 33,7-15 - eine
Art Auslegung der Formung des Menschen aus Lehm in Gen 2 und eine
vertiefte Reflexion auf die Erdgebundenheit der Menschen.

Eine umfassende Auslegung der Schopfungserzahlungen in Gen 1-9 bie-
tet Ben Sira in Sir 16,24-17,23. Nach den einleitenden Versen (Sir 16,24~
25) wird zunéchst betont, dass die Schépfungsordnung Gottes, in der al-
len Geschopfen je eigene ,Herrschaftsbereiche® (apyoai) zugeteilt worden
sind, ewig wiahrt (Sir 16,26-27a). Im Schopfungsfrieden des Paradieses
respektierten alle Geschopfe diese Ordnung. Es gibt unter ihnen keine
Konkurrenz und keinen Hunger (Sir 16,27b-28). Dennoch kehren alle Le-
bewesen als von Gott geschaffene wieder zur Erde zuriick (Sir 16,29-30).
Die Vorstellung eines ewigen Lebens kennt Ben Sira noch nicht.

Der groflere Teil der Abhandlung - und das ist sehr symboltrachtig
- widmet sich der Erschaffung des Menschen und seiner besonderen Stel-
lung in der Schopfung (Sir 17,1-23): Zunachst wird nochmals betont, dass
auch er aus Erde geschaffen ist und zur Erde zuriickkehrt (Sir 17,1-2a).
Der gesamte weitere Text reflektiert dann allerdings seine Sonderstellung.

12 Eine Synopse der Fragmente des hebrdischen Textes wird derzeit in einer ForscherIn-
nengruppe unter Fithrung der Universitit des Saarlands erarbeitet.

117

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Und hier geschieht etwas Bemerkenswertes: Erstmals wird die Gotteben-
bildlichkeit im Sinne des griechischen Denkens uminterpretiert. Aus der
funktional-relationalen Aussage, der Mensch sei als Bild Gottes geschaffen
(Gen 1,27), wird die essenzontologische Aussage, er sei nach seinem Bild
geschaffen (xat’ eikéva adtod moinoev avtovg; Sir 17,3). Das ist die exakte
Wiedergabe von Gen 1,27 nach der griechischen Septuaginta, die wie gesagt
vom hellenistischen Judentum in Alexandria erstellt wurde. Es ware hochst
spannend zu wissen, ob der hebréische Originaltext des Sirachbuchs noch
im hebraischen, relational-funktionalen Denken verbleibt oder ob auch er
schon in Kategorien der griechischen Essenzontologie denkt.

Im weiteren Verlauf wird dann bei der Beschreibung der Beziehung
zwischen Menschen und Tieren die Idealsituation in Gen 1,28 mit der kon-
fliktiven Realsituation in Gen 9,3 vermischt: ,.Er hat die Furcht vor ihm auf
alle Lebewesen gelegt / und Macht zu gebieten iiber wilde Tiere und Vogel
(kaTaxvpredewy Onpiwv kal Tetev®v).“ (Sir 17,4) Durch diese Vermischung
wird die Spannung zwischen einer real angstbasierten und einer ideal fried-
vollen Herrschaftsform, die in Gen 1-9 den Clou ausmacht, verwischt — ein
moraltheologisch hdchst problematischer Vorgang. Im Folgenden werden
dem Menschen dann ganz im Duktus griechischer Essenzontologie und in
sehr ungenauer Orientierung an der Stoa (Johannes Marbdck 2010, 214)
Begabungen zugesprochen, die offensichtlich seine Gottebenbildlichkeit
ausmachen (Sir 17,6-23): Entscheidungsfihigkeit (SiafoUAov), Sprache
(yA@ooa), Verstand (SiavoeioBat), Wissen (émotiipn), Einsicht (ovveoic)
und die Fihigkeit der Gotteserkenntnis. Auch wenn nicht ausdriicklich
gesagt wird, dass die Gottebenbildlichkeit in der Vernunftfahigkeit gegeben
ist, liegt dieser Schluss sehr nahe. Immerhin wird der Mensch moralisch auf
die Sorge fiir alle Lebewesen verpflichtet: Sir 17,12 verweist auf den ,ewigen
Bundf, vermutlich den Noachbund (vgl. Johannes Marbock 2010, 216), der
in Sir 44,18 zitierend Gen 9,11 so zusammengefasst wird: ,Nie mehr sollen
alle Lebewesen durch eine Flut vertilgt werden.” Hier wird der Bogen
geschlossen, der in Sir 16,26-28 mit der Beschreibung eines umfassenden
Schopfungsfriedens zwischen Menschen und Tieren begonnen hat.

So paradox es scheinen mag: Ausgerechnet Ben Sira, der dem Hellenis-
mus auflerordentlich kritisch gegeniibersteht, rezipiert die griechische An-
thropologie. Die Essenzialisierung von Gen 1,27 ist ein Paradigmenwechsel,
der hier erstmals begegnet und innerbiblisch einzigartig bleibt. Und auch
wenn die Gegeniiberstellung von menschlicher Vernunft und tierlicher Ver-
nunftlosigkeit nicht explizit auftaucht, schwingt sie im Hintergrund spiirbar
mit. Gleichwohl ist das altbiblische Ideal vom Frieden zwischen Menschen

118

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Die spiiten Texte des Alten Testaments

und Tieren noch prasent und mildert die ansonsten steile Anthropologie
des Buches.

Unmittelbar in griechischer Sprache abgefasst worden ist das Buch der
Weisheit. Die Wissenschaft lokalisiert es in Agypten, wahrscheinlich in
Alexandria, und datiert es auf die Zeit zwischen der Machtiibernahme des
Kaisers Augustus in Agypten 30 v.Chr. und einem Brief des Kaisers Claudi-
us an die jiidische Gemeinde Alexandrias 41 n.Chr. Es ist also praktisch
zeit- und ortsgleich mit dem Werk Philons von Alexandrien entstanden, das
wir im folgenden Abschnitt analysieren.

Das Weisheitsbuch denkt sehr anthropozentristisch. Die ganze Schép-
fung nimmt Gott in seinen Dienst, einzig zum Zweck, den Menschen zu
erziehen. Auch die Tiere, die hier das einzige Mal in der Bibel als Aloga
bezeichnet werden, erscheinen ausschliefllich als Lehrmittel Gottes fur die
Erziehung des Menschen. Im Hintergrund steht die dgyptische Verehrung
von Tieren als Gotter (Weish 12,24; 15,18-19), ,die schlimmste Form des
Gotzendienstes® (Luca Mazzinghi 2018, 319), die Gott ,homdopathisch® mit
demselben Mittel zu beseitigen versucht, also mit Tieren. Und zwar mit
abschreckenden, den Menschen quilenden Tieren (Weish 16,1.5 - 14; 19,10)
ebenso wie mit hilfreichen, den Menschen trostenden Tieren (Weish 16,2~
4; 19,11-12). Quiélend sind die Frosche, Heuschrecken, Stechfliegen und
Schlangen, tréstend die Wachteln. Die Beispiele werden also ausnahmslos
der Exodus-Erzdhlung entnommen - fiir eine dgyptische Schrift nur zu
verstandlich. Wie in einer Vorschau heifdt es zu Beginn: ,Zur Strafe fiir
ihre unverstindigen und unrechten Gedanken (Aoyiwouét), / von denen
irregefiihrt sie vernunftlose (GAoyo) Kriechtiere und unbedeutendes Getier
verehrten, / sandtest du ihnen eine Menge vernunftloser Tiere (&Aoyo
{@a). / Sie sollten erkennen: Man wird durch das bestraft, wodurch man
siindigt. (Weish 11,15-16) Die geringschitzige Bezeichnung ,Kriechtiere
und Getier (épmeta kol kv@daia)“ war wohl ein ,Gemeinplatz der Pole-
mik gegen den dgyptischen Tierkult, die nicht auf die jiidische Literatur
beschrankt war, sondern auch von griechischen Philosophen geiibt wurde®
(Luca Mazzinghi 2018, 319 und 324).

Sehr verniinftig sind aber aus der Sicht des Weisheitsbuchs auch die
Menschen nicht. Vielmehr wird stindig ihre Unvernunft betont. Dauernd
muss Gott strafend und ermutigend eingreifen, damit sie wieder auf den
rechten Weg kommen. Gott legt ihnen ,wie vernunftlosen Kindern (og
ooty ahoyiotolg)“ Strafen auf (Weish 12,25). Der Aloga-Begrift wird also
auch auf die Menschen bezogen.

119

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Einen biozentristischen oder sogar dkozentristischen Kontrapunkt setzt
schliefllich die Passage in Weish 11,24-26: ,Du liebst alles, was ist, (t& 6vta
mavta) / und verabscheust nichts von dem, was du gemacht hast; / denn
hittest du etwas gehasst, so hattest du es nicht geschaffen. / Wie konnte
etwas ohne deinen Willen Bestand haben / oder wie kénnte etwas erhalten
bleiben, das nicht von dir ins Dasein gerufen wiare? / Du schonst alles, weil
es dein Eigentum ist, Herr, du Freund des Lebens (peidn 8¢ ndvtwy, 61t od
¢atwy, déomota pLAdYuye). Gott ist also wortlich tibersetzt ein Liebhaber
alles Seienden und ein Freund der beseelten Wesen. Solche Formulierun-
gen begegnen in den Texten der Stoa nirgends. Im Griechischen ist der
@uAOuyog eigentlich derjenige, der feige am Leben héngt. ,Das Buch der
Weisheit dreht hier den Sinn des Wortes um und macht daraus ein Adjektiv
mit positiver Bedeutung“ (Luca Mazzinghi 2018, 318) Gott ist wie ,ein
Hausvater, der hdchste Riicksicht auf das Leben seiner Untertanen nimmt
und es achtet.” (Luca Mazzinghi 2018, 323)

Der chronologische Durchgang durch die alttestamentlichen Biicher aus
der Zeit des Hellenismus macht also zunachst einmal deutlich, dass das
Frithjudentum gegeniiber griechischen Paradigmen ziemlich lange resistent
bleibt. Diese finden sich erst in den Biichern Jesus Sirach und Weisheit
- den beiden spitesten hier betrachteten Biichern des christlichen Alten
Testaments, die nicht in die hebréische Bibel des Judentums aufgenom-
men werden. Doch auch in diesen beiden werden die harten Thesen der
stoischen Anthropologie und ihres tiefen Grabens zwischen Mensch und
Tier immer noch durch traditionelle Uberzeugungen der hebraischen Bibel
gemildert. Grofes Gewicht erlangen sie dadurch nicht.

4.2 Philon von Alexandrien

In den Texten des Buchs der Weisheit haben wir die hellenistisch-friihjii-
dische Gemeinde von Alexandrien bereits kennengelernt. Lange ist sie
Ursprung und Zentrum des hellenistischen Judentums, geht allerdings
wihrend des Aufstandes in den Jahren 115 bis 117 n.Chr. weitgehend un-
ter. Thr wohl bedeutendster Représentant ist Philon von Alexandrien (15
v.Chr. - 40 n.Chr.). Philon, dessen Muttersprache griechisch ist und der die
hebriische Sprache nicht versteht, kann als ein hervorstechendes Beispiel
fir die Symbiose von Hellenismus und Judentum im Diasporajudentum
des 1. Jahrhunderts gelten. Einerseits ist er fest in der jiidischen Tradition
verwurzelt, andererseits zutiefst von der griechischen Bildung geprigt (und

120

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

zwar nicht allein von der Stoa, wie es im Folgenden scheinen konnte!). Drei
Einflusse sind fiir ihn von Bedeutung (Beatrice Wyss 2018, 379):

— seine grof3e Loyalitdt zum Judentum,

- seine Annahme der griechischen Kultur und Philosophie, wobei kaum
tiberschitzt werden kann, wie tief diese ,das Denken dieses gldubigen
Juden beeinflusst hat (... ein Muster fiir die christlichen Denker, die sich
in seinen Spuren bewegen)“ (Jacobus C.M. van Winden 1988, 1258), und

- seine tiefe Abneigung gegen die dgyptische Kultur, die ,in der ganzen
Antike bekannt oder gar bertichtigt fiir ihre Tierverehrung® ist (Beatrice
Wyss 2018, 397). Schon allein wegen des jiidischen Bilderverbots lehnt
Philon die dgyptischen Tierkulte und ihre Theriomorphie ab, aber auch,
weil fiir ihn die unbegreifliche Gottheit nicht in einem Tier erfahren
oder erkannt werden kann.

Im Folgenden werden wir uns drei Werken Philons widmen: Zunichst
dem bereits zitierten philosophischen Werk tiber die Tiervernunft De ani-
malibus, und dann zwei Werken, die die Tora gegeniiber der griechischen
Kultur zu verteidigen und als verniinftig zu erweisen versuchen: De virtuti-
bus, in dem es um die Gesetzestexte der Tora geht, und De opificio mundi,
in dem es um die Schopfungserzahlungen der jiidischen Bibel geht.

In seinem vorwiegend philosophischen Werk iiber die Tiervernunft De
animalibus, das wie erwihnt nur in armenischer Ubersetzung erhalten
geblieben ist (vgl. Kapitel 3.6.1), widerlegt Philon die antistoischen und
anti-anthropozentristischen Argumente seines Neffen und Schwiegersohns
Tiberius Iulius Alexander: ,It is the anthropocentric view of the cosmos,
that all things - including animals - were made for man’s sake, that is
challenged by Alexander and defended by Philo.” (Abraham Terian 1981, 36;
zu De animalibus allgemein: Otto Kaiser 2015, 125-126)

Was Alexanders These angeht, Tiere konnten sprechen, unterscheidet
Philon zwischen den Bewegungen der Zunge und des Mundes einerseits
und deren Steuerung durch die Vernunftseele andererseits. Die ersten
hitten auch die Tiere, die zweite jedoch nur die Menschen (Philon, De
animalibus 73). Was wir von Tieren horten, seien ,bedeutungslose und
insignifikante Gerdusche, die von den Tieren gemacht werden® Philon, De
animalibus 98) - schlechter als die Laute menschlicher Stotterer (Philon,
De animalibus 99).

Mit Blick auf die angebliche Fahigkeit der Tiere zu Technik und Kunst-
fertigkeit betont Philon wie in einem stoischen Schulbuch, Kunst sei eine
erworbene Fihigkeit, Spinnen und Bienen wiirden sie aber nicht erwerben,

121

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

sondern hitten ihre Fahigkeiten wie alle Tiere ,von Natur aus, nicht durch
Lernen® (Philon, De animalibus 78). Thre Aktivitdten geschdhen auch nicht
durch freien Willensentschluss: ,Was immer sie tun, ist nicht-willentlich ge-
tan auf Grund der Besonderheit ihrer Verfassung® (Philon, De animalibus
80).

Schliefllich spricht Philon den Tieren auch das Denken rundheraus
ab. Das von Alexander erwahnte Verhalten des Jagdhundes sehe nur wie
syllogistisches Schliefen aus, doch sei das eine Tauschung (Philon, De
animalibus 84). Anschlieflend legt Philon die Messlatte fiir das Denken in
maximale Hohe: ,Sicherlich haben Tiere keinen Anteil an der Fahigkeit zu
denken, denn diese bezieht sich auf eine Vielzahl abstrakter Konzepte in
der Verstandeswahrnehmung von Gott, Welt, Gesetzen, provinzielle Prakti-
ken, Staat, Staatsangelegenheiten und zahlreicher anderer Dinge, die Tiere
nicht verstehen.“ (Philon, De animalibus 85)

Wenn Tiere aber weder Sprache noch Kunstfertigkeit noch Denken be-
sitzen, dann tut sich zwischen vernunftlosen Tieren und vernunftbegabten
Menschen ein tiefer Graben auf: ,Tiere auf das Niveau der menschlichen
Art zu heben und Ungleichen Gleichheit zuzuerkennen ist die Hohe der
Ungerechtigkeit. Indifferenten und fast unsichtbaren Kreaturen ernsthafte
Selbstbeschriankung zuzuschreiben ist eine Beleidigung derer, die die Natur
mit dem besten Teil begabt hat (Philon, De animalibus 100) Noch konse-
quenter kénnte Philon die stoische Kosmologie kaum vertreten. Dabei geht
er nicht ernsthaft auf die empirischen Belege seines Neffen ein, vielmehr
bleiben seine eigenen Thesen ohne vertiefte naturwissenschaftliche Unter-
fiittterung.

Ganz anders zeigt sich der Duktus jener Werke, in denen Philo die
Tora auslegt und gegen Angriffe aus der griechischen Kultur verteidigt.
Hier versucht er die durchgingige Kompatibilitdt seiner Religion mit der
hellenistischen ,,Leitkultur® nachzuweisen. Dabei kommt er nicht umhin,
im Einzelfall auch Thesen zu vertreten, die der Stoa nicht schmecken.

In dieser Richtung ist seine Abhandlung iiber die Tugenden ,,De virtuti-
bus®zu lesen. Philon greift darin vier in der griechischen Kultur anerkannte
Tugenden auf und zeigt, wie breit diese in den Weisungen der Tora zu fin-
den sind: Tapferkeit, Humanitét (¢thovBpwmio), Umkehrbereitschaft und
Edelmut. Am meisten Platz in seiner Darstellung nimmt die Humanitét ein.
Sie umfasst Milde (¢meixeia), Sanftmut (Npepdng), Giite (xpnotdms) und
Barmherzigkeit (éAeog) (Walter T. Wilson 2015, 208). In der Tora richte
sich die Humanitét, so Philon, gegen JiidInnen und HeidInnen, Freie und

122

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

SklavInnen, FreundInnen und FeindInnen sowie gegen Tiere und Pflanzen
(Katell Berthelot 2002, 49; Walter T. Wilson 2015, 208)13: ,Er [Mose] stellte
Riicksichtnahme und Sanftmut nicht nur als grundlegend fiir die Beziehun-
gen der Menschen zu ihren Mitmenschen dar, sondern goss sie reich mit
verschwenderischer Hand auf die Natur der vernunftlosen Tiere (mtpdg tog
TV aAdywv {Hwv eioelg) und die verschiedenen Arten von kultivierten
Baumen aus.“ (Philon, De virtutibus 13, 81) Immerhin 23 der 227 Abschnit-
te widmen sich der Humanitét gegeniiber Tieren — ungefahr ein Zehntel
des gesamten Buches.

Im Einzelnen geht es um fiinf Gebote der Tora (vgl. dazu auch Robert M.
Grant 1999, 1-14):

- ,Wenn ein Rind, ein Schaf oder eine Ziege geboren wird, soll das Junge
sieben Tage bei seiner Mutter bleiben.“ (Lev 22,27; Philon, De virtutibus
25, 126-133) Eindrucksvoll schildert Philon hier den seelischen und kor-
perlichen Schmerz der Mutter, wenn ihr das Junge zu frith weggenom-
men wird.

- ,Ein Rind oder Schaf oder eine Ziege sollt ihr nicht an einem Tag zu-
gleich mit seinem Jungen schlachten.” (Lev 22,28; Philon, De virtutibus
26, 134-140)

- ,Du sollst ein Zicklein nicht in der Milch seiner Mutter kochen. (Dtn
14,21b; Philon, De virtutibus 26, 142-144)

- ,Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen Maulkorb anlegen.” (Dtn
25,4; Philon, De virtutibus 27, 145)

- ,Du sollst nicht Ochse und Esel zusammen vor den Pflug spannen.” (Dtn
22,10; Philon, De virtutibus 27, 146-147)

Die spannende Frage ist nun, wie Philon als stoisch beeinflusster Autor
diese tierethischen Gebote begriindet. Und hier sind zwei Argumentations-
figuren zu erkennen (Katell Berthelot 2002, 50-54):

13 Die Ahnlichkeit zu einer Fufinote im Hauptwerk Jeremy Benthams ist frappierend.
Bentham schreibt dort fast 1800 Jahre nach Philon: ,Der Tag ist gekommen, und
ich bin bekiimmert zu sagen, dass er an vielen Orten noch nicht vergangen ist, an
dem der grofiere Teil der Spezies unter der Bezeichnung Sklaven vom Gesetz exakt
auf derselben Grundlage behandelt wurde wie z.B. in England die niedrigeren Tierar-
ten noch immer. Vielleicht kommt einmal der Tag, da die iibrigen Geschopfe die
Rechte erwerben werden, die ihnen nie, wenn nicht durch die Hand der Tyrannei,
hatten vorenthalten bleiben kénnen: (Jeremy Bentham 1828, An Introduction to the
Principles of Morals and Legislation. A new edition, corrected by the author, London,
Bd. 2, 235-236; deutsche Ubersetzung nach Alberto Bondolfi (hg) 1994,78).

123

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vo

1)

2)

124

rgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Zwischen Menschen und Tieren bestehen Analogien: So interpretiert
Philon Dtn 22,10 zunéchst sachgerecht als Gebot der Tierethik so, dass
der Esel als der schwichere von beiden vor Uberforderung geschiitzt
werden soll: ,Es denkt an die Schwicheren und will sie nicht Unbeha-
gen oder Unterdriickung durch eine {iberlegene Kraft erleiden lassen.”
(Philon, De virtutibus 27, 146) Dieses tierethische Prinzip tibertragt er
dann per analogiam auf die Menschen, und dort per allegoriam auf das
Verhiltnis der JudInnen zu den HeidIlnnen. Der Ochs als im Sinne der
Kaschrut reines Tier repréasentiere das Judentum, der Esel als unreines
Tier das Heidentum. Das Gebot der Tora mahne die JiidInnen folglich
dazu, auch HeidInnen gerecht zu behandeln. , Diejenigen, deren Seelen
Ohren haben, konnen es fast horen, wie es mit klarer und deutlicher
Stimme sagt, dass wir den Menschen anderer Nationen kein Unrecht
antun sollten, wenn wir ihnen nichts anderes als den Unterschied der
Rasse vorwerfen konnen, was kein Grund zur Anklage ist, da nichts,
was weder Laster ist noch vom Laster stammt, einen Vorwurf begriin-
det (Philon, De virtutibus 27, 147) - Nun gehdren zum Analogieprin-
zip Ahnlichkeiten und Unahnlichkeiten. Doch obgleich die Unihnlich-
keiten zwischen vernunftbegabten Menschen und vernunftlosen Tieren
fiir Philon erheblich sind, diirfen Tiere dennoch auf gerechte Behand-
lung pochen, weil sie dhnlich wie Menschen leiden konnen. Diese
Schlussfolgerung hebt sich deutlich von der stoischen Argumentation
ab.

Der Vergleich von Tieren und Menschen folgt der Logik ,a minori ad
maius“: Wenn man schon bei Tieren die Mutter nicht gleichzeitig mit
ihrem Jungen téte (Lev 22,28), dann gelte das erst recht bei Menschen.
So wiirden zum Tode verurteilte Schwangere gemaf3 romischem Recht
erst nach der Geburt ihres Kindes hingerichtet. Philon sieht hier eine
kluge Padagogik am Werk: ,,Moses [...] dehnte die Pflicht zur gerechten
Behandlung (¢miewcég) auch auf vernunftlose Tiere (GAoya (o) aus,
so dass wir durch das Uben an Geschopfen anderer Art die Mensch-
lichkeit in einem viel umfassenderen Mafle gegeniiber Wesen zeigen
konnen, die uns selbst dhnlich sind” (Philon, De virtutibus 26, 140)
Diese Analogiebildung a minori ad maius ist bei Philon kein Ausdruck
eines Anthropozentrismus (gegen Abraham Terian 1981, 45), sondern
dessen Abmilderung. Denn das gerechte Verhalten gegeniiber Tieren
behilt fiir Philon einen eigenen moralischen Wert.

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

So kann er schliefen: ,Ihr seht, wie grofl die Giite (xpnotév) ist, die er
zeigt, und wie grofiziigig er sie auf jede Spezies ausgebreitet hat, zuerst auf
Menschen, selbst wenn sie Fremde oder Feinde sind, dann auf vernunftlo-
se Tiere, selbst wenn sie unrein sind, und zuletzt auf geséte Feldfriichte
und Baume. Denn derjenige, der die Lektion der Gerechtigkeit zuerst im
Umgang mit den unbewussten Formen der Existenz gelernt hat, wird nicht
gegen diejenigen verstoflen, die mit tierlichem Leben ausgestattet sind,
und derjenige, der sich nicht darauf einlésst, die tierliche Schopfung zu
beléstigen, wird implizit geiibt, seine Fiirsorge auf vernunftbegabte Wesen
auszudehnen.” (Philon, De virtutibus 29, 160)

In ,,De opificio mundi“legt Philon schliefilich die ersten Kapitel der Bibel
aus. Zum ersten Mal verschrinken sich hier Kerngedanken der stoischen
Kosmologie und Ontologie mit jenen Texten, die wenig spéter fiir nahezu
2000 Jahre zur Begriindung eines christlichen Anthropozentrismus heran-
gezogen werden. Auf vier inhaltliche Aspekte mdchte ich im Folgenden
besonders achten: Die stoische Scala naturae muss mit der biblischen
Struktur des Siebentagewerks in Beziehung gesetzt werden. Die stoische
Sicht der Tiere als vernunftlose Wesen muss iiberhaupt erst in den Text
eingebracht werden, da die Bibel diese Klassifizierung nicht kennt. Die
stoische Sicht des Menschen als Vernunftwesen muss mit der biblischen
Kategorie der Gottebenbildlichkeit zusammengedacht werden. Und der
stoische Anthropozentrismus muss mit dem biblischen Regierungsauftrag
an den Menschen verkniipft werden.

In Gen 1 wird die Reihenfolge in der Erschaffung der Tiere lebensrdum-
lich geordnet, wie wir oben gesehen hatten (Kapitel 2.2). Je raumlich naher
eine Gruppe von Tieren dem menschlichen Lebensraum steht, umso zeit-
lich ndher zum Menschen wird sie erschaffen. Philon hingegen interpretiert
die Anordnung gemif3 der stoischen Scala naturae ontologisch im Sinne
eines Voranschreitens von der Erschaffung der ,niederen® zur Erschaffung
der ,hoheren” Tiere, wobei das quantitative Maf$ an ,,Seele; also an zentra-
ler Empfindung und Steuerung, die Zuordnung bestimmt. Insgesamt findet
Philon, ,dass es eine sehr schone (ndyxaog) Stufenfolge ist, in der die
Schopfung der Lebewesen nach seiner Anweisung erfolgte. Die roheste
und am wenigsten ausgebildete Seele ist der Gattung der Fische zugeteilt,
die vollkommenste und in jeder Hinsicht beste dem Menschengeschlecht,
die in der Mitte zwischen beiden liegende dem Geschlecht der Landtiere
und Luftwandler; die letztere ist ndmlich empfindungsféhiger als die der
Fische, aber schwicher als die im Menschen waltende. Deshalb schuf er als
die ersten beseelten Wesen die Fische, die mehr von der korperlichen als

125

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

von der seelischen Substanz besitzen und gewissermafien Lebewesen und
nicht Lebewesen sind, bewegte Unbeseelte, da ihnen nur zur Erhaltung des
Korpers etwas Seelenartiges beigemischt wurde [...] Nach den Fischen schuf
er die Vogel und Landtiere; denn diese sind schon empfindungsféhiger und
zeigen in ihrer Gestaltung deutlicher die Eigenart ihrer Beseeltheit. Zuletzt,
wie gesagt, schuf er den Menschen, dem er als besonderen Vorzug den
Geist schenkte, gewissermaflen eine Seele der Seele (Yuyijs Tiva Yuynv).
(Philon, De opificio mundi 21, 64-66) Und nochmals bekriftigt Philon:
»Bei der Entstehung der Einzelwesen ist aber die Ordnung diese, dass
die Natur mit dem Unbedeutendsten anfingt und mit dem Allerbesten
aufhort’ (Philon, De opificio mundi 22, 67)

Wenn man Philons Darstellung folgt, miisste man annehmen, dass die
Wassertiere am vierten, die Luft- und Landtiere am fiinften und allein
der Mensch am sechsten Tag erschaffen wurde. So erzdhlt es aber Gen
1 nicht. Dort werden tberhaupt nur zwei Gruppen von Lebewesen unter-
schieden: Am fiinften Tag werden jene Lebewesen geschaffen, die sich nicht
im Lebensraum des Menschen authalten, und am sechsten Tag jene Lebe-
wesen, die sich im Lebensraum des Menschen aufhalten - inclusive des
Menschen selbst. Philon ignoriert diese Gliederung des biblischen Textes
ganz bewusst, weil sie nicht zum dreigliedrigen Konzept der stoischen Scala
naturae passt, dem er aber folgen mdchte. ,Philon [...] liest die Resultate
der Forschung seiner Zeit in den Pentateuch hinein.“ (Beatrice Wyss 2018,
384) In einer Zeit, in der Theorien tiber den Anfang der Welt sehr gefragt
sind, mochte er nachweisen, dass die biblische Schopfungserzahlung mit
der aktuellen Naturphilosophie vereinbar ist (Beatrice Wyss 2018, 385).

Schliissig ordnet sich in die stoische Scala naturae die (unbiblische)
Qualifizierung der Tiere als Aloga ein, die u.a. im folgenden Zitat betont
ist: ,Unter den existierenden Dingen gibt es zunéchst solche, die weder mit
Tugend noch mit Schlechtigkeit etwas zu schaffen haben, wie die Pflanzen
und die vernunftlosen Tiere ({®o GAoya), jene, weil sie unbeseelt (Gyvxd)
und nicht mit Vorstellungsvermdgen versehen (dpoavtdotw ¢ioet) sind,
diese, weil Geist und Vernunft (vodg kol Aéyog) ihnen abgeht; Geist und
Vernunft sind aber gleichsam das Haus, in dem Schlechtigkeit und Tugend
sich aufhalten. Dann gibt es wieder solche, die nur Tugendhaftigkeit besit-
zen und an keiner Schlechtigkeit Anteil haben, wie die Gestirne; denn die-
se, sagt man, sind Lebewesen und zwar verniinftige Lebewesen, oder viel-
mehr jedes einzelne ganz Vernunft, jedes durchaus tugendhaft und fiir alles
Bése unempfinglich. Endlich gibt es Wesen von gemischter Natur, wie der
Mensch, der alle Gegensitze in sich aufnimmt: Verstand und Unverstand,

126

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

Sittsamkeit und Zuchtlosigkeit, Tapferkeit und Feigheit, Gerechtigkeit und
Ungerechtigkeit, um es kurz zu sagen, Gutes und Boses, Schones und
Hassliches, Tugend und Laster” (Philon, De opificio mundi 24, 73) Aus
dieser Passage wird deutlich, dass die stoische Scala naturae als vierte und
oberste Stufe die Gestirne einschlief3t, die als Lebewesen von reiner Ver-
nunft sogar dem Menschen iiberlegen seien. In der biblischen Erzéhlung
hingegen werden die Gestirne nicht nach dem Menschen geschaffen, wie
man es jetzt eigentlich erwarten wiirde, sondern am vierten Tag und damit
sogar vor den Luft- und Wassertieren. Der vierte Tag ist wie der erste und
der letzte der zeitlichen Ordnung gewidmet. Die Gestirne haben also in
der Bibel keinen ontologisch begriindeten Platz, sondern einen funktional
bestimmten: Sie dienen zur Bestimmung der Zeit.

Schaubild: Gliederung der Erschaffung der Lebewesen nach Gen 1 und nach
Philon

Gen 1l Philon,
De opificio mundi 21, 64-67.73

Vierter Tag: Die Gestirne als Zeit- | Fische: mehr Korper als Seele
anzeiger (keine Lebewesen)

Fiinfter Tag: Luft- und Wassertiere | Vogel und Landtiere: deutlicher be-
- jene Lebewesen, die nicht im Le- | seelt
bensraum des Menschen leben

Sechster ~Tag: Landtiere und|Mensch: Geist als Seele der Seele,
Mensch - jene Lebewesen, die im |jedoch nur teils Vernunft
Lebensraum des Menschen leben

Gestirne: noch iiber den Menschen
stehend, beseelt, ganz Vernunft

Nun aber leitet Philon zur Reflexion der Sonderstellung des Menschen und
damit zur Interpretation von Gen 1,26-28 iiber: ,Es konnte aber einer nach
dem Grunde fragen, weshalb der Mensch das letzte Stiick der Weltschop-
fung ist... Diejenigen nun, die tiefer in den Sinn der Gesetze eingedrungen
sind und ihren Inhalt méglichst griindlich erforschen, geben als Grund an,
dass Gott den Menschen durch die Gewédhrung der Vernunft (petadovg 6
Beog avBpwnw Tiig Aoyiki|g), die ja die beste Gabe war, mit sich selbst ver-
wandt machte und deshalb auch alles iibrige ihm nicht missgénnen wollte,
dass er also ihm, dem verwandtesten und liebsten Lebewesen (oixelotdtw

127

hitps://dol.org/10.5771/9783748917080 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/ds/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

kol PUATATW (Yw) alles in der Welt vorher bereitstellte, weil er wollte, dass
ihm gleich nach seiner Erschaffung keines der Dinge fehle, die zum Leben
und zum guten Leben (mpdg te 10 {ijv ot 10 €0 {fjv) notwendig sind.
(Philon, De opificio mundi 25, 77; vgl. Jonathan D. Worthington 2011, 145)
Diese Interpretation von Gen 1 ldsst einerseits die zentrale Rolle erkennen,
die Philon der Vernunftbegabung des Menschen vollig ohne Bezug zum
biblischen Text zuschreibt, andererseits klingt ein Anthropozentrismus an,
der den Menschen zum Ziel der Schopfung macht und nicht den Sabbat,
wie es die Logik der biblischen Erzahlung ist.

Aus dem Gesagten ergibt sich folgerichtig, dass die Gottebenbildlichkeit
in Gen 1,26-27 mit der Teilhabe am géttlichen Nous bzw. Logos interpre-
tiert wird: ,Reason is man’s special prerogative, whereby he is made superi-
or to other animals. (Abraham Terian 1981, 38)!4 Dabei schwankt Philon
zwischen der relational-funktionalen Interpretation des Menschen als Got-
tes Ebenbild und Stellvertreter auf Erden und der essenzontologischen
Interpretation der menschlichen Vernunft nach dem Bild der géttlichen
Vernunft.

Fir die erste, relational-funktionale Interpretation, die ganz im Sinne
des hebraischen Textes von Gen 1 ist, stehen Vergleiche des Menschen mit
einem Wagenlenker und Steuermann, aber vor allem mit einem Statthalter
des gottlichen Konigs, der flirsorglich fiir die anderen Geschépfe da sein
solle. So schreibt Philon: ,Als einen Wagenlenker und Steuermann schuf
also der Schopfer zuletzt den Menschen, damit er die Ziigel und das Steuer
der Regierung fiihre {iber alle irdischen Dinge und die Sorge (émpéAeia)
fiir die Tier- und Pflanzenwelt iibernehme, gleichsam als Statthalter des ers-
ten und hochsten Konigs (Imopyog tod mpwtov ol peydhov Pacthéwg).”
(Philon, De opificio mundi 29, 88)

Die zweite, essenzontologische Interpretation, die nicht dem hebrdischen
Originaltext der Bibel entspricht, basiert auf der Ubersetzung der Septua-
ginta und lautet folgendermafien: ,Nach allen anderen Geschdpfen also
ist, wie gesagt, der Mensch geschaffen worden, und zwar, wie es heifit,
,;nach dem Bilde Gottes und nach seiner Ahnlichkeit* (xot’ eixévo Oeod kol

14 Der Gedanke, dass die menschliche Vernunft nach dem Bild der géttlichen Vernunft
gestaltet ist, findet sich im gesamten Werk Philons: De opificio mundi 6, 24-25; 23,
69; 46, 134 - 48, 139; Legum allegoriae 1, 31; 1, 42; 3, 96; Quod deterius potiori
insidiari soleat 80-85; De plantatione 18-19; Quis rerum divinarum heres 56-57;
230-231; De fuga et inventione 71; De somniis 1, 74; De vita Mosis 2, 65; De decalogo
134; De specialibus legibus 1, 81; 1, 171; 3, 83; 3, 207; De virtutibus 37, 203-205;
Quaestiones et solutiones in Genesin 1, 4-5 (vgl. Abraham Terian 1981, 131).

128

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

kO’ opoiwowv, Gen 1,26). Sehr richtig; denn kein erdgeborenes Wesen ist
Gott so dhnlich wie der Mensch. Diese Ahnlichkeit darf man aber nicht
in der Eigentiimlichkeit des Korpers (o@pa) vermuten; denn weder hat
Gott menschliche Gestalt noch ist der menschliche Korper gottdhnlich.
Jene Ebenbildlichkeit bezieht sich nur auf den Fithrer der Seele, den Geist
(kato TOV TG YuxTig Nyepdva voiv); denn nach dem einzigen fithrenden
Geist des Weltalls als Urbild wurde der Geist in jedem einzelnen Menschen
gebildet, der also gewissermaflen der Gott des Korpers ist, der ihn als
gottliches Bild in sich trdgt. Denn was der grofie Lenker im Weltall ist, das
ist wohl der menschliche Geist im Menschen.“ (Philon, De opificio mundi
23, 69)

Philon zitiert Gen 1,26 wortlich aus der Septuaginta. Bereits dort steht
die Priposition k&ta mit Akkusativ. Sie bezeichnet ein Ziel, auf das hin
etwas getan wird, oder eine Ahnlichkeit mit einem Vorbild. Das entspricht
aber nicht dem, was der hebréische Text sagt. Georg Fischer iibersetzt
diesen sehr wortgetreu so: ,Wir wollen ,Mensch’ machen als unsere Statue,
wie unsere Ahnlichkeit!... Und Gott schuf den Menschen als seine Statue,
als Statue Gottes schuf er ihn.“ (Georg Fischer 2018, 148 und 153) Fischer
interpretiert dabei das dreimalige ,als unsere Statue® im Sinne einer Na-
hebeziehung und das ,wie unsere Ahnlichkeit“ im Sinne einer bleibenden
Verschiedenheit (Georg Fischer 2018, 152). — Philon hingegen macht daraus
wie die Septuaginta eine seinsmifiige Ahnlichkeit und benennt deren Ge-
halt: Es ist der Nous (vgl. Jonathan D. Worthington 2011, 144-145). Die
Steuerungsfunktion des menschlichen Nous wird allerdings nicht auf die
Schopfung, sondern ganz im Sinne des stoischen Hegemonikon allein auf
den Menschen bezogen.

Bei seiner Interpretation der zweiten, dlteren Schopfungserzahlung Gen
2 kommt Philon auf den Gedanken der Ahnlichkeit zwischen Gott und
Mensch zuriick. Nun verwendet er statt Nous die Begriffe Adyog/ Aoyiopog,
bleibt aber ansonsten ganz auf dem einmal eingeschlagenen Pfad: ,Dass
er aber auch hinsichtlich der Seele vorziiglich war, ist ebenso klar; denn
zu ihrer Bildung beniitzte Gott als Vorbild nicht eins von den in der
Schépfung vorhandenen Dingen, sondern, wie gesagt, einzig und allein
seine eigene Vernunft (AGyog); deren Abbild und Nachahmung (Gen 1,26),
sagt er also, sei der Mensch geworden, da ihm in das Antlitz gehaucht
wurde (Gen 2,7), wo der Sitz der Sinne ist, mit denen der Schopfer den
Korper beseelte; nachdem er aber die Vernunft als Herrscherin (tov 8¢
Paciréa Aoylopov) eingesetzt hatte, iibergab er diesem fithrenden Teil (¢
fyepovik®) die Sinne...“ (Philon, De opificio mundi 48, 139) Insgesamt

129

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

iberwiegt also die Interpretation der Gottebenbildlichkeit des Menschen
im Sinne einer essenzontologischen Aussage: Der Mensch hat die Vernunft,
mit deren Verleihung Gott den Menschen nach seinem Bild geschaffen hat.

Schliefilich legt Philon auch das sogenannte ,Dominium terrae“aus, also
den Regierungsauftrag iiber die Erde in Gen 1,28: ,Aus diesem Grunde hat
ihn auch der Vater, da er ihn als ein von Natur zum Herrschen geeignetes
Wesen schuf (yevvioag adtov 6 matip Myepovikov @ioet {dov), nicht
nur tatsichlich, sondern auch durch ein ausdriickliches Gotteswort zur
Herrschaft (BaoiAéa) tiber alles eingesetzt, was unter dem Monde auf dem
Lande und im Wasser und in der Luft lebt. (Philon, De opificio mundi
28, 84)15 Anders als in De opificio mundi 29, 88 ist hier nicht von Statthal-
terschaft, sondern von Herrschaft die Rede.

Spannend ist nun auch die Interpretation der zweiten Schépfungserzéih-
lung bei Philon. Fiir unser Thema sind vor allem drei Aspekte von Bedeu-
tung: Zunichst einmal skizziert Philon von Adam (und zwar noch ohne
Eva, die bei Philon sehr schlecht wegkommt!) ein Bild der Perfektion:
»Jener erste Mensch aber, der erdgeborene, der Stammvater unseres ganzen
Geschlechts, war, wie mir scheint, von allen der beste (¢xdtepov dptoTog),
sowohl hinsichtlich der Seele als auch des Korpers, und tibertraf die Nach-
kommen in hohem Grade.“ (Philon, De opificio mundi 47, 136)

Als Beleg fiir die Vollkommenheit der Seele fiihrt Philon sodann die
Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26-27 an, allerdings mit anderen als den
in der Septuaginta genannten Begriffen. Diese Gottebenbildlichkeit wird
fur ihn auch daran erkennbar, dass die menschliche Seele im Unterschied
zum Leib nicht aus vorhandener Materie geschaffen wird, sondern durch
das Anhauchen. Schliefilich sieht er die stoische Anthropologie in der bibli-
schen Szene aufs Beste bestitigt: Die Vernunft ist die K6nigin und Fiihrerin
der Sinne: ,Dass er aber auch hinsichtlich der Seele vorziiglich war, ist
ebenso klar; denn zu ihrer Bildung beniitzte Gott als Vorbild nicht eins von
den in der Schopfung vorhandenen Dingen, sondern, wie gesagt, einzig
und allein seine eigene Vernunft (uévw t@ £ovtod Adyw); deren Abbild
und Nachahmung (&meikéviopo kol pipnpa), sagt er also, sei der Mensch
geworden, da ihm in das Antlitz gehaucht wurde, wo der Sitz der Sinne
ist, mit denen der Schopfer den Korper beseelte (éy0xwoev); nachdem er

15 Dass die menschliche Herrschaft iiber die Tiere dem Menschen von Gott {ibertragen
wird, ist ein bei Philon vielfach zitierter Gedanke: De opificio mundi 28, 83 - 29, 88
und 52, 148-150; De specialibus legibus 2, 69; Legum allegoriae 1, 9; De mutatione
nominum 63; Quaestiones et solutiones in Genesin 1, 18-23; De Abrahamo 45 (Abra-
ham Terian 1981, 45).

130

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

aber die Vernunft als Konigin eingesetzt hatte (tov 8¢ Pagihéo Aoylopov
éviIdpuoduevog), tbergab er diesem fithrenden Teil (1@ 7yepovik®) die
Sinne, dass er sich von ihnen [...] bedienen lasse:“ (Philon, De opificio
mundi 48, 139)

Dieser so vollkommene Adam wird von Philon im zweiten Schritt sei-
ner Interpretation als Kosmopolit im Haus der Welt beschrieben. ,Dieses
Bild eines weltweiten Staates, in dem der Mensch als Gouverneur Gottes
regiert, hatte Philo in seiner Interpretation von Gen 1,26 bereits vorgezeich-
net” (Gerhard Biising 1998, 200) Die Hierarchie in diesem Welthaus ist
allerdings ziemlich steil, die Tiere miissen sich namlich ducken und gehor-
chen. Sie sind keine BiirgerInnen und haben folglich auch keine Rechte:
~Wir werden uns aber ganz wahrheitsgemaf3 ausdriicken, wenn wir jenen
Urahn nicht blof$ den ersten Menschen, sondern auch den einzigen Welt-
biirger (pévov koopomoAitnv) nennen. Denn Haus und Stadt war ihm die
Welt (fjv yap oikog adt® ot moMg 6 k6opog), da noch kein Gebédude
von Menschenhand aus Baumaterial von Stein und Holz gezimmert war;
in ihr wohnte er wie in der Heimat mit vollkommener Sicherheit und
ohne Furcht, da er der Herrschaft iiber die Erdenwelt gewiirdigt wurde
(mepryeiwv fiyepoviag a&wbeic) und alle sterblichen Wesen sich vor ihm
duckten und belehrt oder gezwungen waren, ihm als ihrem Gebieter zu
gehorchen (maxovev wg deaméty). (Philon, De opificio mundi 49, 142)

Das kosmopolitische Biirgerrecht kommt dem Adam allein auf Grund
seiner Verwandtschaft mit dem gottlichen Logos zu - woraus sich gut
stoisch erkldrt, warum den Tieren kein Biirgerrecht zusteht. ,Seine Nach-
kommen aber, die seine Eigenart teilen, miissen auch die Merkmale der
Verwandtschaft mit dem Ahnherrn, wenn auch getriibt, bewahren. Worin
aber besteht diese Verwandtschaft? Jeder Mensch ist hinsichtlich seines
Geistes der gottlichen Vernunft verwandt (mag dvOpwmog kota pev v
Savolav wreiwtor Adyw Beiw), da er ein Abbild, ein Teilchen, ein Abglanz
ihres seligen Wesens ist; in dem Bau seines Korpers aber gleicht er der
ganzen Welt.“ (Philon, De opificio mundi 51, 146)

In diesen Kontext stellt Philon nun die Namensgebung der Tiere durch
Adam. Dazu reflektiert er die ,hofische Sitte (Gerhard Biising 1998, 200),
gemaf3 der der Herrscher den Untergebenen zuerst ansprechen muss und
nicht umgekehrt. ,Treffend schreibt er auch dem ersten Menschen die
Namengebung zu (tv 0éowv t@v dvopdtwv); denn Sache der Weisheit
und Konigswiirde (coglog kal Baciheiag) ist dies; ein Weiser aber war
er durch Selbstunterricht und durch eigene Belehrung, da er von Gottes
Hand geschaffen war, und auch ein Konig; dem Herrn aber kommt es

131

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

zu, jeden seiner Untergebenen anzusprechen. Eine auflerordentliche Herr-
schermacht (80vopig dpyflc) umgab aber natiirlich den ersten Menschen,
den Gott mit Sorgfalt gebildet und des zweiten Ranges gewdirdigt hat,
indem er ihn zu seinem Statthalter (Umapyov avtod) und zum Herrn aller
anderen (&AM wv amdvtwy fyepdva) einsetzte, da doch auch die um so viele
Generationen spiter lebenden Menschen [...] noch iiber die Vernunftlosen
gebieten (Seamélovot Twv aAdywv)“ (Philon, De opificio mundi 52, 148).

Nun konnte man angesichts der Vielzahl an Begriffen fiir die Herrschaft
des Menschen iiber die Schépfung leicht dazu neigen, dem Menschen
unumschriankte Macht zuzugestehen. Das ist jedoch keineswegs Philons
Absicht. Im Gegenteil: ,,Philo versteht die Benennung der Tiere nach Gen
2,19f. als Ausdruck der herausragenden Weisheit und des besonderen Ver-
standes des Menschen:“ (Gerhard Biising 1998, 201) Wie ein Schiiler vor sei-
nem Lehrer muss der Mensch beweisen, dass er die Natur der Tiere erkennt
und ihnen entsprechende Namen gibt: ,Er sagt also, dass Gott alle Tiere
zu Adam hinfiihrte, da er sehen wollte, welchen Namen er jedem beilegen
wiirde (Gen 2,19), [..] Er priifte ihn, wie ein Lehrer den Schiler, indem
er die in der Seele ruhende Fahigkeit erweckte und sie zu einem der ihr
obliegenden Geschifte berief, damit er aus eigener Kraft die Namen gebe,
nicht ungehérige und unpassende, sondern solche, die die Eigenschaften
der Dinge sehr gut zum Ausdruck bringen. Denn da die Denkkraft in der
Seele noch ungetriibt war und noch keine Schwiche oder Krankheit oder
Leidenschaft eingedrungen war, so nahm er die Vorstellungen von den
Kérpern und Gegenstianden in voller Reinheit in sich auf und gab ihnen die
zutreffenden Namen, da er gut erriet, was sie bezeichneten, so dass an ihrer
Benennung zugleich auch ihre Natur erkannt werden konnte (von07jvou tag
@Voeg atev).“ (Philon, De opificio mundi 52, 149-150)

Ziehen wir eine Bilanz der Analysen von De opificio mundi:

- Die stoische Scala naturae, zu dieser Zeit der biologische state of the art,
ist das dominierende Paradigma fiir die Deutung des Siebentagewerks.
Um ihretwillen erweckt Philon sogar den Eindruck, bestimmte Werke
hatten an anderen Tagen stattgefunden als es die Bibel erzdhlt (die Was-
sertiere am vierten Tag statt am fiinften, die Landtiere am fiinften Tag
statt am sechsten, die Gestirne am siebten statt am vierten). Wahrend
die Bibel die raumliche Nahe zum Menschen und damit eine nichthier-
archische Beziehungskategorie als Gliederungsprinzip verwendet, deutet
Philon den Text im Sinne einer essenzontologischen Hierarchie, eben
einer Scala naturae.

132

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Philon von Alexandrien

- Die stoische Sicht der Tiere als vernunftlose Wesen, die der Bibel fremd
ist, bestimmt Philons Sicht der Lebewesen. Allerdings hat sie bei ihm
viel weniger ethische Konsequenzen als bei den Stoikern. Die Folgerung,
der Mensch kénne die Tiere unbegrenzt niitzen, findet sich bei ihm
jedenfalls nicht. Im Gegenteil bindet Philon die menschliche Herrschaft
an seine Einsicht und Weisheit - sie verpflichtet.

- Die stoische Sicht des Menschen als Vernunftwesen erkennt Philon in
der biblischen Rede von der Gottebenbildlichkeit. Hier markiert er eine
folgenschwere Verschiebung von einer relational-funktionalen Interpre-
tation des Menschen als Statthalter Gottes auf Erden hin zu einer essen-
zontologischen Interpretation des Menschen als des einzig vernunftbe-
gabten Wesens. Diese Verschiebung hatte sich, wie wir gesehen haben,
in der Septuaginta bereits angebahnt. Doch soweit ich sehen kann, ist
Philon der erste, der sie ausfithrlich und explizit dokumentiert. Umso
bemerkenswerter ist es, dass er mitunter weiterhin vom Menschen als
Statthalter des géttlichen Konigs spricht, ja dass er bei der Auslegung von
Gen 2 diese Statthalterschaft sogar zu einem Leitmotiv seiner Darstellung
macht.

— Der biblische Regierungsauftrag ist damit bereits angesprochen. Bemer-
kenswert ist, dass sich in den hier untersuchten Texten keinerlei Spuren
eines harten Anthropozentrismus finden. Obgleich Philon den ,rational
divide® zwischen vernunftlosen und vernunftbegabten Lebewesen ohne
zu zdgern mitvollzieht, bleiben die ethischen Konsequenzen daraus be-
grenzt. Hier macht sich im Licht von De virtutibus offenbar doch die
Tierfreundlichkeit der Tora bemerkbar. An ihr hélt Philon fest und ver-
teidigt sie gegen Angriffe von auflen.

Philon ist der erste (greifbare) Schriftsteller, der die jiidische Bibel und
Religion mit der Brille griechischer und v.a. stoischer Philosophie gelesen hat.
Viele der entscheidenden Paradigmenwechsel, die das frithe Christentum
wenig spdter iibernehmen wird, haben er und seine jiidische Diasporage-
meinde in Alexandria angebahnt. Nicht nur an diesem Punkt, aber eben auch
an ihm ist er zum Bindeglied zwischen griechischer Philosophie und friih-
christlicher Theologie geworden — mit enormen Folgen fiir die neu aufzie-
hende Religion und ihre Entwicklung iiber mindestens zwei Jahrtausende.

133

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

Wie schon im Alten Testament wimmelt es auch im Neuen nur so von
Tieren. Allerdings thematisieren die meisten diesbeziiglichen Stellen der
Evangelien die Beziehung zwischen Hirt und Herde als Metapher fiir die
Beziehung zwischen Gott bzw. Christus und den Seinen. Oder aber die
Tiere tauchen als Ressource (Fische) oder Kulisse (die Schweine im Gleich-
nis vom barmherzigen Vater) auf. Fiir unsere Frage nach der neutestament-
lichen Tierethik und dem Ursprung des christlichen Anthropozentrismus
bleiben nur wenige relevante Passagen. Zunichst werden wir auf einige
Aussagen schauen, die vermutlich Jesus selbst zugerechnet werden koénnen.
Dann stehen Paulus und die Evangelisten im Fokus. Schliefilich soll auf den
Umgang der frithen Kirche mit dem Schichtgebot geblickt werden, dem
wohl widerstindigsten tierethischen Gebot der Tora. Auf diese Weise lassen
sich die allerersten Entwicklungen in neutestamentlicher Zeit hinreichend
nachzeichnen.

4.3.1 Jesus von Nazaret

Wie denkt Jesus von Nazaret selbst tiber die Tiere? Welchen Stellenwert
haben sie in seiner Schopfungstheologie und seiner Ethik? Sehr reichhaltig
sind seine Auflerungen zu dieser Frage nicht - sie steht nicht im Fokus
seiner Verkiindigung. Jedoch erméglichen einige seiner Impulse, die primar
nicht auf die Tierethik, sondern auf die zwischenmenschliche Ethik zielen,
Riickschliisse auf seine Rezeption und Interpretation der alttestamentlichen
Tierethik. Drei Jesusworte, die sich abgesehen von Differenzen in Details
gleichlautend bei Matthdus und Lukas finden, also der sogenannten Logi-
enquelle Q entstammen, sind dafiir einschldgig. Zwei von ihnen sind von
der alttestamentlichen (vorhellenistischen) Weisheitstradition inspiriert, ei-
nes reagiert auf die zeitgendssische Tora-Auslegung. In allen dreien tauchen
jene beiden Argumentationsfiguren auf, die wir schon bei Jesu Zeitgenos-
sen Philon beobachtet haben: Die Analogiebildung zwischen Menschen
und Tieren und das Argumentieren a minori ad maius. Um folgende Jesus-
logien geht es:

- In Mt 6, 26 (par Lk 12,24) heifit es: ,Seht euch die Vogel des Himmels
an: Sie saen nicht, sie ernten nicht und sammeln keine Vorrate in Scheu-
nen; euer himmlischer Vater ernahrt sie. Seid ihr nicht viel mehr wert
als sie?“ Zundchst werden hier die Vogel als Zeugnis fiir Gottes treue

134

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

Sorge angefiihrt, die er vollig unabhédngig davon schenkt, ob jemand
sit und erntet und Vorridte anlegt oder nicht (Ulrich Luz 2002, 479).
Lukas verstarkt diese Aussage noch dadurch, dass er von ,Raben® spricht,
also von Vogeln, die von der Saat und den Lebensmittelabfdllen des
Menschen leben und deswegen zur damaligen Zeit keinen guten Ruf
genieflen (Francois Bovon 1996, 304). Dem folgt Jesu Uberbietungsargu-
ment in Form der Frage, ob die Menschen nicht viel mehr wert seien
als die Vogel. Wie schon oben betont, werden in beiden Argumentati-
onsfiguren Ahnlichkeiten und Unéhnlichkeiten zwischen Menschen und
Tieren vorausgesetzt. Als Beleg fiir einen Anthropozentrismus kann der
Satz daher nicht herangezogen werden. Gott sorgt fiir die Tiere aus purer
Schopferliebe - in seinen Augen haben sie einen eigenen Wert. Der Satz
untermauert also den biblischen Biozentrismus.

- In eine dhnliche Richtung geht Mt 10,29-31 (par Lk 12,6-7): ,Verkauft
man nicht zwei Spatzen fiir einen Pfennig? Und doch fallt keiner von ih-
nen zur Erde ohne den Willen eures Vaters. Bei euch aber sind sogar die
Haare auf dem Kopf alle gezahlt. Fiirchtet euch also nicht! Ihr seid mehr
wert als viele Spatzen Wiederum bildet Jesus zunédchst die Analogie
zwischen (bei Matthdus zwei, bei Lukas fiinf) Spatzen als 6konomisch
betrachtet nahezu wertlosen, weil billigsten essbaren Vogeln, die auf dem
Markt angeboten wurden (Ulrich Luz 1990, 128), und Menschen: Gottes
Fiirsorge gilt beiden, wie auch beide von Gott abhingig sind. Der Nutz-
wert ist offensichtlich nicht alles und nicht einmal das Entscheidende
— eine klare Absage an die Versuchung des Anthropozentrismus. Dann
taucht wie schon an der vorangehend interpretierten Stelle das Argument
a minori ad maius auf.

- SchliefSlich lautet Mt 12,11-12 (par Lk 14,5): ,Wer von euch, der ein einzi-
ges Schaf hat, wird es nicht packen und herausziehen, wenn es ihm am
Sabbat in eine Grube fallt? Wie viel mehr ist ein Mensch als ein Schaf?
Darum ist es am Sabbat erlaubt, Gutes zu tun.” Damit die Analogie
zwischen Schaf (bei Lukas ein Ochs) und Mensch funktioniert, muss
man annehmen, dass beiden um ihrer selbst willen geholfen wird. Das
Tier wird also primér nicht deswegen aus dem Brunnen gezogen, weil es
fur seinen Besitzer einen hohen okonomischen Wert hat, sondern weil
es leidet!®. Lukas unterstreicht das noch, indem er nicht nur den Ochsen

16 Das wird noch klarer, wenn man bedenkt, dass die Praxis, das Tier am Sabbat aus
dem Brunnen zu ziehen, zur Zeit Jesu keineswegs unumstritten ist. Die Essener ver-
bieten eine solche Hilfe fiir das Tier, die Rabbinen winden sich, indem sie entweder

135

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

als in den Brunnen gefallenes Lebewesen erwihnt, sondern alternativ
auch den eigenen Sohn (Walter T. Wilson 2015, 204): ,Wer von euch
wird seinen Sohn oder seinen Ochsen, der in den Brunnen féllt, nicht
sofort herausziehen, auch am Sabbat?“ Folgerichtig lasst Lukas das Uber-
bietungsargument a minori ad maius weg, das fiir die Analogie Sohn -
Mensch kaum in Anwendung gebracht werden konnte. Die Gleichheit
zwischen Ochs, Sohn und Krankem wird so noch starker betont. Insges-
amt ist die gedankliche Nahe zu Philon uniibersehbar. ,While Philo inter-
prets laws about the treatment of animals in terms of their implications
for the treatment of people, Matthew addresses a legal question about the
treatment of people with an illustration about the treatment of animals*
(Walter T. Wilson 2015, 221)

Jesus stellt also Tiere und Menschen als gleichermaflen bediirftige, von der
liebenden Zuwendung des Schopfers abhangige, zugleich jedoch von Gott
fursorglich geliebte Wesen dar - und zieht daraus fiir das menschliche
Verhalten gegeniiber beiden analoge ethische Forderungen. , Although the
statements in Matt 6,26, 10,29-31, and 12,12 are couched in arguments a
minori ad maius, they do not have the effect of setting human beings on a
different plane of existence vis-a-vis non-human beings. Instead, attention
is drawn to the mutuality of people and animals as members of creation,
which, as such, are united in their dependence on God’s provision, which
extends even to individual members of each species” (Walter T. Wilson
2015, 220) Von einem Anthropozentrismus kénnen diese Logien kaum
weiter entfernt sein.

4.3.2 Paulus von Tarsos

Anders sieht die Sache aus, wenn wir die Briefe des Apostels Paulus (um 5
n.Chr. Tarsos — 65 Rom) durchgehen. Paulus, geboren und aufgewachsen in
Tarsos und damit ein Reprisentant des hellenistischen Diasporajudentums,
das die Septuaginta als Schriftbasis verwendet, ist nicht tibermaflig stark
von der griechischen Philosophie beeinflusst. In einigen ethischen, darun-
ter auch tierethischen Fragen ist er jedoch signifikant von der Stoa geprigt.

nur die Fiitterung des Tieres erlauben oder zur Bedingung machen, dass der Mensch
nur Hilfe zur Selbsthilfe leistet und das Tier mit eigener Kraft aus der Grube steigt.
Fiir Jesus steht es hingegen vollig aufler Frage, dass man dem Tier helfen muss und
als Praktiker vom Land auch hilft (Ulrich Luz 1990, 238).

136

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

Das wird einerseits an seiner groflartigen Anthropologie des Gewissens
(Rom 2,14-15) deutlich, in der er die deuteronomische Herzenstheologie
mit den stoischen Lehren vom Gewissen und der Normativitit der mensch-
lichen Natur verbindet. Andererseits ist seine ablehnende Bewertung ho-
mosexuellen Verhaltens (Rom 1,26-27; 1 Kor 11,14) klar stoisch beeinflusst,
denn wieder taucht der fiir die hebréische Bibel untypische Verweis auf
die Natur bzw. die Widernatiirlichkeit auf. Auch die typisch griechische,
biblisch aber véllig unbekannte Redeweise vom ,,Gebrauch® der Sexualitdt
verrit die Herkunft dieser paulinischen Gedanken.

Auf Tiere nimmt Paulus in seinen Briefen nur selten Bezug. Bemerkens-
wert ist allerdings seine Auslegung des tierethischen Gebots der Tora aus
Dtn 25,4 ,Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen Maulkorb anlegen.”
Zur Erinnerung: Philon hatte dieses Gebot in De virtutibus 27, 145 so
ausgelegt, dass der Schopfer seine Giite und Fiirsorge unabhingig von
der Spezies gegeniiber allen Geschopfen erweist (vgl. Kapitel 4.2). Jesus
interpretiert dieses Gebot zwar nirgends, bewegt sich in seiner Haltung
gegeniiber den Tieren aber auf derselben Linie wie Philon in De virtuti-
bus. Paulus hingegen schreibt in 1 Kor 9,9-10: ,Liegt denn Gott etwas an
den Ochsen? Spricht er nicht allenthalben unseretwegen? Ja, unseretwegen
wurde geschrieben: Der Pfliiger wie der Drescher sollen ihre Arbeit in der
Erwartung tun, ihren Teil zu erhalten. Paulus schlief3t also die Anwendung
der Analogie explizit aus und ersetzt sie durch eine allegorische Deutung:
Der Ochs in Dtn 25,4 sei nur ein Bild fiir den arbeitenden Menschen. Das
bedeutet im Vergleich mit Philon und Jesus eine markante Verschiebung:
»Den Wortsinn der alttestamentlichen Regelung bestreitet Paulus mit dem
Hinweis (in Form einer rhetorischen Frage), dass Gott sich nicht um Och-
sen kilmmere [...] Was in Dtn 25,4 zu diesem Zusammenhang gesagt ist —
der dreschende Ochse muss bei der Arbeit auch fressen kénnen -, kann
nach Paulus nicht um des Tieres willen gesagt sein, weil eine Fiirsorge
Gottes fiir den Ochsen ausgeschlossen ist.“ (Gerd Héfner 2019, 314) Hier
denkt Paulus also viel stoischer als Philon und negiert den eigentlichen
Sinn des alttestamentlichen Gebots. Das ist schon ein starkes Stiick Anthro-
pozentrismus.

Schwieriger ist die Frage, wie Paulus die Rolle der Tiere bei der Aufer-
stehung der Toten sieht. Einerseits kommen die Tiere in seinem grofien
Kapitel zu diesem Thema in 1 Kor 15 nicht vor. ,Sicher ist einerseits die
Auswertung einer solchen Fehlanzeige angreifbar: Dass sich Paulus zu
bestimmten Aspekten nicht dufert, kann in der gegebenen Problemstellung
begriindet sein. Wenn die Vorstellung einer Auferstehungsleiblichkeit zur

137

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Debatte stand, musste sich Paulus eben darauf konzentrieren.“ (Gerd Hat-
ner 2019, 315) Andererseits offenbart 1 Kor 15, darin ist Gerd Hafner recht
zu geben, dass das Schicksal der Tiere fiir Paulus kein sehr dringliches
Anliegen ist.

Dennoch kommt die Erlosung der Tiere in Rém 8,18-23 zumindest als
»Kollateralnutzen® vor. Dort heift es: ,Ich bin ndmlich tiberzeugt, dass die
Leiden der gegenwirtigen Zeit nichts bedeuten im Vergleich zu der Herr-
lichkeit, die an uns offenbar werden soll. Denn die Schopfung wartet sehn-
stichtig auf das Offenbarwerden der Sohne und Toéchter Gottes. Gewiss,
die Schopfung ist der Nichtigkeit unterworfen, nicht aus eigenem Willen,
sondern durch den, der sie unterworfen hat, auf Hoffnung hin: Denn auch
sie, die Schopfung (xtioig), soll von der Knechtschaft der Verginglichkeit
befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes. Denn wir
wissen, dass die gesamte Schopfung bis zum heutigen Tag seufzt und in
Geburtswehen liegt. Aber nicht nur das, sondern auch wir, obwohl wir als
Erstlingsgabe den Geist haben, auch wir seufzen in unserem Herzen und
warten darauf, dass wir mit der Erldsung unseres Leibes als S6hne und
Tochter offenbar werden.”

Sind in dieser Passage mit ,,Schopfung® die Tiere mitgemeint? Das wird in
der Exegese bejaht: ,In der Vergangenheit wurde intensiv dariiber diskutiert,
wen oder was Paulus hier mit ktioig meint. Inzwischen hat sich jedoch ein
gewisser Konsens eingestellt, demzufolge hier von der aulermenschlichen
Natur und Kreatur die Rede ist.“ (Michael Wolter 2014, 509; vgl. auch Gerd
Hafner 2019, 309). Paulus lasst durch die unterschiedlichen Attribute, die er
den Menschen auf der einen und der auflermenschlichen Schopfung auf der
anderen Seite zuweist, zwar erkennen, dass er in Orientierung an der Stoa
anthropozentristisch denkt und der Schépfung keinen Eigenwert zuerkennt
wie Gen 1-2 (Michael Wolter 2014, 514; ahnlich auch Gerd Hifner 2019, 313).
Dennoch nimmt er um der Menschen willen an, dass auch die nichtmensch-
lichen Geschopfe von Tod und Vergianglichkeit befreit werden (Gerd Héfner
2019, 312), denn die Menschen sind ,bleibend auf die erneuerte Schopfung
angewiesen und konnen nicht ohne sie existieren. (Michael Wolter 2014, 514)
Zugespitzt gesagt: Der Himmel wére ohne Pflanzen und Tiere fiir die Men-
schen kein Himmel, sondern die Holle. Daher versammelt Paulus die gesamte
nichtmenschliche Kreatur unter dem Kreuz Christi: Im Leiden, aber auch in
der Hoffnung. ,Die universale Erlosungsperspektive zeigt, dass es eine Soli-
dargemeinschaft des Geschaffenen nicht nur hinsichtlich der Herkunft von
Gott gibt, sondern auch im Blick auf die (endzeitliche) Zukunft (Gerd

138

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

Hifner 2019, 317) Selbst ein hartgesottener Anthropozentrist wie Paulus
kommt um diese Einsicht nicht herum.

4.3.3 Die Evangelien

Auf den ersten Blick scheint es, als ob der alteste Evangelist Markus, der
sein Evangelium kurz nach 70 n.Chr. vermutlich in Rom oder nahe Rom
schreibt, keinerlei tierethisch relevante Impulse tiberliefert. Denn die drei
Jesuslogien aus der Logienquelle Q kennt er nicht, und mehr einschligig
Relevantes aus dem Munde Jesu ist nicht tiberliefert worden. Dennoch ist
es gerade Markus, der seinem Evangelium eine bio- oder gar kosmozentris-
tische Perspektive gibt — und das an zwei Schliisselstellen, im Prolog und
am finalen Hohepunkt der Erzahlung.

Mk 1,12-15 lautet: ,Und sogleich trieb der Geist Jesus in die Wiiste. Jesus
blieb vierzig Tage in der Wiiste und wurde vom Satan in Versuchung ge-
fihrt. Er lebte bei den wilden Tieren und die Engel dienten ihm. Nachdem
Johannes ausgeliefert worden war, ging Jesus nach Galilda; er verkiindete
das Evangelium Gottes und sprach: Die Zeit ist erfiillt, das Reich Gottes
ist nahe. Kehrt um und glaubt an das Evangelium!“ Diese Sitze, die unmit-
telbar nach der Erzahlung von der Taufe Jesu im Jordan angeordnet sind,
haben im Markusevangelium als Teil des Prologs programmatischen Cha-
rakter. Insbesondere der kleine Nebensatz ,.er lebte bei den wilden Tieren®,
der oft iiberlesen oder {ibergangen wird, hat hohe theologische Bedeutung,
ist er doch ein Riickverweis auf Gen 1-2: In Christus, dem neuen Adam,
bricht das messianische Zeitalter an, das den schon im Paradies angelegten
Schopfungsfrieden bringt. In ihm bricht Gottes Herrschaft und Reich an -
ein Reich, das nicht nur die Menschen, sondern alle Geschopfe einschliefst.
In ihm ist der Kreislauf der Gewalt gegen die Schépfung durchbrochen
und dem Menschen die Moglichkeit eroffnet, selbst als neue Schépfung zu
leben. Christus ist fiir Markus der neue Adam, der wahre Mensch, dessen
Menschlichkeit die wilden Tiere zahmt. In seiner Gegenwart legen sie ihre
Bedrohlichkeit ab und werden friedlich. Das konnen sie aber nur, weil
Jesus ihnen anders begegnet als Adam. Der erste Mensch hat mit dem
Stindenfall auch die Beziehung zu den Tieren massiv gestort. Seither ist sie
spannungsgeladen und konfliktbehaftet. Jesus aber kommt selbst unter den
Extrembedingungen der Wiiste gut mit den wilden Tieren aus.

Nun ist mit der Christus-Adam-Parallele aber erst das halbe Potenzial
dieser Stelle ausgeschopft. Denn anschlieflend heif$t es unmittelbar: ,Die

139

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

Zeit ist erfiillt, das Reich Gottes ist nahe. Fiir Markus heif$t das: Wo ein
Mensch mit den Tieren in Frieden lebt, ist Gottes Herrschaft angebrochen.
Die Rede vom ,Reich Gottes* meint eine Wirklichkeit, die nicht nur die
Menschen umfasst, sondern alle Geschopfe. Im Vater Unser (auf das Mar-
kus in der Olbergerzihlung Mk 14,32-42 anspielt) um das Kommen dieses
Reiches zu beten heifit, um den Frieden zwischen Mensch und Mensch,
Mensch und Tier, Mensch und Schopfung zu beten. Uberall, wo vom Reich
Gottes die Rede ist, sind fiir Markus die Tiere mit in den Blick zu nehmen.
Ohne sie ist das Reich Gottes nicht vollstindig.

Nicht nur biozentristisch, sondern kosmozentristisch muss Mk 15,33
gelesen werden. Markus erzdhlt hier, dass am Tage der Kreuzigung Jesu
von der sechsten bis zur neunten Stunde eine Finsternis {iber das ganze
Land kam. Das ist kein astronomisches Faktum, sondern eine theologische
Deutung: Wenn es zur sechsten Stunde, also am Mittag, an dem die Sonne
normalerweise am hellsten strahlt, finster wird, dann ist mit der Kreuzi-
gung Christi die Schopfungsordnung aus Gen 1 auf den Kopf gestellt. Es
handelt sich um eine kosmische Katastrophe, wie sie Am 8,9 ankiindigt
(Joachim Gnilka 1979, 321). Die gesamte Schépfung wird in das Unheil mit
hineingezogen, das die Kreuzigung Jesu verursacht. Zugleich erhdlt damit
aber auch die ganze Schépfung eine Hoffnungsperspektive auf das Heil
durch den Gekreuzigten.

Markus ordnet also das in seinem Evangelium erzahlte Geschehen von
Jesus als dem Christus in einen universalen Schépfungshorizont ein. So-
wohl in seinem programmatischen Prolog als auch am Hohepunkt seiner
Erzahlung, dem Kreuzigungsgeschehen, bezieht er sich ausdriicklich auf
die Schopfungserzdhlungen in Gen 1-2. Jesus als der Christus ist um der
gesamten Schopfung und aller Geschopfe willen gekommen. Von Anthro-
pozentrismus keine Spur.

Matthdus wie auch Lukas, die zwischen 80 und 90 n.Chr. schreiben
und Mk 1,12-15 weitgehend in ihre Evangelien iibernehmen, streichen den
Halbsatz vom Leben Jesu mit den wilden Tieren — vermutlich weil der
kurze Verweis fiir ihre HorerInnenschaft nicht mehr verstandlich ist. Die
Finsternis wihrend der Kreuzigung Jesu rezipieren sie hingegen. Schlief3-
lich entnehmen beide aus der ihnen vorliegenden Logienquelle Q die drei
tierethisch bedeutsamen Jesuslogien, die wir oben schon besprochen haben
(Kapitel 4.3.1).

Eine Stelle, die fiir die Begriindung einer christlichen Tierethik hochste
Bedeutsamkeit hat, ist Mt 7,12: ,Alles, was ihr also von anderen erwartet,
das tut auch ihnen! Darin bestehen das Gesetz und die Propheten.” In

140

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

diesem Satz der Bergpredigt zitiert Jesus die sogenannte ,Goldene Regel®
in ihrer positiven Fassung. Matthdus fiigt dieser allerdings einen zweiten
Halbsatz hinzu, der sich nicht in der Logienquelle findet (Lukas {iberliefert
ihn nicht, vgl. Lk 6,31), und behauptet: Wer sich an diese Regel hilt,
erfiillt damit alles, was Tora und Propheten fordern. Nun umfasst die Tora,
wie wir gesehen haben (Kapitel 2.3), eine betrachtliche Zahl tierethischer
Vorschriften, und das weifs Matthdus. Er behauptet also nicht weniger
als dass auch die Tierethik der Goldenen Regel folgt. Das ist eine starke
Behauptung. Denn die Artgrenze markiert in dieser Logik keine Grenze
der menschlichen Verantwortung. Der Mensch hat die Fahigkeit, sich mit
seiner Empathie in ein nichtmenschliches Lebewesen hineinzuversetzen -
jedenfalls so weit, dass er daraus eine hinreichende Handlungsorientierung
ableiten kann -, und das verpflichtet ihn. Eine christliche Ethik schlief3t die
Tiere ein.

Das vierte und spateste Evangelium nach Johannes, das um 100 n.Chr.
in Kleinasien geschrieben sein diirfte, enthdlt auf Grund seiner sehr
»mystischen“ Ausrichtung keine direkten tierethischen Beziige. Gleichwohl
schreibt es dem Christusereignis schon in seinen ersten Sitzen kosmische
Bedeutung zu, namlich in dem sprachmichtigen Logos-Hymnus (Joh L,1-
18).

Die Parallelen zu Gen 1 liegen auf der Hand: Beide Texte beginnen mit
»Im Anfang® In beiden spielen die semantischen Felder ,Wort®/ ,,sprechen®
und ,werden®/ ,schaffen eine zentrale Rolle. Im Mittelpunkt von Joh 1,1-
18 steht der Logos, der vor aller Schépfung und ungeschaffen ist, weil er
Gott ist. ,,Alles ist durch das Wort geworden und ohne es wurde nichts,
was geworden ist (Joh 1,3) Von diesem Wort heifSt es in Vers 14: ,Und
das Wort ist Fleisch (odpt) geworden und hat unter uns gewohnt und wir
haben seine Herrlichkeit geschaut, die Herrlichkeit des einzigen Sohnes
vom Vater, voll Gnade und Wahrheit* Uber viele Jahrhunderte hat man
diesen Satz als ,Menschwerdung Gottes® interpretiert. Falsch ist das nicht,
und doch ist es nur die halbe Wahrheit, denn: ,Das absolut stehende o6p§
ist nicht schlechthin eine Umschreibung fiir ,Mensch’ [...], sondern [...]
Ausdruck fiir das Irdisch-Gebundene (3,6), Hinféllig-Vergéingliche (6,63)
[...] im inkarnierten Logos senkt sich der Himmel auf die Erde herab.
(Rudolf Schnackenburg 1981, 243).

»Fleisch® meint im gesamten Alten Testament immer das Geschépfliche
oder auch die Geschopfe in ihrer Gesamtheit. Mit der Inkarnation des
gottlichen Wortes wird also die ganze Schopfung zum Leib Gottes. Das
fleischgewordene Wort ist ,the body of the universe® (Sallie McFague 1993,

141

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

131) und Inkarnation die ,Geschopfwerdung Gottes* (Michael Rosenber-
ger 2001, 20-21). Treffend fasst Papst Franziskus diesen johanneischen
Gedanken in seiner Enzyklika Laudato si’ von 2015 zusammen: ,Fiir die
christliche Erfahrung finden alle Geschopfe des materiellen Universums
ihren wahren Sinn im eingefleischten Wort (Verbo encarnado), denn der
Sohn Gottes hat in seine Person einen Teil des materiellen Universums
aufgenommen, in den er einen Keim der endgiiltigen Verwandlung hinein-
gelegt hat (LS 235)

4.3.4 Die spatneutestamentliche Briefliteratur

Die spatesten Texte des Neuen Testaments, die weit nach 100 n.Chr. im
Lebensbereich hellenistischer JudenchristInnen verfasst worden sind, ver-
wenden bereits sehr selbstverstandlich die Aloga-These - und zwar exakt
dann, wenn es um den Vergleich unmoralischer Menschen mit Tieren geht.
Genauer hin geht es um zwei Textstellen, von denen die zweite literarisch
von der ersten abhéngig sein diirfte.

Die erste Textstelle findet sich im Judasbrief, einer der kiirzesten Schrif-
ten des Neuen Testaments. Der Brief ist sprachlich-stilistisch von hoher
Qualitdt, zugleich aber auflerordentlich polemisch. Er ist zwischen 100
und 120 n. Chr. geschrieben, womdglich in Kleinasien. Sein Autor ist jeden-
falls judenchristlich und schreibt unter dem Pseudonym des (langst verstor-
benen) Herrenbruders Judas. Es geht ihm um die scharfe Abgrenzung der
Gemeinde von ,Gegnern®. Uber diese schreibt er: ,Diese jedoch listern,
was sie nicht kennen; was sie aber wie die vernunftlosen Tiere von Natur
aus verstehen (puowk®dg wg to dhoya (Do émiotavtol), daran gehen sie
zugrunde: (Jud 10)

Auch der zweite Petrusbrief ist ein Pseudepigraph, in gutem Griechisch
geschrieben und von hellenistischer Bildung zeugend. Da er teilweise litera-
risch vom Judasbrief abhéngig ist, kann er erst nach diesem geschrieben
sein, ungefdhr im ersten Drittel des 2. Jahrhunderts n. Chr. Sehr dhnlich
wie im Judasbrief heiflt es: ,jene, die sich von der schmutzigen Begierde
ihres Korpers beherrschen lassen und die Macht des Herrn verachten [...]
sind wie vernunftlose Tiere, die von Natur aus dazu geboren sind, gefangen
zu werden und umzukommen (g GAoya {@da yeyevvnpévo QuUoKa eig
GAwatv kot eBopoav).© (2 Petr 2,11-12)

Beide Textstellen greifen klassische Topoi der griechischen und insbe-
sondere der stoischen Philosophie auf. Der unmoralische Mensch erkennt

142

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

wie vernunftlose Tiere nicht qua Vernunft, sondern qua Natur. Anstatt
sich Gott zu ndhern und nach oben zu streben, nédhert er sich jenen Ge-
schopfen, die in der Scala naturae unter ihm stehen. Damit verrit er seine
Berufung und Begabung.

4.3.5 Die Ablosung der frithen Kirche vom Schéchtgebot

Wenn wir die Texte des Neuen Testaments zusammennehmen, ist gut zu
erkennen, dass sich die hellenistischen Einfliisse darin in engen Grenzen
halten. Mit Abstand am meisten davon ist bei dem einzigen hellenistischen
Juden unter den neutestamentlichen Autoren zu finden, bei Paulus. Sein
Anthropozentrismus ist deutlich erkennbar und iibertrifftt den Philons bei
weitem, wenn wir nur an beider unterschiedliche Interpretation von Dtn
25,4 denken. Gleichwohl ist die Frage nach der nichtmenschlichen Schép-
fung bei Paulus eine Randfrage, marginaler als in den Evangelien und
unendlich marginaler als bei Philon. Dass Paulus die (Haupt-)Quelle des
frithchristlichen Anthropozentrismus ist, scheint undenkbar. Diese diirfte
eben doch eher Philon und das hellenistische Frithjudentum in Alexandria
sein.

Um zu verstehen, wie sich die Hellenisierung des frithen Christentums
vollzogen hat, ist es hilfreich, seinen Umgang mit jenem Gebot zu rekon-
struieren, das man ohne Frage als den hirtesten ethischen Brocken aus
dem Urgestein der jiidischen Tradition bezeichnen kann: Das Schichtgebot
(vgl. dazu Michael Rosenberger 2019). Denn an ihm ldsst sich hervorragend
zeigen, wie stark in hellenistischer Umgebung der Druck auf das junge
Christentum gewesen ist, sich von den spezifischen Geboten der Tora
zu 16sen, wo diese nicht mit dem hellenistischen Ethos kompatibel sind.
Zugleich illustriert das Schéchtgebot, wie lang anhaltend und energisch
sich die immer mehr in die Minderheit geratenden hebrdischen Judenchris-
tInnen dagegen wehren, den Kern ihrer jiidischen Identitit aufzugeben.

Dass ich diesen Abschnitt noch in Kapitel 4 anordne, ist nicht zwingend.
Die Prozesse, die ich im Folgenden beschreibe, reichen von der spéten neu-
testamentlichen bis in die frithe nachneutestamentliche Zeit. Man konnte
den Abschnitt also auch zu Beginn von Kapitel 5 anordnen. Da er jedoch
wesentliche Einsichten zum besseren Verstindnis der Ubergangsphase bei-
trigt, prasentiere ich ihn als letzten Punkt von Kapitel 4.

Inhaltlich représentiert das Schichtgebot ein Ehrfurchtsritual gegeniiber
dem zu totenden Tier. Die Schlachtenden wissen und erkennen an, dass

143

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

sie einem Mitgeschopf das Leben nehmen und dass das alles andere als
selbstverstandlich ist. Mit dem vollstindigen Wegflieflen des Blutes wird
das Kostbarste, was dem Tier zu eigen ist, unangetastet gelassen: Sein
Lebenssaft. Die alttestamentlichen Vorschriften gehen dabei sogar so weit,
dass auch das Blut der Opfertiere vollstindig ausflieflen muss, bevor sie
Gott dargebracht werden. Nicht einmal Gott darf sich des Blutes beméchti-
gen — es gehort ganz allein dem Tier selbst.

Im Gegensatz dazu steht die durch und durch profane Schlachtung der
griechisch-rémischen Kultur. Das Schlachten ist fiir sie eine sdkulare Ange-
legenheit, weil Tiere anders als in der Bibel nicht zur Rechtsgemeinschaft
gehoren. Trifft nun das Schichtgebot im Rahmen der frithchristlichen Mis-
sion auf pagane HellenistInnen, dann kann das gar nicht anders als zu
volligem Unverstandnis fithren. Die Symbolgestalt des Rituals versteht man
nicht, den Symbolgehalt der Rechtsgemeinschaft von Gott, Menschen und
Tieren teilt man nicht.

Im Neuen Testament finden wir noch Zeugnisse dafiir, dass das Blut-
genussverbot zu den wenigen Weisungen aus der Tora zahlt, die den (he-
braisch-aramdischen) JudenchristInnen nicht aufgebbar scheinen. Denn
obwohl man im Kontext der Heidenmission die gesamte Tora als fiir Hei-
denchristInnen nicht verbindlich erklart, ja nicht einmal die Beschneidung
fordert, halt man an dieser Vorschrift fest: Zwei der vier Ausnahmeklauseln
des ,, Apostelkonzils“ um 48 n.Chr., die Lukas in Apg 15,20 auflistet, namlich
die Enthaltung von Gétzenopferfleisch und Unzucht, Blut und Ersticktem,
betreffen das Blutgenussverbot, das damit fiir HeidenchristInnen Geltung
erlangt”. Burkhard Jiirgens erkennt in den Klauseln eine innere Struktur
von zweimal zwei Geboten: Die ersten beiden Gebote der Enthaltung von
Gotzenopferfleisch und Unzucht beziehen sich auf die Alleinverehrung
Gottes (Burkhard Jiirgens 1999, 163), die nachsten beiden der Enthaltung
von Blut und Ersticktem auf seine Schopfermacht: Niemand soll einem
Tier Blut oder Lebensodem nehmen - die Vitalitit der Geschépfe ist unver-
figbar (Burkhard Jiirgens 1999, 164). So gesehen wiirden die paléstinischen
JudenchristInnen das Schéchtgebot ausdriicklich gegen den griechischen
Anthropozentrismus ins Feld fiihren.

Paulus ist mit den Ausnahmeklauseln des Aposteldekrets nicht einver-
standen. Der Romerbrief bezeugt, dass fiir ihn das Essen von unkosche-

17 Paulus behauptet in Gal 2,1-10, es habe keinerlei Ausnahmeklauseln gegeben. His-
torisch ist jedoch zumindest klar, dass solche nachfolgend in vielen christlichen
Gemeinden praktiziert wurden.

144

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments

rem Fleisch kein verwerfliches Tun darstellt, sondern in der Freiheit des
Evangeliums prinzipiell moglich ist (Rom 14,14). Einzig weil es bei den
»Schwachen” Anstof§ erregen wiirde, die noch an den iiberlieferten Geboten
héngen, sollen die ,,Starken® auf den Verzehr von unkoscherem Fleisch ver-
zichten. Es mutet pikant an, dass Paulus ausgerechnet die (paléstinischen?)
JudenchristInnen als die ,,Schwachen® bezeichnet und die hellenistischen
»Heidenchristinnen® als die ,Starken® In Philons Auslegung von Dtn 22,10
ist es genau umgekehrt. Insgesamt muss die Aussage des Paulus fiir die
JudenchristInnen eine ungeheure Provokation gewesen sein: ,Die Verur-
teilung jeglicher Beachtung der Reinheitsgesetze musste fiir sie wie eine
Devise zu praktischer Gottlosigkeit klingen.“ (Ulrich Wilckens 1982, 91) -
Und die geschlachteten Tiere? Es ist offenkundig, dass Paulus nicht einen
Moment lang an sie denkt. Sie sind fiir ihn wie Luft. Und weil das so
ist, kann er, obgleich Jude, dem Schéchtgebot nichts abgewinnen. Doch
zunichst setzt sich Paulus mit diesem Traditionsbruch nicht durch.

So erkennt Justin (um 100 Flavia Neapolis = Nablus/ Paldstina -
165 Rom) in seinem Dialog mit dem Juden Tryphon die Geltung des
Schéchtgebots ohne Weiteres an (Justin, Dialogus cum Tryphone Judaeo
20). Und noch fiir Tertullian (160 - 220 Karthago, siehe Kapitel 5.3), ist
die Enthaltung von Tierblut selbstverstindlich (Tertullian, Apologie 9, 13).
Dabei beruft er sich nicht auf Apg 15,20, sondern auf den Noachbund
in Gen 94 (Tertullian, De ieiunio 4) bzw. auf den , Anfang“ der Mensch-
heitsgeschichte (Tertullian, De monogamia 5). Tertullian kennt das Dekret
des Apostelkonzils offensichtlich in einer verdnderten Fassung, in der nur
Gotzendienst und Unzucht sowie der Mord an Menschen erwéhnt sind
und die Verbote von Blut und Ersticktem fehlen (Tertullian, De pudicitia
12). Wahrend namlich die altere alexandrinische Textvariante Apg 15,20
mit allen vier urspriinglichen Verboten beibehilt, verdndert der jiingere
westliche Codex, den Tertullian in Karthago vorliegen hat, den Beschluss
des Apostelkonzils - offensichtlich, um die im Westen tbliche liberalere
Praxis zu rechtfertigen (Franz Bohmisch 2007, 47-48). Dennoch mahnt
Tertullian, am jiidischen Blutgenussverbot festzuhalten. Und in Alexandri-
en scheinen die Christlnnen noch linger daran festgehalten zu haben.
Doch irgendwann ist es auch bei ihnen nicht mehr praktiziert worden.

Die Offnung der jungen Kirche fiir die HeidInnenmission fiihrt also
trotz heftiger Gegenwehr der paléstinischen Judenchristinnen innerhalb
weniger Generationen in samtlichen (!) Traditionsstringen zur Authebung
des jlidischen Schichtgebots. Damit ist das christliche Schlachten zumin-
dest formal profaniert - ein aus der Dynamik der Heidenmission heraus

145

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik

verstdndlicher, aber folgenschwerer Schritt. Seine Konsequenzen fiir die
christliche Einstellung zum Tier lassen sich selbst heute nur in Umrissen
erahnen. Die Kirche hat sich unbedacht des Einflusses auf die Schlachtung
von Tieren begeben: ,Diese mehr oder weniger bewusste Empfindung
der ethisch-religiosen Bedeutsambkeit der Tiertdtung, die nur durch Einklei-
dung in gottesdienstliche Riten eine fiir den Menschen ertragliche Form
findet, hat in der hellenistisch-christlichen, und damit in der westlich-in-
dustriellen Tradition keine Entsprechung. (Heike Baranzke 2003, 314)

4.4 An der Schwelle von der biblischen in die patristische Zeit

Schauen wir auf die Spuren der beginnenden Hellenisierung der Bibelinter-
pretation in vorpatristischer Zeit zuriick, so erkennen wir, dass der Uber-
gang vom biblischen Biozentrismus zum hellenistischen Anthropozentris-
mus durch zahlreiche kleine Verschiebungen vorbereitet wird. Folgende
Facetten tragen dazu bei:

- Die Ubernahme der stoischen Scala naturae finden wir zwar nur bei
Philon. Weder im spiten Alten Testament noch im Neuen Testament
ist sie zu finden. Und doch wird diese essenzontologische Hierarchie in
der christlichen Schopfungslehre schon bald eine wichtige Rolle spielen
und die rdumlich-relationale Schépfungsordnung des Siebentagewerks
in Gen 1 tiberdecken.

- Die stoische Sicht der Tiere als vernunftlose Wesen, die der Bibel fremd
ist, bestimmt die Auffassung der frithjiidischen Diaspora-Gemeinde von
Alexandrien. Schon im Buch der Weisheit wird sie bestimmend, und
noch mehr bei Philon. Aus dem hellenistischen Judentum gelangt sie
wenig spater ins frithe Christentum und begriindet den folgenschweren
yrational divide® der abendlandischen Ethik bis heute.

- Die biblische Rede von der Gottebenbildlichkeit in Gen 1,26-27 interpre-
tiert das alexandrinische Judentum (in Septuaginta, Buch der Weisheit
und den Schriften Philons) einhellig so, dass damit die Vernunftbega-
bung des Menschen angesprochen sei. Auch das nur griechisch erhaltene
Buch Jesus Sirach, obgleich urspriinglich aus dem hebréischen Judentum
stammend, vertritt diese Position (ob sie im hebréischen Originaltext
auch enthalten war, ist bislang unbekannt). Sie markiert eine folgen-
schwere Verschiebung von einer relational-funktionalen Interpretation
des Menschen als Statthalter Gottes auf Erden hin zu einer essenzonto-
logischen Interpretation des Menschen als des einzig vernunftbegabten

146

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 An der Schwelle von der biblischen in die patristische Zeit

Wesens. Zugleich wird die Riickbindung des Menschen an Gott und
seine Weisung unsichtbar gemacht: Der Mensch ist nun nicht mehr der
Stellvertreter Gottes, sondern ein Herrscher aus eigener Vollmacht.

- Bemerkenswert ist, dass sich in den hier untersuchten Texten nur bei
Paulus und sehr am Rande Spuren eines harten Anthropozentrismus
finden. Obgleich das hellenistische Diaspora-Judentum den stoischen
srational divide® zwischen vernunftlosen und vernunftbegabten Lebewe-
sen mitvollzieht, bleiben die ethischen Konsequenzen daraus vorlaufig
noch eng begrenzt. Hier wirkt die Tierfreundlichkeit der Tora weiter. An
ihr hélt man fest und verteidigt sie gegen Angriffe von auflen. Das friihe
Christentum hingegen beugt sich im Kontext der Heidenmission nach
und nach dem Druck der hellenistischen Umwelt. So 16st sich die letzte
Bastion der biblischen Tierethik auf.

Diese sehr vereinfacht beschriebenen ideengeschichtlichen Prozesse diirf-
ten kaum bewusst gesteuert gewesen sein. Dass sich unter den ChristInnen
immer weniger ,hebréische® (d.h. vermutlich aramaischsprachige, aus Isra-
el stammende) Judenchristinnen befinden, die das alttestamentliche und
jesuanische Erbe lebendig halten kénnen, ist der Dynamik der frithchristli-
chen Mission geschuldet. Irgendwann gibt es in den meisten Gemeinden
einfach niemanden mehr, der aus der hebrdischen Kultur stammt. Damit
wird die hellenistische Kultur mit ihren Paradigmen zum Grundgeriist der
christlichen Ethik, ohne dass dies jemand hinterfragt oder reflektiert. Lo-
kale, aber haufig auftretende Feindseligkeiten zwischen (re-hebraisierten)
JidInnen und (vollstandig hellenisierten) ChristInnen mégen diese Prozes-
se noch beschleunigt haben.

Es geht hier nicht darum, die Durchdringung der christlichen Theologie
durch die griechisch-romische Philosophie insgesamt zu bewerten. Fiir die
Tierethik hat sie jedoch erhebliche und bis heute andauernde Kollateral-
schdden mit sich gebracht. Wenn im folgenden Kapitel die Texte der frithen
Kirchenviter analysiert werden, kénnen wir diesen Durchdringungsprozess
noch genauer nachvollziehen.

147

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der frithchristlichen Literatur

In den ersten 250 Jahren seiner Existenz ist das Christentum im Romischen
Reich eine verschwindend kleine Minderheit. Gegeniiber einer nicht- oder
andersglaubenden Umwelt hat es mehr als genug damit zu tun, seine zen-
tralen Kernbotschaften intern abzuklaren, zu plausibilisieren und nach in-
nen und aufien zu verteidigen. Dazu zéhlen der Glaube an die Auferstehung
und ein ewiges Leben, an Jesus Christus als Retter der Welt, an einen Gott,
der sich auf dreierlei Weise erfahren ldsst sowie die Gestaltung der zentra-
len liturgischen Feiern. Eine eigene Tierethik ist vor diesem Hintergrund
nicht zu erwarten. Dennoch kann sich die frithchristliche Theologie nicht
vollig frei von tierethisch relevanten Positionierungen entwickeln. In ihrem
alltaglichen Lebensvollzug haben die Menschen ja Tag fiir Tag mit Tieren
zu tun, und in den biblischen und philosophischen Texten kommen sie
auch reichlich zur Sprache. Zwangsldufig miissen sich die frithchristlichen
Theologen dazu positionieren. Damit stellen sie, ohne es zu ahnen, auf
lange Sicht entscheidende Weichen. Die Grundparadigmen, die sie zur Be-
schreibung des Gott-Mensch-Tier-Verhaltnisses tibernehmen, sind, einmal
gewihlt, nur sehr schwer wieder zu korrigieren. Faktisch wirken sie bis
heute nach.

Wir begeben uns also auf die Fihrte der tierethischen Spuren in der
frithchristlichen Literatur. Zeitlich geht es um die Phase bis zur beginnen-
den Voélkerwanderung und dem Ende des westromischen Kaisertums. Au-
gustinus, gestorben im Jahr 430, wird daher der letzte hier untersuchte
Autor sein. Damit beschréankt sich die Untersuchung auf die ersten beiden
von drei Phasen des Christentums in der Spétantike, wie sie Peter Gemein-
hardt (2022, 7) formuliert, namlich die beiden Phasen der Formierung
(bis Mitte des 3. Jahrhunderts) und der Stabilisierung (bis Mitte des 5.
Jahrhunderts) des Christentums, wéihrend die Phase der Pluralisierung (bis
Ende des 7. Jahrhunderts) fiir unsere spezifische Fragestellung keine Rolle
spielt. Raumlich gesehen ist das Christentum dieser Epoche eine ,urbane
Religion® (Peter Gemeinhardt 2022, 16). Es bildet sich vorwiegend aus der
stadtischen Bevolkerung und in den Stidten und kann damit gut an die
hohe Bildung der Stidte ankniipfen.

Natiirlich wire es historisch betrachtet interessant, die Autoren gemaf3
ihrer sprachlichen wie theologischen Verortung (lateinische Literatur mit

149

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

ihrem Dualismus zwischen Rom und Nordafrika, griechisch-antiocheni-
sche, griechisch-alexandrinische, syrisch-aramaische Literatur etc.) in ver-
schiedenen Traditionsstrangen anzuordnen, so dass einerseits Beeinflus-
sungen innerhalb der lateinischen wie der griechischen oder syrischen Li-
teratur deutlicher hervortriten und andererseits Ubernahmen aus der grie-
chischen in die lateinische oder syrische Literatur klarer erkennbar wiirden.
Der Verfasser dieser Abhandlung ist jedoch kein Historiker und sieht sich
mit einer so tiefgehenden Rekonstruktion einzelner Traditionsstriange iiber-
fordert. Fiir das hier vertretene systematische Erkenntnisinteresse, namlich
durch das Identifizieren der Wurzeln des christlichen Anthropozentrismus
Perspektiven fiir dessen Uberwindung zu schaffen, kann jedoch guten Ge-
wissens eine etwas schlichtere und weniger tiefgehende Rekonstruktion
frithchristlicher Tierethik geniigen.

Die tierethischen Spuren der Kirchenviter finden sich dabei in unter-
schiedlichsten literarischen Genera und thematischen Kontexten. Sie ver-
kérpern wichtige Richtungsanzeigen, in welchen Bahnen sich die spezifisch
christliche Wahrnehmung der nichtmenschlichen Geschopfe in den nach-
folgenden Jahrhunderten oder Jahrtausenden bewegen wird. Denn mit dem
Eintritt der christlichen Botschaft in die hellenistische Kultur vollzieht
sich eine Transformation dieser Botschaft, wie sie sich in diesem Ausmaf3
vermutlich erst jetzt im Zeitalter der Sdkularisierung wieder ereignet.

Zwei Leitfragen werden fiir unsere Untersuchung entscheidend sein:
1) Welche tier- und schopfungsethisch relevanten Paradigmen der grie-
chisch-romischen Philosophie iibernehmen und verstirken, relativieren
und schwichen, verschweigen und tibergehen oder kritisieren und korrigie-
ren die frithchristlichen Theologen? 2) Wie rezipieren und interpretieren
sie die tier- und schopfungsethisch relevanten Passagen der Bibel? Welche
Stellen werden zitiert, welche nicht? Und wie stark werden diese in die phi-
losophischen Paradigmen eingeordnet oder wie unabhangig von ihnen aus-
gelegt? Wohlgemerkt lesen praktisch alle Kirchenviter nur die griechische,
teilweise sogar nur die lateinische Ubersetzung der Bibel - Einseitigkeiten
und Fehler der Ubersetzungen sind also einzukalkulieren und werden uns
bei einigen Bibelstellen sehr regelmaflig begegnen.

Letztlich geht es um die Frage, wie das Christentum die biblische Bot-
schaft von der géttlichen Erschaffung und der menschlichen Behandlung
der Tiere und der nichtmenschlichen Schépfung in die griechisch-romische
Kultur transponiert. Die patristische Fachdebatte der jiingeren Zeit ist dies-
beziiglich gepragt von einer Reihe ,zum Teil extremer Forschungspositio-
nen zum Verhiltnis der altkirchlichen Theologie und [sic!] zur antiken

150

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Philosophie. Sie reichen von der Behauptung einer philosophischen Uber-
formung des Christentums bis zur Feststellung, das Christentum habe nur
wenige, periphere und formale Ausdrucksmittel aus der zeitgendssischen
Philosophie entnommen, ihre Substanz jedoch niemals rezipiert. (Charlot-
te Kockert 2009, 6)

Dabei ist zundchst zu beachten, dass biblische Botschaft und griechisch-
romische Kultur nicht gleichberechtigt nebeneinander stehen und von
einer unparteilichen dritten Position aus miteinander verschmolzen wer-
den. Auch geht es nicht darum, die griechisch-romischen Ideen in die
hebriisch-jidische Kultur zu integrieren, wie dies in einigen spéten alttes-
tamentlichen Biichern der Fall ist (vgl. Kapitel 4.1). Vielmehr besteht die
Herausforderung der Kirchenviter darin, die biblische Botschaft in die
griechisch-romische Kultur zu inkulturieren. Das ideologische Koordina-
tensystem, die philosophische Matrix gibt eben diese griechisch-romische
Kultur vor. Thr muss die frithe Kirche ihre Botschaft einpassen.

Mit Blick auf die Tiere und die nichtmenschliche Schépfung hat dieses
Unterfangen eine gravierende Schwierigkeit zu {iberwinden: Tiere spielen
im griechisch-romischen philosophischen Diskurs kaum eine Rolle und
haben erst recht keine Wertigkeit. Vielmehr ist hier der platonische Schop-
fungsmythos des Timaios dominant, in dem die beseelten Lebewesen von
Untergéttern geschaffen werden (Platon, Timaios 41 a-d) und ganz zum
Schluss gerade einmal die Bemerkung wert sind, dass sie nicht eigens
behandelt werden miissen: ,Und nunmehr scheint denn auch die uns jetzt
gesteckte Aufgabe, das Weltall von seinen Anfédngen aus bis zur Entstehung
der Menschen zu verfolgen, so ziemlich ihr Ziel erreicht zu haben. Denn
wie die {ibrigen Tiere entstanden, das haben wir, da eine weitldufige Aus-
einandersetzung unnoétig ist, nur ganz kurz anzugeben.“ (Platon, Timaios 91
e-92¢)

Noch dazu werden in der unmittelbar folgenden kurzen Bemerkung von
Platons Timaios die Vogel aus einfaltigen Mannern erschaffen, die Landtie-
re aus jenen Menschen, die mehr den Trieben als der Vernunft folgen,
die Kriechtiere aus den unverniinftigsten sowie die Wassertiere aus den
allerunverniinftigsten und ungebildetsten Menschen. Sie werden also gar
nicht direkt erschaffen, sondern sind ,Recycling-Produkte® aus (pardon!)
menschlichem Abfall.

Vor diesem Hintergrund wird verstandlich, weshalb viele der im Folgen-
den dargestellten Kirchenviter und ihr Publikum die Frage bewegt, warum
der Mensch gemifd der biblischen Schopfungserzéhlung erst nach den
Tieren erschaffen wird und warum tiberhaupt so ausfiihrlich von Tieren

151

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

die Rede ist. Allein die breite und weitgehend positive Thematisierung
der Tiere, ihre Bedeutung fiir Gott und die Menschen und ihre Wertig-
keit ist in der griechisch-rémischen Kultur rechtfertigungsbediirftig. Dieser
Herausforderung stellen sich die Kirchenviter, und das sollte man nicht
ibersehen.

Nun ist den Kirchenvétern spétestens im 3. und 4. Jahrhundert klar:
»Eine christliche Kosmologie wird in der Auslegung des biblischen Schop-
fungsberichts gewonnen.* (Charlotte Kockert 2009, 542) Er kann ,als ein
naturphilosophischer Text gelesen und interpretiert werden, weil in der
Naturphilosophie dieser Zeit und vor allem im Platonismus Kosmologie
mafigeblich in der Auslegung autoritativer Texte betrieben wurde. (Char-
lotte Kockert 2009, 543) Allerdings lesen die meisten Kirchenviter nur
Gen 1-2 als Schépfungserzahlung. Die bedeutende Rolle, die der Fortgang
der Erzédhlung mit Sintflut und Noachbund (Gen 6-9) fiir die biblische
Kosmologie spielt, nehmen sie nicht wahr. Nur Irendus von Lyon (Kapitel
5.3), Ephrdam der Syrer (Kapitel 5.9) und Ambrosius von Mailand (Kapitel
5.13) widmen sich den Tieren in der Arche im Sinne realer Tiere und dem
Bundesschluss. Alle anderen Kirchenviter erwahnen die Arche hochstens
ekklesiologisch als Bild fiir die Kirche, die einen vielféltigen ,Zoo* von
Menschen vereint, oder soteriologisch und sakramententheologisch als Bild
fiir die Erlosung durch das Holz des Kreuzes (Arche) und das Wasser der
Taufe (Sintflut) (vgl. Hugo Rahner 1964, 504-547). Aber auch Ephrim
und Ambrosius bemerken anders als Irendus nicht, dass der Noachbund
ein Bund mit allen Lebewesen ist. Schon hier findet also eine bemerkens-
werte Reduktion des naturphilosophischen, tier- und schopfungsethischen
Potenzials der Bibel statt.

Charlotte Kockert treibt die Reduktion noch einen Schritt weiter. In
ihrer Analyse frithchristlicher Kosmologie bei Origenes, Basilius und Gre-
gor von Nyssa beschrénkt sie sich auf deren Interpretation der ersten Verse
der Genesis, vor allem von Gen 1,1-2, also der Einleitung, und am Rande
noch von Gen 1,3-19, also der ersten vier Schopfungstage. Die patristische
Interpretation der zweiten Halfte der Schopfungserzéhlung ldsst sie ohne
Angabe von Griinden weg, und damit die Frage nach der Erschaffung der
Tiere und des Menschen. Es scheint, als wire fiir sie der Kosmos nur das
Lebenshaus der Erde, ohne seine BewohnerInnen. Aber gerade hier wird
es doch spannend. Der christliche Schopfungsmythos ist eben umfassender
als der platonische, und das sagt etwas iiber das christliche Verstindnis
von Schopfung. Ein Haus ohne BewohnerInnen ist sinnlos. Das haben
die Kirchenviter bei der Auslegung von Gen 1-2 durchaus erkannt und

152

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

thematisiert, wenn auch, wie wir sehen werden, in anthropozentristischem
Rahmen und nicht biozentristisch wie im Bibeltext selbst.

Nach diesen inhaltlichen sind noch einige formale Vorbemerkungen
notig. Wir haben es in diesem Kapitel nimlich mit einem religionssozio-
logisch betrachtet neuen Phdnomen zu tun, das durch drei Komponenten
bestimmt wird. Kollektiv haben wir es erstens mit einer neuen Religion
zu tun, die sich vom Mutterboden der jiidischen Religion gelost hat und
ihren eigenen Weg erst noch finden muss. ,Das Christentum® im Singular
gibt es noch nicht. Die frithe christliche Bewegung ist in unzéhlige Grup-
pierungen geteilt, die sich untereinander teils heftig bekdimpfen. Dem kann
auch die schnelle Ausbildung einer hierarchischen Fiihrungsstruktur nicht
Einhalt gebieten. Erst mit den Konzilien des 4. und 5. Jahrhunderts beginnt
zumindest in den grundsétzlichen dogmatischen Fragen eine gewisse ,,Ho-
mogenisierung“ (oder, wenn man genau sein mochte, ,Oligogenisierung®).

Zweitens haben in den ersten drei christlichen Jahrhunderten nahezu
alle Theologen individuelle ,,Bekehrungen® hinter sich — und zwar zumeist
nicht vom Judentum, sondern von den paganen Gotterkulten hin zum
Christentum. Die erdriickende Mehrheit der ChristInnen sind schon im 2.
Jahrhundert und mindestens bis zum Anfang des 4. Jahrhunderts vormalige
»HeidInnen. Um die Theologie der frithchristlichen Autoren zu verstehen,
muss man folglich stets mitbedenken, ob und warum sie sich von der
paganen Religion zum Christentum bekehrt haben und wie weit sie sich
wirklich von ihrer fritheren Religion gelost haben. Auch wird wichtig sein
zu bedenken, was sie als zur paganen Religion und was als zur griechisch-
romischen Kultur gehorend verstanden haben. Das Erstere galt es abzule-
gen, das Letztere konnte beibehalten werden. Ihre Biografie pragt auf diese
Weise ihre Theologie entscheidend mit. — Ab dem 4. Jahrhundert begegnen
wir dann immer 6fter Theologen, die in christlichen Familien aufgewach-
sen sind und selbstbewusst auf ein oder zwei Generationen christlicher
Vorfahren zuriickschauen. IThre Theologie hat teilweise splirbar andere Ak-
zente und Charakteristika. Das Christentum wird zur Mehrheitsreligion,
die anderen Dynamiken folgt als die kleine Minderheit der Frithphase. Die
Einbettung in die griechisch-romische Kultur freilich ist dieselbe — an ihr
andert sich vorldufig nichts.

Drittens ist schliefllich zu berticksichtigen, dass sich das Christentum
von Anfang an positiv zur hellenistischen Kultur der griechisch-rémischen
Gesellschaft positioniert. Es bemiiht sich nach Kriften, sich bestmdéglich in
diese Kultur einzubringen und intellektuell und kommunikativ mit deren
Meinungsmachern mitzuhalten. Was auf der religiésen Ebene ein Bruch

153

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

mit der Vergangenheit ist — das Verlassen paganer Kulte und die Hinwen-
dung zum Gott Jesu Christi in einer ,Bekehrung® -, bleibt daher auf der
Ebene des taglichen Lebens und der Kultur gewollt ohne einschneidende
Verdnderungen. Die hellenistische Lebensart soll beibehalten werden. Na-
tirlich, ein paar signifikante Abweichungen gibt es, z.B. die christliche
Ablehnung von Abtreibung, Kindsaussetzung und -tétung oder die Gegner-
schaft zu den Gladiatorenkdmpfen. Aber sie sind sehr behutsam dosiert
und begriinden keine kirchliche ,Kontrastgesellschaft® Das rabbinische
Judentum ist zumindest ab dem 2. Jahrhundert einen signifikant anderen
Weg gegangen - sein hellenistischer Fliigel 18st sich komplett auf.

Nun gibt es zweifelsohne auch innerhalb des Hellenismus gesellschafts-
kritische Bewegungen. Man denke etwa an den Neupythagoreismus oder
den Neuplatonismus. Das sind Bewegungen, die ihre Positionen aus der
Tradition der griechischen Philosophie heraus entwickeln, obwohl sie in
wichtigen Fragen mit dem gesellschaftlich-kulturellen Mainstream nicht
tibereinstimmen - etwa in der Frage der Mensch-Tier-Beziehung, die sich
im Streit iiber Fleischverzehr bzw. Fleischabstinenz sichtbar manifestiert.
Auflerdem gibt es im Romischen Reich der Spatantike zunehmend religio-
se und kulturelle Bewegungen, die nicht aus dem griechisch-romischen
Kulturkreis stammen, sondern ebenso wie das Judentum aus anderen (fern-
ostlichen) Kulturkreisen eingesickert sind. Man denke nur an den Manich-
dismus oder den Mithraskult. Allerdings stehen diese eingewanderten Kulte
ebenso wie Christentum und Judentum vor der Notwendigkeit, sich vor der
griechisch-rémischen Kultur mit ihren Paradigmen zu rechtfertigen.

Man koénnte natiirlich die hypothetische Frage stellen, ob sich das frithe
Christentum in der Tierfrage nicht genauso gegen den gesellschaftlichen
Mainstream positionieren konnen hitte wie einige der genannten Grup-
pierungen. Dabei darf aber nicht ausgeklammert werden, dass sich das
Christentum im Unterschied zu den genannten Bewegungen nicht als elitar
verstanden hat, sondern gemafl dem Missionsbefehl des Evangeliums (Mt
28,16-20) zu allen Menschen gehen, sie bekehren und taufen wollte. Ange-
sichts dieser Zielsetzung mussten zwangslaufig mehr Kompromisse mit der
Gesellschaft eingegangen werden als wenn man erkldrtermafien eine kleine
Elite sein will.

Im Folgenden soll also genauer untersucht werden, wie die Kirchenvéter
die tierethischen und tiertheologischen Impulse der Bibel in die Matrix der
griechisch-romischen Mainstream-Philosophie einordnen. Dabei wird vor
allem auf jene Kernaspekte zu achten sein, die das Ideen-Netz des stoischen
Anthropozentrismus ausspannen (vgl. Kapitel 3.5.6): Die gottliche Vorse-

154

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.1 Tatian

hung und Fiirsorge, die Vernunft- und Sprachbegabung des Menschen als
sein exklusives Proprium, der Umgang mit den Gefiihlen als den ,Tieren in
uns’, der Umgang mit den realen Tieren. Im Zentrum aber steht die Frage
nach der Teleologie des Anthropozentrismus. Aus Griinden der Darstellung
werden diese fiinf Gesichtspunkte nicht immer in derselben Reihenfolge
diskutiert, sie kommen aber bei jedem Autor vor, sofern er dazu etwas
geschrieben hat.

5.1 Tatian

Der erste fiir unser Thema relevante Autor gehort ausgerechnet zu jener
Minderheit, die vor wie nach der Konversion zum Christentum hellenis-
muskritisch bis hellenismusfeindlich sind. Tatian, geboren um 120 und
gestorben um 180 n.Chr., stammt aus dem ,Land der Assyrer (Tatian,
Oratio ad Graecos 42, 1), das heifit dem ,aramaiischsprachigen Kernland
am mittleren Tigris“ (Jérg Trelenberg 2012, 1). In Rom wird er ein Schiiler
Justins, der ihn zum Christentum bekehrt (Tatian, Oratio ad Graecos 18, 6;
Eusebius, Kirchengeschichte 4, 29). Auf Grund der radikalen Uberzeugun—
gen Tatians und seiner Ablehnung jeglichen hellenistischen Einflusses auf
das Christentum kommt es jedoch zum Zerwiirfnis mit Justin (Irendus von
Lyon, Adversus haereses 1, 28, 1). Daher kehrt Tatian in seine syrische Hei-
mat zuriick und griindet dort eine enkratitische Gemeinschaft. Die Enkrati-
ten (von éyxpdreia, Enthaltsamkeit) sind eine streng asketische Bewegung
der frithen Kirche vom Ende des 2. bis zum Ende des 3. Jahrhunderts. Sie
verzichten vollig auf den Genuss von Fleisch und Wein und leben sexuell
enthaltsam. Als Bewegung, die diesen Lebensstil von allen ChristInnen for-
dert, 16sen sie sich um 300 n.Chr. auf. IThre Ideen leben jedoch in moderater
Form im frithen Monchtum weiter, das diese Lebensweise als freiwillige
Option praktiziert, ohne sie von allen ChristInnen einzufordern.

Tatians beriihmtestes Werk ist das Diatesseron, eine Evangelienharmo-
nie, die in Syrien noch im 4. Jahrhundert im Gottesdienst verwendet,
danach aber gezielt vernichtet wird, so dass wir von ihr nur Fragmente
besitzen. Ein Buch mepi {wwv, das Tatian nach eigenen Angaben tiber die
Tiere geschrieben hat (Tatian, Oratio ad Graecos 15), ist ebenfalls verloren-
gegangen. Vollstindig {iberliefert — wenn auch auf einer relativ schmalen
und schlechten Quellenbasis (Miroslav Marcovich 1995a, VII) - ist hinge-
gen die zwischen 165 und 172 n. Chr. geschriebene (Miroslav Marcovich
1995a, 2) "Emotohr) mpog “EAAnvag/ Oratio ad Graecos, eine Streitschrift

155

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

gegen die Arroganz der griechischen Kultur und fiir ein nicht-hellenistisch
verstandenes Christentum, die mit folgendem Satz beginnt: ,Seid nicht
so feindselig gegen die ,Barbaren; ihr Bekenner des Griechentums, und
beurteilt ihre Lehren nicht so missgiinstig! Denn welche eurer Einrichtun-
gen verdankt nicht Barbaren ihren Ursprung?“ (Tatian, Oratio ad Graecos
1) Dass die Schrift tberliefert ist, beweist, dass man sie im Unterschied
zu Tatians anderen Schriften fiir die christliche Lehre stets als hilfreich
betrachtet hat.

Zuniachst einmal fallt auf, dass Tatian die Tiert6tung und die Menschen-
totung in einen engen Zusammenhang stellt. Gegen den Fleischverzehr
wendet er sich ebenso wie gegen die Gladiatorenkdmpfe: So wie sich die
FleischesserInnen leiblich vom Tierfleisch ernahren, nahren die Zuschaue-
rInnen der Gladiatorenkdmpfe ihre Seele mit ,Menschenessen®. Beides ist
verwerflich. Allerdings ist das Toten der Gladiatoren aus purer Schaulust
fiir Tatian noch schlimmer als das Toten der Tiere zum Fleischverzehr,
denn bei den Gladiatorenkdmpfen wird das Téten zum Selbstzweck: ,Ihr
schlachtet Tiere ({®o) um des Fleischfressens (kpewe@ayia) willen, und
Menschen kauft ihr, um der Seele Menschenfressen (avOpwmoopayia) zu
bieten und sie mit duflerst gottlosem Blutvergieflen zu néhren. Der Rauber
mordet jedenfalls, um zu rauben, der Reiche aber kauft Gladiatoren, um
zu morden. (Tatian, Oratio ad Graecos 23, 5) Tatian lehnt also das Toten
insgesamt ab, von Menschen wie von Tieren, verurteilt es aber scharfer,
wenn es um des Tétens willen geschieht, aus purer Lust. Der Zweck der
Nahrungsaufnahme rechtfertigt das T6ten nicht, wie der Raub den Mord
nicht rechtfertigt. Doch die Tat wiegt schwerer, wenn sie zum Selbstzweck
vollzogen wird. Bemerkenswert ist, dass fiir Tatian die Totung der Gladia-
toren nicht deswegen schwerer wiegt, weil sie Menschen sind, sondern nur
deswegen, weil ihr Tod keinen Zweck auflerhalb seiner selbst hat. Eine
Abstufung der Tiere ist mit seiner Bewertung also nicht verbunden.

An der stoischen Terminologie von den Tieren als ,Vernunftlosen riittelt
Tatian zwar nicht. Die Wortwahl seiner Kritik am naturnahen und ,wilden®
Leben der Kyniker konnte so auch von den Stoikern stammen: ,,Mensch,
der du dem Hund nacheiferst: du kennst Gott nicht und bist zur Nachah-
mung der Vernunftlosen (&Adywv pipnoig) tibergegangen.” (Tatian, Oratio
ad Graecos 25, 2) Hier iibernimmt Tatian die griechische Aloga-Terminolo-
gie, die man bei ihm nicht unbedingt erwarten wiirde, besonders wenn
man ihre Herkunft bedenkt.

Inhaltlich distanziert sich Tatian hingegen von der Aloga-These. Aus-
driicklich wendet er sich gegen die Uberzeugung der ,Rabenkrichzer” - so

156

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.1 Tatian

nennt er verdchtlich die Sophisten -, gemaf} der sich der Mensch von den
Tieren durch Vernunft, Verstand und Wissen unterscheide. In Abgrenzung
sowohl von der stoischen Anthropologie (Janet E. Spittler 2010, 357-358)
als auch von der hellenistischen Ontologisierung der Septuaginta und Phi-
lons deutet er die Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26-27 als Begabung mit
dem Geist Gottes. Zwar entspricht auch diese Interpretation nicht der In-
tention des hebrdischen Textes, steht ihr als relationale Deutung jedoch we-
sentlich naher. Tatian schreibt: ,Der Mensch ist nicht, wie die Rabenkrach-
zer (kopox6pwvol) lehren, ,ein vernunftbegabtes Wesen, fiir Verstand und
Wissen empféanglich® ({@ov Aoywov vod xat émotipng dextikdév), denn
folgt man ihnen, wird sich zeigen, dass auch die vernunftlosen Wesen fiir
Verstand und Wissen empfinglich sind (xot ta dAoya vod kol EmoTypng
dextikd). Allein der Mensch jedoch ist Gottes Abbild und Gleichnis (gixcv
kal opoiwotg tob Beod); ich meine aber nicht einen Menschen, der sich
wie die Tiere verhdlt (6powa tois {thowg mpdttovta), sondern jemanden,
der weit iiber sein Menschsein hinaus den Weg zu Gott selbst gegangen
ist. [...] Nehmen wir nun an, dieser so gestaltete Organismus [des Men-
schen] gleiche einem Tempel, so will Gott in ihm wohnen durch den Geist
(velpa), seinen Abgesandten; ist er aber kein solches Heiligtum, so ist der
Mensch den Tieren nur durch seine artikulierte Stimme {iberlegen (mpoUyet
@V Onpiwv 6 avBpwmog kata v Evapbpov ewvryv pévov) und, da seine
anderen Lebensduflerungen durchaus den tierlichen gleichen, auch kein
,Gleichnis Gottes:“ (Tatian, Oratio ad Graecos 15, 3-5)

Diese Interpretation von Gen 1,26-27 ist in der frithchristlichen Theolo-
gie einzigartig. Sie beweist, dass es im Christentum durchaus eine Minder-
heit gibt, die sich der hellenistischen Ontologisierung biblischer Schliissel-
texte widersetzt und an einer relationalen Deutung festhdlt. Zugleich ist
die Identifikation der Gottahnlichkeit mit der Religiositdt anstatt mit der
Humanitét, mit dem Glauben anstatt mit der Moral, hoch problematisch
und ihrerseits unbiblisch. Tatian sieht nur ChristInnen als wahre Menschen
an - alle Nicht- oder Andersglaubenden haben letztlich ihr Menschsein
verspielt (Janet E. Spittler 2010, 358). Ganz zu schweigen von den Tieren,
die ja gar nicht spirituell sein kénnen.

Obwohl tendenziell stark antistoisch und eher tierfreundlich, schlief3t
Tatian eine Auferstehung der Tiere ausdriicklich aus. Auferstehen werden
allein die Menschen, um gerichtet zu werden: ,,Und deshalb hegen wir den
Glauben, dass nach der Vollendung aller Dinge auch die Leiber auferstehen
werden [...] nur einmal, nach Vollendung der gegenwirtigen Zeit, und

157

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

zwar dazu, um einzig und allein die Menschen des Gerichts wegen zu
versammeln.“ (Tatian, Oratio ad Graecos 6, 1)

Es ist erkennbar, dass Tatian im Blick auf die Tiere noch keine klare und
konsistente Positionierung gelingt. Bei aller Reserve gegeniiber der Stoa
und dem Hellenismus sind einige seiner Kernthesen faktisch griechisch.
Andererseits lassen seine Distanz zur Aloga-These und seine Verbindung
von Tiertdtung und Menschent6étung Tone anklingen, die im frithen Chris-
tentum selten sind.

5.2 Theophilus von Antiochien

Die néchsten fiir unsere Frage relevanten Texte sind von Theophilos tiber-
liefert, der von ungefahr 169 n.Chr. bis zu seinem Todesjahr um 183 n.Chr.
Bischof von Antiochia ist. Theophilos verfiigt iiber klassische Bildung
und kommt durch das Studium der Bibel zum Christentum. Als Christ
verfasst er zahlreiche Schriften, von denen neben einigen Fragmenten nur
die dreibandige Apologie Ad Autolycum (verfasst um 180) erhalten ist. In
ihr versucht der Bischof den Heiden Autolykos von der christlichen Religi-
on zu iiberzeugen. Es ist eine Art ,Crashkurs® des christlichen Glaubens,
der kurz und priagnant die wichtigsten Inhalte prasentiert. Literarisch wie
philosophisch hat er kein besonders hohes Niveau und keine iibermaflig
anspruchsvolle Argumentation. Gleichwohl handelt es sich um das lteste
nachbiblische Zeugnis fiir jene Verschiebungen in der Sicht der Mensch-
Tier-Beziehung, die sich innerhalb eines knappen Jahrhunderts im christli-
chen Mainstream vollzogen haben.

Mit Theophilos wenden wir uns erstmals Antiochia am Orontes zu. An-
tiochia ist in romischer Zeit neben Alexandria die grofite und bedeutendste
Stadt im Ostlichen Mittelmeerraum und Zentrum einer der ehrwiirdigsten
und grofiten jiidischen Diaspora-Gemeinden. Die sehr frithe Griindung der
christlichen Gemeinde in Antiochia ,geht auf aus Jerusalem vertriebene
Hellenisten, insbesondere Ménner aus Zypern und der Zyrenaika zuriick,
die in Antiochien auch Heiden missioniert haben [...] die Konsolidierung
der Gemeinde in Antiochien hdngt mit der Entsendung des Barnabas aus
Jerusalem in die syrische Hauptstadt zusammen, wo er zum fithrenden
Mann wird.“ (Rudolf Pesch 1986, 350)

Die christliche Gemeinde von Antiochia, die zur Missionsbasis von Pe-
trus, Paulus und Barnabas avanciert, ist von Anfang an aus drei (!) Grup-
pen zusammengesetzt: Hebrdisch-aramiischen JidInnen, hellenistischen

158

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2 Theophilus von Antiochien

JidInnen und hellenistischen HeidInnen. Das zeigt einerseits die Weite
und Offenheit der Gemeinde, ldsst aber auch erahnen, welche Konflikte da-
raus entstehen kénnen. Denn in Antiochia gibt es erstmals unbeschnittene
Christen (Apg 15), was eine Positionierung fordert: Miissen alle Manner
beschnitten werden, die sich zum Christentum bekehren, oder miissen sie
das nicht? Das Apostelkonzil in Jerusalem 48 n.Chr. (siehe Kapitel 4.3.4)
geht auf diese Auseinandersetzung in Antiochia zuriick. Versteht sich die
Jesusgemeinschaft weiterhin als jiidische Gruppierung, miissen sich alle an
die Gebote der Tora, also auch an das Beschneidungsgebot halten. Macht
sich die Jesusgemeinschaft vom Judentum unabhingig(er), kann auf die
Beschneidung verzichtet werden. Das Apostelkonzil entscheidet sich fiir die
zweite Variante und 6ffnet damit die Tiir fiir die HeidInnenmission. In An-
tiochia werden die Mitglieder der Jesusgemeinschaft erstmals ,,ChristInnen®
(xproTiovor, Apg 11,26) genannt.

In Ad Autolycum geht es Theophilos zundchst um das Gottesbild. Der
eine und unbegreifliche Gott ldsst sich auf vielerlei Weise erkennen -
unter anderem in seinen Schopfungswerken: ,Betrachte, o Mensch, seine
Werke: den rechtzeitigen Wechsel der Jahreszeiten, die Veranderungen der
Witterung, den geordneten Lauf der Himmelskorper, den regelmifiigen
Gang der Tage und Néchte, der Monate und Jahre, die bunte Schonheit
der Samen, Pflanzen und Friichte, die verschiedenen Arten der Vierfiifiler,
der Viogel, Schwimm- und Kriechtiere, der Fluss- und Wassertiere; oder
die in die Tiere selbst gelegte Einsicht (c0veaig) zur Fortpflanzung und Er-
ndhrung ihrer Jungen, nicht zum eigenen Nutzen, sondern zum Gebrauch
des Menschen (ovx elo (Blav xpfiowy, GAA el TO Exewv TOV GvOpwTov);
dann die Fiirsorge (mpévota), die Gott trigt, indem er allem Fleische (raiom
oapki) Nahrung bereitet, oder die Unterordnung (Vmotayy), in der nach
seiner Anordnung alle Wesen unter dem Menschen stehen.” (Theophilus
von Antiochien, Ad Autolycum 1, 6)

Die Signale dieser Passage sind sehr widerspriichlich: Einerseits scheint
Theophilos relativ tierfreundlich zu denken. Denn dass die Tiere Einsicht
(oUveaig) besitzen, haben bisher nur Plutarch (Kapitel 3.6.2) und Tatian
(Kapitel 5.1) behauptet. In der griechischen Mainstream-Philosophie ist
diese Qualifizierung dem Menschen vorbehalten. Und auch die ,Fiirsorge®
Gottes fiir ,alles Fleisch', also alle Geschopfe, entspricht ganz der biblischen
Botschaft, ist aber mit der Stoa nicht zu machen. Andererseits behauptet
Theophilos, dass die Fortpflanzung der Tiere nicht zu ihrem eigenen Nut-
zen da sei, sondern zum Nutzen der Menschen. Und er spricht von der

159

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

>=Unterordnung® aller Lebewesen unter den Menschen. Man weif§ nicht
recht, wie er diese gegensitzlichen Aussagen zusammenzubringen gedenkt.

Seine Auslegung der Schopfungserzahlung beginnt Theophilos mit fol-
genden Uberlegungen: ,Nichts existierte neben Gott, sondern er selbst war
sein Raum, war sich selbst vollkommen genug und war da vor allen Zeiten.
Er wollte aber den Menschen schaffen, um von ihm erkannt zu werden; fiir
diesen also bereitete er die Welt zu. Denn der Gewordene ist vieler Dinge
bediirftig, der Ewige aber ist bediirfnislos. Es zeugte also Gott mit seiner
Weisheit sein Wort, das er in seinem eigenen Innern beschlossen trug
(Adyov €vdiabetov), indem er es vor allen Dingen aus sich hervortreten
lief3. Dieses Wort nun gebrauchte er als Mittel aller seiner Schopfungen und
erschuf alles durch dasselbe (Joh 1,3).“ (Theophilus von Antiochien, Ad Au-
tolycum 2, 10) Gleich in diesen ersten Satzen klart Theophilos, wozu Gott
die Welt erschaffen hat: Er mochte von einem Gegeniiber erkannt werden.
Und dieses Gegeniiber ist der Mensch, auf den folglich die Erschaffung der
Welt abzielt. Der Mensch ist jedoch bediirftig, er braucht das tragende und
bergende Lebenshaus der Erde, das daher um seinetwillen erschaffen wird
(vgl. Andrew Louth 2009, 43). SchliefSlich betont Theophilos von Beginn
an, dass die Schopfung mit dem gottlichen Logos, Christus, zu tun hat:
Durch das Wort wurde alles erschaffen, und durch das Wort kann der
Mensch Gott erkennen. Der Anthropozentrismus, der hier sichtbar wird,
ist also ein Logozentrismus und Christozentrismus, wie wir ihm bei vielen
Autoren begegnen werden.

In Ad Autolycum 2, 16-18 interpretiert Theophilos den fiinften und
sechsten der sieben Schopfungstage aus Gen 1. Ad Autolycum 2, 16 erklirt
den fiinften Schépfungstag und sieht die Wassertiere als Bilder der Taufe,
die fleischfressenden Vogel als Bilder von Habsucht und Frevel sowie die
Karnivoren allgemein als Bilder von Raub und Mord. Zum ersten Mal
werden die Tiere hier ausschliellich allegorisch gedeutet - eine Interpreta-
tionsform, die man fiir die nachfolgenden Jahrhunderte als typisch alexan-
drinisch erachtet, die es aber in der Friihzeit der Kirche offenbar auch
in Antiochia gab. Diese Hermeneutik setzt sich auch in Ad Autolycum
2, 17 fort, wo die wilden Landtiere als Bild fiir die gottlosen Menschen
dienen. Allegorien funktionieren jedoch nur, wenn die Sachhilfte korrekt
dargestellt ist. Daher sieht sich Theophilos genétigt, etwas zur Stindhaf-
tigkeit der Tiere zu sagen. Die Tiere seien von Gott keineswegs bose ge-
schaffen, sondern erst durch die Sinde des Menschen verdorben worden:
Weil er der Gebieter (xUptlog) ist, siindigten auch die Untergebenen (ta
dovAa) mit ihm. Wenn nun der Mensch sich wieder zu einem seiner Natur

160

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Irendus von Lyon

angemessenen Dasein erheben und nichts Béses mehr tun wird, werden
auch sie wieder zu ihrem urspriinglichen sanften Wesen zuriickkommen.*
(Theophilus von Antiochien, Ad Autolycum 2, 17) Ganz nebenbei wird hier
die Mensch-Tier-Beziehung als Beziehung zwischen Herr und Dienerschaft
gedeutet — eine deutlich iiber die Bibel hinausgehende absolute Hierarchie.
Das Attribut x0plog kommt ja normalerweise nur Gott selber zu.

Diese steile Hierarchie zwischen Menschen und Tieren behélt Theophi-
los auch in seinen Ausfithrungen zur Erschaffung des Menschen bei. Ad
Autolycum 2, 18 zitiert wie schon 2, 11 die Verse Gen 1,26-27 wortlich aus
der Septuaginta und iibernimmt damit deren essenzontologische Interpre-
tation der Gottebenbildlichkeit. Gott schafft den Menschen nach seinem
Bild, nicht als sein Bild, wie die hebriische Bibel sagt. Die Unterwerfung
der ,nebenséchlichen® Tiere unter den allein ,wiirdigen“ Menschen unter-
mauert Theophilos abschlieflend mit folgenden Sétzen: ,Denn nachdem
Gott durch sein Wort alles erschaffen hatte, erachtete er alles als nebenséch-
liche Werke (mdpepya, genauer iibersetzt: Nebenwerke), nur die Schopfung
des Menschen aber als ein seiner Hiande wiirdiges Werk (@&wov €pyov). [...]
Nachdem er ihn nun geschaffen und gesegnet hatte, auf dass er wachse und
die Erde erfiille, ordnete er ihm alle Wesen als unterwiirfig und dienstbar
unter (Vétagev adT@® vToyeipla kol vT6dovha To TavTa). (Theophilus
von Antiochien, Ad Autolycum 2, 18)

Auch wenn wir bei Theophilos noch kein in sich durchkomponiertes
und stimmiges Gedankengebdude einer christlichen Schopfungslehre fin-
den, sind die Verschiebungen von biblischen zu hellenistischen Paradigmen
deutlich erkennbar. Innerhalb eines knappen Jahrhunderts hat sich das
Mainstream-Christentum, das in der Zwischenzeit fast ausschliefilich aus
ChristInnen nichtjiidischer Herkunft besteht, weit von seinen biblischen
Wurzeln entfernt und an seine hellenistische Umgebung assimiliert. Die
Hierarchie zwischen Gott, Mensch und Tier ist sehr steil geworden.

5.3 Irendus von Lyon

Irendus (um 135 Smyrna — um 200 Lyon) stammt vermutlich aus Smyrna
(dem heutigen Izmir) in Kleinasien und wird deswegen in der Ostkirche
bis heute ,Irenaios von Smyrna“ genannt. Nach eigenen Angaben ist er ein
Schiiler des Bischofs seiner Heimatstadt, Polykarp von Smyrna (Irendus
von Lyon, Adversus haereses 3, 3). Uber Rom gelangt er nach Lugdunum
(Lyon), wo er 177 n.Chr. zum zweiten Bischof der Stadt gewahlt wird.

161

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Von seinen Schriften ist neben der am Schluss des Kapitels behandelten
Epideixis nur die um 180 bis 185 n.Chr. geschriebene (Norbert Brox 1993b,
101) fiinfbandige Abhandlung gegen die Irrlehren, Adversus haereses, erhal-
ten geblieben, und auch die nur in einer relativ freien lateinischen Uber-
setzung. Vom griechischen Originaltext gibt es nur noch einige verstreute
Fragmente, allerdings nicht fiir die hier diskutierten Abschnitte, so dass
wir uns mit den lateinischen Begriffen begniigen miissen. In diesem Werk
setzt sich Irendus mit den Irrlehren der GnostikerInnen auseinander, einer
sehr diversen und voéllig uneinheitlichen Geistesstromung, die Ideen aus
den verschiedensten Religionen iibernehmen und patchworkartig zusam-
mensetzen (Norbert Brox 1993, 8). Damit wird auch der Themenkanon von
Adversus haereses durch die Gnosis bestimmt und ist insofern nicht repra-
sentativ fiir eine vollstindige Darlegung der christlichen Lehre (Norbert
Brox 1993, 13).

Irendus setzt die griechische Aloga-These selbstverstindlich voraus. So
nennt er die Tiere ,stumme Tiere (muta animalia) (Irendus von Lyon,
Adversus haereses 4, 33, 5; 4, 38, 4) und ,vernunftlose Tiere (animalia irra-
tionalia)“ (Irendus von Lyon, Adversus haereses 4, 4, 3; 5, 8, 2). Damit wer-
den den Tieren die beiden stoischen Merkmale der Vernunft, das Denken
und das Sprechen, abgesprochen. Die Beildufigkeit der Formulierungen
zeigt, dass Irendus gar nicht auf die Idee kommt, die stoische Ontologie
anzuzweifeln. Thre Richtigkeit liegt fiir ihn auf der Hand.

Zuriickhaltender ist Irendus dort, wo er auf die stoische Scala naturae
anspielt. Wahrend er deren Klassifikationen unverandert iibernimmt, be-
tont er nirgends die bei den Stoikern implizierte Hierarchie des Seins.
Vielmehr geht es ihm um die weise und giitige Vorsorge Gottes, die je-
dem Geschopf die fiir es geeignete Qualitdt sowie den optimalen Platz
im Lebenshaus der Schopfung zuweist: ,In sich selbst gemaf3 dem, was
uns unerkldrlich und unergriindlich ist, machte er vorherbestimmend alles,
wie er wollte (omnia praedestinans fecit quemadmodum voluit), und gab
jedem seinen Platz und seine Ordnung und den Anfang seiner Entstehung
(consonantiam et ordinem suum et initium creationis donans), den geis-
tigen Wesen die geistige und unsichtbare, den Himmelsbewohnern die
himmlische, den Engeln die engelische, den Tieren die tierliche (animali-
bus animalem), den Wasserbewohnern das Wasser, den Erdbewohnern die
Erde, und so gab er allen die passende Beschaffenheit (omnibus aptam qua-
litatis substantiam). Alles aber, was gemacht wurde, machte er durch sein
unaussprechliches Wort (infatigabili verbo). (Irendus von Lyon, Adversus
haereses 2, 2, 4) Verglichen mit Philon (Kapitel 4.2) bleibt Irendus hier viel

162

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Irendus von Lyon

ndher am Sinn des biblischen Textes: Allem ordnet der Schopfer seinen
Platz zu, kein Geschopf geht leer aus, und die Eigenschaften jedes Lebe-
wesens sind seinem Lebensraum angemessen. Man spiirt den Atem des
paradiesischen Friedenszustands, den Gen 1 vermitteln méchte. Zugleich
lasst Irendus im letzten Satz des Zitats bereits den Logos Gottes, Christus,
anklingen, durch den die Schépfung geschieht. Von Beginn an liest das
Christentum Gen 1 auf dem Hintergrund von Joh 1 - das Alte Testament im
Licht des Neuen - und bahnt so die christozentristische Unterfiitterung des
stoischen Anthropozentrismus an.

Die Interpretation der Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26-27 hingegen
bewegt sich im ontologisierenden Denken des Hellenismus, denn Irendus
sieht sie im freien Willen und in der Fahigkeit zu moralischem Handeln
verkorpert: ,Weil jedoch der Mensch von Anfang an einen freien Willen
hat (liberae sententiae ab initio est homo), wie Gott einen freien Willen
hat, nach dessen Ebenbild er erschaffen worden ist, so gibt er [der Apostel]
ihm immer den Rat, das Gute festzuhalten, das im Gehorsam gegen Gott
vollendet wird.“ (Irendus von Lyon, Adversus haereses 4, 37, 4) Unausge-
sprochen, aber mitgemeint ist die stoische Uberzeugung, dass die Tiere
keinen freien Willen haben. Die Gottebenbildlichkeit des Menschen besteht
also zumindest teilweise darin, Gott in der Fahigkeit freier Willensentschei-
dungen zu dhneln.

Bei der Auslegung der Vision Jesajas vom Tierfrieden (Jes 11,1-9)' hinge-
gen distanziert sich Irendus, durchaus entsprechend seiner kleinasiatischen
Herkunft, von der allegorischen Deutung und pocht auf eine wortliche
Interpretation: ,Nun weif$ ich wohl, dass einige dies auf jene unkultivier-
ten Menschen zu beziehen versuchen, die aus verschiedenen Volkern und
Umstdnden gldubig geworden sind und nun mit den Gerechten iiberein-
stimmen. Doch obgleich dies jetzt auf einige Menschen zutrifft, die aus
verschiedenen Vélkern zu der einen Uberzeugung des Glaubens kommen,
so gilt dies doch bei der Auferstehung der Gerechten auch fiir jene Tiere,
denn, wie gesagt: Reich in allem ist Gott. Und wenn die Schopfung wie-
derhergestellt ist, dann miissen alle Tiere dem Menschen gehorchen und
sich unterwerfen (obedire et subiecta esse) und zur ersten von Gott ihnen

18 In den Interpretationen des Schopfungsfriedens durch die Kirchenviter werden mit-
unter differierende Schlussfolgerungen deutlich, je nach dem, ob es sich um den
protologischen Tierfrieden im Paradies oder den eschatologischen am Ende der Ta-
ge handelt. Diese Differenzen betreffen jedoch ausschliefllich dogmatische Gesichts-
punkte. Tierethisch tragen sie nichts aus, weswegen im Folgenden keine stirkere
Unterscheidung gemacht wird.

163

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

gegebenen Speise zuriickkehren, zur Frucht der Erde, wie sie auch dem
Adam in Gehorsam unterworfen (in obedientia subiecta) waren. Ubrigens
kann auch jetzt niemand einen Lowen aufweisen, der sich von Stroh nahrt.
Das aber weist auf die Groe und Fettheit der Friichte hin. Wenn namlich
das Lowentier sich von Stroh néhrt, wie muss dann der Weizen selbst sein,
dessen Stroh den Lowen zur Nahrung dient!“ (Irendus von Lyon, Adversus
haereses 5, 33, 4)

Die Fiille des Reiches Gottes bei der Auferstehung wird so unermesslich
sein, dass sogar den groflen Karnivoren wie den Lowen die pflanzliche
Nahrung geniigt. So konnen in der Ewigkeit alle Lebewesen gewaltlos
zusammenleben, ohne einander zu verspeisen. Und obgleich auch dort die
Hierarchie zwischen Menschen und Tieren nicht aufgehoben wird, sondern
die Tiere sich weiterhin dem Menschen unterordnen und ihm gehorchen
miissen, sind sie doch in die Auferstehung einbezogen. Man erkennt, dass
Irendus die stoischen ,Dogmen® (nur) dort zuriickweist, wo sie ihm nicht
mit der Bibel vereinbar scheinen. Wie er sich die Anwesenheit der Tiere im
paradiesischen Frieden vorstellt, bleibt im Dunkeln. Aber sie spielen dort
jedenfalls eine beachtliche Rolle: ,Irenaeus should not be understood to
propose the personal resurrection of individual creatures. [...] Nevertheless,
Irenaeus’ emphasis on the presence of animals in the eschatological future
is a significant departure from other patristic thinking” (Janet E. Spittler
2010, 360-361)

Mehrfach vergleicht Irendus ganz in der Linie griechischer Philosophie
diejenigen Menschen, die ihre Gefiihle nicht durch die Vernunft kontrol-
lieren und steuern und ihren freien Willen nicht zu einer verniinftigen
Entscheidung benutzen, mit den Tieren, die das von Natur aus nicht kon-
nen, einmal auch mit der vom Weizen getrennten Spreu aus der Bufipredigt
Johannes® des Tdufers (Mt 3,12): ,Weizen und Spreu aber, die ohne Leben
und Verstand sind (inanimalia et irrationalia exsistentia), wurden von Na-
tur aus (naturaliter) so; der vernunftfihige Mensch (homo rationabilis)
jedoch, hierdurch das Ebenbild Gottes, dass er frei wahlen und sich selbst
bestimmen kann (liber in arbitrio factus et suae potestatis), tragt in sich
die Ursache, wenn er einmal Weizen, das andere Mal Spreu wird. Deshalb
wird er auch mit Recht verdammt werden, wenn er trotz seines Verstandes
den wahren Verstand verloren hat, und unverniinftig lebend (irrationabili-
ter vivens), die Gerechtigkeit Gottes herausforderte, indem er sich allem
Erdengeiste ergab und allen Liisten diente, nach dem Worte des Propheten,
der da sagt: ,.Da der Mensch in Ehre war, hat er es nicht verstanden; er

164

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Irendus von Lyon

ist gleich geworden den unverstindigen (insipientibus) Tieren und ihnen
dhnlich geworden. (Ps 48,13 LXX)!“ (Irendus von Lyon, Adversus haereses
4,4,3)

Seine Auslegung der Siindenfallerzédhlung in Gen 3 prasentiert Irendus in
folgenden Satzen: ,Unverniinftig (irrationabiles) also in jeder Hinsicht sind
die, welche die Zeit des Wachstums nicht abwarten und die Schwéche ihrer
Natur Gott zuschreiben. Diese Unersittlichen und Undankbaren kennen
weder Gott noch sich, wenn sie das nicht sein wollen, was sie doch zuerst
geworden sind: leidensfihige Menschen (homines passionum capaces);
und das Gesetz des menschlichen Geschlechtes uibertretend, wollen sie,
noch bevor sie Menschen geworden sind, dem Schopfergott dhnlich sein
und keinen Unterschied zulassen zwischen dem unerschaffenen Gott und
dem jetzt entstandenen Menschen. Unverniinftiger sind sie als die stummen
Tiere (plus irrationales sunt quam muta animalia). Denn diese machen
Gott keinen Vorwurf daraus, dass er sie nicht zu Menschen gemacht hat,
sondern jedes von ihnen dankt mit dem, was es ist, dafiir, dass es ist.*
(Irendus von Lyon, Adversus haereses 4, 38, 4)

Nach Irenaus besteht die menschliche Ursiinde also darin, die Schwach-
heit und Leidensfahigkeit der eigenen Natur und Leiblichkeit nicht zu
akzeptieren, mithin die eigene Geschopflichkeit zu leugnen und so wie
Gott selber ungeschaffen, unkorperlich und nicht leidensfahig sein zu wol-
len. Spiter wird man in der patristischen Literatur dafiir die einander ent-
gegengesetzten Begriffe von Hochmut (superbia) und Demut (humilitas)
verwenden, die bei Irendus noch nicht auftauchen. Wéhrend allerdings die
Tiere ihre Natur bereitwillig annehmen und Gott dafiir danken, tun das
viele Menschen nicht und sind damit ,unverniinftiger (plus irrationales)

19 Dieser Psalmvers wird in den patristischen Texten oft zitiert. Das Problem liegt darin,
dass er bereits bei seiner Ubersetzung ins Griechische eine erhebliche Bedeutungs-
verschiebung erfahrt. Im hebréischen Ps 49,13 wird iiber Reiche und Arme, Weise
und Toren gleichermafien gesagt: ,Doch der Mensch bleibt nicht in seiner Pracht;
er gleicht dem Vieh, das verstummt.“ (Einheitsiibersetzung 2016) Im Tod, so der
Gedanke, sind alle gleich: Reiche und Arme, Mensch und Vieh. In der Septuaginta
heiflt der zweite Halbsatz von Ps 48,13 so: ... TapoacuvepAr|0n Tolg KTijveoty Toig
avorjtolg kol wpolwdbn avtois — ,... er gleicht dem unverstindigen Vieh und wird
ihm dhnlich:“ An die Stelle des Verstummens im Tod tritt die Unverstdndigkeit im
Leben - eine vollig andere Aussage. Man sieht, wie die Septuaginta den hebréischen
Text hellenisiert: Nach stoischer Uberzeugung sind Mensch und Tier einander im
Tod gerade nicht gleich, da die Seele des Menschen unsterblich ist - eine Uberzeu-
gung, die in Israel zur Zeit der Psalmen undenkbar ist. Und ebenso undenkbar ist fiir
die Psalmen auch, Tiere als ,unverstindig® zu bezeichnen.

165

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

als die Tiere - ein Komparativ, der streng logisch unmdglich ist: Unver-
niinftiger als unverniinftig geht nicht. Umso hérter trifft die Zuschreibung
die mit ihr Gemeinten.

Noch ein drittes Mal bemiiht Irendus den Vergleich der unverantwortlich
lebenden, ihren Begierden hingegebenen Menschen mit vernunftlosen Tie-
ren: ,Die aber den Rat des Geistes verwerfen, den Liisten des Fleisches
dienen, unverniinftig leben und sich ziigellos in ihre Begierden stiirzen
(carnis autem voluptatibus serviunt et irrationabiliter vivunt et ineffrenati
deiiciuntur in sua desideria), da sie keinen Hauch vom gottlichen Geiste
besitzen, sondern nach Art der Schweine und Hunde leben, die nennt der
Apostel mit Recht fleischlich, da sie nichts anderes als Fleischliches kennen.
Und die Propheten vergleichen aus ebendemselben Grunde diejenigen mit
den vernunftlosen Tieren (irrationabilibus animalibus assimilant eos), die
so unverniinftig wandeln. [...] Aus eigener Schuld nidmlich ,ist er dem
Vieh dhnlich geworden (assimilatus est iumentis)* (Ps 48,13 LXX), weil
er sich einem unverniinftigen Leben ergeben hat. Und dementsprechend
sagen auch wir von solchen Menschen, dass sie vernunftloses Vieh und
tierlich geworden sind! [...] Mit Recht also nannte der Apostel alle diese,
die wegen ihres Unglaubens und ihrer Uppigkeit den géttlichen Geist nicht
erlangen und durch verschiedene Charaktere den Geist hinauswerfen, der
sie lebendig macht, und in ihren Liisten unverniinftig wandeln, fleischlich
und tierhaft, nannten die Propheten sie Vieh und wildes Tier, deutet die
Gewohnheit sie als Tiere und Vernunftlose (irrationales), verkiindet das
Gesetz sie als unrein (Irendus von Lyon, Adversus haereses 5, 8, 2-3)
Wie schon in der griechischen Philosophie wird die Aloga-These von Ire-
ndus als Mahnung an die Menschen interpretiert, die eigene Vernunft zu
gebrauchen und das Leben verantwortungsbewusst zu gestalten. Die eigene
Schuld wird dabei mehr als deutlich herausgehoben, und die gesamte Bibel
(Tora, Propheten und Schriften sowie Paulus - nicht jedoch Jesus!) muss
dafiir herhalten, um die Verwerflichkeit ,tierlichen Verhaltens“ durch Men-
schen zu untermauern.

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass Irendus als erster der hier
dargestellten Autoren die Aloga-These ohne Einschriankung vertritt, wenn
auch vorwiegend mit moralpadagogischem Impetus. Die lateinische Uber-
setzung ist allerdings an diesem Punkt sehr frei. Dass das griechische
dhoyo mit dem lateinischen ,irrationalia“ wiedergegeben wird und nicht
(das alpha privativum nachbildend) mit ,arationalia® ist zwar korrekt,
da das Prifix ,in-“ dem ,a-“ privativum inhaltsgleich entspricht und der
Begriff ,arationalis“ im Lateinischen nicht existiert. Doch wird in ,adversus

166

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Irendus von Lyon

haereses” héufiger ,irrationabilia® verwendet, wortlich ,die nicht vernunft-
fahigen', was zwar der stoischen Intention entspricht, aber eine Interpretati-
on und keine exakte Ubersetzung darstellt. In den in Kapitel 3.5 verwende-
ten Schriften der lateinischen Stoa ist diese Begrifflichkeit nicht enthalten.
- Inhaltlich bedeutet die Klassifikation als ,irrationabilis“ fiir Irendus in
Orientierung an Paulus und der Stoa vor allem, sich den eigenen Begierden
und Gefiihlen zu iiberlassen. Wahrend die Tiere seiner Ansicht nach gar
nicht anders konnen, handelt es sich beim Menschen um eine freie, wenn
auch verantwortungslose Entscheidung.

Obgleich Irendus die Aloga-These durchgingig und klar vertritt, ist er
mit Blick auf die Hierarchie zwischen Menschen und Tieren zuriickhalten-
der. Die stoische Scala naturae rezipiert er jedenfalls ohne deren steiles
Wertgefdlle. Auch kann sich der Bischof von Lyon die Ewigkeit unter
Berufung auf Jes 11 nur unter Einschluss aller Geschopfe vorstellen. Eine
allegorische Interpretation des Textes lehnt er entschieden ab. Vor allem
aber ist bei ihm keine Spur des stoischen Anthropozentrismus zu erkennen.
Man spiirt, dass Irendus die Tierfreundlichkeit der Bibel im Rahmen der
griechischen Ontologie festhalten will.

Auch die Epideixis, die Darlegung der apostolischen Verkiindigung, die
von Eusebius von Caesarea (Historia ecclesiastica 5, 26) erwahnt wird, ist
nur in einer einzigen, 1904 in Eriwan entdeckten armenischen Handschrift
uberliefert (Norbert Brox 1993a, 23-24). Von der Diktion und den Inhalten
her ist sie jedoch so typisch fiir Irendus, dass sie als authentisch angesehen
werden kann. Es handelt sich um eine Zusammenfassung von Adversus
haereses, ist nach diesen fiinf Biichern geschrieben (Norbert Brox 1993a,
24) und eine Art ,Katechismus des Urchristentums® (Norbert Brox 1993a,
27). Deswegen sei sie kurz auf ihre fiir unser Thema relevanten Passagen
untersucht.

Zunichst einmal springt ins Auge, dass Irendus in der Epideixis anders
als in Adversus haereses die Vision vom Schopfungsfrieden in Jes 11 allego-
risch auslegt. Der Prophet deute damit ,in symbolischer Weise an, dass
sich Menschen von ganz verschiedener Abstammung durch den Namen
Christi in Einigkeit und Frieden versammeln. Das ist die Versammlung
der Gerechten, die mit den Rindern und den Ldmmern und den Bocklein
und den Kindern verglichen werden, weil sie niemandem Schaden zufiigen,
wiahrend sie in fritherer Zeit durch ihre Erpressungen wie wilde Tiere
waren, sowohl die Manner als auch die Frauen, so dass manche von ihnen
den Wolfen und Lowen dhnlich wurden, da sie die Schwachen beraubten
und mit ihresgleichen Krieg fiihrten; die Frauen aber den Panthern und

167

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

den Ottern, die durch todliche Gifte oder durch ihre Begierden (?) sogar
ihre Lieben zu toten imstande waren. In dem einen Namen versammelt,
nehmen sie dank der Gnade Gottes rechte Sitten an, indem sie ihre wilde
und rohe Natur dndern. Was auch jetzt geschehen ist.“ (Irendus von Lyon,
Epideixis 61) Hier passt sich Irendus offenbar dem Mainstream an, dem er
sich zuvor ausdriicklich widersetzt hatte.

Ansonsten bleibt er aber bei seinen tierfreundlichen Positionen. Denn
auch in der Epideixis vertritt er eine formale Anthropozentrik ohne
materialen Anthropozentrismus: ,Als Bild Gottes wurde der geschaffene
Mensch auf die Erde gesetzt. [...] Nun war er frei und selbstindig, da er
von Gott dazu geschaffen wurde, dass er iiber alle diejenigen herrsche,
die auf der Erde sind.“ (Irendus von Lyon, Epideixis 11) Das ist eine sehr
zuriickhaltende Auslegung der Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26-27.

Das tiertheologische Highlight der Epideixis ist dann aber die Auslegung
der Sintfluterzdhlung. Ausgangspunkt ist fiir Irendus die unaufhebbare
Schicksalsgemeinschaft von Mensch und Tier: ,Und da das Verderben alle
uberfiel, die Menschen sowohl wie die Tiere, die auf der Erde waren,
blieb nur, was in der Arche geschiitzt war, am Leben.“ (Irendus von Lyon,
Epideixis 19) Das fithrt ihn zu einer Aussage, die fiir die gesamte Viter-
zeit einzigartig sein diirfte. Irendus betont ndmlich ausdriicklich, dass der
Noachbund allen Lebewesen gilt: ,Nach der Sintflut aber verordnete Gott
eine Bundesschliefflung mit der ganzen Welt, insbesondere mit allen Lebe-
wesen und Menschen, um nicht mehr durch eine Flut all den Wuchs der
Erde zu verderben: (Irendus von Lyon, Epideixis 22) Eine vergleichbare
Aussage habe ich in den hier untersuchten Texten sonst nirgends gefunden.

5.4 Clemens von Alexandrien

Eine weitergehende, wenn auch noch nicht konsistente Systematisierung
des christlichen Gedankenguts leistet Titus Flavius Clemens, kurz Clemens
von Alexandrien (um 150 - um 215 n.Chr.). Biografisch gesehen wissen
wir relativ wenig tiber ihn. In einem griechischen Milieu geboren, erfahrt
er eine gute mittelplatonische Ausbildung, konvertiert jedoch spater zum
Christentum. In Alexandria, wo er sich die lingste Zeit seines Lebens
aufhdlt, lernt er zusitzlich die Stoa kennen. Die bedeutende jiidische Ge-
meinde von Alexandria hingegen ist bereits wahrend des Aufstandes in den
Jahren 115 bis 117 n.Chr. weitgehend untergegangen, Clemens lernt sie nicht

168

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4 Clemens von Alexandrien

mehr kennen. Bis ungefidhr 202 lehrt er in Alexandria an einer christlichen
Schule, ehe er die Metropole aus unbekannten Griinden fiir immer verldsst.

Mit seinen Schriften leistet Clemens einen entscheidenden Beitrag zur
christlichen Rezeption griechischer Philosophie und zur Ubernahme pla-
tonischer und stoischer Elemente in das sich zu dieser Zeit formierende
christliche Lehrgebdude. Dabei orientiert er sich trotz dessen anderer Reli-
gionszugehorigkeit stark an dem fritheren Alexandriner Philon. Seine drei
Hauptwerke, die im Folgenden ausgewertet werden, sind: Der Protrepticus,
eine Mahnrede an interessierte HeidInnen iiber das Christentum als die
wahre Philosophie, der an den Protrepticus direkt anschlieflende Paedago-
gus, in dem Christus den bereits Getauften als der wahre Lehrer zu einem
guten Leben (einschliefllich einer sehr bewussten Erndhrung) dargestellt
wird, und die Stromateis, eine gemischte Sammlung philosophischer Sen-
tenzen, deren tiefere Wahrheiten nach Clemens nur die ChristInnen erken-
nen konnen.

Zunichst einmal féllt die tiberraschend stark an Philons Traktat De
virtutibus orientierte Auslegung der tierethischen Normen der Tora auf. Die
funf dort referierten Gebote werden in exakt derselben, nicht der Bibel
entsprechenden Reihenfolge besprochen. Philons Logik, dass die Barmher-
zigkeit mit den Tieren auch Barmherzigkeit mit den Menschen lehrt und
folglich die Analogiebildung sowie das Argument a minori ad maius zuldsst,
ibernimmt Clemens uneingeschrinkt. Jedoch erweitert und vertieft er die
Argumentation. Pythagoras, so Clemens einleitend, habe seine Ausfithrun-
gen zur Barmherzigkeit mit Tieren der Tora entnommen, die die folgenden
Gebote aufstelle:

- ,Wenn ein Rind, ein Schaf oder eine Ziege geboren wird, soll das Junge
sieben Tage bei seiner Mutter bleiben. (Lev 22,27; vgl. Philon, De virtu-
tibus 25, 126-133) Dazu fithrt Clemens aus: ,Jedenfalls hat das Gesetz
geboten, bei den in den Schaf-, Ziegen- und Rinderherden neugeborenen
Tieren auf die sofortige Verwendung, sogar zum Zweck der Opfer, zu
verzichten, sowohl der Jungen wie auch ihrer Miitter wegen (éx yovéwv
Te Evexa kal pntépwv). Auf diese Weise wollte es, von unten her mit
den vernunftlosen Tieren beginnend, allméhlich zur Milde erziehen [...]
Denn wenn nichts ohne einen bestimmten Zweck geschieht und den
Miittern nach der Geburt Milch zur Erndhrung der Jungen zustromt,
so missachtet die Natur (&tipdler v @vow), wer das Neugeborene
der ihm mit der Milch gebotenen Fiirsorge beraubt. Also sollten sich
die Griechen und alle, die sonst etwas am Gesetz auszusetzen haben,

169

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

schdmen, da sie, wihrend dieses sogar bei den vernunftlosen Tieren
Milde zeigt, sogar Menschensprdsslinge aussetzen, obwohl sie das Gesetz
durch das eben angefiihrte Gebot von alters her in prophetischer Weise
von Grausambkeit hatte abhalten wollen. Denn wenn es verbietet, dass die
Jungen der vernunftlosen Tiere (&Aoya {@a) von ihrer Mutter getrennt
werden, bevor sie gesdugt worden sind, so sucht es noch viel mehr da,
wo es sich um Menschen handelt, die rohe und unbdndige Sinnesart
im Voraus zu beeinflussen, damit sie, wenn auch nicht auf die Natur,
doch wenigstens auf die Belehrung horen (Clemens, Stromateis 2, 18,
92) - Zunichst hélt Clemens fest, dass die Zielsetzung der Tora die
Schonung der Tiere ist — des Jungen wie der Mutter. Sie hat intrinsischen
moralischen Wert. Zweitens — und da wendet Clemens ein stoisches Ar-
gument gegen die Stoa — missachtet die Natur der Tiere, wer Mutter und
Junge vor dem Abstillen voneinander trennt. Wihrend die Stoa die Ma-
xime, gemaf’ der Natur zu leben, allein auf die Menschennatur bezieht,
weitet Clemens den Horizont und erachtet auch die Natur der Tiere als
normativ. Schliefflich kritisiert er, von diesem tierethischen Gebot der
Tora ausgehend, durch Analogiebildung und das Argument a minori ad
maius die allgemein anerkannte griechische Praxis der Kindsaussetzung.
Wenn sie schon nicht auf die Stimme der Natur horen, dann sollten sie
wenigstens auf die Belehrung der Tora achten!

- ,Ein Rind oder Schaf oder eine Ziege sollt ihr nicht an einem Tag
zugleich mit seinem Jungen schlachten® (Lev 22,28; vgl. Philon, De
virtutibus 26, 134-140) Hierzu referiert Clemens exakt dasselbe Analo-
gon wie Philon, ndmlich die Schonung einer zum Tode verurteilten
Schwangeren bis zur Geburt des Kindes. Und er schliefit: ,So dehnte
das Gesetz seine Milde (¢mewr(c) sogar auf die vernunftlosen Tiere aus,
damit wir an denen, die nicht gleichen Wesens (&vopoyevég) mit uns
sind, Milde tiben und dann in weit héherem Maf$ Menschenfreundlich-
keit (pihavBpwmin) gegen Unseresgleichen (Opoyevég) walten lassen
(Clemens, Stromateis 2, 18, 93) Aus den griechischen Begriffen kann
man ersehen, dass Clemens die Philanthropie als Steigerung der Epikie
auf Menschen beschrinkt, wie es auch der Etymologie des Begriffs ent-
spricht. Philon hatte die beiden Begriffe gleichermaflen fiir Menschen
und Tiere verwendet.

- ,Du sollst ein Zicklein nicht in der Milch seiner Mutter kochen. (Dtn
14,21b; vgl. Philon, De virtutibus 26, 142-144) Uber Philon hinausgehend
zitiert Clemens ein Beispiel Plutarchs von einer dem biblischen Gebot
widersprechenden Praxis. Und er begriindet das Gebot der Tora mit der

170

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4 Clemens von Alexandrien

naturgegebenen Zweckbestimmung der Milch: ,Denn die fiir Lebende
bestimmte Nahrung soll nicht, so heif3t es, zur Wiirze des geschlachteten
Tieres werden, und das, was zur Erhaltung des Lebens bestimmt ist, soll
nicht beim Verzehren des toten Korpers verwendet werden. (Clemens,
Stromateis 2, 18, 94) Der Respekt vor dem Muttertier, auf den das Tora-
Gebot urspriinglich zielt, wird von Clemens hingegen nicht thematisiert.

- ,Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen Maulkorb anlegen (Dtn
25,4; vgl. Philon, De virtutibus 27, 145) Auch dieses Gebot wird relativ
kurz begriindet, diesmal in Umkehrung der Analogiebildung unter Beru-
fung auf die Gerechtigkeit: ,,,denn auch der Arbeiter soll seinen verdien-
ten Lohn erhalten. (Lk 10,7; Mt 10,10)“ (Clemens, Stromateis 2, 18, 94)

- ,Du sollst nicht Ochse und Esel zusammen vor den Pflug spannen.“ (Dtn
22,10; vgl. Philon, De virtutibus 27, 146-147) Hier orientiert sich Clemens
vollig an Philon. Das schwache Tier soll ebenso geschiitzt werden wie
der schwache Mensch, namlich der Unreine, der Goj (Clemens, Stromat-
eis 2,18, 94). Wieder handelt es sich um eine Frage der Gerechtigkeit.

Im Vergleich mit Philon baut Clemens die Argumentation erheblich aus.
Die Tierfreundlichkeit der Tora steht fiir ihn dabei ebenso aufler Frage wie
die Analogie zur Menschenfreundlichkeit. Das zeigt auch seine Interpreta-
tion von Mt 6,26, wo Jesus Gottes Fiirsorge fiir die Tiere betont. Clemens
schreibt dazu: ,Niemand ist jedoch arm an dem Notwendigen, und nie
wird ein Mensch vollig vergessen. Denn ein einziger, Gott, ist es, der alles,
was fliegt und was schwimmt, und mit einem Wort die vernunftlosen
Lebewesen (&Aoya {@a) erndhrt; es fehlt ihnen aber auch nicht an dem
Geringsten, obwohl sie fiir ihre Nahrung nicht sorgen. Wir aber sind mehr
wert (apetvoug) als sie, weil wir ihre HerrInnen (xVptot) sind, und stehen
Gott ndher, weil wir verstindiger (cwepovéatepot) sind. (Clemens, Paed-
agogus 2, 1, 14) Wie bei Jesus und in Analogie zur Interpretation der tiere-
thischen Gebote der Tora taucht auch hier das Argument a minori ad maius
auf. Allerdings {iberrascht die Bezeichnung der Menschen als ,HerrInnen®
der Tiere, die noch durch den Komparativ ,verstindiger erganzt wird. Um
den hoheren Wert der Menschen zu begriinden, briauchte es keinen Rekurs
auf das Herrschaftsverhaltnis. Jesus jedenfalls vollzieht diesen nicht.

Wie Neuplatonismus und Neupythagoreismus ist Clemens dem Fleisch-
verzehr gegeniiber sehr kritisch, ohne jedoch wie Tatian die Fleischabsti-
nenz zur allgemeinen Pflicht zu erheben: ,,,Es ist gut, kein Fleisch zu essen
und keinen Wein zu trinken' (R6m 14,21), sagt er [Paulus] daher selbst und
ebenso Pythagoras mit seinen Anhidngern. Denn dies passt mehr fiir Tiere;

171

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

und da die Ausdiinstung davon unreiner ist, verfinstert sie die Seele. Jedoch
stindigt einer nicht, wenn er auch solche Speise zu sich nimmt, nur soll er
es mit Maf$ tun und darf sie nicht fiir unentbehrlich halten oder von ihr
abhéngig werden und darf nicht gierig auf das Fleisch aus sein; denn sonst
wird ihm eine Stimme entgegenschallen, die spricht: ,Zerstdre nicht um
einer Speise willen das Werk Gottes!* (Rom 14,20)“ (Clemens, Paedagogus
2, 1, 11) Clemens verkiirzt hier den urspriinglichen Sinn bei Paulus, der
wie oben gesehen (Kapitel 4.3.2) nur den Verzehr von nicht-koscherem
Fleisch problematisiert, die Riicksichtnahme auf die ,Schwachen® fordert
und nicht das geringste Interesse an den getoteten Tieren hat. Clemens
hingegen reflektiert den Fleischverzehr an sich und plddiert unter Berufung
auf Pythagoras fiir grofle Zuriickhaltung. Denn er halt ihn fiir nicht der
menschlichen Natur geméfl: ,Wir [...] diirfen auch nicht zu viel Fleisch
fir uns nehmen; denn der Mensch ist von Natur (¢pi¥oet) kein Schlemmer
(6yogpayog), sondern ein Brotesser (ottopdyog) (vgl. Xenophon, Memora-
bilia ITI 14, 2-3) (Clemens, Paedagogus 2, 7, 55)

Wie Philon wendet sich Clemens entschieden gegen die dgyptischen Tier-
kulte und ihre Theriomorphie: ,Sei iiberzeugt, dass dir diese Worte auf
Grund gottlicher Eingebung gesagt sind: ,Glaube nicht, dass Steine heilig
(iepar) sind und Bdume und Vogel und Schlangen, Menschen aber nicht!*
(Platon, Minos 319 A) Ganz im Gegenteil halte die Menschen fiir wahrhaft
heilig, die Tiere aber und die Steine fiir das, was sie sind! Denn fiirwahr be-
dauernswerte und ungliickliche Menschen meinen, dass Gott durch einen
Raben oder eine Dohle rede, durch einen Menschen aber schweige; und
den Raben halten sie als einen Boten Gottes in Ehren, den Menschen Got-
tes aber verfolgen sie, obwohl er nicht wie ein Rabe schreit oder kréichzt,
sondern, wie ich meine, verniinftig redet. (Clemens, Protrepticus 10, 104)
In diesem Text ist wiederum ein (diesmal negatives) Argument a minori
ad maijus verborgen: Wenn man schon nichtmenschliche Wesen fiir heilig
hilt, sollte man die Menschen umso mehr fiir heilig halten. Und im Unter-
schied zu Jesus, der das Argument als selbstevident betrachtet und nicht
weiter begriindet, deutet Clemens eine Begriindung an: Die verniinftige
Rede des Gottesmenschen.

Im Blick auf die Fihigkeiten der Tiere fillt einerseits auf, dass Clemens
ihnen unter Berufung auf Platon die Sprache zuerkennt. Platon ,glaubt,
dass auch die vernunftlosen Tiere Sprache (SidAextog) haben, die die der
gleichen Gattung angehorenden Tiere verstehen:“ (Clemens, Stromateis 1,
21, 143) Ausfiihrlich belegt Clemens seine These mit naturwissenschaftli-
chen Beobachtungen an Elefanten, Skorpionen und Fischen. Andererseits

172

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4 Clemens von Alexandrien

bekriftigt er, dass Tiere ihrer Natur nach keine Gotteserkenntnis besitzen:
~Wie wir nun das Pferd nicht zwingen zu pfliigen und den Stier nicht zu
jagen, sondern jedes Tier dazu verwenden, wozu es von Natur geeignet
ist, so rufen wir mit Recht auch den Menschen, der zur Betrachtung des
Himmels geschaffen und in Wahrheit ein ,himmlisches Gewéchs® (putov
ovpdviov, Platon, Timaios 90 A) ist, zur Erkenntnis Gottes (yv@oig tod
Be0D) herbei; da wir sein Eigenes und AusschliefSliches und Eigentiimliches
gegeniiber allen anderen Lebewesen (10 oikelov avtod kal &aipetov ol
iSuwpoticov Topa to GAAa {@a) erkannt haben, raten wir ihm, sich Gottes-
furcht als eine fiir die Ewigkeit ausreichende Wegzehrung zu verschaffen.
(Clemens, Protrepticus 10, 100) Die Gotteserkenntnis ist also das ureigenste
Humane, das Clemens dem Menschen mit drei Adjektiven so exklusiv wie
moglich zuordnet. Eines davon hitte geniigt — die Dreierreihe signalisiert
die hochste Wichtigkeit dieser Zuordnung.

Schliefllich besitzen Tiere auch keine Vernunft - die Bezeichnung als
Aloga tragen sie daher zurecht. Doch fiir Clemens ist das kein Grund zu fal-
scher Selbstsicherheit, denn unverniinftige Menschen sind viel schlimmer
als vernunftlose Tiere: ,Wahrlich, die Tiere (Onpia) sind gliicklicher als
die im Irrtum befangenen Menschen; sie verweilen wie ihr in der Unwis-
senheit, aber sie geben nicht heuchlerisch vor, die Wahrheit zu besitzen.
Es gibt bei ihnen keine Sippen von Schmeichlern; die Fische sind nicht
abergldubisch; die Vogel treiben keinen Gotzendienst; nur den Himmel be-
staunen sie, weil sie der Vernunft (Adyog) nicht gewiirdigt worden sind und
deshalb Gott nicht erkennen konnen. Und da schamt ihr euch nicht, dass
ihr euch selbst unverniinftiger gemacht habt als die vernunftlosen Tiere
(thv dASYywV opag aUToVg ANOYWTEPOUG TiETOKOTES), indem ihr euch so
viele Altersstufen hindurch in Gottlosigkeit aufgerieben habt?“ (Clemens,
Protrepticus 10, 108) Auffallend ist der Komparativ dAoywtépovs, denn
genau genommen ist ,vernunftloser als vernunftlos“ eine Unmdglichkeit.
Wie schon Irendus mit dem ,plus irrationalis“ nimmt Clemens diese Pa-
radoxie bewusst in Kauf, um die Dramatik eines Verhaltens deutlich zu
machen, bei dem Menschen ihre Erkenntnis- und Einsichtsmoglichkeiten
nicht nutzen. Als Kollateralnutzen wird so die Vernunftlosigkeit der Tiere
etwas entschérft - sie sind besser dran als die unverniinftigen Menschen.
Spater werden wir sehen, dass Origenes den Komparativ wegldsst und die
unverniinftigen Menschen mit den vernunftlosen Tieren gleichsetzt. Fiir
die Tiere bedeutet das eindeutig eine Verschlechterung.

Die Gottebenbildlichkeit des Menschen aus Gen 1,26-27 interpretiert Cle-
mens zunichst im Lichte des in Gen 1,28 nachfolgenden Fruchtbarkeitsse-

173

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

gens — ohne zu bedenken, dass den auch die Tiere erhalten: ,Und in dieser
Hinsicht wird der Mensch ein Abbild Gottes, insofern ein Mensch bei der
Entstehung eines Menschen mitwirkt (Clemens, Paedagogus 2, 10, 83)
Dann allerdings schliefit er sich der Interpretationslinie an, die wir (noch
ohne christologische Vertiefung) zuerst im alexandrinischen Diasporaju-
dentum gefunden haben: ,,,Abbild Gottes' ist sein Logos; Abbild des Logos
aber ist der wahrhaftige Mensch, der Geist (vodg) im Menschen, von dem
es deswegen heifit, dass er ,nach dem Bilde Gottes und seiner Ahnlich-
keit geschaffen worden sei, der durch das Denken (@ppévnoig) in seinem
Herzen dem gottlichen Logos dhnlich und dadurch verniinftig (Aoywde)
geworden ist (Clemens, Protrepticus 10, 98) Und an anderer Stelle: ,Denn
verstandig (voepdg) ist das Wort Gottes, und dementsprechend zeigt sich
das Abbild des Geistes (tob vod eikoviousds) allein im Menschen, so wie
der gute Mensch seiner Seele nach gottahnlich und géttlich (Beoeidt|g kol
Beoeikelog) ist und andererseits Gott menschenédhnlich (avBpwmoeidrc).
Denn die Beschaffenheit (¢i80¢) eines jeden ist der Geist (voig), und durch
ihn werden wir charakterisiert. (Clemens, Stromateis 6, 9, 72) Hier spielt
Clemens mit dem griechischen Wort €idog, das in den beiden komplemen-
taren Begriffen gottdhnlich und menschenédhnlich ebenfalls enthalten ist.
Die Ahnlichkeit zwischen Gott und Mensch wird durch die Geistbegabung
begriindet und durch den Logos, also Christus, vermittelt. Wieder begegnet
uns die enge Verbindung von sich in Umrissen anbahnendem Anthropo-
zentrismus und Christozentrismus.

Die ausschlieflliche Begabung des Menschen mit Vernunft und Gotteser-
kenntnis hat bei Clemens allerdings eine einschneidende Konsequenz: Die
exklusive Zuschreibung der Unsterblichkeit an die Menschen. ,Kommet zu
mir, damit ihr unter einen Gott und den einen Logos Gottes eingeordnet
werdet, und habt nicht nur vor den vernunftlosen Tieren etwas voraus
durch eure Vernunft (Aéyog); vielmehr von allen Sterblichen (Bvntédv)
gewihre ich es euch allein, die Frucht der Unsterblichkeit (¢6ovacia) zu
genieflen. Denn ich will, ja ich will euch auch dieser Gnade teilhaftig ma-
chen und euch die Vollendung der Wohltat schenken, die Unvergénglich-
keit (apBapoia); und den Logos schenke ich euch, die Erkenntnis Gottes
(yv@oig tod Be0D), vollkommen schenke ich euch mich selbst. (Clemens,
Protrepticus 12, 120) Die Selbstgabe Gottes, so die Idee, ist nur iuber die
Vernunft moglich, als intellektuelle Gabe. Und sie begriindet die Unsterb-
lichkeit, die es ohne Gotteserkenntnis nicht geben kann. Diese stoische
These, dass die vernunftbegabten Menschen die Ewigkeit schauen werden,
die vernunftlosen Tiere jedoch nicht, taucht in der frithchristlichen Litera-

174

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4 Clemens von Alexandrien

tur hier zum ersten Mal auf. Bis in unsere Gegenwart wirkt sie intensiv
nach.

Methodisch ist schlieSlich auffallend, dass bei Clemens die allegorische
Interpretation von Tieren signifikant zunimmt, und zwar vorwiegend als
Bilder fiir negative Verhaltensweisen und Strebungen im Menschen. So
deutet er das Zusammenleben Jesu mit den wilden Tieren in Mk 1,13 fol-
gendermaflen: ,Er [Christus] allein unter allen, die je lebten, zéhmte die
wildesten Tiere (Onpia), die Menschen, sowohl Vogel, das sind die Leicht-
fertigen, als auch kriechende Tiere, das sind die Betriiger, und Lowen, das
sind die Jahzornigen, und Schweine, das sind die Wolliistigen, und Wolfe,
das sind die Raubgierigen. Stein und Holz aber sind die Unverniinftigen;
ja noch gefiihlloser als Stein ist ein Mensch, der in Torheit versunken ist.
[...] Sieh, was das neue Lied vollbrachte: Menschen hat es aus Steinen,
Menschen aus Tieren gemacht. (Clemens, Protrepticus 1, 4)

Insbesondere im Paedagogus werden die Tiere als liistern und gefraflig
dargestellt. Alle rohen Begierden werden in ihnen gesehen, und Menschen
mit ihnen verglichen, die ihre Leidenschaften nicht unter Kontrolle haben:
»... nicht mehr verniinftig (Aoyikog) ist, wer sich gegen die Vernunft ver-
fehlte (0 moapa Adyov apaptavwv), vielmehr ein vernunftloses Tier, den
Begierden preisgegeben, von allen Liisten geritten (®npilov 8¢ 81 GAoyov,
gxootov embupiag, & maoo emkadnvrat idovar).* (Clemens, Paedagogus
1, 13, 102) ,Die anderen Menschen leben, um zu essen, wie ja auch die
vernunftlosen Tiere (&Aoya {®a), fir die das Leben (Blog) nichts anderes
ist als ihr Magen; wir aber sollen entsprechend der Mahnung des Erzichers
essen, um zu leben. Denn unsere Lebensaufgabe ist nicht die Nahrung, und
unser Lebensziel ist nicht die Lust; vielmehr wird zum Zweck unseres Ver-
bleibens auf dieser Erde, dass der Logos zur Unverginglichkeit (&pBapaio)
erziehen will, die Nahrung zugelassen.“ (Clemens, Paedagogus 2, 1, 1) Ein
paar Absitze weiter wird der Vergleich noch verschirft, indem die maf3los
Gefrafligen mit den Kriechtieren verglichen werden, den nach damaliger
Auffassung niedersten Tieren: ,Leute, die fiir die Ergdtzung ihres Magens
die Vernunft (Aéyog) oder die Freundschaft (puAia) oder auch das Leben
(&) hingeben, die auf dem Bauche kriechen, Tiere in Menschengestalt
(Bnpla avdpeikera), ... (Clemens, Paedagogus 2, 1,7)

Zusammenfassend ergibt sich ein widerspriichliches Bild: Einerseits be-
tont Clemens weiterhin die Tierfreundlichkeit der Tora, die er wie Philon
in Analogie zur Menschenfreundlichkeit setzt. Auch was den Verzehr von
Fleisch angeht, zeigt seine Zuriickhaltung eine gewisse Nahe zu den tier-
freundlichen Positionen der Neuplatoniker und Neupythagoreer. In dieser

175

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Linie erkennt Clemens schliefllich sogar die Sprachféhigkeit der Tiere an. -
Was hingegen Vernunft und Gotteserkenntnis angeht, vertieft und intensi-
viert er die bindre Sicht der Stoa: Wéhrend Tiere diese beiden Gaben nicht
besitzen, sind sie den Menschen gegeben - und darin zeigt sich ihre Gott-
ebenbildlichkeit. Diese ist auch die Grundlage ihrer exklusiven Unsterblich-
keit, ein Gedanke, der hier erstmals auftaucht, aber das Christentum iiber
zwei Jahrtausende begleiten wird. Auch wenn der Anthropozentrismus
noch immer nicht ausdrucklich vertreten wird, werden ihm zunehmend
die Wege geebnet. Schliefilich wird auch die diistere Tierallegorese, die die
Tiere mit den unkontrollierten Begierden gleichsetzt, einen langen Schatten
werfen. Schon beim néchsten Alexandriner, Origenes (Kapitel 5.6), wird
sich das erweisen.

5.5 Tertullian

Quintus Septimius Florens Tertullianus (um 160 - 220 n.Chr.) lebt fast
zeitgleich mit Clemens, jedoch in Karthago und damit in der westlichen,
lateinischen Halfte des Romischen Reiches. Er verfiigt iiber eine umfassen-
de literarische, philosophische und juridische Bildung und ist mit einer
Christin verheiratet. Gegen Ende des 2. Jahrhunderts bekehrt er sich zum
Christentum und verfasst mindestens 31 theologische Schriften. Diese kon-
zentrieren sich seit der Verfolgung der nordafrikanischen ChristInnen un-
ter Kaiser Septimius Severus (193 - 211 n.Chr.) zunehmend auf Apologien
zur Verteidigung des Christentums gegen Angriffe von auflen. Tertullians
philosophische Grundlage ist dabei weitestgehend stoisch - erheblich mehr
als bei den zuvor dargestellten Autoren. Als erster bedeutender Schriftsteller
der Westkirche prégt er die lateinischen Schliisselbegriffe der Theologie fiir
lange Zeit.

Nur wenige Passagen seines Werks handeln von Tieren. Einmal referiert
Tertullian die in der antiken Philosophie verbreitete Uberzeugung, Tiere
wiissten im Krankheitsfall um die pflanzlichen Heilmittel, die ihnen zur
Genesung dienen kénnen, und fiihrt dafiir einige Beispiele an (Tertullian,
De paenitentia 12). An einer Stelle wird auch Gen 1,26-27 interpretiert,
wenn es in einem Nebensatz heiflt: ,der Mensch selbst, das Werk und
Ebenbild Gottes, der Besitzer des ganzen Weltalls (ipsum hominem, opus et
imaginem dei, totius universitatis possessorem)® (Tertullian, De spectaculis
2, 12) Erstmals taucht hier der Begriff ,possessor auf, der spater in René

176

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.5 Tertullian

Descartes’ Interpretation von Gen 1,26-28 so grofle Bedeutung gewinnt?.
Doch sind Tertullian diese Themen nicht besonders wichtig, so dass es bei
dem kurzen Nebensatz bleibt.

Intensiver befasst sich der Karthager mit der Schopfungslehre vor allem
in Bezug auf zwei Themenkreise. Der erste ist die Lehre von der Seelenwan-
derung. Interessanterweise ist fiir ihn das Kernproblem nicht die Wande-
rung der Seele aus einem Menschenkdrper in einen Tierkorper, sondern
die Wanderung vom Korper des einen Individuums in den eines anderen
Individuums. Die Seele sei namlich sehr spezifisch auf ein bestimmtes
Lebewesen hin organisiert und kdnne unméglich in einem anderen existie-
ren. Jede Seele sei einmalig und in vollkommener Weise fiir den ebenso
einmaligen Korper geschaffen, in dem sie wohnt. Der artspezifischen Natur
(natura) nach kénne es eine Ahnlichkeit zwischen verschiedenen Indivi-
duen geben, der individuellen Substanz (substantia) nach jedoch nicht
(Tertullian, De anima 32). Eine Seelenwanderung sei daher undenkbar. —
Tertullian beweist damit, dass man die Seelenwanderungslehre wirksam
widerlegen kann, ohne die Tiere herabzuwiirdigen. Man muss erst gar nicht
die Vorstellung bemiihen, eine menschliche vernunftbegabte Seele wandere
in ein vernunftloses Tier, um die Problematik der Seelenwanderungslehre
zu erkennen. Es geniigt vollkommen, die Seele als Teil der geschopflichen
Individualitit wahrzunehmen. Mit dieser viel fundamentaleren Kategori-
sierung kann Tertullian die Seelenwanderungslehre erheblich nachhaltiger
aushebeln.

Der zweite Themenkreis, in dem die Schopfungslehre eine Rolle spielt,
ist Tertullians Auseinandersetzung mit Markion bzw. mit den Markioniten.
Markion (um 85 vermutlich in Sinope/ Provinz Pontus - um 160) war
zunichst ein erfolgreicher Schiffsreeder, ehe er um 140 nach Rom geht und
sich der dortigen katholischen Gemeinde anschliefit. Im Jahr 144 kommt
es zum Bruch mit dieser Gemeinde und der Griindung einer eigenen Kir-
che. Zu deren inhaltlichen Kernelementen gehdéren die Distanzierung vom
Judentum, ein klarer, einfach verstandlicher Dualismus zwischen Gut und
Bose sowie eine rigorose Askese, u.a. mit einer allgemeinen Verpflichtung
zu Ehelosigkeit und sexueller Enthaltsamkeit (Volker Lukas 2015, 7-8).
Verbunden damit postuliert Markion einen fundamentalen Gegensatz zwi-
schen dem guten, barmherzigen Gott des Neuen Testaments und dem un-

20 Wissenschaft und Technik machen uns ,,comme maitres et possesseurs de la nature®
- ,wie MeisterInnen und BesitzerInnen der Natur” (René Descartes 1637, Discours de
la méthode VI,2).

177

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

barmherzigen, strengen Gott des Alten Testaments. Folgerichtig gehort fiir
ihn das Alte Testament nicht zur Heiligen Schrift des Christentums. Trotz
mancher inhaltlicher Uberschneidungen mit der Gnosis ist Markion kein
Gnostiker im Vollsinn des Wortes (Volker Lukas 2015, 10-13). Dennoch
hat seine Gemeinschaft bemerkenswerten Erfolg und breitet sich rasch aus,
auch nach Nordafrika.

Aus diesem Grund muss sich Tertullian mit den Markioniten auseinan-
dersetzen. Um 203 verfasst er seine umfangreiche Schrift Adversus Mar-
cionem (Volker Lukas 2015, 19). Tertullian bewertet den Markionitischen
Dualismus, der mit einer Abwertung des Materiellen und Leiblichen ein-
hergeht, als Missachtung des Schépfers und seiner Geschopfe und fordert
Markion zum Respekt vor den Tieren und ihrem Schépfer auf: ,Sofern du
aber deinen Spott haben willst tiber die kleinen Tiere (animalia minutiora),
die der grofite Kiinstler (maximus artifex) absichtlich so reichlich mit Fer-
tigkeiten und Kréften ausgeriistet hat, indem er lehrt, dass Grof3es sich im
Bescheidenen offenbare, dhnlich wie nach den Worten des Apostels die
Tugend in der Schwiche, so bilde doch einmal die Hauser der Bienen, die
Génge der Ameisen, die Netze der Spinnen, die Gewebe der Seidenraupen
nach, wenn du kannst; ertrage und halte den kleinen Tieren, die sich in
deinem Bette und Hause finden, dem Gifte der Wespen, dem Stachel der
Fliegen, dem Gesumme und Stechen der Stechmiicken Stand, wenn du
kannst. Wie wird es dir erst mit den grofieren Tieren gehen, da du schon
von den kleinen teils Vorteile, teils Nachteile erfdhrst, sodass du nicht ein-
mal im Kleinen den Schépfer verachten kannst (ut nec in modicis despicias
Creatorem)?“ (Tertullian, Adversus Marcionem 1, 14, 1-2) Hier wird ein
typischer Gedankengang sichtbar, der sich bei vielen Kirchenvitern findet:
Gerade in den kleinsten Geschopfen ldsst sich der grofie Gott besonders
gut erkennen und bestaunen, denn trotz ihrer Winzigkeit haben diese Tiere
so viele wundervolle Kunstfertigkeiten.

Tertullian verteidigt das Alte Testament aber nicht nur auf Grund sei-
ner Schépfungserzdhlungen, sondern auch auf Grund der Tora, die er
als herausragenden Beleg fiir die Sonderstellung des Menschen betrachtet.
Hier sind wir bei den griechischen Philosophen, die die Fahigkeit des Men-
schen zu Recht und Moral als Beweis fiir seine Uberlegenheit betrachten.
Zugleich will Tertullian an der Gutheit (bonitas) des Alten Testaments
festhalten und widerspricht der These vom rachstiichtigen, strafenden alttes-
tamentlichen Gott: ,Die Giite [Gottes] stellt den Menschen an die Spitze
von allem, welche er genieflen und beherrschen, ja sogar benennen sollte
(bonitas praefecit universis fruendis atque regnandis, etiam cognominan-

178

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

dis) [...] Auch das Gesetz [der Tora], welches du so heftig anklagst, welches
du so in Kontroversen herumzerrst, ist von der Gtlite (bonitas) erlassen,
die dem Menschen rit, Gott anzuhangen, damit er nicht ebenso frei wie
verstofen erscheine. Er gliche dann seinen eigenen Dienern, den {ibrigen
Tieren (aequandus famulis suis, ceteris animalibus), die ohne Verbindung
mit Gott, von ihm verschmaht, sich selbst iiberlassen sind. Aber er als
Mensch sollte allein den Ruhm haben, allein fiir wiirdig erachtet werden,
von Gott ein Gesetz zu empfangen und als verniinftiges, der Erkenntnis
und Wissenschaft fahiges Lebewesen (animal rationale intellectus et scien-
tiae capax) auch durch die verniinftige Freiheit (libertate rationali) selbst in
Schranken gehalten werden, dem unterworfen, der ihm alles unterworfen
hatte (ei subiectus qui subiecerat illi omnia).“ (Tertullian, Adversus Marcio-
nem 2, 4, 4-6)

Hier begibt sich Tertullian weit in stoisches Fahrwasser. Die Auszeich-
nung des Menschen vor allen Geschopfen zeigt sich demnach in seiner
Befihigung zu Recht und Moral, Erkenntnis (auch Gottes), Wissenschaft
und Willensfreiheit. Die Tiere erachtet er hingegen als von Gott getrennt,
weil sie alle diese Fahigkeiten nicht besitzen. Kraft seiner Vernunft im
Erkennen und Entscheiden steht der Mensch zwischen Gott und den nicht-
menschlichen Lebewesen, dem einen unterworfen und Herr der anderen.
Tertullian verteidigt hier die stoische Scala naturae und beruft sich dabei
auf die Tora, in der er sie offenkundig zu finden glaubt - hier wird er an
den Herrschaftsauftrag aus Gen 1,28 gedacht haben.

Auch wenn die Schopfungslehre Tertullians noch sehr bruchstiickhaft
bleibt und sicher nicht zu den Kernimpulsen seinen Werks zahlt, ist sie
stiarker stoisch-anthropozentristisch geprégt als alles, was wir bisher von
den frithen Theologen gelesen haben. Und als wire es die grofite Selbstver-
standlichkeit, beruft er sich dabei offenkundig auf die alttestamentlichen
Schopfungserzahlungen. Auf Grund seiner Vernunftbegabung und kraft
gottlichen Auftrags ist dem Menschen alles unterworfen, er ist der ,Besit-
zer® des Universums. Mit Tertullian kommt der christliche Anthropozen-
trismus deutlich an den Tag.

5.6 Origenes

Origenes (185 Alexandria - 253/254 wahrscheinlich in Tyros) stammt aus
einer wohlhabenden, christlichen alexandrinischen Familie. Seine Mutter
ist vermutlich agyptischer Abstammung, sein Vater Leonides hingegen

179

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

romischer Biirger (Alfons Fiirst 2011, 47 und 51). Leonides wird 202 in
der nordafrikanischen Christenverfolgung unter Kaiser Septimius Severus
(193 - 211) getotet. Die Familie bleibt verarmt zuriick, ihr Eigentum wird
vom Staat eingezogen. Daraufhin finanziert eine Frau der alexandrinischen
Oberschicht die Ausbildung des Origenes (Eusebius von Caesarea, Kir-
chengeschichte 6, 2).

Origenes ist also, anders als die meisten Theologen seiner Zeit, von
Jugend an christlich sozialisiert. Auf Grund seiner hohen Qualifikationen
wird er schon bald als Lehrer der Askese geschitzt und gibt deswegen
den Grammatikunterricht auf, um christliche Philosophie und Theologie
zu lehren, ist aber gleichwohl ,ein theologischer Querdenker von Rang,
der schon zu Lebzeiten Anstofl erregte” (Eberhard Schockenhoff 2012,
46). Einige seiner Schiiler werden inhaftiert, und Origenes begleitet sie
seelsorglich bis zum Martyrium. Nach dem Ende der Christenverfolgung
210 beauftragt ihn Bischof Demetrius von Alexandria mit 6ffentlichem
Unterricht in christlicher Philosophie, ,der erste und grofite Laientheologe
der Kirche“ (Eberhard Schockenhoff 2012, 47). Origenes entwickelt eine
intensive Reisetdtigkeit, u.a. nach Rom, Athen, Caesarea und Palistina.
Wegen eines Konflikts mit Bischof Demetrius verldsst er Alexandria um
231/232 und lasst sich dauerhaft in Caesarea nieder. In der Zwischenzeit
zum Priester geweiht, leitet er dort eine Hausgemeinde. Er predigt téglich
uber einen biblischen Text, verfasst Bibelkommentare und steht in einem
fruchtbaren Austausch mit den Rabbinen der jiidischen Gemeinde. Orige-
nes ist einer der wenigen frithchristlichen Theologen, der etwas Hebréisch
versteht und mit Hilfe griechischer Ubersetzungen auch den Originaltext
der Bibel liest. Wahrend der cyprianischen Pest wird er wie alle BiirgerIn-
nen des Romischen Reichs zum Opfer fiir Apollon aufgefordert. Auf Grund
seiner Weigerung wird er inhaftiert und gefoltert und stirbt nach seiner
Freilassung vermutlich an den Folgen der Tortur.

Die Werke des Origenes sind zu einem grofden Teil nicht im griechischen
Original iiberliefert, sondern nur in einer lateinischen Ubersetzung des
Monchs Rufinus von Aquileia (ca. 345 — 411/412). Viele sind von seinen
Gegnern ginzlich vernichtet worden. Drei sind fiir unsere Frage relevant:
ITept apy®v/ De principiis ist eine Art christliche Dogmatik, die Origenes
swahrscheinlich Anfang der zwanziger Jahre® in Alexandria verfasst hat
(Herwig Gorgemanns/ Heinrich Karpp 1985, 6). Die beiden anderen Werke
sind in Caesarea entstanden, namlich seine Predigten iiber das Buch Gene-
sis um 245 und Contra Celsum, eine Verteidigung des Christentums gegen
Kelsos, den wir bereits kennengelernt haben (Kapitel 3.6.4), um 248.

180

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

Philosophisch vertritt Origenes eine mittelplatonische Weltsicht. ,,Diese
Denkrichtung hatte zur Zeit des Origenes bereits stoisches Gedankengut
integriert” (Agnethe Siquans 2016, 58), darunter vor allem den Anthropo-
zentrismus und die Wahrnehmung der Tiere als Aloga (Max Pohlenz 1959,
449; Agnethe Siquans 2016, 59). Zwar sind die Tiere beseelt, stehen aber
in der hierarchischen Scala naturae ganz unten, vor allem die Kriech-
und Wassertiere. Die Methode seiner Bibelauslegung hingegen {ibernimmt
Origenes von Paulus und Philon (Agnethe Siquans 2016, 55), also aus
der Tradition des hellenistisch gepragten Diasporajudentums. Neben die
wortliche Interpretation des biblischen Textes ,secundum litteram® tritt
dabei wie schon bei Clemens von Alexandrien die spirituell-symbolische
Interpretation ,secundum allegoriam® (ausfithrlich dazu Maria Di Pasquale
Barbanti 2003, 85-94). Faktisch gewinnt diese zweite ein enormes Uberge-
wicht, wahrend die erste fast zur Ganze verschwindet. Fur die Wahrneh-
mung der Tiere hat das gravierende Folgen.

5.6.1 Uber die Anfinge

In seiner systematisch-theologischen Abhandlung ,De principiis“ stellt Orige-
nes seine Sicht der Weltordnung streng hierarchisch von oben nach unten
dar. Zunidchst spricht er tiber Gott den Vater, Sohn und Geist, dann tiber
die verniinftigen Wesen und ihre Moralfdhigkeit. Damit ist er bei seinem
Kernanliegen angekommen: Einem tugendhaften Leben, das den vernunft-
losen Wesen unmdglich, fiir die verniinftigen Wesen aber geboten und
Grundlage fiir Lohn und Strafe ist (Origenes, De principiis 1, 5, 2). Selbst
Geistwesen konnen, wenn sie siindigen, ,vermoge ihrer Lasterhaftigkeit an
den groben Korper des vernunftlosen Viehs gefesselt werden.“ (Origenes,
De principiis 1, 5, 5) Schon hier erkennt man gut, dass Origenes die Leib-
lichkeit zum Tierlichen rechnet und negativ bewertet.

Das zweite Buch von De principiis behandelt sodann die unter dem
Menschen angeordneten Stufen des Seins, ndmlich Tiere, Lebensraume
und Pflanzen (Origenes, De principiis 2, 1, 1; vgl. auch 2, 9, 3). Dabei klingt
die stoische Teleologie an: Der gesamte Kosmos mit allen Geschépfen ist
nur um der verniinftigen Wesen willen geschaffen. Auflerdem interpretiert
Origenes die Vielfalt gut platonisch als Gespaltenheit. Sie ist nicht gewollt
und muss durch einen Prozess der Riickkehr wieder zur Einheit zuriickge-
fithrt werden.

181

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Sodann gelangt Origenes zu seinem Hauptthema, der Seelenlehre. Fiir
seine These, dass alle Tiere beseelte Wesen seien, fithrt er einerseits die Bi-
bel an, wo Gen 1,20.24 von der Erschaffung ,beseelter Wesen® erzéahlt und
Lev 17,14 das Blut als die Seele alles Lebendigen bezeichnet. Andererseits
beruft er sich auf eine begriffliche Analyse, gemaf} der als beseelte Wesen
jene zu gelten haben, die Sinne und Triebe haben. Philosophie und Bibel
stimmten also in dieser Frage vollkommen tiberein (Origenes, De principiis
2,8,1).

Wenn nun aber die Tiere ebenso wie die Menschen eine Seele haben,
was unterscheidet sie dann? Origenes interpretiert die Seele klassisch als
ein bestimmtes Prinzip der Bewegung von innen. Unbelebte Gegenstinde
werden nur von auflen bewegt, belebte auch von sich selbst. Denn sie brin-
gen eine Vorstellung hervor und diese einen Antrieb. Tiere bringen diese
Vorstellung ,naturgemaf3“ hervor: ,Von allem, was sich bewegt, hat einiges
den Grund der Bewegung in sich selbst; anderes wird nur von auflen be-
wegt [...] Aus sich selbst bewegen sich die leblosen Gegenstinde, von sich
selbst die belebten. Von sich selbst ndmlich bewegt sich das Belebte, wenn
eine Vorstellung (pavrtooia) entsteht, die einen Antrieb (6ppr|) hervorruft;
und wiederum entstehen in einigen lebenden Wesen Vorstellungen, welche
einen Antrieb hervorrufen, wenn die Vorstellungskraft (pioig pavtaotikr)
den Antrieb planméfiig weckt. (Origenes, De principiis 3, 1, 2) Als Beispiele
dafiir nennt Origenes den Netzbau der Spinne und den Wabenbau der
Bienen.

Im Unterschied zu Tieren besitze der Mensch aber zusitzlich einen
kritischen Filter, der seinen durch die Vorstellungskraft erzeugten Antrieb
auf Verniinftigkeit und Moralitdt priift: ,Das vernunftbegabte Wesen aber
hat neben der Vorstellungskraft noch Vernunft, welche die Vorstellungen
beurteilt (To pévtol Aoywdv {wov kar Adyov €xet Tpds TN PAVTATTIKY
@UoEL, ToV kpivovta Tds pavtaciag) und einige verwirft, andere annimmt,
damit das Lebewesen von diesen gelenkt werde. Da ferner die Vernunft
die Anlage hat, Gutes und Bdses zu erkennen, vermoge deren wir aus
Uberlegung das Gute wahlen, das Bose meiden: so sind wir zu loben,
wenn wir uns der Ausiibung des Guten widmen; zu tadeln, wenn wir das
Gegenteil tun. Dabei ist nicht zu {ibersehen, dass die Mehrheit der durch
das All verbreiteten Naturkraft auf gewisse Art, wiewohl in verschiedenem
Mafle in den Lebewesen ist. [..] Dass ndmlich gerade dieser oder jener
Vorwurf von auflen diese oder jene Vorstellung in uns weckt, das liegt
eingestandenermafien nicht an uns: das Urteil aber, ob wir das Gegebene
so oder anders anwenden wollen, ist doch einzig und allein Sache der

182

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

Vernunft in uns (&v fpiv Adyov éotiv), die uns auf Grund der in ihr
liegenden Ursachen zu jenen Antrieben fiihrt, die uns zum Schonen und
Angemessenen veranlassen (Tpog TOg £TL TO KOAOV TPOKOAOUMEVAS KOl
10 xabfjkov Oppdg), oder uns irrefithrt auf den entgegengesetzten Weg:
(Origenes, De principiis 3, 1, 3)

Dass ein bestimmter duflerer Reiz eine bestimmte Vorstellung in einem
Lebewesen weckt, ist naturgegeben und liegt nicht in seiner Hand. Und
dass die Naturkraft, die diese Vorstellung und durch sie den entsprechen-
den Antrieb weckt, in menschlichen wie tierlichen Lebewesen unterschied-
lich stark ausgeprégt ist, dafiir konnen sie ebenfalls nichts. Die Urteilsfahig-
keit hingegen, die auf der Vernunft beruht, besitzt prinzipiell jeder Mensch
und kann sich daher zu den inneren Vorstellungen und Antrieben verhal-
ten. Ja, die Urteilskraft entwickelt sogar ,rechtliche und sittliche Triebe
dringt also den Menschen zum Guten. Genau das unterscheidet ihn nach
Origenes und der gesamten griechischen Mainstream-Philosophie von den
Tieren.

Folglich ist ein Mensch, der seine Vernunft nicht zur Geltung bringt,
einem Tier dhnlich: ,Wenn aber die Seele sich nicht zum Geiste gewandt
hat und mit ihm eins geworden ist, sondern noch am Koérper hangt und an
Fleischliches denkt, so lang ist sie [...] einem Tier dhnlich (animali similis).”
(Origenes, De principiis 3, 4, 3) Wie im Platonismus tiblich interpretiert
Origenes ,,die Seele als Mitte zwischen zwei widerstreitenden Gesetzen, die
sich entweder dem hoheren Prinzip ihres Daseins, dem mvedpa, oder dem
niederen, der adp, angleichen kann® (Christian Hengstermann 2016, 94
unter Berufung auf Origenes, Commentarius in epistulam ad Romanos 1, 7)
Der Mensch, der in der Seins-Hierarchie zwischen Gott und den Tieren an-
gesiedelt ist, soll dem Geistigen folgen, um Gottes Gleichnis zu sein, nicht
dem Leiblichen, das ihn zum Tier machen wiirde. ,Wo der Mensch néamlich
nicht dem ,Gesetz des Geistes® [...] folgt, sondern sich den ,Antrieben’ der
Seele tiberlasst, die er mit dem Tier [...] gemein hat, ist seine Bewegtheit
nicht die eines Menschen, keine selbstbestimmte ,Bewegung durch sich
selbst’ bzw. ,Eigenbewegung; sondern die instinktgesteuerte ,Bewegung von
sich’ des Tieres. Demgegeniiber gilt es, das Tier im Menschen [...] in einem
,dem Wort geméfien Leben’ gleichsam als Opfer darzubringen.” (Christian
Hengstermann 2016, 105 in Auslegung von Homiliae in Leviticum 2,2) Von
sinstinktgesteuert® spricht Origenes ebenso wenig wie die stoische Traditi-
on, denn in ihr ist von ,naturgemifl“ die Rede. Auch hat die Biologie die
Instinkttheorie seit Mitte des 20. Jahrhunderts aufgegeben, weil ,Instinkt*
nur eine Black Box fiir Vorgénge im Gehirn war, solange man dessen Funk-

183

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

tionsmechanismen nicht kannte. Abgesehen davon charakterisiert Hengs-
termann jedoch treffend das in De principiis und ,insbesondere in den
Homilien heraufbeschworene Schreckbild einer Tierwerdung der Seele®
(Christian Hengstermann 2016, 104). Zugleich deutet er an, dass Origenes
auch die alttestamentlichen Tieropfer allegorisch deutet: Der Mensch soll
das Tier in sich opfern, um vernunftgemaf3 zu leben.

In diesen Zusammenhang ist auch die Auslegung von Gen 1,26-27 einzu-
ordnen. Die Aussage der griechischen Bibel, Gott schaffe den Menschen
nach seinem Bild und Gleichnis, interpretiert Origenes so: Bild (ei0og)
Gottes sei der Mensch seit seiner Erschaffung. Gleichnis (opoiwaig), wort-
lich das Ahnlich-werden, sei das Potenzial, das der Mensch durch ein
tugendhaftes Leben selbst verwirklichen muss. Sein Ur-Bild dafiir ist der
Logos, Christus selbst. So ist die opoiwaig 0e® ,das hochste Gut, zu dem
die Vernunftnatur insgesamt strebt.“ (Origenes, De principiis 3, 6, 1; vgl.
Christian Hengstermann 2016, 96) Das hitten die griechischen Philoso-
phen aus der Bibel erkannt, ohne ihre Quelle zu nennen, so Origenes.

5.6.2 Die Homilien zur Genesis

Die zweite Textgruppe, die fiir unser Thema von Bedeutung ist, sind die
Homilien zur Genesis. Sie sind in einer relativ spaten Lebensphase um 245
n.Chr. in Caesarea gehalten worden. Insgesamt sind sechzehn Homilien
erhalten. ,Sie reprisentieren wahrscheinlich nur einen Ausschnitt einer
urspriinglich weit grofleren Zahl von Homilien (Peter Habermehl 2011,
7) Wiahrend der Abraham-Zyklus (Gen 12-25) vollstindig erhalten ist,
sind vom Zyklus der Urgeschichte (Gen 1-11) und vom Jakob-Josefs-Zyklus
(Gen 26-50) nur je zwei exemplarische Predigten iiberliefert (Peter Haber-
mehl 2011, 8). Das heif$t konkret: Die erste Homilie widmet sich Gen 1, die
zweite Gen 6-8.

Die erste Homilie legt die Erschaffung der Welt als Allegorie fiir das
moralische Leben des Menschen aus. So deutet Origenes die Erschaffung
der Tiere als Bild fiir die Erschaffung der Gedanken im Herzen (Origenes,
Homiliae in Genesim 1, 8-11): Die guten Gedanken steigen wie Vogel zum
Himmel, die schlechten bleiben wie Kriechtiere am Boden (Origenes, Ho-
miliae in Genesim 1, 8). Auf Grund dieser Allegorese stellt sich jedoch fiir
den Literalsinn ein Problem: Warum erachtet Gott die Tiere in Gen 1,21 alle
als gut, auch die Kriechtiere? Origenes erklart das damit, dass das Gute erst
durch das Schlechte als Gutes erkennbar wird und dass das Schlechte eine

184

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

wertvolle Herausforderung ist, an der der Mensch wachsen kann, indem
er sich ihr entgegenstellt: ,Welche Schonheit und Pracht das Licht besitzt,
bliebe verborgen, stellte sich ihm nicht die Finsternis der Nacht entgegen.”
(Origenes, Homiliae in Genesim 1, 10). In derselben Logik liegt auch seine
negative Deutung der Landtiere (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 11).

Eine folgenschwere Aussage trifft Origenes iiber die Erschaffung der
Tiere: ,,Einzig Himmel und Erde, Sonne, Mond und Sterne, schliefilich der
Mensch sind von Gott geschaffen; alles andere, so heifSt es in der Schrift,
entstand auf sein Geheif3“ (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 12) Hier
beruft sich Origenes auf die Schrift, die doch genau das Gegenteil sagt:
Auch die Tiere sind von Gott geschaffen, und zwar unmittelbar und vollig
unabhéngig vom Menschen. ,Dass dem berithmten Genesiskommentator
ein solcher Schnitzer versehentlich unterlief, ist kaum denkbar. Opferte
Origenes hier die philologische Texttreue der theologischen Botschaft?®
(Peter Habermehl 2011, 13) Die Frage Habermehls ldsst sich mit Blick
auf den Text der Septuaginta mit ,nein“ beantworten. Origenes liest in
seiner Bibel ,Die Wasser sollen an Lebewesen Kriechtier und Vogel hervor-
bringen (producant) (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 8; vgl. Gen 1,20
LXX: Efayayétw) und ,Die Erde bringe Lebewesen hervor (producat)
nach ihrer Art“ (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 11; vgl. Gen 1,24 LXX:
Efayayétw). Gott gibt also gemifd der Septuaginta dem Wasser (anders als
im hebraischen Text) und der Erde (wie im hebraischen Text) den Befehl,
die Tiere hervorzubringen, schafft sie also scheinbar nicht eigenhdndig wie
die Gestirne und den Menschen - jedenfalls wenn man Gen 1,21 und Gen
1,25 berliest, wo es auch in der Septuaginta heifit, dass Gott die betref-
fenden Tiere schuf (¢moinoev 6 Be0g). Origenes ist also seinem Bibeltext
philologisch nicht untreu, sondern selektiv treu. Er tiberinterpretiert die
eine Formulierung der Septuaginta, iibergeht die andere und zieht daraus
den Schluss einer Privilegierung des Menschen, der im hebréischen Text
von Gen 1 nicht intendiert ist.

Schliefllich iibertragt Gott dem Menschen in Gen 1,28 den ,principatus
bestiarum’, so Origenes, die Herrschaft iber die wilden Tiere. Origenes
deutet das so, dass der Verstand (mens) die Sinne (sensus) beherrschen
soll und nicht umgekehrt die Sinne den Verstand (Origenes, Homiliae in
Genesim 1, 12 und 1, 16). Die Gottebenbildlichkeit wird damit zum Schliis-
sel der Unsterblichkeit: ,Sie ist unserer innerlicher Mensch, unsichtbar
und unkoérperlich, unverderblich und unsterblich (interior homo noster
est, invisibilis et incorporalis, et incorruptus atque immortalis).“ (Origenes,
Homiliae in Genesim 1,13) Letztlich ist der Logos Gottes, Christus, dieses

185

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Ebenbild Gottes im Menschen. Sogar die samenhaltigen Friichte, die den
Menschen in Gen 1,29 zur Nahrung gegeben werden, deutet Origenes al-
legorisch. Sie verkérpern das Zornes- und Begehrvermdgen in uns, das
wir verniinftig zur Gerechtigkeit nutzen konnen (rationabiliter utimur ad
iustitiam; Origenes, Homiliae in Genesim 1,17).

Insgesamt bringt die konsequente Allegorisierung als Kollateralschaden
eine extrem negative Sicht der Tiere (und in Analogie dazu auch des
Leibes!) mit sich: ,Obwohl er iiber spirituelle Realititen und spirituelle
Kampfe im menschlichen Mikrokosmos spricht, bleibt kein Raum fiir eine
positive Einstellung gegeniiber den Tieren im Makrokosmos, d.h. den phy-
sisch vorhandenen Tieren, insofern ja Mikro- und Makrokosmos einander
entsprechen. Natiirlich sind die Tiere von Gott geschaffen, natiirlich sind
sie den Menschen niitzlich, aber sie werden - ausgehend von der Vorstel-
lung einer Stufenordnung des Seins - in der allegorischen Sichtweise [...]
als minderwertig und gefdhrlich gedeutet, sodass sie bekdmpft werden
miissen. Das gibt den Grundtenor von Origenes’ moralischer Interpretation
wieder, die damit eine feindliche Einstellung gegeniiber den Tieren nicht
nur im allegorischen Sinn, sondern auch in der physischen Realitat impli-
ziert (Agnethe Siquans 2016, 64)

In der zweiten Homilie zur Genesis predigt Origenes iiber die Sintfluter-
zahlung Gen 6-8. Nacheinander erkldrt er den Text im klassischen dreifa-
chen Sinne: In seiner wortlichen bzw. historischen Deutung greift er fast
ausschliefSlich die technische Konstruktion der Arche auf - ihre Grofle
und ihre Materialien, jhre Rdume und deren Funktion. In der spirituellen
bzw. mystischen Auslegung greift er die seit Justin (Dialogus cum Trypho-
no Judaeo 138) iibliche christologische und ekklesiologische Deutung auf:
Die menschlichen und tierlichen BewohnerInnen der Arche symbolisieren
verschiedene Gruppen von Menschen, die durch den ,spirituellen Noach®
(Origenes, In Genesis homilia 2, 5) durch das Holz des Kreuzes und das
Wasser der Taufe in der einen Arche der Kirche geeint sind. Origenes
vergleicht das Zusammenleben der Tiere in der Arche mit der Vision vom
messianischen Schopfungsfrieden in Jes 11,1-9 und deutet beide als Bilder
fiir das Zusammenleben unterschiedlicher und teilweise sogar sehr wilder
Menschen in der Kirche. Als drittes Bild zieht er dazu die Vision des Petrus
von den unreinen Tieren in Apg 10 heran: Die unreinen Tiere werden
rein, das meint die unerldsten Menschen werden erlst, weil sie im einen
Tuch des Glaubens eingebunden sind, das vier Ecken hat, also von vier
Evangelien gehalten wird. In der dritten, moralischen Deutung schliefilich
deutet Origenes die Arche als die Bibliothek der ChristInnen, in der in

186

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

den oberen Stockwerken die Heiligen Schriften ihren Platz haben, aber im
Untergeschof§ sogar pagane Schriften ihren Platz bekommen kénnen.

Man sieht, dass von der eigentlichen Intention der alttestamentlichen
Geschichte kaum etwas {ibrig bleibt, wenn sie allegorisiert und auf einige
wenige Aussagen kondensiert wird. Die Tiere als solche verlieren komplett
ihre Bedeutung. Und das sogar in der wortlichen Deutung, in der Origenes
sich als sehr technikverliebt zeigt, aber an den Lebewesen keinerlei Inter-
esse hat?. In diesem Punkt steht Origenes in einer langen Tradition: Vor
ihm haben schon Justin der Mirtyrer (Dialogus cum Tryphono Judaeo
138) und Tertullian (De baptismo 8) die Sintfluterzahlung rein allegorisch
interpretiert. Nach ihm reihen sich hier Cyprian von Karthago (De unitate
ecclesiae 6) und Augustinus (In Ioannis Evangelium Tractatus 6, 2; 6, 19;
7, 3; 9, 115 11, 7; 120, 2) ein. Die einzigen Kirchenviter aufler dem bereits
erwidhnten Irendus von Lyon (Kapitel 5.3), die die Erzahlung im Blick
auf die Tiere wortlich auslegen, sind Ephrdm der Syrer (Kapitel 5.9) und
Ambrosius von Mailand (Kapitel 5.13), beide allerdings indem sie sie entge-
gen ihrer Intention zur Untermauerung eines starken Anthropozentrismus
verwenden.

5.6.3 Die Abhandlung gegen Kelsos

Die dritte hier zu analysierende Schrift ist Contra Celsum, eine Verteidigung
des Christentums gegen Kelsos, den wir bereits kennengelernt haben (Ka-
pitel 3.6.4), verfasst um 248 n.Chr. Zur Erinnerung: Der Platoniker Kelsos
(Michael Fiedrowicz 2011, 20) lebt in der zweiten Halfte des 2. Jahrhun-
derts. In seiner verschollenen Schrift ,Wahre Lehre® (AAn61g Adyog), die
er um 180 n.Chr. in Alexandria geschrieben hat, kritisiert er als erster den
stoischen Anthropozentrismus in seiner christlichen Gestalt und vertritt
demgegeniiber einen konsequenten platonischen Kosmozentrismus (eben
die ,wahre®, weil alte Lehre, vgl. Michael Fiedrowicz 2011, 25). Kelsos ist
zur Zeit der Abfassung der Schrift des Origenes lingst verstorben, doch

21 Ein einziges Mal blitzt im Werk des Origenes eine Faszination fiir das Lebendige auf,
und zwar in Contra Celsum 4, 41. Gegen das Argument des Kelsos, die Sintfluterzah-
lung sei ein ,Marchen fiir unmiindige Kinder*, betont Origenes zunichst wie schon
in der zweiten Homilie zur Genesis, die Mafle der Arche seien gemaf3 dgyptischer
Mathematik mit 300 zu multiplizieren, und dann reiche der Platz fiir die Tiere. Dann
aber fragt er seinen Gegner: ,Muss es nicht endlich Staunen erregen, dass durch die
gottliche Vorsehung Tierpaare von jeglicher Art in die Arche hineingebracht wurden,
damit die Erde wiederum Samen von allen Lebewesen hitte..."

187

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

treibt sein Buch die Menschen immer noch um, so dass Origenes die
Auseinandersetzung damit sucht.

Die Schrift des Kelsos ist offensichtlich durch provokante Vergleiche
zwischen Menschen und Tieren — modern kénnten wir sagen: durch einen
biozentristischen Egalitarismus — geprégt. Schon in der ersten Reaktion
des Origenes spiirt man, wie sehr er sich davon provoziert fiihlt: ,Indem
wir nun auf diese Schméhreden gegen uns antworten, richten wir an die-
jenigen, welche daran Gefallen finden, die Frage: Haltet ihr dafiir, dass
alle Menschen ohne Unterschied wegen der iiberragenden Grofle Gottes
,einem Schwarm von Fledermédusen oder Ameisen oder Froschen oder
Regenwiirmern® gleich seien? [...] Aber kein Verstindiger (ovdeig v €0
@povoivtwy) wird wohl behaupten, dass diese Vernunftlosen (ta GAoyo)
wegen der Grofle ihres Korpers hoher stehen als die Verniinftigen (ta
Aoyid), denn die Vernunft hebt das Verniinftige zur Uberlegenheit iiber
alle Vernunftlosen hoch empor (oAb yap eig Umepoynv dvdayet 6 Adyog T0
Aoyov mapa mavto to GAoya). (Origenes, Contra Celsum 4, 24) Man
spirt formlich die Sprachlosigkeit des Origenes. An sich ist die These des
Kelsos gut nachvollziehbar: Angesichts der unermesslichen Grofie Gottes
verschwinden die ,,Grofien“-Unterschiede zwischen den Geschépfen. Doch
fiir Origenes hat die Vernunft ein derartiges Gewicht, dass der Graben zwi-
schen Menschen und Tieren fiir ihn ebenso grof§ ist wie der zwischen Gott
und Menschen. Mit seinem Wortspiel der direkten Entgegensetzung von
aroyo und Aoywd (zu erginzen wire jeweils {@a) brilliert Origenes rhe-
torisch und {iberdeckt zugleich seine argumentative Schwiche. Zwischen
Gott, Menschen und Tieren besteht keine Aquidistanz - da hat Kelsos
schon recht.

Im néchsten Abschnitt fragt Origenes, ob Kelsos die Menschen vielleicht
deswegen so klein wie Tiere erachtet, weil sie in ihrer Seele Stinden, Schwé-
chen und Fehler haben. Doch auch wenn Kelsos so dichte, wiirde Orige-
nes das ablehnen, weil allein die Fdhigkeit zu Vernunft und Tugend den
Menschen adle. ,Im Grunde genommen darf wohl kein vernunftbegabtes
Wesen (10 Aoywov), mag es sein, welches es wolle, figlicher Weise mit
einem ,Regenwurm’ verglichen werden, weil es Anlagen zur Tugend besitzt
(apoppag Exov mpog dpetijv). Denn diese gestatten nicht, dass man die
Personen mit einem ,Regenwurm’ vergleiche, die zur Tugend beféhigt sind
und deren Samen (oméppata) nie ganz verlieren kénnen. Es zeigt sich
also, dass keineswegs die Menschen im allgemeinen Gott gegeniiber nur
,Regenwiirmer* seien. Denn da die Vernunft ihren Ursprung ,dem Worte*
verdankt, ,das bei Gott ist* (Joh 1,1-2), so darf man dem vernunftbegabten

188

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

Wesen die Verwandtschaft mit Gott nicht ganz und gar absprechen (6 yop
AOYOG THV Gpynv Exwv amo tol opd Be® Adyou ovk €@ TO Aoyikov {pov
mavty GAAGTplov vopaBijvar Beod). [...] Wenn die Natur der Vernunft
(1] T00 Adyov @UoLg) einen solchen Vergleich anzunehmen nicht gestattet,
so werden wir gewiss die zur Tugend angelegte menschliche Natur (tnv
TPOG GpeThv kateakevaopévny avBpwtiviv @ow), auch wenn sie aus
Unwissenheit siindigen sollte, nicht entehren und sie nicht mit solchen
Lebewesen ({@a) auf gleiche Stufe stellen. (Origenes, Contra Celsum 4, 25)

An dieser Stelle lasst sich gut erkennen, wie zentral fiir Origenes der
Gedanke der Einwohnung des gottlichen Logos, Christus, im Menschen ist.
Sein Anthropozentrismus griindet letztlich in einem Logozentrismus oder
genauer einem Christozentrismus. Im Unterschied zum Logos-Hymnus
des Johannesevangeliums (vgl. Kapitel 4.3.3) interpretiert Origenes jedoch
die Fleischwerdung im stoischen Geist als Menschwerdung und nicht im
biblischen Sinne als Geschopfwerdung. Bis in die Wurzeln stoisch durch-
drungen, kommt er gar nicht auf die Idee, dass auch die nichtmenschliche
Schépfung am gottlichen Logos teilhaben und von ihm erldst werden kann.

Die zentralen Passagen fiir unser Thema finden sich in Contra Celsum
4, 75-93. Sehr strukturiert arbeitet Origenes dort die drei wichtigsten
Themenkreise durch: Die Frage nach der kosmischen Teleologie mit der
Antwort des Anthropozentrismus (Origenes, Contra Celsum 4, 75-80),
die Frage nach der tierlichen Vernunft mit der Antwort der Aloga-These
(Origenes, Contra Celsum 4, 81-87) und die Frage nach der Gottesbezie-
hung besonderer Tiere mit der Antwort ihrer Besessenheit von Ddmonen
(Origenes, Contra Celsum 4, 88-93). Mit diesem letzten Teil ist eine neue
Stufe der Abwertung der Tiere erreicht.

Zur Frage des ersten Themenkreises nach der kosmischen Teleologie
schreibt Origenes bereits in einer fritheren Passage: ,Und was die so vie-
len und verschiedenartigen Pflanzen betrifft, die durch eine unsichtbare,
in ihrem Innern wirkende Naturkraft regiert werden und zu nicht gerin-
gem Nutzen fiir die gesamte Menschheit geschaffen sind (mpog xpelov
YeEYOVOTWY 0VK eVKATAPPOVNTOV év TQ) TavTl avOphnwy), und was die
Tiere betriftt, die zum Dienste der Menschen da sind (t@v avBpwmolg
daxovovpévwy {Hwv), .. (Origenes, Contra Celsum 4, 54). Man spiirt die
Selbstverstandlichkeit, mit der Origenes in den Nebensitzen den Anthro-
pozentrismus konstatiert. Nicht im Geringsten wird er problematisiert. Das
geschieht dann allerdings sehr ausfiihrlich in den Passagen ab 4, 75.

Origenes beginnt mit einem Lobpreis des Schopfers und einem Schrift-
zitat: ,Wir Christen aber, die nur den einen Gott als den Schopfer dieser

189

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Dinge verehren, wir danken ihm auch dafiir, dass er sie geschaffen und
uns eine so herrliche Wohnung zubereitet hat, und unseretwegen auch den
Tieren, die uns dienen (8t Mpég Tolg dovAevovow NUv {Worg). ,Er ldsst
Gras wachsen fur das Vieh und Pflanzen zum Dienste der Menschen, um
Korn aus der Erde hervorzubringen, und dass der Wein erfreue des Men-
schen Herz, und dass das Antlitz sich erheitere am Ol, und dass Brot des
Menschen Herz starke® (Ps 104,14-15). Wenn Gott aber auch ,den wildesten
Tieren Nahrung’ zubereitet hat, so ist daran nichts Auffallendes. Denn diese
Lebewesen (tadta yop to {®a) sind, wie auch andere Philosophen gesagt
haben, fiir das verniinftige Lebewesen der Ubung wegen geschaffen worden
(yvpvaoiov €veka yeyovévar @ Aoyik® {w). (Origenes, Contra Celsum
4,75)

Im Psalm 104 wird der Schopfer besungen, der allen Lebewesen ihre
Nahrung gibt — den nichtmenschlichen wie den menschlichen. Zwischen
ihnen macht der Psalm nur einen graduellen Unterschied, indem er fiir den
Menschen mehr Nahrungsmittel aufzahlt als fiir die Tiere: Brot, Wein und
Ol, die Trias der prestigetrachtigsten (und, notabene, veganen!) Lebensmit-
tel des mediterranen Raums der Antike (vgl. Michael Rosenberger 2014,
353 und 400-401). Dennoch atmet der Psalm eine grofle ,biozentristische
Egalitat Vor Gott sind alle Lebewesen gleich: Gleich bediirftig, gleich
sterblich, gleich geliebt, gleich umsorgt. Von einer Hierarchie der Zwecke
keine Spur. Dass Origenes ihn trotzdem in diesem Sinne liest, zeigt, wie
stark er von der stoischen Teleologie geprigt ist. Er meint sie iiberall zu
entdecken, sogar dort, wo die Bibel das genaue Gegenteil beschreibt.

In der Stoa wird die Tatsache, dass die Tiere korperlich viel besser an
ihre Lebensweise angepasst sind als die Menschen, als Beweis fiir ihre Ver-
nunftlosigkeit interpretiert. Denn besdflen sie Vernunft, wiirde ihnen wie
dem Menschen ein weniger gut geeigneter Korper ausreichen. Sie kdnnten
Werkzeuge herstellen, Tiere als HelferInnen einsetzen und so die korperli-
chen Defizite ausgleichen. Origenes rezipiert diese These in den folgenden
Sitzen: ,Daher diirfte man wohl die Vorsehung (mpévowa) gerade deshalb
bewundern, weil sie im Vergleich zu den vernunftlosen Lebewesen (ta
aroyo {@a) das vernunftbegabte (10 Aoywdv) zu dessen eigenem Vorteil
verhiltnisméfig bediirftig geschaffen hat. Fiir die vernunftlosen Lebewesen
liegt ihre Nahrung bereit, weil sie kein Mittel zur Anwendung von Kiinsten
haben; auch die Kleidung gibt ihnen die Natur, denn sie sind mit Haaren
oder Federn oder Schuppen oder Gehédusen versehen.” (Origenes, Contra
Celsum 4, 76) Dass hier eine richtige biologische Einsicht beschrieben
wird, steht aufer Frage. Allerdings bleibt die bindre Entgegensetzung von

190

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

Vernunftlosigkeit und Vernunftbegabung ohne Begriindung - moderne
Biologie geht von einem Kontinuum der Intelligenz aus, wie es manche
tierfreundliche Autoren bereits in der Antike angenommen haben.

Eine wichtiger Priifstein der Teleologie ist die Frage, in welcher Richtung
die Nahrungskette und die Domestikationsdynamik verlaufen. Origenes
schreibt dazu: ,Kelsos halt sich hierauf selbst [...] entgegen, [...] es seien
die vernunftlosen Lebewesen ihretwegen geschaffen, und sagt: Wenn uns
jemand die Herrscher der Vernunftlosen (&pyovtog t@v dAéywv) nennen
wollte, da wir die vernunftlosen Lebewesen jagen und verspeisen, so wer-
den wir fragen: Warum sind nicht wir vielmehr ihretwegen geschaffen, da
sie doch Jagd auf uns machen und uns fressen? Aber wir bediirfen auch
der Netze und der Waffen und zahlreicher Menschen und der Hunde als
Helfer wider die zu erjagenden Tiere; jene dagegen sind von der Natur
sofort und an sich mit den Waffen versehen worden, mit denen wir von
ihnen leicht bezwungen werden?‘ Aber gerade da kann man sehen, ein
wie starkes Hilfsmittel uns in dem Verstand gegeben worden ist, das mehr
Schutz gewihrt als jede Waffe, die die Tiere zu besitzen scheinen. Obgleich
wir also an Korperstirke den Lebewesen (t@v {pwv) weit nachstehen und
an Korpergrofle von einigen gar sehr iibertroffen werden, so herrschen
wir doch mit unserem Verstand iiber die wilden Tiere (kpotodpev di Thv
oOveawy T@v Bnpiwv). Wir verjagen die gewaltigen Elefanten; die Tiere, die
sich zéhmen lassen, zwingen wir durch milde Behandlung; gegen diejeni-
gen, die sich nicht zihmen lassen oder von deren Zdahmung wir uns keinen
Nutzen versprechen kénnen, verhalten wir uns vorsichtig und schiitzen
uns dadurch vor ihnen, dass wir solche Tiere eingesperrt halten, wenn wir
wollen; wenn wir aber ihr Fleisch zu unserer Nahrung brauchen, so toten
wir sie ebenso leicht wie die Haustiere. Alles also hat der Schopfer dem ver-
niinftigen Lebewesen und seinem natiirlichen Verstand dienstbar gemacht
(AoUAa oDv TévTa 10D Aoywod {Hov xal TG YUk avtod cuvéoewg
kateokevooey 6 dnuovpyss). Und zu dem einen Zwecke brauchen wir
die Hunde, zum Beispiel zum Bewachen unserer Schatherden oder Rinder-
herden oder Ziegenherden oder Héuser, zu anderen Zwecken die Ochsen,
zum Beispiel zum Feldbau; die Zug- und Lasttiere verwenden wir wieder zu
anderen Dingen. Und so kann man auch sagen, die Léwen, Béren, Panther,
Wildschweine und dhnliche wilde Tiere seien uns gegeben, dass wir die in
uns vorhandene Anlage zu mannlicher Kraft ausbilden kénnen.” (Origenes,
Contra Celsum 4, 78)

Kelsos stellt die allumfassende, monolineare Teleologie des stoisch-
christlichen Anthropozentrismus in Frage, indem er sie auf den Kopf stellt:

191

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

So wie Menschen Tiere nutzen, nutzen auch Tiere Menschen - sogar als
Nahrung. Kelsos will die Widerspriichlichkeit der Natur gar nicht auflosen,
sondern in grofier Gelassenheit stehenlassen. Einzig den Anthropozentris-
mus will er als unterkomplex erweisen. Origenes versteht diese Pointe
nicht und will nach der Mehrheit der Beispiele entscheiden. Er ertragt
die Komplexitit der Kelsos-Argumentation nicht, weil sie seinem stoischen
Verstindnis von gottlicher Vorsehung widerspricht. So redet er an Kelsos
vorbei und kommt wieder auf sein ,ceterum censeo” zuriick: ,Demgegen-
tber beachte man, dass, wenn auch ,Menschen wilde Tiere (6npia) fangen’
und ;wilde Tiere Menschen rauben; doch ein grofier Unterschied zwischen
den Menschen besteht, die durch ihren Verstand (cuvéoet) die Oberhand
gewinnen, und den Tieren, denen ihre wilde und rohe Natur das Uberge—
wicht iiber jene Menschen verleiht, die ihren Verstand nicht anwenden, um
sich gegen die Angriffe der Tiere zu schiitzen. (Origenes, Contra Celsum 4,
79)

SchliefSlich beruft sich Origenes auf Gen 2,18-20, wo die Erschaffung
der Tiere mit der Absicht Gottes unterlegt wird, dem Menschen eine Hilfe
zu geben. Bibel und Philosophie stimmten daher im Anthropozentrismus
uberein: ,,,Gott hat nicht die Menschen den Tieren unterworfen; er hat
im Gegenteil bewirkt, dass die Menschen mit ihrem Verstand und mit
den kiinstlichen Hilfsmitteln, die dieser zu erfinden vermag, die Tiere in
ihre Gewalt bringen konnen. Denn ohne gottlichen Beistand hatten die
Menschen nicht die Mittel gefunden, sich gegen die Tiere zu schiitzen und
ihrer Herr zu werden.“ (Origenes, Contra Celsum 4, 80)

Man wird zugeben miissen, dass die Argumente des Origenes fiir den
Anthropozentrismus deutliche Méngel aufweisen: Naturwissenschaftlich
werden hochstens dafiir geniigend Indizien gegeben, dass der Mensch intel-
ligenter als die Tiere ist — nicht aber dafiir, dass diese vernunftlos wiren.
Kosmologisch wird das Problematische der Monolinearitdt der géttlichen
Vorsehung, das Kelsos eindrucksvoll thematisiert, nicht verstanden. Und
biblisch sind die angefiithrten Zeugnisse fiir den Anthropozentrismus diinn,
im Fall von Psalm 104 sogar schlicht falsch.

Die Frage des zweiten Themenkreises nach der tierlichen Vernunft eroffnet
Origenes scheinbar mit einer Uberraschung. Denn er gesteht den Tieren
eine gewisse Analogie zu den Vernunftwesen zu: ,Die Gottheit aber muss
man bewundern, weil sie selbst den vernunftlosen Tieren die Fahigkeit ge-
geben hat, gleichsam ein Abbild der verntinftigen Wesen (t0 olovel Ttpog T
Aoyka pipnpo) zu sein, vielleicht in der Absicht, die verniinftigen Wesen
zu beschdmen, damit diese im Hinblick auf die Ameisen arbeitsamer und

192

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

haushélterischer im Gebrauche ihrer Giiter werden, und damit sie, wenn
sie auf die Bienen achten, der Obrigkeit Gehorsam leisten und ihren Anteil
an den notwendigen Staatsgeschiften zum Heile der Stidte iibernehmen.
(Origenes, Contra Celsum 4, 81)

Zunidchst einmal tauchen die beiden Schliisselbegriffe aus Gen 1,26-27
der Septuaginta, namlich Bild (eikwv) und Gleichnis (6poiwotg), nicht
auf. Angesichts der sprachlichen Sensibilitit des Origenes diirfte das kein
Zufall sein. Dennoch scheint fiir einen Anthropozentristen die These sehr
gewagt, die Tiere seien ein Abbild (p{pnpa) der verniinftigen Wesen. Wenn
die Analogie auch nur ansatzweise berechtigt sein soll, muss es bei aller
Unihnlichkeit eine Ahnlichkeit hinsichtlich der abgebildeten Sache, also
des Aoywov, geben. Die klassische stoische These, die Tiere hitten eben
durch ihre Natur am Aoywkov teil, nicht durch ihren Verstand, die Origenes
in Contra Celsum 4, 87 bemiithen wird, kann da nicht wirklich tiberzeugen.
Denn damit ist die Analogie zerstort. Die Tiere sind dann gerade kein
Abbild der verniinftigen Wesen.

Bereits wenig spéter kehrt Origenes jedoch zur reinen Aloga-These zu-
riick: ,Was sage ich aber yvernunftlose Tiere; da doch nach der Meinung
des Kelsos die Tiere gar keine vernunftlosen Wesen sind, wie man sie
doch nach allgemeiner Vorstellung bezeichnet? Er ist also der Meinung,
dass auch die Ameisen nicht ohne Vernunft sind, er, der sich anheischig
gemacht hat, ,iiber die ganze Natur® reden zu wollen, und in dem Titel
seines Buches die Wahrheit prahlerisch verheifit. Er duflert sich namlich
iber ,die Ameisen; die er ,miteinander Gespréche fithren® ldsst, folgender-
maflen: ,Und wenn sie sich begegnen, so unterreden (StaAéyovtau) sie sich
auch miteinander, deshalb verfehlen sie auch den Weg nicht. Haben sie also
nicht eine vollkommen ausgebildete Vernunft, gemeinsame Vorstellungen
von gewissen allgemeinen [Tatsachen] und eine Sprache und Ereignisse
und Begriffe (o0xobv kot Adyov cupmAfpwais 0Tt Top' aVTOTS Kot KOLvol
gvvolal kaBoMK@OY TIVWY Kol QVi] KAl TUYXAVOVTR Kol GNUouvOpevo)?’
Denn wenn sich einer mit einem andern unterredet, so geschieht dies in
einer Sprache, die irgendeinen ,Begriff deutlich macht; oftmals aber auch
iiber Dinge, die man zufillige nennt, Auskunft gibt. Solches aber auch den
Ameisen zuschreiben zu wollen, ist nun doch das Léacherlichste von der
Welt (Origenes, Contra Celsum 4, 84)

Kelsos prisentiert eine exakte Beobachtung: Ameisen kommunizieren
miteinander. Sie haben also eine gemeinsame Sprache und tauschen sich
darin {iber gemeinsame Vorstellungen aus, die sie auf den Begriff bringen
koénnen und durch die sie voneinander lernen. Nun kann man trefflich

193

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

dariiber streiten, ob und in welchem Mafle die Beobachtung des Kelsos
stimmt. Origenes verzichtet jedoch darauf, weil er sie fiir lacherlich und
nicht der Diskussion wiirdig erachtet.

~Er [Kelsos] scheut sich nicht, um auch der Nachwelt die Hiasslichkeit
seiner Lehren zu zeigen, folgende Worte hinzuzufiigen: Wohlan nun, wenn
jemand vom Himmel herab auf die Erde hinblickte, was wiirde er wohl
fur einen Unterschied finden zwischen dem, was wir tun, und dem, was
Ameisen und Bienen treiben?‘ [...] Aber es wire toricht anzunehmen, der,
welcher vom Himmel aus die irdischen Dinge betrachtet, wolle aus so wei-
ter Entfernung nur die Kérper der Menschen und Ameisen beobachten und
nicht vielmehr auf die Beschaffenheit der sie bewegenden Krifte sehen und
die Quelle der Bewegungen, ob sie verniinftig oder vernunftlos sei. Sieht
er aber einmal auf die Quelle aller Bewegungen, so ist klar, dass er wohl
auch den Unterschied und den Vorrang des Menschen nicht nur gegeniiber
den Ameisen, sondern auch gegeniiber den Elefanten wahrnehmen wird.
Denn wer vom Himmel herniedersieht, wird in den Vernunftlosen (év p&v
Tolg aAGyolg), wie grofl auch ihr Korper sein mag, doch kein anderes
Prinzip entdecken kénnen als, wenn ich so sagen soll, die Vernunftlosigkeit
(&Aoyia); bei den verniinftigen Wesen aber (¢v 8¢ toic Aoywkolg) wird er
die Vernunft (Adyog) finden, die die Menschen mit den gottlichen und
himmlischen Wesen gemeinsam haben, ja vielleicht selbst mit dem {iber
allen waltenden Gott. Daher heifit es auch von ihnen, dass sie ,nach dem
Bilde Gottes® (Gen 1,26-27) geschaffen worden seien; denn ,Bild® (gikwv)
des iiber allen waltenden Gottes ist sein Wort (Adyog).“ (Origenes, Contra
Celsum 4, 85)

Mit einem ansprechenden Gedankenexperiment versucht Kelsos, die
Christlnnen aus der Reserve zu locken: Stellt euch vor, ihr wirdet vom
Himmel aus auf die Erde schauen! Dieses Experiment, das die Perspektive
Gottes imaginiert, ist im Laufe der Philosophie- und Theologiegeschichte
in vielen Kontexten verwendet worden und hat sich bei richtiger Anwen-
dung als sehr fruchtbar erwiesen. Origenes ldsst sich auf dieses Experiment
nicht ein. Denn er sieht nur das, was er immer schon gesehen hat, und
weigert sich, wenigstens einmal fiir einen Moment aus seinem eigenen Ge-
dankengebédude auszusteigen. Ein konstruktiver Dialog ist auf diese Weise
nicht moglich. Es handelt sich um eine petitio principii, ein klassisches
Zirkelargument.

Schon bei der Analyse der Stoa (in Kapitel 3.5) hatten wir gesehen, dass
diese die Vielfalt an Verhaltensweisen von Individuen derselben Art als ein
Indiz fiir den Vernunftgebrauch erachtet, die Stereotypie des Verhaltens

194

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

aller Individuen einer Art als ein Indiz dagegen. Dieser Uberlegung schliefit
sich Origenes an: ,Und gesetzt den Fall, den Tieren seien noch weitere
,Heilmittel* bekannt, wie soll damit bewiesen werden, dass es nicht die
Natur, sondern die Vernunft sei, die diese Mittel bei den Tieren erfinde?
Denn ware die Vernunft die Erfinderin, [...] waren bei den Tieren so viele
Heilmittel wie bei den Menschen vorhanden. Weil nun aber jedes Tier
abgesondert von andern seiner Natur entsprechende Hilfsmittel erhalten
hat, so ist klar, dass sie weder Weisheit noch Vernunft besitzen, sondern
nur eine natiirliche (guowr), von der Vernunft verliechene (416 tod Adyov
yeyevnpévr) Anlage (vataokevr) zu solchen Dingen, die fiir das Wohlsein
eines jeden Lebewesens forderlich sind (mpog to to1dde cwtnplag Evekev
@V {wwv).“ (Origenes, Contra Celsum 4, 87)

Urs Dierauer sieht in dieser Stelle ,,die in der antiken Literatur wohl beste
und vollstandigste Umschreibung® dessen, was man seit dem Mittelalter
als ,,Instinkt“ bezeichnet habe (Urs Dierauer 1977, 217): Es handle sich um
eine natiirliche, ,angeborene Anlage, die zu bestimmten Leistungen befa-
higt und ,der Lebenserhaltung® der Lebewesen dient. Die stoischen und
christlichen Philosophien stuften diese Fahigkeit als irrational ein, fithrten
sie aber wie Origenes auf die gottliche Vernunft zuriick. — Bei aller vorziigli-
chen Interpretation, die Dierauer liefert und von der ich auflerordentlich
profitiert habe, bleiben an dieser Stelle doch erhebliche Einwdnde: Erstens
kommt der Begriff ,angeboren® nicht vor, sondern nur der Begrift ,natiir-
lich® Zweitens ist nicht von ,Lebenserhaltung® die Rede, sondern vom
»Heil“ oder ,Wohlergehen“ der Lebewesen, was viel umfassender ist. Drit-
tens ist die Instinkttheorie schon lange vor Dierauers Dissertation iiberholt
gewesen, weil man erste Einblicke in die vormalige ,black box“ Gehirn
gewonnen hat und tierliche Verhaltensweisen damit viel differenzierter be-
schreiben kann. Und viertens hat die moderne Verhaltensforschung mit
dem heuristischen Instrument der Differenzierung von Verhaltensvarianz
und Verhaltensstereotypie, die die Stoiker verwenden, fruchtbare Einsich-
ten gewinnen konnen. Dabei hat sich auch im tierlichen Verhalten eine
enorme Varianz gezeigt, mit der die Stoiker nicht gerechnet haben. Die
stoische Methode zum Beweis der Aloga-These ist zu einem Instrument
ihrer Widerlegung geworden. Origenes konnte das in dieser Klarheit noch
nicht wissen — aber es gab auch in der Antike schon Beobachtungen in
diese Richtung, wie wir verschiedentlich sahen.

Am meisten berithrend und bedriickend zugleich ist freilich jene Passage,
die die tiefere Motivation des Origenes fiir seinen Anthropozentrismus

195

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

aufdeckt: ,Bei den Ameisen ist wohl, da sie vernunftlose Tiere sind, nicht
zu befiirchten, dass sie stolz und hochmiitig werden, wenn man ihr Tun
und Handeln mit dem der Menschen vergleicht, die Menschen aber, die
vermoge ihrer verniinftigen Anlage vernehmen kénnen, wie niedrig ihre
Teilnahme fiir andere geschitzt wird, kdnnten, sofern es auf Kelsos und sei-
ne Worte ankommt, vielleicht Schaden leiden:“ (Origenes, Contra Celsum
4, 83) Hier offenbart Origenes seine tiefsten Sorgen und Befiirchtungen:
Die Menschen kénnten ihr Selbstwertgefiihl verlieren, sich zuriickgesetzt,
gedemiitigt und gekrénkt fithlen, wenn sie mit den iibrigen Tieren auf eine
Stufe gestellt werden. Die Passage erinnert stark an Sigmund Freuds zweite,
»biologische Krankung®, die er durch Darwins Evolutionstheorie verursacht
sieht?2, Relativ prézise beschreibt Freud die Ursachen fiir die Entfremdung
zwischen Menschen und Tieren, die dieser Krankung vorausgehen: An-
thropozentrismus und Aloga-These. Eine Kriankung zu vermeiden, indem
man die Wirklichkeit leugnet, so Freud, ist keine Losung. Origenes verfolgt
die gute Absicht, den Menschen Selbstvertrauen zu geben, mit schlechten
Mitteln. Irgendwann wird die Krdankung wirksam.

Es bleibt noch die Frage des dritten Themenkreises nach der Gottesbezie-
hung der Tiere. Sind Tiere womdglich besonders ,géttlich® und fahig zur
Erkenntnis von Dingen, die dem Menschen verborgen bleiben? Gerade
in Alexandria mit seinen dgyptischen Tierkulten ist diese Frage heif3 um-
stritten. Origenes kann an ihr ebenso wenig vorbeigehen wie Kelsos. Da
sie heute nicht mehr im gleichen Mafle relevant ist wie die ersten beiden
Fragen, konnen wir sie relativ gerafft behandeln.

Als Argument gegen die besondere Weissagungskraft der Tiere fiihrt
Origenes ein einfaches, aber nicht von der Hand zu weisendes Faktum
an: ,Wenn ihnen wirklich eine géttliche Kraft innewohnte, die ihnen die
zukiinftigen Dinge vorher bekannt macht, [...] konnte iiberhaupt keines
dieser Tiere von den Menschen gefangen werden.“ (Origenes, Contra Cels-

22 ,Der Mensch warf sich im Laufe seiner Kulturentwicklung zum Herren tber seine
tierischen Mitgeschopfe auf. Aber mit dieser Vorherrschaft nicht zufrieden, begann er
eine Kluft zwischen ihrem und seinem Wesen zu legen. Er sprach ihnen die Vernunft
ab und legte sich eine unsterbliche Seele bei, berief sich auf eine hohe géttliche
Abkunft, die das Band der Gemeinschaft mit der Tierwelt zu zerreiflen gestattete.
Es ist merkwiirdig, dass diese Uberhebung dem kleinen Kinde wie dem primitiven
und dem Urmenschen noch ferne liegt. Sie ist das Ergebnis einer spéteren anspruchs-
vollen Entwicklung. [...] Wir wissen es alle, dass die Forschung Ch. Darwins, seiner
Mitarbeiter und Vorginger, vor wenig mehr als einem halben Jahrhundert dieser
Uberhebung des Menschen ein Ende bereitet hat. [...] Dies ist aber die zweite, die
biologische Krankung des menschlichen Narzissmus.“ (Sigmund Freud 1917, 4).

196

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

um 4, 90) Origenes beldsst es aber nicht dabei, die Unféhigkeit der Tiere
zum Weissagen festzustellen. Er geht dariiber hinaus und sieht manche
Tiere — so schrecklich das in heutigen Ohren klingen mag - als Wohnung
von Damonen: ,Nach unserer Ansicht haben gewisse bose und sozusagen
titanische oder gigantische Ddmonen gegen das wahrhaft Géttliche und
gegen die Engel im Himmel gefrevelt, sind deshalb vom Himmel herabge-
fallen (Lk 10,18) und treiben nun auf Erden ihr Wesen in den dickeren
und unreinen Leibern. Dabei haben sie einen gewissen Scharfblick fiir das
Zukiinftige, da sie selbst nicht mit irdischen Leibern bekleidet sind. Weil
nun ihr ganzes Streben und Tun nach ihrer Herabkunft darauf gerichtet
ist, das Menschengeschlecht zum Abfall vom wahren Gott zu bewegen, so
nehmen sie in den Leibern der reiflendsten, wildesten und bdsartigsten
Tiere ihren Aufenthalt und lenken diese, wohin sie wollen, und wann es
ihnen gefillt [...], damit sich die Menschen von dieser in den vernunftlosen
Tieren vorhandenen weissagenden Kraft blenden lassen und den das All
umfassenden Gott nicht suchen, auch nicht die wahre Gottesverehrung
ergriinden, sondern ihr Denken dem Irdischen... zuwenden. (Origenes,
Contra Celsum 4, 92)

Dass Tiere zum Bild fur Laster werden, ist uns schon bei mehreren Auto-
ren begegnet, insbesondere in der Tierallegorese des dlteren Alexandriners
Clemens. In dieser Tradition steht Origenes* allegorische Auslegung von der
Erschaffung der Tiere in der ersten Homilie zur Genesis. Doch manche
Tiere als Wohnungen der Ddmonen zu betrachten geht noch einen erhebli-
chen Schritt weiter. Bei allem Verstindnis fiir die Angst der Menschen vor
Tigern, Lowen oder Krokodilen: Die Bibel schreibt in Gen 1, dass Gott die
Tiere fiir gut erachtete. Origenes muss den Literalsinn des Bibeltextes vollig
ibergehen, um seine These aufrechterhalten zu konnen.

Damit aber nicht genug. Auch in den Reinheitsgeboten der Tora und
bei den Propheten meint Origenes Bestitigung fiir seine These finden:
sJedenfalls bestimmte er [Moses] bei der Einteilung der Tiere, es sollten
alle unrein sein, die bei den Agyptern und den iibrigen Volkern fiir weissa-
gende gehalten werden, wihrend die andern im allgemeinen als rein gelten
kénnten. [...] Und man wird im allgemeinen finden, dass nicht nur im
Gesetze, sondern auch bei den Propheten diese Tiere immer als Sinnbilder
des Schlechtesten verwendet sind [...] Es scheint nun fiir eine jede Gattung
von Didmonen eine Art von Gemeinschaft mit einer jeden Tiergattung zu
bestehen® (Origenes, Contra Celsum 4, 93). Die im Sinne der biblischen
Reinheitsvorschriften unreinen Tiere sind also angeblich genau die, die
in den agyptischen Tierkulten als heilig verehrt werden. Und eben jene

197

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

wiirden die Propheten als Bilder fiir moralisch verwerfliche Haltungen
verwenden. Auch hier tut Origenes den Bibeltexten Gewalt an. Die Frage
von rein oder unrein impliziert in der Bibel gerade kein moralisches Urteil,
sondern ordnet die Welt. Die ,unreinen Tiere sind genauso ,gut“ wie die
»reinen’, denn alle sind von Gott geschaffen. Nur dass die einen gegessen
und geopfert werden diirfen und die anderen nicht.

5.6.4 Zusammenfassung

Eine Generation nach Tertullian und Clemens von Alexandrien hat sich
enorm viel geklart und weiterentwickelt. So erreicht Origenes eine vol-
lig neue Stufe der Systematisierung christlicher Anthropologie und Schop-
fungslehre. Dabei konzentriert er sich (gut neoplatonisch) material sehr
stark auf die Beziehung zwischen Gott bzw. Christus und der menschlichen
Vernunftseele. Formal fillt seine (die alexandrinische Neigung verscharfen-
de) nahezu exklusive Interpretation biblischer Texte im allegorischen Sinn
auf. Was Philon (fir Dtn 22,10) und Paulus (fiir Dtn 25,4) ganz zaghaft
und punktuell begonnen haben, wird nun zumindest fir die auf Tiere
bezogenen Stellen der Bibel die einzige Auslegungsmethode: Die Tiere sind
nichts als Bilder fiir innerpsychische Vorgange.

Man erkennt schnell, dass Materialobjekt und Formalobjekt sich perfekt
entsprechen - und darin liegt zweifelsohne die Genialitdt des Origenes.
In sich ist seine Gedankenwelt extrem konsistent. Das fiir die Tiere gleich-
wohl fatale Ergebnis folgt aus den beiden Priamissen zwingend. Origenes
vertritt einen konsequenten Anthropozentrismus, der unter der Oberfliche
ein verdeckter Christozentrismus oder Logozentrismus ist, und eine harte
Interpretation der Aloga-These. Tiere haben fiir ihn keinerlei Wert in sich.
Mehr noch, in der Auseinandersetzung mit den Tierkulten seiner agypti-
schen Heimat gerit er in den Strudel der Damonisierung mancher Tiere.
Mir ist keine einzige Stelle in seinem Werk aufgefallen, an der er den
Tieren Einfithlung oder gar Wertschitzung entgegenbringt. Das ist bei den
meisten hier dargestellten Autoren deutlich anders.

5.7 Laktanz

Der néchste Zeitsprung in unserer Abhandlung betrdgt nicht nur eine,
sondern zwei Generationen. Lucius Caecilius Firmianus Lactantius (um

198

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.7 Laktanz

250 — um 320), im Deutschen kurz als Laktanz bezeichnet, stammt aus
dem westlichen Nordafrika (aus dem Gebiet des heutigen Tunesien). Kaiser
Diokletian beruft ihn als offiziellen Rhetor in seine Residenzstadt Nikome-
dia in Kleinasien (am Ostende des Marmarameers), wo er den Neuplato-
niker Porphyrios kennenlernt, einen scharfen Kritiker des Christentums,
der eine sehr tierfreundliche Philosophie vertritt (vgl. oben Kapitel 3.6.5).
Wihrend der diokletianischen ChristInnenverfolgung im Jahr 303 bekehrt
sich Laktanz zum Christentum und legt sein Staatsamt nieder. Noch in
Nikomedia erlebt er 311 das Toleranzedikt des Galerius. Kaiser Konstantin
beauftragt ihn 314/315 mit der Erziehung seines Sohnes Crispus, weswegen
Laktanz nach ,Gallien’, vermutlich in Konstantins Residenzstadt Augusta
Treverorum (Trier) zieht. Ob er dort oder andernorts gestorben ist, ist
nicht bekannt.

Laktanz ist ein brillanter Kiinstler der lateinischen Sprache. Es ist ein
Genuss, seine Schriften zu lesen. Zwei seiner zahlreichen Werke spielen
im Folgenden eine Rolle: De opificio Dei tiber das Schopfungswerk Gottes
und De ira Dei iiber den Zorn Gottes.

Thema von De opificio Dei, das wihrend der diokletianischen Verfolgung
303/304 geschrieben sein diirfte, ist das Leibliche bei Tieren und Men-
schen (einschliefSlich der leiblichen Korrelate fiir Seele und Geist). Durch
eine stark naturwissenschaftliche Betrachtung will Laktanz den Beweis fiir
die giitige Vorsehung und grofle Weisheit des Schopfers erbringen. Dabei
kommt er ganz ohne Verweis auf die Bibel aus, was in der Auseinander-
setzung mit nichtchristlichen Philosophen sehr hilfreich ist.

Laktanz beginnt mit einem programmatischen Auftakt, der eigentlich
schon alles sagt: ,Gott Vater, unser grofSer Schopfer, hat uns Sinn und
Vernunft (sensum atque rationem) gegeben, damit wir erkennen konnten,
dass wir von ihm geschaffen seien, weil er selbst die Einsicht (intelligentia),
er selbst der Sinn und die Vernunft (sensus ac ratio) ist. Fiir die iibrigen
Lebewesen hat er, da er ihnen nun einmal jene Geisteskraft (rationale)
nicht verliehen hat, gleichwohl vorgesehen (providit), wie ihr Leben grofie
Sicherheit habe (Laktanz, De opificio Dei 2, 1-2) Der stoische Anthropo-
zentrismus steht fiir Laktanz also vom ersten Satz an aufler Frage. Doch
anders als die Stoiker sicht er iiberhaupt keinen Grund, die gottliche Fiir-
sorge und Vorsorge fiir die nichtmenschlichen Geschépfe zu bezweifeln.

Als Belege dafiir, dass Gott auch fiir die Tiere sorgt, beschreibt Laktanz
mit viel Liebe und Einfiihlungsvermdgen, dass sie ein Fell gegen die Kal-
te haben sowie ,Waffen® zur Verteidigung, die Befdhigung zur schnellen

199

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Flucht oder Schlupfwinkel und Verstecke gegen ihre Fressfeinde. So kann
er schlieffen: ,Ein jedes Tier (animans) besitzt seine Schutzmittel:“ (Lak-
tanz, De opificio Dei 2, 4) Wo diese nicht ausreichten und eine grof3ere
Zahl von Individuen den Beutegreifern zum Opfer fielen, kdnne eine gro-
Bere Fruchtbarkeit die Verluste ausgleichen (Laktanz, De opificio Dei 2, 5).
Das ist fiir die damalige Zeit eine hochst bemerkenswerte und biologisch
sehr zutreffende Beobachtung??.

Den korperlichen Vorteilen der Tiere setzt Laktanz — auch das naturwis-
senschaftlich sehr zutreffend - die geistige Uberlegenheit des Menschen
entgegen. Der bekommt die korperlichen Vorteile nicht, braucht sie aber
auch nicht: ,Dem Menschen aber, dem er die Gabe der Vernunft und
das Vermégen, zu denken und zu reden gegeben hat (ratione concessa, et
virtute sentiendi atque eloquendi data), gewéhrte er keine von diesen den
Tieren verliehenen Eigenschaften, weil demselben die Vernunft verschaffen
konnte, was ihm etwa die Natur versagt hatte. Er setzte ihn blof$ und nackt
in die Welt, weil er durch seinen Geist sich bewaffnen und mit Hilfe seiner
Vernunft sich kleiden konnte:“ (Laktanz, De opificio Dei 2, 6) Hier wird
die zur Zeit des Laktanz bereits einige Jahrhunderte alte und bis heute
uniiberholte These vom ,Mangelwesen Mensch® grofiartig und sprachlich
elegant zusammengefasst.

Nun geht es Laktanz natiirlich nicht um die Feststellung der These
vom Mingelwesen Mensch, sondern um ihre Deutung und Bewertung.
Seine Gegenspieler sind dabei vor allem die Epikureer, die behaupten, es
gebe keine Vorsehung, weil es keinen Gott gebe, vielmehr sei alles durch
natiirliche Zufdlle entstanden (Laktanz, De opificio Dei 2, 10 - 4, 24).
»Sie beklagen sich ndmlich dariiber, dass der Mensch im Vergleich zu den
Tieren allzu schwach und gebrechlich (nimis imbecillus et fragilis) auf die
Welt komme, [...] nackt und wehrlos (nudus et inermis) wie nach einem
Schiftbruch in dieses Elend (miseria) hineingestofien [...] Demnach sei die
Natur nicht die Mutter, sondern die Stiefmutter der Menschen, die [...] sich
gegen die Tiere so giitig gezeigt habe“ (Laktanz, De opificio Dei 3, 1-2).

Laktanz widerlegt die epikureische These in zwei Schritten: Einerseits
sei die Natur auch gegeniiber den Tieren keineswegs immer nur giitig und
mitterlich. Er verweist auf die Vogel, die beim Schlipfen weder laufen
noch fliegen kénnen und viel elterliche Fiirsorge brauchen. In gewissem
Sinne seien auch sie nackt und schutzlos zur Welt gekommen. Die elterliche

23 Heute spricht man von den sogenannten r-Strategen, also Tier- und Pflanzenarten,
die die hohere Mortalitit durch eine hohere Fortpflanzungsrate r ausgleichen.

200

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.7 Laktanz

Fiirsorge der Vigel lasse daher erkennen, dass sie ,etwas von der mensch-
lichen Intelligenz (aliquid humanae intelligentiae) besitzen Andererseits
brauche der Mensch viele natiirlichen Vorteile nicht, weil er die Vernunft
hat: ,Wenn aber ein solches Lebewesen mit Vernunft ausgestattet ist, wozu
bedarf es noch des korperlichen Schutzes, da doch die Vernunft die Natur
ersetzen kann? Die Vernunft dient in solchem Grade zum Schmuck und
zur Auszeichnung des Menschen, dass ihm nichts Grofieres, nichts Besseres
von Gott hitte gegeben werden kénnen.* (Laktanz, De opificio Dei 3, 14)

Laktanz sieht die Menschen vor die (fiktive) Alternative gestellt, entwe-
der die Vernunft ohne die korperlichen Vorteile oder die kérperlichen Vor-
teile ohne die Vernunft zu wihlen. Die Epikureer seien jedoch so toricht,
beides zu wollen (Laktanz, De opificio Dei 3, 12-13). Dabei sei die Vernunft
ein so grofler Vorteil, dass er alle kérperlichen Vorziige der Tiere weit
tiberwiege: ,,So ist es also der Fall, dass die Vernunft den Menschen mehr
gewahrt als die Natur den stummen Tieren, weil bei diesen weder ihre
gewaltige Korperkraft noch ihr starker Bau verhindern konnte, entweder
von uns unterdriickt zu werden oder unserer Macht unterworfen zu sein
(aut opprimantur a nobis, aut nostrae subiecta sint potestati). (Laktanz, De
opificio Dei 3,17)

Im Rahmen seiner Uberlegungen zum Korperbau (Laktanz, De opificio
Dei 5 - 15) kommt Laktanz auch auf das besondere Merkmal des aufrechten
Gangs des Menschen zu sprechen, das in der griechischen Philosophie
bereits zur guten Tradition gehort, im christlichen Kontext jedoch zum
ersten Mal auftaucht: ,Da es in Gottes Absicht lag, von allen Lebewesen
allein den Menschen himmlisch zu schaffen, alle tibrigen aber irdisch (ex
omnibus animalibus solum hominem facere coelestem, caetera universa
terrena), so schuf er den Menschen zur Betrachtung des Himmels (ad coeli
contemplationem) aufrecht und stellte ihn auf zwei Fiifle, damit er dorthin
schaue, woher er stammt; die Tiere jedoch schuf er mit dem Blick zur
Erde, damit diese, da sie keine Unsterblichkeit zu erwarten haben (nulla
immortalitatis expectatio est), nur dem Bauch und dem Futter (ventri
pabuloque) zu folgen hitten. Es zeigen also rechte Vernunft und aufrechte
Haltung (recta ratio et sublimis status) allein des Menschen sowie sein ganz
Gott dem Vater dhnliches und nahes Antlitz (vultus Deo patri communis ac
proximus) seinen Ursprung und Schopfer an. Sein fast gottlicher Verstand
(divina mens) hat, da er nicht blof§ die Herrschaft (dominatus) iiber die
Tiere der Erde, sondern auch iiber seinen eigenen Kdrper bekommen hat,
seinen Sitz ganz oben im Kopfe, und wie von einer hohen Burg aus sieht
und erschaut er alles.“ (Laktanz, De opificio Dei 8, 2-3)

201

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Der aufrechte Gang belegt fiir Laktanz also nicht nur die Vernunftbega-
bung des Menschen und der erhobene Blick nicht nur seine Gottebenbild-
lichkeit (eine neue Interpretation von Gen 1,26-27!), sondern auch seine
Herrschaft tiber den eigenen Korper und die Tiere sowie seine alleinige
Berufung zur Unsterblichkeit, die die Tiere, zur Erde blickend, nicht zu
erwarten haben. Der stoisch-christliche Anthropozentrismus ist hier zu
einem hochst stringenten Gedankengebdude herangewachsen, das kaum
noch iiberwindbar scheint, wenn man sich auch nur eine seiner Pramissen
zu eigen gemacht hat.

Johannes N. Vorster (2015, 262-265) zeigt in Orientierung an Michel
Foucault, wie Laktanz an dieser Stelle die Darstellung einer Kérperdifferenz
zur normativen Forderung einer Raumdifferenz und damit einer sozialen
Ordnung nutzt: Der aufrechte Gang des Menschen (Kérpermerkmal) un-
termauert seine Berufung in himmlische Héhen (Merkmal sozialer Ord-
nung), der Blick der Tiere zur Erde (K6rpermerkmal) begriindet ihre Ex-
klusion aus der Ewigkeit (Merkmal sozialer Ordnung). Laktanz {ibernimmt
hier ein gingiges Argumentationsmodell der griechischen Philosophie, das
er aber rhetorisch besonders eindrucksvoll auf den Punkt bringt.

In dem zweiten hier relevanten Werk De ira Dei will Laktanz die gegen
Judentum und Christentum vorgebrachte These der griechischen Philoso-
phie widerlegen, Gott ziirne nie. Um in diesem Kontext die Religion als
solche zu verteidigen, stellt er sie als den entscheidenden Unterschied
zwischen Mensch und Tier dar. Zunéchst einmal halt Laktanz fest, dass
niemand den grundsitzlichen Unterschied zwischen Mensch und Tier in
Frage stelle: ,Doch hat kein Philosoph jemals behauptet, dass zwischen
Mensch und Tier kein Unterschied ist. Und tiberhaupt hat nie jemand,
der sich nur einigen Anschein von Weisheit geben wollte, das vernunftbe-
gabte Tier mit den stummen und vernunftlosen auf gleiche Stufe gestellt
(rationale animal cum mutis et irrationabilibus coaequavit). Das tun nur
einige Unerfahrene (imperiti), die selbst in die Reihe der Tiere (pecudes)
gehoren. (Laktanz, De ira Dei 7, 1-2)

Trotz der Anerkennung dieses Unterschieds wiirden nun aber manche
behaupten, Mensch und Tier hitten die gleiche Bestimmung, namlich den
Tod, und damit sei alles aus. Unschwer erkennt man die epikureische
Lehre. Thr gegeniiber sieht Laktanz ,im Menschen etwas Gottliches® und
auf Grund des Geistes ,eine offenkundige Verwandtschaft (cognatio) mit
Gott.“ (Laktanz, De ira Dei 7, 4) Das Tier gehe auf allen Vieren und sei
zum Boden gewandt, der Mensch gehe aufrecht und nach oben schauend.
Er ,tauscht mit Gott den Blick, und Vernunft erkennt die Vernunft (confert

202

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.7 Laktanz

cum Deo vultum, et rationem ratio cognoscit). Darum gibt es, wie Cicero
sagt, kein Geschopf auf Erden aufler dem Menschen, das auch nur die
geringste Kenntnis von Gott (notitia Dei) hitte. Er allein ist mit Weisheit
ausgestattet, um die Religion als einziger zu erkennen, und das ist zwischen
Mensch und Tier der herausragende oder sogar der einzige Unterschied
(vel praecipua, vel sola distantia).“ (Laktanz, De ira Dei 7, 5-6)

Im Vergleich mit dem stoischen Mainstream beschrénkt Laktanz die
Sonderbegabung des Menschen damit auf eine einzige Fahigkeit, die Reli-
gion. Sprache hitten namlich auch die Tiere, sogar das Lachen und die
vorausschauende Planung fiir die Zukunft. Auf Grund seiner unvoreinge-
nommenen und einfithlsamen Beobachtung der Tiere ldsst er daran keinen
Zweifel. Umso klarer tritt dann die Religion als das proprium humanum
hervor - und das verpflichtet: ,Wenn sich nun von allen Eigenschaften,
die man gewohnlich dem Menschen zuschreibt, auch an den Tieren einige
Ahnlichkeit findet, so liegt klar zutage, dass es allein die Religion ist, von
der sich bei den Tieren keine Spur und nicht die geringste Ahnung finden
lasst. Eine Eigenheit der Religion ist die Gerechtigkeit (religionis est propria
iustitia), die kein anderes Tier (animal) erreicht. Denn der Mensch allein
befiehlt (imperat); die Tiere kennen nur die Sorge fiir sich. Zur Gerechtig-
keit rechnet man den Dienst Gottes (Dei cultus); wer sich diesem Dienst
nicht unterzieht, der lebt, von der Natur des Menschen entfremdet, unter
menschlicher Gestalt das Leben der Tiere (a natura hominis alienus, vitam
pecudum sub humana specie vivet). [...] So liegt es auf der Hand, dass die
Religion auf keine Weise aufgehoben werden kann.“ (Laktanz, De ira Dei 7,
12-13)

Man mag aus Perspektive der modernen Naturwissenschaft beméngeln,
dass Laktanz die Gerechtigkeit so eng an die Religion bindet, dass er
auch sie den Tieren absprechen muss. Die komplexen Strukturen sozialer
Organisation bei vielen Tieren hat er offenkundig nicht wahrgenommen.
Wenn man aber diesen kleinen Schonheitsfehler beiseiteldsst, zeugen sei-
ne Uberlegungen von hoher Differenziertheit und dem klaren Bemiihen,
nicht mehr zu behaupten, als er beweisen kann. Laktanz halt es nicht fiir
zielfithrend, die Sonderstellung des Menschen iiber Gebiihr aufzubauschen
und auf empirisch widerlegbare Behauptungen zu stiitzen. Die anthropo-
logische Pointe wird umso glaubwiirdiger, je mehr Respekt sie auch den
Tieren entgegenbringt.

Dieselbe Absicht leitet Laktanz auch, wo er nochmals auf den Anthropo-
zentrismus zu sprechen kommt. Den Einwand, dass manche Tiere fiir den
Menschen keinen Nutzen haben, ldsst er ndmlich anders als die meisten

203

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Stoiker unumwunden gelten: ,Diesen Einwurf haben die Stoiker aus Un-
kenntnis der Wahrheit ganz ungeschickt zuriickgewiesen. Denn sie sagen:
Es gibt viele unter den Pflanzen und unter der Zahl der Tiere, von denen
der Nutzen zurzeit noch verborgen ist; aber im Fortgang der Zeiten werde
er sich finden, wie bereits vieles, was in fritheren Jahrhunderten unbekannt
war, Notwendigkeit und Nutzen gefunden habe. Was fiir ein Nutzen kann
denn in aller Welt in Méusen, in Motten und in Schlangen gefunden
werden, die alle dem Menschen léstig und verderblich sind?“ (Laktanz,
De ira Dei 13, 11-12) Den Versuch, einen Nutzen der Mause und Motten
fir den Menschen zu konstruieren, halt Laktanz also fur ziemlich abstrus
und unsinnig. So linear sieht er die Teleologie des Kosmos nicht auf den
Menschen zulaufen.

Nicht weil die Natur von sich aus alles zum Nutzen des Menschen
gestaltet habe, sei der Mensch zur Herrschaft {iber die Schopfung berufen,
sondern weil seine von Gott geschenkte Weisheit ihn befdhige, sich die
Welt trotz aller bleibenden Widrigkeiten zunutze zu machen: ,Kiirzer und
wahrer hitten die Stoiker in folgender Weise antworten kénnen: Als Gott
den Menschen schuf, gleichsam als Abbild Gottes und als Hohepunkt des
gottlichen Schopfungswerkes (divini opificii summum), da hauchte er ihm
allein die Weisheit ein, damit er alles seiner Herrschaft und seinem Gebot
unterwerfe und alle Annehmlichkeiten der Welt niitze (ut omnia imperio ac
ditioni suae subiugaret omnibusque mundi commodis uteretur). (Laktanz,
De ira Dei 13, 13)

Laktanz beweist, dass der Anthropozentrismus nicht per se tierfeindlich
und ausbeuterisch gedacht werden muss. Die Basis seiner Argumentationen
ist eine unvoreingenommene, genau beobachtende Naturwissenschaft, an
der er spiirbar Freude hat. Philosophische und theologische Argumentatio-
nen miissen sich an dieser empirischen Evidenz messen lassen. Verbunden
damit sind eine grofie Liebe zu den Tieren und eine hohe Wertschitzung
ihnen gegeniiber. Laktanz mag die Tiere und schliefSt daraus auf Gottes
Liebe zu ihnen. Wenngleich er die Auferstehung der Tiere mit stoischen
Argumenten ausdriicklich ablehnt, sieht er sie doch im Unterschied zur
Stoa als mit vielen groflartigen Fahigkeiten begabt und sehr weitgehend in
die Fiirsorge des Schopfers einbezogen (wobei Christus hier keine Rolle
spielt, da er sich ja mit NichtchristInnen auseinandersetzt, vgl. Johannes N.
Vorster 2015, 261). Verglichen mit Origenes sorgt Laktanz jedenfalls dafiir,
dass im Christentum auch andere Toéne der Mensch-Tier-Beziehung zum
Klingen kommen.

204

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.8 Aphrahat

5.8 Aphrahat

»Die meisten Menschen stellen sich unter frither christlicher Literatur aus-
schliellich Produkte von Autoren vor, die entweder auf Griechisch oder
Lateinisch schreiben: tertium non datur. Die Realitdt aber ist eine ganz
andere: Neben dem griechischen Osten und dem lateinischen Westen gibt
es eine dritte Komponente, die man ,syrischen Orient’ nennen kénnte®
(Sebastian Brock 2004, 7). Die nachsten beiden hier untersuchten Autoren
entstammen diesem ,syrischen Orient®. Der erste von ihnen ist Aphrahat,
der spater mehrfach als der ,Persische Weise® tituliert wird.

Biografisch wissen wir von ihm nicht viel. Erstellt man eine Lehnwdorter-
statistik seiner Schriften, so zeigt sich, dass er kaum von griechischem oder
persischem Vokabular beeinflusst ist, ,,so dass als Wohnort nur der Westen
des Sassanidenreichs in Frage kommt“ (Peter Bruns 1991, 43). Aphrahat lebt
nach eigenem Bekunden zélibatir und gehort zu den asketischen ,Bun-
dessohnen’, einer dem Monchtum ahnlichen Gemeinschaft innerhalb der
syrischen Kirche des 4. Jahrhunderts, die asketisches Leben mit aktiver so-
zialer und kirchenpolitischer Tatigkeit verbindet. Askese und Ehelosigkeit
sind Voraussetzungen, um zu dieser Gruppe, die das kirchliche Leben der
Region bestimmt, zugelassen zu werden. Ob Aphrahat dariiber hinaus auch
Kleriker war, bleibt ungewiss.

Literarisch kennen wir von Aphrahat vor allem seine 23 Darlegungen,
die gemdfd seiner eigenen Datierung zwischen 337 und 345 entstanden
sind (Peter Bruns 1991, 36). Sie sind als Einheit konzipiert, da die Anfangs-
buchstaben dem syrischen Alphabet folgen und die 23. Darlegung wieder
mit dem Aleph beginnt. Themen sind ausschliefilich Fragen der gelebten
christlichen Frommigkeit, wihrend dogmatisch-theologische Abhandlun-
gen, etwa zur Christologie oder zur Trinitdtslehre, fehlen. Aphrahat geht
es um die spirituelle Praxis und nicht um die dogmatischen Streitfragen
seiner Zeit. Da er auf Syrisch schreibt, kann ich seine Darlegungen (ebenso
wie nachfolgend die des Ephrim) nur aus Ubersetzungen zitieren und
diskutieren.

Die Darlegungen offenbaren ,sehr deutlich antijiidische Polemik® (Peter
Bruns 1991, 54), weil offenbar viele ChristInnen angesichts der Verfolgung
unter dem Sassanidenherrscher Schapur II. (309 - 379 n.Chr.) mit der
Konversion zum offiziell geduldeten Judentum liebdugeln. Zugleich bezeu-
gen die Darlegungen jedoch, dass Aphrahat intensiven Kontakt mit Rabbi-
nen gehabt und lebendige Diskurse mit ihnen gefiihrt hat.

205

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Die Tiere kommen in der Darlegung 13 iiber den Sabbat ins Spiel — und
das in der prominenten Rolle der Kronzeuglnnen. Aphrahats Kernthese ist
gegen die JiidInnen seiner Umgebung gerichtet: Gott hat den Sabbat nicht
gegeben, um die zu belohnen, die ihn halten, und die zu bestrafen, die ihn
nicht halten, sondern um die zu entlasten, die hart arbeiten missen, und
das sind auch Nichtglaubende und Tiere: ,Der Sabbat ist nicht zwischen
Tod und Leben gestellt, auch nicht zwischen Gerechtigkeit und Siinde,
sondern ist zur Ruhe gegeben [...] aber nicht nur fiir die Menschen, dass sie
sich ausruhen, sondern auch fiir das Vieh:“ (Aphrahat, Darlegungen 13, 2)

Ausfihrlich erklart Aphrahat, dass Tiere an den Arbeitstagen und am
Sabbat weder siindigen noch sich das Heil verdienen kénnen. Denn, so
nimmt er auf eine zwischen JiidInnen und Christinnen geteilte Uberzeu-
gung Bezug: ,Das Tier hat keine Auferstehung, um die Vergeltung fiir das
Halten des Sabbats zu empfangen. Auch geht es nicht zum Gericht. Wie
auch kein anderes Gebot, kein Gesetz, dem Tier gegeben wurde, um es zu
halten, so hat es auch vom Sabbat keinen Gewinn.* (Aphrahat, Darlegun-
gen 13, 2) Und am Ende dieses Abschnitts fasst er bestatigend zusammen:
»Dies ist der Beweis, den ich aufgeschrieben habe, dass der Sabbat zur
Ruhe gegeben wurde fiir jedes Geschopf, das sich abplagt (Aphrahat,
Darlegungen 13, 3)

Aus der Metaperspektive erkennt man leicht die Strategie: Mittels der
Exklusion einer dritten Partei, ndmlich der Tiere, aus der Erlosung wird der
Streit zwischen den ersten beiden Parteien, also JiidInnen und ChristInnen,
tberbriickt. Hier konnen sie sich treffen und iibereinstimmen. Zugleich
aber wird deutlich, dass Aphrahat und das syrische Christentum seiner
Region offenbar stdrker hellenisiert sind, als man auf den ersten Blick
vermuten mochte. Denn die klare Betonung der Uberzeugung, dass nur
der Mensch gerichtet werden und zur Auferstehung gelangen konne, ist
typisch hellenistisch — wie auch die Rede vom ,,stummen Vieh® im néchsten
Abschnitt, die die Ubernahme der Aloga-Begrifflichkeit in die syrische
Sprach- und Denkwelt bezeugt. Es ist also ausgerechnet der Hellenismus,
der jiidische und christliche Uberzeugungen verbinden und ihre Auslegung
des Sabbatgebots vereinheitlichen soll.

Zugleich bewahrt Aphrahat aber auch klassisch biblisches Denken, wenn
er von einem Gott spricht, der sich um die Tiere ebenso sorgt wie um
alle anderen Geschopfe. ,Deswegen ist der Sabbat zur Bewahrung gegeben,
dass sich die Knechte ausruhen, die Magde, die Lohndiener, die Fremden
und das stumme Vieh (Ex 23,12), dass sich alle, die sich abplagen, ausru-
hen kénnen. Denn Gott ist um seine ganze Schopfung besorgt, auch um

206

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.9 Ephrdm der Syrer

Tier und Vieh, auch um die Vogel und die Tiere des Feldes.“ (Aphrahat,
Darlegungen 13, 9) Fiir diese Sorge Gottes um die Tiere fithrt Aphrahat
eine beachtliche Liste von Bibelzitaten an und verweist auf zwei tierethische
Gebote der Tora, namlich Ex 23,10-11 (im Sabbatjahr diirfen die Tiere
fressen, was auf den Feldern wiachst) und Dtn 22,6-7 (man soll nicht die
brittende Mutter zusammen mit ihren Eiern aus dem Nest nehmen) sowie
Ps 1479 und 36,7, Jjob 39,5-6.30 und 38,41, Ps 104,27-29 und Jes 34,15-17
- Bibelstellen, in denen ganz allgemein von der Sorge Gottes fiir die Tiere
die Rede ist. Und Aphrahat fasst zusammen: ,Daraus ersich, dass Gott sich
um all seine Geschopfe kitmmert und dass er nichts vergisst. (Aphrahat,
Darlegungen 13, 9)

Die Position Aphrahats ist auf diese Weise zwiespaltig: Einerseits schliefst
er die Tiere - gut hellenistisch — kategorisch von der (himmlischen) Erl6-
sung aus, andererseits bezieht er sie — gut biblisch - in die treue (irdische)
Sorge des Schopfers ein. Es diirfte sich kaum um eine origindr Aphrahat
zuzuschreibende Position handeln, sondern um eine Spiegelung weit ver-
breiteter Uberzeugungen im damaligen syrischen Christentum und seiner
Auseinandersetzung mit dem benachbarten Judentum. Schépfungs- und
Erlsungslehre treten dabei in einen uniiberwindlichen Hiatus. So inkon-
sistent, ja geradezu schizophren diese Position ist, ist sie doch bis heute in
vielen Debatten christlicher Tierethik wiederzufinden.

5.9 Ephrdm der Syrer

Der zweite Autor aus dem ,syrischen Orient’, Ephrdm der Syrer, wird um
306 in Nisibis, dem heutigen Nusaybin/ Tiirkei direkt an der Grenze zu
Syrien, in einer christlichen Familie geboren und stirbt 373 in Edessa,
dem heutigen Sanlurfa. Anders als Aphrahat lebt Ephrdm also im rémi-
schen Herrschaftsbereich und nicht im persischen. In dieser Grenzregion
zwischen dem griechischen, syrischen und persischen Kulturkreis ist das
Christentum theologisch sehr divers aufgestellt und erlebt starke Ausein-
andersetzungen (Sebastian Brock 1985, 3-5). Ephram ist vor allem von
Kontroversen mit den AnhéngerInnen von Markion, Bardaisan und Mani
gepragt (Thomas Kremer 2012, 94). Er lehrt als Asket und Diakon und
ist Berater zahlreicher Bischofe. Als Kaiser Jovian (363 - 364) Nisibis den
persischen Sassaniden iiberlassen muss, zieht Ephrdm in die Ndhe der
etwas weiter westlich gelegenen Stadt Edessa. Sie ist das romische Zentrum
der Region und zugleich die Stadt mit der grofiten christlichen Gemeinde.

207

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Wie Aphrahat schreibt Ephrdm seine Werke auf Syrisch. Grundlage sei-
ner Lehre ist die Bibel, die er zumeist paraphrasierend zitiert. Wahrend
ihm die zeitgendssischen griechischen Theologen und ihre dogmatischen
(christologischen und trinitéitstheologischen) Schliisselbegriffe wie Person,
Wesen und Natur weitgehend unbekannt sind, denkt er in Bezug auf die
Wahrnehmung von Mensch, Tier und Schépfung sehr griechisch. Den
Anthropozentrismus und dessen Begriindung tibernimmt er ganz selbst-
verstandlich. Allerdings interpretiert Ephram die Schrifttexte in antiocheni-
scher Tradition weniger allegorisch als die meisten seiner Zeitgenossen und
bringt so zu den vertrauten Denkfiguren manche originellen Argumente
hinzu.

Bevor wir uns mit seinem Genesis-Kommentar beschiftigen, sollen zu-
néchst seine Hymnen zur Sprache kommen. In ihnen wird mehr als deut-
lich, dass der Mensch fiir Ephram gemaf$ gottlicher Ordnung weit iiber den
Tieren steht: ,Er hat euch von den Tieren abgesondert® (Ephram, Hymni
de fide 36, 8). Ganz gemaf3 der griechischen Aloga-These haben die Tiere
auch fir Ephrdm keine Sprache und sind stumm. Damit sind sie aber
immer noch besser als die Ddmonen, die dauernd Boses reden (Ephram,
Hymni de fide 38, 2). Theologisch begriindet Ephrdm die Sprachunfihig-
keit der Tiere mit einem Unterschied bei ihrer Erschaffung. Wihrend Gott
dem Menschen die Seele eingehaucht und sie damit sprachfahig gemacht
habe, habe er den Tieren die Seele nicht selbst eingehaucht, weswegen sie
stumm seien (Ephrdm, Carmina nisibena 44, 1-13 in Orientierung an Gen
2,7.19; vgl. Thomas Kremer 2012, 223-224).

Durch den Stindenfall sei der Mensch wie die Tiere geworden. Doch in
der Erlosung biete Gott dem Menschen an, vom tierlichen zum gottdhnli-
chen Zustand zuriickzukehren: ,Sobald wir wie die Tiere geworden waren,
kam Gott herab und wurde wie wir, so dass wir umkehren und wie er
werden konnten. O Gesegneter, dessen Barmherzigkeit uns gerufen hat von
hier nach dort!“ (Ephram, Hymni de fide 37, 2)

Vor dem Siindenfall habe es keine unreinen Tiere gegeben: ,Bevor
Adam siindigte, waren alle Geschopfe rein. Und wihrend sie rein waren,
schmiickte er sie mit ihren Namen. Als dieser Mensch in seinem Willen
siindigte, lehnte der Schépfer [die Geschopfe] wegen [Adams] Siinden
ab. Er erklarte einige von ihnen fiir unrein, damit er [Adam] durch sie
lehren und zur Reinheit bringen konnte. Wie es geschrieben steht, wurde er
sowohl wie wilde als auch wie domestizierte Tiere (Ps 48,13 LXX). Durch
sie stellte [Gott] [Adams] Unreinheit dar, damit er sehen konne, wie unrein
er geworden war, damit er, wenn er seine Faulheit sihe, sie verachte, dass

208

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.9 Ephrdm der Syrer

er sich schdme, wenn er seine grofie Wunde sdhe, und wenn er sahe, wie
er geworden war, weine und den Glanz suche, den er verschenkt hatte.
(Ephram, Hymni de fide 34, 1-2) Ein Teil der Tiere wird also nur um des
péadagogischen Nutzens fiir den Menschen willen unrein gemacht. Gott be-
nutzt die Tiere als Lehrmittel — eine auflerordentlich anthropozentristische
und typisch stoische Vorstellung.

Zu beachten ist auch, dass der Psalm 49,13 in der Septuaginta-Version
(dort unter der Nummerierung 48,13) wiedergegeben wird. Dabei ist es
vollig unerheblich, ob Ephriam direkt aus der griechischen Bibel zitiert
oder aus einer gleichlautenden und damit ebenfalls hellenisierten syrischen
Ubersetzung. Entscheidend ist die Bedeutungsverschiebung weg vom ster-
benden Menschen, der dem im Tod verstummenden Vieh gleicht, hin
zum unverniinftigen Menschen, der dem vernunftlosen Vieh gleich wird,
wenn er vom Weg der Vernunft abweicht. Und wie zur Verstirkung betont
Ephriam: Die Tiere werden zum Spiegel fiir den Menschen, weil er seinen
Verstand freiwillig hergegeben hat und ausschliefllich Korper geworden
ist wie sie (Ephram, Hymni de fide 34, 4). Einzig weil der Mensch sich
vom Geistigen zum Korperlichen gewandt hat, kénnen die Tiere ihn etwas
lehren. Denn sie sind ausschliefilich Kérper.

Wihrend bei manchen Kirchenvitern ein Teil der Tiere fiir gute Eigen-
schaften steht, sind die Tiere bei Ephram ausschliefllich Bilder fiir schlechte
Eigenschaften: ,Mittels der Tiere ermahnt und tadelt sich der Mensch, dass
er nicht gefralig wird wie ein Wolf noch tétet wie ein wildes Tier. Er wird
sich weder das Zischen der Schlange noch das Schweigen des Skorpions
aneignen. Weder wird er wie dieser seinen Freund heimlich schlagen, noch
wird er wie der Hund gegen seinen Schépfer wiitend werden, noch ,wie ein
Pferd oder ein Maultier sein, die ohne Verstand sind‘ (Ps 32,9). (Ephram,
Hymni de fide 34, 5) So negativ hat bisher nur Origenes iiber die Tiere
gesprochen.

In diesem Duktus ist relativ klar, dass, wie schon bei Aphrahat, allein
die Menschen zur Auferstehung bestimmt, die Tiere hingegen ganz und gar
Teil des Verginglichen sind (Ephrdm, Carmina nisibena 44, 14-24). Nach
Ephram bleibt die Arbeit der Tiere bereits auf Erden ohne Lohn, so dass
sie auch ohne Hoffnung auf einen Lohn in der Ewigkeit sind. Menschliche
Arbeit hingegen werde schon im Diesseits belohnt, weswegen Gott den
Menschen nach diesem Leben mit der Auferstehung belohne (Ephrim,
Carmina nisibena 44, 25-57). Auflerdem praktizierten Tiere keine Askese,
Menschen hingegen schon. IThr Lohn dafiir sei die Auferstehung (Ephrém,
Carmina nisibena 44, 58-68). SchliefSlich diirften Tiere ebenso getStet

209

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

werden wie Pflanzen, Menschen hingegen nicht einmal im Falle schwerer
Krankheit und hohen Alters. Das konne nur bedeuten, dass Tiere und
Pflanzen nicht auferstehen, der Mensch hingegen schon (Ephrdm, Carmina
nisibena 44, 69-134). - Alle drei Argumente Ephrams fiir die Exklusion
der Tiere von der Auferstehung kénnte man trefflich hinterfragen. Fiir uns
geniigt es jedoch, dass sie (in Ubereinstimmung mit Aphrahat, jedoch weit
ausfithrlicher) die fundamentale griechische Dichotomie zwischen Men-
schen und anderen Tieren manifestieren und eine klassische griechische
Uberzeugung untermauern.

Auch aus seiner Bibel liest Ephram (wie schon Origenes, vgl. Kapitel
5.6.2) weniger die Gemeinsamkeiten zwischen Menschen und Tieren als
mehr deren Unterschiede heraus, wie wir in seinem Genesiskommentar
feststellen konnen. Dazu miissen wir uns zundchst den hebriischen Text
von Gen 1,20-27 vor Augen fithren. Dieser lautet in der Einheitsiiberset-
zung von 2016 so: ,Dann sprach Gott: Das Wasser wimmle (3§7w? -
yiSrasht) von Schwirmen lebendiger Wesen und Végel sollen iiber der Erde
am Himmelsgewolbe fliegen. Und Gott erschuf (X721 — wayyibra’) die gro-
Ben Wassertiere und alle Lebewesen, die sich fortbewegen nach ihrer Art,
von denen das Wasser wimmelt ()37 - $aras(i), und alle gefiederten Vogel
nach ihrer Art. [...] Dann sprach Gott: Die Erde bringe hervor (X1 -
tose’) Lebewesen aller Art, von Vieh, von Kriechtieren und von Wildtieren
der Erde nach ihrer Art. Und so geschah es. Gott machte (y21 - wayya‘as)
die Wildtiere der Erde nach ihrer Art, das Vieh nach seiner Art und alle
Kriechtiere auf dem Erdboden nach ihrer Art. [...] Dann sprach Gott: Lasst
uns Menschen machen (7%¥] - nad$é) als unser Bild, uns dhnlich! Sie sol-
len walten iiber die Fische des Meeres, iiber die Vogel des Himmels, {iber
das Vieh, iiber die ganze Erde und iiber alle Kriechtiere, die auf der Erde
kriechen. Gott erschuf (X331 - wayyibra’) den Menschen als sein Bild, als
Bild Gottes erschuf (%72 - bar@’) er ihn. Méannlich und weiblich erschuf
(%72 - bara’) er sie.

Wir haben es also mit drei Verben fiir das Erschaffen Gottes zu tun, von
denen zwei sowohl auf Tiere als auch auf Menschen bezogen werden:

- bara, ,schaffen’, ein Begriff, der exklusiv fiir das Schopferwirken Gottes
reserviert ist, taucht zunachst in Gen 1,1 auf (Gott schuf Himmel und
Erde), dann aber erst wieder in Gen 1,21 fiir die Wasser- und Lufttiere
und schliefflich in Gen 1,27 dreimal fiir den Menschen.

— asa, ,machen’, wird zunachst in Gen 1,25 fur die Landtiere und dann in
Gen 1,26 fur die Menschen verwendet.

210

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.9 Ephrdm der Syrer

- Einzig der dritte Begriff, das Hervorbringen von der Erde, wird nur auf
die Landtiere bezogen.

In der Bibel Ephrams sind die Gewichte (wie in der Septuaginta, vgl.
Kapitel 5.6.2) signifikant verschoben. Er liest ndmlich bei der Erschaffung
der Wasser- und Lufttiere denselben Begriff ,hervorbringen® wie bei den
Landtieren: ,Das Wasser bringe alle Arten von Kriechtieren als Lebewesen
hervor, und Vogel sollen iiber der Erde fliegen. Und Gott schuf die gro-
feren Drachen und jede lebende Seele, die die Wasser nach ihrer Art her-
vorbrachten (Ephram, Commentarium in Genesim 1, 26). Damit gleicht
Ephrams Bibel wie die Septuaginta den Erschaffungsvorgang der Wasser-,
Luft- und Landtiere einander an - und zwar im Sinne einer grofieren
Differenz zwischen ihnen und den Menschen. Der Mensch ist nunmehr
(wenn man Gen 1,21 und 25 tbergeht!) das einzige Lebewesen, das nicht
mittelbar von Wasser oder Erde ,hervorgebracht’, sondern unmittelbar
von Gott erschaffen wird. AufSerdem wird der Mensch nach Ephram von
Gott ,geformt“ und nicht einfach ,geschaffen“ (Ephraim, Commentarium
in Genesim 2, 9; vgl. Thomas Kremer 2012, 213) - eine Differenz, die
Ephram wohl aus Gen 2 herausliest und in Gen 1 hineinprojiziert. ,Fiir
Ephram besteht demnach ein wesentlicher Unterschied zwischen der Art
und Weise, wie Gott den Menschen ,gebildet; d.h. geformt und geschaffen
hat, und der Art des Hervorgangs der Tiere* (Thomas Kremer 2012, 213) So
lasst sich zusammenfassen, ,,dass bei Ephrdm bereits fast alle Einzelheiten
anzutreffen sind, die in der griechisch-lateinischen Patristik bei der Frage
nach dem imago-Charakter des Menschen von Bedeutung sind“ (Thomas
Kremer 2012, 215). Ephrdm ist in diesen Fragen sehr hellenistisch gepragt.

Gesteigert wird die Betonung der Differenz zwischen Menschen und
Tieren noch durch Ephréms Feststellung, dass die Landtiere auf3erhalb des
Paradieses, jedoch in dessen Nihe erschaffen worden seien, ,damit sie in
Adams Nihe wohnen® (Ephrim, Commentarium in Genesim 1, 27). Damit
wird ein tiefer Graben zwischen Menschen und Tieren aufgerissen, den
die Bibel nicht kennt, und zugleich ein maximaler Anthropozentrismus
untermauert: Nur damit sie dem Menschen (nach dem Siindenfall) dienen
konnen, werden die Tiere tiberhaupt in die Nahe des Paradieses gesetzt.
Solange der Mensch sich im Paradies befindet, braucht er sie nicht.

Dem entspricht auch Ephrdms Auslegung von Gen 1,28. Der Fruchtbar-
keitssegen fiir den Menschen steht ganz im Dienst des dominium terrae. Es
ist ein Segen zur Herrschaft tiber die Tiere, denn Gott denkt bereits an die
Zeit nach dem Siindenfall. Im Paradies, so Ephrdam, brauche der Mensch

211

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

keinen eigenen Segen, weil das Paradies per se gesegnet ist. Die Segnung
finde zeitlich gesehen statt, bevor der Mensch ins Paradies gesetzt werde,
rdaumlich betrachtet also auflerhalb desselben (Ephram, Commentarium in
Genesim 1, 31). Denn dort seien die Tiere, und Umgang mit ihnen habe der
Mensch erst nach dem Siindenfall.

Auch in seiner Auslegung der zweiten Schopfungserzahlung offenbart
Ephrim einen relativ harten Anthropozentrismus, der nur durch seine
Sitze liber den paradiesischen Schépfungsfrieden etwas gemildert wird.
So schreibt Ephrim in Auslegung von Gen 2,19: ,Er [Gott] fiithrte sie
[die Tiere] zu Adam, damit er seine Weisheit zeige und wie der Frieden
zwischen den Tieren und Adam vor der Ubertretung des Gebots beschaffen
sei. Denn jene kamen zu ihm wie zu einem liebenden Hirten [...] und ohne
Angst vor ihm, und sie fiirchteten sich weder vor ihm noch voreinander.
Vorne ging die Schar der wilden Raubtiere, und hinter ihr ging ohne Furcht
die Familie derer, denen sie Schaden zufiigen“ (Ephrim, Commentarium
in Genesim 2, 9) Fiir einen Moment blitzt hier die Vision eines friedlichen
Zusammenlebens von fiirsorglichen Menschen und angstfreien Tieren auf.

Doch schon im nichsten Absatz kehrt Ephrdm zur Sprache harter Unter-
werfung zuriick. Den Akt der Namensgebung fiir die Tiere interpretiert er
als nahezu totale Herrschaftsaustibung: ,Gott machte Adam zu einem Gott
der Schopfung, indem er ihn zu einem Herrscher machte, der die Namen
[der Tiere] genau so festsetzen sollte, wie Er (Gott) diese Wesen etabliert
hatte. Aber wann immer Adam wiinschte, ein Gott zu werden, wiirde er
auf Grund seines Diebstahls getadelt, geriigt und beschdmt. Da Adam
tatsdchlich ein Partner [Gottes] geworden war, setzte Gott die Namen aller
Geschopfe fest, reservierte fiir Adam jedoch die Namen aller Tiere, so dass
diese vermittels seiner weisen Erkenntnis die Benennung ihrer Namen als
lebende Wesen empfangen wiirden. Denn ohne Namen werden Kinder
und junge Menschen als tot betrachtet. Auf Grund der Namen sind jene,
die angerufen werden, lebendig“ (Ephrim, Commentarium in Genesim
2, 26, 1) Thomas Kremer (2012, 220) betont, die Idee vom Menschen als
eines zweiten Gottes sei damals auch in der frithjidischen und persischen
Tradition vorhanden gewesen. Und auch die griechische Positionierung
des Menschen zwischen Goéttern und Tieren steht diesem Gedanken nicht
fern. ,Ephrim kommt es in Gen 2,19f demnach allein darauf an, dass
Adam seine Herrschaft tiber die Erde antritt und Herr tiber alles wird. [...]
wird Adam eine universelle Herrschaft zugesprochen:“ (Thomas Kremer
2012, 267 in Bezug auf Ephram, Commentarium in Genesim 2, 9-10)
Die Namensgebung bezeuge fiir Ephram ,eine ungeheure Machtfiille: [...]

212

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.9 Ephrdm der Syrer

Vollmacht, iiber das Wesen des gottlichen Schopfungswerks zu verfiigen.
[...] Und indem er den Tieren Namen verleiht, ruft er sie gleichsam erst
wirklich ins Leben® (Thomas Kremer 2012, 267). Das bekriftigt Ephram
selbst mit folgender Zusammenfassung: ,Weiser als alle Tiere war Adam,
der den Tieren als Herr und Lenker vorangesetzt wurde, und kliiger als
alle war jener, der allen Namen gegeben hat. (Ephraim, Commentarium in
Genesim 2, 15)

Zur Untermauerung der gewaltigen Sonderstellung des Menschen in
der Schépfung verwendet Ephram eine Metapher, die wir noch nirgends
gefunden haben: Der Mensch sei bekleidet mit Herrlichkeit und Glanz
(vgl. Thomas Kremer 2012, 223). Dass die Tiere nach Ephram auferhalb
und nur der Mensch innerhalb des Paradieses geschaffen werden, hatten
wir bereits in seinem Kommentar zur ersten Schopfungserzéhlung gesehen
(Ephram, Commentarium in Genesim 1, 27, 1 und 1, 31, 1). Den Grund
dafiir nennt Ephrdm bei der Auslegung der zweiten Schopfungserzahlung:
Der Mensch wohne im Paradies in einem Raum voll Herrlichkeit, die die
Tiere nicht anschauen kdnnten und den sie demzufolge nicht betreten
dirften (Ephraim, Commentarium in Genesim 2, 15, 2). Der paradiesische
Mensch ist fiir Ephram bekleidet mit einer Herrlichkeit, die er mit dem
Stindenfall verliert, so dass er nackt wird (Ephrim, Commentarium in
Genesim 2, 13, 2). Das ist ein Akzent, der sonst kaum begegnet und persi-
sche sowie frithjiidische Wurzeln haben diirfte (Thomas Kremer 2012, 226-
232; ebenso Sebastian Brock 1985, 66-69). Die Metapher eines Kleides der
Herrlichkeit ist dort eine Metapher fiir Kénige und Herrscher. Der Mensch
ist fiir Ephrdm also K6nig und Herrscher iiber die Schopfung.

Auch bei der Auslegung der Sintfluterzdhlung (Ephram, Commentarium
in Genesim 6, 9, 1 und 6, 10, 2) tauchen im Vergleich mit den griechischen
und lateinischen Autoren altbekannte und neue Gedanken gleichermafien
auf. Ephram interpretiert die Erzahlung wie in den Carmina nisibena 1, wo
er die Situation des Noach mit seiner eigenen Verfolgung und Vertreibung
vergleicht, ausdriicklich wortlich und nicht allegorisch. Die Arche ist eine
»Zufluchtsstitte fiir Mensch und Tier” (Thomas Kremer 2012, 390 in Bezug
auf Ephram, Commentarium in Genesim 6, 9, 3), wahrend sich eine allego-
risch-ekklesiologische Deutung der Arche, wie sie bei den allermeisten Kir-
chenvitern dominiert, bei Ephram nur in einigen Hymnen findet (Thomas
Kremer 2012, 399).

Beherrschendes Motiv fiir die Auslegung der Sintfluterzdhlung ist ein
umfassender Tierfrieden. Denn der Schopfer habe den Beutegreifern fiir

213

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

die Zeit der Flut Passivitdt in ihre Natur gelegt und ihrer Raubtierhaftigkeit
eine Grenze gesetzt: ,Lowen gehen in die Arche und Rinder, ohne éngstlich
zu hetzen und mit den Léwen Schutz suchend. Gleichzeitig mit ihnen
gehen Wolfe und Lammer hinein, Falken und Spatzen, Tauben und Adler:*
(Ephram, Commentarium in Genesim 6, 9, 3) ,Und das ist wunderbar, we-
der erinnerten sich die Lowen ihrer Wildheit noch ersehnte eine andere Art
der Landtiere oder Vogel ihre Gewohnheiten (Ephrdm, Commentarium
in Genesim 6, 10, 2) Alle Lebewesen auf der Arche leben in ,Heiligkeit®
(Ephram, Commentarium in Genesim 6, 12, 4). Dieser artiibergreifende
Friede auf der Arche ist damit ein Archetyp des endzeitlichen Schépfungs-
friedens (Ephram, Hymni de Ecclesia 51, 2) — sowohl Abbild des Urbilds
im Paradies als auch ,Vorausbild der fiir Mensch und Tier zu erwartenden
Erlosung.“ (Thomas Kremer 2012, 209 und 390%4)

Ein Spezifikum der beiden syrischen Kirchenvdter Aphrahat und
Ephram liegt in ihrer starken Betonung sexueller Enthaltsambkeit, entspre-
chend der Auffassung der ,Bundessohne®, zu denen sie gehoren. Das
schldgt bei Ephram auf die Sintfluterzihlung durch. Er interpretiert die
Siinde und Gewalt der Menschen, die die Sintflut verursachen, vor allem
sexuell - und im Gegenzug die Askese Noachs und aller menschlichen und
tierlichen BewohnerInnen der Arche vorrangig als sexuelle Enthaltsamkeit.
Noach schildert er als einen Priester, der wahrend seines priesterlichen
Vollzugs enthaltsam leben muss (vgl. Ephrdm, Carmina nisibena 1, 45-50).
Das ist fiir ihn ein noch gréfieres Wunder als der paradiesische Frieden, der
zwischen Tieren und Menschen auf der Arche herrscht.

Die Erzahlung vom Noachbund fillt auch bei Ephram sehr verkiirzt aus
(Ephrdam, Commentarium in Genesim 6, 14-15; vgl. Thomas Kremer 2012,
405). Er kommentiert nur die drei noachidischen Gebote: Das Blutgenuss-
verbot, das Verbot der Totung von Menschen und das Gebot der Totung
jener Menschen, die selbst getotet haben. Wichtig ist Ephrdm zu betonen,
dass Tiere, die auf Erden Menschen oder Teile von ihnen gefressen haben,
diese bei der Auferstehung von den Toten wieder herausgeben miissen.
Was im umgekehrten Fall mit Tieren passiert, die von Menschen gegessen
wurden, thematisiert er nicht. Wieder wird die Uberzeugung offenkundig,
dass die Auferstehung den Menschen vorbehalten ist. SchliefSlich wird

24 Man beachte, dass das Bild der Arche nach Kremer durchaus soteriologische Konse-
quenzen hat. Auch die Tiere werden in der Logik dieses Bildes Erlosung erfahren.
Insofern reibt sich dieser biblische Strang eindeutig mit der von Ephrdm ebenfalls
rezipierten griechischen Uberzeugung, dass es eine Auferstehung der Tiere nicht gibt.

214

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.10 Cyrill von Jerusalem

auch kein Wort dariiber verloren, dass in Gen 9 vier Mal ausdriicklich
festgehalten wird, dass der Bund Gottes allen menschlichen und tierlichen
Lebewesen gilt. Dariiber liest Ephram ebenso hinweg wie alle anderen hier
untersuchten Kirchenviter aufler Irendus von Lyon (vgl. Kapitel 5.3).

Zusammenfassend ldsst sich festhalten: Die Hoffnung, dass die beiden
syrischen Kirchenviter eine andere, weniger griechisch geprégte Sicht auf
die Tiere hitten, hat sich nicht erfullt?®. Mogen sie auch punktuell tier-
freundliche Akzente setzen, so sind sie doch fest im griechischen Anthro-
pozentrismus verankert, den Ephrdm mit seinen Metaphern und Topolo-
gien im Genesiskommentar sogar noch steigert. Die Differenz zwischen
Menschen und Tieren erreicht eine Betonung wie sonst bei den Kirchenvi-
tern selten?®.

5.10 Cyrill von Jerusalem

Mit Kaiser Konstantin gelangen wir in eine neue Epoche, in der die friih-
christlichen Theologen zunehmend schon als Kinder christlich erzogen
werden. So ist Cyrill von Jerusalem 313 in der Umgebung Jerusalems als
Sohn christlicher Eltern geboren. Spéter wird er Priester und, weil er als
exzellenter Prediger bekannt ist, 350 n.Chr. Patriarch von Jerusalem. 386
stirbt er in Jerusalem.

Cyrill ist kein Wissenschaftler, sondern Seelsorger und Prediger. Schrift-
lich tberliefert sind von ihm 24 Katechesen iiber die einzelnen Artikel
des Glaubensbekenntnisses des Konzils von Nizda 325. Katechesen sind
Predigten oder Vortrdge fiir ein gemischtes, nicht notwendig gebildetes
Publikum, das die Taufe empfangen mochte. Wir haben es also mit einem
andersartigen literarischen Genus zu tun, das jedoch womdglich aussage-

25 Daher muss die These von Sebastian Brock 1985, 2-3 zumindest fiir den Bereich der
Schépfungs- und Tierethik relativiert werden, die sagt: ,here is a genuinely Asian
Christianity which is free from the specifically European cultural, historical and
intellectual trappings that have become attached to the main streams of Christianity
[...] he is the one major representative of Semitic - Asian Christianity in its as yet
unhellenized - uneuropeanized - form.

26 Diesen Aspekt tibergeht Sebastian Brock v6llig und sieht in Ephrdm ,,an appropriate
patron saint for ecologically-minded people. (1985, 136) Dass er diese These dann
noch durch den Vergleich Ephrdms mit dem New-Age-Theoretiker Fritjof Capra zu
untermauern versucht (Sebastian Brock 1985, 139-140), ist ein kaum verzeihlicher
Fauxpas. Auch 1985 hitte man die These Lynn Whites schon kennen und ernst
nehmen miissen!

215

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

kriftiger ist als manche wissenschaftliche Abhandlung. Denn auf Grund
der Verschriftlichung diirften die Katechesen Cyrills an vielen Orten des
Nahen Ostens zur Vorbereitung auf die Taufe benutzt worden sein.

In der neunten Katechese spricht Cyrill iiber den Glaubensartikel ,,Schop-
fer des Himmels und der Erde, alles Sichtbaren und Unsichtbaren®. Dabei
geht er Tag fiir Tag das Sechstagewerk aus Gen 1 durch. So kommt er
schliefSlich auf die Wassertiere zu sprechen und fragt einleitend: ,Wer kann
die Schonheit der Meeresfische beschreiben? Wer kann die Gréfie der Mee-
resungeheuer und die Natur der Amphibien beschreiben, welche bald auf
dem Festland, bald im Wasser leben?“ (Cyrill von Jerusalem, Procatechesis
et Catecheses ad illuminandos 9, 11) Ahnlich leitet er auch die Betrachtung
iiber die Vogel ein und fragt schliefllich: ,Wenn du den diimmsten Vogel,
der sich in die Hohe erhebt, nicht erkennen kannst, wie willst du den
Schopfer des Weltalls verstehen? (Cyrill von Jerusalem, Procatechesis et
Catecheses ad illuminandos 9, 12) Im dritten Schritt kommt er auf die
Landtiere zu sprechen und fragt: ,Welcher Mensch weif$ von allen Tieren
auch nur die Namen? Oder wer kann eine spezielle Naturgeschichte schrei-
ben? Wenn wir aber von den Tieren nicht einmal die Namen kennen,
wie werden wir ihren Schopfer verstehen?“ (Cyrill von Jerusalem, Procate-
chesis et Catecheses ad illuminandos 9, 13) Die Vielfalt, Schonheit und
Angepasstheit der Tiere ist fiir Cyrill ein guter Grund, den Schopfer und
seine Weisheit zu bewundern.

Cyrill bewundert die ungeheuren Fahigkeiten der Tiere, noch mehr aber
die Kreativitat Gottes, der sie geschaffen hat: ,Gott sprach das eine Wort:
,Die Erde bringe wilde, zahme und kriechende Tiere (Onpio) nach ihrer
Art hervor® (Gen 1,24). Und auf das eine Wort sind aus der einen Erde
verschiedene Arten von Tieren geworden: das so fromme Lamm und der
fleischfressende Lowe. Es sind geworden die verschiedenen Bewegungen
der vernunftlosen Lebewesen ({@wv dAéywv xwroelg), um die AuBerun-
gen der menschlichen Willensentschliisse nachzuahmen (ppjoetg €xovoon
drapbpwv Tpoaupéoewv avBpwmivwv): der Fuchs bekundet menschliche
Schlauheit, die Schlange zeigt das Gift menschlicher Freundschaften, das
wiehernde Pferd die Ausgelassenheit der Jugend. Geworden ist die gar
emsige Ameise, um den trigen und faulen Menschen zu wecken. Verbringt
einer seine Jugend in Faulheit, dann wird er von den vernunftlosen Lebe-
wesen belehrt; denn die gottliche Schrift weist ihn zurecht mit den Worten:
,Gehe hin zur Ameise, du Fauler, sieh ihre Wege und ahme sie nach und
sei weiser als sie!* (Spr 6,6) Achte ndmlich darauf, wie sie zu rechter Zeit
ihren Unterhalt sammelt, und mache es ebenso: sammle dir als Schatze fiir

216

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.10 Cyrill von Jerusalem

die Zukunft Friichte guter Werke! Und wiederum heifdt es: ,Gehe hin zur
Biene und lerne, wie fleiflig sie ist!* (Spr 6,8) Auf verschiedenen Blumen
fliegen sie umher, um dir zu deinem Nutzen Honig zu sammeln. So sollst
du die gottlichen Schriften durchwandern, um dein Heil zu wirken und,
von ihnen gesittigt, zu sprechen: Wie siif§ sind meinem Gaumen deine
Worte; mehr als Honig sind sie meinem Munde. (Ps 118,103 LXX)“ (Cyrill
von Jerusalem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 9, 13)

Natiirlich versteht Cyrill die Tiere hier anthropozentristisch als Lehrmit-
tel Gottes fiir die Menschen. Aber zum einen kommen die meisten Tiere
dabei kognitiv wie moralisch hervorragend weg, zum anderen betont Cyrill
sogar, dass sie menschliche Entschliisse ,,nachahmen®, dass ihr Verhalten
also eine gewisse Analogie zum menschlichen Verhalten aufweist. Und das
muss ja auch so sein, wenn man ein Lernen des Menschen von den Tieren
postulieren will. SchliefSlich ist Cyrill mit vier Bibelzitaten in einem einzi-
gen Absatz wesentlich ndher an biblischen Texten als alle Autoren, die wir
bisher untersucht haben. Das mag dem Genus der Predigt mitgeschuldet
sein. Und doch verstirken die biblischen Beziige die tiberaus positive Sicht
Cyrills auf die Tiere.

So schliefit er die Abhandlung tiber die Tiere mit einigen Fragen: ,Ist
also der Kiinstler nicht wiirdig der Lobpreisung? Ist etwa die Schopfung
schon deshalb bdse, weil du nicht in das Wesen alles Geschaffenen ein-
dringst? Kannst du die Krifte aller Pflanzen kennen? Kannst du wissen,
welchen Nutzen dir jedes Tier bringt? [...] Aus der verschiedenen Einrich-
tung in der Schopfung sollst du auf die Kraft des Schopfers schliefSen.”
(Cyrill von Jerusalem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 9, 14)

Nach einem Lob des menschlichen Kérpers im Bezug auf den sechsten
Schopfungstag schlieft Kyrill seine Katechese folgendermaflen ab: ,Aus-
fithrlich habe ich dich jetzt {iber die Schopfung belehrt. Tausenderlei aber
habe ich noch iibergangen, vor allem aus der unkérperlichen, unsichtbaren
Schopfung. Hassen sollst du nun diejenigen, welche den weisen, guten
Kiinstler lastern. Aus dem Gesagten und Gelesenen, aus dem, was du durch
Selbstbeobachtung finden und wissen kannst, der Grofie und Schonheit der
Schopfung, sollst du entsprechend den Schépfer erkennen. Ehrfurchtsvoll
sollst du vor dem Weltschopfer, der das Sinnliche und Geistige, alles Sicht-
bare und Unsichtbare gemacht hat, das Knie beugen und in dankbaren,
lob-preisenden Worten, mit unermiidlichen Lippen Gott verherrlichen und
sprechen: Wie bewundernswert sind deine Werke, o Herr, alles hast du
mit Weisheit gemacht® (Ps 104,24), dir gebiithrt Ehre, Herrlichkeit, Gro3e

217

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

jetzt und in alle Ewigkeit. Amen.“ (Cyrill von Jerusalem, Procatechesis et
Catecheses ad illuminandos 9, 16)

Cyrill zitiert hier denselben Psalm 104 wie Origenes in Contra Celsum
4, 75 (vgl. Kapitel 5.6). Doch wahrend Origenes den Psalm als (vermeintli-
chen) Beweis fiir den Anthropozentrismus heranzieht und erklart, die Tiere
seien nur zur Ubung fiir den Menschen geschaffen worden, ldsst Cyrill den
Psalm als Lobpreis Gottes einfach stehen. Er ladt zum Staunen ein, zur
Freude, zum Lob. Denn jedes Geschopf ist fiir ihn ein einziges Wunder.

Gleichwohl kommt auch Cyrill an einer anderen Stelle nicht um ein
ausdriickliches Bekenntnis zum Anthropozentrismus herum, und das im
Rahmen eines Themas, das auf den ersten Blick keinen Bezug zu den
nichtmenschlichen Geschépfen zu haben scheint. Es ist seine zwdlfte Kate-
chese tiber den Glaubensartikel ,der Fleisch angenommen hat und Mensch
geworden ist Hier stellt Cyrill zwangsldufig zuallererst die klassische dog-
matische Frage ,cur Deus homo?“ und fithrt dazu aus: ,Zuerst wollen wir
die Frage untersuchen: Weshalb ist Jesus auf die Erde herabgestiegen? Achte
nicht auf Griinde, welche mein eigener Verstand ersinnt! [...] Willst du nun
nach dem Grunde fiir die Menschwerdung Christi forschen, dann greife
zuriick zum ersten Buch der Schrift! In sechs Tagen hat Gott die Welt er-
schaffen, die Welt aber wegen des Menschen (6 xéapog dia Tov avBpwov).
Die Sonne, leuchtend in gldnzendsten Strahlen, wurde erschaffen, um uns
zu scheinen. Alle Tiere wurden ins Leben gerufen, um uns zu dienen.
Pflanzen und Bdume wurden erschaffen zu unserem Nutzen. Herrlich sind
alle Geschopfe, doch keines von ihnen ist ein Ebenbild Gottes, der Mensch
allein ausgenommen (0Vd&v eikiv Oeol, pdvog d¢ avBpwtog). Die Sonne
wurde durch das blofle Wort, der Mensch aber wurde gebildet von den
Hénden Gottes: ,Lasst uns den Menschen machen nach unserem Bild und
Gleichnis!* (Gen 1,26) Man ehrt das holzerne Bild eines irdischen Konigs;
um wieviel mehr verdient das geistige Abbild Gottes Ehre?“ (Cyrill von
Jerusalem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 12, 5)

Die Schopfungslehre kdme nach Cyrill ohne die Festlegung auf den
Anthropozentrismus aus. Christologie und Soteriologie, die hinter der Fra-
ge ,cur Deus homo?“ stecken, hingegen nicht. Alles in der Schépfung
Gottes muss auf den Menschen hinauslaufen, damit alles in der Schopfung
Gottes auf Christus, den Logos Gottes hinauslaufen kann - schon vor
dem Siindenfall. Denn Gen 1,26 deutet Cyrill wie nach ihm viele andere
Kirchenviter so, dass der Plural Gottes ,lasst uns den Menschen machen®
auf Gott Vater und Gott Sohn gemeinsam bezogen sei (Cyrill von Jerusa-
lem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 10, 6; 11, 23). Der Mensch

218

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

als logos-begabtes Wesen ist also auch ein Bild Christi, und Christus ist
nicht nur ein besonderer géttlicher Mensch, wie die Arianer behaupten,
sondern Gott von Ewigkeit her. Man spiirt, wie sehr die christologische und
trinitarische Frage im 4. Jahrhundert in den Vordergrund drangen und alles
andere tiberdecken, gerade auch die Schopfungslehre.

Um Christus herausheben zu kénnen, muss Cyrill wie schon Origenes
den Menschen herausheben. Im Unterschied zu Origenes spielt fiir ihn
allerdings die zweite, biologische Kriankung Freuds keine Rolle. Das Selbst-
wertgefiihl des Menschen sieht Cyrill nicht in Gefahr. Daher kann er sehr
unbefangen von der Schonheit und Zweckmifliigkeit der Tiere sprechen, ihr
Wunder bestaunen und ihnen hervorragende Eigenschaften zuerkennen.
Wie Laktanz vertritt er einen sympathischen, tierfreundlichen Anthropo-
zentrismus.

5.11 Basilius von Caesarea

Basilius, 330 in der kappadokischen Metropole Caesarea (dem heutigen
Kayseri) geboren und 379 dort gestorben, ist in mindestens dritter Genera-
tion seiner Familie Christ. Sein Grofivater ist in der diokletianischen Chris-
tInnenverfolgung als Martyrer umgekommen, was das religiose Selbstbe-
wusstsein der Familie stdrkt. Basilius, dessen jiingerer Bruder Gregor von
Nyssa wir im folgenden Unterkapitel kennenlernen, studiert in Caesarea,
Konstantinopel und Athen und erwirbt sich breite wissenschaftliche Kennt-
nisse. Beeinflusst von seiner alteren Schwester Makrina, die schon Nonne
ist, beschliefit er Monch zu werden, griindet im Jahr 355 in Kappadokien
ein Kloster und lebt dort funf Jahre, wahrend denen er die bis heute in
der Orthodoxie mafgebliche Monchsregel verfasst. In diese Zeit, ndmlich
in das Jahr 356, fallt seine Taufe, die noch eine Erwachsenentaufe ist. Als
Ménch lebt Basilius streng vegetarisch und behdlt diese Lebensweise auch
bei, als er das Kloster verldsst, um Erzbischof Eusebius von Caesarea zu un-
terstiitzen. 364 empfingt er die Priesterweihe, 370 wird er zum Nachfolger
des Eusebius als Erzbischof von Caesarea gewihlt. Dieses Amt hat er bis zu
seinem Tod inne.

Basilius steht mitten in der Auseinandersetzung zwischen ArianerInnen
und NizénerInnen um die angemessene Christologie und Trinitétslehre, in
der die romischen Kaiser aus politischen Griinden erheblich mitmischen.
In zahlreichen Predigten befasst er sich jedoch auch mit der Schépfung
und den Tieren. Eine neue Literaturgattung geht auf ihn zuriick: Das He-

219

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

xaemeron, wortlich iibersetzt ,das Sechstdgige®, also eine Predigtreihe zu
den sechs Schépfungstagen in Gen 1. Schon Philon von Alexandrien und
Theophilos von Antiochien haben dazu ausfiihrlich geschrieben. Nun aber
gewinnt die Auslegung von Gen 1 eine weit grofiere Bedeutung, nicht nur
fiir Basilius, sondern auch fiir etliche der noch folgenden friihchristlichen
Autoren. Basilius hat die Predigtreihe in der Fastenzeit 378 gehalten, also im
letzten Jahr seines Lebens.

Ein volliges Novum ist die intensive Nutzung der paganen naturwissen-
schaftlichen Literatur. ,Dieses Vorgehen ist alles andere als selbstverstind-
lich. Seine Vorgénger haben sich offenbar noch gescheut, diesen Weg zu
beschreiten. Zu erklaren ist das Verfahren des Kappadokiers nur auf dem
Hintergrund christlicher Chrésis, d.h. der Nutzung der auferchristlichen
Geistes- und Kulturgiiter (Rainer Henke 2000, 39) Diese wird mit zwei
Argumenten begriindet: Systematisch geht die christliche Theologie davon
aus, dass auch heidnische Autoren manches Wahre erkannt haben, da sie
von dem einen Gott erschaffen und mit Vernunft begabt wurden. Und
biblisch legt man die drei Verse Ex 3,22; 11,2; 12,36 allegorisch aus, in de-
nen die aus Agypten fliehenden Israelitinnen aufgefordert werden, goldene
und silberne Kunstgegenstinde der AgypterInnen mitzunehmen. In dieser
Deutung sind die AgypterInnen die paganen Philosophen und Gold und
Silber ihr angesammeltes Wissen. Damit ist zugleich die Notwendigkeit des
Auswihlens angedeutet: Nicht alles, was in der griechischen Philosophie
glanzt, ist Gold und damit wert, in die christliche Tradition {ibernommen
zu werden.

Denken wir an das Schaubild zur Zusammenfassung des stoischen An-
thropozentrismus und seiner Kerngedanken zuriick (Kapitel 3.5.6), dann
kénnen wir an diesem Beispiel gut nachvollziehen, was die Methode der
Chrésis fiir Basilius bedeutet. Er iibernimmt Aussagen {iber die Tiere und
die Mensch-Tier-Beziehung (Quadrant rechts unten) dann und nur dann,
wenn es

- dem Beweis der kosmischen Teleologie und der giitigen Vorsehung des
Schopfers (mpévoia) dient (Quadrant links oben): Naturwissenschaftli-
che ,Informationen sind kein Selbstzweck, sondern dienen dem Prediger
als augenfalligen Beweise dafiir, dass alle Naturvorgénge der Providenz
des Schopfers unterliegen, dass es ,weder Uberfliissiges... noch Mangel-
haftes’ (Hex 9,5: 154,20) gibt.“ (Rainer Henke 2000, 59)

- der Kliarung der Gott-Mensch-Beziehung forderlich ist, also den Men-
schen als mit dem gottlichen Adyog begabtes Ebenbild Gottes und Chris-

220

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

tus als den Adyog Gottes in Person und damit als Mittler zwischen Gott
und Mensch darstellt (Quadrant rechts oben). Die Zuschreibung der
Vernunft allein an den Menschen bezweckt ,,die theozentrische Ausrich-
tung der Zoologie. (Rainer Henke 2000, 46) oder

- der ethisch-spirituellen Reifung des Menschen dient (Quadrant links un-
ten): ,Der christliche Homilet... greift... die von den heidnischen Zoolo-
gen angefiithrten Eigenschaften der Tiere nur dort auf, wo er die Weisheit
des Schopfergottes auf Grund der zweckmafligen Einrichtung der Fauna
demonstrieren oder den Menschen zu sittlichem Fortschritt ermuntern
bzw. von schlechten Verhaltensweisen abschrecken will. (Rainer Henke
2000, 47)

Hinter all dem verbirgt sich die Uberzeugung, dass das tierliche Verhalten
durch den Schopfer so angelegt ist, dass es dem Menschen zum ethischen
und spirituellen Fortschritt in diesen drei Hinsichten dienen kann. Zu-
gleich kann seine Darstellung an Hand von Bibeltexten den heidnischen
Intellektuellen die Weisheit der Bibel aufzeigen (Rainer Henke 2000, 49).

Man sieht den epochalen Wandel, der sich ungefihr eine Generation
vor Basilius abgespielt hat: Das Christentum sitzt nun gesellschaftlich und
staatlich fest im Sattel. Die harten Auseinandersetzungen finden nicht mehr
mit den paganen Gétter- und Kaiserkulten statt, sondern innerchristlich
zwischen einzelnen Gruppierungen und Stromungen — zur Zeit des Basilius
zwischen arianischem und nizdnischem Christentum. Das erlaubt einen
viel freieren, souverdneren Umgang mit naturwissenschaftlichen Erkennt-
nissen iiber Tiere — ohne dass das stoisch gepragte theologisch-ethische
Grundgeriist des Anthropozentrismus prinzipiell angegriffen wiirde. Wir
werden allerdings sehen, dass Basilius die eigentliche anthropozentristische
These, dass alle Geschopfe einzig dazu da sind, dem Menschen zu dienen,
erheblich abschwicht und relativiert. Er gibt sie nicht ganz auf, doch weit
davon entfernt ist er nicht.

5.11.1 Predigten zu verschiedenen Themen und Anlédssen

In seiner achten Predigt ,gegen die Zornigen“ vergleicht Basilius die giftigen
und wilden Tiere mit der menschlichen Leidenschaft des Zorns: ,Haben
wir selbst einmal dem Zorn Raum gegeben, ihm wie einem gewaltigen
Strom freien Lauf gelassen oder in Ruhe die hissliche Verzerrung der von
dieser Leidenschaft Erfassten beobachtet, dann wurde uns ja in der Tat die
Richtigkeit des Wortes klar: ,Ein zornmiitiger Mann hat kein anstédndiges

221

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Aussehen’ (Spr 11,25). Hat namlich diese Leidenschaft (mdfog) einmal die
verniinftigen Uberlegungen (Moywopét) verdringt und die Herrschaft iiber
die Seele (duvaoTtela Ti| Yuyi|) erhalten, so verliert sie den Menschen
vollstindig und ldsst ihn {iberhaupt nicht Mensch sein, da ihm ja die
Vernunft (Aéyog) nicht mehr zu Gebote steht. Was bei giftigen Tieren das
Gift, das ist bei gereizten Menschen der Zorn. Sie wiiten wie die Hunde,
schnellen vorwirts wie die Skorpione, beifflen wie die Schlangen. Auch
die Schrift weifl die von der Leidenschaft Erfassten mit den Namen der
Tiere zu benennen, denen sie mit ihrer schlimmen Eigenschaft gleichen.
Sie nennt sie namlich ,stumme Hunde® (Jes 56,10), ,Schlangen; ,Natternbrut’
(Mt 23,33) und dergleichen. Denn die, die zur Schidigung des Néachsten
und zur Vernichtung ihrer Verwandten bereit sind, diirfen mit Recht zu
den wilden und giftigen Tieren gerechnet werden, die von Natur aus
(¢x @lUoewg) einen unverschnlichen Hass gegen die Menschen tragen.”
(Basilius von Caesarea, Homilia 8, 1) Wenn also die Leidenschaft (né6oc)
statt der Vernunft (Aéyog) die Herrschaft iiber die Seele (Suvoateio ti|g
Yuyfc) ibernimmt, wird der Mensch wie ein Tier, und zwar wie ein sehr
schédliches. Basilius argumentiert stoisch, ganz anders als Aristoteles, der
dem Zorn auch Positives abgewinnen kann, verbindet seine Gedanken aber
mit etlichen biblischen Zitaten. Bibel und Philosophie stimmen in dieser
Wahrnehmung iiberein.

Dass Tiere jedoch auch iiber sehr beriihrende Verhaltensweisen verfii-
gen, zeigt Basilius in einem personlich gehaltenen Beispiel der vierten
Predigt ,auf die Mdrtyrin Julitta®. An sich geht es in der Predigt um den
gemafl stoischen Idealvorstellungen richtigen Umgang mit dem Tod eines
nahestehenden Menschen. Dieser ist gepragt von der Leidenschaftslosigkeit
(amdBewa), dem gleichmiitigen Hinnehmen dessen, was Gott in seiner
unerforschlichen Weisheit fiir die Menschen bestimmt hat. So schreibt
Basilius: ,Der Verlust eines geliebten Kindes, einer treuen Gattin, eines
lieben Freundes oder eines Verwandten voll lauteren Wohlwollens fallt
einem Einsichtsvollen nicht schrecklich schwer, der die rechte Vernunft zur
Fihrerin des Lebens hat (tov 6pBov Adyov fyepdva g Lwiig €xovtt).
(Basilius von Caesarea, Homilia 4, 4) Um die entscheidende Rolle der Ver-
nunft deutlicher herauszustellen, vergleicht Basilius nun die menschliche
mit der tierlichen Trauer. Diese ist dadurch gekennzeichnet, dass Tiere
viel schwerer vom gewohnten Umgang mit verstorbenen ArtgenossInnen
loskommen: ,Ich sah selbst einmal einen Ochsen an einer Futterkrippe
weinen, da ihm sein Weide- und Jochgefdhrte gestorben war. Auch bei

222

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

anderen Tieren kann man sehen, dass sie sehr an der Gewohnheit hdngen.*
(Basilius von Caesarea, Homilia 4, 4)

Die Botschaft ist also angesichts der Trauer dieselbe wie angesichts des
Zorns: Beherrsche deine Gefiihle, denn das allein ist deiner wiirdig! ,Reg
dich nicht auf tiber das Ungliick! Sprich nicht von einem blinden Zufall der
Dinge, als wire kein Lenker, der die Welt regiert. Mutmafie auch keinen
bosen Weltenschopfer und briite nicht in unméfiiger Trauer verderbliche
Lehren aus; fall nicht ab vom wahren Glauben! [...] Denk daran, dass Gott,
der uns gestaltet und beseelt hat, jeder Seele eine eigene Lebensdauer gege-
ben und den einen Menschen diese, den anderen eine andere Sterbestunde
bestimmt hat.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 4, 5)

Auf der inhaltlichen Ebene weicht Basilius keinen Millimeter von der uns
heute fremd gewordenen stoischen Lehre ab, den Tod mit Gleichmut zu
ertragen. Interessant ist jedoch, welche Zwischentone er sendet. Wéhrend
er namlich zunéchst aus der Perspektive des unbeteiligten Beobachters in
der dritten Person formuliert, wechselt er bei der Erwahnung des Ochsen
schlagartig in die Perspektive des betroffenen Teilnehmers und spricht in
der ersten Person: ,Ich sah selbst einmal...“ Offensichtlich ist ihm die
Trauer des Ochsen sehr zu Herzen gegangen. Doch schon der nichste Satz
wechselt wieder in die unpersonliche Form des ,kann man sehen” oder ,,ist
sehr zu sehen®. Es scheint, als wollte Basilius das Mitgefiihl mit dem Ochsen
gleich wieder verdringen, nachdem er sich bei einer starken Emotion er-
tappt hat. Doch in Wirklichkeit zeigt er ausgerechnet hier sehr personliche
Gefiihle, die ihn menschlich erscheinen lassen. Die Begegnung mit dem
Tier rithrt seine Seele an — und er erkennt etwas von sich selbst. Zugleich
begreift er, wie rithrend die Trauer des Tieres {iber seinen Artgenossen ist.

In seiner zweiten Predigt iiber Dtn 15,9 ,,Hab acht auf dich selbst!” fiihrt
Basilius die klassische stoische Argumentation vor, dass Tiere das ihnen
Forderliche von Natur aus erkennen und tun, wahrend Menschen dies
aus verniinftiger Einsicht heraus tun sollen: ,Es heifst: ,Hab acht auf dich
selbst!* Ein jedes Tier hat von Haus aus (olko8ev), von Seiten Gottes, der
alles erschaffen, die Fahigkeiten (dgoppog) zum Schutze seines eigenen
Daseins. Du kannst bei aufmerksamer Beobachtung finden, dass die meis-
ten Tiere ohne Belehrung (&didaxtov) das Schéadliche zu meiden wissen
und anderseits durch irgendein natiirliches Ziehen (puowi] Tivt 6Akf]) zum
Genuss des ihnen Niitzlichen angetrieben werden. Deshalb hat auch der
uns erziehende Gott (moudevwv Npag Oeog) dieses grofle Gebot gegeben,
damit, was jenen von Natur, uns mit Hilfe der Vernunft zuteilwerde, (6mep
éxelvolg €x @Uoews, ToDTo MUV £x TA|g ToD Adyou BonBeing), damit von

223

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

uns mit Aufmerksamkeit und anhaltendem Nachdenken geschehe, was
bei den Vernunftlosen uniiberlegt (&vemotdtwe) richtig zuwege kommt,
damit wir ferner gewissenhafte Verwalter der uns von Gott gegebenen
Fahigkeiten seien, indem wir die Stinde fliechen wie die Vernunftlosen das
giftige Futter, und nach Gerechtigkeit streben, wie jene nach geniefibaren
Krautern suchen. ,Hab also acht auf dich selbst!* damit du imstande seiest,
das Schidliche vom Heilsamen zu unterscheiden. (Basilius von Caesarea,
Homilia 2, 2)

Wiederum dient der Kontrast zwischen Vernunftbegabten und Vernunft-
losen der ethischen Ermahnung. Um der Ermutigung zu einem vernunftge-
leiteten Leben willen fiihrt Basilius dann auch den Anthropozentrismus
an: ,Du hast eine verstindige Seele erhalten (Wuynv Elafeg voepav), mit
der du Gott erkennst, die Natur der Dinge ergriindest, die so siife Frucht
der Weisheit pfliickst. Alle Landtiere, die zahmen wie die wilden, und alle
Tiere, die im Wasser leben und die Luft durchfliegen, sind dir dienstbar
und untertan (300AG €aTt kat Voxelpta).“ (Basilius von Caesarea, Homilia
2, 6) Die Herrschaft tiber die Tiere ist fiir Basilius also einerseits ein Erweis
der Giite Gottes und andererseits ein Beleg fiir die spezifisch menschlichen
Fahigkeiten.

Dass die Vernunftbegabung verpflichtet, ist auch Grundlage eines Ge-
dankens der siebten Predigt in Zeiten einer Hungersnot. Basilius geifielt die
menschliche Praxis, angesichts der Not nur auf den eigenen Vorteil zu
schauen, und verweist auf die Tiere, die stets zum Teilen bereit sind: ,Zei-
gen wir Vernunftbegabte uns doch nicht grausamer als die vernunftlosen
Tiere! Diese leben vom natiirlichen Wachstum der Erde wie von einem
Gemeingut (xowf]). Schatherden weiden auf einem und demselben Berg;
viele Pferde suchen ihr Futter auf einer und derselben Wiese, und alle Tiere
gestatten so einander den Genuss des nétigen Futters. Wir aber bergen in
unserem Schofle, was allen gemeinsam ist und behalten allein, was vielen
gehort.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 7, 8)

Auch in seiner elften Predigt gegen die Alkoholiker fithrt Basilius (wie
vor ihm schon Irendus von Lyon und Clemens von Alexandrien) die Tiere
als die ,verniinftigeren“ Vorbilder an. Denn der Alkohol fordere sexuelle
Ziigellosigkeit und Perversion, und so seien Betrunkene noch unverniinf-
tiger als die Vernunftlosen: ,Ja, ich mdchte sagen, dass die Berauschten
unverniinftiger (¢Aoywtépor) sind als Vieh: alle Vierfiifligen, auch die wil-
den Tiere (Onpia), haben ihre geregelten Antriebe (Oppow) zur Begattung.
Diejenigen aber, die im Banne der Trunkenheit stehen und deren Leib mit
unnatiirlicher Hitze gesittigt ist, werden jeden Augenblick und jede Stunde

224

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

zu unlauteren und schamlosen Umarmungen und Liisten gereizt.“ (Basilius
von Caesarea, Homilia 11, 3) ,,Die Vernunftlosen kennen die Grenzen der
Natur (tovg 6poug g pUTews); die Betrunkenen aber suchen im Manne
das Weib und im Weibe den Mann. (Basilius von Caesarea, Homilia 11, 4)

Das natiirliche Streben nach dem Guten haben Menschen und Tiere
oft gemeinsam, etwa die Liebe zu den Eltern oder zu WohltiterInnen.
Ausdriicklich vergleicht Basilius daher die menschlichen Kinder mit den
Tieren. Der Clou seiner Mahnung in der zweiten seiner 55 ,ausfiihrlichen
Regeln® ist dann aber selbstverstindlich die Liebe zu Gott als unserem
Vater, als unserer Mutter sowie als unserem unermesslichen Wohltiter.
Hier kommt Basilius auch auf das beriihmte Jesaja-Zitat zu sprechen, dem
gemafl Ochs und Esel ihren Herrn kennen, Israel aber nicht.

»Es liegt demnach schon natiirlicherweise (guow®c) in uns, was aus
freier Wahl (mpoaipeoic) vervollkommnet wird, wenn wir nicht aus Bosheit
in unseren Gesinnungen verkehrt sind. Daher wird die Liebe gegen Gott
als eine notwendige Schuld von uns gefordert, deren Mangel fiir die Seele
das unertriglichste aller Ubel ist. [...] Wenn aber schon die Kinder zu ihren
Eltern eine natiirliche Liebe (puowy| otopyr) haben, wie es sowohl das
Benehmen der Vernunftlosen als auch die Zuneigung der Menschen in
den ersten Jahren zu ihren Miittern zeigt, so diirfen wir uns doch nicht
dadurch unverniinftiger (dAoywtépor) als die Unmiindigen und wilder als
die Tiere erweisen, dass wir uns lieblos und fremd gegen unsern Schopfer
benehmen. [...] Unter denjenigen, die ein natiirlicher Zug zu lieben nétigt,
steht der Wohltiter oben an, und dieser Zug findet sich nicht ausschlief3lich
bei den Menschen, sondern auch bei fast allen Tieren, dass sie sich zu
denen hingezogen fiihlen, die ihnen Gutes erwiesen haben. ,Es kennt, heifit
es, ,der Ochs seinen Eigentiimer und der Esel die Krippe seines Herrn!
Es sei aber ferne, dass uns das Folgende gesagt werde: ,Israel aber kennt
mich nicht, und mein Volk versteht mich nicht. (Jes 1,3) Denn was soll ich
vom Hunde und vielen anderen derartigen Tieren sagen, die eine so grofie
Erkenntlichkeit gegen ihre Erndhrer zeigen? Fiihlen wir uns aber von Natur
in Wohlwollen und Liebe zu den Wohltitern hingezogen und unterziehen
wir uns jeder Anstrengung, um die uns zuvor bewiesenen Wohltaten zu
vergelten, welche Rede konnte dann wohl die Geschenke Gottes wiirdig
schildern?® (Basilius von Caesarea, Regulae fusius tractatae 2)

Tiere werden zornig und Tiere trauern. Tiere sorgen fiir sich selbst und
teilen die Nahrung miteinander. Sie praktizieren die Sexualitit in Maflen
und kennen und lieben ihre Eltern und WohltéterInnen. Basilius weif3 eine
Menge von den Tieren, er mag und schitzt sie und nimmt sie viel haufiger

225

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

als Vorbild denn als abschreckendes Beispiel. Dariiber hinaus halt er sich
als Monch an die Abstinenz von Fleisch und lebt vegetarisch. Dazu rit er
auch in seiner ersten Predigt iiber das Fasten.

In der Spiritualitdt der frithen Monche ist das Fasten einschliefSlich der
Fleischabstinenz wie die sexuelle Enthaltsamkeit Teil einer frei gewidhlten
Praxis, die dem Paradies nahekommen und ein Leben wie die Engel fithren
mochte. ,Das Fasten war schon im Paradies ein Gebot. Das erste Gebot,
das Adam erhielt, lautete: Vom Baume der Erkenntnis des Guten und des
Bosen sollt ihr nicht essen!* (Gen 3,17) [...] Ja selbst das Leben im Paradies
ist ein Vorbild des Fastens, nicht nur insofern der Mensch engelgleich wan-
delte und durch Geniigsamkeit die Ahnlichkeit mit den Engeln bewahrte,
sondern auch, weil alles, was Menschenverstand danach ersann, wie das
Weintrinken (oivorooia), das Schlachten der Tiere ({woBvoia), iberhaupt
alles, was den Menschengeist triibt, den im Paradiese Lebenden noch nicht
bekannt war. (Basilius von Caesarea, Homilia 1, 3) Es ist bemerkenswert,
dass Basilius hier vom ,Schlachten® bzw. ,,Opfern® der Tiere schreibt und
nicht vom ,Fleischgenuss’, wie es in Analogie zum Weintrinken nahege-
legen hitte. Wiahrend es beim Weintrinken um dessen alkoholisierende
Wirkung und damit um ein menschliches Problem geht, dreht sich die
Fleischabstinenz um das Leiden der Tiere, die ihr Leben lassen miissen.
Das wird in der Formulierung sehr deutlich, die noch dazu im Griechi-
schen poetisch klingt, weil oivomoaia und {woBvaio denselben Rhythmus
und dieselbe Endung haben und sich reimen. Strikt anthropozentristisch
liee sich eine solche Uberlegung kaum begriinden. Hier weitet sich der
Blick des empathischen Predigers und begreift die Tiere als eigenstindige
Teloi und sensible Lebewesen.

Die paradiesische Pflicht zur Fleischabstinenz in Gen 1 gilt jedoch auch
fiir die Tiere. Auch sie sollen sich rein pflanzlich erndhren. Deswegen wird
Daniel, der vom babylonischen K6nig Nebukadnezar in eine Léwengrube
geworfen wird, zu einem Prototyp der Fastenden. Denn die Lowen nehmen
ihn zum Vorbild und verspeisen ihn nicht: ,Daniel sodann, der ,Mann des
Wohlgefallens® (Dan 9,23; 10,11), der drei Wochen lang kein Brot af$ und
kein Wasser trank (Dan 10,2), lehrte, in die Grube geworfen, selbst die L6-
wen fasten (Dan 6,16-22). [...] denn sie 6ffneten gegen den Heiligen ihren
Rachen nicht“ (Basilius von Caesarea, Homilia 1, 7) Die ganze Schopfung
verzichtet darauf, andere Lebewesen zu verzehren - so das Ideal von Gen 1,
das Basilius mit dem frithen Monchtum aufgreift und verwirklicht.

Eindringlich fasst Basilius schliefilich die Vorziige des Fleischfastens zu-
sammen: ,,Kein Tier beklagt seinen Tod; kein Blut wird vergossen; kein To-

226

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

desurteil wird von dem unerbittlichen Bauche gegen die Tiere gesprochen;
es ruht das Messer der Schlachter. Der Tisch begniigt sich mit dem, was
von selbst wichst.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 1, 7) Viel deutlicher
kann man seine Verantwortung fiir das Wohl der Tiere kaum ansprechen.
Basilius zeichnet ein Friedensbild, wie es Gen 1 und Jes 11 nicht treffender
geschildert haben. Natiirlich verpflichtet er die Christinnen nicht, sich
fleischlos zu erndhren, sondern réit ,nur® im Sinne einer freien Entschei-
dung dazu - die Fleischabstinenz aber und der damit signalisierte mafSvolle
Fleischverzehr sind allen ChristInnen aufgetragen (Ian Jones 2013, 28-29).
Doch sein Blick ist fest auf das Wohlergehen der Tiere gerichtet. Man mag
diskutieren wie man will: Anthropozentrismus ist das definitiv nicht mehr.
Obgleich Basilius diesen in der Theorie nie bezweifelt, wendet er sich doch
praktisch von ihm ab.

5.11.2 Die neun Homilien zum Hexaemeron

Mit den Opuhion g v E€orjpepov erdffnet Basilius eine lange und illus-
tre Reihe von Werken einer neuen literarischen Gattung. Der Begriff to
eCanpepov, der das sechstigige Schopfungswerk bezeichnet, findet sich
erstmals bei Philon, Legum allegoriae 2, 12, und in der christlichen Litera-
tur erstmals bei Theophilus von Antiochien, Ad Autolycum 2, 12. Die Lite-
raturgattung der Auslegung der ersten Schopfungserzahlung begegnet uns
ebenfalls zuerst bei Philon, ndmlich De opificio mundi. Basilius verwen-
det dann 1} é€arjpepog, die sechstigige Schopfungsgeschichte, ausdriicklich
im Buchtitel. ,Das Hexaemeron Basilius® des GrofSen ist das fritheste, aus-
schliellich dem Schépfungsbericht gewidmete Werk, das iiberliefert ist;
es ist zugleich das einflussreichste der nicht allegorisch zu deutenden.
(Jacobus C.M. van Winden 1988, 1260) Es hat direkten Einfluss auf die
beiden nichsten Autoren dieser Gattung, ndmlich Gregor von Nyssa, der
die Schrift seines Bruders gegen Missverstdndnisse verteidigt (Kapitel 5.12),
und Ambrosius von Mailand, der die Predigten seines bischoflichen Kolle-
gen Basilius 386 fast wortlich tibernimmt (Kapitel 5.13).

Basilius hat die Predigten wohl zu Beginn der Fastenzeit seines letzten
Lebensjahres 378 gehalten — und zwar innerhalb von fiinf Tagen, Montag
bis Freitag, wobei an allen Tagen zwei, nimlich morgens und abends, nur
am Mittwoch eine einzige der neun Homilien gehalten wurden (Stig Y.
Rudberg 1997, XVI). Andrew Louth (2009, 44) vermutet, dass es eine alte

227

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Tradition gewesen sein diirfte, wihrend der Fastenzeit das gesamte Buch
Genesis zu lesen.

Schon im Aufbau distanziert sich Basilius sichtbar von der stoischen
Scala naturae. Wahrend Philon seine Gliederung von De opificio Dei der
stoischen Hierarchie des Seienden anpasst, bleibt Basilius strikt bei der bib-
lischen Reihenfolge. So gliedert er die drei Tierhomilien in Hexaemeron 7-
9 folgendermafien: Wassertiere (7) — Lufttiere (8) — Landtiere und Mensch
(9) (vgl. Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8, 2, wo er dies ausdriicklich
betont). Man spiirt das gegeniiber der griechisch-romischen Philosophie
deutlich gewachsene christliche Selbstbewusstsein.

Methodisch weist Basilius eine allegorische Auslegung der Schopfungs-
erzdhlung klipp und klar zuriick: ,Ich kenne die Gesetze der Allegorese
(vépovg aAAnyoplag), obschon ich sie nicht aus mir selbst geschopft habe,
auf die ich vielmehr in den Arbeiten anderer gestofien bin. Sie nehmen
die Schriftworte nicht in ihrem gewdhnlichen Sinne und nennen Wasser
nicht Wasser, sondern verstehen darunter irgendeine andere Natur; auch
Pflanze und Fisch deuten sie willkiirlich, verdrehen und deuten auch die
Entstehung der kriechenden und anderen Tiere (6npiwv) ganz nach ihrem
Geschmacke, wie die Traumdeuter die Traumerscheinungen ganz nach
ihrem Kopfe auslegen. Wenn ich aber von Gras hore, dann denke ich an
Gras, und Pflanze, Fisch, Wildtier, Haustier, iiberhaupt alles verstehe ich so,
wie es gesagt wird.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 1; vgl. auch 3, 9)
Damit distanziert sich Basilius von einer Tradition, die bei Theophilus von
Antiochien (Ad Autolycum 2, 16-18, vgl. Kapitel 5.2) beginnt und bei den
Alexandrinern Clemens und Origenes (vgl. Kapitel 5.4 und 5.6) zur Bliite
gelangt.

Im Gegensatz zur Allegorese verwendet Basilius in enormem Maf3
und mit grofler Selbstverstandlichkeit das Wissen der antiken Naturwis-
senschaft (Andrew Louth 2009, 53). Doch steht dieses immer im Dienst
theologischer und ethischer Aussagen. Die wichtigsten von ihnen sollen im
Folgenden prisentiert werden:

Es gibt einen durchdachten und vollkommenen gottlichen Plan zum Woh-
le aller Lebewesen, aber besonders des Menschen: Basilius beschreibt den
gottlichen Schopfungsplan als vollkommen und alle Geschdpfe umfassend:
sJedes aber der geschaffenen Wesen (éxactov 8¢ t@v yevopévwv) hat ir-
gendeinen eigenen Zweck (id16v Tiva Adyov) in der Schopfung zu erfiillen.”
(Basilius von Caesarea, Hexaemeron 5, 4) ,Nichts uber das Nitzliche
hinaus (mepittétepov tijg ypelag) hat unser Gott erschaffen, aber auch
nichts von den notwendigen Dingen (t@v dvaykaiwv) vergessen. (Basilius

228

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

von Caesarea, Hexaemeron 8, 7) Zwei Beispiele, die die Perfektion der
Schépfung belegen sollen, sind die Beobachtung, dass Beutetiere hohere
Fortpflanzungsraten haben, um Fressverluste auszugleichen (Basilius, He-
xaemeron 9, 5; so auch schon Laktanz, vgl. Kapitel 5.7), und der Korperbau
der Tiere: ,,Auch wenn du auf die Glieder der Tiere siehst, wirst du finden,
dass der Schopfer kein iiberfliissiges gegeben, kein notwendiges fortgelas-
sen hat“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 5) Einmal geht es um das
Tierverhalten, das andere Mal um die Tiermorphologie. Beide zeigen, wie
gut die Tiere an ihre Lebensbedingungen angepasst sind.

Bemerkenswert ist, dass Basilius einen vergleichsweise schwachen An-
thropozentrismus vertritt: ,Wenn also eine Grasart auch nur Tieren niitz-
lich ist, so kommt doch der Nutzen, den diese davon haben, auch uns zu-
gute...“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 5, 2) Das ist weit vorsichtiger
formuliert als bei manchem Autor vor ihm. Dabei kennt Basilius durchaus
dreierlei Niitzlichkeit der nichtmenschlichen Schopfung fiir den Menschen,
namlich materiell, religios und ethisch: ,Das eine ist fiir die Menschen
da zur NutzniefSung, das andere zur Betrachtung des Schépfungswunders.
Wieder andere Dinge sind schrecklich, um unserm Leichtsinn zu wehren.”
(Basilius von Caesarea, Hexaemeron 7, 6) Dennoch betont Basilius, dass
Gott fiir alle Geschopfe sorgt: ,Der Herr itber Wind und Meer hat dem
kleinen Lebewesen eine Spur seiner groflen Weisheit eingesenkt. Nichts,
was Gott nicht vorausgesehen, wofiir er nicht vorgesorgt hitte (Ov3&v
ampovonTtov, ovdev fpeinuévov mapa O=ol). Alles schaut sein nie schla-
fendes Auge (Spr 15,3). Allen ist er nahe, sorgt fiir eines jeden Wohl
(exmopilwv éxdotw TNV owtnplav). (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
7, 5) Der Begriff cwtnpio ist hier durchaus doppeldeutig - er kann auch
mit ,Heil“ Gibersetzt werden. Gott sorgt also fiir das ,,Heil aller Lebewesen,
sogar der kleinsten. Das ist eine starke Ansage!

Die naturwissenschaftliche Betrachtung der Schopfung fiihrt zum umso
grofleren Lob des Schipfers (vgl. Domenico Ciarlo 2007, 144): So mahnt
Basilius: ,Lerne in allem die Weisheit Gottes kennen, und hére nie auf,
sie zu bewundern und in jeder Kreatur den Erschaffer zu verherrlichen
(B Téomg Tiig kTioews do&alerv Tov mownTiiv)!“ (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 8, 7) Als besondere Beweise fiir Gottes Grofe und Kreativitat
sieht er die Vielfalt der Arten und ihrer Beschaffenheit und sagt: ,Alle
Fischarten einzeln aufzéhlen wollen, hiefie aber die Wogen des Ozeans zah-
len oder das Wasser des Meeres mit hohler Hand messen wollen.” (Basilius
von Caesarea, Hexaemeron 7, 1) Auch die Angemessenheit der natiirlichen
Verhaltensweisen zeige Gottes Grofle, etwa die Wanderung der Fische und

229

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Meerestiere von Laich- zu Futterpldtzen und von Winter- zu Sommerauf-
enthalten: ,Wer ist es, der sie treibt? Wo ist ein koniglicher Befehl? Welche
offentliche Bekanntmachung gibt ihnen die bestimmte Zeit an? Wer ist ihr
Fiihrer in die Fremde? Du siehst iiberall die gottliche Anordnung, wie sie
selbst die kleinsten Dinge beherrscht. (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
7, 4) Analog deutet Basilius auch den Zug der Vogel (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 8, 5).

Man spiirt die Begeisterung des Bischofs, wenn er am Ende eines Tages
seine Predigt so beschliefit: ,Die Schriftworte, nur so gelesen, sind ein paar
kurze Silben. ,Es bringen die Wasser hervor gefliigelte Tiere, die {iber der
Erde am Firmament des Himmels dahinfliegen: (Gen 1,20) Erforscht man
aber den Sinn dieser Worte, dann wird das grofle Wunder der Weisheit
des Schopfers offenbar. Wie vielerlei Gefliigel hat er doch vorgesehen! Wie
hat er sie doch nach Art und Gattung geschieden, und wie jede Art durch
Eigentiimlichkeiten charakterisiert! Der ganze Tag reichte nicht aus, euch
die Wunder der Luft zu schildern. (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8,
8)

Manche Tiere dienen dem Menschen als negatives Vorbild: Die moralana-
loge ,,Schlechtigkeit (xoxio) der Tiere spielt bei Basilius eher eine geringe
Rolle und betrifft vor allem die Beutegreifer. So beschreibt er die ,List*
des Krebses, der sich von Austern ernihrt, folgendermafien: ,Den Krebs
geliistet nach dem Fleisch der Auster; aber wegen der harten Schale kann
er der Beute schwer habhaft werden. [...] Wenn er sieht, wie die Auster
sich an windstillen Platzchen behaglich wirmt und ihre Schalen gegen
die Sonnenstrahlen 6ffnet, dann wirft er unversehens ein Steinchen dazwi-
schen, verhindert so das Verschlieflen und ersetzt damit, wie man sieht,
mit List das, was thm an Kraft fehlt. Das ist die Schlechtigkeit derer, die
keine Vernunft und keine Stimme besitzen (AUt 7 kaxio T@v prjte Adyou
prite wvilg petexévtwv). — Ich mochte dir den Erwerbssinn und die
Geschicklichkeit der Krebse wiinschen, ohne dass du dabei dem Néchsten
schadest.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 7, 3) Ein zweites Beispiel ist
noch bemerkenswerter: Der Polyp passt sich farblich seiner Umgebung an,
damit seine Beute sich in Sicherheit wiegt und ihm so nahe kommt, dass
er sie fangen kann. So gleiche der Polyp jenen Menschen, die sich ihrer
Umgebung anpassen, selbst wenn diese moralisch verdorben ist (Basilius
von Caesarea, Hexaemeron 7, 3). Es gibt also tierliches Verhalten, das mo-
ralisch gesehen nicht nachahmenswert ist. Insgesamt {iberwiegen aber die
Beispiele positiven tierlichen Verhaltens bei weitem.

230

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

Viele Tiere dienen dem Menschen als positives Vorbild: Zunichst einmal
sieht Basilius einige Vorbildmdoglichkeiten im Blick auf Tugenden, die die
Beziehung des Menschen zu sich selbst betreffen. So soll die natiirliche
Selbstbegrenzung der Tiere fiir die Menschen ein Vorbild der MafShaltung
sein: ,Wie haben sich doch die Fischarten je einen entsprechenden Ab-
schnitt zugeteilt, betreten kein fremdes Gebiet, sondern bleiben in ihren
Grenzen! [...] Aber wir sind nicht so. Woher kommt das? Weil wir die
ewigen Grenzen verriicken, die unsere Viter gesetzt haben. Wir verteilen
die Erde, fiigen Haus an Haus, Acker an Acker, um dem Néchsten etwas zu
nehmen. [...] Der Fisch widerspricht dem Gesetz Gottes nicht (Ix0Ug ovx
avTiAéyel vopw Oeod), doch wir Menschen wollen uns nicht an die heil-
samen Lehren halten (&vBpwmol owtnpiwv didayudtwy ovk avexopeda).
Verachte die Fische nicht, weil sie sprach- und vernunftlos (Gpwva wat
aroya) sind! Fiirchte dich vielmehr, unverniinftiger (dhoywtepog) als sie
zu sein, wenn du dich der Anordnung Gottes nicht figst!“ (Basilius von
Caesarea, Hexaemeron 7, 3-4) Die abschlielende Mahnung ist bemerkens-
wert. Einerseits, weil es um Achtung und Respekt vor den Tieren geht —
ein Ton, den wir bisher in der frithchristlichen Literatur kaum so gehort
haben - und andererseits, weil dieser Respekt ausgerechnet gegeniiber den
Fischen eingefordert wird, die gemafl der stoischen Scala naturae unter
allen Tieren den niedrigsten Rang einnehmen. So gesehen kommt Basilius
den Tieren sehr weit entgegen!

Die konsequente Ausrichtung der Tiere auf ihre Zukunft kann fiir Ba-
silius zum Vorbild menschlicher Hoffnung werden: Er spricht von der
~Begabung der Tiere mit einem Blick fiir die Zukunft, auf dass auch wir
nicht an diesem gegenwértigen Leben hdngen, sondern unsere ganze Sorge
auf das kiinftige Leben verwenden.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
9, 3) Wiederum sieht er ausgerechnet die Fische als besonders vorbildhaft:
»Die Fische wissen um eine gewisse Vorsorge fiir die Zukunft; wir aber ver-
geuden aus Mangel an Zukunftshoffnung in tierischer Wollust unser Leben.
Der Fisch wechselt so viele Meere, um irgendeinen Vorteil zu finden; was
willst du sagen, der du im Miiffiggang dahinlebst? (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 7, 5) Aber auch die Beharrlichkeit der Schwalbe, die sich von
Riickschldgen beim Nestbau oder bei der Aufzucht der Brut nie entmutigen
lasst, beeindruckt den Bischof (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8, 5).

Vorbilder fiir die sozialen Tugenden findet Basilius eher bei den Tieren
der Luft und des Landes - ihr Sozialverhalten ldsst sich leichter beobach-
ten. So rithmt er die Gastfreundschaft der Krahen (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 8, 5), die Sorge der Storche fiir die alten Eltern (Basilius,

231

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Hexaemeron 8, 5), also den legendéren, noch heute so genannten und auf
die Menschen iibertragenen ,Storchendank® (avtimehapywoig), die gren-
zenlose Treue der Hunde zu ihrem Herrn, neben dem sie nach dessen Tod
so lange sitzen bleiben, bis sie selbst verhungern (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 9, 4), und generell die Liebe der Tiere zwischen Eltern und
Jungen: ,,Unbegreiflich grof3 ist bei den Tieren die gegenseitige Liebe der El-
tern und Jungen, weil Gott, der sie erschaffen hat, den Mangel an Vernunft
durch ein Ubermaf sinnlicher Gefiihle ersetzt hat (8161t 6 Snpiovpyrioag
a0t @0 TNV ToD Adyou ENAeyy Sl TAG TV aioOntnplwv Teplovaiag
mopepudrioato). (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 4)

Bleibt noch die Frage nach den intellektuellen Fihigkeiten der Tiere:
Zunichst einmal unterscheidet Basilius in stoischer Tradition die Tiere
als beseelte von den Pflanzen als unbeseelten Lebewesen (Basilius von
Caesarea, Hexaemeron 7, 1). Zwischen den einzelnen Tieren gibt es fiir
ihn unterschiedliche Grade der Beseelung: Landtiere haben mehr vom Le-
bensprinzip der Seele als Wassertiere (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
8,1). In jedem Fall aber ist die Seele der Tiere irdisch und damit sterblich:
»Da nach der Schrift die Seele eines jeden Tieres sein Blut ist (Lev 17,11),
das Blut aber sich verdichtet und in Fleisch verwandelt, das Fleisch aber
verwest und in Erde sich auflost, so ist die Tierseele natiirlich erdhaft. [...]
Glaub nicht, sie sei élter als ihre korperliche Substanz oder sie werde nach
der Auflosung des Fleisches fortbestehen!“ (Basilius von Caesarea, Hexae-
meron 8,2) Damit negiert Basilius nicht nur die Préexistenz der Tierseele
(und damit auch die Seelenwanderung), sondern ebenso deren Postexistenz
in der Ewigkeit. Trotz aller Tierliebe bleibt er mit einem (fragwiirdigen)
Verweis auf die Bibel ganz bei der klassischen stoisch-christlichen Position.

Dabei erkennt Basilius in manchen Tieren sehr wohl eine Fihigkeit,
die dem menschlichen syllogistischen Schlussfolgern héchst dhnlich ist.
Zwei Beispiele dafiir sind Geier und Hunde. Die Geier folgen ziehenden
Heeren, weil sie sich davon Leichen erhoffen — und das konnen sie nicht
von Geburt an wissen, sondern nur aus Anschauungen lernen. Basilius fasst
das vieldiskutierte Beispiel so zusammen: ,,Du siehst ja unzdhlige Scharen
Geier den Heeren folgen, die aus der Waffenriistung auf den Ausgang
schlieen. Das ist aber menschlichem Uberlegungen nicht fern (o0 paxpdv
€0t Aoylop®v avBpwtivwv).“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8, 7)
Die Aloga-These steht wie ein Dogma im Raum, das Basilius nicht in Frage
stellen will. Und doch fragt man sich, warum das Verhalten der Geier dem
menschlichen Uberlegen nur ,nicht fern“ sein soll und wie es sich dann
eigentlich erklaren lasst.

232

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

Das zweite Beispiel stammt von Chrysipp — wir haben es bereits bei
Sextus Empiricus (Kapitel 3.6.3) und Tiberius Iulius Alexander, dem Neffen
Philons (Kapitel 3.6.1), kennengelernt: ,Was die Weltweisen nach langen
Jahren des Studiums kaum gefunden haben, namlich die Kettenschliisse
(tag TV ovAAoylop@v TAoKAS), das weill, wie man sieht, der Hund, nur
von der Natur belehrt (mapd T @ioews Temoudevpévos). Wenn er nam-
lich ein Wild aufspiirt und dabei auf verschiedene Fahrten stof3t, dann den
tiberallhin fithrenden Spuren nachgeht, so spricht er doch mit solchem
Verhalten nur den Syllogismus aus (t1)v cuAhoytoTiknv ewvrv): ,Das Wild
hat sich dahin oder dorthin oder nach einer dritten Seite hin gewendet;
aber es ist weder dahin noch dorthin gelaufen; folglich muss es nach dieser
Seite hin gelaufen sein. So findet er nach Ablehnung des Unrichtigen das
Richtige:“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 4) Der Hund vollzieht
also nach Basilius keinen syllogistischen Schluss, sondern wird ,von der
Natur belehrt®. Hier bleibt der Bischof ganz bei der traditionellen stoischen
Lehre.

Wie schon Laktanz (Kapitel 5.7) fithrt auch Basilius den aufrechten
Gang des Menschen als zentrales biologisches Korrelat zur Vernunftbega-
bung an. Den Halbsatz in Gen 1,24 ,Die Erde bringe hervor® legt er so aus:
»Die Tiere sind erdgeboren und zur Erde geneigt. Aber das ;himmlische
Gewachs' (Platon, Timaios 90 A-B), der Mensch, zeichnet sich ebenso sehr
durch den Korperbau wie durch den Adel seiner Seele aus. Welche Gestalt
haben die Vierfiifler? Ihr Kopf ist der Erde zugekehrt, sieht auf den Bauch
und sucht auf jede Weise dessen Lust zu befriedigen. Dein Haupt ist dem
Himmel zugewandt; deine Augen schauen nach oben.* (Basilius von Cae-
sarea, Hexaemeron 9, 2) Die Vernunftbegabung dient also vor allem dazu,
den Menschen auf Gott hin zu orientieren, damit er seiner Verwandtschaft
mit Gott gerecht wird. Wie bei Laktanz werden die Kérpermerkmale des
aufrechten Gangs und des erhobenen Blicks zum Code sozialer Ordnung.

Dennoch wird das Fehlen der Vernunft bei den Tieren durch ein Uber-
mafd der Gefiihle ausgeglichen (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 4).
So wird trotz allem die giitige Fiirsorge Gottes fiir seine Geschopfe sicht-
bar: ,Dass Gott den Mangel an Vernunft in der Tierwelt ausgleicht, offen-
bart zugleich die Giite des christlichen Schopfergottes und seine Liebe zu
jeglicher Kreatur, ein entscheidend neues Moment in der Sicht der Natur,
vor allem gegeniiber der Stoa. Basilius hat diesen revolutiondren Gedanken
in den Homilien des Hexaemeron immer wieder hervorgehoben.“ (Rainer
Henke 2000, 46)

233

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Zusammenfassend ist Basilius® grof3e Liebe zu den Tieren und sein ein-
fithlsames Reden iiber sie ein uniibersehbares und starkes Merkmal seiner
Predigten. Sie entspricht auch seiner Begeisterung fiir die detaillierte Tier-
beobachtung der Naturwissenschaft. Dass er die monchische Fleischabsti-
nenz so stark mit der Vermeidung von Tierleid begriindet und Mitgefiihl
mit einem trauernden Ochsen empfindet, ist ebenfalls neu. Auf der Ebene
des praktischen Umgangs ist Basilius also ein grofier Tierfreund. Auf der
Ebene der theologisch-ethischen Theorie jedoch hegt er an den iiberkom-
menen Positionen des stoisch-christlichen Anthropozentrismus und der
Aloga-These keinen grundsitzlichen Zweifel. So tief und fest sind diese in
der spatantiken Kultur verwurzelt, dass sie gar nicht mehr als fragwiirdig
wahrgenommen werden. Dennoch bleibt die Kernposition des Anthropo-
zentrismus, dass alles einzig und allein zum Nutzen des Menschen geschaf-
fen sei, bei Basilius auf8erordentlich schwach. Wenn er sie tiberhaupt er-
wihnt, und das tut er eher selten, dann schwicht er sie soweit wie moglich
ab. Basilius gehort ohne Zweifel zu den ,am wenigsten anthropozentristi-
schen® Autoren der frithen Kirche.

5.12 Gregor von Nyssa

Gregor von Nyssa, geboren um 335/ 340 in Caesarea und gestorben nach
394 in Nyssa, ist das zweitjiingste von zehn Kindern, nach seiner Ausbil-
dung zunéchst verheiratet und schon bald verwitwet. Beeinflusst von seiner
dltesten Schwester, der Nonne Makrina, und dem Zweitiltesten, seinem
Bruder und Bischof Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11), wird er Monch
und 372 Bischof des neu errichteten Bistums Nyssa, des heutigen Nevsehir
in Kappadokien. Theologisch denkt und schreibt er systematischer als sein
Bruder und fithrt dessen trinitarische Ideen fort, vor allem auf dem Konzil
von Konstantinopel 381, wo sie in das Glaubensbekenntnis aufgenommen
werden. Gregor hat ein umfangreiches literarisches Werk geschaffen, je-
doch im Gegensatz zu seinem Bruder Basilius viel weniger iiber die Tiere
geschrieben.

Seine Schrift De hominis opificio, ,eines der Hauptwerke patristischer
Anthropologie in griechischer Sprache (Giovanni Mandolino 2018, 416),
das den Grof3teil der hier darzustellenden Inhalte liefert, versteht Gregor
als Vollendung dessen, was Basilius im Hexaemeron aus Zeitgriinden nicht
mehr ausgefiihrt hat, nimlich die Erschaffung und Gottebenbildlichkeit
des Menschen. Dabei greift Gregor wie schon sein Bruder intensiv auf

234

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.12 Gregor von Nyssa

die zeitgendssische Naturwissenschaft zuriick. Der Deutung der leiblichen
Beschaffenheit des Menschen wendet er mehr Aufmerksamkeit zu als der
Deutung der Seele und des Geistes. Manche Gedanken entfalten Impulse,
die schon Basilius gesetzt hat, manche tauchen zum ersten Mal auf.

Die leitende Frage von De hominis opificio ist, warum der Mensch
gemaf3 der Schopfungserzihlung als letztes Werk Gottes geschaffen wird.
Entlang seiner Antwort untermauert Gregor von Beginn an einen starken
Anthropozentrismus, indem er mit poetischen Sétzen eine Welt schildert,
die perfekt fiir den menschlichen Nutzen vorbereitet wird: ,,Schon war also
alles zu seinem Ende gelangt. [...] Und voll war die Erde von den Jahrzeit-
friichten, indem sie zugleich mit den Bliiten die Friichte trieb, voll waren
die Wiesen von allem, was auf den Wiesen wachst, und alle Riffe und Ho-
hen, und alles Flach- und Hiigelland und alle Talgriinde waren mit frisch
grimendem Grase und der bunten Pracht der Baume geschmiickt, die
sich soeben aus der Erde erhoben, aber schnell zur vollendeten Schonheit
emporwuchsen. Lustig aber war alles, natiirlich, und das auf Geheif$ Gottes
zum Leben gelangte Getier sprang umbher, herden- und artenweise in den
Gebiischen geborgen, von den Liedern der Singvégel ertonte allenthalben
jeglicher Strauch und Schatten spendende Busch. [...] und der gesamte
Reichtum der Schopfung zu Land und zu Wasser war fertig, aber der
Teilhaber (6 petéywv) war nicht. Noch war ndmlich dieses grofle und ehr-
wiirdige Ding (10 péya tovto ot tipov xpijpa), der Mensch, nicht in der
Welt der Dinge anséssig. Denn es war auch nicht billig, dass der Herrscher
(&pxwv) vor den Beherrschten erschien, sondern erst nach Zubereitung des
Herrschergebietes war es an der Zeit, dass der Konig (pootieds) auftrat”
(Gregor von Nyssa, De opificio hominis 1-2) Noch nirgends haben wir
die anthropozentristische Deutung des Sechstagewerks in einer so reichen
und phantasievollen Ausschmiickung gelesen wie hier. Und noch nirgends
wurde die menschliche Konigswiirde so direkt mit der Teilhaberschaft oder
Stakeholderschaft gleichgesetzt. Konig zu sein heifit Nutznief8er zu sein -
eine Gleichung, die sich durchaus hinterfragen ldsst. ,Gregory imagines the
scene of creation as a lavish banquet laid out for a guest who has yet to
arrive - a world made for human consumption.” (Eric Daryl Meyer 2018,
43)

Als entscheidenden Unterschied des Menschen zu den Tieren und als
konstitutives Merkmal fiir die menschliche Gottebenbildlichkeit betrachtet
Gregor den freien Willen. So schreibt er in seiner Abhandlung iiber die
Jungfraulichkeit: ,Er war Bild und Gleichnis (eix@v v xai opoiwpa) [...]
der Kraft, die tiber alles Seiende Konig ist (Bacidevotong), und deswegen

235

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

erhielt er in der Selbstmichtigkeit der Entscheidung die Ahnlichkeit mit
dem, der die Macht zu allem hat...“ (Gregor von Nyssa, De virginitate
12) Daraus folgt sehr klassisch: ,Die Selbstméchtigkeit des Menschen ist
[...] fiir Gregor der wesentliche Zug der Gottebenbildlichkeit [...] Sie ist
notwendig mit der Vernunftbegabung des Menschen verbunden. (Martin
Streck 2005, 132-133)

Wie schon Basilius fragt Gregor vor allem nach den Képermerkmalen,
die den Menschen als Herrscher der Schopfung pradestinieren und seine
Fithrungsrolle ermdglichen. Hierzu gehort zunéchst seine mangelnde Aus-
stattung mit korperlicher Starke, die ihn hilfsbediirftig macht, weshalb er
die Tiere zu dominieren und domestizieren beginnt. Er braucht das, kann
es aber auch (Gregor von Nyssa, De opificio hominis 7). Das zweite, uns
ebenfalls schon bekannte Merkmal ist der aufrechte Gang: ,,Aufrecht aber
ist die Gestalt des Menschen und zum Himmel gerichtet, und in die Hohe
blickt er. Fiirstlich ist auch dies und bezeichnet die koniglichen Wiirde
(Apywa kot TadTa, kal TV Pacthkny a&lav émonpaivovtar). Denn dass
unter den Geschopfen allein der Mensch so beschaffen ist, allen anderen
aber die Korper sich nach unten neigen, zeigt deutlich den Unterschied
der Wiirde zwischen den unter die Herrschaft Gebeugten und der iiber
ihnen stehenden Macht (trv t7jg &&lag Stapopary, TOV Te VTIOKVTITOVTWY TH)
duvaaTeiq, kal Tfg VTIEPAVETT® 01g aVT®V £€ovaiag). (Gregor von Nyssa,
De opificio hominis 8)

Schliefllich kommen bei Gregor als drittes spezifisch menschliches Kor-
permerkmal iiber seinen Bruder Basilius hinausgehend die freigespielten
Hénde hinzu, die erst die Sprachfahigkeit des Menschen ermdglichten.
In De hominis opificio 8 ,wird dargestellt, wie die korperlichen Charakte-
ristika des Menschen miteinander zusammenhingen und wie sie alle auf
den Dienst am Logos ausgerichtet seien: Der aufrechte Gang entbindet
die Vorderglieder von ihrer Funktion als Stiitzorgane, ist also die Voraus-
setzung fiir die Bildung der Hénde. Die Hinde wiederum befreien den
Mund von der Aufgabe, sich die Nahrung direkt zuzufiihren; dadurch aber
konnen Mund und Zunge eine Gestalt annehmen, die die Gliederung der
Stimme ermdglicht. Miissten wir ndmlich gleich den Tieren die Pflanzen
mit dem Mund abrupfen, so hitten wir eine Schnauze, schwielige, dicke
Lippen und eine raue, tierische Zunge bekommen und konnten folglich
auch allerhochstens tierische Laute aufiern. (Urs Dierauer 1977, 236) Was
Dierauer kompakt zusammenfasst, belegt die lange und anspruchsvolle
Gedankenkette Gregors vom aufrechten Gang bis zur Sprachfihigkeit, die
auch der modernen Biologie zur Ehre gereichen wiirde. Der menschliche

236

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.12 Gregor von Nyssa

Organismus wird als perfekt auf die Ausbildung der Sprache ausgerichtet
dargestellt.

Auf die hermeneutische Problematik, dass aus diesen kategorialen, kon-
tingenten Unterschieden der Korperbeschaffenheit ein kategorischer, prin-
zipieller Unterschied in der Wiirde konstruiert wird (Eric Daryl Meyer
2018, 46), hatten wir schon andernorts hingewiesen. Das Problem ist nicht
spezifisch fiir Gregor, sondern betriftt die gesamte stoische Naturphiloso-
phie. Der Schluss vom Sein auf das Sollen, so unumganglich er ist, bleibt
ethisch betrachtet immer prekér und bedarf einer sehr differenzierten und
vorsichtigen Darlegung. Bei Gregor bleibt er hingegen (wie insgesamt in
der Stoa) weitgehend unreflektiert.

Dass die Aloga-These in einem Werk iiber die Erschaffung des Menschen
nicht eigens erldutert wird, kann nicht verwundern. In seiner Predigt iiber
die dritte Seligpreisung ,Selig die Trauernden® kommt Gregor jedoch auf
sie zu sprechen, denn auf Grund der Vernunftlosigkeit spricht er den Tieren
die Fahigkeit zu trauern ab: ,.... wer in den Liisten dieses Lebens versinkt,
von dem kann man nicht annehmen, dass er trauere. Letzteres beweisen
auch die vernunftlosen Tiere; diese befinden sich zwar von Natur aus
in einem bedauernswerten Zustand - denn was ist jammervoller, als der
Vernunft beraubt zu sein? -, aber ein Gefiihl ihres Ungliickes haben sie
nicht; vielmehr verlduft ihr Leben in einer gewissen Freude: das Pferd ist
voll Ubermut, der Stier tummelt sich, dass der Staub auffliegt, das Schwein
straubt seine Borsten, die jungen Hunde scherzen, die Kélber hiipfen; jedes
Lebewesen kann auch durch mancherlei Zeichen seine Freude ausdriicken.
Hitten sie jedoch eine Vorstellung von der Freude (ydpig) der Vernunft,
die sie entbehren, sie verbrichten ihr stumpfes, niedriges Leben nicht in
Freude (n8ovn).“ (Gregor von Nyssa, De beatitudinibus 3, 4)

Trauer im eigentlichen Sinne, da ist Gregor ganz stoisch, kann nur
gegeben sein, wenn jemand eine klare Vorstellung von dem Verlust und
den Moglichkeiten seiner Bewiltigung hat, wenn jemand sich also dazu
verhalten kann. Diese Moglichkeit spricht er den Tieren ab, weil sie fiir
ihn keine Vernunft besitzen. Die Vernunftlosigkeit ihrerseits wertet Gregor
zwar objektiv als Ungliick der Tiere, das diese jedoch subjektiv nicht emp-
finden wiirden und kénnten - und schildert ausfithrlich ihre sinnlichen
Freuden. - Inhaltlich war sein Bruder Basilius vollig derselben Meinung.
Wenn wir uns aber an die Darstellungsweise erinnern, mit der er den
trauernden Ochsen schildert, den er beobachtet hat, dann wird gleichwohl
ein Unterschied deutlich. Zumindest performativ ldsst Basilius anklingen,
dass er mit dem stoischen Konzept der Unféhigkeit der Tiere zu wahrer

237

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Trauer nicht gliicklich ist. Gregor hingegen schildert zwar anschaulich die
Freuden der Tiere — aber es beriihrt ihn offenkundig nicht, ihnen die echte
Freude abzusprechen, die den Vernunftbegabten vorbehalten ist. Wo Basili-
us empathische Nahe zu den Tieren zeigt, bleibt Gregor in indifferenter
Distanz zu ihnen.

Insgesamt sieht Gregor die Tiere im Rahmen der stoischen Scala naturae
den Pflanzen néher als den Menschen, was fiir ihn die Legitimation be-
griindet, Tiere wie Pflanzen als Nahrung zu verzehren: ,Darum hat der all-
gemeine Gesetzgeber auch die Natur der Tiere, als nicht weit entfernt vom
Pflanzenleben, in gleicher Weise dem Gebrauch des Menschen tibergeben,
um statt des Krautes ihren Besitzern zu dienen; denn ,alles Fleisch; sagt er,
,esset wie Krauter des Feldes’ (Gen 9,3); nur wenig scheint sie ja durch ihre
Empfindungsfihigkeit voraus zu haben vor dem, was ohne diese wichst
und sich mehrt. Zur Lehre sei dies den fleischlich Gesinnten, das Denken
nicht zu sehr an die sinnlichen Dinge zu fesseln, sondern in den seelischen
Vorziigen geschiftig zu sein, da die wahre Seele sich in diesen zeigt, die
Sinnesempfindung aber auch in den Tieren ist. (Gregor von Nyssa, De
hominis opificio 15) Gregor vollzieht die iibliche Unterscheidung zwischen
rein vegetarischer Erndhrung vor und fleischlicher Erndhrung nach dem
Stindenfall nicht mit. Denn die Empfindungsfahigkeit der Tiere ist fiir
ihn keine ethisch relevante Begabung. Stattdessen kommt er sofort auf die
Mahnung, die diese Einschatzung fiir den Menschen enthilt, ndmlich sich
vom Tier abzuheben.

Die menschliche Vernunftbegabung bleibt also auch fiir Gregor eine Ver-
pflichtung zur Moralitdt. In De opificio hominis 18 beschreibt er gut stoisch,
dass die Natur des Menschen aus zwei Hilften zusammengesetzt ist, der
gottlichen und der tierlichen. Die moralische Aufgabe des Menschen beste-
he nun darin, die zweite durch die erste zu beherrschen. Wéhrend ndmlich
die Tiere durch natiirliche Impulse zur Selbstfiirsorge getrieben wiirden,
miisse der Mensch diese Krifte durch die Anleitung der Vernunft zum Gu-
ten fithren. An anderer Stelle bemiiht Gregor das vertraute platonische Bild
vom Wagenlenker und den wildgewordenen Zugtieren: ,Wenn dagegen die
Vernunft wie irgendein Wagenlenker (tis fjvioxog) die Ziigel fallen ldsst, der
alsdann selbst unter das Fuhrwerk kommt und hinter demselben geschleift
wird, wohin die Zugtiere in ihrer vernunftlosen Bewegung (1} &Aoyog
kivnolg) das Gespann gerade reifSen, dann verwandeln sich die Antriebe
in Leidenschaft, deren Unwesen auch an den Vernunftlosen zu sehen ist
(téte eig mGBog ai Oppol koTacTPEPovTaL, olov 1) kol €T TOlG AAGYOLG
gotwv i0eiv).“ (Gregor von Nyssa, Dialogus de anima et resurrectione 8,

238

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.13 Ambrosius von Mailand

7) Dieses Bild aus Platons Phaidros (vgl. Kapitel 3.3), das noch heute in
vielen Redewendungen anklingt — etwa wenn von ,ziigellosem Verhalten®
die Rede ist —, illustriert deutlich wie kaum ein anderes das Bemiuthen der
griechischen Ethik, das Tier im Menschen zu domestizieren und sowohl
unschédlich als auch niitzlich zu machen. Es illustriert das tiefe Misstrauen
der Griechen gegeniiber den Gefiihlen - das seinen langen Schatten dann
auch auf die Tiere wirft.

Gregor orientiert sich theologisch wie spirituell stark an seinem alteren
Bruder Basilius, hat aber nicht dessen Esprit und tibernimmt vor allem
nicht dessen grofle Liebe zu den Tieren. Den Anthropozentrismus macht
er ungewohnlich stark, indem er das Konigtum des Menschen, das er in
der Gottebenbildlichkeit erkennt, ausdriicklich mit der Erméachtigung zur
Nutzung der Schopfung gleichsetzt. Genuin ist auflerdem seine biologische
Herleitung der Sprachfahigkeit des Menschen aus dem aufrechten Gang.
Insgesamt ist ihm die nichtmenschliche Schépfung kein grofies Anliegen.

5.13 Ambrosius von Mailand

Ambrosius wird 339 in Augusta Treverorum (Trier) geboren und stirbt 397
in Mediolanum (Mailand). Seine Eltern gehoren zur romischen Senatsa-
ristokratie, sein Vater Aurelius Ambrosius ist Prafekt der Provinz Gallia
Narbonensis (im heutigen Siidfrankreich) und stirbt frith. Ambrosius erhalt
eine gute juristische Ausbildung, um wie sein Vater die Beamtenlaufbahn
einzuschlagen. 372/373 wird er Préfekt der Provinz Aemilia-Liguria mit Sitz
in Mailand, einer der damaligen Kaiserresidenzen. Doch schon 374 wird er
vom Volk zum Mailander Bischof gewihlt, obwohl er noch Katechumene
ist. Nach Riicksprache mit dem Kaiser nimmt er das Amt an und empfangt
innerhalb einer Woche die Taufe sowie die Weihen zum Diakon, Priester
und Bischof. Auf Grund seiner neuen Aufgabe befasst er sich nun erstmals
mit Theologie. Er wird kein grofier Theologe, sondern eher ein Kirchenpo-
litiker, der seine Theologie von Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11) und
anderen grofien Theologen seiner Zeit iibernimmt und aus der griechisch-
sprachigen in die lateinisch-sprachige Welt transferiert.

Uber die Hilfte seiner Schriften widmen sich der Bibelauslegung und
gehen vermutlich auf Predigten zuriick. Ambrosius hat, soweit ich sehe als
einziger der Kirchenviter, eine eigene Abhandlung {iber die Noacherzah-
lung geschrieben: De Noe et Arca aus dem Jahr 378. Sonst wird die Arche
oft nur erwdhnt. Das Holz der Arche und das Wasser der Flut werden

239

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

als Bild fiir das Kreuz Christi und das Wasser der Taufe verstanden, und
manchmal ist noch von den beiden Vogeln, dem Raben und der Taube die
Rede, die Noach aussendet. Vor allem aber wird die Arche als Bild fiir die
Kirche verwendet, in der ein regelrechter ,Zoo* von Menschen friedlich
vereint ist und harmonisch zusammenlebt. Ambrosius legt hingegen einen
Grofiteil der Erzdhlung aus, und zwar in einem doppelten Verfahren: Zu-
nachst erklart er den Wortsinn des Textes, anschliefSend den ,,sensus altior
den héheren, also allegorischen Sinn. Den erkennt er konsequent in der
Auseinandersetzung des Menschen mit seinem Begierden und Leidenschaf-
ten. Noach ist der Gerechte, also der Verstand (mens), der alle irrationalen
Leidenschaften unterwirft und sie gleichsam in die Arche seiner Vernunft
einsperrt (Ambrosius, De Noe et Arca 9, 30).

Nicht alles, was Gen 6-9 {iber die Tiere zu sagen hat, wird von Ambrosi-
us interpretiert. Oft tiberspringt er theologisch bedeutsame Verse und halt
sich dafiir bei Detailfragen auf. Fiir unsere Fragestellung scheint mir nur
eine lingere Passage bedeutsam, ndmlich die Abhandlung der Frage, war-
um die Tiere in der Flut sterben miissen, obwohl sie doch nicht gesiindigt
haben. Ambrosius zieht zur Erklirung mehrere Argumente heran. Zunichst
ist es fur ihn wie bei einem Heer, das sterben muss, wenn der Heerfuhrer
einen Fehler gemacht hat und selber stirbt: ,Wenn der Mensch untergeht,
dem Gott der Herr eine konigliche Macht (regalis potestas) tiber jedes Ge-
schlecht der Tiere gegeben hat“ (Ambrosius, De Noe et Arca 10, 31), dann
miissen alle Tiere mit dem Menschen untergehen. Auch bei einer Pest wiir-
den schliefilich die Tiere zusammen mit den Menschen infiziert. Das zweite
Argument ist die Analogie zum Korper: Wenn der Kopf stirbt, sterben alle
ibrigen Korperteile mit, was umgekehrt nicht der Fall sein muss. ,Das
Haupt und gewissermaflen das Fithrungsorgan der iibrigen Tiere ist der
Mensch (caput et principale quoddam caeterorum animalium homo est).
(Ambrosius, De Noe et Arca 10, 32) Schliefllich fithrt Ambrosius als drittes
und wichtigstes Argument den Anthropozentrismus an. Unter Berufung auf
Ps 8,8 hilt er fest, dass die Tiere um des Menschen willen geschaffen seien.
Wenn also der Mensch ausgeloscht werde, habe ihre Existenz keinen Zweck
mehr: ,Wegen ihm sind jene alle; manche aus Griinden der Niitzlichkeit,
manche um der Freude willen, manche um der Lust willen. Es war also
folgerichtig, dass, wenn der Mensch von der Oberfliche der Erde ausge-
16scht wird, auch jene, die seinetwegen geschaffen wurden, gleichermafien
ausgeloscht werden. (Ambrosius, De Noe et Arca 10, 33)

Nicht nur die allegorische Auslegung der Noacherzahlung, sondern auch
die wortliche muss aus tiertheologischer Perspektive enttduschen. Dass die

240

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.13 Ambrosius von Mailand

Tiere iiberhaupt gerettet werden; dass ihnen ebenso wie den Menschen der
Bund Gottes gilt; dass sie eine Schicksals-, aber auch eine Rechtsgemein-
schaft mit Gott und den Menschen erleben, wird von Ambrosius nicht
thematisiert. Hier ist der gelernte Verwaltungsbeamte offenbar schlicht
iberfordert.

Die vermutlich wichtigste und bekannteste Schrift des Ambrosius, die
auf die Schopfung Bezug nimmt, ist das Hexaemeron, mit dem wir uns
im Folgenden befassen. Es ist stark an der Vorlage des Basilius orientiert
und interpretiert die Schopfungserzahlungen wortlich, nicht allegorisch.
Im Unterschied zu dieser werden die naturwissenschaftlichen Beispiele
jedoch erheblich ausgeweitet, wahrend die theologischen und philosophi-
schen Reflexionen auf ein Minimum zuriickgefahren sind (vgl. dazu auch
Maria Pia Ciccarese 2016, 103-110). Das pardnetische Anliegen des Ambro-
sius bleibt freilich dasselbe wie bei Basilius: Das Staunen {iber das Wunder
der Schopfung und die Grofle des Schopfers. Unzahlige Male verwendet
der Maildander Bischof das Verb ,mirari“ (vgl. Maria Pia Ciccarese 2016,
96-98). Treffend formuliert er: ,Mirabilis natura in maximis [...] mirabilis
etiam in minimis“ (Ambrosius, Hexaemeron 6, 6, 37).

Inhaltlich liegt der Schwerpunkt auf der Vorbildhaftigkeit der Tiere als
wexempla® (Maria Pia Ciccarese 2016, 98-103). Wie Basilius fithrt Ambrosi-
us einzelne negative Beispiele an, die das Verhalten der Pradatoren betref-
fen, etwa wenn er ermahnt, der Mensch solle nicht zum Raubfisch werden
(Ambrosius, Hexaemeron 5, 5, 13-14). Viel umfangreicher sind jedoch wie
bei Basilius die Beispiele, in denen Tiere als positive Vorbilder gelten. So
mahnen die Fische, die ihre Gebiete von Natur aus kennen und sich da-
mit zufrieden geben, zur Mafthaltung und zum Respektieren von Grenzen
(Ambrosius, Hexaemeron 5, 10, 26-27). Zahlreiche Vogel sind ein Vorbild
der Gastfreundschaft (Ambrosius, Hexaemeron 5, 16, 54). Ebenfalls die
Vogel werden zur Illustration von Milde und Barmherzigkeit herangezogen
(Ambrosius, Hexaemeron 5, 16, 55). Ein haufiges Thema ist die Liebe der
Tiere zwischen Kindern und Eltern, etwa bei den Wassertieren (Ambrosius,
Hexaemeron 5, 3, 7) und den Krihen (Ambrosius, Hexaemeron 5, 18, 58).
Die Tauben schliefSlich werden als Vorbild fiir die Treue iiber den Tod des
Partners hinaus genannt (Ambrosius, Hexaemeron 5, 19, 62).

Natiirlich taucht auch wieder das Beispiel des Hundes auf, der das Wild
verfolgt und scheinbar syllogistisch schliefit. Es stammt wie erwadhnt von
Chrysipp und ist uns bei Sextus Empiricus (Kapitel 3.6.3), Tiberius Iulius
Alexander (Kapitel 3.6.1) und Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11.2) begeg-
net. Ambrosius kommentiert es so: ,Niemand zweifelt wohl, dass der Hund

241

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

keine Vernunft besitzt (exsortem rationis canem esse nemo dubitaverit).
Und doch, wenn man seinen Scharfsinn (sensus eius vigorem) beobachtet,
mochte man meinen, er bediene sich bei seinem feinen Spiirsinn der Ver-
nunft. Was beispielsweise die wenigsten an den Schulen fertig zu bringen
vermogen, selbst wenn sie ihr ganzes langes Leben im Lernen zubringen,
syllogistische Kettenschliisse (coniunctiones syllogismorum) zu vollziehen,
darauf verstehen sich, wie sich leicht einsehen lassen wird, die Hunde kraft
natiirlicher Belehrung (naturali eruditione). [...; hier folgt das bekannte
Beispiel, Anm. MR] Was Menschen trotz langen, regelrecht geschulten
Denkens kaum fertig bringen, ergibt sich fiir die Hunde auf natiirliche Wei-
se (ex natura suppetit): Erst iiberzeugen sie sich vom Unrichtigen, sodann
gelangen sie nach Ausscheidung des Falschen zur Wahrheit (Ambrosius,
Hexaemeron 6, 4, 23) Die Erklirung des Ambrosius bleibt also ganz in
den klassischen stoischen Erklarungsmustern, die die Differenz zwischen
erlernten und naturhaften Fahigkeiten ausleuchten und die erlernten den
Menschen vorbehalten.

Die ambrosianische Kommentierung der Erschaffung des Menschen un-
terscheidet streng zwischen dem Abbild Gottes, das allein Christus ist, und
der menschlichen Seele, die nach dem Abbild Gottes, also nach Christus,
geschaffen ist: ,So ist also unsere Seele gemdfl dem Abbild Gottes (ad
imaginem Dei). In ihr, Mensch, bist du ganz; denn ohne sie bist du nichts,
sondern bist Erde und wirst in Erde aufgeldst. [...] Sie ist es, durch welche
du herrschst (per quam dominaris) iiber alle @ibrigen Wesen der Tier- und
Vogelwelt. Sie ist gemédfl dem Abbild Gottes, der Leib aber ist nach Art
der Tiere geformt (haec est ad imaginem Dei, corpus autem ad speciem
bestiarum). Diese trigt das fromme Siegel der Nachahmung Gottes (pium
divinae imitationis insigne), jener teilt das Los (consortium) mit den Tie-
ren und Ungeheuern. (Ambrosius, Hexaemeron 6, 7, 43) Ambrosius ist
es wichtig, zwischen dem Menschen und Christus einen klaren hierarchi-
schen Unterschied zu signalisieren. Auflerdem schreibt er die Abbildhaftig-
keit allein der Seele zu, nicht dem Korper, denn der ist sterblich wie bei den
Tieren.

Erstaunlich ist jedoch, dass sich im gesamten Hexaemeron kaum eine
Anspielung auf den Herrschaftsauftrag aus Gen 1,28-29 findet. Der Neben-
satz in dem eben referierten Zitat ist eine der seltenen Ausnahmen. Folgt
man hingegen dem Gesamtaufbau der Abhandlung iiber die Erschaffung
des Menschen, dann geht Ambrosius von der Morphologie des menschli-
chen Korpers und der Bedeutung der Seele direkt zum Sabbat (Gen 2,1-4)
tiber. Dass es einen géttlichen Plan fiir die Schépfung gibt, klingt allenthal-

242

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.14 Johannes Chrysostomus

ben einmal an. Dass alles seinen Sinn und seine Funktion hat, ebenfalls.
Aber dass alles fiir den Menschen da wire, liest man bei Ambrosius nicht.
Und dass der Mensch die Herrscherrolle habe, wird nur vorsichtig ange-
deutet. So bleibt der Mailander Bischof in der Frage der Teleologie und
des Anthropozentrismus auflerordentlich zurtickhaltend. Eine Reflexion
der Beziehung zwischen Menschen und nichtmenschlichen Geschépfen
kommt im ambrosianischen Hexaemeron nicht vor.

5.14 Johannes Chrysostomus

Johannes von Antiochia, dem auf Grund seiner rhetorischen Begabung im
6. Jahrhundert der Beiname Xpuvodéotopog, Goldmund, gegeben wird, ist
um 348 in Antiochia geboren und 407 in Komana Pontika gestorben. Sein
Vater, ein hoher Offizier, stirbt bald nach Johannes® Geburt, so dass dieser
von seiner christlichen Mutter allein erzogen wird. Er studiert Rechtswis-
senschaft und lasst sich im Jahr 371 taufen. Nach dem Tod seiner Mutter
372 geht er als Monch in die syrische Wiiste, muss allerdings auf Grund
seines schlechten Gesundheitszustands 378 nach Antiochia zuriickkehren.
381 wird er zum Diakon, 386 zum Priester geweiht und schliefilich 397 zum
Patriarchen von Konstantinopel ernannt. Ab 403 muss er mehrfach in die
Verbannung, weil seine scharfe Kritik an den Reichen Kaiserin und Kaiser
missfallt. Auf dem Weg von einem Verbannungsort zum ndchsten stirbt er
407.

Chrysostomus ist derjenige frithchristliche Theologe, von dem die meis-
ten Publikationen erhalten sind. Sein Werk ist enorm. Es besteht aus wis-
senschaftlichen Abhandlungen, Bibelkommentaren, Predigten sowie Brie-
fen aus dem Exil. Dennoch halten sich seine Ausfithrungen iiber die
Schépfung in Grenzen. Vorwiegend finden sie sich in seinen Predigten
an die Bevolkerung von Antiochia. Diese haben ein ganz konkretes Ereignis
im Hintergrund: In der Fastenzeit 387 zerstort die antiochenische Bevélke-
rung aus Protest gegen neue Steuern die auf Sdulen stehenden Statuen des
Kaisers und seiner Familie. Schon am darauffolgenden Tag werden zur
Vergeltung einige EinwohnerInnen getdtet, darunter auch Kinder. In dieser
extrem angespannten Situation halt Chrysostomus zwanzig Predigten ,iiber
die Saulen’, die auch auf die pagane Bevolkerung groflen Eindruck machen
und die Lage spiirbar beruhigen.

Zunichst einmal wird es nicht verwundern, dass der begnadete Prediger
die Sprache als das besondere, exklusiv menschliche Merkmal und Geschenk

243

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

betrachtet. In einer weder lokalisierbaren noch datierbaren Predigt iiber die
Bufle sagt er: ,,Eben deswegen haben wir einen Vorzug vor den wortlosen
Lebewesen (tov aAdywv {dwv), weil wir ein Wort haben (¢v 1@ Adyov
€xew), miteinander durch das Wort reden konnen und das Wort lieben
(Aéyou épav); denn ein Mensch, der das Wort nicht liebt, ist unverniinfti-
ger als die Tiere (dhoywtepog T@V kTNv®dV), weil er nicht weifl, warum
er geehrt worden ist und woher er diese Ehre empfangen hat. Deshalb
spricht der Prophet mit Recht: ,Der Mensch, da er in Ehren war, verstand
es nicht, hat sich verhalten wie die unverstindigen Tiere und ist ihnen
gleich geworden (AvOpwmog év Tipf] v oV guvijke: TapacuvepArOn Toig
KTHVETL TOlg GvonTolg, kol wpolddr avtoig)’ (Ps 48,13 LXX)“ (Johannes
Chrysostomus, De paenitentia homiliae 3, 1) Chrysostomus deutet den
Logos in dieser Predigt also vorrangig auf die Sprache, die Aloga sind
in seiner Wahrnehmung vor allem sprachlos. Das Wort ist der besondere
Glanz und Schmuck des Menschen, es ehrt ihn, sprechen zu kdnnen. Zum
Beleg beruft sich Chrysostomus auf ein uns bereits bekanntes Schriftwort,
das er irrtimlich einem ,Propheten® zuschreibt, obwohl es aus einem
Psalm stammt (und damit, wenn er es einer Person zuschreiben wollte,
David zugeschrieben werden miisste). Dieses legt er anders aus als jene
Autoren, die es bisher zitiert haben: Der Mensch hat nicht verstanden, was
seine Ehre ist, nimlich das Wort, und ist damit den unverstindigen Tieren
gleich geworden. Obgleich die Septuaginta nicht von &Aoya, sondern von
avonta spricht und damit das Wortspiel des Chrysostomus verunméglicht,
interpretiert er den Psalmvers ganz in seinem Sinn: Wer den Logos, die
Sprache nicht zu schitzen weif3, wird zum Tier.

In seiner siebten Homilie an die AntiochenerInnen tiber die Bildsdulen
fragt Chrysostomus, was den Menschen in dieser prekdren Lage Trost
schenken konnte. Und hier kommt er auf den Anthropozentrismus als
stirksten Beweis der gottlichen Liebe und Fiirsorge zu sprechen, den er
ganz stoisch mit der These der der Herrschaft des Menschen iiber die
Schopfung, symbolisiert in seiner Gottebenbildlichkeit, verbindet: ,Wenn
du namlich horst, dass Gott den Himmel und die Erde, das Meer, die Luft,
die Wasser, die vielen Sterne, die beiden groflen Lichter, die Pflanzen, die
vierfiifligen Tiere, das schwimmende und fliegende Getier, kurz alles Sicht-
bare deinetwegen und um deines Heiles und deiner Ehre willen (3w o€ kot
TNV onv owtrplav kal Tipynv) gemacht hat, erhiltst du da nicht reichlichen
Trost und empféngst hierin den grofiten Beweis der gottlichen Liebe, wenn
du bedenkst, dass Gott eine Welt von solcher Gréfle und Beschaffenheit,
von solcher Schénheit und solchem Umfang deinetwegen, der du so klein

244

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.14 Johannes Chrysostomus

bist, ins Dasein gerufen hat? Wenn du demnach hérst, dass Gott im Anfang
den Himmel und die Erde gemacht hat, so gehe iiber das Gesagte nicht eilig
hinweg, sondern iiberschaue im Geist die Weite der Erde und iiberlege,
wie Er uns einen so kostlichen und reichlichen Tisch vorgesetzt und uns
aller Orten viele Freude bereitet hat. Und das Grofite ist, dass er uns diese
so grofle und herrliche Welt nicht etwa als Lohn fiir unsere Arbeit oder
als Vergeltung fiir gute Werke gab, sondern dass er uns zugleich mit ihr
bildete und mit diesem Konigtum (PoactAeinr) unser Geschlecht beehrte.
Denn ,Lasst uns einen Menschen machen; sagte er, ,nach unserem Bild
und Gleichnis (kot' eikdva Npetépav kot ko' opoiwov). (Gen 1,26 LXX)
Was bedeutet: ,Nach unserem Bild und Gleichnis?‘ Ein Bild der Herrschaft,
sagt er (tfjg apyis eixdva @nol), und wie im Himmel keiner hoher ist als
Gott, so sei auf der Erde keiner hoher als der Mensch! Dies also ist die eine
und erste Ehre, die er ihm erwies, dass er ihn nach seinem Bilde machte.
Die zweite, dass er uns die Herrschaft nicht als eine Vergeltung unserer
Miihen verlieh, sondern als ein reines Geschenk seiner Menschenfreund-
lichkeit und Gnade. Die dritte, dass er uns diese als natiirliche geschenkt
hat; denn manche Herrschergewalt ist natiirlich, manche kommt aus einer
Abstimmung; [...] das, was nicht von Natur besessen wird, verandert sich
leicht und geht auf andere tiber; [...] Hier wird also die Wiirde des Konig-
tums stets mit der Geburt erlangt, und niemand hat je einen Lowen seine
Herrschaft einbiiflen sehen. Ein solches Konigtum hat Gott nun auch uns
von Anfang gespendet und uns allen vorgesetzt. Und nicht allein dadurch
hat er unsere Natur geehrt, sondern auch durch den Vorrang des Ortes,
indem er uns das Paradies zum auserwihlten Wohnsitz anwies und uns
Vernunft gab und eine unsterbliche Seele spendete (kal Adyov Sovg kal
Yuyny abdvatov yopiodpevog).” (Johannes Chrysostomus, Ad populum
Antiochenum homiliae 7, 2)

Interessant ist zunéchst dieser letzte Satz, in dem Chrysostomus die Ver-
nunftbegabung des Menschen von der Gottebenbildlichkeit unterscheidet.
Die Vernunft kommt zur Gottebenbildlichkeit als Additum dazu wie Para-
dies und Unsterblichkeit. Das ist durchaus ungewohnlich. Meist werden
bei den frithchristlichen Theologen Gottebenbildlichkeit und Vernunftbe-
gabung gleichgesetzt. Chrysostomus denkt da anders. Wichtiger aber sind
die beiden Hauptargumente, durch die er die Menschen trosten will. Denn
angesichts der kaiserlichen Strafmafinahmen fiihlen sich die Antiochene-
rInnen ziemlich klein und verdngstigt. Nach Herrschaft fiihlt sich ihre
Situation absolut nicht an. Da tréstet sie Chrysostomus durch zwei Gedan-
ken: Einerseits durch die Botschaft des Anthropozentrismus: Der kleine

245

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Mensch wird zum Ziel und Zweck der groflen Schopfung erkldrt. Einen
grofleren Beweis der gottlichen Liebe konnte es gar nicht geben, ist Chry-
sostomus iiberzeugt. Letztlich gewinnt hier die stoische Idee der Pronoia
eine neue Aktualitit und existenzielle Tiefe. Schon die Stoiker haben sie als
Beweis fiir die gottliche Fiirsorge gesehen und aus ihr Selbstbewusstsein zu
schopfen versucht. Genau das tut Chrysostomus im Moment der Angst und
Verzweiflung in seiner Heimatstadt.

Andererseits trostet Chrysostomus die AntiochenerInnen mit dem Ver-
weis darauf, dass sie eine konigliche Wiirde in der Schopfung haben -
und das von Natur aus, nicht durch Wahl; dauerhaft, nicht voriibergehend;
von Gott geschenkt, nicht durch Leistung verdient. Der Kaiser hingegen
hat seine Wiirde nur durch Wahl und voriibergehend - sie kann ihm
schon morgen genommen werden. Die Gottebenbildlichkeit aus Gen 1 wird
hier also soziopolitisch aufgeladen, ohne zum Aufruhr gegen den Kaiser
anzustiften. Noch dazu wird sie mit einem Ort (dem Paradiesesgarten)
und einer Zeit (der Ewigkeit) in Beziehung gesetzt, die alle kaiserlichen
Anspriiche tbertreffen. Weder der Kaiserpalast in Konstantinopel noch
die Dauer einer kaiserlichen Regierung konnen da mithalten. — Diese Ko-
nigswiirde des Menschen taucht auch in seinen Homiliae in Genesin auf.
Dort schreibt er auf die uns schon bekannte Frage, warum die Schopfung
vor dem Menschen geschaffen sei, das habe den Sinn, dass der Mensch
wie ein Konig in seine festlich geschmiickte Konigsstadt einziehen kénne
(Johannes Chrysostomus, Homiliae in Genesin 8, 2).

Offensichtlich hat das erste Argument des Anthropozentrismus nicht alle
Zuhorenden tberzeugt. Insbesondere heterodoxe Kritiker wie Manichder,
Markioniten, Valentinianer bezweifeln {ibereinstimmend die anthropozen-
tristische Teleologie der kirchlichen Orthodoxie. Thre Bedenken und Zwei-
fel greift der Prediger ausdriicklich auf: ,Viele machen nédmlich aufler dem,
was bereits gesagt worden ist, noch folgenden Einwurf: Wenn der Mensch
der Konig der Vernunftlosen (Pacilevs tav aloywv) ist, warum wird
er denn von vielen derselben an Stirke, Gewandtheit und Schnelligkeit
tbertroffen?*“ (Johannes Chrysostomus, Ad populum Antiochenum homi-
liae 11, 4) Auch hier antwortet Chrysostomus ganz klassisch: Der Mensch
mache sich die Tiere kraft seiner Vernunft zunutze, so dass sie ihm dienen
(vgl. Blake Leyerle 2019, 279-281). Gleichzeitig, so seine Fortfithrung des
Arguments, sei der menschliche Leib so beschaffen, dass er ebenfalls der
Vernunft gehorchen kann und soll.

Ein Jahr vor den Homilien an die AntiochenerInnen iiber die Bildsaulen,
in der Fastenzeit des Jahres 386, hat Chrysostomus seine Sermones in

246

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.14 Johannes Chrysostomus

Genesim gehalten, Predigten iiber die ersten Kapitel der Genesis. Darin
spielt, passend zur Fastenzeit, nicht die Schopfung, sondern die Siinden-
fallerzéhlung die Hauptrolle. Diese wird vorbereitet durch den Sermo 3
tiber die Frage, was ,nach seinem Gleichnis (xa' opoiwow)“ in Gen 1,26
heif3t, namlich Ahnlichkeit der Herrschaft. Chrysostomus antwortet mit be-
merkenswert pointierten Formulierungen: ,Nicht eine Gleichheit des We-
sens, sondern eine Ahnlichkeit der Herrschaft (ovx ovaiog dmaparha&ia,
AN’ apyiis Opotdng). Jenes ,nach seinem Gleichnis® heifit aber mild und
sanftmiitig sein und Gott durch die Krifte gemafs der Vernunft der Tugend
(kato 6V TG dpetiig Adyov) dhnlich werden, wie Christus sagt: ,Seid
ahnlich meinem Vater im Himmel! (Mt 5,45) Wie namlich auf dieser
weiten und gerdumigen Erde manche der Lebewesen (tv {@wv) weniger
verniinftig (dhoychtepa) und manche wilder sind, so sind manche der
Gedanken (tv Aoywop®v) in der Weite unserer Seele weniger verniinftig
und tierlicher (dAoydtepot kai ktnvwdelg), manche wilder und schreckli-
cher. Sie sind daher zu unterwerfen und zu zahmen, und der Vernunft
die Herrschaft (épyr}) iiber sie anzuvertrauen. [...] Wir unterwerfen Lowen
und geben ihre Seelen zahm zuriick, und du zweifelst, ob du die Wildheit
der Gedanken in Sanftmut iiberfithren kannst?“ (Johannes Chrysostomus,
Sermones in Genesim 3, 1)

Die Passage enthilt eine Menge interessanter Aspekte: Zundchst einmal
wird die Gottebenbildlichkeit nicht ontologisch im Sinne einer ,Gleichheit
des Wesens® interpretiert, sondern ethisch im Sinne des Nachahmens der
Herrschaftsausiibung. Sie bedeutet eine Verpflichtung und Aufgabe, was
der Intention der hebriischen Bibel durchaus entspricht. Anders als die
hebriische Bibel versteht Chrysostomus die Herrschaft jedoch nicht als Be-
ziehungssetzung, und schon gar nicht in Bezug auf die realen Tiere. Es geht
ihm vielmehr um die Herrschaft iiber das ,Tier in uns® d.h. die Herrschaft
tiber die eigenen Gedanken und Gefiihle. Mild und sanftmiitig wie Gott
soll der Mensch werden und das Tier in sich zdhmen und domestizieren,
dann ist er Gleichnis Gottes.

In seinen Homilien zur Genesis finden wir allerdings auch eine negative
Interpretation der Herrschaft. Die Namensgebung der Tiere durch Adam in
Gen 2,19-20 deutet Chrysostomus als ,,Symbol der Herrschaft (cVppoArov
deomoteiag) Er vergleicht sie mit dem Brauch, dass ein Herr, der einen
neuen Sklaven gekauft hat, ihm sofort einen neuen Namen gibt (Johannes
Chrysostomus, Homiliae in Genesin 14, 5, 19) - eine harte, identitétszer-
storende Machtdemonstration, die weit von der Intention des biblischen

247

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Textes entfernt ist, der namlich nicht von einem Namenswechsel, sondern
einer Namensgebung spricht?”. Chrysostomus scheint also zu schwanken:
Einerseits sieht er die menschliche Herrschaft iiber die Tiere als ein Nach-
ahmen des guten, filirsorglichen Schopfergottes, andererseits als eine pure
Machtdemonstration. Und wieder an einer anderen Stelle bezeichnet er die
harte, Angst einflofende Herrschaft des Menschen iiber die Tiere (ebenso
wie die Angst des Menschen vor manchen Tieren) als eine Folge der Siinde
(Johannes Chrysostomus, Homiliae in Genesin 9, 4). So ganz klar ist sich
Chrysostomus in dieser Frage offensichtlich nicht geworden.

Auch fiir Chrysostomus koénnen die Tiere in vielféltiger Weise als Vorbild
dienen. Manchmal sind sie ein negatives Vorbild fiir die Leidenschaften
(Johannes Chrysostomus, Homiliae in Genesin 12, 10), meistens jedoch
ein positives Vorbild: ,Lerne von den Vernunftlosen (moudet6ntt mapo téyv
A6ywv) [...] und staune tiber deinen Gebieter nicht allein darum, weil er
die Sonne und den Himmel erschaffen, sondern auch darum, weil er die
Ameise ins Leben gerufen hat; denn ist sie auch ein kleines Tier (Bporxv
10 {@ov), so ist sie doch ein voller Beweis von der Grofle der Weisheit
Gottes (tob peyéBoug tijs cdopiog Tod @e0D). (Johannes Chrysostomus,
Ad populum Antiochenum homiliae 12, 2) Gerade die kleinen Tiere wie
Bienen, Ameisen, Spinnen, Vogel und viele andere fithrt Chrysostomus als
Beispiele an. Wie schon bei Basilius und Ambrosius iberwiegen auch bei
ihm die positiven Beispiele. Allerdings kennt er ebenfalls negative Vorbilder
und mahnt daher zur Unterscheidung: ,Ist etwas Gutes an ihnen, so nimm
es an, und haben sie einige natiirliche Vorziige, so trachte dir diese durch
deinen Willensentschluss (3o tjg Tpoapéoewg) zu eigen zu machen; denn
Gott hat dich mit [der Fahigkeit zum] Willensentschluss begabt, damit du
dir durch ihn ihre natiirlichen Vorziige (t& puoko a0T@OV TAEOVEKTTLOTO)
aneignen und so auch belohnt werden kannst; denn ihre richtigen Verhal-
tensweisen kommen nicht aus einem Willensentschluss und aus Vernunft,
sondern blofl von ihrer Natur her (oVk éx mpoatpéoews kai Adyov, GAN
amo @voews pévng). (Johannes Chrysostomus, Ad populum Antiochenum
homiliae 12, 2) Was den Tieren von Natur aus gegeben ist, muss sich der
Mensch durch die mpoaipeoig autonom aneignen. Das ist seine Fahigkeit,
aber auch seine Aufgabe. So schliefit Chrysostomus mit der Mahnung:

27 Man beachte die extrem prézise Analyse von Benjamin H. Dunning 2015, 71-95.
Dunning zeigt u.a. auch auf, dass es bei Chrysostomus eine ausdriickliche Verbin-
dung zwischen der Herrschaft des Menschen iiber die Tiere und der Herrschaft des
Mannes iiber die Frau gibt. Diese Verbindung braucht hier nicht im Detail aufgezeigt
werden.

248

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.15 Nemesius von Emesa

»Sammle also das Beste und schmiicke dich damit; denn du bist der Konig
der Vernunftlosen (Paciievg tov dAdywv). (Johannes Chrysostomus, Ad
populum Antiochenum homiliae 12, 3)

Wenn der Mensch bei dieser moralischen Aufgabe fehlgeht, ist er, das
ist mittlerweile eine feststehende Wendung, unverstindiger als die Tiere:
Womit werden wir uns also entschuldigen, was werden wir zu unserer
Verteidigung sagen, wenn wir unverstindiger (dvontétepot) sind als die
Vernunftlosen? Denn ein Vogel, der einmal in die Schlinge geraten und
dann entwischt ist, und ein Hirsch, der dem Netz, in das er geraten, ent-
sprungen ist, lassen sich durch dieselben Mittel nicht leicht wieder fangen;
denn die Erfahrung belehrt sie alle, behutsam zu sein. Wir aber fallen
in dieselben Netze, in die wir schon ofter verstrickt waren, und ahmen
die Vorsicht und Sorgfalt der Vernunftlosen (t@v &Adywv 10 TpOVONTIKOV
Kal pepeppvnpévov) nicht nach, die wir doch mit Vernunft begabt sind.*
(Johannes Chrysostomus, Ad populum Antiochenum homiliae 15, 2)

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass die Schopfung im Denken
des Chrysostomus keine besonders grof3e Rolle spielt. Gemessen an seinem
gigantischen Oeuvre taucht sie nur in homoopathischen Dosierungen auf.
Die wenigen vorhandenen Stellen lassen jedoch eine bewusste und origina-
re Konzeption erkennen. Die Schépfung in ihrer Unermesslichkeit und
Vielfalt demonstriert die Fiirsorge Gottes und die Gréfie des Menschen und
kann jhm Selbst- und Gottvertrauen geben. Auflerdem ist die Schopfung
vor allem in Gestalt der Tiere Beispiel im moralischen Sinn. Daher werden
der Ebenbild-Begriff und der biblische Herrschaftsauftrag vorrangig allego-
risch auf innerpsychische Vorgange gedeutet.

5.15 Nemesius von Emesa

Uber das Leben des Nemesios, Bischof von Emesa (dem heutigen Homs
in Syrien), ist sehr wenig bekannt. Fiir die Datierung seiner ungeheuer
weit und breit rezipierten Schrift (Moreno Morani 1987, V) LUber die
Natur des Menschen® (xepataindng mept pvoews avBphmou/ De natura
hominis) kurz vor 400 n.Chr. ergeben sich jedoch etliche Anhaltspunkte
aus dem Werk selbst. Nemesios ist sowohl philosophisch als auch medizi-
nisch gebildet. De natura hominis ist die erste systematische Abhandlung
christlicher Anthropologie (David Lloyd Dusenbury 2021, xv und 202la,
45) und hat zwei prominente Vorlaufer: Sowohl Hippokrates als auch Ze-
non haben Werke desselben Titels verfasst (David Lloyd Dusenbury 2021a,

249

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

46). Nemesios argumentiert weitgehend auf Basis der griechischen Philoso-
phie, vor allem des Neuplatonismus und der Stoa. Zugleich ist er der erste
christliche Autor, der in gréflerem Mafle die medizinischen Schriften des
Galen (Galenos von Pergamon, ca. 130 - 210 n.Chr.) rezipiert und fiir die
Anthropologie fruchtbar macht. Fast noch erstaunlicher ist jedoch, dass er
in entscheidenden Aspekten Aristoteles rezipiert — auch wenn er ihn nicht
ausdrucklich zitiert, sondern dort, wo er seine Gedanken ubernimmt, nur
»stille Anleihen® macht (Martin Streck 2001, 559 und 2005, 21). Aristoteles
gilt im frithen Christentum nicht als rezipierbar, ja er ist geradezu verpont,
unter anderem weil er der menschlichen Seele keine Unsterblichkeit zu-
spricht. Umso bemerkenswerter ist die positive Rezeption etlicher seiner
Gedanken bei Nemesios.

Insgesamt ist Nemesios von einer optimistischen Weltsicht gepragt, zu
der sein Anthropozentrismus, der stark mit der Idee der gottlichen Vor-
sehung verbunden ist, erheblich beitragt. Das wird schon in den ersten
beiden Kapiteln seines Werks iiberdeutlich, die auflerordentlich lang und
sehr programmatisch konzipiert sind. Nemesios beginnt folgendermafSen:

»Bekanntlich steht der Mensch mit den Unbeseelten in Gemeinschaft
(ToTg a0t Kovwvel), er nimmt am Leben der vernunftlosen Lebewesen
teil (tfjg TV aAGywv (Dwv petéxel Lwilg), er beteiligt sich am Denken
der Verniinftigen (tfjg t1@v Aoywk®dv peteiAnge vofjoewg). [...] Durch die
Vernunft verbindet sich der Mensch mit den korperlosen und verniinfti-
gen Naturen (cuvdamtetor i T00 Aoykod Toilg ACWRATOLG KOl VOEPNIG
@Uoeawv): er tberlegt, er denkt, er beurteilt jedes einzelne, er strebt nach
den Tugenden, er begriifit den Gipfel der Tugenden, die Frommigkeit
(hoywopevog kot vo@v kol kpivev EKaoTo KoL TOG QPETUG RETOSLOKWV
Kol TAV APETAV TOV KOAOP@VO TNV eVoéPetay domaldpevog). Darum steht
er auch gleichsam auf der Grenzlinie zwischen geistiger und sinnlicher
Wesenheit (Gomep &v peBoplolg €ativ vontiig kal aiobntijs ovaiag); durch
den Korper und die korperlichen Anlagen steht er mit den vernunftlosen
und unbeseelten Lebewesen in Verbindung, durch die Vernunft dagegen
mit den korperlosen Wesen, wie bereits frither bemerkt. Der Schopfer hat
offenbar die verschiedenen Naturen allméhlich miteinander verkniipft, so
dass die ganze Schopfung eine einzige und verwandte ist (Gote piov eivon
Kol ouyyevi] v maoav xtiow). Daraus folgt besonders dies: es gibt nur
einen Schopfer aller Dinge (elg v 6 Tavtwv T@V dvtwv dnpovpyds). Er
verband nicht blof3 die Existenz der einzelnen Atome zu einer Einheit.
Er fiigte auch die Einzeldinge passend aneinander. [...] Er verkniipfte sie
durch die kleine Verwandtschaft und Verschiedenheit ihrer Natur mitein-

250

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.15 Nemesius von Emesa

ander (cuvamtwyv GAAAOLG Tf) kot OAIYOV OIKEGTNTL KO TOpOAAALYT] THiS
@Voewg). Daher unterscheiden sich die ganzlich unbeseelten Wesen nicht
viel von den Pflanzen mit ihrer Nahrkraft. Andrerseits sind diese Wesen
nicht von den vernunftlosen und gefithlbegabten Lebewesen verschieden.
Auflerdem sind die vernunftlosen Wesen nicht ganz von den verniinftigen
abgesondert, sie stehen nicht ohne Beziehung zueinander, sie sind mit
einem natiirlichen Band verwandtschaftlich vereinigt (deopod Tivog eivon
auppuoils kal puatkod).” (Nemesius von Emesa, De natura hominis 1)

Wie in einem programmatischen Prolog eréffnet Nemesios seinen Trak-
tat iiber den Menschen mit der Betonung seines Eingebundenseins in die
nichtmenschliche Schopfung. Das ist alles andere als selbstverstdndlich.
Harmonisch sieht er den Menschen in die kosmische Schopfungsgemein-
schaft alles Seienden eingebettet. Mit allen Geschopfen hat er etwas ge-
meinsam (xowvwvel) und ist mit ihnen verwandt, und ebenso diese unter-
einander, denn sonst konnte keine Verbindung zwischen ihnen entstehen.
Vorab zu seiner Sonderstellung ist der Mensch also ein Mitgeschopf unter
vielen anderen. Die Schopfung ist eine organische Einheit, alles ist mit
allem verbunden und untereinander verwandt (vgl. Urs Dierauer 1977,
246). Die Gemeinsamkeiten {iberwiegen bei weitem die Verschiedenheiten.
Die stoische Scala naturae wird entgegen ihrer urspriinglichen Intention
zuallererst als verbindend interpretiert (David Lloyd Dusenbury 2021, 159),
indem der peripatetische Begrift der xowvwvia mit der stoischen oikeiwaotg
korreliert wird (David Lloyd Dusenbury 2021, 46 und 2021a, 52). Das sind
(aristotelische) Tone, die in der gesamten vorangehenden Patristik nicht
zu horen waren - ein Novum, das den Anthropozentrismus zwar nicht
abschafft, aber doch deutlich relativiert.

Der Mensch befindet sich in dieser kosmischen Vision - ganz in der
Tradition griechischer Philosophie - in der Mitte bzw. im Grenzland zwi-
schen den Lebewesen, mit denen er den Korper gemeinsam hat, auf der
einen Seite, und den Geistwesen, mit denen er die Vernunft gemeinsam hat,
auf der anderen Seite. Er ist gleichsam ein Briickenwesen zwischen zwei
Welten. Ausfiihrlich beschreibt Nemesios, welche Fahigkeiten die Vernunft-
begabung mit sich bringt. Der Mensch kann iiberlegen, denken, urteilen.
Doch all diese Fihigkeiten laufen auf Moral und Frommigkeit hinaus.
Wenn sie dazu nicht genutzt werden, sind sie umsonst.

Gleichwohl bemiiht sich Nemesios, den Graben zwischen den Vernunft-
losen und den Vernunftbegabten so klein wie mdglich, ja nahezu unsicht-
bar zu machen. Denn auch den nichtmenschlichen Lebewesen gesteht er
einige Fdhigkeiten zu, die der Vernunft nahestehen. So schreibt er gleich

251

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

im nachfolgenden Abschnitt: ,Danach wandte sich Gott von den vernunft-
losen zum verniinftigen Lebewesen, dem Menschen. Auch ihn erschuf er
nicht mit einem Mal; vielmehr pflanzte er schon vorher auch den anderen
Wesen gewisse natiirliche Verstdndigkeiten ein (@uowkdg tivog ouvvéoelg),
er verlieh ihnen Handfertigkeit und Fahigkeiten, alles Mogliche zu ihrem
Wohlergehen (mpog owtnpiav) zu tun. Infolgedessen schienen sie eng bei
den Verniinftigen (¢yybg Aoyw®v) zu stehen. So erschuf er das wahrhaft
verniinftige Lebewesen, den Menschen (10 aAn0dg Aoywkov {pov Tov
avBpwmov). Die gleiche Art fortschreitender Entwicklung wird man ferner
bei der Untersuchung der Stimme finden...“ (Nemesius von Emesa, De
natura hominis 1)

Naturwissenschaftlich ist Nemesios geniigend aristotelisch gebildet, dass
er das Kontinuum der Natur vom vollig vernunftlosen zum sehr vernunft-
begabten Lebewesen (und ebenso, wie die letzte Bemerkung andeutet, vom
vollig stummen zum umfangreich sprechenden Lebewesen) erkennt. Urs
Dierauer (1977, 249-251) legt in einer diffizilen Analyse von Textfragmen-
ten nahe, dass Nemesios sich hier an dem Stoiker Poseidonios orientiert
haben diirfte. Dessen vollstindige Texte fehlen allerdings, so dass die Re-
konstruktionsmdéglichkeiten begrenzt bleiben.

Auffallend oft verwendet Nemesios Begriffe, die eigentlich einen Wider-
spruch in sich enthalten: ,natiirliche Verstindigkeit, das ist im Grunde
wvernunftlose Verniinftigkeit”. Man spiirt, wie Nemesios ringt, da er mit
den klassischen Termini kein Kontinuum, sondern nur eine binér exklu-
dierende Differenz ausdriicken kann. Letztlich kommt er dann doch auf
diese bindre Logik zuriick, wenn er vom Menschen als dem ,wahrhaft
verniinftigen Wesen redet. Alle anderen Lebewesen sind offenbar doch
nicht ,wahrhaft® verniinftig. Hier kommt die Sprache der griechischen
Philosophie an ihre Grenze, und das spiirt man in De natura hominis mehr
als in anderen frithchristlichen Schriften.

Die anthropozentristische Teleologie fithrt Nemesios dann mit der bei
Gregor von Nyssa (Kapitel 5.12) stark gemachten Beobachtung ein, dass
der Mensch in Gen 1 als letztes Geschopf erschaffen wird: ,Der Mensch
ist zuletzt erschaffen worden. War es doch folgerichtig, nicht nur dass nach
Erschaffung aller Dinge um seinetwillen (mévtwv 8t' adTOv yevopévwy)
zunichst die Dinge zu seinem Bedarf (mpog tv ypfiowv adtod) besorgt
wurden und erst danach er selbst herangefithrt wurde, um sie zu gebrau-
chen, sondern auch, weil es, als eine mit Verstand und Sehsinn erfassbare
Natur geschaffen war, auch ein Band fiir beide zusammen geben musste;
das All sollte eine Einheit sein, mit sich selbst mitfiihlen und sich selber

252

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.15 Nemesius von Emesa

nicht fremd sein (iva. €v 7} 10 TGV kol cvpmabeg Eautd kol P GAAGTPLOV
a0t0 €avtol). Da wurde das Lebewesen geschaffen, das die beiden Natu-
ren verbindet: der Mensch (10 ouvdéov dppotépog Tag @Uoels (Pov O
avBpwmog). So sind, kurz gesagt, die Werke der Weisheit des Schopfers:
(Nemesius von Emesa, De natura hominis 1) Es ist gleichsam wie beim Bau
eines Gewodlbes: Der Schlussstein, der die beiden Bogenhilften miteinander
verbindet und eine stabile Einheit schafft, wird, wie sein Name sagt, ganz
zum Schluss eingesetzt.

Dass der Mensch die Bihne des Kosmos erst betritt, als alles, was ihm
niitzen soll, bereitgestellt ist, scheint fiir Nemesios zwar selbstverstandlich,
jedoch im Gegensatz zu Gregor von Nyssa nicht das eigentliche Hauptar-
gument zu sein. Vielmehr geht es ihm darum, dass mit dem Menschen
das einheitsstiftende Wesen in die Welt kommt. Nur ein Wesen, das uiber
Vernunft und Korper verfiigt, kann das All zu einer Einheit zusammenbin-
den. Nur durch dieses Wesen bleibt die Vernunft dem Korperlichen und
das Korperliche der Vernunft nicht fremd. Nur in diesem Wesen kann
das All mit sich selber Mitgefiihl empfinden. Nemesios verschiebt hier die
stoische, stark von Zwecksetzungen her gedachte Teleologie erheblich. Die
Frage nach einem individuellen Titular von Zwecken oder Nutzen riickt
weit nach hinten. Das letzte Telos ist die Einheit des Kosmos, des Ganzen.
Fast konnte man Nemesios einen Okozentristen oder Holisten nennen.

Die einheitsstiftende Funktion des Menschen legt ihm allerdings eine
grofle Biirde und Verpflichtung auf: ,Auf der Grenze zwischen der ver-
nunftlosen und der verniinftigen Natur steht der Mensch (Ev peBopioig
oV Tiig aAdyou kol Aoykiis pioews O avBpwtog torBeic); wenn er sich
dem Korper zuwendet und die leiblichen Geniisse mehr liebt, zieht er die
Lebensart der Vernunftlosen vor (tov t@v dAéywv domdletar Biov). [...]
Wenn der Mensch siamtliche Freuden korperlicher Art verachtet und sich
der Vernunft zuwendet, gelangt er zum gottlichen, gottgefilligsten Leben,
zu dem Leben, das sich besonders fiir den Menschen schickt; er wird dann
wie der Himmlische (olog 6 émovpdviog) sein [...] Das ist der Grundsatz
der verniinftigen Natur (Aoywiig @Uoewg 10 ke@dAoudv): das Schlechte
meiden und abwehren, das Gute aufsuchen und annehmen.” (Nemesius
von Emesa, De natura hominis 1)

Von einem génzlich anderen Ausgangspunkt beginnend, kommt Neme-
sios auf die klassische Mahnung zuriick, die Leidenschaften durch die Ver-
nunft zu beherrschen und ein sittlich gutes Leben zu fithren. Ein Mensch,
der dies beherzigt, wird ,wie der Himmlische® sein — wobei hier in keiner

253

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Weise auf die Gottebenbildlichkeit aus Gen 1 angespielt wird. Nemesios,
obgleich Bischof, argumentiert rein philosophisch.

Die Tiere haben fiir Nemesios keine Vernunft, sie brauchen aber auch
keine: ,,Denn keine der verniinftigen Bewegungen zeigt sich bei den ver-
nunftlosen Tieren; sie haben namlich keine Kiinste, keine Wissenschaf-
ten, keine Willenshandlungen, keine Tugenden, und auch nichts anderes
von Verstandestatigkeiten (otte téxvou olte pabrjpato olite Povai olite
Gpetal oUTe GANO TL T@V SlavonTik®v) steckt in ihnen. Daraus folgt klar:
die Tiere haben keinen Anteil an einer verniinftigen Seele (oV péteott
Aoykiis Yuxiig avtolg). Es wire auch wirklich toricht, die vernunftlosen
Tiere als verniinftig zu bezeichnen (Gtomov Aéyewrv Ta GAoya Aoywkad).
Wenn auch den ganz jungen Knaben nur die vernunftlose Bewegung zu-
kommt, so sagen wir doch: sie haben eine verniinftige Seele; denn wenn sie
herangewachsen sind, offenbaren sie die Tatigkeit ihrer Vernunft. Das ver-
nunftlose Wesen dagegen, das zu keiner Zeit seines Lebens den Vernunftteil
an den Tag legt, hitte eine verniinftige Seele umsonst; denn die Fahigkeit zu
denken wird ihm keinen Nutzen bringen. Alle Menschen haben einstimmig
zugegeben: Gott hat nichts Uberfliissiges geschaffen. Stimmt dies, dann ist
die verniinftige Seele den zahmen wie den wilden Tieren (toig ktrjveatv
xal toig Bnpilog) wohl tberfliissigerweise eingepflanzt worden, denn sie
vermag ihr eigenes Werk bei diesen Tieren nie zum Ausdruck zu bringen.
Es wire ein Vorwurf gegen den, der dem Korper eine unpassende Seele gab
(tod 86vTog avappootov Yuxnyv @ cpatt). (Nemesius von Emesa, De
natura hominis 2)

Nemesios argumentiert hier mit dem Sparsamkeitsprinzip: Gott hat die
Welt so geschaffen, dass nichts fehlt, aber auch nichts zu viel vorhanden
ist. Allem gab er im Blick auf die genuinen Zielsetzungen das optimal an-
gemessene Maf3. Den Tieren eine Vernunftseele zuzusprechen, obwohl sie
deren Potenziale doch gar nicht entfalten konnten, wére daher ein Vorwurf
gegen den Schopfer, der dann offensichtlich seinen Grundsatz maximaler
Effizienz nicht eingehalten hitte. - Hier unterliegt Nemesios einem Zirkel-
schluss: Tier haben keine Kunste und Wissenschaften, also brauchen sie
keine Vernunft und sind vernunftlos. Weil sie vernunftlos sind, konnen sie
keine Kiinste und Wissenschaften entwickeln. Damit verldsst Nemesios sein
eigenes zuvor etabliertes Prinzip, zwischen Vernunftlosigkeit und ,voller®
Vernunft ein Kontinuum zu beschreiben. So bleibt er hinter den eigenen
Moglichkeiten zuriick.

Man spiirt jedoch, wie sehr Nemesios an dieser Stelle mit sich selber
ringt, wenn man den folgenden Absatz analysiert: ,Es ist somit besser,

254

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.15 Nemesius von Emesa

folgendes anzunehmen: jedem Korper ist eine passende Seele eingefiigt
worden; ferner: die Tiere haben ihrer Anlage entsprechend nichts weiter als
die natiirliche Einfachheit, die sich bei ihren Tatigkeiten bemerkbar macht.
Jede einzelne Art der Vernunftlosen bewegt sich aus eigenem Antrieb (xat'
oikeiov Opprv); jede Art ist zum Gebrauch und zur Betitigung des Antriebs
von Anfang an geschaffen worden. [...] Nicht ganz hilflos hinterlief§ sie der
Schopfer, vielmehr verlieh er jedem einzelnen eine natiirliche, keine ver-
standesméflige Einsicht (puaikrjv, o0 Aoywny, évépaiev aviveowy). Einigen
gab er sogar List (mavoupyia), gleichsam ein Abbild der Kunstfertigkeit und
einen Schatten der Vernunft (domep téxvng eikévo Kal KAV AOYIKT|V).
Aus diesen zwei Griinden tat er das: die Tiere sollten den augenblicklichen
Gefahren ausweichen und sich vor den zukiinftigen schiitzen; er wollte
auflerdem wie bereits dargelegt die ganze Schépfung unter sich verbinden
(ovvayou v ktiow maoav ovtij). (Nemesius von Emesa, De natura
hominis 2)

Nemesios schwankt hin und her und kommt doch nicht zum Ziel.
Einerseits spricht er gut stoisch von einem , Antrieb* (0ppn) der Tiere -
eine Vorstellung, die weitreichende Folgen hatte und die Biologie noch vor
einem halben Jahrhundert dominierte. Andererseits kommt er nochmals
auf das Oxymoron zuriick, das uns schon begegnet ist: Die ,natiirliche,
nicht verniinftige Einsicht“ (quowi}, o0 Aoy ovveais) oder, wie ich es
pointiert zugespitzt habe, die ,vernunftlose Verniinftigkeit“ Nemesios will
damit vor allem erkldren, warum Tiere Gefahren ausweichen und ihr Le-
ben schiitzen konnen und dabei einige Kunstfertigkeit (téxvn), ja sogar List
(mavoupyie) anwenden. Aus der modernen Verhaltensforschung wissen
wir, dass der Einsatz einer List in der Tat extrem viel an intellektuellen
Fahigkeiten voraussetzt, etwa eine ,theory of mind® also das Wissen um
das, was das Gegeniiber denkt. Bewusst tduschen kann nur der, der die
Gedanken seines Gegeniibers lesen kann. Manche Tiere konnen das in der
Tat. Und es ist womdglich mehr als nur ein ,Schatten der Vernunft® (oxiwa
AOYIKN).

Schliefilich begriindet Nemesios die Vernunftlosigkeit der Tiere empi-
risch noch damit, dass ihr Verhalten stereotyp sei, wihrend das mensch-
liche Verhalten eine enorme Varianz aufweise. Auch dieses stoische Argu-
ment, das vor allem bei Seneca Verwendung findet, haben wir bereits
mehrfach kennengelernt: ,Doch dass diese Tiere nicht verniinftig handeln,
ergibt sich mit Deutlichkeit daraus: jedes einzelne Tier derselben Art tut
dieselben Dinge @hnlich; die Tétigkeiten der Tiere unterscheiden sich in
der Herde nur so, dass das eine Tier mehr, das andere weniger tut; aber

255

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

die ganze Art der Tiere bewegt sich nur nach einem einzigen natiirlichen
Antrieb (xata pioav oppnv). [...] Das trifft beim Menschen nicht zu. Gibt
es doch unzdhlige Arten der menschlichen Betétigungen (pupiow yap 680t
@V avBpwtivwy TpdEewv). Etwas Selbstandiges und Freiwilliges ist ja die
Vernunft (¢éAevBepov yap TL kot avteovaiov 10 Aoywév). Daher vollfithren
alle Menschen nicht ein und dieselbe Tatigkeit, wie das bei jeder einzelnen
Art der vernunftlosen Lebewesen der Fall ist. Diese bewegen sich allein
von Natur aus (pvoet yop pévy). Die natiirlichen Bewegungen dagegen
finden sich bei allen dhnlich (6poiwg mapa maotv). Die Betitigungen der
Vernunft vollziehen sich bei verschiedenen Menschen verschieden; sie sind
nicht notwendig bei allen die gleichen: (Nemesius von Emesa, De natura
hominis 2; vgl. dazu Urs Dierauer 1977, 216)

Gleichwohl sieht Nemesios die Tiere ebenso wie die Menschen als Adres-
satlnnen der gottlichen Vorsehung: ,Alle Dinge hingen vom gottlichen
Willen ab, von dorther schopfen sie ihren dauernden Bestand und ihr
Wohlergehen. Auch die Grundlage der Atome und der vervielfachten Dinge
ist zur Aufnahme der Vorsehung fihig. Das sieht man deutlich an den
Tieren, die sich durch Befehle und fithrende Wesen leiten lassen; von
diesen Tieren gibt es viele Arten. So sind z.B. Bienen, Ameisen und die
meisten Tiere, die sich zu Scharen sammeln, unter einige Fithrer gestellt,
denen sie gehorsam folgen. Vorziiglich kann man das feststellen, wenn man
auf die Staatsverfassung der Menschen hinsieht. Die Staatsverfassung ist
offensichtlich fiir die Sorgen und Verwaltungsmafiregeln ihrer Gesetzgeber
und ihrer Vorsteher empfanglich. Ist die Verfassung fiir diese Handlungen
aufnahmefahig, warum sollte sie dann nicht fiir die Vorsehung des Schop-
fers empfénglich sein?“ (Nemesius von Emesa, De natura hominis 43)

Am Ende seiner Abhandlung {iber den Menschen kehrt Nemesios also
zur Sicht der ganzen Schopfung zuriick. Hier bringt er einen Aspekt ein,
der die antike Reflexion stets fasziniert hat: Dass auch Tiere Staaten bilden.
Tiere bilden ,Tier-Welten“ oder ,Quasi-Stadte” (David Lloyd Dusenbury
2021, xviii) mit ihren je eigenen Regeln und Machtverhdltnissen. Die
menschlichen Poleis sind in die Zoopoleis hineingesetzt. Sie {ibertreffen
diese graduell durch ihre enorme Empfanglichkeit fiir Gesetze, sind aber
nach analogen Prinzipien konstruiert. Und ebenso analog sind beide offen
fiir die gottliche Vorsehung, die nicht allein auf den Menschen beschrankt
ist. Das Besondere des Menschen ist, dass er der Regent der Kosmopolis ist
und gleichsam ,global governance® in der Schopfungspolis austibt (David
Lloyd Dusenbury 2021a, 57-58).

256

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.16 Pseudo-Athenagoras

Insgesamt diirfte Nemesios derjenige von den frithchristlichen Autoren
sein, der denkerisch (und das heifit in seinem Fall: rein philosophisch!) die
grofiten Anstrengungen unternimmt, den Anthropozentrismus zu iiberwin-
den - und dennoch kurz vor dem Ziel scheitert. Er betont die organische
Verwandtschaft aller Geschopfe und das Zusammenhéngen aller geschaffe-
nen Dinge miteinander. Er reflektiert intensiv das Kontinuum zwischen
volliger Vernunftlosigkeit und maximaler Vernunftbegabung und ringt um
Begriffe, die den Tieren so etwas wie Vernunft zuerkennen kénnen. Die
stoische Form des Anthropozentrismus, dass alles zum Nutzen des Men-
schen geschaffen sei, ist ihm nicht wichtig. Vielmehr lduft seine Teleologie
auf die Einheit des Kosmos hinaus und hat damit holistische Anklange.
Und doch bleibt er letztlich sowohl im Anthropozentrismus als auch in der
Aloga-These gefangen. Man ahnt, wie tief sie in der damaligen Gesellschaft
verankert gewesen sein miissen, dass er sie nirgends grundsétzlich in Frage
stellt.

5.16 Pseudo-Athenagoras

Athenagoras von Athen war ein frithchristlicher Apologet der zweiten Half-
te des 2. Jahrhunderts. Das Werk ,,De resurrectione mortuorum®, das unter
seinem Namen verdffentlicht worden ist, stammt jedoch nicht aus seiner
Feder, sondern ist wesentlich spiter unter einem Pseudonym geschrieben
worden. Das ist in der patristischen Forschung weitgehend unbestritten.
Allerdings erzeugt die Datierung dieses Werks Diskussionen, die erst vor
wenigen Jahren wieder aufgeflammt sind.

Aus Aufbau und Argumentation der Abhandlung zieht Nikolai Kiel
namlich den Schluss, dass De resurrectione ,direkt auf die Einwande des
Celsus beziiglich der Auferstehung® (Nikolai Kiel 2016, 177) reagiert. In
der weit verbreiteten Widerlegung des ebenso weit verbreiteten Kettennah-
rungs-Arguments (die Auferstehung von den Toten ist unmoglich, weil die
Tiere Teile des menschlichen Korpers gefressen haben) nimmt Kiel eine
Abhiéngigkeit von Galen an (Nikolai Kiel 2016, 371 und 388) und folgert
daraus wie vor ihm schon Jacques Schwartz (1914 - 1992 Strasbourg) und
Jean-Marie Vermander (1978, 125-134) eine Entstehung in der ersten Halfte
des 3. Jahrhunderts (Nikolai Kiel 2016, 390).

Horacio E. Lona (2017, 184-188) hilt hingegen einen viel spéteren Zeit-
punkt fiir plausibel: Erstens sei der Alethes logos des Kelsos in Athen zwar
eher nicht bekannt gewesen, die darin von ihm vorgebrachten Argumente

257

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

aber schon, da sie weit verbreitet waren. Zweitens sei die von Kiel behaup-
tete Ndhe zwischen Origenes und De resurrectione bei genauer Analyse so
nicht gegeben. Und drittens — ganz entscheidend - beginne die christliche
Galen-Rezeption erst Ende des 4. Jahrhunderts mit Nemesios von Emesa.
Dies sei daher der terminus post quem und begriinde das Plddoyer fiir
eine spite Datierung (Horacio E. Lona 2017, 188). — Als Nicht-Patristiker
traue ich mir in dieser Frage kein eigenes Urteil zu. Die Argumente von
Lona scheinen mir jedoch sehr plausibel, weswegen ich mich seiner Datie-
rung anschliefle und ,,De ressurectione direkt nach Nemesios von Emesa
einordne.

De resurrectione ist wie auch De natura hominis von Nemesios eine
rein philosophische Abhandlung. Die Bibel kommt darin nicht vor, nicht
einmal mit einem einzigen Zitat. Vielmehr unternimmt der anonyme Ver-
fasser den Versuch, die Auferstehung von den Toten als denknotwendig zu
beweisen. Die Darlegung ist von ungeheurer Klarheit und besitzt einen fast
schon scholastischen Systematisierungsgrad. Gleichzeitig vertritt sie eine
klar stoische Ontologie und Teleologie, wihrend das konkrete Telos in
Abgrenzung von Stoa und Epikur beschrieben und positioniert wird.

De resurrectione ist wie gesagt aufSerordentlich systematisch angelegt. In
den Kapiteln 1 bis 10 wird zunéchst im Sinne einer via negativa nachgewie-
sen, dass die Auferstehung der Menschen erstens nicht der menschlichen
Natur widerspricht, zweitens fiir Gott nicht unmdglich und drittens auch
nicht ungerecht gegeniiber irgendeiner Gruppe von Individuen ist. Den Be-
weis fiir die erste These fithrt der Autor in den Kapiteln 5 bis 7. Dort vertritt
er die in heutiger Wahrnehmung bizarre Uberzeugung, Menschenfleisch
kénne im Unterschied zu Tierfleisch nach seinem Verzehr nicht assimiliert
werden, und folgert daraus, ,the human species seems to be biologically
engineered for resurrection in a way that animals are not.” (Janet E. Spittler
2010, 360)

Bei seinem Beweis der dritten These kommen die nichtmenschlichen
Geschopfe ins Spiel: ,Das Ungerechte (to @diwcov) kidme in der Auferste-
hungsfrage in Betracht entweder in Hinsicht auf den Auferstehenden selbst
oder auf irgendeinen andern neben ihm. Dass kein aufierhalb der Mensch-
heit stehendes und zur Welt gehoriges Wesen dadurch ein Unrecht erleidet,
ist von vornherein klar. Den rein geistigen Naturen (vortai ¢ioeg) wird
durch die Auferstehung der Menschen schwerlich ein Unrecht geschehen;
denn die Auferstehung der Menschen bringt ihnen weder eine Einschran-
kung ihrer Existenz noch Schaden noch Unehre. Aber auch weder der

258

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.16 Pseudo-Athenagoras

vernunftlosen noch der unbeseelten Natur (006¢ T@v dAdywv 1} PUGLS 0V
T@v apiywv) wird dadurch ein Unrecht widerfahren, denn diese wird
nach der Auferstehung nicht mehr sein, gegen ein Nichtseiendes aber gibt
es kein Unrecht (mept 8¢ 10 p1 6v o0dev @dikov); angenommen jedoch,
sie bestehe in Ewigkeit fort, auch dann wiirde ihr durch die Erneuerung
der Menschenleiber kein Unrecht geschehen; denn wenn ihr jetzt kein
Unrecht geschieht, indem sie sich der menschlichen Natur und den Bediirf-
nissen der auf sie angewiesenen Menschen fiigen muss (Vmeikovta) und
unterjocht und vielfach geknechtet ist (016 te Quyov fypéva kol SovAeiov
novtoiov), so wird dies noch viel weniger der Fall sein, wenn einmal die
Menschen unsterblich und bediirfnislos geworden sind und ihre Dienste
nicht mehr nétig haben, so dass sie dann von aller Knechtschaft befreit
ist (¢AevBepwbévta B¢ mdong SovAeing). Auch wiirde sie, wenn sie reden
konnte, gewiss nicht den Schopfer (Snpuovpyog) verklagen, als habe er sie
gegen die Gerechtigkeit unter die Menschen erniedrigt, da er ihr nicht
dieselbe Auferstehung wie diesen gewahrt habe; denn ungleiche Naturen
bestimmt ein Gerechter nicht zu gleichem Ziele (Qv yap 7 ¢voig odvk
o1, TovTolg 0UBE TO TéEAOG (o0V O dikatog émpetpel); auflerdem konnen
Wesen, denen der Begriff der Gerechtigkeit fehlt, nicht den Vorwurf der
Ungerechtigkeit erheben?8. Ferner kann man auch nicht behaupten, dass
sich im Hinblick auf den auferstehenden Menschen selbst eine Ungerech-
tigkeit zeigt...“ (Athenagoras, De Resurrectione 10)

Streng systematisch bedenkt die Schrift alle denkmdglichen Szenarien:
Die Auferstehung kénnte ungerecht sein gegeniiber den rein geistigen
Wesen, gegeniiber anderen Menschen oder gegeniiber nichtmenschlichen
Lebewesen. Dieser letzte Fall interessiert uns. Der anonyme Verfasser zieht
zwei Moglichkeiten in Betracht: Entweder, was er offenbar selbst annimmt,
existieren die nichtmenschlichen Lebewesen nicht mehr, und gegen Nicht-
seiendes gibt es per definitionem kein Unrecht. Oder, was er zwar fiir
faktisch nicht gegeben, aber prinzipiell denkmdoglich halt, die nichtmensch-
lichen Lebewesen werden auferstehen. Dann werden sie befreit sein, weil
die Menschen keine Bediirfnisse mehr haben und die Knechtschaft damit
beendet ist - ein scharfsinniger Gedanke, mit dem sich Pseudo-Athenago-
ras deutlich von Irendus von Lyon abhebt, der auch in der Ewigkeit eine

28 Auf diesen Aspekt werde ich hier nicht ndher eingehen. Siehe dazu vor allem Janet
E. Spittler 2010, 359: ,In De resurrectione Athenagoras introduces one of the most
important aspects of the Stoic assessment of animals, that is, the impossibility of
doing injustice to animals.

259

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Dienst-Hierarchie annimmt (Kapitel 5.3). In diesem zweiten Fall konnten
sich die nichtmenschlichen Lebewesen auch nicht beschweren, falls ihre
Auferstehung anders ist als die der Menschen, weil es zu den Prinzipien der
Gerechtigkeit gehort, dass Ungleiches ungleich behandelt werden muss.

Nachdem sich die Auferstehung von den Toten also per viam negativam
als nicht denkunmoglich erwiesen hat, beschreitet Pseudo-Athenagoras in
den Kapiteln 11 bis 24 die via positiva: ,Es handelt sich jetzt darum, die
Auferstehungslehre als wahr zu beweisen unmittelbar aus der Ursache, nach
welcher und aus welcher der erste Mensch entstanden ist“ (Peudo-Athena-
goras, De Resurrectione 11) Der Autor mochte die Auferstehung also nicht
auf Grund einer Offenbarung plausibilisieren, sondern aus schopfungsphi-
losophischen Uberlegungen als denknotwendig erweisen. Folgendes sehr
lange Zitat schildert seine wiederum auflerordentlich systematischen Uber-
legungen:

»Den Grund der Entstehung (6 amo t#jg aitiag Adyos) bekommen wir,
wenn wir uns fragen, ist der Mensch von ungefahr und zwecklos erschaffen
worden oder zu einem bestimmten Zwecke (métepov amA®G kol PATHV
véyovev avBpwtog 7] Tivog €vekev); und wenn zu einem bestimmten Zwe-
cke, ist er dann da, um nach seiner Erschaffung fiir sich selbst zu leben
und in der ihm geschaffenen Natur fortzubestehen oder weil ein anderes
Wesen seiner bedarf (8w xpelov Tvdg); wenn er aber in Hinsicht auf ein
Bediirfnis erschaffen wurde, ist es dann der Schopfer (tod mowjoavtog)
oder irgendein anderes Wesen, das diesem nahe steht und sich hoher
Fiirsorge erfreut. - Was wir schon bei einer allgemeineren Betrachtung
finden konnen, ist die Tatsache, dass jeder Verstindige, jeder, der sich
durch verniinftiges Urteil zu einer Téatigkeit bewegen ldsst, nichts von
dem, was er vorsatzlich ins Werk setzt, zwecklos tut, sondern entweder
um ein eigenes Bediirfnis zu befriedigen oder einem anderen Wesen, fiir
das er besorgt ist, zu niitzen oder wegen des Werkes selbst, wenn ihn
namlich ein natiirlicher Zug und eine natiirliche Liebe (6Ax{] Tyt puowi
kol atopyf)) zu dessen Hervorbringung bewegt. So baut der Mensch (ein
Beispiel moge die Sache erldutern) ein Haus, weil er selbst dessen bedarf;
er baut aber auch fiir Rinder, Kamele oder fiir die anderen Lebewesen,
die er bendtigt (tolg dAAlowg {wotg, Gv éoTv évder|g), das einem jeden
derselben passende Obdach; wenn man nach dem Augenschein urteilt,
tut er dies nicht zu eigenem Gebrauche, wohl aber, wenn man den End-
zweck berticksichtigt (o0« idiog Evexev yprioews KOTA TO QAUVOPEVOV, AAAL
KaTo eV TO TENOG); zundchst tut er es aus Fiirsorge (émpéhela) fiir seine
Pfleglinge. [...] So machen es die Menschen. Indes hat auch Gott den

260

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.16 Pseudo-Athenagoras

Menschen wohl nicht zwecklos erschaffen; denn er ist weise; kein Werk
der Weisheit aber entbehrt des Zweckes (008¢v 8¢ coglag Epyov pdtaiov).
Auch hat er ihn nicht erschaffen, weil er selbst seiner bediirfte; denn er
bedarf Giberhaupt nichts; einem Wesen aber, das vollstindig bediirfnislos
ist, kann keines seiner Werke zu eigenem Bedarfe dienen. Er hat aber auch
den Menschen nicht um eines andern Geschopfes willen gemacht. Denn
kein verniinftiges und urteilsfdhiges Wesen, sei es nun ein hoheres oder
ein geringeres, wurde oder wird ins Dasein gesetzt, um einem anderen
zum Gebrauch zu dienen, sondern um, wenn es einmal geworden ist,
selbst eigenes Leben und eigenen Fortbestand zu haben (O¥8&v yop t@v
Aoyw kol kpioel xpwpévwy olte T@V pelldvwv olTe TV KaTodeeaTEPWY
véyovev 1] yivetow mpog £Tépou xpelav, GAAa S THV idlov avT®V TV
yevopévawv {wnv Te kot dtapoviv). Auch kann die Vernunft die Entstehung
des Menschen nicht auf irgendein Bediirfnis zuriickfithren; denn die un-
sterblichen Wesen sind bediirfnislos und brauchen zu ihrer Existenz in
keiner Weise eine menschliche Hilfe; die vernunftlosen Wesen dagegen
miissen sich nach dem natiirlichen Lauf der Dinge beherrschen lassen und
dem Menschen die ihrer Natur entsprechenden Dienste leisten, wahrend
sie selbst nicht fahig sind, sich der Menschen zu bedienen; denn recht war
es nicht und ist es nicht, das Herrschende und Fithrende in den Dienst
eines Geringeren zu stellen oder das Verniinftige dem Vernunftlosen unter-
zuordnen (tO dpyov Kol NyeHovoDv VTIAYEWY €l XpTiotv TOlg EAGTTOOLY, 1|
TO AoyKOV VTOTATTEWY GAGYOoLS), das doch zum Herrschen ungeeignet ist.
Wenn also der Mensch nicht grund- und zwecklos geschaffen ist (denn
kein gottliches Werk ist zwecklos), wenn ferner seine Entstehung weder auf
ein Bediirfnis des Schopfers selbst noch auf ein Bediirfnis eines anderen
von Gott geschaffenen Wesens zuriickzufiithren ist, so ist es klar, dass in
erster und allgemeinerer Hinsicht Gott den Menschen geschaffen hat, weil
er eben Gott ist und weil tiberhaupt aus dem Schopfungswerke seine Giite
und Weisheit hervorleuchtet; betrachtet man jedoch die Sache mehr vom
Standpunkt der geschaffenen Menschen aus, dann deswegen, weil er das
Leben derselben will, und zwar nicht ein Leben, das nur fur kurze Zeit
entfacht wird, dann aber génzlich erléschen soll. Den Reptilien freilich, den
Luft- und Wassertieren, iiberhaupt allem Vernunftlosen hat Gott ein kurzes
Leben beschieden, dagegen hat er den Menschen, die den Schopfer selbst in
sich tragen (év £avtolg ayaipatopopodot Tov Towtjv) und mit Vernunft
und unterscheidendem Verstande begabt sind (voUv te cuvempepopévolg
Kal Aoyiki|s kploewg pepotpapévols), ewige Fortdauer verliehen. Denn ihre
Bestimmung ist es, in der Erkenntnis ihres Schopfers und seiner Macht

261

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

und Weisheit und in der Erfiillung des Gesetzes und Rechtes die ganze
Ewigkeit hindurch ohne alles Leid in jenen Giitern zu leben, durch die
sie auch schon ihrem vorausgehenden Leben Festigkeit und Halt gegeben
haben, obwohl sie in sterblichen und irdischen Leibern wohnten. Alles,
was um eines anderen Willen entstanden ist, muss, sobald das, wofiir es
entstanden ist, aufhort, ebenfalls zu sein aufhéren...“ (Pseudo-Athenagoras,
De Resurrectione 12)

Der unbekannte Verfasser entwirft hier zunachst die Idee eines ,Reichs
der Zwecke®, wie wir es in der Neuzeit vor allem bei Immanuel Kant
kennen: Nichts ist zwecklos, alles hat seinen Zweck - und zwar in einer
logischen Verkniipfung der Zwecke untereinander auf das grofie Gesamt-
ziel, das Telos hin. Man darf, so argumentiert Pseudo-Athenagoras, nicht
zu sehr auf den unmittelbaren Zweck einer Handlung schauen, sondern
muss auf das umfassende Telos blicken, auf das hin sie entworfen ist. Erst
dann versteht man den Sinn dieser Handlung. Das, so betont der Autor,
gilt schon zwischenmenschlich, zum Beispiel beim Bau eines Hauses oder
Stalles, aber erst recht, wenn nach dem Grund der Erschaffung der Welt
und des Menschen und damit nach dem Zweck des gottlichen Handelns
gefragt wird. Der Schépfer hat einen verniinftigen, erkennbaren Plan mit
seiner Schopfung.

Allerdings folgt der gottliche Plan zwei je eigenen Logiken, je nach
dem, ob man ihn aus der Perspektive Gottes oder aus der Perspektive des
Menschen betrachtet - auch das konnte direkt von Kant stammen. Vom
Standpunkt Gottes aus betrachtet ist klar, dass er keine Bediirfnisse hat.
Er kann den Menschen also nicht zu seiner eigenen Bediirfnisbefriedigung
erschaffen haben, sondern nur, ,weil er Gott ist“ und weil er seine Giite und
Weisheit zeigen mochte. Aus seiner Sicht geschieht die Schopfung einzig
aus Freiheit und Liebe.

Anders, so Pseudo-Athenagoras, sieht das ,vom Standpunkt der geschaf-
fenen Menschen® aus: Der Mensch hat das Bediirfnis zu leben, Gotteser-
kenntnis zu erwerben und das Gute zu tun. Dieses Bediirfnis ist auf Dauer
angelegt, und daher kann es nur sinnvoll sein, wenn es auch dauerhafte
Erfillung finden kann. Deswegen muss (!) der Mensch notwendig fiir
das ewige Leben bestimmt sein. Denn sonst wire sein Bediirfnis nicht
zweckmiflig, und dann wire der Schopfer als nicht rational erwiesen. Das
aber kann nicht sein.

Das Argument des Pseudo-Athenagoras funktioniert natiirlich nur unter
der Voraussetzung, dass das Reich der Zwecke tatsdchlich auf ein einziges
grofles und rationales Telos zulduft. Bezweifelt man diese Voraussetzung,

262

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.16 Pseudo-Athenagoras

und viele wiirden das heute tun, dann féllt das Argument wie ein Karten-
haus in sich zusammen. Fiir unsere Fragestellung ist jedoch der Kollateral-
schaden fiir die nichtmenschlichen Geschépfe relevanter: Tiere und Pflan-
zen haben zwar ein Bedirfnis zu leben, aber kein Bediirfnis zur Erkenntnis
des Ewigen und damit auch kein Bediirfnis, ewig zu leben. Gemafy dem
Sparsamkeitsprinzip wére es daher nicht rational, dass ihnen ein ewiges
Leben geschenkt wird, wenn sie danach doch gar nicht streben. Nein, sie
existieren allein um des Menschen willen, der als vernunftbegabtes Wesen
die Selbstzwecklichkeit besitzt und die Tiere fiir sich verzwecken kann.
Sobald der Mensch die nichtmenschlichen Kreaturen jedoch nicht mehr
braucht (und das ist in der Ewigkeit so), gibt es keinen Grund mehr, dass
sie weiterhin existieren sollten.

~Wenn also der Weltschopfer den Menschen dazu geschaffen hat, dass
er ein verstindiges Leben habe und, nachdem er einmal Gottes Herrlich-
keit und Schopferweisheit geschaut, immerdar in der Schau dieser Dinge
bleibe, wie es der Absicht des Schopfers und der Natur des Menschen
entspricht, so ergibt sich aus der Entstehungsursache die Gewissheit der
ewigen Fortdauer, aus dieser aber die Gewissheit der Auferstehung, ohne
die es eine Fortdauer des Menschen nicht geben konnte. So wird also die
Auferstehung, wie aus dem Gesagten ersichtlich ist, durch die Entstehungs-
ursache und durch des Schopfers Absicht klar bewiesen.“ (Pseudo-Athena-
goras, De Resurrectione 13)

Nachdem Pseudo-Athenagoras damit die Tatsache der Auferstehung als
denknotwendig und damit aus seiner Sicht als existent bewiesen hat, folgen
Reflexionen tiber die Kontinuitdt zwischen irdischem und himmlischem
Leben angesichts des Todes und der Verwesung des Korpers.

,Glaubt man an Gott als den Schopfer dieses Alls, so muss man, sofern
man seinen eigenen Prinzipien nicht untreu werden will, aus seiner Weis-
heit und Gerechtigkeit den Schluss ziehen, dass er fiir alles Geschaffene
wacht und sorgt (t{j ToUToV Copia KOl dKOLOTVVY] TV TOV YEVOUEVWY
amavtwy avatiBévar puiaxrv te xai pévoiav); auf Grund dieser Er-
kenntnis muss man dann iiberzeugt sein, dass nichts von den irdischen und
himmlischen Dingen ohne Aufsicht (avemitpémevtos) und ohne Fiirsorge
(ampovénrog) gelassen ist und dass sich die Aufmerksamkeit des Schopfers
auf alles in gleicher Weise erstreckt, auf Unsichtbares und Sichtbares, auf
Kleines und Grofleres. Denn sowohl die Gesamtheit der Geschpfe bedarf
der Vorsehung (mpévoia) des Schopfers als auch jedes einzelne je nach
seiner Natur und seinem Zwecke (xaf 6 mépuke kol Tpog 6 MéPukev). Es
wire jedoch ein unniitzer Eifer, jetzt alle einzelnen Arten anzufiihren oder

263

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

das einer jeden Natur Zutrégliche aufzuzdhlen; nur iiber den Menschen
miissen wir hier reden; denn er ist der Gegenstand unserer Untersuchung.
(Pseudo-Athenagoras, De Resurrectione 18)

Die Fiirsorge und Vorsehung Gottes gilt, so der Autor, grundsitzlich al-
len Lebewesen. Allerdings, so schrankt er ein, jedem ,nach seinem ZweckeS,
wortlich ,geméfl dem, zu dem es geworden ist”. Das kénnte man aus Sicht
der Tiere als ziemlich zynisch interpretieren. Denn da die Vernunftlosen
gut stoisch als Zwecke fiir andere aufgefasst werden, zielt die Sorge des
Schopfers letztlich nur darauf, dass die Tiere (und Pflanzen) ihren Zweck
fiir den Menschen erfiillen. Haben sie ihre Schuldigkeit getan, kdnnen sie
gehen. Die kithle Rationalitit einer streng philosophischen Argumentation
lasst an dieser Stelle keine Abmilderung durch positive Emotionen zu, die
theologische Argumente bieten wiirden.

Warum aber braucht es ein Jiingstes Gericht? Pseudo-Athenagoras sieht
ein solches deswegen als notwendig an, weil es sonst besser wire, ganz der
Lust zu leben wie die Tiere: ,Ist es nicht viel sicherer anzunehmen, dass
der Schopfer seine Werke lenkt und leitet, auf alles irgendwie Seiende oder
Werdende hinschaut und iiber Werke und Gedanken Gericht hélt? Denn
gibe es liber die Werke der Menschen nicht irgendwo ein Gericht, so hitten
diese den Vernunftlosen nichts voraus; ja sie wéren noch ungliicklicher
daran als diese, da sie ihre Leidenschaften bezwingen miissen und nach
Frommigkeit, Gerechtigkeit und sonstigen Tugenden zu streben haben;
am besten wire dann die Lebensweise der zahmen und wilden Tiere (6
8¢ kTNvedng Piog kol B pLddng dplotog); die Tugend wire unverniinftig
(apetm 8¢ avénrog), die Androhung von Strafen eine platte Léacherlichkeit.
Der uneingeschrinkte Genuss wire das hochste der Giiter (To 6¢ méoav
Oepamevewy N8ovny ayabov to péyiotov)...“ (Pseudo-Athenagoras, De Re-
surrectione 19)

Aus all dem folgert der Autor, dass es ein Gericht geben muss, und zwar
nicht in diesem irdischen Leben und auch nicht unmittelbar nach dem
Tod, wenn Seele und Leib getrennt sind, sondern in der Ewigkeit, wo der
ganze Mensch wieder vereinigt ist und als ganzer gerichtet werden kann.
- Die wiederum stark an Immanuel Kant erinnernde Argumentation hinkt
jedoch erheblich. Denn man kann durchaus fragen, ob es nicht auch ohne
Gericht sinnvoll und erfiillend wire, moralisch zu leben. Und tiberhaupt:
Ist ein tugendhaftes Leben nur ein Mittel zum Zweck der Erlangung der
ewigen Seligkeit? Oder heifft Tugend nicht gerade, allein (!) deswegen
tugendhaft zu leben, weil man es als richtig erkannt hat?

264

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.16 Pseudo-Athenagoras

Nun steht der Pseudo-Athenagoras natiirlich in ganz konkreten Ausein-
andersetzungen seiner Zeit. Von den beiden Populédrphilosophien, dem
Stoizismus und dem Epikureismus, will er sich gleichermafien absetzen
und der christlichen Botschaft aus philosophischen Griinden den Vorrang
geben. Das Ideal der Stoiker ist die Leidenschaftslosigkeit, das der Epikure-
er die geistige Lust. Beiden stellt der Autor die christliche Vorstellung der
ewigen Seligkeit entgegen. Denn Leidenschaftslosigkeit haben die Pflanzen
bereits vom Schopfer mitbekommen und natiirliche Lust die Tiere. Im
einen Fall waren also die Pflanzen besser dran als der Mensch, im anderen
die Tiere. Der Glaube an das Jingste Gericht und das ewige Leben erweisen
sich daher als der goldene dritte Weg, der den Vorzug vor den beiden
anderen verdient:

»Es wire doch nicht recht anzunehmen, dass Wesen, die nach immanen-
ten Sitten- und Vernunftgesetzen handeln und daher auch ein verstindiges
und moralisches Leben fiihren, kein hoheres Ziel hitten als jene Geschopfe,
die der logischen Unterscheidung entbehren (émei pnde Beptov tadtov
vmoBéchan Téhog TV Te Aoywkiig kploewg APOLPOVVTWY KAl TMV KOTO
TOV EpQuToV VOpov Kol AGyov évepyouvtwy, Epppovi te {wij kol ik
xpwpévwv). Somit dirfte fir die Menschen nicht die Schmerzlosigkeit
(to dAvmov) als Endziel bestimmt sein; diese kdme ja auch den ganz
empfindungslosen Wesen zu. Aber auch nicht im Genuss dessen, was den
Leib nahrt und ergdtzt, und in einer Fiille sinnlicher Lustgefiihle (Afj60¢
ndov®v) kann das Endziel der Menschen liegen; sonst hitte das Leben des
Viehs (xtfjvog) notwendig den Vorrang und das tugendhafte Leben wire
zwecklos; solches mag fiir Vieh ein geeignetes Endziel sein, aber nicht fiir
Menschen, die eine unsterbliche Seele haben und logischer Unterscheidung
fahig sind (ovx avBpwmwy dBavitw Yuyi kol Aoyiki] kpioet xpwpévmv).*
(Pseudo-Athenagoras, De Resurrectione 24)

So zieht der unbekannte Autor abschliefiend sein Fazit: ,Das Endziel
eines verstandigen Lebens und logischen Unterscheidens wird man aber,
ohne fehlzugehen, darin erblicken diirfen, dass der Mensch unzertrennlich
und ewig mit dem zusammenlebt, wozu ihm der natiirliche Verstand haupt-
sachlich und zunichst verliechen ist, und dass er in der Anschauung des
Gebers und seiner Ratschliisse unauthérliche Wonne empfindet. Freilich
werden die meisten Menschen dieses hohe Ziel nicht erreichen, weil sie
sich mit allzu grofier Leidenschaft und Heftigkeit an die Dinge dieser Welt
anschlieflen. Aber die grofie Zahl derer, die von ihrem Ziele abirren, kann
die gemeinsame Bestimmung nicht umstoflen. Indes findet hieriiber ein
besonderes Gericht statt und erhilt jeder einzelne fiir sein Gutes oder

265

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Boses, das er im Leben vollbracht hat, in angemessener Weise Lohn oder
Strafe* (Pseudo-Athenagoras, De Resurrectione 25)

Der Pseudo-Athenagoras ist zweifelsohne das beste Beispiel dafiir, wo-
hin ein konsequenter christlicher Anthropozentrismus fithrt. Teilt man
die Grundannahmen eines gottlichen, vollkommen durchrationalisierten
Schopfungsplans einerseits und der exklusiven Vernunftbegabung des Men-
schen andererseits, ergibt sich alles andere ganz von selbst: Nichtmenschli-
che Geschdopfe sind nur um der Menschen willen erschaffen, und sobald sie
ihre Aufgabe fiir diese erfiillt haben, kénnen sie gehen. So scharfsinnig die
Argumentationen des unbekannten Autors auch sind und so perfekt syste-
matisiert sein Gedankengang, so eiskalt werden die Tiere und Pflanzen
abserviert. Nicht die geringste Freude iiber ihr Dasein, nicht das mindeste
Mitgefiihl fiir ihre Sorgen, nicht das kleinste Anzeichen von Verbundenheit
und Zuneigung wird sichtbar. Analog ist der Gott des Pseudo-Athenagoras
ein bis ins Letzte kiihl und rational kalkulierender Gott. Vom christlichen
Gottesbild iiberflieender, sich gratis verschenkender Liebe ist weit und
breit nichts zu sehen. Wer den Anthropozentrismus verstehen will, wird
hier bestes Anschauungsmaterial sowohl fiir seine immanent brillante Kon-
sistenz als auch fiir seine erschreckend einseitige Addquanz im Bezug auf
die Schopfungswirklichkeit finden.

5.17 Hieronymus

Sophronius Eusebius Hieronymus wird im Jahr 347 in Stridon in der ro-
mischen Provinz Dalmatia geboren. Als Kind wohlhabender christlicher
Eltern geht er zum Studium nach Rom und lésst sich dort auch taufen.
Nach Aufenthalten in Trier und Aquileia reist er um 373 nach Syrien, wo er
einige Zeit als Eremit lebt. In Antiochia lernt er Griechisch und Hebriisch
und wird um das Jahr 379 zum Priester geweiht. Anschlieffend geht er nach
Konstantinopel und von 382 bis 384 erneut nach Rom. Als sich eine junge
Witwe, die er geistlich begleitet, zu Tode fastet, flieht Hieronymus 385 aus
Rom, um gemeinsam mit der Witwe Paula und ihrer Tochter Eustochium
zu den biblischen Stitten zu pilgern. 386 lassen sie sich in Bethlehem nieder
und griinden aus Paulas Erbe mehrere Kloster und ein Pilgerhospiz. Hier
stirbt Hieronymus im Jahr 420.

Hieronymus hat ein reiches literarisches Werk hinterlassen. So ist er der
Autor der Vulgata, der lange Zeit mafigeblichen lateinischen Bibeliiberset-
zung. Wie viel er dabei aus dem Hebréischen iibersetzt hat und wieweit

266

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.17 Hieronymus

er doch eher auf die griechische Septuaginta zuriickgriff, ist schwer zu
sagen — man vermutet eher letzteres. Daneben hat er weitere Ubersetzun-
gen, Lebensbeschreibungen grofler Personlichkeiten, Kommentare zu den
Prophetenbiichern, Evangelien und Paulusbriefen und eine umfangreiche
Briefsammlung verfasst.

Hieronymus ist, wie man an der Aufzdhlung seiner Werke sehen kann,
ein Bibelausleger. Systematische theologische oder philosophische Abhand-
lungen hat er nicht geschrieben. Und da er das Buch Genesis ebenso wenig
wie die anderen Biicher der Tora ausgelegt hat, sind die Gelegenheiten zur
Rekonstruktion seiner Schopfungs- und Tiertheologie, sofern er eine solche
gehabt hat, schmal. Deswegen werden uns nur zwei eher kleine Themen
beschiftigen: Seine Auslegung des Schopfungsfriedens im Buch Jesaja und
seine Ermahnungen zum Fleischverzicht.

Seine Auslegung von Jes 11,6-8 beginnt Hieronymus mit der Feststellung,
judische und ,judaisierende® christliche Interpreten wiirden die Stelle oft
wortlich auslegen und auf die Wiederkunft Christi beziehen, dergestalt,
»dass in der Klarheit Christi [...] alle wilden Tiere zur Zahmheit zuriickkeh-
ren und, nachdem sie die frithere Wildheit abgelegt haben, Wolf und Lamm
zusammen weiden.“ (Hieronymus, Commentarium in Isaiam prophetam 4
ad Is 11,6ss) Doch solche Interpretationen miissten sich zwei Fragen stellen
lassen: Erstens, ob wirklich alles wortlich und nicht vielmehr spirituell zu
verstehen sei, und zweitens, ob die wortliche Auslegung der Majestit Gottes
wiirdig sei, da sie doch sehr einer erdichteten Fabel dhneln wiirde. Eine
solche Vollendung der Welt mit einem Frieden zwischen Menschen und
Tieren gebe es nicht, sondern nur die Vollendung des Menschen in der
Tugend. ,Hieronymus ist sich bewusst, hier einer philosophischen Maxime
der Stoiker zu huldigen, beruft sich aber fiir die Richtigkeit zunédchst we-
nig iiberzeugend auf den Psalmisten, um dann doch bei der Philosophie
Zuflucht zu suchen [...] Erst jetzt bezieht er sich auch auf die Stoiker, die er
schon die ganze Zeit im Auge hat (Vinzenz Buchheit 1990, 33)

Damit ist fiir Hieronymus klar, dass die ,judaisierenden ChristInnen
einem schwerwiegenden Trugbild erliegen. In Wirklichkeit sei die Vision
des Jesaja in spirituell-allegorischer Auslegung ein Bild fiir die Menschen
in der Kirche: Der Christenverfolger Paulus als Lowe und der friedliebende
Hananias als Lamm wiirden sich gemeinsam in der Kirche Christi ndhren,
~damit das, was Noachs Arche einst bei der Sintflut, jetzt die Kirche in der
Welt darstellt (ut quod Arca in diluvio, hoc Ecclesia praestet in mundo).*
(Hieronymus, Commentarium in Isaiam prophetam 4 ad Is 11,6ss) Das
vorausgesetzt sei die ethische Botschaft der Stelle nicht, dass das ,Rind“

267

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

aggressiv wird, sondern der ,Léwe® zahm: ,non bos vertatur in rabiem, sed
leo mutetur in mansuetudinem.* (Hieronymus, Commentarium in Isaiam
prophetam 18 ad Is 65,25s) Oder etwas anders formuliert, ,,nicht, dass Ein-
fachheit in Wildheit iibergeht, sondern Wildheit die Einfachheit lernt (non
ut simplicitas in feritatem transeat, sed ut feritas discat simplicitatem).
(Hieronymus, Epistula 106, 1)

Wihrend Irendus von Lyon (Kapitel 5.3) die wortliche Auslegung des
jesajanischen Tierfriedens betont, 16st sich Hieronymus wie schon die
meisten Kirchenvéter vor ihm mit Verweis auf stoische Argumente klar von
dieser Tradition. Man versteht dies bei ihm allerdings nur, wenn man die
Hintergriinde der ,judaisierenden® ChristInnen kennt, gegen die Hierony-
mus Stellung bezieht. Diese Gruppen vertreten offensichtlich immer starker
einen messianischen Chiliasmus, gehen also von einem Zeitraum von exakt
tausend Jahren bis zum Anbrechen des endgiiltigen messianischen Reichs
Christi aus - und gegen diese Gruppen will sich Hieronymus positionieren
(Vinzenz Buchheit 1990, 31). Die stoische Exklusion der nichtmenschlichen
Geschopfe aus der Ewigkeit wird also als Mittel gebraucht, um die hoch-
emotionalen Botschaften der ChiliastInnen zu entkriften. Den Kollateral-
schaden haben Tiere und Pflanzen.

In einer anderen Hinsicht jedoch erweist sich Hieronymus als ,tier-
freundlicher: Mit Verweis auf das Paradies in Gen 1, in dem sich alle
Lebewesen rein pflanzlich erndhren, propagiert er wie das gesamte friihe
Monchtum mit Entschiedenheit einen vegetarischen Lebensstil oder zu-
mindest eine weitgehende Fleischabstinenz (vgl. dazu Michael Rosenberger
2014, 156-157 und 330 sowie 2016, 64-65). Paradoxerweise ist dieser Impuls
viel griechischer und viel weniger biblisch als man denken mdochte: Wih-
rend die JidInnen zurtickhaltend und sehr differenziert fasten (Veronika E.
Grimm 1996, 13-31), propagieren zahlreiche Philosophen der griechischen
und romischen Antike auf Grund ihrer dezidierten Leibfeindlichkeit ein
relativ strenges und radikales Fasten (Veronika E. Grimm 1996, 32-56).
Die frithen ChristInnen fasten zundchst wie ihre Mutterreligion und wie
Jesus von Nazaret relativ wenig (Veronika E. Grimm 1996, 57-84). Doch
mit der zunehmenden gesellschaftlichen und staatlichen Anerkennung des
Christentums @ndert sich das. Clemens von Alexandrien, Tertullian, Orige-
nes und Eusebius bahnen Schritt fiir Schritt den Weg (Veronika E. Grimm
1996, 85-147), Hieronymus und Augustinus vollziehen den Durchbruch zu
einer Fastenpraxis, die ,anorektische Ziige” hat (Veronika E. Grimm 1996,
148-179).

268

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.17 Hieronymus

Das frithchristliche Ménchtum in Syrien und Agypten lebt von Beginn
an einen strikten Vegetarismus. Wenn die MonchInnen nicht fasten, essen
sie nur Brot und Salz (Apophtegmata Patrum 217; 226), also trockene
Speisen im Gegensatz zu frischem Obst, gekochtem Gemiise und fettem
Fleisch, trinken absolut keinen Wein (Apophtegmata Patrum 566; 593; 787;
974-975) und verzichten fast vollstindig auf Ol (Apophtegmata Patrum
169). Sie betrachten die Abstinenz als privilegiertes Mittel, um die leiblichen
Begierden zu {iberwinden (Apophtegmata Patrum 318; 919). Ihre Xeropha-
gie (Sepogpayin), das ,Essen von Trockenem’, dessen zentrale Merkmale
die Enthaltsamkeit von Fleisch und Wein sind, muss im Zusammenhang
der Sexualmoral verstanden werden: Nach antiker Vorstellung fordert der
Verzehr trockener Nahrung die Enthaltsamkeit, weil das Verspeisen von
feuchtem Obst oder gekochtem Gemiise die Produktion sexueller Korper-
flissigkeiten anregt und der Verzehr von Fleisch sexuell ,heif3“ macht. Als
leuchtendes biblisches Beispiel dienen die drei Jinglinge am Konigshof
Nebukadnezzars in Babylon, die Xerophagie praktizieren (Dan 1,4-16) und
im Feuerofen (in allegorischer patristischer Deutung in der sexuellen Ver-
suchung) nicht verbrennen (Dan 3; vgl. Johannes Cassian, Unterredungen
mit den Vatern 12, 11).

Insgesamt bleibt das frithe Christentum aber seinen Wurzeln treu und
tibernimmt die Zuriickhaltung Jesu und des Judentums gegeniiber zu stren-
gen Abstinenzgeboten. Vor allem mahnt es, Fasten und Xerophagie nicht
zur Ideologie zu machen, innerhalb der jede Freude am Essen und Trinken
verteufelt wird.

Entscheidend fiir die starke Verbreitung des Gedankens von der Ver-
bindung sexueller und kulinarischer Enthaltsamkeit ist der Brief des Hie-
ronymus an die junge rémische Witwe Furia, der um 395 geschrieben ist
(Hieronymus, Epistula 54). Furia hat an den ihr personlich unbekannten
Hieronymus brieflich die Frage gestellt, wie sie ihr Vorhaben am besten ver-
wirklichen konne, Witwe zu bleiben und nicht ein zweites Mal zu heiraten.
In seiner Antwort mahnt Hieronymus sie zunéchst zu einfacher Bekleidung
und einem bescheidenen Leben. Dann kommt er auf die Erndhrung zu
sprechen: Bei aller Wertschitzung der Lebensmittel als Gottesgaben (1 Tim
4,3-4) animierten diese die jungen Leute doch zum sexuellen Begehren
und seien schlimmer als Atna, Vulcano, Vesuv und Olymp (Hieronymus,
Epistula 54, 9). Das habe schon Galen in seinem Buch zum Schutz der
Gesundheit geschrieben.

Hieronymus warnt daher unter Berufung auf zwei uns bereits bekannte
Bibelstellen vor ,hitzigen® Speisen, die das sexuelle Begehren anfachen:

269

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

»Meide beim Essen alle hitzigen Speisen! Ich denke hierbei nicht nur an
Fleisch, iiber welches das Gefaf3 der Auserwdhlung [gemeint ist Paulus,
MR] sich in folgenden Worten dufert: ,Es ist zu empfehlen, keinen Wein zu
trinken und kein Fleisch zu essen’ (Rom 14,21) [...] Der Glut des Korpers
muss man mit Speisen entgegenwirken, die nicht reizen. Auch Daniel und
die drei Jiinglinge ndhrten sich von Gemiise (Dan 1,4-16).“ (Hieronymus,
Epistula 54, 10) Hier taucht einerseits der beliebte Hinweis auf die drei
Jinglinge im Feuerofen auf, andererseits wird Rom 14,21 wie schon bei
Clemens von Alexandrien (Kapitel 5.4) verkiirzt zitiert und aus der pauli-
nischen Mahnung, mit Riicksicht auf die Schwachen auf nicht-koscheres
Fleisch zu verzichten, eine generelle Empfehlung zur Fleischabstinenz her-
ausgelesen.

Abschlieflend empfiehlt Hieronymus der jungen Witwe eine strenge Di-
at: Kulinarische Abstinenz fordere die sexuelle Kontinenz. Sie sei eine gute
Vorbereitung auf die Schriftbetrachtung, die ihrerseits sehr zu empfehlen
sei (Hieronymus, Epistula 54, 11). - Natiirlich hat die von der griechischen
Philosophie und Medizin wahrgenommene Verbindung von sexueller und
kulinarischer Lust einen wahren Kern. Doch wird beides von Hieronymus
in einer Weise negativ gewertet, wie es der biblischen Schopfungstheologie
widerspricht.

Die Abhandlung Adversus Iovinianum wendet sich gegen Iovinian, einen
Monch, der ,Epikur der Christinnen® genannt wird (Hieronymus, Adver-
sus Iovinianum 1, 1). Hieronymus kennt ihn nicht persénlich, jedoch wer-
den ihm einige Schriften Iovinians iiberbracht, auf die er antwortet. Dabei
greift er ohne grofie Systematik einzelne Thesen Iovinians auf und versucht
sie zu widerlegen. In Adversus Iovinianum 1, 18 reflektiert er die Frage
der Erlaubtheit des Fleischverzehrs. Dabei bestitigt er zunéchst, dass Gott
den Menschen beim ,zweiten Segen“ nach der groflen Flut (Gen 9) die
Erlaubnis zum Fleischverzehr gegeben hat, die er beim ,ersten Segen im
Paradies (Gen 1) nicht gegeben hatte. Diese Erlaubnis gibt Gott jedoch, so
Hieronymus, allein ,wegen unserer Herzenshirte (propter duritiam cordis
nostri). Allerdings gilten die dementsprechenden Regelungen (wie z.B.
auch die alttestamentliche Erlaubnis der Ehescheidung oder das Gebot der
Beschneidung) nur bis zum Kommen Christi: ,Nachdem aber am Ende der
Zeiten Christus gekommen ist, dreht er das Omega zuriick zum Alpha [...]
und wir werden kein Fleisch essen. (Hieronymus, Adversus Iovinianum
1, 18) Wieder beruft sich Hieronymus auf die verkiirzte Version von Rém
14,21, um seine These auch biblisch zu untermauern.

270

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.17 Hieronymus

In Adversus Iovinianum 2, 5-17 kommt Hieronymus nochmals ausfiihrli-
cher auf die Frage zu sprechen. Dabei rekapituliert er zundchst die These
des Iovinian, die dessen klassischen stoischen Anthropozentrismus illus-
triert: ,Alles ist geschaffen worden, um den Sterblichen zu dienen. Und
wie der Mensch, das vernunftbegabte Tier (animal rationale), gleichsam Be-
wohner und Besitzer der Welt (quasi quidam habitator et possessor mun-
di), Gott untersteht und seinen Urheber verehrt, so sind alle Tiere entweder
zur Speise der Menschen oder zur Kleidung oder zum Pfliigen der Erde
oder zum Transport der Friichte oder des Menschen selbst geschaffen.
(Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 5) Sodann lésst er Iovinian Psalm
8,5-6 zitieren, aus dessen hierarchischer Unterordnung der Tiere unter den
Menschen Iovinian die menschliche Erméchtigung zur freien Tiernutzung
herausliest (die der Text nicht hergibt!). ,Es sei, sagt er [Iovinian], das
Rind zum Pfliigen, zum Sitzen das Pferd, der Hund zum Helfen, die Ziegen
fiur die Milch, die Schafe fiir die Wolle bereitet. Und was ist der Nutzen
der Schweine, abgesehen vom Essen des Fleischs?“ (Hieronymus, Adversus
Iovinianum 2, 5) Und nach einer langen Aufzihlung von Tieren schlieft
er: ,Wenn sie nicht gegessen werden, sind all diese vergebens von Gott
geschaffen worden (Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 5) Das belegt
er schliefllich noch biblisch, indem er ROm 14,20 genau im gegenteiligen
Sinn liest wie Hieronymus und daraus folgert, dass fiir ChristInnen nichts
unrein sei und daher prinzipiell alles gegessen werden kénne (was der
paulinischen Intention in diesem Text viel ndher kommt als die Lesart des
Hieronymus). SchliefSlich fithrt Iovinian auch 1 Tim 4,4-5 an: ,Alles, was
Gott geschaffen hat, ist gut und nichts ist verwerflich, wenn es mit Dank
genossen wird. Und er betont, Jesus sei schliefllich ,Fresser und Sdufer®
(Lk 7,34; Mt 11,19) genannt worden, und das sei gut so.

Die Antwort des Hieronymus beginnt ebenso wie die Darlegung Iovini-
ans mit philosophischen Uberlegungen: ,Ich bezeuge, dass wir nicht dem
Dogma des Empedokles und Pythagoras folgen, die alles, was sich bewegt
und lebt, wegen der petepyiywotg [hier steht im lateinischen Text das grie-
chische Wort fiir Seelenwanderung, MR] nicht essen zu konnen glaubten,
und diejenigen desselben Verbrechens fiir schuldig hielten, die eine Tanne
oder Eiche fillen, die ihre Morder und Giftmischer sind, sondern dass wir
unseren Schopfer verehren, der alles zu unserem Gebrauch geschaffen hat.
Und so wie das Rind zum Pfliigen, zum Sitzen das Pferd, der Hund zum
Helfen, die Ziegen fiir die Milch, die Schafe fiir die Wolle bereitet sind, so
die Schweine und Hirsche und Ziegen und Hasen etc. Aber jene sind nicht
sofort zum Essen geschaffen, sondern zu anderem Nutzen der Menschen.*

271

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

(Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 5) Viele Tiere hitten einen medizini-
schen Nutzen, und analog gebe es viele andere Nutzungsmdoglichkeiten der
Tiere. Thre Nutzung zu bejahen heifle also noch lange nicht ihren Verzehr
zu bejahen.

Diese Antwort ist insofern interessant, als Hieronymus den stoischen An-
thropozentrismus seines Gegners nicht ablehnt, im Gegenteil, er bestatigt
ihn ausdriicklich. Und er erkléart auch, warum: Die Seelenwanderungslehre
der Platoniker und Pythagoreer lehnt er dezidiert ab - sie vertragt sich
nicht mit der christlichen Botschaft von der Auferstehung. Noch dazu
wiirde diese ja auch das Toéten von Pflanzen als Mord bewerten - eine
Auffassung, von der sich Hieronymus deutlich distanziert. Die Bekraftigung
der stoischen Teleologie scheint ihm offensichtlich die einzige Moglichkeit,
diese Distanzierung zu vollziehen. Wihrend die Stoiker (und offenbar
auch Iovinian) ihren Anthropozentrismus demonstrativ durch reichlichen
Fleischverzehr bekunden, will Hieronymus diesen Schluss jedoch gerade
nicht ziehen. Die Nutzung von Tieren ldsst fiir ihn viel mehr Spielraum als
nur den Verzehr. Aus dem Anthropozentrismus ergibt sich nicht zwingend
der Fleischverzehr.

Wie in Iovinians These werden auch in der Antwort des Hieronymus die
biblischen Texte an zweiter Stelle angefithrt. Zunichst betont Hieronymus
wiederum, dass der Mensch im Paradies vegetarisch gelebt hat: ,Solange
er [Adam] fastete, war er im Paradies; er af$ und wurde hinausgeworfen.”
(Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 15) Erst nach der groflen Flut ,gab
er [Gott] ihnen, die hochst begierige Kehle des Menschen anerkennend,
die Erlaubnis Fleisch zu essen. (Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 15)
Schliefilich fiithrt Hieronymus Ex 16,3 und Num 31,4-5 an, wo sich die Is-
raeliten wihrend der Wiistenwanderung nach den Fleischtopfen Agyptens
sehnen: ,Die Speise der Engel verachtend, sehnten sie sich nach dem
Fleisch Agyptens (Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 15) Aus all dem
zieht er den Schluss, dass eine vegetarische Erndhrung zwar nicht absolut
verpflichtend, jedoch dringend angeraten sei: ,Wie wir die Jungfraulichkeit
der Ehe vorziehen, so der Sattheit und dem Fleisch das Fasten und das
Geistige.“ (Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 17)

Die Positionen des Hieronymus zusammenfassend fallt zunidchst eine
erhebliche inhaltliche und sprachliche Differenz zwischen dem Lehrbuch
gegen Iovinian und den Briefen auf. In seinen Briefen (und das ldsst sich
auch tiber den hier untersuchten hinaus sagen) neigt Hieronymus zu gro-
Ber Radikalitdt. Mitunter ist es fast schon obsessiv, wie er die sexuellen und
kulinarischen Versuchungen schildert und geifielt. Von innerer Freiheit und

272

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

Gelassenheit ist da wenig zu spiiren. Man ahnt, warum Hieronymus unter
seinen ZeitgenossInnen nicht wenige erbitterte FeindInnen hatte.

Die Abhandlung gegen Iovinian hingegen ist wesentlich niichterner,
sachlicher und objektiver. Sie lasst besser nachvollziehen, dass und warum
Hieronymus den stoischen Anthropozentrismus festhélt - die Seelenwan-
derungslehre will er definitiv ausschlieffen. Sie lasst zweitens einen klugen
Gedanken erkennen, der zum allerersten Mal begegnet: Anthropozentris-
mus heif$t nicht automatisch Tiere zu schlachten und Fleisch zu essen. Die
Tiernutzung lasst sich auch differenzierter denken. Schliefilich aber zeigt
sich insbesondere im Vergleich mit Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11),
dass Hieronymus an den Tieren als solchen keinerlei Interesse hat. Die
Erzéhlung vom Tierfrieden in Jes 11 deutet er allegorisch — Tiere haben fiir
ihn im Himmel nichts verloren. Und sein Eintreten fiir den Fleischverzicht
hat nichts, aber auch gar nichts mit den realen Tieren zu tun. Es geht
allein um den Menschen, der den Versuchungen der Welt widerstehen
soll. Basilius hat das ganz anders geschildert. Er bejaht die Welt und die
irdischen Realitdten aus ganzem Herzen, hat aber gleichzeitig eine grofle
Empathie fiir die nichtmenschlichen Geschopfe. Sein Plidoyer fiir den
Fleischverzicht hat mit dem des Hieronymus zwar die biblischen Verweise
gemeinsam, ist in den systematischen Uberlegungen jedoch ganz anders
aufgebaut.

5.18 Augustinus von Hippo

Wir kommen zum letzten Autor unseres Durchgangs durch die frithe Kir-
chen- und Theologiegeschichte. Aurelius Augustinus wird im Jahr 354 im
nordafrikanischen Tagaste (heute Souk Ahras/ Algerien) geboren. Sein Va-
ter Patricius ist ein paganer stidtischer Beamter und ldsst sich erst kurz
vor seinem Tod taufen, die Mutter Monnica hingegen ist Christin. Ab 371
studiert Augustinus Rhetorik in Karthago und lebt in einer nichtehelichen
Lebensgemeinschaft. Seine Lebensgefdhrtin, deren Namen er nie nennt,
gebiert ihm 372 den gemeinsamen Sohn Adeodatus. Ab 373 unterrichtet
Augustinus an verschiedenen Orten Rhetorik. Zu dieser Zeit verbreitet sich
in Nordafrika der Manichdismus, eine noch sehr junge Religion, die im
3. Jahrhundert n.Chr. in Babylon gegriindet worden ist und radikal dualis-
tisch und leibverachtend denkt und lebt. Von 373 bis 382 gehort Augustinus
dieser Weltreligion an, deren letzte Aktivitdten sich noch im 17. Jahrhundert

273

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

in China nachweisen lassen. Spuren seiner manichdischen Zeit sind im
Denken Augustins auch nach der Hinwendung zum Christentum zu finden.

383 iibersiedelt Augustinus mit Frau und Sohn nach Rom und 384 in
die damalige Kaiserresidenzstadt Mailand. Dorthin folgt ihm 385 seine
verwitwete Mutter Monnica, die ihn zur Trennung von seiner nicht stan-
desgeméfien Lebensgefdhrtin bewegt und eine standesgeméflie Verlobung
arrangiert. Unter ihrem Einfluss ndhert er sich der christlichen Religion an.
386 hat er sein entscheidendes Bekehrungserlebnis. Er beschliefit, ehelos
zu leben, und ldsst sich gemeinsam mit seinem Sohn in der Osternacht
387 von Bischof Ambrosius von Mailand (Kapitel 5.13) taufen. Auf dem
Riickweg nach Afrika stirbt seine Mutter noch vor der Einschiffung in
der romischen Hafenstadt Ostia. 391 griindet Augustinus in Hippo Regius
(heute Annaba/ Algerien) ein Kloster, wird Priester und 396 Bischof der
Stadt. Dieses Amt bekleidet er bis zu seinem Tod im Jahr 430. Er stirbt
wihrend der Belagerung der Stadt durch die Vandalen.

Augustinus hat ein umfangreiches Werk an systematisch-theologischen
Schriften, Bibelkommentaren und Predigten geschaffen, das eine breite
und nachhaltige Rezeptionsgeschichte gefunden hat. Schopfung und nicht-
menschliche Geschopfe spielen darin keine Hauptrolle, sind aber doch
reichlich prisent. Dabei hat Augustinus die Wahrnehmung der Tiere viel-
fach von seinem grofien Vorbild Ambrosius von Mailand ibernommen. Da
er nur wenig Griechisch versteht, ist das in Latein verfasste ambrosianische
Hexaemeron fiir ihn besonders bedeutsam, das seinerseits eine Ubertra-
gung des griechischen Prototypen des Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11)
in die westliche Reichshélfte darstellt. Auch von anderen griechischen Tex-
ten besitzt Augustinus lateinische Ubersetzungen (Matthias Baltes/ Dieter
Lau 1994, 362), so dass ihm die Gedanken der &stlichen Theologie nicht
vollig fremd sind.

Von der Terminologie her nennt Augustinus die Tiere selten animalia,
aber auch kaum irrationalia. Eher verwendet er die spezifizierten Begriffe
fir domestizierte (pecus) und wilde (belva, bestia) Tiere (Gillian Clark
1998, 68). Er favorisiert also weder den naturwissenschaftlich-neutralen
Begriff animalia noch den philosophisch-abwertenden Begriff irrationalia,
sondern orientiert sich an lebensweltlichen Bezeichnungen.

274

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

5.18.1 Erste Annéherung an die Unterschiede zwischen Menschen und
Tieren

Dennoch iibernimmt Augustinus sehr selbstverstandlich die zu seiner Zeit
anerkannte Seinshierarchie: Unsterbliche Vernunftwesen (Engel) stehen
tiber den sterblichen Vernunftwesen (Menschen), diese tiber den vernunft-
losen, aber empfindungsfidhigen Lebewesen (Tieren), diese ihrerseits iiber
den empfindungslosen, aber strebefihigen Lebewesen (Pflanzen) und die
schlieflich tiber der unbelebten Materie (Augustinus, De civitate Dei 7, 3;
9, 13; 11, 16; 12, 22; Enarrationes in Psalmos 144, 13; vgl. Agnethe Siquanas
2016, 68). An zwei Stellen widmet sich Augustinus sogar eigens der Frage,
welchen Beleg es dafiir gibt, dass Menschen hoher stehen als Tiere, und
antwortet mit dem klassischen Verweis darauf, dass Tiere von Menschen
gezahmt werden, aber nicht umgekehrt Menschen von Tieren (dhnlich
auch Augustinus, De diversis quaestionibus 13; De libero arbitrio 1, 7, 16).
Dabei hilt er es nicht fiir notig zu begriinden, warum die Vernunft der ent-
scheidende Gradmesser der Ranghohe ist und warum er diese den Tieren
abspricht (Gillian Clark 1998, 68). Das ist fiir ihn und seine AdressatInnen
iiberhaupt keine Frage.

Die Aloga-These findet sich auch sonst recht héufig (z.B. Augustinus,
De ordine 2, 11, 31; De libero arbitrio 1, 53; dazu Gillian Clark 1998, 69).
Meist handelt es sich um einfache Feststellungen wie diese: ,Denn auch
die Seelen der wilden Tiere leben, aber konnen nichts einsehen (vivunt,
sed non intelligunt).“ (Augustinus, De trinitate 10, 4, 6) Gelegentlich wird
jedoch eine lingere und differenzierte Begriindung gegeben: ,Ich baue
ein Haus [...] Aber damit bin ich nicht besser als eine Schwalbe oder
eine kleine Biene, denn auch jene baut ihr Nest und diese ihre Waben
kunstvoll. Aber ich bin besser als sie, weil ich ein vernunftbegabtes Tier
bin (his melior, quia rationale animal sum). Wenn es jedoch die Vernunft
ist, die die Proportionen beachtet, sind dann die Proportionen weniger
geeignet und iibereinstimmend bei dem, was die Vogel bauen? Aus tiefstem
Herzen: Sie sind vollkommen iibereinstimmend. Denn ich bin nicht besser
im Herstellen der Zahlenverhaltnisse, sondern darin, dass ich die Zahlen
kenne (Non ergo numerosa faciendo, sed numeros cognoscendo melior
sum). Was also? Konnen jene mit Zahlenverhiltnissen arbeiten, ohne sie
zu kennen? Sie konnen es in der Tat. Wie wird ihnen das beigebracht? So
wie auch wir die Bewegungen der Zunge den Zdhnen und dem Gaumen
anpassen, damit aus dem Mund Buchstaben und Worte kommen, und nicht
dariiber nachdenken, mit welcher Bewegung des Mundes wir das machen

275

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

miissen. Welcher gute Sianger, auch wenn er musikalisch unerfahren ist,
behélt nicht beim Singen sowohl den Rhythmus als auch die Melodie
durch den natiirlichen Sinn selbst (ipso sensu naturali) im Gedéchtnis?
Kann etwas besser geregelt sein? Wenn er auch nichts erkennt, handelt
er dennoch unter dem Eindruck der Natur (operante natura). Wann ist
er also den Tieren iiberlegen und vorzuziehen? Wenn er weifs, was er tut.
Nichts anderes erhebt mich tiber das Tier als dass ich ein verniinftiges Tier
bin (nihil aliud me pecori praeponit, nisi quod rationale animal sum).*
(Augustinus, De ordine 2, 19, 49)

In dieser Passage macht Augustinus zunachst einmal den entscheidenden
Unterschied zwischen dem ,sensus naturalis“ und dem ,,cognoscere® deut-
lich: Auch beim Menschen geschehen viele Aktivititen unbewusst, vom
Gedichtnis gesteuert, das eine sinnenhafte Erinnerung an das richtige Tun
enthélt und diese ohne Nachdenken abruft. Erst wenn der Mensch sein
Tun rational zu analysieren beginnt, wenn er sich also den Rhythmus und
die Melodie des Liedes als solche bewusst macht, handelt er anders als das
Tier. - Die Frage bleibt offen, ob Tiere solche Abstraktionen tatsdchlich
tiberhaupt nicht vollziehen kdnnen. Daran hétten wir heute manche Zwei-
fel. Umgekehrt macht das Beispiel jedoch sehr schon deutlich, dass der
Mensch viel seltener rational handelt, als er sich einbildet. Die meisten
menschlichen Vollziige geschehen genau nach dem Muster, das Augustinus
»operante natura“ nennt.

Das zentrale korperliche Unterscheidungsmerkmal sieht Augustinus wie
schon viele vor ihm im aufrechten Gang. Das Innere, ndmlich die Vernuntft,
habe allein der Mensch. Das Auflere jedoch, also den Leib und das Leben,
hdtten Menschen und Tiere gemeinsam. Korperlich unterschieden sie sich
nur durch den aufrechten Gang. Der ist fiir den Menschen folglich eine
markante Erinnerung an seine moralische Verpflichtung: ,In all dem unter-
scheiden wir uns vom Tier nur dadurch, dass wir keine gebeugte, sondern
eine aufrechte Leibesgestalt haben. Diese Tatsache ist fiir uns eine uns von
unserem Schopfer gegebene Mahnung, dass wir nicht mit unserem besse-
ren Teil, das heif3t mit der Seele, den Tieren ahnlich seien, von denen wir
uns durch den aufrechten Korper unterscheiden.“ (Augustinus, De trinitate
12,1,1)

Augustinus sieht den menschlichen Korper perfekt fiir die Vernunftseele
geeignet, die nach oben, zum Himmel streben soll - ein Zeichen fiir die
wunderbare Vorsehung des Schopfers: ,Wie herrlich zeigt sich ferner Gottes
Giite, wie herrlich die Vorsehung des grofien Schopfers (Quanta dei boni-
tas, quanta providentia tanti creatoris apparet) an unserem Leibe, obwohl

276

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

dieser, was das Sterben betrifft, dem der Tiere nichts voraus hat und im
Ubrigen schwicher ist als der vieler Tiere. Schon die Stellung der Sinnesor-
gane und die Verteilung der iibrigen Glieder, dazu die Erscheinung, Gestalt
und Haltung des ganzen Korpers verraten, dass er zum Dienste einer ver-
nunftbegabten Seele gemacht ist (ad ministerium animae rationalis factum).
Denn nicht wie wir es an den vernunftlosen Tieren (animalia rationis ex-
pertia) sehen, zur Erde gebeugt, ist der Mensch erschaffen; vielmehr mahnt
ihn die zum Himmel emporgereckte Leibesgestalt, nach dem zu trachten,
was oben ist (Kol 3,2) (Augustinus, De civitate Dei 22, 24; dhnlich De
Genesi ad litteram 6, 12, 22)

5.18.2 Wiirdigung der tierlichen Fahigkeiten

Obgleich Augustinus die Aloga-These in Einzelféllen aktiv begriindet, er-
kennt er bei den Tieren zahlreiche beachtliche Fihigkeiten. So denkt er am
Beginn des zweiten Buchs von De doctrina christiana iiber die Bedeutung
von Zeichen (signa) nach. Dabei kommt er auch auf die Tiere zu sprechen,
deren Fahigkeit, miteinander zu kommunizieren, er anerkennt. Als Beispiel
nennt er ein Huhn, das Futter findet, und die anderen Huhner durch Rufe
dariiber informiert. Die entscheidende Frage, ob die Tiere bewusst kommu-
nizieren oder ob es sich um die unbewusste Wiederholung eines in der
Erinnerung abgespeicherten Verhaltens handelt, lasst Augustinus an dieser
Stelle offen, weil es nicht zu seinem Thema gehort: ,Gewisse Zeichen un-
tereinander haben auch die Tiere (Habent etiam bestiae quaedam inter se
signa), um dadurch das Verlangen ihrer Seele kundzutun. [...] Ob nun diese
Zeichen wie etwa die Miene oder das Geschrei eines Schmerzgequilten
ohne den Willen, etwas zu bezeichnen (sine uoluntate significandi), einfach
der Gemiitsbewegung (motum animi) folgen, oder ob sie wirklich zum
Bezeichnen gegeben werden (an uere ad significandum dentur), das ist eine
andere Frage, die nicht zur hier verhandelten Sache gehort.” (Augustinus,
De doctrina christiana 2, 2, 3) Damit bleibt zumindest offen, ob bestimmte
Tiere etwas absichtlich und bewusst bezeichnen wollen.

Das Erinnerungsvermogen, das auch fiir ein nur unbewusstes, sinnlich
induziertes Zeichengeben vorausgesetzt werden muss, schreibt Augustinus
im Unterschied zu Origenes (Kapitel 5.6) sogar den nach damaliger Vorstel-
lung niedersten Tieren zu, den Fischen (Augustinus, De Genesi ad litteram
3, 12; vgl. Agnethe Siquans 2016, 66). In einem anderen Zusammenhang
macht er jedoch deutlich, dass er diese tierliche ,Intelligenz, so erstaunlich

277

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

sie manches Mal sein mag, letztlich in sinnlichen und nicht in denkeri-
schen Begabungen verortet. In diesem Sinne behandelt er die klassische
Frage, wie Argos, der Hund des Odysseus, seinen Herrn bei der Riickkehr
nach Ithaka wiedererkennen konnte, wahrend die Menschen einschliefSlich
seiner Frau Penelope ihn auf Grund seiner kérperlichen Verdnderung nicht
erkannten. Seine Antwort auf diese Frage lautet: ,Was, glaubst du, ist das,
wenn nicht eine gewisse Fahigkeit zu fithlen, nicht zu wissen (vis sentiendi,
non sciendi)? An Gespiir (sensu) namlich tibertreffen uns die Tiere, wobei
hier nicht der Ort ist, dafiir die Ursache zu suchen; an Geist, Vernunft,
Wissenschaft jedoch (mente autem, ratione, scientia) hat Gott uns ihnen
vorgezogen.” (Augustinus, De quantitate animae 28, 54: vgl. Gillian Clark
1998, 76) Der Hund Argos hat also eine so exzellente sinnenhafte Erinne-
rung an seinen Herrn, dass er ihn lange vor den Menschen wiedererkennt.
Denken braucht er dazu nach Augustinus jedoch nicht.

Im Kontext der Frage, wie wir Gott lieben kénnen, kommt Augustinus
auch auf die Frage zu sprechen, wie wir uns eigentlich vorstellen konnen,
was in der Seele eines anderen Menschen oder Tieres vor sich geht. Die
unabdingbare Voraussetzung dafiir sieht er in einer tiefen Seelenverwandt-
schaft: ,Was die Seele betrifft, so sprechen wir uns ihre Kenntnis (nosse)
nicht unpassend deshalb zu, weil auch wir eine Seele haben. Wir haben ja
nie eine Seele gesehen und haben nicht aus der Ahnlichkeit mit anderen
Dingen, die wir sahen, einen Gattungs- oder Artbegrift von ihr gebildet,
vielmehr wissen wir, wie gesagt, um ihr Wesen, weil wir selbst eine Seele
haben. [...] Die Bewegungen der Korper ndmlich, durch welche wir das
Leben anderer Wesen aufler uns wahrnehmen, beurteilen wir auf Grund
der Ahnlichkeit mit uns (ex nostra similitudine). [...] Und das ist nicht eine
Eigentiimlichkeit etwa der menschlichen Klugheit und des menschlichen
Verstandes (Neque quasi humanae prudentiae rationisque proprium est).
Auch die Tiere spiiren, dass sie leben (sentiunt vivere), nicht nur von sich
selbst, sondern auch voneinander und von uns. Auch sie sehen unsere
Seelen nicht, sondern erfahren sie aus den Bewegungen des Leibes, und
zwar schnell und leicht durch einen gewissen Naturzusammenhang (con-
spiratione naturali). Wir kennen also die Seele eines anderen aus unserer
eigenen, und von unserer eigenen her glauben wir, was wir nicht kennen
(Animum igitur cuiuslibet ex nostro novimus, et ex nostro credimus quem
non novimus).“ (Augustinus, De trinitate 8, 6, 9)

Sowohl die Vorstellung, was eine Seele ist, als auch die Vorstellung da-
von, was in einem anderen beseelten Wesen, ob Mensch oder Tier, vorgeht,
gewinnen wir nach Augustinus einzig und allein durch Analogiebildung zu

278

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

unseren innersten Erfahrungen. Wir beobachten die kérperlichen Verdnde-
rungen an uns selbst und anderen und schlieflen daraus ,ex similitudine®
auf die unsichtbare Seelenverfassung. Allerdings bleibt das immer eine un-
bewiesene und unbeweisbare Annahme, ein Glauben (credimus). Entschei-
dend ist fir uns, dass Augustinus diese Fihigkeit Tieren und Menschen
gleichermafien zuschreibt, weil sie der anima sensibilis zugeordnet ist und
nicht der anima rationalis. Und weil Menschen und Tiere dieselbe Fahig-
keit desselben Seelenvermdgens besitzen, konnen sie sich auch ineinander
einfiihlen - Tiere in Menschen, Menschen in Tiere. Augustinus prasentiert
hier eine brillante Analyse der Empathiefihigkeit!

Insgesamt ldsst sich gut erkennen, dass Augustinus der sinnlichen Vor-
stellungs- und Erinnerungskraft relativ viel und der Vernunft vergleichs-
weise wenig zuschreibt. So kann er den Tieren zahlreiche Fahigkeiten
zugestehen, die sie mit dem Menschen gemeinsam haben. Die Barriere
der Aloga-These wird damit zwar nicht {ibersprungen, aber doch merklich
niedriger gehingt.

5.18.3 Die spezifisch menschlichen Fihigkeiten

Trotz dieser Weite der augustinischen Einschitzung tierlicher Fihigkeiten
bleiben zwei Fihigkeiten dem Menschen vorbehalten: Urteilskraft und freie
Willensentscheidungen. So betont er, Tiere hitten zwar Sinneswahrneh-
mungen, kénnten diese aber nicht von einer hoheren Warte aus beurteilen
(Augustinus, Confessiones 7, 17, 23). Die Vorstellungskraft hatten Menschen
und Tiere zwar gemeinsam, die Urteilskraft hingegen habe nur der Mensch
(Augustinus, De trinitate 10, 5, 7; De civitate Dei 19, 14). Er allein kénne Gut
und Bose, Gerecht und Ungerecht unterscheiden (Augustinus, Enarrationes
in Psalmos 29, 2, 2). Der entscheidende Unterschied ist fiir Augustinus
ndmlich, und das ist durch und durch stoisch, dass die Vorstellungskraft
ein passives und damit ein Vermogen des Fithlens ist, wahrend Urteilskraft
und Willensentscheidung aktive und damit Vermdgen des Denkens sind.
Die Trennlinie wird messerscharf gezogen, und aktive Vermogen, so die
stoische These, hat nur der Mensch. So argumentiert auch Augustinus:
»Denn jede lebende Seele, nicht nur die rationale wie in den Menschen,
sondern auch die irrationale wie in Tieren, Vogeln und Fischen, wird von
Eindriicken bewegt. Aber die rationale Seele stimmt den Eindriicken auf
Grund einer Entscheidung des Willens (voluntatis arbitrio) entweder zu
oder nicht zu; die irrationale Seele hat dieses Urteil (iudicium) jedoch

279

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

nicht; dennoch wird sie entsprechend ihrer Art und Natur (pro suo genere
atque natura) angetrieben, sobald sie von einem Eindruck beeinflusst wur-
de. Und es liegt nicht in der Macht (in potestate) irgendeiner Seele, welche
Eindriicke zu ihr kommen, sei es im korperlichen Sinnesvermdogen, sei es
im inneren Geist selbst [d.h. der Vorstellungskraft, MR]; doch wird das
Streben eines jeden Tieres (appetitus cuiuslibet animantis) durch solche
Eindriicke bewegt.” (Augustinus, De Genesi ad Litteram 9, 14, 25)

Sarah Byers geht davon aus, dass Augustinus mit der redundanten For-
mel ,voluntatis arbitrium® die Zugehdrigkeit zur Vernunft so deutlich wie
moglich herausstellen mochte, um jedes Missverstindnis im Keim zu ersti-
cken (Sarah Byers 2006, 182). Denn eigentlich wiirde einer der beiden
Begriffe vollkommen ausreichen - sei es voluntas, sei es arbitrium.

Noch deutlicher wird die aktive Leistung der menschlichen Vernunft
im folgenden Zitat: ,Es konnen aber auch die Tiere durch das duflere
Sinnesvermdgen des Korpers Korperliches wahrnehmen und sich daran,
wenn es dem Gedéchtnis eingefiigt ist, erinnern und daran das Zutragliche
erstreben, das Unpassende fliehen. Dies indes festzustellen und es nicht
nur in naturhaftem Begehren an sich zu reiflen, sondern auch mit Absicht
(de industria) dem Gedichtnis anzuvertrauen und auf diese Weise dort zu
behalten, und wenn es nach und nach in die Vergangenheit versinken will,
es durch Erinnern und Besinnen wiederum einzuprigen, so dass, wie aus
dem, was das Geddchtnis mit sich fithrt, der Gedanke geformt wird, ebenso
auch das, was im Gedéchtnis ist, durch den Gedanken befestigt wird; ferner
kiinstlich hervorgebrachte Anschauungen zu bilden und zu {iberblicken,
indem man hier und dort ein Erinnerungsstiick hervorholt und gleichsam
zusammenflickt; zu sehen, wie bei dieser Art von Dingen das Wahrschein-
liche sich vom Wahren unterscheide: nicht im geistigen, sondern eben
im korperlichen Bereiche solches und dhnliches tun ist, wenngleich es im
Bereich des Sinnfilligen (in sensibilibus) und dessen, was die Seele hieraus
durch den Leibessinn zu sich heranzog, geschieht und verbleibt, doch
nicht [v6llig] ohne Verstand (rationis expertia) und ist Menschen und Tie-
ren gemeinsam (hominibus pecoribusque communia). Auf einer hoheren
Stufe des Verstandes aber liegt es, tiber diese kdrperlichen Dinge gemaf3
unkorperlichen und immerwéhrenden Griinden zu urteilen (sublimioris
rationis est iudicare de istis corporalibus secundum rationes incorporales et
sempiternas).“ (Augustinus, De trinitate 12, 2, 2)

Vier Aspekte scheinen mir an dieser Passage bemerkenswert: Erstens be-
schreibt Augustinus groflartig, was es heifSt, Erinnerungen gezielt, wortlich
»mit Fleifl“ (de industria), zu reaktivieren, damit sie nicht in Vergessenheit

280

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

erraten, sondern sich im Gedéchtnis verstdrken. Davon unterscheidet er
zweitens die gezielte Rekombination von Sinneseindriicken oder Erinne-
rungsbildern, die den Menschen zu neuen Erkenntnissen fithren kann.
Drittens gesteht er zu, dass selbst im Bereich des Sinnenhaften bei Men-
schen und Tieren (!) solche Rekombination ,nicht [véllig] ohne Verstand®
geschieht. Ein Minimum an Rationalitdt gesteht er den Tieren damit zu,
wie immer man sich das genauer vorstellen mag. Schlieflich, und da ist
er wieder ganz auf stoischem Boden, betont er, dass ein menschliches
Urteil nach unverdnderlichen Grundsétzen gefillt wird, die noch tiber dem
Menschen stehen, an denen er aber kraft seiner Vernunft Anteil hat. - Die
introspektive Analyse des eigenen Denkens, die Augustinus hier vorlegt,
ist bestechend. Einzig die Frage bleibt offen, woher er denn weif3, dass
die Vorginge bei Tieren nicht dhnlich ablaufen wie bei Menschen. Hier
vertraut er ohne kritisches Hinterfragen dem stoischen Dogma.

Eine Gemeinsamkeit zwischen Menschen und Tieren sieht Augustinus
auch darin, dass beide nach Harmonie und Frieden streben. Allerdings sei
der Friede des Menschen ein anderer als der Friede des Tieres: ,Wiren
wir also vernunftlose Tiere (irrationalia animantia), so wiirden wir weiter
nichts anstreben als das geordnete Zusammenstimmen der Korperteile und
die Ruhe der Strebungen (requiem appetitionum); also weiter nichts als
Ruhe des leiblichen Daseins und Gelegenheit zu Geniissen, damit der
Friede des Leibes den Frieden der Seele férdere. Denn wenn der Friede
des Leibes fehlt, wird auch der Friede der vernunftlosen Seele (inrationalis
animae pax) verhindert, weil sie die Ruhe der Strebungen (requiem adpeti-
tionum) nicht gewinnen kann. Beides zumal aber, das Zusammenstimmen
der Teile und die Ruhe der Strebungen, dient dem Frieden, den Seele und
Leib miteinander haben, d.h. dem Frieden des geordneten Lebens und
Wohlergehens. Wie namlich die Tiere ihre Liebe zum Frieden des Leibes
bekunden, indem sie dem Schmerz aus dem Wege gehen, und ihre Liebe
zum Frieden der Seele, indem sie zur Befriedigung der Forderungen ihrer
Strebungen dem Genuss nachgehen, so geben sie auch durch die Flucht
vor dem Tode deutlich zu erkennen, wie sehr sie den Frieden lieben, durch
den Seele und Leib zusammengehalten werden. Weil indes dem Menschen
eine verniinftige Seele innewohnt (rationalis anima inest), so ordnet er
das Ganze, was er mit den Tieren gemein hat, dem Frieden der vernunftbe-
gabten Seele unter (totum hoc, quod habet commune cum bestiis, subdit
paci animae rationalis), in der Weise, dass er die Dinge geistig betrachtet
und danach sein Handeln so ausrichtet, dass sich die geordnete Uberein-
stimmung zwischen Erkennen und Tun ergibt, die wir als den Frieden

281

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

der verniinftigen Seele bezeichnet haben (ordinata cognitionis actionisque
consensio, quam pacem rationalis animae dixeramus).” (Augustinus, De
civitate Dei 19, 14)

Tiere und Menschen, so Augustinus, streben gleichermafien korperlich
nach dem Zusammenstimmen der Korperteile, also nach Schmerzfreiheit
und Wohlbefinden, und seelisch nach der Erfiillung ihrer sinnlichen Stre-
bungen. Wahrend die Tiere jedoch mit der Erfiillung dieser beiden Ziele
vollig zufrieden sind, kommt fiir den Menschen auf Grund seiner Vernunft
ein drittes Ziel hinzu, das die beiden anderen reguliert und mitunter auch
suspendiert: Der ,Frieden der verniinftigen Seele” als ,die geordnete Uber-
einstimmung zwischen Erkennen und Tun® Dieses Ziel zu erreichen steht
Uber allen niedrigeren Zielen des Korpers und des sinnenhaften Seelenver-
mogens.

Das Urteilsvermdgen ist letztlich die Voraussetzung einer im umfassen-
den Sinn freien Willensentscheidung (Augustinus, De Genesi ad litteram
8, 23, 44; Contra Felicem Manichaeum 2, 3). Dennoch zégert Augustinus,
den Tieren den freien Willen vollig abzusprechen, wie das folgende Zitat
belegt: ,,Die freigewollten Ursachen (causae voluntariae) endlich gehen ent-
weder von Gott oder von Engeln oder von Menschen oder von sonstigen
beseelten Wesen (animalium) aus, sofern man tiberhaupt bei vernunftlosen
Seelen (animarum rationis expertium) jene Bewegungen, mit denen sie
sich ihrer Natur gemif3 (secundum naturam suam) betédtigen, wenn sie
etwas erstreben oder meiden, als Willen (voluntates) bezeichnen kann.
(Augustinus, De civitate Dei 5, 9)

Man merkt: In De trinitate gesteht Augustinus den Tieren zu, dass sie
»nicht vollig ohne Vernunft® sind, in De civitate Dei spricht er vom ,Willen®
der Tiere, ,sofern man das so bezeichnen kann®. Daraus resultiert noch kei-
ne prinzipielle Bestreitung, aber doch eine gewisse Relativierung der Aloga-
These. Der garstige Graben der bindren stoischen Logik scheint Augustinus
jedenfalls nicht zu behagen. Er hitte den Ubergang vom Menschen zum
Tier gerne etwas flieflender gestaltet.

5.18.4 Die Gottesbeziehung von Menschen und Tieren
So wie schon bei Vernunft und Willen offnet Augustinus die Tiir auch
in puncto Gottesbeziehung einen winzigen Spalt breit, ohne dass er die

stoische Differenz grundlegend in Frage stellen wiirde. So deutet er den
Logos-Hymnus in Joh 1 einerseits so, dass alle Geschopfe durch Christus,

282

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

das ewige Wort Gottes, geschaffen sind und in ihm existieren - in ihrer
Korperlichkeit ebenso wie in ihrer Lebendigkeit und Beseeltheit, also mit
ihrer ganzen geschépflichen Existenz. Doch nach der Wortmetapher taucht
im Logos-Hymnus des Johannesevangeliums noch die Lichtmetapher auf,
und hier macht Augustinus Unterschiede. Wahrend zwar alle Geschopfe
das Licht Christi schauen, tun dies die Tiere nur sinnenhaft, die Menschen
hingegen sinnenhaft und geistig. Das genau mache das Menschsein aus, das
Licht Christi im vernunftbegabten Geist zu schauen:

JWeil es also ein einziges Wort Gottes gibt, durch das alles geworden
ist, das selber die unwandelbare Wahrheit ist, so ist alles urspriinglich und
unwandelbar allzumal in ihm, [...] Zu den Dingen, die durch das Wort
geschaffen wurden, gehort auch der Korper, der kein Leben ist. Er wiirde
nicht durch das Wort geschaffen, wenn er nicht in ihm, bevor er wird,
Leben wire. Denn was geworden ist, war schon ,Leben in ihm' (Joh 1,3~
4), und zwar nicht irgendein Leben; auch die Seele ist ja das Leben des
Leibes; aber auch sie ist geschaffen, weil sie wandelbar ist. Wodurch wire
sie geschaffen, wenn nicht durch das unwandelbare Wort Gottes? Denn
,alles ist durch das Wort geworden, und ohne das Wort ist nichts geworden
Was also geworden ist, war schon ,Leben in ihm; und zwar nicht irgendein
Leben, sondern jenes Leben, welches ,das Licht der Menschen' ist (Joh
1,9), das Licht namlich des vernunftbegabten Geistes, durch welchen sich
die Menschen von den Tieren unterscheiden und durch den sie eben Men-
schen sind (lux utique rationalium mentium per quas homines a pecoribus
differunt et ideo sunt homines). Es ist also kein korperliches Licht, kein
Licht des Fleisches, mag es vom Himmel herunterleuchten oder mag es
an einer irdischen Flamme entziindet werden, fiir die Sinne nicht nur der
Menschen, sondern auch der Tiere bis zum kleinsten Gewlurm herab; denn
alle diese sehen jenes Licht. Jenes Leben aber ist ,das Licht der Menschen
(Augustinus, De trinitate 4, 1, 3)

Eine dhnliche Dynamik finden wir auch in der Auslegung von Ps 145,10,
dessen hebréischen Wortlaut ,Danken sollen dir, HERR, all deine Werke,
deine Frommen sollen dich preisen® die lateinische Ubersetzung als Ps
144,10 so wiedergibt: ,confiteantur tibi, domine, omnia opera tua, et sanc-
ti tui confiteantur te® Aus dem ,danken“ und ,preisen“ des hebréischen
Textes wird also ein ,bekennen® Die Latte wird damit im lateinischen
Text deutlich hoher gelegt. Und daher bekommt Augustinus dann doch
Hemmungen, den Tieren die Fahigkeit eines ausdriicklichen Bekenntnisses
zuzuschreiben: So ,sind die Adressaten der Aufforderung zum ,confiteri,
,Jbenedicere’ und ,hymnum dicere® gerade nicht alle Kreaturen, sondern

283

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

ausschliefSlich die vernunftbegabte: ,nemo hoc sentiat, quod mutus lapis
aut mutum animal habeat rationem intellegendi deum; hoc qui putauer-
unt, multum a ueritate aberrauerunt’ (Enarrationes in Psalmos 144, 13).
Die bereits [...] zu Rom 8,19-23 festgestellte anthropologische Engfithrung
bestimmt auch die Auslegung der zur ,Confessio’ anhaltenden Schopfungs-
psalmen. So wenig die vernunftlose Kreatur ,seufzen’ kann, so wenig kann
sie auch jubeln. Der Mensch hingegen — Augustinus nennt ihn vielsagend
,creatura laudatrix (Sermo 29, 1) - vermag die geordnete Schonheit jedwe-
den Geschopfes zu beurteilen und dies zu wiirdigen, denn ,uox quaedam
est mutae terrae, species terrae. [...] et hoc quod in ea inuenisti, uox confes-
sionis ipsius est, ut laudes creatorem’ (Enarrationes in Psalmos 144, 13)
(Cornelius Petrus Mayer 2002, 108)

Pointiert driickt es Augustinus so aus: ,Sie haben keine Stimme zum
Bekennen... sie haben keine Stimme zum Predigen (uocem non habent
confitendi... uocem non habent praedicandi).“ (Augustinus, Enarrationes
in Psalmos 144, 13) Und in der Auslegung des Psalms 147 wiederholt er:
,Denkt blof8 nicht, dass die vernunftlose Seele Gott anruft; die Seele kann
Gott nicht anrufen, es sei denn die vernunftbegabte allein (Ne hoc cogitetis,
irrationalem animam invocare Deum; non novit anima invocare Deum,
nisi sola rationalis). (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 146, 18)

Man muss es so klar sagen: Augustinus beurteilt hier nicht die grie-
chisch-romische Philosophie am Maf3stab der Bibel, sondern die Bedeu-
tung der Bibel am Mafistab der griechisch-rémischen Philosophie. Wo die
Bibel Menschen und Tiere unterschiedslos zum Lob Gottes aufruft, fuhrt
Augustinus von aufSen einen Unterschied ein. Dabei kann er sich am helle-
nistisch geprégten Paulus orientieren, an Philon und vielen anderen. Und
doch ist es frappierend, wie wenig der sonst so textsensible Rhetoriker die
biblischen Formulierungen hier ernst nimmt.

Konsequenterweise ist fiir Augustinus ebenso wie fiir die grofie Mehrheit
der Kirchenviter allein der Mensch zum ewigen Heil berufen. Denn die
Tiere ,haben weder die Fahigkeit zur Siinde noch zur Tugend; aber sie
leben nach einer geheimnisvollen, wunderbaren Ordnung (occulta pro suo
genere moderatione); sie geben dem Menschen eine Lektion, und er ver-
steht angesichts ihrer Aktivititen die Verpflichtung, nach dem geistlichen
und ewigen Heil zu streben, dieses grofle Privileg, das seine Uberlegen-
heit tiber alle vernunftlosen Tiere ausmacht (qua omnibus irrationalibus
animantibus antecellit). (Augustinus, De Genesi ad litteram 3, 16, 25)
Wohlgemerkt ist das menschliche Privileg nicht das ewige Heil, sondern
die Verpflichtung, nach diesem zu streben. Die Logik des Augustinus ist

284

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

klassisch: Wer nicht siindigen kann, kann auch nicht tugendhaft leben;
wer nicht tugendhaft leben kann, kann auch nicht nach dem ewigen Heil
streben; wer nicht nach dem ewigen Heil strebt, der braucht es auch nicht
empfangen. Nach dieser Logik wird den Tieren nichts weggenommen - sie
werden nichts vermissen.

Dennoch ,gehorchen sie Gott auf ihre Art: ,in suo ... genere obtemperant
deo, non rationali uoluntatis arbitrio” (De Genesi ad litteram 9, 14, 24).
(Matthias Baltes/ Dieter Lau 1994, 364-365) Sie folgen von Natur aus der
gottlichen Ordnung und sind damit ein Vorbild fiir den Menschen, der dies
auf Grund eigener Uberlegung und Entscheidung tun soll.

Augustinus nutzt die von der stoischen Heilsarithmetik erdffneten Frei-
rdaume fiir die Tiere maximal aus. Die Grunddaten der Stoa zieht er jedoch
nicht in Zweifel. Im Kontext moderner tier- und schopfungsethischer De-
batten muss das defizient wirken. Im Kontext seiner Zeit muss man ihm
trotzdem Sympathie und Respekt entgegenbringen.

5.18.5 Ethische Konsequenzen fiir Menschen und Tiere

Was sind nun die ethischen Konsequenzen aus den vorangehenden Uberle-
gungen? Es diirfte nicht iberraschen, dass sie, gemessen an der philosophi-
schen und patristischen Vorgeschichte, weitgehend traditionell ausfallen -
allerdings mit einzelnen bemerkenswerten Akzentsetzungen. So verbindet
Augustinus in einer Passage von De trinitate die Auslegung gleich dreier
Schriftstellen miteinander, um zu zeigen, dass der Mensch, der sich nur
um sich selbst und seine eigenen Begierden dreht, dem Tier dhnlich wird
und damit einen schmerzlichen Abstieg vollzieht: ,Indem man mit einem
verkehrten Streben nach Gottahnlichkeit anfingt, gelangt man zur Ahn-
lichkeit mit den Tieren. So kommt es, dass jene, die ihres ersten Kleides
entblof3t werden, durch ihre Sterblichkeit Kleider aus Tierfellen verdienten
(Gen 3,21). Die wahre Ehre des Menschen heif$t namlich: Bild und Gleich-
nis Gottes (Gen 1,26); sie lasst sich nur bewahren in der Hinordnung auf
jenen, von dem sie eingepriagt wurde. [...] Da er [der Mensch] also wie
jener [Adam] unter keinem stehen will, wird er zur Strafe auch von der
Mitte, die er selbst ist, weiter getrieben nach unten, das heifft zu dem,
woran das Vieh sich freut; und so hat ,der Mensch; da seine Ehre das
Gleichnis Gottes, seine Unehre die Ahnlichkeit mit dem Tiere ist, ,in Ehren
gestellt, es nicht eingesehen, ist gleich geworden dem vernunftlosen Vieh,

285

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

und ihm ist er dhnlich geworden® (Ps 48,13 lat.).“ (Augustinus, De trinitate
12,11, 16)

Die erste biblische Erzdhlung, die Augustinus in diesem Abschnitt re-
flektiert, ist die Siindenfallerzahlung Gen 3. Wenn der Mensch danach
strebt, Gott nicht nur dhnlich, sondern gleich zu werden und somit auf
der stoischen Scala naturae eine Stufe nach oben zu steigen, geschieht das
Gegenteil: Er fallt hinunter auf die Stufe des Tieres. Anstatt Gott wird er
den Tieren dhnlich. Dann braucht er einen Schutz aus Tierfellen, der im
Vergleich mit der vorherigen Bekleidung abfillt, weil das Kleid der Tugend
ihn besser schiitzte und schmiickte. Die zweite biblische Erzédhlung ist Gen
1: Eigentlich hitte der Mensch Gottes Gleichnis auf Erden sein sollen -
durch verantwortungsvolles Verhalten und Nachahmen seines Vorbilds in
Liebe und Tugend. Doch da er sich anders verhalten hat, ist eingetroffen,
was die lateinische Ubersetzung von Ps 48,13 (hebraisch 49,13) sagt: Auf
Grund fehlender Einsicht ist er dem vernunftlosen Tier gleich geworden.

Spiegelbildlich ergibt sich daraus der ethische Imperativ, das ,Tier im
Menschen® mit der Vernunft zu beherrschen. In diesem Sinne werden
der fiinfte und sechste Tag des Schopfungswerks im dreizehnten Buch
der Confessiones ausgedeutet, das im Gegensatz zu De Genesi ad litter-
am durchgehend eine allegorische Interpretation der Schopfungserzahlung
prasentiert. Dort heifit es: ,Enthaltet euch des unbéndigen, wilden Stolzes,
der erschlaffenden Lust der Sinnlichkeit und des triigerischen Scheines der
Wissenschaft, damit die wilden Tiere zahm, die Haustiere sanft und die
Schlangen unschéddlich werden. Denn die leidenschaftlichen Regungen der
Seele sind in ihnen symbolisch verkdrpert. (Augustinus, Confessiones 13,
21) In der Epistula 22 an Casulanus bezeichnet Augustinus das mafllose
Essen als Alogia, weil einem dabei die Vernunft verloren gehe. Insgesamt
folgt er dem stoischen Ideal der Beherrschung der eigenen Leidenschaften
durch die Vernunft (Augustinus, De libero arbitrio 1, 8, 18).

Um das Tier im Menschen geht es auch bei der Auslegung des hebrii-
schen Ps 36,7-8: ,Du rettest Menschen und Tiere, HERR. Wie kostlich ist
deine Liebe, Gott! Menschen bergen sich im Schatten deiner Fliigel“ In der
lateinischen Ubersetzung des Augustinus heif3t er als Ps 35,7-8: ,,Homines
et iumenta saluos facies, Domine; sicut multiplicata est misericordia tua,
Deus. Filii autem hominum sub tegmine alarum tuarum sperabunt.

In einer ersten Reflexion betrachtet Augustinus das, was Menschen und
Tieren gemeinsam ist, ndmlich dass beide in die gottliche Sorge um ihr ir-
disches Wohlergehen eingeschlossen sind: ,,Grof3 ist deine Barmherzigkeit,
und vielfiltig ist deine Barmherzigkeit, Gott, und du erweist sie sowohl

286

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

Menschen als auch Tieren. Denn von wem kommt das Heil der Menschen?
Von Gott. Kommt das Heil der Tiere etwa nicht von Gott? Der ndmlich
den Menschen geschaffen hat, derselbe hat auch die Tiere geschaffen. Wer
beide geschaffen hat, rettet (saluat) auch beide. Doch das Wohl der Tiere
ist zeitlich (salus iumentorum temporalis). [...] Vielfaltig ist deine Barmher-
zigkeit, Gott, damit nicht nur den Menschen, sondern auch den Tieren
gegeben wird, was den Menschen gegeben ist, dieses fleischliche und zeitli-
che Wohlergehen (carnalis et temporalis salus). (Augustinus, Enarrationes
in Psalmos 35, 11)

Im zweiten Schritt reflektiert Augustinus dann jedoch die spezifische
Berufung des Menschen, die ihn nach seiner Uberzeugung von den Tieren
unterscheidet, ndmlich die Berufung zur Hoffnung auf das ewige Heil.
Dazu stiitzt er sich auf eine Unterscheidung des lateinischen Textes. Darin
wird einmal von Menschen (homines), einmal von Menschenkindern (filii
hominum) gesprochen. Fiir Augustinus sind nun homines jene Menschen,
die sich wie Tiere verhalten und nur nach dem leiblichen Wohlergehen
streben, filii hominum jene, die sich wie Menschen verhalten und ,sich
unter den Schatten der Fliigel Gottes hoffen” So kann er unterscheiden:
sJene Menschen (homines) aber freuen sich gemeinsam mit den Tieren in
der Sache (in re), die Menschenkinder (filii hominis) aber in der Hoffnung
(in spe). Jene verfolgen mit den Tieren gegenwirtige Giiter (praesentia
bona), diese erhoffen mit den Engeln zukinftige Giiter (futura bona). [...]
Wenn wir das Bild des irdischen Menschen tragen, sind wir Menschen
(homines). Wenn wir das Bild des himmlischen Menschen tragen, sind wir
Menschenkinder (filii hominum), weil Christus Menschensohn genannt
wird. Adam war ndmlich Mensch, aber nicht Menschensohn. Daher ge-
horen jene zu Adam, die die fleischlichen Giiter und das zeitliche Wohl
ersehnen. Wir ermahnen sie, Menschenkinder zu sein, die sich unter den
Schatten seiner Fliigel hoffen...“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 35,
12) Wieder begegnet uns der stoische Imperativ, das Tier im Menschen zu
unterwerfen und den geistigen Strebungen zu folgen, die den Menschen in
die Sphire der Engel hinauftragen.

Wie aber soll der Mensch mit den realen Tieren umgehen? Darauf
kommt Augustinus bei der Auslegung von Ps 146,6 zu sprechen: ,Er ist
es, der Himmel und Erde erschafft, das Meer und alles, was in ihm ist.
Er hdlt die Treue auf ewig“ Zunéchst betont er, dass Gott, der alle Tie-
re gemacht hat, auch Spatz, Heuschrecke und Wurm, ihnen allen seine
Sorge zukommen ldsst: ,Keines von ihnen hat er nicht geschaffen, und
seine Sorge (cura) gilt allen” (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145,

287

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

13) Doch die Gebote Gottes sind nur an den Menschen adressiert: ,Die
Sorge erstreckt sich nicht auf das Gebot, denn das Gebot hat er nur dem
Menschen gegeben (non ad praeceptum cura est, nam praeceptum soli
homini dedit). (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145, 13) Was aber
heifit das nun konkret? Fiir seine Antwort bringt Augustinus zwei einan-
der scheinbar widersprechende Bibelverse miteinander ins Gespréach: Den
Vers aus Ps 36,7 ,Du rettest Menschen und Tiere, HERR® und den uns
bereits hinreichend bekannten Satz des Apostels Paulus in 1 Kor 9,9-10,
mit dem dieser Dtn 25,4 ,,Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen
Maulkorb anlegen® interpretiert. Paulus schreibt: ,Liegt denn Gott etwas an
den Ochsen? Spricht er nicht allenthalben unseretwegen? Ja, unseretwegen
wurde geschrieben: Der Pfliiger wie der Drescher sollen ihre Arbeit in der
Erwartung tun, ihren Teil zu erhalten.”

Augustinus fragt, ob sich die beiden Schrifttexte nicht widersprechen.
Seine Antwort darauf lautet so: ,Gott sorgt sich nicht darum, dich zu er-
mahnen, was du mit dem Ochsen tun sollst. Das tut die menschliche Natur
selbst (natura ipsa humana). Der Mensch ist so geschaffen, dass er seine
Tiere zu fiittern pflegt. Nicht dafiir hat er von Gott Gebote empfangen,
sondern es wird ihm von Gott in seinen Geist hineingelegt (insinuatum
est illi in mentem a Deo), damit er es auch ohne Gebot tun kann. Denn
so hat ihn Gott geschaffen. [...] In Bezug auf den Verlauf des Gebots
also ,sorgt Gott sich nicht um den Ochsen’ (1 Kor 9,9). In Bezug auf die
Vorsehung fiir das Universum (ad prouidentiam uniuersitatis), durch die er
alles geschaffen hat und die Welt regiert, ,rettest du Menschen und Tiere,
HERR! (Ps 35,7 lat.)* (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145, 13; eine
ganz dhnliche Argumentation in Augustinus, De agone christiano 8, 9)

Der Text ist bestechend in seiner Redlichkeit. Sehr direkt und vollig
transparent stellt Augustinus ein biozentristisches Zitat des Alten Testa-
ments einem anthropozentristischen Zitat des Neuen Testaments gegen-
tber und fragt, ob der Widerspruch aufgelost werden kann. Dabei versucht
er, zwei Anliegen miteinander zu vereinen: Einerseits das Wort Gottes in
der Bibel nicht zu diskreditieren, denn das wére fiir ihn eine Unmdglich-
keit. Andererseits die im Alten Testament so klar bezeugte Sorge Gottes fiir
die Tiere nicht zu leugnen oder abzuwerten. Sein Lsungsvorschlag arbeitet
mit einem rhetorischen Kunstgriff: Dass die Tiere gut behandelt werden
sollen, wisse der Mensch doch schon von Natur aus, dazu brauche er keine
Gebote. Gebote brauche er nur fiir den rechten Umgang mit den Mitmen-
schen. - Natiirlich kénnte man diese Losung schnell in Frage stellen, und
zwar von beiden Seiten: Einerseits ist es leider nicht so, dass der Mensch

288

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

die Tiere ganz spontan und ohne Gebot gut behandelt, und andererseits
gibt die menschliche Natur sehr wohl auch Impulse, anderen Menschen mit
Fiirsorge zu begegnen. Sachlich gesehen stimmt die augustinische Losung
also nicht. Doch sie zeigt, wie redlich er ringt — einerseits darum, die ganze
Bibel ernst zu nehmen und nicht nur einen ihm gefélligen Ausschnitt, und
andererseits darum, Gottes Liebe zu und Fiirsorge fiir die Tiere nicht unter
den Tisch zu kehren.

Im nachfolgenden Abschnitt geht Augustinus sogar noch einen Schritt
weiter. Manche seiner ZeitgenossInnen wenden offensichtlich ein, dass das
Neue Testament im Zweifelsfall das Alte iibertrumpfe. Paulus schlage in
diesem Fall also den Psalm, der Anthropozentrismus den Biozentrismus.
Dem hailt Augustinus ein Wort aus dem Mund Jesu entgegen, der hochsten
Autoritat des christlichen Glaubens: ,Seht euch die Vogel des Himmels an:
Sie sden nicht, sie ernten nicht und sammeln keine Vorrate in Scheunen;
euer himmlischer Vater erndhrt sie. (Mt 6,26) Daraus schliefit Augustinus:
,Und aufler dem Menschen gehéren die Tiere zur Sorge Gottes, dass sie
erndhrt werden, nicht dass sie das Gesetz empfangen. Was also das Gesetz-
geben betriftt, ,sorgt Gott sich nicht um den Ochsen’ (1 Kor 9,9). Was
aber das Erschaffen, Erndhren, Leiten und Regieren betrifft, kiimmert sich
Gott um alle Geschopfe (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145, 14)
Wie gesagt, fiir Augustinus ist es undenkbar, dass das Wort Gottes irren
kann. Deswegen hilt er den von seinen GegenspielerInnen behaupteten
Widerspruch zwischen Paulus und dem Psalm fiir nicht existent. Aber
wenn es ihn denn gibe, wiirde das Herrenwort Paulus schlagen, und das
Herrenwort ist biozentristisch. Einem uneingeschrankten Anthropozentris-
mus redet Augustinus offenkundig nicht das Wort.

Letztlich unterliegt Augustinus in dieser Passage einem klassischen Ka-
tegorienfehler: Weil die Gebote einzig an den Menschen als moral agent
adressiert sind, konnen sie sich inhaltlich auch nur auf Menschen als mo-
ral patients beziehen. Zwischen Rechten und Pflichten muss nach dieser
Uberlegung eine Symmetrie bestehen: Nur wer Pflichten hat, kann auch
Rechte haben. Das wird in dieser Passage nirgends ausdriicklich gesagt,
es ist aber die unausgesprochene Voraussetzung, die Augustinus machen
muss, damit seine Argumentation funktioniert. Und: Es ist die unreflektier-
te Voraussetzung des gesamten Theoriegebaudes rund um den stoischen
Anthropozentrismus. Ein klassischer Sein-Sollens-Fehlschluss.

Dass Augustinus genau diese Uberlegung im Hinterkopf hat, lisst sich
mit einer Stelle aus seiner Abhandlung {iber die Sitten der katholischen
Kirche und der Manichder belegen. Denn in der Auseinandersetzung mit

289

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

dem Manichdismus, dem er immerhin ein Jahrzehnt angehdrt hat, greift
er ausdriicklich auf die stoische Uberzeugung zuriick, dass es zwischen
Menschen und nichtmenschlichen Lebewesen keine Rechtsgemeinschaft
gibt: ,Infolge des Fehlens der Vernunft bei den Tieren besteht ferner keine
Rechtsgemeinschaft (societas iuris/ societas legis) zwischen ihnen und den
Menschen (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 54.59). Wohl
aber gibt es eine Gemeinschaft aller vernunftlosen Lebewesen, so wie es
eine Gemeinschaft zwischen den vernunftbegabten Wesen (Menschen und
Engeln) gibt.“ (Matthias Baltes/ Dieter Lau 1994, 359) Augustinus fiihrt
als Beispiele an, dass Jesus die Legion der Damonen, die er aus einem
Besessenen austreibt, in eine Schweineherde schickt, die daraufhin im See
ertrinkt (Mt 8,32), und einen Feigenbaum verflucht, der darauthin verdorrt
(Mt 21,19). Diese beiden Ereignisse deutet er so: ,Christus [...] zeigt, dass
es fiir uns keine Rechtsgemeinschaft (societas iuris) mit den Tieren und
Baumen gibt... Denn auch beziiglich der Menschen, mit denen wir in einer
Rechtsgemeinschaft verbunden sind (sumus iuris societate coniuncti), gibt
er gewisse Zeichen, aber die Menschen heilend und nicht tétend. Das hitte
er auch beziiglich der Tiere und Bdume getan, wenn er geurteilt hatte,
dass wir mit jenen in derselben Gemeinschaft verbunden sind, die wir
euch zuschreiben.” (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 54)
Diese Argumentation unter Berufung auf die Bibel bzw. Jesus von Nazaret
selbst erganzt Augustinus im Folgenden unter Berufung auf die Aloga-The-
se durch eine philosophische Argumentation: Dort spricht er vom ,Tier,
mit dem keine Verbindung einer Rechtsgemeinschaft besteht, weil es kei-
ne Vernunftseele hat (bestia, cum qua scilicet rationalem animam non
habente nulla legis societate copulatur).” (Augustinus, De moribus ecclesiae
catholicae 2, 17, 59) Schliefilich ergdnzt Augustinus seine Argumentation
durch ein lebenspraktisches Argument: Gibe es eine Verwandtschaft aller
korperlichen Wesen (cognatio omnium corporum) untereinander, wie die
Manichéer behaupten, miisste das Totungsverbot fiir sie alle gelten, und
dann konnte der Mensch nicht mehr leben, weil er nicht einmal Pflanzen
toten dirfte, um sich zu erndhren (Augustinus, De moribus ecclesiae catho-
licae 2, 17, 61).

Grundsitzlich lasst Augustinus auf Grund des alttestamentlichen Biozen-
trismus eine grofle Tierfreundlichkeit spiiren. Die Liebe und Fiirsorge Got-
tes gilt Menschen und Tieren. Dadurch mildert er den stoischen Anthropo-
zentrismus erheblich ab, den er gleichwohl nicht in Frage stellt. Denn nach
dem ewigen Heil streben nur die Menschen. Das verpflichtet sie, schlief3t

290

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

aber die Tiere definitiv vom ewigen Heil aus. Zur Rechtsgemeinschaft von
Gott und den Menschen gehdren sie nicht dazu.

5.18.6 Die Frage des Fleischverzehrs

In Confessiones 10, 30-34 geht Augustinus entlang der fiinf Sinne die
menschlichen Versuchungen durch und kommt in 10, 31, 43-47 zum Ge-
schmackssinn und zur Frage des rechten Umgangs mit Essen und Trinken
(vgl. dazu auch Gillian Clark 1998, 74-75). Unter anderem thematisiert
er hier auch den Fleischverzehr. Zunichst verweist er auf verschiedene
biblische Beispiele: Auf Noach, dem der Fleischverzehr erlaubt wird (Gen
9,2-3), auf Elia, der sich am Bach Kerit mit Fleisch stirkt (1 Kon 17,6),
und auf Johannes den Taufer, der sich von Heuschrecken erndhrt (Mt
3,4). Umgekehrt sei Esau durch die Begierde nach einem Linsengericht
korrumpiert worden (Gen 25,34), David habe sein Begehren nach Wasser
tiberwunden (2 Sam 23,15-17) und Jesus sein Verlangen nach Brot (Mt 4,3).
Auch das Volk Israel sei in der Wiiste nicht wegen seines Verlangens nach
Fleisch, sondern wegen seines Murrens und Aufbegehrens gegen Gott geta-
delt worden (Num 11,1-20). Aus all dem folgert Augustinus: ,Ich fiirchte
nicht die Unreinheit der Speisen, sondern die Unreinheit der Begierde:
(Augustinus, Confessiones 10, 31, 46) Nicht die Art der Speise, sondern das
Einhalten des notwendigen Mafles (meta necessitatis) sei entscheidend.

Auch wenn es in den Confessiones nicht ausdriicklich gesagt wird, rich-
tet sich die Frage des Fleischverzehrs bei Augustinus immer gegen die
Manichéer, zu denen er ein Jahrzehnt lang gehort hat und die eine strikte
Fleischabstinenz praktizieren. So betont Augustinus im Gottesstaat, das
V. Gebot ,Du sollst nicht toten* beziehe sich nicht auf Lebewesen ohne
Sinneseindriicke wie die Pflanzen und auch nicht auf Lebewesen ohne
Vernunft wir die Tiere, sondern einzig und allein auf die vernunftbegabten
Lebewesen. Die Uberzeugung der Manichier, dass die Tétung aller Lebe-
wesen verboten sei, erachtet er hingegen als ,albernes Zeug (deliramenta)“
(Augustinus, De civitate Dei 1, 20).

Eingehender setzt er sich mit der verpflichtenden Fleischabstinenz der
Manichéer in seiner Abhandlung tiber die Brauche der katholischen Kirche
und der Manichéer auseinander: ,,Dass ihr euch vom Toéten der Tiere (ab
animalium nece) und vom Abreifien der Pflanzen enthaltet, hat Christus als
aufSerst abergldubisch aufgezeigt, der beweist, dass wir keine Rechtsgemein-
schaft (societas iuris) mit Tieren und Baumen haben, Damonen in eine

291

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Schweineherde schickt (Mt 8,32) und den Baum, an dem er keine Friichte
findet, verdorren lasst (Mt 21,19). [...] Aber sicher ging es dem Sohn Gottes
nicht darum, ein Zeichen fiir einen Mord zu geben, wenn einen Baum oder
Tiere zu toten, wie ihr sagt, ein Mord ist. [...] Es gibt einen sehr sicheren
Grund, keinen Menschen zu toten, damit du namlich nicht den totest,
dessen Weisheit und Tugend anderen aufs hochste niitzt, oder den, der
vielleicht zur Weisheit gelangen kann. [...] Wer daher einen Baum verwirft,
befreit eine Seele von ihrem Korper, die nicht in der Weisheit voranschrei-
tet (animam nihil in sapientia proficientem). [...] Jene Seelen in derartigen
Koérpern konnen die gottlichen Gebote nicht erfassen’ (Augustinus, De
moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 54-56)

Unterstiitzt von den Beispielen aus dem Leben Jesu ist es also wiederum
die mangelnde Zugehorigkeit zur Rechtsgemeinschaft, die das Toten von
Pflanzen und Tieren legitimiert. Und diese wiederum ist auf die fehlende
Vernunft zuriickzufithren. Am Ursprung steht folglich die Aloga-These.

Im Weiteren kommt Augustinus auch auf die zweiklassige Organisation
der manichdischen Gemeinschaft zu sprechen, in der die Auserwéhlten
(electi) weder eine Kartoffel aus dem Boden pfliicken noch Krauter abrei-
flen, die von den HorerInnen (auditores) geernteten Pflanzen jedoch gerne
entgegennehmen und verspeisen. Augustinus weist diese Theorie der sau-
beren Hénde eindringlich zuriick: ,Es macht keinen Unterschied, ob du
selbst das Verbrechen begehst oder ob du willst, dass es jemand anders
wegen dir begeht.” (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 57)

Abschlieflend thematisiert Augustinus das manichdische Argument,
einen Floh diirfe man zerdriicken, weil das auf Grund seiner geringen
Korpergrofie keine Siinde sei. Dem hiélt Augustinus das Kontinuum der
Korpergrofie zwischen sehr kleinen und sehr grofien Tieren entgegen: Vom
Floh geht er zur Fliegenlarve, die nur minimal grofSer ist, von dieser zur
ausgewachsenen Fliege, dann zur Bienenlarve und zur erwachsenen Bie-
ne, zur Heuschreckenlarve und zur Heuschrecke, zum Miusejungen und
zur erwachsenen Maus und schliefSlich immer so weiter bis zum Elefan-
ten. Zwischen zwei Lebewesen liegt jeweils nur ein winziger Gréflenunter-
schied. Wenn die Manichéer die Totung eines Flohs wegen seiner geringen
Korpergrofie nicht als Siinde betrachteten, wo wollten sie dann die Grenze
zum Elefanten ziehen (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17,
64)?

Augustinus war nach allem, was iiber ihn berichtet wird, kein grofler
Fleischesser. Doch von der Radikalitidt der Manichder will er sich klipp
und klar distanzieren. Deren tier- und pflanzenethische Argumentationen

292

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

scheinen ihm weder konsistent noch angemessen. Dass sie auch positive
Impulse enthalten, kann er auf Grund seiner fritheren Mitgliedschaft und
der daraus resultierenden negativen Befangenheit nicht eingestehen.

5.18.7 Wertschétzung auch der geringsten Geschopfe

Gleichwohl ist das Werk Augustins voll von Bewunderung und Wertschit-
zung auch der winzigsten Geschdpfe. Den Verweis auf das Kontinuum der
Korpergréfie vom Floh bis zum Elefanten muss man also auch riickwirts
lesen. Nicht nur der Elefant ist groflartig, sondern auch der Floh. Das
fuhrt zu zaghaften ersten Ansitzen eines (nicht weiter durchgefithrten)
Biozentrismus: ,Und wenn [...] sie mich fragen, ob ich der Meinung sei,
dass sogar die Seele einer Miicke noch besser ist als das Tageslicht, werde
ich antworten: Ja, auch sie. Es wiirde mich nicht abschrecken, dass eine
Miicke so klein ist, sondern nur darin bestarken, dass sie lebt. Denn man
fragt sich doch, was diese winzigen Glieder belebt, was den kleinen Kérper
nach dem Wunsch seines naturhaften Begehrens dahin und dorthin fiihrt,
was das laufende Tier nach Maf3gabe seiner Fiifle bewegt, was die Fliigel
des fliegenden Geschdpfs zum Schwingen bringt und lenkt. Was immer das
auch bewirkt, es tritt fiir den, der es richtig tiberlegt, in diesem kleinen
Wesen als etwas so Grofles in Erscheinung, dass man es selbst dem Licht-
strahl vorziehen muss, der unsere Augen blendet. (Augustinus, De duabus
animabus 4, 4)

Augustinus beweist hier eine hohe Sensibilitdt fiir die Faszination und
das Wunder des Lebens. Seine Liebe fiir die kleine Miicke lasst ihn
aufmerksam ihr Verhalten beobachten und beschreiben und nach dem
Grund ihrer Bewegungen zu suchen, den er mit dem damaligen Stand der
Naturwissenschaft noch nicht erkennen kann. Dennoch verteidigt er die
kleinen Tiere, die oft abgewertet werden, weil sie sich von Abfall, Aas oder
Fakalien erndhren: ,Nicht unwesentlich fragt man sich auch bei gewissen
sehr kleinen Lebewesen, ob sie unter die ersten Erschaffungen zu zdhlen
oder eine Folge der Verderbnis sterblicher Dinge sind. Entsteht doch die
Mehrzahl von ihnen aus Gebrechen lebender Korper, aus dem Unrat, der
Ausdiinstung oder der Verwesung der Kadaver, manche auch aus abgestor-
benen Bidumen und verfaulten Pflanzen und Friichten. Und doch haben
wir von ihnen allen nicht das Recht zu sagen, Gott sei nicht ihr Schépfer.
Ihnen allen wohnt ein gewisser Schmuck der Natur ihrer Art inne, und
das in solchem Mafle, dass sie dem, der sie richtig betrachtet, eine umso

293

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

grofiere Bewunderung, ein umso reicheres Lob des allméchtigen Kiinstlers
nahelegen, ,der alles in jener Weisheit schuf‘ (Ps 103,24 lat.). [...] Sie, die
Weisheit, ist es vielmehr, die auch das an Korperlichkeit Kleinste erschaftt
und mit einem so scharfen Sinn beseelt, dass wir mit einer weitaus tieferen
Bewunderung die Beweglichkeit einer fliegenden Miicke bestaunen als die
Grofle eines schreitenden Lasttiers und uns mehr {iber die Bauten der
kleinen Ameisen wundern als {iber die Lasten der Kamele. (Augustinus, De
Genesi ad litteram 14)

Schon bei etlichen Kirchenvitern haben wir die Bewunderung gerade
fiir die kleinen und kleinsten Tiere festgestellt. Dass auch diese Geschépfe
Gottes sind und nicht erst nach der Erschaffung der Welt sekunddr vom
Aas oder Kot hervorgebracht wurden, ist ihnen extrem wichtig. Wenn man
diese Einschitzung mit dem platonischen Timaios korreliert, nach dem
die Tiere insgesamt erst nachtréglich von Untergbttern erschaffen werden,
wird der Kontrast deutlich. Die gleichrangige und ebenso unmittelbare
Erschaffung der Tiere wie des Menschen relativiert den Graben der Aloga-
These und des Anthropozentrismus doch erheblich: ,Die Erlduterungen
des Augustinus iiber die Tiere erscheinen beinahe wissenschaftlich oder
gar naturalistisch. Er legt eine hohe Wertschitzung fiir Gottes Schopfung
an den Tag und fragt nicht stindig nach dem Nutzen der Tiere fiir die
Menschen. Er nimmt die Tiere auch unabhéngig von den Menschen, aber
nicht unabhéngig vom Schépfer wahr:* (Agnethe Siquans 2016, 65)

5.18.8 Schwacher Anthropozentrismus und vorsichtige
Anthropozentrismus-Kritik

An der teleologischen Frage ist Augustinus wenig interessiert. Zudem weist
er auf die Fragwiirdigkeit des stoischen Schliefiens von der Vernunftbega-
bung auf die Stellung in der Hierarchie der Zwecke hin. Okonomische Nut-
zenkalkiile folgen, so Augustinus, einer anderen Logik als die Frage nach
der Ontologie. Ein Pferd zum Beispiel habe einen hoheren Geldwert als
ein Sklave. Der Nutzwert bemesse sich also nicht am Maf3 der Vernunftbe-
gabung, sondern an Umfang und Dringlichkeit der Bediirfnisse, die man zu
verwirklichen erhofft (Augustinus, De civitate Dei 11, 16). Das ist eine un-
konventionelle, sehr scharfsinnige Bemerkung, die noch der heutigen Wirt-
schaftswissenschaft und der aktuellen Ethik zur Freude gereichen konnte.
Denn Wiirde und Preise folgen, wie Immanuel Kant betont, je eigenen
Logiken und diirfen nicht miteinander vermischt werden. Uberhaupt ist die

294

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

Wiirde eine non-skalare Idee, die nicht gestuft werden darf. Wiirde wird
nicht dadurch gewonnen, dass man andere Wesen hierarchisch unterordnet
und ihnen die Wiirde verweigert.

Augustinus widmet daher Nutzenfragen und kosmischer Teleologie we-
nig Aufmerksambkeit. ,He does not dedicate much space in his writings to
the practical and common use of animals, for example as sources of labour
and food” (Midori E. Hartman 2017, 72) Mehr noch, er kritisiert, dass viele
Menschen die gesamte Schopfung nur nach dem Nutzen fiir sich selbst
beurteilen und nicht als etwas in sich Seiendes und in sich Wertvolles,
indem sie ,nicht sie selbst betrachten, sondern nur ihre Niitzlichkeit (non
eas considerantes, sed utilitatem suam)“ (Augustinus, De civitate Dei 12, 4).

Die Nutzenfrage ist so gesehen eine Frage der Perspektive: Geht es um
den Nutzen fiir den Menschen oder den Nutzen fiir Gott? ,Die Manichder
pflegen diese Frage zu bewegen, indem sie sagen: Wozu war es notig, dass
Gott so viele Tiere erschuf, sei es im Wasser, sei es auf der Erde, die fiir
die Menschen unnétig sind? Viele von ihnen sind zudem schidlich und
furchtbar. Aber wenn sie so etwas sagen, verstehen sie nicht, wie schon
sie alle fiir jhren Schépfer und Kiinstler sind, der sie alle zur Leitung des
Universums niitzt (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 16, 25)
An dieser Stelle vergleicht Augustinus diejenigen, die nur nach dem Nutzen
fir den Menschen fragen, mit Laien, die die Werkstatt eines Handwerkers
betreten und dort Werkzeuge herumliegen sehen, die sie fiir iiberfliissig
halten. Der Handwerker wisse jedoch genau, wofiir er seine Werkzeuge
brauche, und verlache die Laien. So mache es auch Gott, der Schéopfer
und Verwalter der Welt, mit jenen, die einige seiner Geschopfe fiir unniitz
hielten.

Der Niitzlichkeitsfrage setzt Augustinus die Frage nach der Schonheit
und Ordnung entgegen: ,Ich aber bekenne, dass ich nicht weif3, warum
Schnecken und Frosche erschaffen wurden, oder Fliegen und Wiirmer.
Doch ich sehe, dass alle in ihrer Art schon sind [...]. Denn ich betrachte
keines Tieres Kérper oder Glieder, an denen ich nicht entdecke, dass Maf3e
und Zahlen und Ordnung zu einer harmonischen Einheit geh6ren. Woher
sie kommen, weif3 ich nicht, es sei denn vom hdéchsten Maf3 und Zahl
und Ordnung, die in der unveridnderlichen und ewigen Erhabenheit Gottes
besteht (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 16, 26) Und er
schliefit: ,Was also ist uns aufgetragen, iiber die {iberfliissigen [Tiere] zu
erfragen? Wenn es dir missfallt, dass sie nicht niitzen, moge es dir gefallen,
dass sie nicht schaden; denn auch wenn sie fiir unser Haus nicht nétig
sind, wird durch sie dennoch die Ganzheit dieses Universums erfillt (eis

295

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

tamen completur huius universitatis integritas), die viel grofier und besser
ist als unser Haus. Denn sie verwaltet Gott viel besser als ein jeder von
uns sein Haus.“ (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 16, 26) Mit
diesem Verweis auf die Integritdt des Universums steht Augustinus schon
mit einem Bein in der Perspektive des Holismus.

Fassen wir daher mit Agnethe Siquans zusammen: ,Eine anthropozen-
trische Perspektive ist [...] in der Interpretation der Tierschopfung in De
Genesi ad litteram nur sehr ansatzweise zu erkennen. In De civitate Dei
12, 4 beschreibt Augustinus die Schopfungsordnung, deren Teil auch die
Tiere sind, die keinen Nutzen haben, und uberschreitet damit die Grenzen
einer engen anthropozentrischen Weltsicht: ,Non ex commodo vel incom-
modo nostro sed per se ipsam considerata natura dat artifici suo gloriam.
Augustinus steht damit der Ansicht des Celsus, die Welt sei nicht fiir den
Menschen geschaffen, sondern sei als ganze Welt Gottes (vgl. Origenes,
Contra Celsum 4, 99) naher als dem Anthropozentrismus des Origenes.
(Agnethe Siquans 2016, 68)

Was Agnethe Siquans pointiert herausstellt, weil es im Kontext der Pa-
tristik wirklich bemerkenswert ist, sollte allerdings nicht dazu verleiten,
Augustinus im Vollsinn als Okozentristen einzuordnen. Er hat Ansitze in
diese Richtung und relativiert den Anthropozentrismus spiirbar. Obgleich
er nicht vollstindig aus dem stoischen Gedankenkonstrukt herauskommt,
schwicht er es doch so gut wie moglich ab. Das wird auch an seiner
Interpretation des gottlichen Herrschaftsauftrags an den Menschen in Gen
1,28 sichtbar: ,Das schreibt die natiirliche Ordnung vor, so hat Gott den
Menschen erschaffen. Denn er hat gesagt (Gen 1,26): ,Er soll herrschen
iber die Fische des Meeres und iiber die Vogel des Himmels und iiber
alle Tiere, die auf der Erde dahinkriechen. Vernunftbegabt, nach Gottes
Ebenbild erschaffen, sollte der Mensch nur iiber die vernunftlosen Wesen
herrschen, nicht tiber Menschen, sondern iiber das Tier. Darum sind die
ersten Gerechten mehr als Hirten der Tiere denn als Konige der Menschen
eingesetzt worden (primi iusti pastores pecorum magis quam reges homi-
num constituti sunt), damit Gott auch dadurch nahelege, was die Ordnung
der Geschopfe (ordo creaturarum) erfordere und was das Verdienst der
Stinder (meritum peccatorum).” (Augustinus, De civitate Dei 19, 15)

Vor dem Siindenfall, so Augustinus, war den Menschen weniger eine
Konigsherrschaft iiber Menschen als vielmehr eine Hirtensorge fiir die
Tiere anvertraut. So gehort es zur Schopfungsordnung. Eine ungerechte,
unterwerfende und versklavende Herrschaft wird daraus erst nach dem

296

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

Siindenfall. Die Gottebenbildlichkeit im Sinne der similitudo verpflichtet
also zu einem guten, Gott nachahmenden und damit liebevollen und fiir-
sorglichen Umgang mit Menschen und Tieren (Isabelle Bochet 2010, 509
und 514). Ein Recht zur Tiernutzung begriindet sie nicht®.

In seinem Genesiskommentar gegen die Manichder bewegt sich Augusti-
nus stirker in klassischen stoischen und das heifSt ontologischen Bahnen.
Dort fiihrt er tiber die Gottebenbildlichkeit des Menschen folgende Ge-
danken aus: ,Dass gesagt wird, der Mensch sei nach dem Bild Gottes
erschaffen, wird vom inneren Menschen gesagt, wo Vernunft und Verstand
sind (ubi est ratio et intellectus). [...] Denn alle tibrigen Lebewesen sind
dem Menschen unterworfen (omnia enim animalia caetera subiecta sunt
homini), nicht wegen des Korpers, sondern wegen des Verstands (propter
intellectum), den wir haben und jene nicht haben, obgleich auch unser
Korper so geschaffen ist, dass er zeigt, dass wir besser sind als die wilden
Tiere und deswegen Gott dhnlich (Deo similes). Denn die Korper aller
Tiere [...] sind zur Erde geneigt und nicht aufgerichtet wie der Korper des
Menschen. Dadurch wird angezeigt, dass auch unser Geist zu seiner Hohe,
das heifit zu den ewigen geistlichen Dingen aufgerichtet sein muss. So ist
einsichtig, dass der Mensch besonders durch den Geist nach dem Bild und
Gleichnis Gottes geschaffen ist, was die aufrechte Gestalt des Korpers be-
zeugt.“ (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 17, 28) Der aufrechte
Gang des Menschen wird hier in gut stoischer Tradition als Zeichen fiir die
Berufung des Menschen zur Herrschaft iiber die Erde gesehen.

Doch wie kann es sein, so fragen die Manichder, dass der Mensch die
Tiere beherrscht, wenn so viele von ihnen Menschen toten oder ihnen
schaden, ohne dass diese sich dagegen wehren konnten? Zwar habe der
Mensch, so Augustinus, mit dem Siindenfall die Vollkommenheit der Got-
tebenbildlichkeit verloren (amisit perfectionem illam qua factus est ad
imaginem Dei). Auf Grund der Zerbrechlichkeit seines Korpers konne er
daher von vielen Tieren getétet (a multis feris propter fragilitatem corporis

29 Einmal verwendet Augustinus den Verweis auf die Gottebenbildlichkeit als Argument
gegen die Seelenwanderung: ,Die menschliche Seele ist nach dem Bild Gottes ge-
schaffen (Gen 1,26). Er wird sein Bild nicht dem Hund und dem Schwein geben
(Anima humana facta est ad imaginem Dei; non dabit imaginem suam cani et
porco).“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 146, 18) Aus dem Kontext gerissen
klingt der Satz sehr hart und tierverachtend, und sicher ist die Formulierung nicht
besonders gliicklich (Gillian Clark 1998, 71-72). Dennoch sollte man vorsichtig sein,
aus diesem einen Satz zu viele Folgerungen zu ziehen. Der augustinische Gesamtduk-
tus ist wesentlich tierfreundlicher.

297

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

possit occidi), von keinem aber beherrscht werden (a nullis tamen doma-
ri potest), obwohl er selbst so viele beherrsche (Augustinus, De Genesi
contra Manichaeos 1, 18, 29). Hier nimmt Augustinus das faktische Macht-
Ungleichgewicht zwischen Menschen und Tieren wahr und ernst. Anders
als in De civitate Dei ldsst er es bei der Feststellung bewenden, ohne nach
dem Idealbild eines fiirsorglichen Herrschens zu fragen.

Allerdings betont Augustinus, dass die Herrschaft iiber die Tiere und
die Herrschaft iiber das Tier in uns, also iiber die menschlichen Leiden-
schaften, zusammen betrachtet werden miissen: Recht verstanden meine
der Herrschaftsauftrag aus Gen 1,28 auch, dass wir ,alle Affekte und See-
lenbewegungen, die wir dhnlich wie die Tiere haben, unterwerfen und
beherrschen lassen durch MafShaltung und Bescheidenheit (dominaremur
per temperantiam et modestiam). Denn wenn diese Bewegungen nicht be-
herrscht werden, reiflen sie uns heraus, fithren zu scheufllichsten Gewohn-
heiten, verleiten uns zu verschiedenen schidlichen Geniissen und machen
uns allen Arten von wilden Tieren dhnlich (similes omni generi bestiarum).
Wenn sie aber beherrscht und unterworfen werden, werden sie gianzlich
zahm und leben mit uns im Einklang“ (Augustinus, De Genesi contra
Manichaeos 1, 20, 31) Auch hier bewegt sich Augustinus stark in stoischem
Fahrwasser und pladiert fiir die klassische griechische Unterordnung der
Gefiihle unter die Vernunft.

5.18.9 Zusammenfassung

Als Liebhaber der Bibel und rhetorischer Sprachkiinstler ist Augustinus in
einem so hohen Mafl von der Heiligen Schrift inspiriert wie kaum ein
anderer Kirchenvater - und kommt daher oft auf die Fiirsorge Gottes fiir
und seine Liebe zu den nichtmenschlichen Geschdpfen zu sprechen. Sie ge-
horen fiir ihn zum selbstverstdndlichen Fluidum des Glaubens. ,Mit seiner
theozentrischen Sichtweise, die auch den nichtmenschlichen Geschépfen
im Hinblick auf den Schépfer mit Wertschitzung begegnet, steht Augusti-
nus deutlich in der Tradition des Basilius, wahrend er Origenes’ anthropo-
zentrischer Ausrichtung entgegensteht.“ (Agnethe Siquans 2016, 70)

Aus dieser grundsitzlich tierfreundlichen Haltung heraus dehnt Augus-
tinus die tierlichen Fahigkeiten so weit aus, wie dies im Rahmen der stoi-
schen Ontologie {iberhaupt moglich ist. So viele Fahigkeiten wie moglich
spricht er Menschen und Tieren gemeinsam zu. Das gelingt ihm dadurch,
dass er viel mehr Féhigkeiten dem Sinnes- und Erinnerungsvermdgen und

298

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

viel weniger dem Vernunftvermdgen zuschreibt als dies zu seiner Zeit
tiblich ist. Letztlich werden damit auch die Menschen ,tierlicher - viele
ihrer alltdglichen Vollziige finden ohne die Vernunft statt, weil sie auf Sin-
neseindriicken und Erinnerungen beruhen. Dennoch setzt fiir Augustinus
die stoische Ontologie die entscheidende Grenze: Urteilsvermogen und
Willensfreiheit kommen auch bei ihm nur den Menschen zu.

Den Anthropozentrismus kann Augustinus gleichwohl sehr abschwa-
chen, weil er die Nutzenperspektive nicht fiir die entscheidende hilt. Hier
distanziert er sich spiirbar von der stoischen Teleologie, die fiir Nicht-Niitz-
liches keinen Platz ldsst und auf Grund ihres strikten Rationalismus alles
dem Effizienzdenken unterwirft. Fiir Augustinus stehen Nutzeniiberlegun-
gen im Kontext seines Glaubens an einen Gott tiberflieender Liebe stets
an zweiter Stelle. Und auch wenn er den entscheidenden letzten Schritt
einer ausdriicklichen Abwendung vom Anthropozentrismus nicht vollzieht,
lasst sich doch festhalten: ,Die Tiere erfahren bei Augustinus Achtung
als Gottes Kreaturen, als Teile der gottlichen Weltordnung. Dies fiihrt
zu Respekt gegeniiber der nichtmenschlichen Schopfung - aufgrund des
Schopfers. Der Mensch hat einen herausragenden Platz in dieser Schop-
fungsordnung, aber er ist nicht der Mittelpunkt der Welt. Dieser ist Gott,
der Schopfer. Menschen sind Geschopfe wie die Tiere und ebenfalls Teil
von Gottes Welt.“ (Agnethe Siquans 2016, 71)

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des
Hellenismus. Eine Zusammenfassung

Am Ende dieses Kapitels ist es Zeit, aus der Analyse der achtzehn Auto-
ren einige allgemeine Beobachtungen herauszuarbeiten. Vorab dazu sei
nochmals daran erinnert: In den ersten 250 Jahren seiner Existenz ist das
Christentum im Rémischen Reich eine verschwindend kleine Minderheit.
Gegentiber einer nicht- oder andersglaubenden Umwelt hat es mehr als
genug damit zu tun, seine zentralen Kernbotschaften abzukldren, zu plau-
sibilisieren und nach innen und auflen zu verteidigen. Dazu zéhlen der
Glaube an die Auferstehung und ein ewiges Leben, an Jesus Christus als
den Retter der Welt, an einen Gott, der sich auf dreierlei Weise erfahren
lasst sowie die Gestaltung und Bedeutung der zentralen liturgischen Feiern
und sakramentalen Zeichenhandlungen. Eine ausgearbeitete Tierethik ist
vor diesem Hintergrund nicht zu erwarten und auch nirgends sichtbar
geworden. Dennoch hat sich die frithchristliche Theologie nicht vollig ohne

299

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

tierethisch relevante Positionierungen entwickelt. Ohne es zu ahnen und zu
wollen, hat sie damit bis heute entscheidende Weichen gestellt.

Zwei Fragen haben unsere Untersuchung im zuriickliegenden Kapitel
geleitet. Erstens: Wie positionieren sich die friithchristlichen Theologen zu
den tier- und schopfungsethisch relevanten Paradigmen der griechisch-ro-
mischen Philosophie und Kultur? Und zweitens: Wie rezipieren und inter-
pretieren sie die tier- und schopfungsethisch relevanten Passagen der Bi-
bel? Erst aus der Verbindung beider Fragen wird sich ein Gesamtbild jener
tierethischen Weichenstellungen ergeben, die sich in den ersten christlichen
Jahrhunderten ereignen.

5.19.1 Die Kirchenviter und die Fixpunkte der stoisch-hellenistischen
Philosophie

Bei der Analyse der Tierethik in der griechischen Mainstream-Philosophie
und namentlich in der Stoa hatten sich fiinf Kernaspekte herauskristalli-
siert, die das Ideen-Netz des Anthropozentrismus ausspannen und dort un-
trennbar miteinander verwoben sind (vgl. Kapitel 3.5.6): Die gottliche Vor-
sehung und Fiirsorge, die Vernunft- und Sprachbegabung des Menschen als
sein exklusives Proprium, der durch die Vernunft ,beherrschende® Umgang
mit den Gefiihlen als den ,Tieren in uns‘, der ebenfalls vernunftbeherr-
schende Umgang mit den realen Tieren sowie im Zentrum die Teleologie
des Anthropozentrismus.

Die frithchristlichen Theologen tibernehmen diese fiinf Aspekte weitge-
hend im Paket. Allerdings gewichten sie sie jeweils sehr unterschiedlich -
im Vergleich mit anderen Theologen ebenso wie im Vergleich der Aspekte
untereinander.

- Die Idee der gottlichen Vorsehung (mpévoio/ providentia) finden wir
nur bei Origenes unmittelbar mit einem starken Anthropozentrismus
verbunden. Augustinus untermauert sie mit dem Verweis auf die be-
sonderen Begabungen des Menschen (geistig die Vernunft, korperlich
entsprechend der aufrechte Gang). Gerade bei etlichen Autoren des 4.
Jahrhunderts wird jedoch betont, dass die géttliche Vorsehung allen Le-
bewesen gilt, auch den nichtmenschlichen - so Laktanz, Nemesius von
Emesa und Pseudo-Athenagoras. Das ist im Grunde eine Relativierung,
wenn nicht gar eine indirekte Neutralisierung des Anthropozentrismus.
Insgesamt wird die Idee der Vorsehung nicht so stark betont wie in der
jiingeren Stoa. Das geschieht einzig bei Nemesius von Emesa, der sie

300

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

auch umfassend unter dem Rationalititsgedanken subsumiert (nichts,
was Gott vorsieht, ist iiberfliissig oder nutzlos, denn das wiirde Gott als
reine Vernunft in Frage stellen). Dieser Rationalititsgedanke seinerseits
wird bei Augustinus hinterfragt — er bezweifelt, dass alle Geschopfe unter
der Maxime der Niitzlichkeit stehen. Dennoch wird man sagen miissen,
dass der Gedanke einer géttlichen Vorsehung aus dem frithchristlichen
Schépfungsglauben nicht zu eliminieren ist. Im Hintergrund schwingt er
immer mit, ja man geht wohl nicht fehl zu behaupten, dass die stoische
mpévoto/ providentia mit dafiir verantwortlich ist, dass das frithe Chris-
tentum sich zu dieser philosophischen Stromung hingezogen fiihlt.

- Die Aloga-These, die die griechisch-réomische Philosophie seit dem 5.
Jahrhundert v.Chr. prégt, wird von den Kirchenvitern als selbstverstind-
lich vorausgesetzt. Eine klare Distanzierung finden wir nur bei dem
als Hiretiker betrachteten Tatian. Ihre ausdriickliche Bestatigung und
Untermauerung finden wir hingegen bei Clemens von Alexandrien,
Origenes, Ephraim dem Syrer, Gregor von Nyssa und Johannes Chrys-
ostomus. Immerhin zwei Kirchenvater, namlich Basilius von Caesarea
und Augustinus von Hippo, ringen aber spiirbar um ihre Abmilderung
und Relativierung - freilich ohne sie prinzipiell in Frage zu stellen. Die
bei den Stoikern mit der Aloga-These eng verbundene Vorstellung einer
steilen, hierarchischen Scala naturae wird hingegen nur von wenigen
Kirchenvitern aufgegriffen. Stark bejaht sie Tertullian, eher schwach
Origenes. Zuriickhaltend bis distanziert zeigt sich Irendus von Lyon,
auflerordentlich kritisch Basilius von Caesarea. Nemesius von Emesa
schliefSlich deutet die Scala naturae um und versteht sie vor allem als
Beweis einer Verbundenheit aller Geschopfe untereinander. Damit stellt
er die stoische Idee auf den Kopf. Betont werden muss aber vor allem,
dass keiner der Kirchenviter so weit geht wie Philon, der die Verteilung
der Schopfungswerke auf die sechs Schopfungstage der stoischen Scala
naturae anpasst. Hier schldgt die Bibel die griechische Ontologie - das ist
so sonnenklar, dass es nie in Frage gestellt wird. SchlieSlich fallt auf, dass
die meisten Kirchenviter betonen, wie wunderbar und wertvoll selbst die
kleinsten und ,niedrigsten” Geschdpfe sind. In den Ohren orthodoxer
Stoiker muss das wie eine Provokation geklungen haben.

- Im Mittelpunkt des stoischen Koordinatensystems steht der Anthropo-
zentrismus, der die griechisch-rémische Mainstream-Philosophie seit
dem 5. Jahrhundert v.Chr. prégt. Kein einziger Kirchenvater stellt ihn
ausdriicklich in Frage oder leugnet ihn gar. Jedoch sind die zustimmen-
den Aussagen von sehr unterschiedlichem Gewicht. Eine nur schwache

301

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Betonung finden wir bei Ambrosius von Mailand. Eine im Vergleich
dazu deutlichere Betonung haben wir bei Tertullian, Origenes, Laktanz
und Cyrill von Jerusalem gefunden. Stark und sehr entschlossen fallt die
Betonung bei Ephrdm dem Syrer, Gregor von Nyssa und Pseudo-Athen-
agoras aus. Vielfach wird der Anthropozentrismus aus einem Christo-/
Logozentrismus abgeleitet: Christus, der Logos, kann nur von den ver-
nunftbegabten Lebewesen aufgenommen und erkannt werden. Und weil
die Schépfung auf die Inkarnation des Logos (verstanden als Mensch-
und nicht als Geschopfwerdung) hin angelegt ist, ist sie nur um der
Menschen willen da. So argumentieren ausdriicklich Theophilus von
Antiochien, Irendus von Lyon, Clemens von Alexandrien, Origenes und
Cyrill von Jerusalem. Dass der Anthropozentrismus gegeniiber den Tie-
ren jedoch nicht notwendig arrogant daherkommen muss, zeigen insbe-
sondere Laktanz und Cyrill von Jerusalem, deren Sympathie fiir die Tie-
re uniibersehbar ist. Dariiber hinaus gibt es erkennbare Bemiithungen um
eine Relativierung des Anthropozentrismus bei Nemesius von Emesa,
Hieronymus und Augustinus. Eine De-facto-Abwendung vom Anthropo-
zentrismus vollzieht Basilius von Caesarea, bei dem das Bekenntnis zum
Anthropozentrismus ziemlich inhaltsleer ist und daher seine Wirkung
weitgehend verloren hat. - Verbunden mit dem Anthropozentrismus ist
auch die Frage nach dem ewigen Leben. Wenn nur der Mensch Vernunft
besitzt, so ist fur die Kirchenvater klar, kann auch nur er frei und reflek-
tiert iiber sein Heil entscheiden. Daher konnen die Aloga kein ewiges
Leben haben - sie erstreben es nicht, und es fehlt ihnen nichts, wenn
Gott ihnen das vorenthilt.

- Das Beherrschen der Leidenschaften und der Sinne durch das Hegemo-
nikon der Vernunft wird in der stoischen Philosophie stark mit dem
Beherrschen der vernunftlosen Tiere parallelisiert. Die Leidenschaften
sind ,das Tier in uns“. Mehr oder weniger explizit greifen diesen Gedan-
ken Irendus von Lyon, Origenes, Johannes Chrysostomus, Nemesius von
Emesa, Pseudo-Athenagoras und Augustinus auf. Meist finden sie sich im
Kontext der allegorischen Auslegung von biblischen Tiertexten oder in
davon ausgehenden weiterfithrenden Reflexionen iiber Tiere. Tiere wer-
den dabei gerne als ,Vorbilder” von Tugenden und Lastern herangezogen
— fiir Tugenden besonders bei Basilius von Caesarea und ihm folgend bei
Ambrosius von Mailand.

- Bleibt als fiinftes und letztes Element die Tierethik im eigentlichen Sin-
ne. Sie beschrinkt sich mit Ausnahme von Clemens von Alexandrien,
der Philons sensible Interpretation der Tierschutzgebote der Tora aus-

302

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

weitet und vertieft, sowie mit groflen Kautelen von Aphrahat, auf die
Deutung des Regierungsauftrags iiber die Tiere aus Gen 1,28. Altorienta-
lisch und biblisch war dieser Auftrag (formal anthropozentrisch, aber
nicht teleologisch anthropozentristisch!) so gemeint, dass der Konig
bzw. alle Menschen Konflikte und Konkurrenzsituationen zwischen ver-
schiedenen Tieren, aber auch zwischen Menschen und Tieren sowie
zwischen den Menschen fair und sensibel schlichten sollen (vgl. Kapitel
2.2). Im Kontext der Aloga-These und der stoischen Scala naturae wird
er von den Kirchenvitern so gedeutet, dass die Vernunftbegabten die
Vernunftlosen lenken und ,beherrschen” sollen. Auffallend ist aber, dass
etliche Kirchenviter sehr zuriickhaltend bleiben wie Basilius von Cae-
sarea und Ambrosius von Mailand oder die ,Herrschaft® ausdriicklich als
Hirtensorge charakterisieren wie Augustinus. Derselbe Augustinus sieht
auflerdem ebenso wie Johannes Chrysostomus eine despotische Herr-
schaft des Menschen tiber die Tiere als Folge der Stinde. Schon die Stoa
hatte das Herrschen iiber die Vernunftlosen nicht als Schreckens- und
Willkiirherrschaft, sondern als kluges, verniinftiges Regieren verstanden.
Erst in Verbindung mit ihrem starken Anthropozentrismus deutete sie
diese Vernunft technisch-instrumentell als ein Nutzen fiir ausschliefllich
menschliche Zwecke. Diesem instrumentellen Denken schlieffen sich
die Kirchenviter nur sehr partiell an. Ein starkes anthropozentristisches
Nutzenkalkiil vertreten nur Theophilus von Antiochien, Origenes und
Gregor von Nyssa. Differenziert bis skeptisch duflern sich Cyrill von
Jerusalem, Basilius von Caesarea und Hieronymus. Ausdriicklich kri-
tisch-ablehnend positionieren sich Laktanz, Nemesius von Emesa und
Augustinus.

Die Lage ist also weit weniger einférmig als man spontan denken wiirde.
Zwar riittelt kein einziger der frithchristlichen Theologen prinzipiell am an-
thropozentristischen Koordinatensystem des hellenistischen Mainstreams.
Die fiinf Kernaspekte des stoischen Gedankengebdaudes werden trotz eini-
ger uniiberhorbarer Zweifel im Detail von allen wenn nicht bejaht, dann
wenigstens weitgehend unangetastet gelassen. Und doch ist die Bandbreite
der Einstellung der Kirchenviter zu den nichtmenschlichen Geschépfen
grof3: Vereinzelte Positionen wird man nicht anders denn als ,tierfeindlich®
qualifizieren konnen (Origenes, Pseudo-Athenagoras). Manche stehen den
Tieren neutral, aber ziemlich distanziert und fremd gegeniiber (Tertullian,
Ephrdm der Syrer, Gregor von Nyssa und Hieronymus). Nicht wenige
allerdings lassen uns ihre Freude an der Nihe zu und dem Beobachten von

303

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Tieren spiiren und weisen eine ausgesprochene Tierfreundlichkeit auf, in
der sich fiir sie die Tierfreundlichkeit Gottes spiegelt (Irendus von Lyon,
Laktanz, Cyrill von Jerusalem, vor allem aber Basilius von Caesarea, Neme-
sios von Emesa und Augustinus).

Man muss also genauer hinschauen als nur auf das plakative Label ,, An-
thropozentrismus ja oder nein Der Hellenismus tickt in seiner tiberwal-
tigenden Mehrheit anthropozentristisch — wie immer man das bewerten
mag. Und die kleine Gruppe der frithen ChristInnen, die die Verbindung zu
ihren jiidischen Wurzeln schon bald verloren hat, erkennt die Kontingenz
dieser hellenistischen Idee nicht. Vielleicht, weil sie dazu noch zu wenig
selbstkritisch ist, viel eher aber, weil sie ihre Aufmerksamkeit auf andere,
fiir sie dringendere Probleme konzentriert.

Insgesamt haben die Tiere im Denken der Kirchenviter jedoch weit
mehr Gewicht, als in der Vorstrukturierung der kosmologischen Debatte
der griechischen Philosophie zu erwarten gewesen wire. Das kann nur
an den biblischen (Schopfungs-)Texten liegen, die den Tieren viel mehr
Bedeutung zumessen als Platons Timaios und erst recht die Stoa. Die bibli-
sche Vorstellung einer personalen, von Liebe geprigten Beziehung Gottes
zu allen Geschopfen mildert die Hirte und Uberheblichkeit des stoischen
Rationalismus fiir viele Kirchenvéter spiirbar. Einen so kalten Anthropo-
zentrismus wie in der jiingeren Stoa findet man im frithen Christentum
jedenfalls nirgends.

Das frithe Christentum sieht in der Stoa eine kongeniale Philosophie.
Anders als Platon, der an die Seelenwanderung glaubt, und anders als Aris-
toteles, der menschliche wie tierliche Seelen fiir sterblich halt, ist die Stoa
von einer unsterblichen menschlichen Seele und einem einmaligen Leben
auf Erden tiberzeugt. Den frithen ChristInnen verheifit das gréfitmogliche
Niahe zur Botschaft von der Auferstehung (im Kontext der Tierethik bei
Tertullian, Basilius, Hieronymus und Augustinus). Auch die stoische Vor-
stellung einer unverlierbaren Menschenwiirde und eines universalistischen
Weltenbiirgertums lasst sich bestens mit dem christlichen Menschenbild
und Missionsauftrag vereinen. Und schliefilich passen die stoische Idee der
guten gottlichen Vorhersehung exzellent zum christlichen Gottesbild und
die Idee der Vernunftbegabung des Menschen zur Vorstellung von einem
Logos, der Fleisch geworden ist.

304

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

uoneysawo(] ewdpered
s
-119Y2q JUNUIdA Jop AoxmaorizAl yomp &
wouoI
-919Y “Joy1a7a8s[ynyas urax “vhoym sye a1ar],
Sunya1Zog-I31 ] -YOSUIN

uoneynsawo( ewdrpereq
Juaups
-119Udq“ JUNuUIdA Jop AgxiaorzAl yomp &
jurwms
-9QpuWIaI} ¢ sun UT ISLT S[e Ua)Jeydsuaplo]
Sunya1zog-qIoT-YoSudA

uuey usjen) Sunyparz

-9 UI SMISLIYD) JIW PUN UIPTAYDSIUD [I9F]

UI9s 12qM0 YPI[}IOMIUBISA PUN [ 19 INU
ep ‘U2qaT $951M3 J[BUID YISUIJA Jop Jrzurg

sue[q
UAYDI[HOF S3P SO[3T, IST UIPI JNe UISIAA 3}
-qeSoqunuIaA 231ZUId Sep S| YISUIA 1]
snuisLiyuazodoxyjuy

UOSUSJA] PUN JJO5) UYDISIMZ IS[PIA JItep
PUN UOSIdJ UT $3)J05) S0AQY I IST SNISLIYD)
181ygy
-oq YT 1w JunyarZag (UOUIPUE)SIIA YOST)
-SI[eNJ3[2IUT) INZ PUN JYOBW $3)J05) P[Iq
-UaqQ Wnz Uyt Jap S0AQY Jey Yosusy 1o
Sunya1zog-yosud|N-13059

SNUUSLUZOd0IYIUY UIYIIJISLIYD SaP ZJON-UP] SV PIqnDYdS

SOISOY Uap Inj
ue[q udng usuro
‘soa1, ure 3qIS s9 &
(monodi) s13doydg sop Sunyasiop
a180[03[3], dYdSTIISOY]

305

hitps://dol.org/10.5771/9783748917080 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/ds/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Mit anderen Worten: Das stoische Gedankengebdude bietet der frithen
Kirche so viele positive Ankniipfungspunkte, dass man seine Ecken und
Kanten grofiziigig iibergeht. Manche sind auch gar nicht mehr erkennbar
- weil die Septuaginta die Widerspriiche der Bibel zur griechischen Ontolo-
gie bereits abgeschliffen und angepasst hat, was wir im folgenden Abschnitt
nochmals reflektieren. Der Preis fiir diese relativ uneingeschrénkte Rezepti-
on der Stoa ist jedoch heute nicht mehr zu tibersehen: Eine viel zu starke
Vorstellung von einem géttlichen Schépfungsplan; ein intellektualistisch
reduziertes Verstindnis der Erlésung und der Christusbeziehung; eine tra-
gische Abwertung des Leiblichen und der Gefiihle; eine ebenso tragische
Abwertung der Tiere; und als Herzstiick in der Mitte ein hoch problemati-
scher teleologischer Anthropozentrismus.

5.19.2 Die Kirchenvater und die biblische Tierethik

Wie wir schon in der Einleitung dieses Kapitels festgestellt haben, ist
der christliche Schopfungsmythos umfassender als der im hellenistischen
Kulturkreis dominierende platonische, der die Erschaffung der Tiere den
Untergottern tiberldsst und nur ganz am Ende mit einem Satz erwidhnt. In
Gen 1 sind den Tieren eineinhalb von sieben Tagen gewidmet, sie erhalten
denselben Segen wie die Menschen, die Landtiere werden am selben Tag
geschaffen wie die Menschen, die Menschen werden ebenso wie die Tiere
zu vegetarischer Erndhrung angehalten und allen Lebewesen gemeinsam
werden das Lebenshaus und die Sabbatruhe verliehen. Das sagt viel iiber
das christliche Verstdndnis von Schopfung. Ein Haus ohne BewohnerInnen
ist sinnlos — und das fundamentale Merkmal ist nicht irgendeine exklusive
Begabung, sondern das BewohnerIn-Sein. Vor diesem Hintergrund wird
verstandlich, weshalb viele Kirchenvéter und ihr Publikum die Frage be-
wegt, warum in der Bibel so ausfiihrlich von Tieren die Rede ist. Allein die
breite und weitgehend positive Thematisierung der Tiere, ihre Bedeutung
fiir Gott und die Menschen und ihre Wertigkeit ist in der griechisch-rémi-
schen Kultur rechtfertigungsbediirftig. Dieser Herausforderung stellen sich
die Kirchenviter, und das sollte man nicht ubersehen.

Kein Kirchenvater wire auf die Idee gekommen, die iiberragende Bedeu-
tung der Heiligen Schrift auch nur irgendwie in Frage zu stellen. Ihre
Autoritét ist fiir die frithe Kirche unantastbar — und wer sie wie Markion
doch antastet, wird sofort als Haretiker identifiziert und ausgeschlossen.
Dennoch garantiert das allein noch keine umfassende und sachgerechte

306

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

Aufnahme der biblischen Impulse. Konkret stehen dem in der frithchristli-
chen Epoche, soweit ich sehe, vier signifikante Verengungen entgegen. Die
ersten beiden sind prinzipieller Natur und waren unumginglich, die letzten
beiden sind kontingent und hitten womdglich auch anders verlaufen kon-
nen:

- die dogmatische Verengung, die aus der nahezu ausschliefSlichen Fokus-
sierung einer Religion in statu nascendi auf wenige Kernaussagen ihres
Glaubens resultiert. So verstandlich es ist, dass sich eine neue Religion
zunéchst auf einige wenige Kernfragen konzentriert und diese diskursiv
zu Kklaren versucht, so sehr lauft sie dabei Gefahr, dass sich im Hinter-
grund Uberzeugungen einschleichen, die nicht reflektiert, diskutiert und
gepriift worden sind. Irgendwann jedoch sind sie so tief und fest im
Glaubensgebdude verankert, dass sie selbst dann nur noch schwer zu
entfernen sind, wenn man sie als Irrtum erkennt. Die Frage der Mensch-
Tier-Beziehung ist fiir die frithe Kirche genau eine solche, die am Rande
des Kernfelds Schopfungsglaube liegt und deswegen nicht die Aufmerk-
samkeit erfahrt, die sie an sich verdient hatte. Eine offene innerkirchliche
Kontroverse um die Aloga-These und den Anthropozentrismus gibt es
nicht — und wo sie einmal aufflammt wie bei Origenes, wird sie relativ
schnell abgebiigelt, weil sie von einem Kirchengegner wie Kelsos kommt.

- die fundamentaltheologische Verengung, die sich aus der (unbestritte-
nen!) Notwendigkeit ergibt, den christlichen Glaubens in die sékulare
Philosophie der Gesellschaft zu inkulturieren und nicht umgekehrt diese
in den christlichen Glauben. Hitte das frithe Christentum den gegentei-
ligen Weg gewihlt, wire es eine fundamentalistische Sekte geblieben
und nie zu einer weltumspannenden Religion geworden. Doch es hat
Wissen und Weisheit der umgebenden Kultur anerkannt, wertgeschétzt
und angenommen - und das ist allen fundamentalistischen Stromungen
zum Trotz bis heute die Strategie der Grofikirchen geblieben. Dennoch
liegt in jedem Inkulturationsprozess, so offen und 6ffnend er zundchst
ist, auch eine hdufig verdeckte Verengung: Die Unterscheidung, was
tibernommen werden kann und was eher nicht {ibernommen werden
sollte, fallt tendenziell zu iibernahmefreundlich, mithin zu wenig kritisch
aus. ,In dubio pro reo” heifSt in diesem Kontext: ,Im Zweifel werden die
Uberzeugungen der sikularen Kultur {ibernommen:“ Mitunter stellt sich
das spiter als Fehler heraus.

- die religionsgenetische Verengung, die aus der schleichenden Entfrem-
dung der friihen Kirche vom hebrdiischen Judentum und der hebréischen

307

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Bibel erwidchst. Mit der rdumlichen Ausbreitung des Christentums in
der gesamten Okumene des Romischen Reichs und der Verlagerung
seines Zentrums weg von Jerusalem sowie mit der Rehebraisierung
des hellenistischen Diasporajudentums nach dem Bar-Kochba-Aufstand
132-136 n.Chr. kommt es - teilweise befeuert durch lokale Konflikte
und unbeschadet einiger bleibender regionaler Austauschprozesse - zu
einer immer stirkeren Entfremdung der Kirche von ihrem jlidischen
Waurzelboden. Diese Feststellung gilt auch dann, wenn man mit Peter
Schifer (2015, 11) nicht von einem ,parting of the ways", also einer end-
giiltigen und vollstandigen Trennung zwischen den Schwesterreligionen
() Judentum und Christentum ausgeht (vgl. auch Peter Gemeinhardt
2022, 20-21). Allen Beteuerungen der Mosaiken in den frithchristlichen
Basiliken zum Trotz gibt es die ecclesia ex circumcisione nicht mehr, und
schon gar nicht als halbwegs gleichberechtigte Schwester der ecclesia ex
gentibus. Damit aber geht viel Wissen tiber den Juden Jesus von Nazaret,
seine Kultur, seine Lebensweise und seinen Umgang mit den Heiligen
Schriften verloren.

- die hermeneutische Verengung, die aus der immer stirkeren Dominanz
der Allegorese als bevorzugter Methode der Schriftauslegung erwichst.
Vereinzelt wird die (rein) allegorische Auslegung der Schopfungserzah-
lungen und der biblischen Vision vom Tierfrieden ausdriicklich abge-
lehnt (Irendus von Lyon, Basilius von Caesarea), manchmal wird sie
bewusst nur als eine Methode von mehreren eingesetzt (Theophilus von
Antiochien, Augustinus). Immer Ofter aber wird sie — durchaus in Ori-
entierung an der Textauslegungsmethode der griechischen Philosophie
- als die einzige ,wirklich spirituelle® Methode der Schriftauslegung
propagiert (Clemens von Alexandrien, Origenes, Ambrosius von Mai-
land, Hieronymus). Origenes und Hieronymus begriinden das ausdriick-
lich damit, dass eine wortliche Interpretation viele Bibelerzahlungen
marchenhaft bzw. fabelhaft erscheinen lasse, z.B. die Noacherzidhlung
oder die Vision vom Tierfrieden. - Dennoch muss die Allegorese als
ein hochst zwiespaltiges Mittel zur Losung dieses Problems betrachtet
werden. Definitionsgemaf? ist sie ,eine Methode der Textauslegung, die
voraussetzt, dass der Literalsinn nicht der eigentliche oder einzige Sinn
eines Textes ist, und deshalb versucht, seinen angenommenen [...] Tie-
fensinn zu erschlieflen [...] Um diese Bedeutungsdimension zuginglich
zu machen, wird der Text Punkt fiir Punkt auf ein Referenzsystem be-
zogen, das durch die philosophischen bzw. theologischen Uberzeugun-
gen des Interpreten aufgebaut wird:“ (Thomas Séding 1993, 400) Und

308

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

genau hier liegt das Problem: Es bleibt weitgehend dem subjektiven
(und in der Regel auch nicht weiter begriindeten!) Urteil des Interpreten
tiberlassen, welche Elemente eines Textes er allegorisch deutet und mit
Bezug auf welches Referenzsystem er sie entschliisselt. Hier liegt der
entscheidende Unterschied zwischen Mythen und Gleichnissen, die als
ganzheitliche Bilder wahrgenommen werden, und der Allegorese, die
eine Erzahlung in viele Einzelbilder zerlegt und einige davon ziemlich
isoliert vom Gesamtzusammenhang deutet. So versteht die biblische Vi-
sion des Tierfriedens das Spielen des Menschenkindes vor dem Schlupf-
loch der Natter als Bild von Vertrauen und Arglosigkeit, den Sdugling
und die Schlange aber als reale Wesen. Die Allegorese der Kirchenviter
hingegen deutet die Tiere (mit Ausnahme von Irendus von Lyon) als
Metapher fiir verschiedene Menschengruppen — und eliminiert so die
realen Tiere aus dem Text. Dasselbe passiert mit der Sintfluterzdhlung:
Das Holz der Arche wird zum Kreuzesholz Jesu typologisiert, das Wasser
der Sintflut zum Wasser der Taufe sowie die Arche zur Kirche und die
Tiere in der Arche zu den verschiedenen, wilderen oder zahmeren, ge-
bildeteren oder ungebildeteren Menschengruppen allegorisiert. Die Noa-
cherzdhlung wird so zu einem Bild fiir das Zusammenleben im bunten
Zoo der Kirche uminterpretiert. Unter dem Strich sorgt das zunehmend
konsequentere Allegorisieren der Tiere in biblischen Erzéhlungen fiir
eine zunehmende Ausblendung der realen Tiere — zu deren Lasten und
Schaden.

Aus diesen vier Verengungen resultiert, dass die materiale Auswahl bibli-
scher Texte, die fiir tierethische Grundlegungen zur Verfiigung steht, im-
mer eingeschrankter wird. Und diese kleine Restmenge von Bibeltexten
wird dann auch noch formal immer hellenistischer interpretiert.

- Die allegorische Deutung eliminiert die Tiere aus allen fiir den Helle-
nismus ,marchenhaft” erscheinenden Texten: Die Vision vom Tierfrie-
den in Jes 11 wird nur bei Irendus von Lyon wortlich ausgelegt, ihr
neutestamentliches Pendant Mk 1,13 nur bei Clemens von Alexandrien.
Ansonsten wird der biblische Tierfrieden als ein verborgenes Sprechen
vom Frieden unter den Menschen gedeutet. Der Sintfluterzahlung Gen
6-9, einem der zentralen alttestamentlichen Texte zur Ethik der Mensch-
Tier-Beziehung, ergeht es ebenso: Dass die Tiere aller Arten {iberhaupt
gerettet werden (so als einzige Ausnahme Origenes, Contra Celsum 4,
41); dass ihnen ebenso wie den Menschen der Bund Gottes gilt (vgl.
den negativen Befund in Andrew Louth 2001, 154-155 und ebenso schon

309

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

in Hugo Rahner 1964, 504-547; die einzige Ausnahme ist Irendus von
Lyon); dass sie eine Schicksals-, aber auch eine Rechtsgemeinschaft mit
Gott und den Menschen bilden; all das wird von den Kirchenvitern
nicht wahrgenommen.

Durch die Entfremdung vom hebrdiischen Judentum geht die Aufmerk-
samkeit fiir die tierethischen Normen der Tora verloren: Einzig Clemens
von Alexandrien (und, um genau zu sein, Aphrahat in antijiidischer
Absicht) kniipft an die groflartigen Uberlegungen Philons an. Danach
geraten die entsprechenden Gebote véllig aus dem Blick. Clemens ist
auch der einzige, der Jesu Verweis auf die vdterliche und miitterliche Fiir-
sorge Gottes fiir die Tiere in Mt 6,24-34 positiv wiirdigt — die Entfrem-
dung ist also nicht nur eine Entfremdung vom Alten Testament, sondern
ebenso vom jiidischen Rabbi Jesus (der in der konkreten Passage Mt
6 ibrigens weisheitlich argumentiert). Am deutlichsten wird sie wohl
sichtbar im Aufgeben des jiidischen Schichtgebots. Dieses tierethisch so
wichtige und emotional tief unter die Haut gehende Gebot hatte man im
Apostelkonzil Apg 15 als eines von nur drei jidischen Geboten auch den
~HeidenchristInnen® auferlegt — gegen den heftigen Widerstand des Pau-
lus. Doch spitestens nach Tertullian spielt es keine Rolle mehr und geht
ohne innerkirchliche Auseinandersetzungen sang- und klanglos unter. Es
gibt schlicht keine Judenchristinnen mehr, die sich fiir die Beibehaltung
des Schéchtens einsetzen konnten.

Was als Schriftbasis fiir tierethisch relevante Uberlegungen bleibt, ist ein
relativ iiberschaubarer Textbestand:

die beiden Schopfungserzahlungen Gen 1-3, in denen sich eine aus-
schliefilich allegorische Deutung der Tiere aus Respekt vor dem Schop-
fungsglauben verbietet,

der mit Gen 1 korrespondierende Logos-Hymnus Joh I,

die Psalmen, in denen die Tiere reichlich erwahnt werden (allen voran
Ps 8 und Ps 104, aber auch viele weitere) und die sich ebenfalls einer
ausschliefSlich allegorischen Interpretation entziehen,

jene biblischen Stellen, die eine vegetarische Ernahrung thematisieren:
Gen 1,29 in Verbindung mit Gen 9,3; Dan 6; 9-10 und Rom 14,20-21
in einer verkiirzten Lesart. Aus diesen Stellen lesen Tatian und Basilius
von Caesarea tierethische Griinde fiir ihr Pladoyer zugunsten eines frei-
willigen Vegetarismus heraus, Clemens von Alexandrien versteht diesen
auf Grund von Gen 1 als naturgemif3, wihrend Hieronymus den Vegeta-
rismus in Gen 1 als Zustand spiritueller Reinheit deutet.

310

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

Natiirlich muss man mitbedenken, dass nicht allen Kirchenvitern eine
vollstindige Sammlung der biblischen Biicher zur Verfiigung steht. Viele
Schriftzitate haben sie womdglich nur aus den Schriften anderer Kirchen-
viter {ibermittelt bekommen. Dennoch hitten sie ohne die genannten ,Ver-
engungen” weit mehr Bibeltexte tierethisch fruchtbar machen kénnen.

Neben diese gravierende quantitative Einschrankung der Textbasis tritt
eine qualitative Verschiebung in der Interpretation: Die Septuaginta, der
sowohl fiir die neutestamentlichen Autoren als auch fiir die Kirchenviter
mafigebliche Text des Alten Testaments, ist nicht einfach eine Ubersetzung
des hebriischen Texts ins Griechische, sondern zugleich dessen (meist
unbewusste und unbeabsichtigte) hellenistische Interpretation und ,,Umfér-
bung® Das soll an jenen beiden Beispielen nochmals verdeutlicht werden,
die im Laufe unserer Untersuchungen am haufigsten aufgetaucht sind:

- Gen 1,27 LXX (und dessen innerbiblische Zitation in Sir 17,3 LXX)
lautet: kot eixdéva avTod émoinoev avtovg. Erstmals wird hier die Got-
tebenbildlichkeit im Sinne des griechischen Denkens uminterpretiert.
Aus der funktional-relationalen Aussage, der Mensch sei als Bild Gottes
geschaffen (Gen 1,27), wird die essenzontologische Aussage, er sei nach
seinem Bild geschaffen. Die Priposition x@to mit Akkusativ bezeichnet
ein Ziel, auf das hin etwas getan wird, oder eine Ahnlichkeit mit einem
Vorbild - im konkreten Falle letzteres. Das entspricht aber nicht dem,
was der hebridische Text sagt. Georg Fischer tibersetzt diesen sehr wort-
getreu so: ,Wir wollen ,Mensch’ machen als unsere Statue, wie unsere
Ahnlichkeit!... Und Gott schuf den Menschen als seine Statue, als Statue
Gottes schuf er ihn.“ (Georg Fischer 2018, 148 und 153) Fischer interpre-
tiert dabei das dreimalige ,als unsere Statue“ im Sinne einer Nahebezie-
hung und das ,wie unsere Ahnlichkeit“ im Sinne einer bleibenden Ver-
schiedenheit (Georg Fischer 2018, 152). Die Septuaginta hingegen macht
daraus eine seinsmiflige Ahnlichkeit. Seit Theophilus von Antiochien ist
diese Interpretation leitend fiir die gesamte Patristik.

- Ps 48,13 LXX lautet: ,,mapacuvepAr0n tois ktriveatv toig dvorjtolg kot
wpotwdn avtoic” — er gleicht dem unverstandigen Vieh und wird ihm
ahnlich Das ,er” wird in der patristischen Rezeption auf unverniinftige,
unmoralische Menschen bezogen. Im hebriischen Original von Ps 49,13
hingegen wird tiber Reiche und Arme, Weise und Toren gleichermafSen
gesagt: ,Doch der Mensch bleibt nicht in seiner Pracht; er gleicht dem
Vieh, das verstummt.“ (Einheitsiibersetzung 2016) Im Tod, so der Ge-
danke, sind alle gleich: Reiche und Arme, Mensch und Vieh. In der

311

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Septuaginta tritt hingegen an die Stelle des Verstummens im Tod die
Unverstdndigkeit im Leben - eine vollig andere Aussage. Man siceht, wie
die Septuaginta den hebraischen Text hellenisiert: Nach stoischer Uber-
zeugung sind Mensch und Tier einander im Tod gerade nicht gleich,
da die Seele des Menschen unsterblich ist - eine Uberzeugung, die in
Israel zur Zeit der Psalmen undenkbar ist. Und ebenso undenkbar ist
fiir die Psalmen auch, Tiere als ,,unverstindig“ zu bezeichnen. Der Helle-
nismus wertet die Menschen auf und die Tiere ab — und verunmdoglicht
damit den Vergleich ihres Schicksals. So miissen die Septuaginta und ihr
folgend die Kirchenviter den Satz zwangsldufig umdeuten.

Uber die Umdeutungen im Septuaginta-Text hinaus suchen manche Kir-
chenviter in den Schopfungserzahlungen Gen 1-3 vor allem jene Formu-
lierungen, die (unabhéngig von der Ursprungsintention der biblischen
Autoren) zur Markierung einer Differenz zwischen Menschen und Tieren
herangezogen werden konnen, und iibergehen jene Formulierungen, die
eindeutig eine Gleichheit zwischen Menschen und Tieren aussagen. So
wird etwa bei Origenes und Ephram stark betont, die Tiere seien nach Gen
1,20.24 LXX vom Wasser bzw. der Erde ,hervorgebracht® und nicht direkt
von Gott erschaffen worden. Dass Gott die Tiere genauso ,macht® und
»schafft“ wie die Menschen (Gen 1,21.25 LXX), wird hingegen iibergangen.
Ebenso liest Ephrdm aus Gen 2,7.19 heraus, Gott habe den Tieren den
Lebensodem nicht direkt eingehaucht, sondern dieses Privileg allein dem
Menschen vorbehalten. Offenkundig sucht er, was er finden mochte, und
ibergeht, was ihm nicht ins Konzept passt.

Es ist also eine Fiille von Faktoren aus mehr als einem halben Jahrtau-
send Geistesgeschichte, die am Ende zu jenen tierethischen Impulsen der
Kirchenviter fiihrt, die die christliche Theologie bis heute beeinflussen. Die
meisten dieser Faktoren sind weder in der jiidischen Bibel noch in der
Verkiindigung Jesu von Nazaret begriindet, sondern beeinflussen die kleine
und junge Kirche zunéchst von ,auflen“ — aus der hellenistischen Kultur,
die das gesamte Romische Reich dominiert —, dann aber ,von ,innen’; weil
praktisch simtliche ChristInnen in diese hellenistische Kultur hineingebo-
ren worden und darin aufgewachsen sind. Sie empfinden den Hellenismus
nicht als fremd, sondern als ihnen eigen - bevor sie sich dem Christentum
zuwenden und ebenso nachdem sie ChristInnen geworden sind.

Der christliche Anthropozentrismus hat also weder (vorhellenis-
tisch-)alttestamentliche noch jesuanische Wurzeln. Zugleich ist er mit der
gesellschaftlichen Anerkennung der Evolutionstheorie Darwins zu einem

312

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

geistesgeschichtlichen Fossil geworden. Umso mehr muss nun im letzten
Kapitel systematisch-theologisch gefragt werden, ob es nicht an der Zeit
wire, den 2000 Jahre alten christlichen Anthropozentrismus zu Grabe
zu tragen und an seiner Stelle eine neue Form der schopfungsethischen
Grundlegung zu etablieren.

313

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

»Reden wir einmal iiber uns selbst. Tatsachlich geht es mit uns immer
weiter aufwirts, vielleicht gleichen wir nicht schon Géttern, aber zumin-
dest sind wir ganz zufrieden. Unser individuelles organisches Selbst, unser
Stamm, unsere Art sind der kronende Abschluss der irdischen Entwick-
lung. Ohne Frage denken wir so. [...] Verglichen mit den iibrigen Lebewe-
sen sind wir derart kopflastig, dass wir uns tatsdchlich selbst fiir Halbgotter
halten, irgendwo auf halbem Weg zwischen den Tieren unter und den
Engeln iiber uns - und natiirlich geht es immer weiter aufwirts. Es ist
eine einfache Vorstellung, dass der Genius unserer Art auf Autopilot gestellt
ist und uns in einen unbestimmten siebten Himmel bringen wird, in dem
vollkommene Ordnung und personliches Gliick herrschen werden. Sollten
wir selbst dazu noch zu unwissend sein, so werden doch unsere Nachkom-
men einst diesen Himmel als Erfiillung der menschlichen Bestimmung
erreichen. So stolpern wir in hoffnungsvollem Chaos weiter und vertrauen
darauf, dass das Licht am Horizont die Morgen- und nicht die Abendréte
ist.* (Edward O. Wilson 2016, 56-57)

Mit diesen pointierten Sdtzen bringt der grofie Biologe Edward O. Wil-
son (1929 Birmingham AL - 2021 Burlington MA) den Kern des christlich-
abendlandischen Anthropozentrismus auf den Punkt: Der Mensch sieht
sich in der Mittelposition zwischen Tieren und Engeln - das ist exakt
das stoisch inspirierte christliche Bild der menschlichen Position auf der
Scala naturae. Die Kirchenviter hitten es nicht anders gesagt — einzig das
Wort ,,Halbgétter” hitten sie (bis auf Ephram den Syrer) durch ,Ebenbilder
Gottes“ ersetzt. Was aber fiir die Kirchenviter noch nicht die geringste
Rolle spielte, sondern erst in der Neuzeit hinzugekommen ist, ist ein un-
bandiger wissenschaftlich-technischer Fortschrittsoptimismus. Er ist ein
Folgeprodukt des Anthropozentrismus, der dessen extrem problematische
Schlagseite offen sichtbar macht.

Genau dieser neuzeitliche Fortschrittsoptimismus befindet sich seit eini-
gen Jahren in seiner grofiten Krise. Die junge Generation realisiert, wie sehr
sich die Menschheit in den zuriickliegenden Jahrzehnten in eine Sackgasse
mandvriert hat. Die weltweite Bewegung der Fridays for Future und andere
junge Umweltbewegungen lassen sich nicht mehr mit vagen Versprechen
beschwichtigen - sie sehen, dass wir am Rande des Abgrunds stehen. ,Das

315

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Licht am Horizont", das uns der Fortschrittsoptimismus als ,,Morgenréte®
verheiflen hat, wird damit nur wenige Jahre nach der Abfassung von Wil-
sons Buch ziemlich erniichtert als ,Abendréte” wahrgenommen.

Dabei hatte es, so Wilson, Uiber all die Jahrtausende eine Minderheiten-
position gegeben, die die Welt nicht-anthropozentristisch gedeutet und
die Rolle des Menschen viel bescheidener definiert hat: ,Es gibt eine
unverbriichliche Tradition des menschlichen Selbstverstdndnisses, die von
denkenden Menschen heute weitgehend ignoriert wird. Eine ihrer Lehren
lautet, dass wir nicht gottergleich sind. Wir sind langst nicht empfindsam
und intelligent genug, um irgendeine Ausnahmestellung beanspruchen zu
konnen. Und wir haben ganz bestimmt keine gesicherte Zukunft, wenn wir
uns weiterhin als eine Art falscher Gott aufspielen, der wie ein launisches
Kind die lebendige irdische Umwelt zerstort, und sich auch noch die Hiande
reibt angesichts dessen, was er da angestellt hat.“ (Edward O. Wilson 2016,
59)

Wilson musste manche Kritik {iber sich ergehen lassen, weil er in diesen
und anderen Passagen den Boden seiner eigenen Disziplin, der Biologie,
verldsst und sich weit auf philosophisches und theologisches Terrain wagt.
Manche haben ihn deswegen als Prediger verspottet. Und doch nétigen
seine hier zitierten Thesen zu einer Auseinandersetzung in der Sache, der
man trotz oder besser wegen aller Unbequemlichkeit nicht aus dem Weg
gehen sollte.

Die anthropozentristische Teleologie lastet im Okologischen Zeitalter
schwer auf der christlichen Botschaft — und wire theologisch gar nicht no-
tig, wenn man an die Botschaft des Alten Testaments und Jesu selbst denkt.
Doch ihre 2000 Jahre alte Geschichte - so alt wie die des Christentums
selbst — macht sie faktisch einem Dogma dhnlich: Es scheint vielen Chris-
tinnen und TheologInnen, als wire das Aufgeben des Anthropozentrismus
der Verrat einer Kernbotschaft des christlichen Glaubens.

Fragen wir also zunichst, ob eine Uberwindung des christlichen Anthro-
pozentrismus theologisch legitim wire. Drei Uberlegungen lassen fiir eine
Bejahung plddieren:

— Zunachst einmal bleibt es ein sehr ernstzunehmendes Faktum, dass der
Anthropozentrismus die gesamte Christentums- und Theologiegeschichte
geprdgt hat. Thn tiberwinden zu wollen ist von daher ein erheblicher Ein-
griff in die Architektur der Theologie. Er muss gut begriindet und umfas-
send durchdacht werden. Das macht einen Paradigmenwechsel aber nicht
unmdglich. Er wird freilich schwierig bleiben, wie ein kurzer Riickblick

316

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

auf das II. Vatikanische Konzil zeigt: ,Am Ende der dritten Sitzungspe-
riode des Zweiten Vatikanischen Konzils legte ein einflussreicher theolo-
gischer Berater der Bischéfe, der junge Theologieprofessor Joseph Ratz-
inger, einen Zwischenbericht vor, in dem er eine vorldufige Bilanz zog.
Darin dufert er die Einschitzung, dass der verhangnisvolle, weil unbibli-
sche Einfluss der stoischen Naturrechtstradition auf die christliche Ethik
nun tiberwunden sei (Joseph Ratzinger 1965, 40-47). Die tatsdchliche
Entwicklung sollte diese optimistische Prognose schneller widerlegen, als
die meisten Menschen innerhalb und auflerhalb der Kirche es damals
fiir moglich hielten.“ (Eberhard Schockenhoff 2021, 230) Ratzinger bezog
sich mit dem ,verhdngnisvollen, weil unbiblischen Einfluss der stoischen
Naturrechtstradition vor allem auf die Sexualethik. Fiir die Schopfungs-
ethik ist jedoch die gleiche Feststellung angebracht. Und Schockenhoffs
Analyse stimmt hier ebenso: Es dauert viel linger als man vermuten
wiirde, bis der stoische Anthropozentrismus iiberwunden sein wird.

Doch der christliche Anthropozentrismus ist, obgleich er sich bis in die
Kapillaren der Theologie, aber auch der Liturgie hinein ausgebreitet hat,
nie dogmatisiert worden. Wire das iberhaupt méglich? Klar ist zunéchst,
dass nur geschichtlich geoffenbarte Wahrheiten dogmatisiert werden
konnen. Was verniinftig begriindbar ist, braucht keine Dogmatisierung,
kann aber auch nicht dogmatisiert werden, weil die Kirche in Bezug
auf verniinftig begriindete Wahrheiten keine exklusive Kompetenz be-
sitzt. Nun ist jedoch gerade der Anthropozentrismus vor dem Entstehen
der Kirche fiinf Jahrhunderte lang ausschliellich philosophisch begriin-
det worden - dass er eine Offenbarungswahrheit darstellt, ist von der
Kirche folgerichtig nie behauptet worden und wiirde diese historische
Tatsache auch ignorieren. — Allerdings konnte es theoretisch sein, dass
eine Offenbarungswahrheit untrennbar mit der Vernunftwahrheit des
Anthropozentrismus verbunden ist. Dann wiére die Vernunftwahrheit
selbst indirekt mit dogmatisiert, sobald die auf ihr beruhende Offenba-
rungswahrheit dogmatisiert ist (so Josef Schuster 1984). Hier kénnte man
an das Dogma von der Inkarnation, der Fleischwerdung Gottes denken,
das in der patristischen Interpretation iiber den Logos-Gedanken aufs
engste mit dem Anthropozentrismus verkniipft wird. Auf Grund dieser
Verkniipfung hat die Kirche ihn lange Zeit wie ein Dogma behandelt und
verbreitet. Es ist wie in der traditionellen christlichen Sexualmoral: Die
kirchlichen Autorititen haben versucht, deren historischen Ursprung
in einer ganz bestimmten, kontingenten philosophischen Stromung zu
verbergen - und einen geoffenbarten Status vorzuspiegeln, den es in

317

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Wirklichkeit gar nicht gibt (Eberhard Schockenhoff 2021, 74-101). Sobald
dieses suggestive Manover aufgedeckt ist, miisste man nachweisen, dass
die Verbindung von Christologie und Anthropozentrismus biblisch die
einzig mogliche ist — denn nicht ein Kirchenvater, sondern die Bibel
ist die Offenbarungsquelle. Und da stofit man auf uniiberwindliche
Grenzen, wie sich in Kapitel 2 gezeigt hat. All seinen kirchenamtlichen
Bestatigungen vor allem im Katechismus der Katholischen Kirche zum
Trotz ist der Anthropozentrismus also kein Dogma, sondern nur eine be-
standige, aber historisch kontingente und verdnderbare Lehre der Kirche.

- Ermutigend im Blick auf eine Uberwindung des christlichen Anthropo-
zentrismus sind (neben zahlreichen Aussagen des 6kumenischen konzi-
liaren Prozesses fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schop-
fung, vgl. Michael Rosenberger 2001) einige Aussagen von Papst Franzis-
kus in der Enzyklika Laudato si’, die ich bereits im Kapitel 1 zitiert
habe: ,Heute sagt die Kirche nicht einfach, dass die anderen Geschopfe
dem Wohl des Menschen vollig untergeordnet sind, als besédflen sie in
sich selbst keinen Wert und wir konnten willkiirlich iiber sie verfiigen.
(LS 69) Und: ,Der letzte Zweck der anderen Geschopfe sind nicht
wir’ (LS 83) Das sind zwei klare Distanzierungen vom Anthropozen-
trismus. Eine bedeutende spirituelle Tiefendimension leuchtet zudem
auf, wenn Franziskus darauf verweist, dass der ,Fleisch’, d.h. Geschépf
gewordene Christus ,diese materielle Welt in sich aufgenommen hat
und jetzt als Auferstandener im Innersten eines jeden Wesens wohnt, es
mit seiner Liebe umhiillt und mit seinem Licht durchdringt. (LS 22I)
Damit ist er zum ,Keim der endgiiltigen Verwandlung® des gesamten
Universums geworden (LS 235). Besonders dicht sind die Auslegungen
des Kolosser-Hymnus (Kol 1,15-20) und des Logos-Hymnus (Joh 1,1-
18): ,Eine Person der Trinitdt hat sich in den geschaffenen Kosmos
eingefiigt und ihr Geschick mit ihm durchlaufen bis zum Kreuz. Vom
Anbeginn der Welt, in besonderer Weise jedoch seit der Inkarnation,
wirkt das Christusmysterium geheimnisvoll in der Gesamtheit der natiir-
lichen Wirklichkeit: (LS 99) Franziskus bestreitet also nicht nur, dass
im ,Reich der Zwecke® alles auf den Menschen hingeordnet sei, sondern
bekraftigt dariiber hinaus ein ganzheitliches, die hebriische Bedeutung
von ,,Fleisch® ernstnehmendes Verstandnis der Inkarnation. Damit offnet
er der Uberwindung des christlichen Anthropozentrismus christologisch
und soteriologisch samtliche Tiiren.

318

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Die Uberwindung des christlichen Anthropozentrismus wire also theolo-
gisch legitim. Aber ist sie auch angeraten? Fiir die Begriindung eines Pa-
radigmenwechsels ist das eindeutig zu fordern. Aus der Perspektive von
mindestens sechs Wissenschaftsdisziplinen ergibt sich auch hier ein eindeu-
tiges Ja:

— Theologisch gilt es in Rechnung zu stellen, was wir in Kapitel 2 erarbeitet
haben: Die Bibel denkt, ohne das reflexiv so auf den Punkt zu bringen,
weitgehend teleologisch biozentristisch. Nur formal vertritt sie eine An-
thropozentrik, sieht also die Menschen als AdressatInnen der Verantwor-
tung fiir die Schopfung, wie es sich beispielsweise im Ebenbildbegriff
Gen 1,27 manifestiert. Aber der Sinn des siebentdgigen Schopfungswerks
ist nicht der Mensch allein, sondern die Gemeinschaft aller Lebewesen
als BewohnerInnen des Lebenshauses. Diese biozentristische Grundaus-
richtung zieht sich zumindest durch die gesamte vorhellenistische Bibel.
Und selbst von den hellenistisch gepréigten spatalttestamentlichen und
neutestamentlichen Texten positionieren sich nur wenige im Sinne des
Anthropozentrismus.

— Philosophisch betrachtet verkorpert der Biozentrismus die weit weniger
steile Teleologie. Er kommt mit deutlich geringeren Voraussetzungen
aus und ist gemdfl dem Sparsamkeitsprinzip ceteris paribus dem An-
thropozentrismus vorzuziehen. Wenn man den Durchgang durch die
philosophischen und theologischen Texte (in Kapitel 3 und 5) aus der
Distanz Revue passieren lasst, dann féllt auf, wie sehr sie sich in allen
Jahrhunderten bemiihen (miissen), die Aloga-These nachzuweisen, auf
der der Anthropozentrismus beruht. Offenbar ist es nie gelungen, die
kritischen Stimmen durch iiberzeugende Argumente zum Verstummen
zu bringen. Immer neu muss man sich mit ihnen auseinandersetzen. Die
Aloga-These erweist sich so als ein schwarzes Loch, das unglaublich viel
Energie verschlingt, ohne wirklich etwas Fruchtbares hervorzubringen.

- Naturwissenschaftlich gesehen ldsst die Evolutionsbiologie eine monoli-
neare Teleologie nicht zu, wie sie fiir den Anthropozentrismus unabding-
bar ist. Das Leben auf dem Planeten Erde hat sich unabhéngig voneinan-
der in viele verschiedene Richtungen entwickelt. Die Entwicklungsstran-
ge fithren in immer mehr Verzweigungen auseinander und nicht zu
einem Strang zusammen. Auflerdem kann die moderne Verhaltens- und
Kognitionsbiologie keine so tiefe Kluft zwischen Menschen und Tieren
erkennen wie in der Aloga-These behauptet. Graduelle Unterschiede gibt
es ohne Zweifel, und es steht iiberhaupt nicht in Abrede, dass homo sapi-

319

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

ens die relativ gesehen intelligenteste Spezies auf dem Planeten ist. Doch
der bindre Code der griechischen Philosophie zwischen den Logos-Be-
gabten und den Aloga ist viel zu holzschnittartig, um der Wirklichkeit
gerecht zu werden.

— Psychologisch wird die Aloga-These seit Sigmund Freud als das gesehen,
was sie in Wirklichkeit ist: Die Reaktion auf ,die zweite, die biologische
Krankung des menschlichen Narzissmus.“ (Sigmund Freud 1917, 4) Das
Damokles-Schwert dieser Krankung schwebt nicht erst seit Charles Dar-
win iiber den Menschen. Vielmehr haben Menschen aller Jahrhunderte
eine Verwandtschaft zwischen Menschen und Tieren wahrgenommen
und thematisiert — und viele ihrer ZeitgenossInnen haben das als Bedro-
hung und Infragestellung wahrgenommen. Freud weist demgegeniiber
darauf hin, dass ein ,Selbstbewusstsein’, das durch die Abwertung ande-
rer gewonnen wird, letztlich ungesund und krankhaft ist. Ein psychisch
gesunder Mensch besitzt ein Selbstbewusstsein, das andere nicht ab-,
sondern aufwertet und wertschatzt.

- Moralpsychologisch betrachtet ist der Anthropozentrismus eine der zen-
tralen Blockaden fiir ein neues Verhéltnis zur nichtmenschlichen Schop-
fung. Zwar kann er rein rational durchaus einen 6kologischen und tiere-
thischen Humanismus begriinden. Doch emotional schafft er ein Klima,
in dem Menschen sich eher zum ,technokratischen Paradigma“ verfiih-
ren lassen, alles machen und gestalten zu konnen, sich leichter dem
Okonomismus verschreiben, der in der nichtmenschlichen Schopfung
nur (Natur-)Kapital sieht, und schneller einem chauvinistischen Denken
zuneigen, das aus der menschlichen Sonderstellung vor allem Rechte,
aber keine Pflichten ableitet und damit die Intention von Gen 1,27 auf
den Kopf stellt (Michael Rosenberger 2021, 179).

- Soziologisch gesehen war die Annahme des Anthropozentrismus im
frithen Christentum die logische Konsequenz der Bejahung der sékula-
ren Umgebungsgesellschaft und ihrer Paradigmen. Die wissenschaftliche
Avantgarde der Antike dachte anthropozentristisch. Um im Diskurs mit-
reden zu konnen, war die frithchristliche Theologie gehalten, sich diesem
Paradigma anzuschlieflen und es zu verinnerlichen - und genau das
hat sie getan. Aus demselben Grund muss sie aber jetzt den Paradigmen-
wechsel mitvollziehen, der wissenschaftlich seit Darwin im Gang ist.
»Dabeil wird die evolutive Weltanschauung als gegeben vorausgesetzt
und nach einer Eingepasstheit oder Einpassbarkeit der Christologie in
sie und nicht umgekehrt gefragt. (Karl Rahner 1976, 180) Nicht die
Evolutionstheorie steht zur Debatte, so Rahner, sondern der Glaube an

320

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Jesus als den Christus. — Verschdrft hat sich die von Darwin ausgeldste
Diskussion durch die dramatische Zuspitzung der 6kologischen Krise,
als deren ideologische Ursache vor allem der Anthropozentrismus identi-
fiziert wird. Im Rahner’schen Sinne darf man folglich nicht fragen, mit
welchen Werkzeugen des ethisch-humanistischen Anthropozentrismus
die Umweltkrise gelost werden kann, sondern welche Teleologie am
besten geeignet ist, die Umweltkrise zu deuten, zu verstehen und schlief3-
lich auch zu lésen. Den diesbeziiglichen wissenschaftlichen Trend zu
biozentristischen und holistischen Konzepten sollte die Theologie nicht
verschlafen.

Alle sechs hier referierten Wissenschaftsdisziplinen lassen es also dringend
angeraten erscheinen, den schopfungstheologischen Paradigmenwechsel
weg vom Anthropozentrismus hin zu einer weniger steilen und vorausset-
zungsreichen Teleologie zu vollziehen. Es bleibt freilich, und hier liegt der
wertvolle Kern der stoischen Philosophie, bei einer Teleologie. Eine kogni-
tivistische Ethik kann nicht ohne Rekurs auf das Sein formuliert werden
- allen berechtigten Mahnungen zum Trotz, nicht dem ,naturalistischen
Fehlschluss® (George Edward Moore) zu verfallen. Auf der einen Seite
darf diese Teleologie nicht allzu simpel monolinear konstruiert werden -
das verbieten die Erkenntnisse der Biologie, die viele einander direkt wi-
derstreitende Dynamiken der Natur aufzeigt. Lebewesen leben angesichts
endlicher Ressourcen auf dem Planeten Erde von der Voraussetzung, dass
andere Lebewesen sterben. Die Theodizeefrage muss also konstitutiv in
eine schopfungstheologische Teleologie integriert werden. Auf der anderen
Seite muss der epistemische Charakter der Verbindung von Sein und Sollen
permanent sichtbar gemacht werden: Es geht nicht um logische Deduktio-
nen, sondern um kontingente, fehl- und revidierbare und dennoch nicht
einfach willkiirliche oder beliebige Deutungen des Seins im Blick auf sich
6ffnende Sinnpotenziale. - Ein Beispiel: Dass wir tiblicherweise nicht der
Aussage zustimmen, der Sinn des Lebens sei das Sterben, sondern eher je-
ner, der Sinn des Sterbens sei die Entstehung neuen Lebens, ist kontingent.
Zwingend ist diese Uberzeugung nicht. Wohl aber ist sie lebenspraktisch
hilfreich(er) und daher mit guten Griinden vorzuziehen.

Wir brauchen eine Teleologie, aber eine neue, zeitgemifere Teleologie
als die des Anthropozentrismus. Fiir einen solchen Paradigmenwechsel zu
pladieren ist keine Kleinigkeit. Dennoch wird dieses Wagnis im Folgenden
eingegangen und der Versuch unternommen, erste Umrisse einer neuen
Architektur der christlichen Sicht auf die Beziehung zwischen Gott, Men-

321

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

schen und nichtmenschlichen Geschépfen zu skizzieren. Dabei ist es un-
vermeidlich, jene fiinf Gesichtspunkte erneut ins Spiel zu bringen, die seit
der Stoa und durch 2000 Jahre Christentumsgeschichte hindurch untrenn-
bar miteinander verkniipft waren und sind:

- Die Frage nach der Vorsehung Gottes und ihrer Reichweite

- Die Frage nach der Vernunftbegabung von Menschen und/ oder Tieren
und damit verbunden nach ihrer Christusbeziehung

- Die Frage nach der teleologischen Deutung natiirlicher Vorginge und
einer den Naturwissenschaften angemessenen Teleologie

- Die Frage nach dem Stellenwert von und dem Umgang mit Gefiihlen

- Und schliefSlich: Die Frage nach dem Umgang mit Tieren und Pflanzen

Dass ich bei diesen Fragen zwangsldufig iiber die Grenzen meiner Fach-
disziplin, der Moraltheologie, hinausgreife, bleibt zu beriicksichtigen. Ich
werde sie also nur auf einer ,ersten Reflexionsstufe“ behandeln konnen.
Eine Alternative zu diesem Vorgehen gibt es gleichwohl nicht.

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

Vor allem aber ist sie [die Religion, erg. MR] — namentlich in ihren christli-
chen Varianten - zu einem Mittel geworden, mit der [sic!] der Mensch sich
aufplustern, sich wichtigmachen kann. Vielfach verunsichert, kann er sich
einreden, er sei gewollt und gewiinscht, von einem Gott, der ihn personlich
erschaffen habe (Andreas Urs Sommer 2022, 41) Entkleiden wir diesen
Satz eines bekennenden atheistischen Philosophen seiner Polemik, enthalt
er eine unbestreitbare Wahrheit: Die Uberzeugung, dass jeder Mensch ge-
wollt und erwiinscht und damit wertvoll ist, gehort zu den Kernbotschaften
des Christentums. Schon biblisch ist sie mit der Idee eines personlichen
Schopfergottes verbunden, der uns noch vor unserer Geburt kennt und um
uns weif (Ps 139). Doch durch den stoischen Einfluss auf das frithe Chris-
tentum wird das, was die Bibel als intimes Geschehen zwischen Gott und
dem Einzelnen aussagt, mit der objektiven Idee eines alles umfassenden,
voraussehenden und vorausbedenkenden Schépfungsplans verbunden. Das
wire nicht notig. Im Folgenden werde ich daher der Frage nachgehen,
ob und wie sich die Frage nach der géttlichen Vorsehung anders denken
und sagen ldsst. Dazu werde ich nach einem kurzen philosophie- und theo-
logiegeschichtlichen Abriss einige systematisch-theologische Uberlegungen
anstellen.

322

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

6.1.1 Philosophie-/Theologiegeschichtlich

»In der Antike ist der Glaube an ein schicksalhaftes, jeden Zufall ausschlie-
endes, das Universum nach unverbriichlichen Gesetzen regierendes sinn-
volles Wirken der Goétter oder gar das Walten einer hypostasierten mpévola
weit verbreitet und speziell fiir die Stoa ein charakteristischer Topos.*
(Wolfgang Schrage 2005, 15) Mit diesen Worten erdffnet Wolfgang Schrage
seine Untersuchung zum Vorsehungsgedanken im Neuen Testament. Damit
macht er gleich zu Beginn sein leitendes Erkenntnisinteresse deutlich: Die
Frage ist, ob die Vorsehungskonzeption der griechischen Philosophie und
namentlich der Stoa jener der Bibel entspricht und was es fiir heutige
Theologie bedeutet, wenn dies nicht der Fall ist.

~Vorsehung ist fiir die Stoa eine rational und pantheistisch strukturierte
und aus der zweckmafligen Ordnung des Weltenlaufs und des Menschenle-
bens deduzierte géttliche Weltseele oder Weltvernunft, die als Form- und
Schaffenskraft alles sinnvoll vorausplant, kausal-rational durchdringt und
teleologisch in Bewegung hilt. (Wolfgang Schrage 2005, 16) Damit ist der
Vorsehungsbegrift der Stoa so steil wie man es sich iiberhaupt vorstellen
kann. Wenn alles strikt nach rational erkennbaren und nachvollziehbaren
Gesetzen ablauft, muss auch die Theodizeefrage beantwortbar sein. Und so
ist es: Simtliche denkbaren Ubel werden entweder als fiir das iibergreifen-
de Ganze niitzlich oder als fiir den Menschen padagogisch wertvoll erklart.
Der Mensch soll sich daher gleichmiitig und leidenschaftslos in den gottli-
chen Plan fligen. Darin erweist sich seine wahre Freiheit, die deshalb nicht
durch die allméichtige Vorsehung bedroht oder geschmilert wird. Inhaltlich
lduft die stoische Vorsehung eindeutig und geradlinig auf den Menschen zu.
Aus bestimmten menschlichen Fahigkeiten und tierlichen und pflanzlichen
Unfihigkeiten (deskriptiv) wird auf den verniinftigen Plan der ,Gotter®
geschlossen, (normativ) alles fiir den Nutzen der Menschen zu bestimmen.
Dabei ist die urspriingliche Absicht sowohl die Vermittlung von Selbstbe-
wusstsein als auch die Mahnung zur Ubernahme von Verantwortung. Denn
das passive Hinnehmens eines undurchschaubaren ,Schicksals® (fatum),
wie es in der vorsokratischen Periode vertreten wurde, ware irrational.
- Genau hier liegt der bedeutende geistesgeschichtliche Fortschritt: Nur
wenn es eine wie auch immer geartete Teleologie (im Singular) oder wenig-
stens partikulare Teleonomien (im Plural) gibt, also gesetzmaflige Dynami-
ken der Natur, die der Mensch kraft seiner Vernunft mindestens teilweise
erkennen kann, kann er Verantwortung fiir die Gestaltung seines Lebens
und der Welt ibernehmen. Der Pferdefuf$ der Stoa ist freilich, dass sie diese

323

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Teleologie zu klar und eindeutig zu erkennen glaubt und inhaltlich allein
auf den Menschen als Telos verengt.

Die Bibel ist im Vergleich zur Stoa gegeniiber dem Begriff einer Vorse-
hung Gottes auffallend zuriickhaltend. ,Die Vorstellung einer gottlichen
Vorsehung (lateinisch providentia, griechisch mpévoie) kommt aus grie-
chischem Denken, von wo sie auf hellenistisches Judentum und frithes
Christentum einwirkte.” (Roman Kiihschelm 2001, 895) ,,Die alttestament-
lich-jiidische Tradition verrét bis auf das hellenistische Judentum [...] kein
origindres Interesse am Thema der gottlichen Vorsehung [...] Doch eine
bestimmte, der Souverénitit JHWHs zugeschriebene Form der Geschichts-
lenkung, Weltregierung und Vorsehung wird auch hier bezeugt. (Wolfgang
Schrage 2005, 31-32) Daher ist der Gedanke einer Vorsehung Gottes auch
in der Bibel sehr présent. So sieht das Alte Testament Gott als den Lenker
der Geschichte (Ps 78; 105-106; Jes 2,12-22; Jer 25,9-14 u.a.m.) und der
Schopfung (Gen 6-9; Ps 65,7-14; 104,27-30; 145,15-16).

Der Unterschied zur stoischen Lehre ist dennoch signifikant: ,Wahrend
die Stoa in der kosmischen Ordnung die teleologische Planung der un-
personlichen mpévola sieht, dominiert im alttestamentlichen Denken das
Vertrauen auf den personlichen Gott als tragenden Grund“ (Roman Kiih-
schelm 2001, 895). ,Der entscheidende Blickwinkel des Neuen Testaments
auch beim Thema der Vorsehung wird [...] nicht vom Gedanken der poten-
tia absoluta eines allméchtigen, alles vorausbestimmenden Gottes oder gar
einer das Universum harmonisch und zweckvoll durchwaltenden Weltver-
nunft® gepragt (Wolfgang Schrage 2005, 137). ,Interpretationsansatz und
-rahmen ist vielmehr der von Gott vor Grundlegung der Welt‘ gefasste und
darum verldssliche Plan und Wille, der Welt durch Christus das Heil zu
bringen. (Wolfgang Schrage 2005, 261) Der biblische Vorsehungsgedanke
dient damit primidr einer Relationsbestimmung - der Mensch darf und
soll sich Gott anvertrauen -, wihrend der stoische Vorsehungsbegrift auf
die ontologische Bestimmung des Kosmos als durch und durch verniinftig
zielt. Die Bibel spricht ausdriicklich von einer existenziellen Haltung in der
Erste-Person-Perspektive, wihrend die stoische Darstellung jedes existenzi-
elle Interesse hinter der distanzierten Analyse der Dritte-Person-Perspekti-
ve zu verbergen sucht.

Fiir die Bibel ist die Vorsehung Gottes ,kein selbstindiger Topos und
kein Spekulationsobjekt® (Wolfgang Schrage 2005, 261): ,,Ist man des Heils
in der erfahrenen Gottes- und Christusbeziehung gewiss und die Verhei-
Bung des endgiiltig zu erwartenden Sieges Gottes fest gegriindet, relativiert
sich offenbar die Frage nach dem, was einem personlich oder was der Welt

324

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

im Einzelnen widerfahrt“ (Wolfgang Schrage 2005, 262). Es geht vielmehr
um ,das erwartungsvolle Sichverlassen auf Gottes Zusage und seine unwi-
derrufliche Treue“ (Wolfgang Schrage 2005, 263).

Vor diesem Hintergrund kann die Theodizeefrage in der Bibel und na-
mentlich im Neuen Testament leichter unbeantwortet bleiben und zugleich
umso vernehmbarer gestellt werden. ,Nicht alles, was {iber den Menschen
und die Welt hereinbricht, ist direkt mit Gott zusammenzubringen, erst
recht nicht das Gottwidrige und Negative. Auf Erklarungsversuche fiir
das Bose wird weitgehend verzichtet. Von einem Not und Tod vorbestim-
menden und bewirkenden Gott ist allenfalls vereinzelt die Rede. Gott ist
nicht der fiir alles verantwortliche Verursacher der Leiden, Schreie und
Schmerzen. Es gibt zwar viele Sinngebungen und Deutungsmodelle fiir
die Leiden und Ubel, die den Christen widerfahren, und schon gar nicht
wird illusiondr eine heile Welt vorgegaukelt oder Fragilitit und Elend des
Menschen gerechtfertigt und glorifiziert. Doch oft genug wird die Frage, ob
etwas von Gottes Vorsehung so gewollt ist bzw. warum es den Menschen
nicht erspart bleibt, unbeantwortet gelassen und kein verborgener Sinn
darin aufzuspiiren versucht. Selbst Jesus erhilt auf seine Warum-Frage
keine Antwort (Mk 15,34). Erst Ostern leuchtet eine solche a posteriori auf:
(Wolfgang Schrage 2005, 263-264) Das ,Warum?“ des Gekreuzigten und
sein anschliefSender lauter Schrei bleiben im Raum stehen. Wiahrend die
Stoa das Leid als etwas Verniinftiges und Sinnvolles wegzuerklaren versucht
und fordert, es mit Gleichmut zu ertragen, gibt die Bibel dem Leid eine
Stimme und verdeutlicht, dass jede Antwort auf die Warum-Frage zynisch
und kaltherzig wiare.

Wie gelingt es nun den Kirchenvitern, sich innerhalb dieser Spannung
zwischen Stoa und Bibel zu positionieren? ,Die frithchristliche Vorsehungs-
Lehre ldsst sich als Ringen um eine dem biblischen Gottesverstandnis
gemifle Denkform begreifen, weil sie das Wagnis eingehen musste, die
griechische Metaphysik der Vorsehung zu rezipieren. Der Riickgrift auf
das stoische Kosmosdenken, das die mpévoia als zweckvolle Ordnung der
Welt kraft der ihr innewohnenden Weltvernunft auffasst, sollte die christli-
che Vorsehungs-Lehre auch deshalb nachhaltig beeinflussen, weil sie die
Theodizee-Frage durch die Erhellung der von Gott beim Schépfungsakt
eingestifteten Ordnung zu beantworten suchte” (Georg Essen 2001, 897)
Dabei gibt es, wie wir in Kapitel 5 gesehen hatten, durchaus Spielraume.
Wihrend beispielsweise Nemesius von Emesa eine steile, bis ins Letzte
konsequent rationalistische Teleologie entwirft, ist Augustinus wesentlich
geschmeidiger und vertritt eine flache, geméfiigte Teleologie, die noch Platz

325

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

fiir nicht rationale Vorginge lasst. Dennoch ist das patristische Gottesbild
in wesentlichen Punkten eher griechisch als biblisch bestimmt. Denn es
ist nicht zu tibersehen, ,dass sich die patristischen Theologen insgesamt
kaum vom hellenistischen Verstindnis des Gottlichen als notwendigem
ontologischen Grund der vorhandenen Wirklichkeit 16sen konnten. Auch
die philosophische Vorgabe, mit dem Gottesbegrift seine wesenhafte Unver-
anderlichkeit verbinden zu miissen, wurde nicht wirklich produktiv bewal-
tigt. [...] Diese Denkformproblematik sollte die weitere Entwicklung der
christlichen Vorsehungslehre nachhaltig pragen, wenn nicht gar belasten.”
(Georg Essen 2007, 388) Die Kirchenviter haben Weichen gestellt, die bis
heute nachwirken.

Es ist Immanuel Kant, der einerseits die stoische Vorsehungslehre mit
neuen Argumenten untermauert und andererseits hochste Skepsis an ihrer
Dienlichkeit dufSert. Ganz traditionell definiert Kant die Vorsehung als eine
tiefer liegende Weisheit und Zweckmafligkeit der Natur im Gegensatz zum
Schicksal als einer undurchschaubaren, beliebigen Nétigung der Natur.
Dann aber fragt er vor allem nach der Funktion des Vorsehungsparadigmas
im Rahmen der Ethik. Denn das, was wir Vorsehung nennen, sei nicht
empirisch in der Natur zu beobachten, sondern nur denkerisch zu erfassen.
Vorsehung sei also etwas, das ,wir zwar eigentlich nicht an diesen Kunst-
anstalten der Natur erkennen, [...] sondern [...] nur hinzudenken kdnnen
und miissen, um uns von ihrer Moglichkeit nach der Analogie menschli-
cher Kunsthandlungen einen Begriff zu machen.” (Immanuel Kant, Zum
ewigen Frieden AA VIII, 362) Mit anderen Worten: Die Vorstellung einer
Vorsehung ist ein menschliches Konstrukt — wenn auch ein hilfreiches und
niitzliches und zum Verstehen der Natur notwendiges. ,Der Begriff der
Vorsehung erlaubt uns ndmlich, eine praktische Idee von der ,Zusammen-
stimmung’ der Zweckmafligkeit der Natur mit dem moralischen Zweck
der Vernunft zu bilden.“ (Georg Sans 2015, 2564) Die Funktion des Vor-
sehungsbegriffs ist es also, moralische Anspriiche durch den Rekurs auf
die gottliche Planung und Absicht zu untermauern. Diese Funktion ldsst
sich allerdings, so Kant weiter, besser durch einen weniger steilen Begriff
erfiillen, ndmlich den Begriff der Natur: ,Der Gebrauch des Worts Natur
ist auch, wenn es wie hier bloff um Theorie (nicht um Religion) zu tun ist,
schicklicher fiir die Schranken der menschlichen Vernuntft [...] und beschei-
dener als der Ausdruck einer fiir uns erkennbaren Vorsehung, mit dem
man sich vermessener Weise ikarische Fliigel ansetzt, um dem Geheimnis
ihrer unergriindlichen Absicht ndher zu kommen.* (Immanuel Kant, Zum
ewigen Frieden AA VIII 362)

326

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

Das Bemithen um eine weniger steile Argumentation fithrt Kant weg
vom Vorsehungsbegriff hin zum Naturbegriff. Man kénnte auch sagen: Weg
von der stoischen Theologie hin zur stoischen Philosophie. Die Theologie
folgt diesem Pfad allerdings erst mit zweihundertjahriger Verspatung. Julia
Knop (2017, 50-55) zeigt sehr instruktiv, wie das in der traditionellen
Theologie klassische Paradigma von der Vorsehung innerhalb der letzten
einhundert Jahre komplett verfallen ist. Dazu analysiert sie die betreffenden
Artikel in den bisherigen drei Auflagen des Lexikons fiir Theologie und
Kirche. Engelbert Krebs geht in der ersten Auflage von 1930 bis 1938 noch
mit der unerschiitterlichen Gewissheit der Neuscholastik von einer Maxi-
malvorstellung der Unverénderlichkeit, Allmacht und Allwissenheit Gottes
aus. Karl Rahner bleibt in der zweiten Auflage von 1957 bis 1965 dieser
inhaltlichen Vorstellung treu, diskutiert aber bereits missverstdndliche In-
terpretationen der gottlichen Attribute und das Thema der menschlichen
Freiheit. Der Artikel von Georg Essen in der dritten Auflage von 1993
bis 2001 schliefilich dekonstruiert das Vorsehungs-Paradigma als ein Denk-
modell, das historisch bestimmte Funktionen erfullt hat, und relativiert es
damit.

Mittlerweile hat sich die Dekonstruktion des Vorsehungsbegriffs in der
katholischen und evangelischen Theologie weitgehend durchgesetzt. Das
konnte man an der Debatte um das sogenannte ,intelligent design® in
den 2000er Jahren gut erkennen. Vereinfacht gesagt ging es um die Frage,
ob man wissenschaftlich nachweisen kann, dass hinter der naturlichen
Entwicklung der Welt ein intelligenter Designer, also ein allwissender und
alles genial durchplanender Schopfergott stehen muss (!). Wahrend die
Freikirchen diese These weithin teilen, auflerten die Grofikirchen Skepsis
bis Ablehnung. Auch Kardinal Christoph Schénborn, der zunichst eine
gewisse Sympathie fiir das intelligent design hatte erkennen lassen, ruderte
schnell zuriick, als er verstand, welche theoretischen Probleme er sich
damit eingehandelt hatte. Eine stark rationalistisch aufgeladene Vorstellung
von der gottlichen Vorsehung hat also in den Grofikirchen keine Zukunft.

6.1.2 Systematisch-theologisch
In jlingerer Zeit hat besonders Oliver Wintzek einen Frontalangriff auf
die Rede von der gottlichen Vorsehung gestartet, der anders als die bisher

referierten Kritiken vor allem damit begriindet wird, dass die Rede von der
gottlichen Vorsehung ein starkes Verstindnis von der menschlichen Frei-

327

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

heit verunmogliche. Wintzek rekurriert auf eine These Nicolai Hartmanns.
Anders als die Stoiker halt dieser, vom modernen naturwissenschaftlichen
Denken beeinflusst, den Naturlauf fiir ,blind“ und fahrt fort: ,Ganz anders
die gottliche Vorsehung. Sie ist teleologisch, ein finaler Determinismus. In
ihr sind Endzwecke das Bestimmende. Und weil die bestimmende Kraft in
ihnen eine unendliche und ,allméchtige’ ist, die tiberdies alles Weltgesche-
hen durchdringt — auch die kleine seelische Welt des Menschen, so ist der
Mensch mit seiner Teleologie ihr gegeniiber ohnmachtig. Er findet hier kei-
nen Spielraum seiner Selbstbestimmung mehr; richtiger, was ihm wie seine
Selbstbestimmung erscheint, ist in Wahrheit die durch ihn hindurch und
ber ihn hinweg wirkende Macht der gottlichen Vorsehung. [...] ist die Vor-
sehung des Menschen schlechterdings aufgehoben, seine Selbstbestimmung
zum Schein herabgesetzt, sein Ethos ist vernichtet, sein Wille gelahmt. Alle
seine Initiative und Zwecktatigkeit ist auf Gott iibertragen. [...] So hebt der
finale Determinismus der gottlichen Vorsehung die ethische Freiheit auf
(Nicolai Hartmann 21935, 741)

An diesem Zitat musste man vieles vertiefen und klaren, um es umfas-
send zu verstehen. Fiir unsere Fragestellung ist jedoch entscheidend, welche
theologischen Folgerungen Wintzek daraus zieht. Aus seiner Sicht bringt
die klassische Vorstellung von der Allwissenheit und Vorsehung Gottes, die
er als ,theologischen Determinismus® bezeichnet, gravierende Probleme
fir den Kernbestand des Glaubens (Oliver Wintzek 2017, 20). Auch ware
auf dieser Basis Gott selbst nicht mehr frei, sondern durch seine eigenen
Regeln determiniert (Oliver Wintzek 2017, 24). Wer jedoch behaupte, der
theologische Determinismus sei mit einem anthropologischen Libertaris-
mus, also mit einer starken Vorstellung von der menschlichen Freiheit
kompatibel (ein ,theologischer Kompatibilismus®), postuliere etwas Den-
kunmdgliches: ,Der Gott eines theologischen Determinismus ist denkmdg-
lich, aber ob seiner nicht anders als totalitar zu benennenden Prasenz nicht
relevant. [...] Der Gott eines theologischen Kompatibilismus - so die These
— ist nicht konsistent denkmdglich, weil der Kompatibilismus mit einem
starken Begriff von Freiheit und Kontingenz nicht vertraglich ist:“ (Oliver
Wintzek 2017, 25)

Wenn Gott neuplatonisch als der ewig in sich Ruhende und aristotelisch
in Kausalitatskategorien Handelnde gedacht werde, so Wintzek weiter, gehe
das spezifisch Christliche des Gottesbildes verloren (Oliver Wintzek 2017,
33-34), ndmlich dass ein freier Gott mit freien Menschen interagiert. Ange-
sichts dessen beklagt Wintzek das traditionelle Misstrauen der Theologie
gegeniiber der Kontingenz und pladiert fiir eine Alternative: ,Dem hier

328

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

herrschenden Misstrauen, unter Zulassung radikaler Kontingenz geschédhe
der Souverinitat Gottes Abbruch, hitte ein Zutrauen in die Kontingenzfa-
higkeit Gottes gegeniiber gestellt zu werden: Statt die selbsturspriingliche
Freiheit teleologisch zu unterminieren und eternalistisch zu verunmogli-
chen, und als Folge daraus menschliches Leid in den souverdnen Gottes-
plan rechtfertigend zu integrieren und damit ebenso Gottes Moralitdt un-
ertriglich zu verdunkeln, hitte eine denkbare und relevante theologische
Alternative zu treten. (Oliver Wintzek 2017, 148)

Nun ist Wintzek zunachst einmal darin zuzustimmen, dass das klassische
Bild Gottes als ewig unverdnderlich, allwissend und allmichtig dringend
einer Korrektur bedarf — es wurde bereits festgestellt. Und ebenso teile ich
Wintzeks Pladoyer fiir einen starken, libertaristischen Begriff der mensch-
lichen Freiheit. Jedoch kritisiert Wintzek (wie Nicolai Hartmann) nicht
nur den Determinismus Gottes, sondern auch den der Natur. Und da
uberschreitet er die Kompetenzen der Geisteswissenschaft. Der naturwis-
senschaftliche Determinismus, der letztlich ein Erbe der Stoa ist (!), ist
eine Methode, fir die sich die Naturwissenschaften autonom entschieden
haben. Wohlgemerkt eine Methode, kein Ergebnis. Naturwissenschaften
konstruieren die Welt so, als ob sie ausschliefllich von Ursache-Wirkungs-
Zusammenhéngen bestimmt und daher vollstindig determiniert sei. Und
sie kommen damit zu vielen sehr brauchbaren Ergebnissen. Umgekehrt
kommen Philosophie und Theologie, die als Geisteswissenschaften die Welt
so konstruieren, als ob es in ihr ausschliefSlich Freiheit und Verantwortung
gibe, gleichermaflen zu wichtigen und hilfreichen Erkenntnissen. Das ist
ihre autonom gewahlte Methode, in die die Naturwissenschaften nicht
hineinzureden haben.

Die Rede von Gott, die Wintzek problematisiert, macht nur in diesem
zweiten Kontext Sinn. In der Perspektive der Naturwissenschaften hat sie
keinerlei Bedeutung. Was Wintzek zurecht kritisiert, dass Gott und seine
Fiirsorge seit der Stoa mit einem durchrationalisierten Plan verbunden
werden, der sich seinerseits in den Naturgesetzen manifestiert, ist deswe-
gen ein stoischer und christlicher Kategorienfehler: Theoreme der geistes-
wissenschaftlichen Erste-Person-Perspektive (Gott, Freiheit) werden mit
Theoremen der naturwissenschaftlichen Dritte-Person-Perspektive (Natur-
gesetze, Teleologie, Determination) vermischt. Ein absolutes No-Go. Wird
jedoch die Eigenstdndigkeit der beiden Perspektiven und ihrer je eigenen
Sprachspiele respektiert, haben naturwissenschaftliche und geisteswissen-
schaftliche Theoreme gleichermaflen ihre Berechtigung. Voraussetzung ist
eine konstruktivistische Erkenntnistheorie, die den traditionellen Realis-

329

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

mus iiberwindet. Dass die Stoiker noch keinen Konstruktivismus kannten,
ist ihnen ebenso wenig vorzuwerfen wie der frithchristlichen Theologie.
Heute jedoch ist eine vor- oder nicht-konstruktivistische Theorie schlicht
nicht mehr vermittelbar.

Ohne es so pointiert erkenntnistheoretisch zuzuordnen, ist eine saube-
re Unterscheidung der beiden Perspektiven exakt das Plidoyer von Julia
Knop. So beginnt Knop mit der niichternen Feststellung, dass heute nie-
mand mehr die Idee einer gottlichen Vorsehung braucht, um irgendwelche
natiirlichen oder geschichtlichen Vorgénge zu erkldren - dazu geniige der
Verweis auf innerweltliche Ursachen (Julia Knop 2017, 49). Ein derartiger
Verweis nutzt die Erklarungsmuster der Dritte-Person-Perspektive der em-
pirischen Wissenschaften.

Umgekehrt wird dann aber auch das, worauf die Gottesvorstellung zielt,
von Paradigmen der Dritte-Person-Perspektive befreit. Denn die Rede von
einer gottlichen Vorsehung zielt ja auf die Stirkung des menschlichen
Selbst- und Verantwortungsbewusstseins — und das erreicht sie gut ohne
Rekurs auf eine Teleologie allein mit dem Verweis auf die Person Gottes
(Julia Knop 2017, 49). Denn hier geht es einzig um den Glauben an eine
letzte Sinnhaftigkeit und Gutheit der Welt und des Lebens trotz aller blei-
benden Widerspriichlichkeiten. Nicht umsonst ist der existenzielle Ort der
biblischen Schépfungserzdhlungen die Theodizeefrage. Aus der Dritte-Per-
son-Perspektive sehen wir Werden und Vergehen, Leben und Sterben, Ge-
deihen und Zerstdrung. Aber nur aus der Erste-Person-Perspektive konnen
wir entscheiden, ob wir darin wie der Sisyphos von Albert Camus pure
Absurditat oder eben doch einen Funken Sinn und Liebe erkennen wollen.
Im Sinne dieser zweiten Alternative kdnnte man dann sagen: ,,Es geht nicht
um einen gottlichen Masterplan, der alles Weltgeschehen in toto rechtferti-
gen konnte. Es ist keine von Ewigkeit her bestehende Weltstrategie gemeint,
die nur noch- zum Austrag kommen muss. Es geht vielmehr darum, eine
personale Teilhabe des Gott in Freiheit zugewandten Menschen an seinem
gottlichen Leben zu beschreiben (Julia Knop 2017, 54)

Georg Essen macht in diesem Kontext den biblischen Begriff des Bundes
stark. Mit ihm kann er das Moment der Freiheit Gottes wie auch der Frei-
heit der Menschen fassen und in Verbindung setzen. ,Bund® ist ein Begriff
der Erste-Person-Perspektive, denn ein Bund vereinbart Anspriiche, die die
BundesgenossInnen aneinander richten. Naturwissenschaftlich ist der Be-
griff hingegen bedeutungslos. Wer vom Bund redet, setzt eine libertarisch
verstandene Freiheit voraus: ,Die im Begriff des ,Bundes’ festgehaltene
Deutung der Geschichte als das Kommerzium zwischen der freilassenden

330

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes

Freiheit Gottes und der freigelassenen Freiheit des Menschen fiihrt wiede-
rum zu einem theologischen Begriff von Geschichte als Ort intersubjektiv
verbindlicher Praxis, in der der individuierende Blick des einen Gottes den
Menschen in eine Freiheit ruft, die Verantwortung bedeutet fiir sich und
fir den Néchsten” (Georg Essen 2007, 390) Essen zieht daraus Folgen
fur die theologische Rede von der Vorsehung (wenn man sie iiberhaupt
aufrecht erhalten will): ,Insofern haben wir die gottliche Vorsehung als
einen Akt der Selbstbegrenzung der gottlichen Freiheit zugunsten der ge-
schaffenen zu begreifen.” (Georg Essen 2007, 393)

Mit der sauberen Unterscheidung der beiden Erkenntnisperspektiven
und der konstruktivistischen Fundierung der Theologie erwichst also die
Moglichkeit, das gemeinsame biblische und philosophische Anliegen zu
verwirklichen, das sich in der Rede von der géttlichen Vorsehung verbirgt:
Eine Glaubensposition zu beschreiben, die die Gutheit der Welt und des
Lebens bekennt und in allen Absurdititen und Widerspriichlichkeiten
einen Sinn zu erkennen und zu leben versucht. Zugleich erdfinet eine kon-
struktivistische Theologie die Moglichkeit, die Rede von der Unbegreiflich-
keit und Geheimnishaftigkeit Gottes klarer zu verorten. Sie ist in keinerlei
Weise eine Kapitulation vor den naturwissenschaftlichen Anspriichen an
Exaktheit und Prézision, sondern eine zwingende Konsequenz der Kon-
textualisierung der Gottesrede wie auch der Rede von Freiheit und Verant-
wortung in der Erste-Person-Perspektive.

Damit 16st sich die Theodizeefrage nicht auf, kann aber besser eingeord-
net und vor allem vernehmbarer zur Sprache gebracht werden. Wéhrend
die (vorkonstruktivistische) stoische Teleologie das Leid entweder als fiir
das iibergreifende Ganze niitzlich oder als fiir den Menschen padagogisch
wertvoll erklart, lasst die Bibel das herausgeschriene ,warum?“ Jesu (Mk
15,34) stehen und schweigt dazu - anders als die Umstehenden, die fiir das
s,warum?“ eine Erklarung suchen und ins Handeln kommen wollen.

So gesehen ginge es darum, von der Vorsehung und erst recht vom Plan
Gottes hochst bescheiden und zuriickhaltend reden (wenn tiberhaupt);
den Plan Gottes nicht naher zu bestimmen, sondern als unerforschliches
Geheimnis offenzuhalten; den Glauben an Gottes Gilite immer als einen
Glauben in den bleibenden Widerspriichlichkeiten des Lebens zu kenn-
zeichnen; und dem Schrei der Leidenden eine Stimme zu geben und nicht
durch den Verweis auf den Auferstehungsglauben zu iibertonen.

In diesem Kontext gewinnt eine moderne, erdverbundene Kreuzestheo-
logie, die das Leid der Welt in die Dunkelheit Gottes hineinhalt, eine
neue und tiefere Bedeutung. Nicht umsonst verweist die Markuspassion

331

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

mit der Finsternis von der sechsten bis zur neunten Stunde zuriick auf die
erste Schopfungserzahlung. Was dort am ersten Schopfungstag grundgelegt
wird, dass am Tag Licht ist und Finsternis in der Nacht, wird im Augenblick
des Sterbens Jesu auf den Kopf gestellt. Die ganze Schopfung leidet mit
dem Gottessohn — und der Gottessohn mit der gesamten Schopfung. Die
christliche Kunst hat diesen Gedanken immer lebendig gehalten, sei es,
indem sie Sonne und Mond i{iber den Armen des Gekreuzigten darstellt,
sei es, indem sie das Kreuz als Lebensbaum gestaltet. Der Lebensbaum
ist ein uraltes Symbol fiir die géttliche Schopfungsordnung, viel élter als
Judentum und Christentum. Wenn der Lebensbaum seit der frithen Kirche
als Kreuz Christi gestaltet und besungen wird, dann wird in ihm dem Leid
der gesamten Schopfung Ausdruck verliehen und es mit dem Leid des
Gottessohnes untrennbar verbunden. Konsequenter lasst sich die Rede von
der Vorsehung Gottes nicht relativieren.

Und die Tiere bzw. die nichtmenschlichen Lebewesen insgesamt? Wenn
die Betonung auf der individuellen Erschaffung durch einen liebenden
Gott liegt, gibt es keinen Grund, sie als AdressatInnen der géttlichen Fiir-
sorge auszuschlieffen. Das einzige dafiir in Stellung gebrachte Argument
konnte die Aloga-These sein.

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und
Christusbeziehung

Unverédndert steht die Aloga-These bei vielen Menschen wie eine Eins. Sie
erfreut sich hoher Beliebtheit und ist gleichsam das scharfste , Aber® der
Anthropozentristinnen gegen jene, die Tiere, Pflanzen und Okosysteme
besser stellen wollen. Die von Darwin ausgel6ste ,biologische Krankung
des menschlichen Narzissmus® (Sigmund Freud 1917, 4) sitzt offensichtlich
bei Vielen noch immer sehr tief. Angesichts dessen erscheint die Tendenz
vieler Kirchenviter, auch oder sogar ganz besonders kleine, unscheinbare
Tiere zu wiirdigen und die steile Scala naturae der Stoa abzuflachen, in
einem neuen Licht. Sie ist ein deutliches Signal gegen den Mainstream und
seine starken Vorbehalte. Und doch bedeutet sie wie mehrfach erwahnt
keine grundlegende Infragestellung der Aloga-These. Diese soll im Folgen-
den in einem ersten Schritt verhaltensbiologisch geleistet werden. Dabei
ist evident, dass wir in der Tierbeobachtung gegeniiber der Antike enorme
Fortschritte gemacht haben. Dennoch stofien wir auf einen modernen Dis-
put um die Aloga, der dem antiken an Intensitdt kaum nachsteht.

332

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

Theologisch ist die Aloga-These durch die Kirchenviter mit dem Theo-
rem vom inkarnierten gottlichen Logos, Jesus Christus, verbunden worden.
Nun ist diese Verbindung an sich kein Problem, denn es liegt auf der
Hand, dass die beiden Kernaussagen des christlichen Glaubens, die Schop-
fungslehre und die Erlosungslehre, in Relation zueinander gesetzt werden
miissen. Die hier zu verhandelnde Frage ist jedoch, ob die traditionelle
Reduktion der Inkarnation auf die Menschwerdung Gottes, die mit der
exklusiven Vernunftfdhigkeit des Menschen begriindet wird, angemessen
ist. Diese Frage, der im zweiten Abschnitt nachgegangen werden soll, ver-
scharft sich, wenn die Tiere eben nicht mehr als Aloga qualifiziert werden
kénnen.

Schliefdlich muss nach den zur Inkarnation des Logos passenden Vor-
stellungen einer Auferweckung von den Toten gefragt werden. Klassisch
sind nichtmenschliche Geschopfe von dieser ausgeschlossen worden - der
Stoa folgend, aber entgegen dem biblischen Zeugnis. Es ist zu priifen, ob
unter den Rahmenbedingungen einer erneuerten Christologie auch hierfiir
neue Perspektiven gedffnet werden konnen.

6.2.1 Ethologisch

Nernunft® ist nicht erst im Kontext moderner Kognitionsforschung ein
Containerbegriff. Er ist es bereits zu Zeiten der Stoa. Woran man Vernunft-
begabung oder Vernunftlosigkeit festmacht, ist schon damals eine strittige
Frage. Beim Durchgang durch die antike Philosophie und die frithchristli-
che Theologie haben wir gesehen, wie vielfiltig und verschieden die Krite-
rien sind, an denen Vernunft verifiziert oder falsifiziert wird.

Im Folgenden werde ich die Frage darauf beschranken, wie viel ,prakti-
sche Vernunft® Tiere haben, also wie viel ,Moralitit“ ihnen zugesprochen
werden kann. Diese Frage erldutere ich an Hand der Uberlegungen drei-
er renommierter Antagonisten: Michael Tomasello, der die Unterschiede
zwischen Menschen und Tieren stark macht und letztlich eine sanfte
»Aloga-These® vertritt. Frans de Waal, der die Gemeinsamkeiten zwischen
Menschen und Tieren betont und die ,Aloga-These® auch im unscheinba-
ren Kleid Tomasellos bestreitet, Tiere jedoch nicht als moralische Wesen
bezeichnen will. Und Marc Bekoff, der de Waals Thesen noch pointierter
vertritt und die Einordnung mancher Tiere als moralische Wesen eindeutig
bejaht.

333

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Einig sind sich alle drei, dass die Frage nach tierlicher Moralitit mehrere
Teilfragen hat:

(1) Haben manche Tiere Empathie, das heifdt sind sie in der Lage, sich in
die Gefiihle anderer Individuen einzufiithlen und mit ihnen mitzufiih-
len?

(2) Haben manche Tiere ein (noch relativ rudimentires) Ethos und damit
zwangslaufig auch ein gewisses ,Unethos’, das heifst kénnen sie einan-
der absichtsvoll schaden und helfen?

(3) Besitzen einige Tiere eine theory of mind, das heifSt konnen sie sich ge-
danklich vorstellen, was andere Individuen denken oder beabsichtigen,
und damit deren Verhalten in ihrer eigenen Vorstellung antizipieren?

(4) Haben einige Tiere eine geteilte Intentionalitdt oder Wir-Intentionali-
tat, das heifSt konnen sie dergestalt kooperieren, dass sie dabei ein ge-
meinsames Ziel verfolgen und zu dessen Erreichung unterschiedliche
Rollen ausiiben?

(5) Haben einige Tiere womdglich einen Gerechtigkeitssinn, das heif3t
kénnen sie eine Vorstellung von Lohn und Strafe sowie von deren Pro-
portionalitat zu erbrachten Leistungen oder Schadigungen entwickeln?

(6) Und haben einige dieser Tiere womdglich eine umfassendere Gerech-
tigkeitsvorstellung, die die komplexen Wechselbeziehungen vieler Indi-
viduen iiber lange Zeitraume bilanziert und eine ausgeglichene Bilanz
anstrebt?

Vereinfacht gesagt setzen die Fahigkeiten der spateren Stufen jene der frii-
heren Stufen voraus. Was die ersten zwei Fahigkeiten angeht, sind sich alle
drei Forscher einig, dass zahlreiche sozial lebende Tiere iiber sie verfiigen.
Michael Tomasello fasst die zwei Fahigkeiten unter dem Oberbegriff des
saltruistischen Helfens zusammen (Michael Tomasello 2016, 1-3). Es ist
durch Mitgefiihl, Wohlwollen und Fiirsorge gekennzeichnet und stellt eine
Art ,Moralitdt der Sympathie“ dar (Michael Tomasello 2016, 7-8). Diese
Form der Moralitét speist sich — wie der Name andeutet — aus Gefiihlen
und nicht aus rationalen Uberlegungen und richtet sich vor allem auf jene
Individuen, die einem sympathisch sind.

Von der Moralitdt der Sympathie unterscheidet Tomasello die Moralitat
der Fairness im umfassenden Sinn, die auf wechselseitige Zusammenar-
beit auch unter Distanzierten zielt und diese nach den Maf3stiben von
Gerechtigkeit und Gleichheit durch Abmachungen zu gestalten sucht. Die-
se sei zwangsldufig hochkomplex und héchstwahrscheinlich (1) auf den
Menschen beschrankt (Michael Tomasello 2016, 2). Denn im Begrift der

334

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

Fairness gehe es um die Herstellung einer Balance, die erstens auch Schuld,
Beschdmung und Strafe einschliefit, zweitens die komplexen Beziehungen
innerhalb einer Gruppe beriicksichtigt und drittens eine bewusst wahrge-
nommene Verpflichtung bedeutet: Du sollst das tun und jenes lassen! Fiir
eine umfassende Gerechtigkeitsvorstellung, so Tomasello, brauche es die
Fahigkeiten der Stufen (3) bis (6) — und die finde er bei Tieren zumindest
nicht eindeutig.

Ontogenetisch habe diese Einzigartigkeit des Menschen damit zu tun,
dass nur er eine komplexe Rollenverteilung bei der Jagd entwickeln musste,
um erfolgreich zu sein und tiberleben zu kénnen (Michael Tomasello 2016,
4). Denn er sei das einzige Lebewesen, das (vor Sesshaftwerdung und
Ackerbau der neolithischen Revolution) auf grofie Fleischmengen angewie-
sen ist, aber nicht iiber die Kérpermerkmale verfiigt, dieses Fleisch ohne
Werkzeuge und komplexe Kooperation zu erjagen. Die meisten gemeinsam
jagenden Beutegreifer seien hingegen korperlich so gut ausgestattet, dass
es geniige, wenn sie alle gleichzeitig versuchen, die Beute zu reiflen. Sie
brauchten keine Wir-Intentionalitdt verteilter Rollen, um erfolgreich zu
sein. Zugleich sei die Beute in der Regel so grof3, dass fiir alle an der Jagd
Beteiligten genug Nahrung abfalle und die Frage der Verteilungsgerechtig-
keit nicht auftauche. Schimpansen wiederum, die einzigen gemeinsam ja-
genden Menschenaffen, wiirden Fleisch nur als Zubrot nutzen, wahrend ihr
sattigendes Hauptnahrungsmittel Pflanzen seien (Michael Tomasello 2016,
26-28).

Menschen sind voneinander also viel abhéngiger als alle anderen sozial
lebenden Tiere, so Tomasellos ,Interdependenz-Hypothese®, und aus dieser
Abhingigkeit entwickelt sich eine Intensitit und Komplexitit der Koope-
ration wie bei keiner anderen Spezies. Wahrend bei Menschenaffen die
treibende Kraft zur Kooperation der Wettbewerb sei - einige Individuen
kooperieren, um den Wettbewerb gegen andere zu gewinnen - und die
Koalitionsbildung vor allem auf Sympathie beruhe, wiirden Menschen um
der Kooperation und des Erhalts von sozialen Beziehungen willen koope-
rieren (Michael Tomasello 2016, 26). Tomasello verweist auf David Hume,
der zwei Bedingungen fiir das Entstehen von Gerechtigkeitsvorstellungen
nennt: Erstens darf niemand in der Gruppe absolute Dominanz besitzen.
Und zweitens hiangen alle Gruppenmitglieder in elementaren Grundbe-
diirfnissen voneinander ab. Die zweite Voraussetzung, so Tomasello, sei bei
Menschenaffen nicht gegeben (Michael Tomasello 2016, 37-38).

Wihrend es fiir den Bereich der Tauschgerechtigkeit noch zu wenige
Experimente mit Menschenaffen gibt, siecht Tomasello fiir den Bereich

335

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

der Verteilungsgerechtigkeit deutliche Hinweise, wenn auch noch keinen
vollstaindigen Beweis (!) dafiir, dass Menschenaffen keine Gerechtigkeits-
vorstellung haben:

- Beim sogenannten Ultimatum-Spiel wird einem ersten Akteur ein Gut
zur Verfliigung gestellt, von dem er einen Teil einem zweiten Akteur
anbieten muss. Lehnt dieser den ihm angebotenen Teil ab, weil er ihm
zu gering scheint, muss auch der erste Akteur auf seinen Teil verzichten,
und beide gehen leer aus. Nimmt der zweite Akteur das Angebot hinge-
gen an, so erhdlt er dieses und der erste Akteur den Rest. Im Unterschied
zu Menschen akzeptieren die zweiten Akteure bei Schimpansen und
Bonobos jedes Angebot, das groler als null ist, wihrend Menschen sehr
ungerechte Angebote ablehnen (Michael Tomasello 2016, 32-33).

- Auch soziales Vergleichen scheint bei Menschenaffen nicht vorhanden:
Schimpansen lehnen es nicht ab, wenn sie schlechtere Nahrung bekom-
men als ihre ArtgenossInnen, wohl aber, wenn sie schlechtere Nahrung
bekommen als gewohnt. Sie vergleichen die Nahrung, nicht deren Vertei-
lung auf die Individuen (Michael Tomasello 2016, 33 in Replik auf ein
Experiment von Sarah F. Brosnan 2006). Ebenso empdren sich Schim-
pansen und Bonobos nicht, wenn der menschliche Versuchsleiter ihnen
ungleiche Mengen an Nahrung zuteilt, wohl aber, wenn er die besseren
Stiicke zuriickhélt und nicht an die ArtgenossInnen austeilt. Tomasello
schliefdt daraus, dass Menschenaffen Mitgefiihl und ,social anger” emp-
finden, aber keine Vorstellung von etwas haben, das man verdient hat
und das einem daher geschuldet ist (Michael Tomasello 2016, 34).

»There is thus no solid evidence that great apes have a sense of fairness
in dividing resources, and much evidence that they do not” (Michael
Tomasello 2016, 33) Man bemerke die Vorsicht Tomasellos vor vorschnellen
Urteilen. Er sagt nicht, dass Menschenaffen keinen Gerechtigkeitssinn ha-
ben, sondern nur, dass in der Evidenz wenig dafiir und viel dagegen spricht.
Einen Spalt breit lasst er die Tiir offen.

Soweit Tiere eine Reziprozitit des gegenseitigen Helfens praktizieren,
geschieht dies nach Tomasello hochstwahrscheinlich allein aus Sympathie
und nicht durch Ableitung des Handelns aus Vorstellungen von Gerechtig-
keit. Sympathie ist eine notwendige, jedoch keine hinreichende Vorausset-
zung von Gerechtigkeit. Hinzukommen miisse eine wenigstens implizite
Zustimmung oder Abmachung iiber die gegenseitige Hilfe. , The key point
for current purposes is that great ape patterns of reciprocity on the behavi-
oral level are underlain not by any kind of implicit agreement or contract

336

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

for reciprocity, much less by any kind of judgments of fairness or equity,
but only by interdependence-based sympathy operating in both directions.”
(Michael Tomasello 2016, 25)

Ein relativ hoch entwickeltes Beispiel, das noch immer der Mitleidsmoral
zuzuordnen ist, beschreibt Judith Benz-Schwarzburg so: ,Ratten befreiten
in einem Experiment in einer Rohre gefangene Artgenossen. Sie &ffneten
demgegeniiber keine Rohren, die leer waren oder nur Gegenstidnde enthiel-
ten. Lockte eine zweite Rohre mit einem Stiick Schokolade, dann 6ffne-
ten sie beide Rohren und teilten typischerweise die Schokolade mit dem
befreiten Tier. Auch Ratten reagieren also prosozial auf die Notlage von
Artgenossen, was auf biologische Wurzeln empathisch motivierten Helfens
hindeutet.* (Judith Benz-Schwarzburg 2015, 246-247)

Der Clou ist jedoch: Obgleich Tomasello die tierlichen Fahigkeiten im
grofiten Ausmafd wertschdtzt, das innerhalb der Moralitdt der Sympathie
moglich ist, verbleibt er letztlich im Geltungsbereich der Aloga-These:
Tiere haben keine Rationalitdt. Thre Moralitdt wird allein auf Emotionen
begriindet, nicht auf Gedanken und Uberlegungen. So weit sind auch kon-
ziliante Stoiker und Kirchenviter gegangen.

Frans de Waal hingegen sieht zumindest bei einigen besonders intelligen-
ten und sozialen Tierspezies eine Moral, die Uberlegungen und Kalkiile
einschliefit. De Waal méchte mit der stoischen These aufrdumen, das Gute
im Menschen sei das ,Humane®, allein dem Menschen gegebene Verniinfti-
ge, und das Bose im Menschen sei das ,Tierische®, Emotionale, das durch
Kultur gezdhmt werden miisse (Frans de Waal 2006, 9). Gemaf3 dieser
»Fassadentheorie® seien Moral und Kultur eine hauchdiinne Fassade, die
die wilde, grausame Natur {iberdeckt, aber unter Druck schnell zusammen-
bricht (Frans de Waal 2006, 34-36 und 2008, 25-35). Noch bei Konrad
Lorenz und vielen VertreterInnen der Soziobiologie sieht de Waal genau
diese Theorie am Werk, gemaf3 der die Vernunft die Triebe beherrschen
miisse und die Kultur die Natur (Frans de Waal 2006, 9). Dagegen habe
Charles Darwin angenommen, dass die Humanitdt natiirlich und die Mo-
ral evolutiondr entstanden sei. Evolutionsbiologisch seien Gut und Bose
gleichurspriinglich: ,Wenn Tiere Feinde haben kénnen, dann kénnen sie
auch Freunde haben; wenn sie einander tduschen konnen, dann kénnen sie
auch ehrlich sein; und wenn sie boshaft sein konnen, dann konnen sie auch
freundlich und altruistisch sein” (Frans de Waal 2000, 31). Uberhaupt habe
das stoische Paradigma im Kontext der Evolutionstheorie zwei grofie Pro-
bleme: Erstens untergrabe es deren Erklarungskraft, weil es Vernunft und
Moral keinen evolutiondren Ursprung zutraue. Und zweitens identifizierten

337

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

die modernen ,,Stoiker” wie Lorenz und die Soziobiologie keine alternative
Quelle, aus der die Moral entstehen konnte. Im Gegensatz dazu vertritt de
Waal die These, ,dass Moralitit keineswegs mit dem Menschen beginnt
und, anders als wir vielleicht denken, keine ausschliefflich menschliche
Errungenschaft ist.“ (Frans de Waal 2015, 12)

Ein erheblicher Unterschied zwischen de Waal und Tomasello betriftt
das ,Material® zur Beobachtung tierlichen Verhaltens. Wahrend sich Toma-
sello hauptsdchlich auf menschlich konstruierte (und damit methodisch
stark anthropozentrische!) Experimente mit Tieren beruft, zieht de Waal
vor allem Beobachtungen von Tieren im Freigehege oder in der freien
Wildbahn heran, die ohne menschlichen Einfluss interagieren. Das ist ein
grundlegend anderes Setting. Aus Beobachtungen menschlichen Verhaltens
wissen wir, dass Menschen sich gerade in moralischen Fragen weitaus
differenzierter verhalten, wenn sie in einer realen Konfliktsituation stehen,
als wenn man sie in einem Gedankenexperiment befragt oder wie im
Ultimatum-Spiel in kiinstliche Situationen hineinstellt. Zwar haben auch
Freilandbeobachtungen ihre Begrenzungen, denn man kann nicht mit der-
selben Priazision auf das schlieflen, was in den Kopfen der Tiere vorgeht,
wie bei konstruierten Experimenten. Dennoch darf man deren ,anthropo-
zentrischen Bias“ nicht vernachldssigen: ,Wenn Menschenaffen [...] unter
ihresgleichen getestet werden, schneiden sie bedeutend besser ab, und in
der freien Wildbahn achten sie darauf, was ihre Artgenossen wissen bezie-
hungsweise nicht wissen.” (Frans de Waal 2015, 43)

Auch de Waal sieht die Empathie als eine notwendige Bedingung fiir
Moral an (Frans de Waal 2006, 238-246 und 2008, 43-48): Die Fahigkeit,
sich in die Gefiihle anderer hineinzuversetzen, ist eine Moglichkeitsbedin-
gung fiir die Entwicklung der Goldenen Regel und damit von irgendeiner
Art von Ethos. Diese Féahigkeit zur Empathie ist in sehr frithen Strukturen
des Gehirns angesiedelt und in einfacher Form bei allen Tieren vorhanden
(Imitation, korperliches Mitleiden, Ubertragung von Emotionen).

Dass bereits eine rein emotional fundierte Mitleidsmoral zu enorm hoch-
stehenden Verhaltensweisen fiithren kann, ldsst sich an einem Beispiel bei
Schimpansen zeigen: Verwandte, aber auch nicht-verwandte méannliche
sowie mit der verstorbenen Mutter befreundete weibliche SchimpansInnen
adoptieren verwaiste Junge. Fiir ein derartiges Verhalten gibt es zumindest bei
den Nichtverwandten keinerlei erkennbaren Eigennutz. Das Verhalten ist
also sehr altruistisch (Christophe Boesch et al. 2010, 1-6). Es setzt aber noch
keine Gerechtigkeitsiiberlegungen voraus und ist prinzipiell ohne kalkulie-
rendes Denken und Uberlegen der handelnden Schimpansen erklirbar.

338

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

Doch wie steht es um die héhere Moral, die Tomasello {ibereinstimmend
mit de Waal Gerechtigkeitsmoral nennt? Forschungen zu dieser Frage gibt es
erst seit Beginn des 21. Jahrhunderts. Ein zumindest einfacher Gerechtig-
keitssinn ist bei Hunden nachgewiesen. Werden nach einem Training alle
Hunde fiir die gleiche Leistung gleich belohnt, sind alle zufrieden. Werden sie
alle trotz ihrer Leistung nicht belohnt, sind sie ebenfalls zufrieden - diese
Entscheidung gestehen sie dem menschlichen Trainer zu, denn sie kooperie-
ren mit ihm aus einer intrinsischen Motivation und aus Freude an der
Kooperation. Werden jedoch einige Hunde belohnt und andere nicht, dann
verweigern die Nichtbelohnten tagelang jegliche Kooperation. Eine so evi-
dente Ungerechtigkeit lassen sie selbst dem menschlichen Rudelfiihrer nicht
durchgehen (Frans de Waal 2008, 64-68; Friederike Range et al. 2009).

Ein umfassenderes Ethos der Gerechtigkeit und Reziprozitit entsteht
nach de Waal vor allem dort, wo die beiden zentralen Ressourcen des
Zusammenlebens geteilt werden miissen: Nahrung und Sexualitit. Je weiter
das Gedachtnis eines Tieres zuriickreicht, umso umfassender lassen sich Bi-
lanzen des Gebens und Nehmens aufstellen, und umso differenzierter lasst
sich erinnern, wer wieviel gegeben und wer wieviel empfangen hat. Damit
entsteht das, was de Waal ,reziproken Altruismus® nennt (Frans de Waal
2000, 37): Geben und Nehmen miissen nicht mehr im selben Moment
erfolgen, sondern kénnen weit auseinander liegen. Und sie konnen weite
Umwege iiber viele Individuen gehen. A gibt B, B gibt C, C gibt D... und
irgendwann gibt D etwas an A (Frans de Waal 2006, 257-294 und 1997,
31-37).

Aber wehe, wenn die Bilanz von Geben und Nehmen fiir ein Individuum
auf lange Sicht nicht ausgeglichen ist. Wenn es also viel empfangt, aber
wenig gibt. Dann kommt es zu einschneidenden Sanktionen. Es entsteht
das Bediirfnis der anderen nach Vergeltung. Affen merken sich alles und
vergelten alles. Dem, der das Ethos der Gerechtigkeit nicht achtet, wird
das Teilen von Nahrung und Zartlichkeit konsequent verweigert. Man gibt
ihm nichts mehr, und man will von ihm auch nichts mehr nehmen. Um
der Gerechtigkeit willen sind Menschenaffen bereit, eigene Nachteile in
Kauf zu nehmen. Anders als ihre menschlichen Verwandten setzen sie
Wirtschaftssanktionen ohne Riicksicht auf eigene Nachteile durch.

Neben Sanktionen, die meist einhellig von der ganzen Gruppe verhiangt
werden, konnen Autorititspersonen der Gruppe durch Schlichtung zur
Sicherung der Gerechtigkeit beitragen. Gelingt ihnen die Schlichtung, stei-
gert das ihre Autoritit weiter (Frans de Waal 2000, 47). Denn: ,,Ohne jeden
Zweifel wachsen préskriptive Regeln und ein Gefiihl fiir Ordnung aus einer

339

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

hierarchischen Organisation, in der der Untergeordnete stindig auf den
Dominanten achtet.” (Frans de Waal 2000, 118) Damit Fithrungspersonlich-
keiten die Gerechtigkeit auch wirklich fordern, erkennen Rudel nur solche
Personlichkeiten an, die absolut unparteiisch sind und sich bevorzugt um
die Schwachen kiimmern (Frans de Waal 2006, 119-120). ,Ein gerechter
Fiihrer ist nicht so leicht zu finden, daher liegt es im Interesse der Gemein-
schaft, ihn so lange wie moglich an der Macht zu halten. (Frans de Waal
2000, 164)

Weil Menschenaffen wesentlich flachere Hierarchien haben als Tieraffen,
steigt ihr ethischer Regelungsbedarf immens an (Frans de Waal 2006, 117).
In einer Monarchie gibt es weniger zu verhandeln als in einer Demokratie
- so kennen wir es auch im menschlichen Bereich. Die Fahigkeit zum diffe-
renzierten Verhandeln ethisch relevanter Streitpunkte und die Realisierung
flacher Hierarchien gehen also Hand in Hand.

Die Ethologie gibt iiblicherweise vier Komponenten oder ,Ingredienzen®
als notwendige Bedingungen fiir Moralitat an (Jessica C. Flack/ Frans B.M.
de Waal 2000, 22; vgl. Sarah F. Brosnan 2006, 168):

- Sympathiebezogene Komponenten: Bindung, Hilfeleistung und emotio-
nale Ansteckung; erlernte Anpassung an und besondere Behandlung von
Behinderten und Verletzten; die Fahigkeit zum mentalen Platztausch
(kognitive Empathie)*.

- Normbezogene Komponenten: Priskriptive soziale Regeln; Internalisie-
rung von Regeln und Vorwegnahme von Bestrafung*; ein Gefiihl der
sozialen Regelhaftigkeit und der Erwartung, wie man behandelt werden
sollte*.

- Gegenseitigkeit: Konzept des Gebens, des Handels und der Rache; mo-
ralistische Aggression gegen Verstofle gegen die Regeln der Gegenseitig-
keit.

- Miteinander auskommen: Friedensstiftung und Konfliktvermeidung;
Sorge fiir die Gemeinschaft und Aufrechterhaltung guter Beziehungen*;
Entgegenkommen widerstreitender Interessen durch Verhandlungen.

Besonders in den mit einem Sternchen* gekennzeichneten Bereichen -
also kognitive Empathie, Verinnerlichung von Regeln, Erwartung gerechter
Behandlung und Sorge um die Gemeinschaft — scheinen sich die Menschen
erheblich weiter entwickelt zu haben als die meisten anderen Tiere, so
Flack und de Waal. Im Umbkehrschluss bedeutet dies jedoch auch, dass
manche Tiere beachtliche Potenziale aller vier Komponenten der Moralitét

340

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

besitzen. Zugleich gibt de Waal zu, dass es ihm widerstrebt, Schimpansen
als ,,moralische Wesen" zu bezeichnen (Frans de Waal 2015, 31).

Einer der ersten Forscher neben Frans de Waal, der sich den Gerechtig-
keitsvorstellungen von Tieren gewidmet hat, ist Marc Bekoff. Er nennt sie
swild justice®, wilde Gerechtigkeit. Sein spezifischer Fokus liegt auf dem
Spielverhalten von Tieren, denn ,wenn wir Gerechtigkeit und Moral als
soziale Regeln und Erwartungen definieren, die Unterschiede zwischen
Individuen ausgleichen, um die Harmonie in der Gruppe zu gewahrleisten,
dann beobachten wir genau das, wenn Tiere miteinander spielen (Marc
Bekoff 2008, 114) Spielsignale sind besonders ehrliche Signale, es kommt
sehr selten zu Betrug. Sie offenbaren Vertrauen und Empathie, Entschuldi-
gung und Vergebung, Fairness und Kooperation, Freude und Ehre (!).

Moralitit offenbart viele Ahnlichkeiten zum Spielen. In beiden Fillen
geht es um eine willentliche Aktivitdt nach Regeln, die von den Teilneh-
menden gekannt und verstanden werden miissen (Marc Bekoff/ Jessica
Pierce 2009, 456-457). So ist bei Kaniden genau geregelt, wie stark man
beiflen darf, dass sexuelle Avancen verboten sind und Dominanzverhalten
auf ein Minimum reduziert werden muss. Spielen ist auflerdem eine frei-
willige Angelegenheit, die sofort endet, wenn offenkundig gegen die Fair-
ness-Regeln verstoflen wird. Neurowissenschaft und Verhaltensforschung
zeigen, dass Spielen im Gehirn mehr Flexibilitat und Lernfahigkeit bewirkt.
Wihrend des Spiels bewerten Spielende kontinuierlich die Absichten, die
Signale und die Einhaltung bestimmter Regeln der SpielkameradInnen
(Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, 459).

Spielverhalten betrifft nicht den Umgang mit materiellen Ungleichheiten
wie Futter und Sex, die der Schwerpunkt von Tomasellos und de Waals
Forschungen sind, sondern den Umgang mit Ungleichheiten des Verhal-
tens. Das hat zwei grofie Vorteile (Sarah F. Brosnan 2006, 167-168): Erstens
erweitert es den Umfang der Untersuchung und zeigt einen weiteren Be-
reich, in dem sich tierliche und menschliche Reaktionen auf Ungleichheiten
entwickelt haben konnen. Und zweitens bietet es einen Einblick in die
Art und Weise, wie Ungleichheitsiiberlegungen das Uberleben und die
Fortpflanzung eines Individuums direkt beeinflussen kénnen und zu einem
unmittelbaren Ziel der natiirlichen Selektion werden.

Spiele brauchen eine klare Zeichensprache, um als Spiel erkannt zu wer-
den. Kaniden verneigen sich voreinander, um ein Spiel zu eréffnen. Und
wenn sie beabsichtigen, den Mitspieler zu beiflen, verbeugen sie sich zuvor
nochmals, um das Missverstindnis zu vermeiden, es sei jetzt ein ernsthafter
Kampf (Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, 461). Sollte der Biss aus Versehen

341

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

zu stark gewesen sein, entschuldigen sie sich wiederum durch Verbeugen
(Marc Bekoft/ Jessica Pierce 2009, 465).

Besonders starke Wolfe, Hunde und Koyoten nehmen sich beim Spielen
bewusst zuriick, da exzessive Aggression von der Gruppe nicht toleriert
wird. Man fordert die betreffenden Individuen nicht mehr zum Mitspielen
auf, und wenn sie von selber dazukommen, horen die anderen das Spielen
auf. So tendiert Spielen zu einer fundamentalen Gleichheit: Korperliche
Dominanz oder Rangunterschiede werden fiir die Dauer des Spiels ausge-
blendet (was wir vom Menschen kennen, wenn Erwachsene mit kleinen
Kindern spielen). Spielen scheint also ein wichtiges Feld zu sein, um
Kooperation einzuiiben und soziale Vereinbarungen auszuhandeln (Marc
Bekoff 2006, 53; Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, 459.462). Und das nicht
nur fiir Kaniden, sondern auch fiir Ratten, Wallabies und viele andere Tiere
(Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, 463).

Das Spielverhalten hat direkte Konsequenzen fiir die Fitness der Indivi-
duen. Heranwachsende Kojoten, die wenig Lust zum Spielen haben oder
von Spielen ausgeschlossen werden, verlassen viel hdufiger das Rudel als
diejenigen, die daran beteiligt sind. Dabei betrdgt die Rate vorzeitiger Sterb-
lichkeit fiir Individuen, die im Rudel bleiben, 20 Prozent, fiir diejenigen,
die das Rudel verlassen, hingegen 55 Prozent — mehr als das doppelte
(Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, 468). Anscheinend gibt es einen direkten
Fitnesszusammenhang zwischen fairem Spielen und frithem Uberleben,
was dieses Verhalten sehr anfillig fiir Veranderungen durch natiirliche Se-
lektion macht. Nach Sarah F. Brosnan (2006, 167) ist dies der erste Beweis
fiir einen direkten Fitnesseffekt der Einhaltung oder Verletzung sozialer
Normen oder Standards.

Noch stérker als de Waal betont Bekoff die evolutionire Kontinuitat zwi-
schen tierlicher und menschlicher Moral. Das begriindet er unter anderem
mit dem Sparsamkeitskriterium. ,The principle of parsimony suggests the
following hypothesis: A sense of justice is a continuous and evolved trait.
And, as such, it has roots or correlates in closely related species or in species
with similar patterns of social organization.” (Marc Bekoff/ Jessica Pierce
2009, 456) Anders als de Waal diirfte Bekoff keine Probleme damit haben,
Schimpansen als moralische Wesen zu bezeichnen.

Ausdriicklich bezogen auf das Max-Planck-Institut Leipzig, dessen
Direktor Michael Tomasello ist, fasst Bekoft seine Position zusammen: ,,Of
course some people want to learn more about animals to make the case for
human uniqueness, usually claiming that humans are ,above’ and ,better’
than other animals. But the more we study animals and the more we learn

342

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

about ,them’ and ,us’ we frequently discover there is not a real dichotomy
or non-negotiable gap between animals and humans because humans are,
of course, animals. There is evolutionary continuity. Art, culture, language,
and tool use and manufacture can no longer be used to separate ,them’ from
,us’ [...]. Line-drawing can be very misleading especially when people take
the view that non-human animals are ,lower’ or ,less valuable’ than ,higher’
animals, where higher’ means human. In many ways ,we are them’ and ,they
are us” (Marc Bekoff 2006, 45) ,There is No Great Divide: Animals do
Think!” (Marc Bekoff 2006, 46)

Wie sind nun die drei Positionen zu bewerten? Zunéchst einmal fallt
auf, dass sich Tomasello, de Waal und Bekoff noch immer an stoischen
Unterscheidungen und Grenzziehungen abarbeiten. Und sie begriinden
ihre Uberlegungen wie schon ihre antiken Vorldufer mit Beobachtungen
tierlichen Verhaltens. Die stoische Methode war also prinzipiell sehr ziel-
fihrend - nur dass man die potenziellen Verfilschungen auf Grund der
unhintergehbaren methodischen Anthropozentrik eklatant unterschitzte.
Hier ist die moderne Naturwissenschaft erheblich vorsichtiger geworden.

Bei allen Differenzen positionieren sich Tomasello, de Waal und Bekoff
in vielen Punkten sehr dhnlich. Zunéchst einmal sind sie gemeinsam iiber-
zeugt, dass Moral sich evolutiondr entwickelt und bottom-up zu immer
groflerer Komplexitat entfaltet. Eine Moral der Sympathie erkennen sie
sehr vielen Tieren zu und machen damit deutlich, dass diese zumindest
iber einige grundlegende Elemente der menschlichen Moral verfiigen.
Auch die Bedeutung des sozialen Zusammenlebens fiir die Entstehung
und Weiterentwicklung von Moral heben alle drei klar hervor. Schlief3lich
stimmen sie darin iiberein, dass die Reflexion {iber Moral, also das, was
wir im Unterschied zum Ethos ,,Ethik® nennen, dem Menschen vorbehalten
ist. Ein Gerechtigkeits-Ethos mancher Tiere bezweifelt Tomasello allerdings
stark, wahrend de Waal es in engen Grenzen und Bekoff sogar umfangreich
annimmt.

Tomasello ist erkennbar bestrebt, die tierliche Moral ausschliellich auf
Emotionen zu begriinden - und die Rationalitit einer kalkulierten Ge-
rechtigkeitsvorstellung dem Menschen vorzubehalten. Diese relativ scharfe
Unterscheidung einer emotionalen Mitleidsmoral und einer rationalen Ge-
rechtigkeitsmoral ermdglicht es Tomasello zwar, vielen Tieren iiberhaupt
so etwas wie Moralitdt zuzuerkennen, und das ist ein entscheidender Fort-
schritt. Aber sein Diskurs erinnert doch stark an Zeiten, in denen man
Frauen nur eine Mitleidsmoral und allein Mannern eine Gerechtigkeitsmo-
ral zusprach - eine These, die die feministische Kritik der letzten Jahrzehn-

343

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

te iiberzeugend widerlegt hat. Bewusst oder unbewusst setzt Tomasello die
Tiere an jene Stelle, an der vor kurzem noch die Frauen standen.

In jiingster Zeit scheint Tomasello die Tiir fiir rationale Entscheidun-
gen von Tieren allerdings einen Spalt breit zu offnen: Menschenaffen
unterziehen Evidenzen, die ihre bisherigen Annahmen widerlegen, einer
eingehenden Priifung. Sie gehen also den Griinden fiir ihre Entscheidung
nach. Tomasello und seine KollegInnen nennen das ein ,rationales Monito-
ring“ des Entscheidungsprozesses (Cathal O'Madagain et al. 2022, 1971).
Menschen tun dies erst ab einem Alter von fiinf Jahren. Allerdings blei-
ben Menschenaffen gleichgiiltig, wenn Artgenosslnnen eine gegenteilige
Annahme duflern. Auf eine solche reagieren Menschen bereits ab drei
Jahren mit dem Bestreben nach einer Uberpriifung. Wihrend Menschen
also fiir Widerspruch der Peers sensibler sind, reagieren Menschenaffen auf
widersprechende physische Evidenzen achtsamer.

Trotz dieser vorsichtigen Anndherung Tomasellos an eine praktische
Vernunft von Tieren bleibt vor allem eine grundsitzliche Frage: Kann man
die Grenze zwischen einer Moralitdt der Sympathie und einer Moralitét der
Gerechtigkeit so klar und scharf ziehen, wie es Tomasello suggeriert? Sind
die Ubergiinge nicht zwangsliufig flieender, wie es vor allem de Waal be-
tont? Neurobiologisch gesehen besitzen alle Tiere mit einem Gehirn Struk-
turen des Denkens, Strukturen des Fiihlens und Strukturen, die ihrer beider
Verbindung herstellen. Und genau in diesen verbindenden Strukturen (bei
Sdugetieren einschliefSlich des Menschen der sogenannte prafrontale Cor-
tex) vollziehen sich die Entscheidungen iiber das eigene Verhalten, wie
insbesondere die Forschungen von Antonio R. Damasio (1997 und 2000)
gezeigt haben. Praktische Vernunft ldsst sich ohne Verbindung von Denken
und Fiihlen nicht realisieren. Auch eine Moralitdt der Sympathie beinhaltet
also Prozesse des Uberlegens, und seien sie noch so schlicht und einfach.
Manche Tiere moégen wenig Rationalitdt besitzen — vernunftlos, also bar
jeder praktischen Vernunft, sind sie nicht.

Reflektieren wir die ethologischen Einsichten aus einem gewissen Ab-
stand heraus philosophisch, kann Mark Rowlands® Abhandlung ,,Can ani-
mals be moral?“ ein guter Leitfaden sein. Die meisten EthologInnen, so
Rowlands, stellen die Frage, ob Tiere in derselben Weise moralischen Agen-
tInnen sein konnen, wie es Menschen sind. Aber das ist gar nicht die
Frage. Die Frage ist vielmehr, ob sie moralisch handeln kénnen - also aus
moralischen Griinden handeln kénnen (Mark Rowlands 2012, 21). Und
dafiir liegen die Hiirden nicht so hoch wie von Tomasello, de Waal und
Bekoff vermutet. ,,For an individual to act morally, [...] it is not necessary

344

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

that she have the ability to reflect on her motives or actions; nor does it
require that she be able to explicitly formulate or understand the principles
on which she acts, nor that she be able to adopt an impartial perspective of
the sort required for a sense of justice.” (Mark Rowlands 2012, 22)

Unter der Maf3gabe, dass die Latte fiir moralisches Handeln niedriger
liegt als allgemein angenommen, ergibt sich fiir Rowlands auf der Grundla-
ge der zuvor referierten ethologischen Beobachtungen: Manche Tiere kon-
nen motiviert werden, aus moralischen Griinden zu handeln - in der Form
moralisch aufgeladener Emotionen. Denn solche haben einen moralischen
Inhalt, weil sie die Wahrheit einer moralischen Proposition garantieren
(Mark Rowlands 2012, 71). Diese Tiere handeln also moralisch. Sind sie
damit aber auch moralische AgentInnen?

EinE moralischeR AgentIn ist eine Person dann und nur dann, wenn sie
fiir ihre Absichten und Handlungen moralisch verantwortlich gemacht und
moralisch bewertet (gelobt oder getadelt, belohnt oder bestraft) werden
kann (Mark Rowlands 2012, 75). Tiere sind in diesem Sinne keine mora-
lischen AgentInnen, da wir sie nicht zur Rechenschaft ziehen. Denn das
kann man nur mit Individuen, die ihre eigenen moralischen Motivationen
hinterfragen und reflektieren konnen (Mark Rowlands 2012, 93-98). Den-
noch sind viele Tiere moralische Subjekte, d.h. Individuen, die wenigstens
manchmal motiviert werden, aus moralischen Griinden zu handeln (Mark
Rowlands 2012, 89).

Im Grund stellt Rowlands damit viele Tiere den strafunmiindigen Men-
schen zur Seite. Kinder und Menschen mit Demenz oder schweren geisti-
gen Behinderungen halten wir nicht fiir moralische AgentInnen im eben
definierten Sinn - wir bewerten ihre Taten nicht moralisch, weil wir davon
ausgehen, dass sie zum Hinterfragen und Reflektieren ihrer Taten noch
nicht, nicht oder nicht mehr in der Lage sind. Zugleich miissen wir davon
ausgehen, dass Kinder schon zu einem sehr frithen Zeitpunkt moralische
Subjekte sind. Denn sonst diirften wir sie nicht moralisch zu erziehen
versuchen. Die moralischen Anspriiche an Kinder nehmen also mit jedem
Lebensjahr zu - und spiegelbildlich nehmen die moralischen Anspriiche an
Demente mit jeder Progredienz der Demenz ab. Daran lasst sich erkennen,
dass das Kontinuum zwischen moralischen Subjektsein und moralischer
Agency beim Menschen flieflend ist. Einem Sechsjahrigen werfen wir man-
che Handlungen noch nicht vor, die wir einem Zehnjéhrigen sehr wohl
vorwerfen wiirden. Analog werden wir Menschen mit leichter oder mittle-
rer geistiger Behinderung oder Menschen mit beginnender Demenz nicht
jede Verantwortung absprechen, sondern dies von der Tragweite der jewei-

345

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

ligen Handlung abhingig machen. Moralische Agency ist also keineswegs
ein bindrer Begriff, sondern beschreibt ein Kontinuum zwischen 0 und 100.

Fiir unsere Debatte geniigt es vollstindig, Tiere als moralische Subjekte
im dargestellten Sinn anzuerkennen. Denn darin sind sich Tomasello, de
Waal und Bekoff einig, dass manche Tiere wie Menschenkinder im Alter
von vier, fiinf oder sechs Jahren handeln kénnen. Der Begriff ,moralana-
log*“ ist fiir ein solches Verhalten unangemessen — er ist ein verschimt
verdecktes ,nichtmoralisch® oder ,vernunftlos® und stellt eine Negation dar,
ohne eine Affirmation zu bieten. Wenn man schon eine Differenz zum
Menschen markieren will, ist der Begriff ,,protomoralisch® treffender. Denn
er macht einerseits deutlich, dass protomoralisches Verhalten bereits mora-
lisches Verhalten ist, und signalisiert andererseits, dass die menschliche
Moral sich kontinuierlich aus der tierlichen (Proto-) Moral entwickelt hat
und sie zugleich weit iibersteigt.

6.2.2 Christologisch

Die Frage nach der Vernunft ist fiir die Kirchenviter, wie wir gesehen
haben, eng verkniipft mit der Frage nach dem géttlichen Logos, Jesus
Christus. Wenn der Logos in diese Welt eintritt, so die Uberlegung, kann
er sich in heilsgeschichtlich bedeutsamer Weise nur denjenigen Geschopfen
offenbaren, die zu seiner Aufnahme fahig sind. Das sind, so die Argumen-
tation weiter, einzig die vernunftbegabten Wesen, also nach stoischer Uber-
zeugung die Menschen. Tiere und Pflanzen oder gar die unbelebte Natur
kénnen demnach keine Gemeinschaft mit Christus haben und folglich
auch nicht zum ewigen Leben erlost werden.

Diese Uberzeugung ist spitestens seit Mitte des 20. Jahrhunderts hdchst
fragwiirdig geworden. Zu dieser Zeit liegt die Gegnerschaft der Kirchen
gegen die Evolutionstheorie in ihren letzten Ziigen. Zwar gesteht Papst
Pius XII. in seiner Enzyklika Humani generis aus dem Jahr 1950 den Na-
turwissenschaften zu, ,den Ursprung des menschlichen Leibes aus schon
existierender und lebender Materie“ zu erforschen, schrankt aber ein, der
Monogenismus, also die Abstammung aller Menschen von Adam, diirfe
dabei nicht in Frage gestellt werden (HG 36-37). Doch schon fiinfzehn
Jahre spdter bejaht das II. Vatikanische Konzil ohne jede Einschrankung
die Freiheit von Forschung und Wissenschaft (GS 36; 59; 62) und ebnet
damit der Versshnung von Evolutionstheorie und Glauben den Weg. Deren
volle Anerkennung erfolgt in einer Ansprache von Papst Johannes Paul

346

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

II. am 22.10.1996 vor der Pipstlichen Akademie der Wissenschaften: Die
Evolutionstheorie sei ,mehr als eine Hypothese®

Karl Rahner (1904 Freiburg i.B. - 1984 Innsbruck) hat den iiberfalligen
Paradigmenwechsel bereits zwanzig Jahre zuvor in seinem ,,Grundkurs des
Glaubens® vollzogen. Nicht die Evolutionstheorie steht fiir die moderne
Welt zur Debatte, so Rahner, sondern der Glaube an Jesus als den Chris-
tus. Die Theologie miisse diesen neu denken und seine Kompatibilitat
mit modernem naturwissenschaftlichem Denken aufweisen. ,Dabei wird
die evolutive Weltanschauung als gegeben vorausgesetzt und nach einer
Eingepasstheit oder Einpassbarkeit der Christologie in sie und nicht um-
gekehrt gefragt.” (Karl Rahner 1976, 180) Rahner konstatiert also eine
Beweislastumkehr: Wiahrend Darwin zu seiner Zeit noch unter starkem
gesellschaftlichen Druck stand, die Vertréglichkeit seiner Theorie mit dem
christlichen Glauben zu beweisen, hat sich 100 Jahre spéter der Wind um
180 Grad gedreht. Jetzt sind Kirche und Theologie gefordert, ihrerseits
die Vertraglichkeit des christlichen Glaubens mit der modernen Naturwis-
senschaft zu zeigen. Aus seiner langen und umstdndlichen Begriindung
fir diese Beweislastumkehr kann man erkennen, dass Rahner heftigem
innertheologischem und innerkirchlichem Widerstand ausgesetzt war.

Dabei geht es Rahner ausdriicklich nicht darum, die Christologie aus der
Evolutionstheorie herzuleiten. Das wire ein Kategorienfehler und wiirde
die Theologie ihrer Eigenstandigkeit berauben. Es geht vielmehr um ,eine
innere Affinitat, die Moglichkeit einer gegenseitigen Zuordnung der beiden
Grolen” (Karl Rahner 1976, 181). Um diese Affinitit aufzuweisen, geht
Rahner zunéchst davon aus, dass alle Materie von einem einzigen Ursprung
stammt und daher eine Einheit darstellt (Karl Rahner 1976, 183). Diese
Materie besitzt die Mdglichkeit der Selbsttranszendenz, der Uberschreitung
ihrer selbst, um etwas Grofleres zu werden. ,Werden muss verstanden
werden als ein Mehrwerden, als Entstehen von mehr Wirklichkeit [...] als
wirkliche Selbsttranszendenz, Selbstiiberbietung® (Karl Rahner 1976, 186).
Und diese Selbsttranszendenz greift auf ihren Grund, ihre Moglichkeitsbe-
dingung aus - das absolute Geheimnis.

Damit wird es jedoch denkméglich, dass dieses absolute Geheimnis, das
Glaubende Gott nennen, sich in die Welt und ihre Materie hineingeben
kann: ,Eben weil so die Bewegung der Entwicklung des Kosmos von
vorneherein und in allen Phasen getragen ist von dem Drang nach der
grofieren Fiille und Innigkeit und dem immer ndheren und bewussteren
Verhiltnis zu ihrem Grund, liegt die Botschaft, dass es zu einer absoluten
Unmittelbarkeit mit diesem unendlichen Grund komme, durchaus in ihr

347

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

selbst gegeben vor. (Karl Rahner 1976, 192) Absolute Unmittelbarkeit mit
dem unendlichen Grund, das meint, dass dieser Grund Teil der Materie
und ihrer Geschichte wird. In dieser Botschaft ,ist gesagt, dass vor und hin-
ter allem einzelnen und Einzuordnenden [...] das unendliche Geheimnis
immer schon steht und dass in diesem Abgrund der Ursprung und das
Ende, das selige Ziel ist.“ (Karl Rahner 1976, 193) Die Materialisierung des
unendlichen Grundes in der Welt, wie ChristInnen sie in Jesus Christus
glauben, ist dann ,die absolute Zusage Gottes an die [...] Kreatur und
die Annahme der Selbstmitteilung® (Karl Rahner 1976, 195) durch die
Schopfung in einem. Als Gott ist Jesus Christus die absolute Zusage an
die Schopfung, als Geschopf verkorpert er die Annahme dieser Zusage
durch die Schopfung. Auf diese Weise will Rahner ,das Wort, dass der
Logos Fleisch geworden ist, wirklich ernst nehmen.“ (Karl Rahner 1976, 182,
Hervorhebung dort)

Rahners grof8artige Uberlegungen haben allerdings einen gewaltigen
Schonheitsfehler: Obwohl sie die Evolutionstheorie in genialer Weise philo-
sophisch und theologisch ausdeuten und obwohl sie die ganze Schopfung in
den Horizont der Erlésung hineinstellen, verharren sie im traditionellen
Anthropozentrismus. Denn trotz der betonten Einheit des Kosmos geht es
Rahner darum, zu begriinden, warum Gott nicht irgendein Geschopf werden
konnte, sondern Mensch werden musste. Die Dynamik der Evolution lduft fiir
ihn zwangsldufig auf den Menschen zu, weil allein in ihm ,,die Grundtendenz
der Selbstfindung der Materie im Geist durch Selbsttranszendenz zu ihrem
definitiven Durchbruch kommt® (Karl Rahner 1976, 182).

Hier miissen wir gut unterscheiden: Dass das, ,was Materie ist, nur vom
Menschen her gesagt werden kann [...] Wir sagen hier absichtlich: vom
,Menschen' her...“ (Karl Rahner 1976, 184), ist vollig korrekt und reflektiert
schlichtweg das, was wir heute ,epistemische Anthropozentrik® nennen.
Natiirlich muss die Deutung des Werdens der Evolution aus menschlicher
Perspektive, mit menschlichen Kategorien und Verstehensmoglichkeiten
erschlossen werden — wie sonst?

Aber fiir Rahner ist das Mehrwerden der Materie auf jenes Wesen hin
angelegt, dasim Vollsinn des Wortes ,,Geist* besitzt. Und so gesehen ist fiir ihn
»kein Grund vorhanden, zu leugnen, dass sich die Materie auf das Leben und
auf den Menschen hin entwickelt haben sollte. (Karl Rahner 1976, 187)
Rahner spricht an dieser Stelle von ,Wesensunterschieden® zwischen Mensch
und nichtmenschlicher Schopfung und von einer ,Wesensselbsttranszen-
denz® So viel ,Wesen® ist heutigen theologisch sensiblen Ohren ziemlich
suspekt, und Rahner prézisiert auch nicht, was er damit meint. Er fahrt fort

348

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

mit der Rede vom Menschen als dem ,eigentlichen Ereignis der Selbsttran-
szendenz; den ,das Niedrigere [...] vorbereitend [...] préludiert (Karl Rah-
ner 1976, 187). Fiir ihn ist die nichtmenschliche Schopfung ,diejenige Wirk-
lichkeit, die wir im vulgéren und an seinem Platz durchaus richtigen Sinne als
,bewusstlos’ bezeichnen [...], jenes Seiende, das nur seine eigene Idee besitzt,
verfangen in sich.” (Karl Rahner 1976, 188) Im Menschen aber finde der
Kosmos zu sich selber (Karl Rahner 1976, 190-191).

Gott, der absolute Grund und das unendliche Geheimnis des Kosmos,
offenbart sich also dem Menschen als der einzigen geistigen Kreatur un-
mittelbar und dem Kosmos als Ganzem vermittelt durch den Menschen.
Gedanklich steht Rahner hier dem stoisch inspirierten Anthropozentrismus
des Paulus in Rom 8 sehr nahe. Auch dort wird der ganzen Schopfung
die ,Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes® zugesprochen. Aber auch
dort vollzieht sie sich durch die Vermittlung des Menschen und um der
Menschen willen. Mit der starken Betonung der Einheit der Schopfung
sowohl in ihrer Herkunft als auch in ihrer Zukunft gehen Paulus und
Rahner deutlich {iber die Stoa hinaus. Aber der Beteuerung Rahners zum
Trotz wird das johanneische ,Fleisch geworden® der paulinisch-stoischen
Kosmologie (und zwar in Gestalt ihrer Scala naturae - Stichwort ,das
Niedrigere®, ,praludiert®) untergeordnet.

Wie jeder Theologe ist auch Rahner ein Kind seiner Zeit. Dass die
Theologie sich der modernen Evolutionsbiologie 6ffnen und mit ihr in
Dialog treten muss, wird in den 1970er Jahren vielen klar. Aber dass der
Anthropozentrismus gerade auf Grund der Evolutionstheorie nicht mehr
so glatt und einfach aufrechterhalten werden kann, sieht man noch nicht.
Carl Amerys Kritik am christlichen Anthropozentrismus aus dem Jahr 1972
und erst recht Lynn Whites Kritik von 1967 hat Rahner offensichtlich nicht
wahrgenommen. Und so macht er zwar einen ersten wichtigen Schritt, den
notwendigen zweiten vollzieht er jedoch noch nicht.

Es scheint, als habe sich die dogmatische Beschreibung der Beziehung
zwischen Christologie und Schopfungstheologie seit Rahner wenig weiter-
entwickelt. So bleibt Franz Gruber in seinen Ausfithrungen tber ,Die
Einheit von Schépfung und Inkarnation® (Franz Gruber 2001, 208-210)
und ,Inkarnation und Evolution® (Franz Gruber 2001, 210-214) stark an
Rahner orientiert. Wie dieser sieht er die Bedeutung der Inkarnation fiir
die gesamte Schopfung: ,In Christus liebt Gott die Schopfung bedingungs-
los und gibt sich ihr als Logos zu erkennen. Auf diese Weise erhalt die
Schopfung eine Wiirde und Tiefe, die uniiberbietbar ist“ (Franz Gruber
2001, 208) ,Somit wird auch Schopfung im Logos-Sohn als das wirklich

349

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

von Gott gewollte Gegeniiber sichtbar, als das um der Lebensgemeinschaft
Gottes mit dem anderen seiner selbst willen Erschaffene (Franz Gruber
2001, 209)

Wie fur Rahner ist auch fur Gruber entscheidend, dass der traditionelle
Anthropozentrismus aufgebrochen werden muss: ,Der Logos Gottes ist
der Weg, die Wahrheit und die Erfiillung des Lebens. [...] In diesem Satz
gipfelt auch die christliche Anthropozentrik. Dass diese allerdings nicht
das letzte Wort der Offenbarung ist, ist genauso zu beachten. Denn das
Ziel der Schopfung ist ihre Transformation ins Reich Gottes hinein. Diese
Transformation bleibt nicht reduziert auf den Menschen allein.“ (Franz
Gruber 2001, 214) Dass Rahner hier auf halber Strecke stehenbleibt, proble-
matisiert Gruber jedoch nicht. Vielmehr bewertet er abschliefSend: ,Wenn
man Rahners theologisch-philosophische Reflexion nicht von vornherein
aufgrund ihrer idealistischen Sprechweise ablehnt, dann ist seine Deutung
die bislang koharenteste metaphysisch-theologische Vermittlung des christ-
lichen Sinnanspruchs eines absoluten Ziels der Schépfung mit einem allge-
meinen evolutiven Weltverstandnis.“ (Franz Gruber 2001, 213)

Noch einmal fiinfzehn Jahre spiter geht Elizabeth Johnson denselben
Weg. Auch sie denkt unter ausdriicklicher Berufung auf Rahner von der
Evolutionstheorie als der gesellschaftlichen Basiserzdhlung her und fragt
sich nach der Einpassbarkeit der christlichen Botschaft in diese. Dabei sieht
sie durchaus die antiquierte Sprachform des nizénischen Glaubensbekennt-
nisses und dessen Reformbediirftigkeit, aber auch seine Reformfihigkeit,
die in der Beschreibung von Gottes Wirken in der Welt grundgelegt ist: ,,As
for the Nicene creed, it too may seem dated. At the very least its language
speaks with the vocabulary of a bygone era [...] Yet pulsing underneath its
threefold structure is a narrative of divine engagement with the world...”
(Elizabeth Johnson 2015, 16)

Wie Rahner betont Johnson, dass der Logos Fleisch und nicht nur
Mensch geworden ist. Das Menschsein Jesu steht daher als Teil fiir das
Ganze der Schopfung. ,In truth, the type of sarx that the Word became
was precisely human flesh. Homo sapiens, however, does not stand alone
but is part of an interconnected whole” (Elizabeth Johnson 2015, 195) Diese
Wahrnehmung bezeichnet Johnson in Orientierung an Niels Gregersen
als ,deep incarnation”. ,The flesh that the Word of God became as a
human being is part of the vast body of the cosmos. The phrase ,deep
incarnation’, coined by Niels Gregersen, is starting to be used in Christo-
logy to signify this radical divine reach through human flesh all the way
down ,into the very tissue of biological existence’ with its ,growth and

350

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

decay’...” (Elizabeth Johnson 2015, 196) Und sie folgert: ,The incarnation is
a cosmic event.” (Elizabeth Johnson 2015, 197) Die Reichweite dieser deep
incarnation geht bis zum Kreuz — der inkarnierte Christus leidet mit der
gesamten Schopfung — und bis zur Auferstehung - der inkarnierte Christus
oftnet der gesamten Schopfung den Weg in die Ewigkeit. Johnson spricht in
Analogie von ,deep resurrection” (Elizabeth Johnson 2015, 207). In all dem
bleibt sie an Rahner orientiert, von dem sie ausdriicklich bekennt, dass sie
ihm enorm viel verdankt (Elizabeth Johnson 2015, xvii). Sallie McFague
hingegen, die anschliefSend dargestellt wird, zitiert Johnson nur am Rande
und ohne auf deren ganz anderen Vorschlag fiir einen Paradigmenwechsel
einzugehen.

Nach vier Jahrzehnten scheint Rahners Paradigmenwechsel in der sys-
tematischen Theologie also eine gewisse Akzeptanz gefunden zu haben:
Bejahung der Erlosung der ganzen Schopfung durch Christus - ohne den-
kerisch prignante Uberwindung des traditionellen Anthropozentrismus.
Das systematisch-theologische Denken scheint auf halbem Wege stehenge-
blieben zu sein. Wenden wir uns daher einem pointierten Gegenvorschlag
zu. Sallie McFague (1933 Quincy MS - 2019 Vancouver) ist eine Generation
jiinger als Karl Rahner und hat ihre bedeutendsten Werke erst nach dessen
Tod geschrieben - zu einer Zeit, als die dkologische Frage immer starker
in den Vordergrund riickt. Angesichts dessen ist McFague’s Ziel vorrangig
eine andere Sichtweise der Welt und nur um derentwillen auch eine andere
Sichtweise Gottes: ,to cause us to see differently”, ,to think and act as if
bodies matter”, ,to change what we value” (Sallie McFague 1993, 17). Die
Dogmatik wird in den Dienst der Weltgestaltung gestellt.

Wie Rahner geht auch McFague von der gesellschaftlichen Anerken-
nung der Evolutionsbiologie aus, die eine fundamentale Interdependenz
zwischen Mensch und Kosmos konstatiert. Ihr zur Seite stellt sie aber
gleichberechtigt die dkologische Frage. ,We are part and parcel of the web
of life and exist in interdependence with all other beings, both human
and nonhuman. [...] The evolutionary, ecological perspective insists that
we are, in the most profound way, ,not our own: we belong, from the
cells of our bodies to the finest creations of our minds, to the intricate,
ever-changing cosmos. We both depend on that web of life for our own
continued existence and in a special way we are responsible for it, for we
alone know that life is interrelated and we alone know how to destroy it
(Sallie McFague 1990, 202)

Anders als Rahner hat McFague die von Lynn White 1967 ausgeldste
Debatte iiber ,die historischen Wurzeln unserer 6kologischen Krise® bereits

351

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

rezipiert. Der traditionelle abendldndische, jiidisch-christliche Anthropo-
zentrismus ist fiir sie die Wurzel des Ubels und miisse iiberwunden werden.
»As we near the close of the twentieth century we have become increasingly
conscious of the fragility of our world. We have also become aware that the
anthropocentrism that characterizes much of the Judeo-Christian tradition
has often fed a sensibility insensitive to our proper place in the universe.”
(Sallie McFague 1990, 202) An die Stelle des Anthropozentrismus will sie
einen Theo-, Bio- und/ oder Kosmozentrismus setzen (Sallie McFague
1990, 203), wobei vollig unklar bleibt, welche dieser alternativen Teleologi-
en fiir sie nun wirklich die Favoritin ist oder wie sie diese verschiedenen
Ansitze miteinander verbinden will. Diesbeziiglich bleibt sie mehr als vage.

Doch wie kann eine erneuerte, nicht-anthropozentristische Theologie
von Gott und Welt reden? McFague geht in Orientierung an den Gleichnis-
sen Jesu und der Philosophie Paul Ricceurs davon aus, dass theologische
Rede immer und ausschliefllich metaphorisch ist, weil sich das Eigentliche
nicht univok sagen ldsst. ,Metaphor is the way by which we understand as
well as enlarge our world and change it (Sallie McFague 1982, 18) Doch
theologische Metaphern konnen fiir das Okosystem Erde irrelevant oder
schédlich sein - und sind nicht zwangslaufig hilfreich. Die klassische Rede
von Gott als Konig, Herrscher und Patriarch des Universums ist im 21.
Jahrhundert eine solche schéddliche Rede geworden. Thr asymmetrischer
Dualismus zwischen Gott und Welt markiert eine grofSe Distanz und Diffe-
renz zwischen beiden - es ist ein anthropozentristisches, hierarchisches,
potenziell zerstorerisches Modell. Als Alternative schlagt McFague vor, den
Kosmos als Leib Gottes zu interpretieren. Die Inkarnation Gottes vollzieht
sich in die gesamte Schépfung und nicht nur in ein einzelnes Geschopf,
den Menschen Jesus von Nazaret. McFague sieht in diesem Konzept eine
doppelte Nahe zur Tradition: Die kosmische Dimension des Géttlichen
erkennt sie in der Mystik, bei Hegel und in der Prozesstheologie. Die
Leib-Metapher findet sie in der kirchlichen Rede vom Leib Christi und
vom Leib der Kirche, gegeniiber denen die Rede vom Leib des Kosmos eine
Ausweitung bedeutet. ,Christianity is the religion of the incarnation par
excellence. Its earliest and most persistent doctrines focus on embodiment:
from the incarnation (the Word made flesh) and Christology (Christ was
fully human) to the eucharist (this is my body, this is my blood), the
resurrection of the body, and the church (the body of Christ who is its
head), Christianity has been a religion of the body:“ (Sallie McFague 1993,
14)

352

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

Aus der Metapher vom Kosmos als Leib Gottes ergibt sich eine neue
Sicht des Menschen in der Schopfung. Wenn es zuerst um seine Leiblich-
keit und nicht um seine Geistigkeit geht, dann ist seine Position nicht
mehr Giber den anderen Geschopfen, sondern an ihrer Seite und mit ihnen
verbunden. ,The organic world view and the new creation story brings it
to our attention indisputably that we are bodies, made of the same stuff as
all other life-forms on our planet; that we are bodies among the bodies of
other life-forms on earth, and that, all together, we form one body, the body
of the Earth which is again but one of the bodies in the greater universe.
(Annalet van Schalkwyk 2008, 208) Wenn der Mensch aber ein winziger,
verganglicher Teil der Schopfung ist, sollte er demiitig anerkennen, dass er
aus der Asche verloschener Sterne geschaffen worden ist. ,We are all made
of the ashes of dead stars” (Sallie McFague 1993, 44).

Wenn die Welt als Leib Gottes verstanden wird, ist Gott einzig iiber
diesen Leib zugénglich und erfahrbar. ,In the universe as a whole as well
as in each and every bit and fragment of it, God’s transcendence is embod-
ied. The important word here is ,embodied’: the transcendence of God is
not available to us except as embodied.” (Sallie McFague 1993, 133) Der
ungegenstandliche Gott kann nur durch die leibhaftige Welt gegenstindlich
vermittelt erfahren werden. ,We never meet God unembodied” (Sallie Mc-
Fague 1987, 184). Dem entspricht, dass fiir McFague der wichtigste Sinn fiir
die Erkenntnis Gottes nicht wie in der philosophischen Tradition der Seh-
sinn ist, der aus der Distanz wahrnimmt und damit zum Verobjektivieren
verleitet, sondern der Tastsinn, der das zu Ertastende ganz nah an sich her-
anlésst und sich von ihm beriihren lasst (Sallie McFague 1997, 95; vgl. Mar-
git Eckholt 2009, 24-25). Gott ist in diesem Kosmos ernst zu nehmen und
wertzuschétzen, denn die Schopfung ist sein ureigenster Selbstausdruck.
Mit der Leib-Metapher verbindet sich daher die grofitmogliche Aufwertung
der Schopfung.

Die Passion des kosmisch inkarnierten Gottes ist folglich immer und
tiberall prasent, wo Kreaturen leiden. Gott leidet mit den Geschopfen mit,
und diese partizipieren an seiner Kreuzigung. , All pain to all creatures is
felt immediately and bodily by God: one does not suffer alone. In this sense
God’s suffering on the cross was not for a mere few hours, as in the old
mythology, but it is present and permanent. As the body of the world, God
is forever ,nailed to the cross’, for as this body suffers, so God suffers”
(Sallie McFague 1990, 216)

Dieses Verstandnis hat logischerweise Konsequenzen fiir die Soteriolo-
gie. Erlosung ist die Erlosung aller irdischen Materie, aller Korper, nicht

353

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

nur der menschlichen, und zwar hier und jetzt (und nur in abgeleiteter
Weise am Ende der Zeiten). ,Creation is the place of salvation, salvation is
the direction of creation.” (Sallie McFague 1993, 180) Und diese Erlésung
vollzieht sich dort, wo Geschopfe befreit, geheilt, geliebt werden. ,In the
universe as the body of God, the direction (or the hope) of creation is
a movement towards the inclusion of all living beings in the liberating,
healing, inclusive love of God in a community where presence amongst us
is celebrated in its fullness and bounty.” (Annalet van Schalkwyk 2008, 211)

Ausdriicklich verwahrt sich McFague gegen Vorwiirfe eines Pantheismus
und ordnet ihren Ansatz als einen Okofeministischen Panentheismus ein
(Sallie McFague 1993, 47-55). Gott wird darin nicht auf die Welt reduziert,
jedoch als einer gesehen, der bereit ist, in der und durch die Welt zu
handeln sowie an und mit der Welt zu leiden. Um Missverstindnisse zu
vermeiden, greift McFague mehrfach auf Ex 33,18 zuriick: Wie Mose am
Sinai nur den Riicken Gottes sieht, so sehen wir ,nur® die Schopfung
als die Riickseite des lebendigen Gottes (Sallie McFague 1993, 131-145).
Ins Gesicht schauen konnen wir Gott ebenso wenig wie Mose. AufSerdem
verwendet McFague weitere — und zwar gezielt personale — Metaphern fiir
Gott, um ein pantheistisches Missverstdndnis zu vermeiden. ,Without the
use of personal agential metaphors, however, including among others God
as mother, lover, and friend, the metaphor of the world as God’s body
would be pantheistic, for the body would be all there were. Nonetheless, the
model is monist and perhaps most precisely designated as panentheistic;
that is, it is a view of the God-world relationship in which all things have
their origins in God and nothing exists outside God, though this does not
mean that God is reduced to these things.” (Sallie McFague 1987, 71-72)

Was aber ist in einem solchen Verstindnis von Gott und Welt die Rolle
Jesu? Jesus ist fiir McFague die Metapher und Parabel Gottes (im genitivus
subiectivus und obiectivus!) schlechthin. ,The belief that Jesus is the word
of God - that God is manifest somehow in a human life - does not
dissipate metaphor but in fact intensifies its centrality, for what is more
indirect — a more complete union of the realistic and the strange - than
a human life as the abode of the divine? Jesus as the word is metaphor
par excellence; he is the parable of God” (Sallie McFague 1975, 76; vgl.
auch 1982, 19) An anderer Stelle spricht McFague auch vom Paradigma und
Kulminationspunkt, der Jesus fiir die Inkarnation Gottes in der Welt sei.
»The radicalization of incarnation sees Jesus not as a surd, an enigma, but
as a paradigm or culmination of the divine way of enfleshnment.” (Sallie
McFague 1993, 133)

354

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

Damit ist Jesus aber nur eines von vielen Beispielen der Inkarnation
Gottes in diese Welt, dem bestenfalls eine relative Sonderstellung (,Kulmi-
nationspunkt®) zukommt. Eine ursachliche Beziehung zwischen der Inkar-
nation Gottes in Jesus und der Inkarnation Gottes in die Welt besteht nicht.
~When I confess that Jesus is the Christ, I am saying that he is paradigmatic
of what we see everywhere and always: God with us, God with and for
all of us, all creatures, all worldly processes and events. [...] If incarnation
were limited to Jesus of Nazareth, it would not only be a surd (and hence,
absurd), but paltry in comparison to God’s embodiment in all of creation.
(Sallie McFague 2001, 20) Die Vorstellung einer Einzigartigkeit Jesu muss
nach McFague jedoch nicht nur deswegen aufgegeben werden, weil sie
nicht in ihr Konzept einer kosmischen Inkarnation passt, sondern auch
deshalb, weil sie erstens anderen Religionen gegeniiber verletzend, zweitens
in einer aufgeklarten Welt unglaubwiirdig und absurd und drittens mit der
naturwissenschaftlichen Sicht auf die Welt inkompatibel ist (Sallie McFague
1993, 159). Jesus offenbart zwar Gottes Liebe in einer sehr reinen Form, das
ist aber nur ,paradigmatic [...] but [...] not unique.“ (Sallie McFague 1987,
136) Fiir ChristInnen ist Jesus etwas Besonderes, denn er ist ihr Griinder
und ihre ,historical choice“ (Sallie McFague 1987, 136) Mehr ist er jedoch
nicht.

McFague verwendet in diesem Kontext den von Paul Tillich kreierten
Begriff ,Jesulatrie® (Sallie McFague 2001, 159; vgl. dazu Ioanna Sahinidou
2015, 20). Wer Christus als einzigartig verehre, mache aus einem histori-
schen Menschen einen Gotzen. Denn diese Sicht sei individualistisch, an-
thropozentristisch und spiritualistisch (leibenthoben). Massiver konnte der
Angrift auf die klassische Christologie kaum sein. Nach McFague bedarf
es folglich zweier wesentlicher Transformationen des Inkarnationsbegriffs.
,The first is to relativize the incarnation in relation to Jesus of Nazareth and
the second is to maximize it in relation to the cosmos.” (Sallie McFague
1993,162)

Was die menschliche Freiheit und Verantwortung angeht, bleibt das
apersonale Bild der Welt als Gottes Korper hinkend. McFague sieht die
Sonderstellung des Menschen gut biblisch darin, an Gottes schopferischem
Werk mitzuwirken. Sie vertritt also eine formale Anthropozentrik, wie
sie in den biblischen Schopfungserzdhlungen grundgelegt ist. Allerdings
kommt sie unbemerkt in das Fahrwasser stoischer Interpretationen von
Gen 1, wenn sie Selbstbewusstsein, Reflexionsfahigkeit und Freiheit des
Menschen als die entscheidende ontologische Basis fiir die Verantwortung
ansieht und diese in die Gottebenbildlichkeit hineinlegt. ,We human beings

355

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

might be seen as partners in creation, as the self-conscious, reflexive part
of the creation that could participate in furthering the process” (Sallie
McFague 1993, 104)

Auflerdem spricht sie von ,the peculiar kind of creatures we are, namely,
creatures with a special kind of freedom, able to participate self-consciously
(as well as be influenced unconsciously) in an evolutionary process. This
gives us a special status and a special responsibility: We are the ones like
God; we are selves that possess bodies, and that is our glory. It is also
our responsibility, for we alone can choose to become partners with God
in care of the world; we alone can - like God - love, heal, befriend, and
liberate the world, the body, that God has made available to us as both
the divine presence and our home. Our special status and responsibility,
however, are not limited to consciousness of our own personal bodies, or
even of the human world, but extend to all embodied reality, for we are that
part of the cosmos where the cosmos itself has come to consciousness. If we
become extinct, then the cosmos will lose its human, although presumably
not its divine, consciousness. As Jonathan Schell remarks, ,In extinction
a darkness falls over the world not because the lights have gone out but
because the eyes that behold the light have been closed’ (Jonathan Schell
1982,128). (Sallie McFague 1990, 216-217)

Der erste Teil dieses langen Zitats ist auf Grund der sehr traditionellen
Verquickung von biblischer Schopfungserzahlung und stoischer Ontologie
problematisch, aber immerhin im Ergebnis passend. Denn es prasentiert
eine formale Anthropozentrik, und die lasst sich tatsdchlich nur mit beson-
deren intellektuellen Fahigkeiten des Menschen begriinden. Aber die For-
mulierung ,wir sind der Teil des Kosmos, in dem dieser zum Bewusstsein
gekommen ist, und noch mehr das Schell-Zitat entlarven die Passage als
nicht nur formal anthropozentrisch, sondern zugleich verdeckt teleologisch
anthropozentristisch. Der Mensch ist nicht das Auge der Schopfung, ohne
das diese erblindet, sondern eher einer, der das Licht Gottes in der Schop-
fung verfinstert. Wenn die Menschheit von der Erde ausgeloscht wird, ver-
liert der Kosmos rein gar nichts - und gewinnt womdglich ziemlich viel. In
spateren Publikationen macht McFague diesen Lapsus wett, indem sie nur
noch auf Begriffe zuriickgreift, die der allgemeinen schopfungsethischen
Debatte entnommen, aber nicht mehr mit der Leib-Metapher verbunden
sind: Die Menschen seien HiiterInnen und VersorgerInnen des kleinen Pla-
neten (Sallie McFague 1993, 108-109) sowie PartnerInnen und HelferInnen
Gottes in der Arbeit fiir einen nachhaltigen Planeten (Sallie McFague 2008,

356

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

58). Auch wenn McFague diesen Wechsel der Begriffe und Metaphern nicht
ausdriicklich als Korrektur kennzeichnet, lese ich ihn so.

Der Ansatz von McFague ist auferordentlich konsistent und stellt eine
markante Alternative zu Rahner dar, wenn man die Christologie in eine
evolutive Weltanschauung einbetten will. Seine grofSte Starke im Vergleich
mit Rahner sehe ich darin, dass die Verbundenheit des Logos mit der ge-
samten Schopfung tiber das gemeinsame Fleisch-Sein, die geteilte Leiblich-
keit anstatt tiber das Bewusstsein und die Geistigkeit konstruiert wird. Hier
entlarvt McFague den Denkfehler der klassischen Theologie von den Kir-
chenvitern bis zu Rahner: Wenn wir den Glauben an die Fleischwerdung
des Logos ernstnehmen, brauchen die Geschopfe keine Vernunft(fahigkeit),
um mit thm direkt und unmittelbar Gemeinschaft zu haben. Nicht der
Geist, sondern das Fleisch ist die Tiirangel des Heils: caro cardo salutis.

Allerdings hinterldsst McFague auch ein grofies Fragezeichen: Fiir sie
gibt es, wie dargestellt, keine Einzigartigkeit Jesu Christi. Der historische Je-
sus von Nazaret ist ein besonderer Mensch und ein eindrucksvolles Beispiel
der Inkarnation Gottes in die Schopfung - aber nicht mehr. ,According
to her, the model of the cosmos as God’s body excludes any claims of
Christ’s uniqueness, who is a ,paradigmatic embodiment of God.” (Ioanna
Sahinidou 2015, 20) Die christologischen Dogmen der ersten vier Konzilien
versteht McFague dabei als “founding models” (Sallie McFague 1982, 103),
als Griindungsmodelle, die spiter durch andere Modelle abgelost werden
kénnen und mitunter sogar miissen. ,Sie entscheidet sich fiir eine kreative
Interpretation des Dogmas, die Jesus Christus als das ,fundierende Modell’
sieht, aus dem neue Modelle erwachsen kénnen.* (Margit Eckholt 2009, 16)
Pointiert kann man sagen: ,Nature and not just Jesus is the sacrament of
God? (Ioanna Sahinidou 2015, 20) Erinnern wir uns an die drei Argumente
gegen eine Einzigartigkeit Christi: Das Postulat wiére erstens anderen Reli-
gionen gegeniiber verletzend, zweitens in einer aufgeklirten Gesellschaft
unglaubwiirdig und absurd und drittens mit der naturwissenschaftlichen
Sicht auf die Welt inkompatibel (Sallie McFague 1993, 159). Auflerdem wire
es individualistisch, anthropozentristisch und spiritualistisch (leib- und
gegenwartsenthoben).

Sollten wir also besser Nizda hinter uns lassen und ArianerInnen wer-
den? Entspriache das womdglich wie beim Schopfungsplan Gottes einem
Zuriicknehmen allzu steiler Thesen der klassischen Theologie? Schauen wir
die Argumente der Reihe nach an:

357

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

- Ob das Bekenntnis zu Jesus als dem Christus individualistisch, anthropo-
zentristisch und spiritualistisch ausfillt, hangt ganz davon ab, wie man es
formuliert und begriindet. Natiirlich ist dies im Laufe der Kirchen- und
Theologiegeschichte oft so gewesen. Doch grundsitzlich ldsst der Glaube
daran, dass Gott sich in einem einzigen Geschopf in besonderer Weise
inkarniert, allen Spielraum der Welt zu einer holistischen (Gott ist in
der gesamten Schopfung présent), biozentristischen (Gott ist in einem
Lebewesen in besonderer Weise inkarniert, ohne dass es ein Mensch und
genau dieser Mensch hitte sein miissen) und leibzentriert-prasentischen
(Erlosung ereignet sich hier und jetzt und leibhaftig) Interpretation des
Christusereignisses offen.

— In ihrer These, eine Einzigartigkeit Christi sei mit der naturwissenschaft-
lichen Sicht auf die Welt inkompatibel, denkt McFague wohl vor allem
an die Evolutionstheorie. Wenn diese ernstgenommen wird, lauft die
Evolution keineswegs direkt und einbahnig auf den Menschen zu und
noch viel weniger auf Christus, auch wenn Teilhard de Chardin das so
behauptet hat. Denken konnte man auch an die mégliche Existenz von
Leben auf anderen Planeten in anderen Galaxien: Was wiirde es fiir
diese Lebewesen bedeuten, dass sie mit dem Logos Gottes in Person
in keinerlei Kontakt treten und noch nicht einmal von ihm wissen
konnen? All das sind jedoch auf dem Hintergrund der Rahner’schen
Uberlegungen keine uniiberwindlichen Hindernisse. Gerade wenn man
die klassische Trinitdtslehre ernstnimmt, tritt zur Inkarnation Gottes
des Logos in einem einzigen, historisch identifizierbaren Geschopf die
Inkarnation Gottes des Heiligen Geistes in den Kosmos als Ganzen.
Ioanna Sahinidou hat vollkommen recht, dass eine recht verstandene
Trinitdtslehre hier mehr Tiiren 6ffnet als verschliefit.

- Natiirlich wiirde der Verzicht auf die nizdnische Christologie vielen
Nichtglaubenden den Zugang zum christlichen Glauben erleichtern und
vielen Glaubenden das Gefiihl geben, dass sie doch ,orthodox“ sind.
Mit diesem Argument hat McFague zweifelsohne recht. Die Frage ist
aber, ob die quantitative Akzeptanz eines Glaubensartikels das primére
oder hinreichende Kriterium fiir dessen Richtigkeit ist. Man muss es ja
nicht als unheilvoll und tragisch interpretieren, wenn die Mehrheit der
Menschen sich an diesem Punkt anders entscheidet. Immerhin scheint es
bereits in der johanneischen Gemeinde so gewesen zu sein (Joh 6,66).

- Den schwersten Vorwurf macht McFague der klassischen Christologie
mit der Aussage, sie sei gegeniiber Anders- und Nichtglaubenden verlet-
zend und herabwiirdigend. Wieder muss man oder frau zugeben, dass

358

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

die Christologie im Laufe der Christentumsgeschichte héufig so einge-
setzt wurde. Dabei beging man aber einen schweren Kategorienfehler.
Das Christusbekenntnis ist kein Anerkennen einer objektiv beweisbaren
Tatsache und wire als solches auch sinnlos. Und natiirlich hiangt die
Frage des personlichen Heils nicht daran, ob man sich ausdriicklich
zu Christus bekennt. Die Erlosten im Gleichnis vom Weltgericht (Mt
25, 31-46) haben dies offenkundig nicht getan. Wie bei der Frage nach
der Vorsehung Gottes (vgl. Kapitel 6.1.2) geht es vielmehr um eine sehr
personliche Uberzeugung der Erste-Person-Perspektive. Die existenzielle
Frage lautet: ,Wer bin ich, Jesus von Nazaret, fiir dich?“ Die Antwort des
Petrus im vierten Evangelium macht das besser deutlich als in den drei
anderen Evangelien: ,Herr, zu wem sollen wir gehen? Du hast Worte des
ewigen Lebens. (Joh 6,69) Die Einzigartigkeit Christi ist also analog zur
Einzigartigkeit der Ehepartner fiireinander zu interpretieren. Sie ist nicht
objektiv messbar oder feststellbar, ja fiir verschiedene Menschen mogen
sogar mit guten Griinden unterschiedliche Personen religios einzigartig
sein. Das Christentum hat keinerlei Recht, allen Menschen die Einzigar-
tigkeit Jesu Christi aufzuzwingen, sondern kann dafiir nur werben. So
gesehen ist es ein schwerer Kategorienfehler, das nizédno-konstantinopo-
litanische Credo, das eine wissenschaftlich-theologische Konsensformel
Lehrender ist, in der Liturgie als existenzielles Bekenntnis personlicher
Hingabe und Treue zu verwenden.

Recht verstanden lassen sich also alle Argumente McFague’s gegen die
nizdnische Christologie entkréften. Damit ist noch nichts bewiesen, und
wie gesagt geht das auch nicht. Das klassische Christusbekenntnis kann
aber ohne Probleme mit seiner Aufweitung fiir die ganze Schépfung ver-
bunden werden. Genau darauf zielt das Konzept der ,deep incarnation®
von Niels Henrik Gregersen. Gregersen sieht neben der Gefahr des Anthro-
pozentrismus auch die Gefahr eines ,Chronozentrismus® (Niels Henrik
Gregersen 2016, 2). An der klassischen Theologie kritisiert er, dass sie
einen {ibermiflig starken Fokus auf den historischen Zeitraum des Lebens
Jesu legt — unter weitgehender Vernachldssigung der Erstreckung des kos-
mischen Christus weit iiber Israel und das Jahr 30 hinaus. Gott hat mit
der Welt ein ,Date” in der Geschichte - durchaus im doppelten Wortsinn
von Datum und Verabredung. So lautet nach Gregersen die einzigartige
Wahrnehmung der Verbindung zwischen Gott und Welt im Christentum,
die ohne Parallele in anderen Weltreligionen ist. ,God has not only created
the framework of the world, but also has a ,date within it. This intertwining

359

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

of Creator and creature - without separation, without confusion’ (Council
of Chalcedon 451 CE) - is without parallel in other world religions.” (Niels
Henrik Gregersen 2010, 167)

Gregersen sieht in der Idee eines in Raum und Zeit lokalisierbaren
»Dates” Gottes mit der Welt durchaus theologisches Potenzial. Allerdings
muss zu dessen Entfaltung die leiblich-geistige Existenz Jesu erweitert ge-
dacht werden, wie das heute in der Philosophie mit dem Begriff der Exten-
sion zum Ausdruck gebracht wird: Christus hat einen erweiterten Leib, ein
erweitertes Bewusstsein, erweiterte Interaktionen. Eine ausschliefflich auf
den historischen Jesus fixierte Christologie bliebe daher an der Hautober-
fliche - erst wenn sie auf den kosmischen Christus erweitert wird, geht sie
unter die Haut. ,If we think of the incarnation in purely historical terms
(Jesus as a bygone historical figure), and at the same time subscribe to the
metaphysics of historicism (all that exists only exists as indexed in time and
space), we could only speak of a skin deep incarnation. [...] In contrast,
deep incarnation presupposes a wide-scope view of incarnation by focusing
on the extended mind of Jesus. [...] The very notion of incarnation is to be
expressed as part of an extensive interactionist view of the embodied mind.
But the concept of incarnation also operates within the horizon of a cosmic
Christology” (Niels Henrik Gregersen 2016, 2)

Gregersens Begriff der ,,deep incarnation® pladiert also fiir eine fruchtba-
re und spannungsreiche Verbindung des in Jesus personalisierten mit dem
kosmischen Christus. ,The view of deep incarnation speaks of a universe
in which God is not only present in a general manner (as expressed in
traditional concepts of the immanent activity of the divine creator), but
in which God is conjoining and uniting with the material world in the
bodily form of God’s incarnate Son of Logos or Wisdom. [...] what from
our temporalised perspective is an event that took place in the 30 years of
the life story of Jesus is from the perspective of eternity a process beginning
with creation itself, which culminated in the incarnation of Jesus, and is still
with us because of the depths of the resurrection of Christ.” (Niels Henrik
Gregersen 2016, 4)

Auch Papst Franziskus sieht diese tiefe Verbindung: ,Fiir die christliche
Erfahrung finden alle Geschépfe des materiellen Universums ihren wahren
Sinn im eingefleischten Wort (Verbo encarnado), denn der Sohn Gottes
hat in seine Person einen Teil des materiellen Universums aufgenommen,
in den er einen Keim der endgiltigen Verwandlung hineingelegt hat (LS
235) In dieser Interpretation kommt eine Vermittlungsinstanz zwischen
Christus und der Schopfung nicht vor. Der Logos geht unmittelbar in die

360

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

Materie dieser Welt ein und wirkt direkt auf diese. Anders als bei Rahner
spielen die menschliche Reflexionsfahigkeit und Geistigkeit keine vermit-
telnde Rolle. Die Menschheit des Logos tritt nicht zwischen diesen und
den Kosmos, sondern ist Teil des Kosmos. Im Unterschied zu Rahner und
Paulus, die eine triadische Beziehung Logos — Mensch - Kosmos konstru-
ieren, spricht Papst Franziskus von einer dyadischen Beziehung Logos -
Kosmos. Damit benotigt er keine anthropozentristische Strukturierung des
Christusereignisses mehr und kann dessen Bedeutung fiir die Schopfung
als eine und ganze viel direkter entfalten.

6.2.3 Eschatologisch

Die judische Tradition und ihr folgend die Botschaft Jesu von Nazaret
sind zutiefst von der Idee der Einmaligkeit des irdischen Lebens geprégt.
Diese ist eine unabdingbare Voraussetzung fiir die Vorstellungen von einem
Jiingsten Gericht und der Auferweckung der Toten, die sowohl die Predigt
Jesu als auch das Credo der ersten ChristInnen durchtrianken. Die griechi-
sche Seelenwanderungslehre, wie sie der platonischen und neuplatonischen
Philosophie zu eigen ist, wird aus diesem Grund in der gesamten Patristik
entschieden abgelehnt. Dagegen scheint die stoische Vorstellung von einem
ewigen Leben aller verniinftigen Wesen der jiidisch-christlichen Auferste-
hungsbotschaft sehr nahe zu stehen. Dass die Stoa das ewige Leben als
eine vom Leib befreite Fortexistenz der Vernunftseele versteht und nicht
als eine ganzheitliche Neuschaffung durch einen treuen und liebenden
Gott, tibersehen und iibergehen die Kirchenviter. Wenn aber der Garant
fur ein ewiges Leben nicht die Treue des Schopfers, sondern der Besitz
einer Vernunftseele ist, sind alle vernunftlosen Geschépfe vom ewigen Le-
ben ausgeschlossen. Letztlich ist also eine ungenaue, bereits hellenistisch
gefdarbte Wahrnehmung der biblischen Auferstehungsbotschaft dafiir ver-
antwortlich, dass die frithchristliche Theologie iiberzeugt ist, Tiere und
Pflanzen von Erlésung und ewigem Leben ausschliefien zu miissen.

Ein zweiter Grund fiir die Attraktivitit der stoischen Ewigkeitsvorstel-
lung ist, dass sie alle vernunftbegabten Wesen zu einer verantwortlichen
Entscheidung iiber das eigene Heil aufruft. Nur wer Vernunft besitzt, so ist
fiir Stoa und Kirchenviter klar, kann und muss reflektiert und frei iiber sein
Heil entscheiden. Nun ist die Idee des Jiingsten Gerichts ohne Zweifel nur
sinnvoll, wenn die zu Richtenden frei und eigenverantwortlich gehandelt
haben. Gerade angesichts des hoch entwickelten romischen Rechtssystems

361

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

leuchtet das jedem Menschen im ROmischen Reich unmittelbar ein, und
die biblischen Erzdhlungen vom Gericht Gottes stiitzen diese Vorstellung.
Damit scheinen aber die nichtmenschlichen Lebewesen umso klarer vom
ewigen Heil (und Unheil) ausgeschlossen. Denn frei und verantwortlich
entscheiden kénnen sie nicht.

Am klarsten entfaltet diese Uberlegungen der Pseudo-Athenagoras (vgl.
Kapitel 5.16): Tiere und Pflanzen hatten zwar ein Bediirfnis zu leben, aber
kein Bediirfnis zur Erkenntnis des Ewigen und damit auch kein Bediirfnis,
ewig zu leben. Gemif§ dem Sparsamkeitsprinzip wire es daher nicht ratio-
nal, dass ihnen ein ewiges Leben geschenkt wird, wenn sie danach doch
gar nicht streben. Nein, sie existierten allein um des Menschen willen, der
als vernunftbegabtes Wesen Selbstzwecklichkeit besitzt. Sobald der Mensch
die nichtmenschlichen Kreaturen nicht mehr braucht, und das sei in der
Ewigkeit so, gebe es keinen Grund mehr, dass sie weiterhin existieren. In
die gleiche Richtung argumentiert auch Laktanz (Kapitel 5.7).

Eine ginzlich andere Tendenz hatten wir bei Tertullian beobachtet (Ka-
pitel 5.5). An der platonischen Lehre von der Seelenwanderung ist fiir ihn
das Kernproblem nicht die Wanderung der Seele aus einem Menschenkor-
per in einen Tierkdrper, sondern die Wanderung vom Korper des einen
Individuums in den eines anderen Individuums. Die Seele sei ndmlich
sehr spezifisch auf ein bestimmtes Lebewesen hin organisiert und koénne
unméglich in einem anderen existieren. Jede Seele sei einmalig und in voll-
kommener Weise fiir den ebenso einmaligen Korper geschaffen, in dem sie
wohnt. Tertullian beweist, dass man die Seelenwanderungslehre wirksam
widerlegen kann, ohne die Tiere herabzuwiirdigen. Man muss erst gar nicht
die Vorstellung bemiihen, eine menschliche vernunftbegabte Seele wandere
in ein vernunftloses Tier. Es geniigt vollkommen, die Seele als Teil der
geschopflichen Individualitdt wahrzunehmen. Mit dieser viel fundamenta-
leren Kategorisierung kann Tertullian die Seelenwanderungslehre erheblich
nachhaltiger aushebeln und zugleich eine Abwertung der Tiere vermeiden,
ja sogar ihre prinzipielle Ahnlichkeit mit den Menschen untermauern.

Einen Platz in der Ewigkeit haben die nichtmenschlichen Geschopfe
allerdings nur bei Irendus von Lyon. Er kann sich den Himmel unter
Berufung auf Jes 11 nur unter Einschluss aller Geschopfe vorstellen. Eine
allegorische Interpretation des Textes, wie sie in spiteren Zeiten z.B. bei
Hieronymus sichtbar wird, lehnt Irendus entschieden ab. Damit gibt es zu-
mindest einen patristischen Anwalt fiir die Auferweckung aller Lebewesen.
Das biblische Zeugnis steht fiir ihn iiber den philosophischen Argumenten.

362

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Als Leib Gottes erlost. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung

Offen bleibt damit freilich, auf welcher Geschiftsgrundlage die Auferwe-
ckung von Tieren und Pflanzen geschehen soll. Denn dass nur die Men-
schen iiber Einsicht und freien Willen verfiigen, steht auch fiir Irendus au-
{er Frage. Die Erlosung miisste also - in Irendus’ Intention weitergedacht -
zweistufig gedacht werden. Zunichst einmal geschieht sie fiir alle Geschop-
fe auf Basis der gottlichen Liebe und Treue zu ihnen, vollig unabhingig von
ihren Verdiensten oder dem Besitz einer unsterblichen Vernunftseele. Fiir
jene Geschopfe, die {iber Einsicht und freien Willen verfiigen, kann sie je-
doch nicht tiber ihren Willen hinweg oder gar gegen ihn erfolgen, sondern
einzig unter Respektierung dieses Willens. Andernfalls konnte man weder
von menschlicher Freiheit noch von géttlicher Gerechtigkeit sprechen. -
Einsicht und freier Wille wéren nach diesem Verstdndnis keine Bedingung
fiir die Auferweckung an sich, sondern nur fiir eine spezifische Weise des-
sen, was im Zusammenhang der Auferweckung geschieht, namlich Gericht
im doppelten Sinne von Gerechtigkeitsherstellung und Richtigstellung.

In der Volksfrommigkeit ist die Vorstellung einer Erlosung der ganzen
Schopfung gegen alle theologischen Einwédnde durch zwei Jahrtausende
immer lebendig geblieben. Papst Franziskus hat dieses Bild einer von allen
Geschopfen bevolkerten Ewigkeit in seiner Enzyklika Laudato si’ neu be-
lebt. Alle Geschdpfe, schreibt er, ,gehen mit uns und durch uns voran auf
das gemeinsame Ziel zu, das Gott ist [...] Denn der Mensch [...] ist berufen,
alle Geschopfe zu ihrem Schopfer zurtickzufithren (LS 83) ,Gemeinsam
mit allen Geschopfen gehen wir unseren Weg in dieser Welt (LS 244)
»Das ewige Leben wird ein miteinander erlebtes Staunen sein, wo jedes
Geschopf in leuchtender Verklirung seinen Platz einnehmen und etwas
haben wird, um es den endgiiltig befreiten Armen zu bringen.“ (LS 243)

Wer die Fleischwerdung des géttlichen Logos ernstnimmt, um die es in
diesem Unterkapitel ging, kommt letztlich nicht umhin, eine Erldsung des
gesamten Kosmos zu postulieren. ,Theologically, each creature in the web
of life is a symbol of presence; each is intrinsically good, embraced by God
and called into redemptive future. In Christ, God entered evolving creation
in a profoundly new way: the Incarnate One, Word-become-flesh, became
an earth creature, sharing biological life with others on this planet. The
risen Christ has assumed a cosmic role, leading creation back into God in a
great act of love and thanksgiving that will be realized in its fullness in the
great eschaton” (Mary E. McGann 2012, 49)

363

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

6.3 ,Der letzte Zweck der anderen Geschopfe sind nicht wir (LS 83) Die
Frage nach der teleologischen Deutung der natiirlichen Vorginge

Teleologien sind heute von verschiedenen Seiten stark in Frage gestellt. Die
Naturwissenschaften kennen per se keine Teleologien, da sie methodisch vom
Zufall ausgehen. Naturphilosophien sind diesbeziiglich methodisch weniger
festgelegt, werden aber schnell des Metaphysizismus verdachtigt, wenn sie
auch nur vorsichtig von Teleologie reden. Und theologische Teleologien
stehen auflerhalb des eigenen Fachs ohnehin unter Ideologieverdacht. Den-
noch kommt man im Rahmen einer kognitivistischen Tier- und Umweltethik
an teleologischen Uberlegungen und Entscheidungen nicht vorbei. Denn die
Frage, ob der Kosmos allein fiir die Menschen oder auch fiir die Tiere oder gar
fiir alle Lebewesen oder sogar zuallererst fiir die Okosysteme da ist, muss
geklart werden, ehe man konkrete normative Aussagen machen kann. Dazu
braucht man nicht unbedingt eine Teleologie des Seins, wohl aber eine
Teleologie des Sollens. Ob diese letzte jedoch ohne die erste begriindet werden
kann, und wenn ja, wie, muss gut iberlegt werden.

Im Folgenden gehe ich in zwei Schritten vor: Zunéchst wird die Grund-
satzfrage nach Teleonomien im Plural und einer Teleologie im Singular
gestellt. Anschlieflend muss diskutiert werden, welche der klassischen vier
umwelt- und tierethischen Modelle einer Teleologie im Kontext moderner
Naturwissenschaft einerseits und dkologischer Bedrohungsszenarien ande-
rerseits am angemessensten ist.

6.3.1 Partikulare Teleonomien und umfassende Teleologie

Eine partikulare Teleonomie in der Natur der einzelnen Lebewesen repra-
sentiert eine Antwort auf die Frage, wonach ein Lebewesen natiirlicher-
weise strebt und welche Funktion das Erstrebte fiir es hat. So wird die
Beobachtung, dass alle Lebewesen nach Nahrung suchen, iiblicherweise
als ihr Streben nach Selbsterhaltung gedeutet. Eine umfassende Teleologie
der Natur als ganzer hingegen versucht eine Antwort auf die Frage, um
wessentwillen der Kosmos vorhanden ist - um der Menschen (Anthropo-
zentrismus), der schmerzempfindlichen Wesen (Pathozentrismus), der Le-
bewesen (Biozentrismus) oder der Okosysteme willen (Holismus).

Beide Ebenen - die der Teleonomien und die der Teleologie — hingen
zusammen. Wiirde man behaupten, dass Lebewesen keine Teleonomie
der Selbsterhaltung besitzen, wire die Teleologie des Biozentrismus ihrer

364

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Die Frage nach der teleologischen Deutung der natiirlichen Vorgdnge

Grundlage beraubt. Umgekehrt folgt aus der Anerkenntnis der Teleonomie
der Selbsterhaltung der Lebewesen nicht zwingend die Teleologie des Bio-
zentrismus, denn es konnte sein, dass diese Teleonomie zweitrangig ist und
von einer anderen Teleonomie relativiert wird (im stoischen Anthropozen-
trismus z.B. durch das Streben nach Vernunfterkenntnis). Die Teleonomie
der Selbsterhaltung der Lebewesen ist also ein notwendiges, aber nicht
hinreichendes Kriterium fiir die Teleologie des Biozentrismus.

Die klassische moraltheologische Position ldsst sich an Thomas von
Aquin (1225 Aquin - 1274 Fossanova) illustrieren. Thomas kennt in Ori-
entierung an Aristoteles sowohl partikulare Teleonomien in der Natur der
einzelnen Lebewesen als auch eine umfassende Teleologie der Natur als
ganzer.

Die partikularen Teleonomien stellt Thomas im Kontext seiner Anthro-
pologie und Ethik unter den Begrift der natiirlichen Neigungen (Thomas
von Aquin, summa theologiae I-II q 94 a 2). Jeder Handelnde handelt
um eines Gutes willen, das er durch seine Handlung erreichen will. Dabei
begreift die menschliche Vernunft all jene Dinge als Giiter und damit als
erstrebenswert, zu denen der Mensch eine natiirliche Neigung hat. Thomas
nennt drei derartige Neigungen (inclinationes naturales):

- Das Streben nach Selbsterhaltung, das der Mensch mit allen Lebewesen
gemeinsam hat und das dem vegetativen Vermogen der Seele (anima
vegetativa) entspringt.

- Das Streben nach Zeugung und Erziehung von Nachkommen, das der
Mensch auf Grund des sinnenhaften Vermdgens der Seele (anima sen-
sibilis) mit allen Tieren gemeinsam hat (heute wiirden wir sagen: das
Streben nach Arterhaltung).

- Das Streben nach Gemeinschaftsleben und Gotteserkenntnis, das nur
der Mensch besitzt, und zwar im vernunfthaften Seelenvermdgen (anima
rationalis). Thomas reduziert hier einerseits die menschlichen Beziehun-
gen untereinander und mit Gott auf die rationale Dimension und spricht
andererseits den Tieren jede Vernunft ab. Beide Annahmen {ibernimmt
er von der Stoa und ihrer Rezeption in der christlichen Theologie.

Thomas ist durchaus bewusst, dass er die drei natiirlichen Neigungen
nicht empirisch beweisen kann, sondern dass sie Deutungen des pflanzli-
chen, tierlichen und menschlichen Verhaltens darstellen. Auch deswegen
formuliert er sie so allgemein, dass viel Interpretationsspielraum bleibt,
insbesondere fiir die Gewichtung der drei Strebungen untereinander und
ihre konkrete Ausgestaltung im Einzelfall. Entscheidend ist jedoch, dass

365

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

die natiirlichen Strebungen eine innere Funktionalitit besitzen und im
Regelfall auf sinnvolle Zwecke ausgerichtet sind. Ansonsten miisste Thomas
unterstellen, dass die Natur dysfunktional ist — was im Kontext des Glau-
bens auf den Schopfer zuriickfiele. Es ist daher fiir ihn verniinftig, beim
Nachdenken und Entscheiden iiber das eigene Handeln die natiirlichen
Neigungen - die eigenen wie die anderer Lebewesen - zu beriicksichtigen.
Das schliefSt nicht aus, sondern ein, dass die Neigungen verschiedener Indi-
viduen oder eines einzigen Individuums einander widerstreiten kénnen. Es
bedeutet aber, dass sie sich auf wirkliche Guter richten — und diese haben
Relevanz fiir das ethische Handeln. Die gegenwirtigen Tierwohldebatten
sind im Grunde Versuche, diese thomasische Denkfigur auf Nutztiere zu
iibertragen. Von tierlichen Strebungen schliefSt man auf das, was ihnen gut
tut, und das so erkannte Tierwohl sieht man als ethisch gebotenes Ziel des
Handelns.

Was die tibergreifende Teleologie angeht, orientiert sich Thomas ganz an
der Stoa. Fiir ihn gibt es daher zwei Arten von Seienden: Jene, die von au-
3en fremdgesteuert werden, und jene, die sich von innen her selbst steuern.
Sich selbst steuern kdnnen aber nur Seiende, die einen freien Willen haben,
und den haben nur jene, die auf Grund rationaler Uberlegungen ein Urteil
féllen und eine Entscheidung treffen konnen. Das sind die Menschen. Tiere
hingegen sind nach Thomas wie schon in der Stoa durch Umweltreize
vollstindig fremdgesteuert (Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II,
47-48).

Diese Zweiteilung der Welt in aktiv handelnde und passiv fremdgesteuer-
te Seiende hat fiir Thomas schwerwiegende Konsequenzen. Wer nédmlich
aktiv handeln kann, ist einE BevollméchtigteR (principalis agens), der
seinen Zweck in sich selbst hat. Was hingegen nur von auflen gesteuert
wird, ist ein Instrument, das keinen Selbstzweck besitzt, sondern darin
aufgeht, Zweck fiir Bevollméchtigte zu sein. Tiere sind also von Natur aus
den Menschen untergeordnet, weil sie unfreie Sklavinnen sind. Es ist keine
Siinde, sie zu téten, denn sie sind zum Nutzen des Menschen geschaffen
und auf ihn und seine Bediirfnisse hingeordnet. Tierquilerei ist nur des-
wegen verboten, weil sie sich im ndchsten Schritt als Grausamkeit gegen
Menschen richten konnte oder weil ein Tier geschidigt wird, das einem
anderen Menschen gehért (Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II,
112).

Wenn der Mensch gemafl der Vernunft (ratio) handelt, kann er mit Tie-
ren also alles machen, was ihm niitzt, weil sie ihm als verniinftigem Wesen
untergeordnet sind. Doch das heifft fiir Thomas nicht, dass die Gefiihle

366

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Die Frage nach der teleologischen Deutung der natiirlichen Vorgdnge

gegeniiber Tieren vollig irrelevant wéren. Im Gegenteil: Wenn der Mensch
sich zusdtzlich vom Gefiihl (passio) lenken ldsst, wird er Barmherzigkeit
(misericordia) mit leidenden Tieren haben. Und das sei gut so (Thomas
von Aquin, Summa theologiae I-II q 102 a 6 ad 8). Hier kommt Thomas
nicht umhin, gegen die stoische Axiomatik die zahlreichen Bibelstellen zu
wiirdigen, die von der Barmherzigkeit mit Tieren sprechen. Eine zentrale
Rolle spielt diese fiir ihn aber nicht. Als sogenanntes supererogatorisches
Werk, d.h. als ein Tun, das nicht von der Gerechtigkeit gefordert, sondern
tiber diese hinausgehend freiwillig geleistet wird und deswegen ,verdienst-
voll® ist, bleibt die Barmherzigkeit mit Tieren ein sekundéres Anhangsel
seiner anthropozentristischen Ethik.

Die allen Lebewesen innewohnende Teleonomie der Selbsterhaltung und
die allen Tieren innewohnende Teleonomie der Arterhaltung werden bei
Thomas also durch die exklusiv den Menschen gegebene Teleonomie der
Erkenntnis immer und prinzipiell ausgestochen. In seiner Begriindung des
Anthropozentrismus werden sie nicht einmal mehr erwahnt.

Lasst sich in einer evolutiven Weltanschauung eine derartige Etablierung
von Teleonomien oder einer Teleologie tiberhaupt noch rechtfertigen? Die-
ser Frage geht Christian Kummer nach. Von den Paradigmen der Evoluti-
onstheorie her (Wandelbarkeit, Entwicklung, Zufall, ...) ist fiir ihn Klar,
dass Darwin ,fiir die Rede von den Zwecken in der Natur keinen Platz
mehr sah. (Christian Kummer 2011, 63) Das erschlieft sich daraus, dass
»~Anpassung keine Frage der Absicht ist, sondern eine unvermeidliche Folge
gegenseitiger Konkurrenz (Christian Kummer 2011, 63) Die Evolution
verfolgt also weder ein partikulares noch ein iibergreifendes Telos - sie
ist absichtslos. Seit Darwin entwirft man daher weitverzweigte Stammbau-
me statt einer geradlinigen Scala naturae. Paradoxerweise steht in diesen
Stammbdumen jedoch wiederum der Mensch ganz oben und wird somit
wie in der Stoa als hochstes Lebewesen bewertet.

Was aber, fragt Kummer, konnten evolutionsbiologische Kriterien einer
Hoherbewertung bestimmter Spezies sein? Dazu macht er folgenden Vor-
schlag (Christian Kummer 2011, 106):

- Die Zunahme der funktionalen Differenzierung sowie der Integration
der differenzierten Fahigkeiten in das eine Ganze des Organismus.

- Die Abnahme der Umweltabhingigkeit des Organismus.

— Die Zunahme der individuellen Autonomie des Lebewesens. Je mehr
Autonomie ein Lebewesen besitzt, umso mehr ist es sich selber zum
Selbstzweck geworden.

367

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Letztlich laufen alle drei Kriterien Kummers auf die Annahme hinaus, dass
die Evolution in Richtung groflerer Selbstdndigkeit und Unabhéngigkeit
der Lebewesen tendiert. Das ist evolutionsbiologisch durchaus einleuch-
tend. Jedoch blendet Kummer meines Erachtens zwei Aspekte aus: Erstens
handelt es sich beim Konzept der (reflexionsbasierten) Autonomie erkennt-
nistheoretisch betrachtet um ein methodisch anthropozentrisches Konzept.
Das kann auch gar nicht anders sein, sollte aber ausdriicklich reflektiert
werden. Und zweitens vertritt Kummer ein sehr individualistisches Ver-
standnis von Autonomie. Dass die nach seinem Verstandnis ,,autonomsten®
Lebewesen ausgerechnet die am sozialsten lebenden Tiere sind, wird ausge-
blendet. Das halte ich fiir ein biologisches Versaumnis.

Dennoch betont Kummer, dass wir keine umfassende Zielsetzung der
Evolution angeben konnen - eine solche wire vollig spekulativ. Wie steht
es dann aber um die Fahigkeit des Menschen, Zwecke zu setzen? Steht er
auf Grund dieser Fahigkeit auflerhalb der Evolution oder ist diese Fahigkeit
nur Schein? Kummer will diese Frage ausdriicklich offen halten. Er halt
es fiir moglich, dass der Mensch nur deswegen Zwecke in die Natur hinein-
liest, weil er sich diese nicht anders vorstellen kann.

Biologisch diirften die Uberlegungen Kummers wohl erwogen und zu-
treffend sein. Philosophisch-ethisch sind sie jedoch ungeniigend. Denn
eine kognitivistische Ethik kann sich nicht damit zufrieden geben, die
Frage nach einer rational erkennbaren Ordnung der Natur véllig offen
zu lassen. Eine solche Ordnung wird Zweck-Mittel-Relationen enthalten
miissen. Ansonsten bliebe nur ein ethischer Nonkognitivismus. Natiirlich
hat die konkurrenzgetriebene Evolutionsdynamik selbst keine Absichten.
Aber sie verlduft nach Gesetzmafligkeiten, die dariiber bestimmen, wer
den Konkurrenzkampf gewinnt und wer ihn verliert — und diese geben
der Evolution eine gewisse grobe Richtung. Dass sich die Biodiversitit im
Verlauf der Evolutionsgeschichte allen fiinf bisherigen Massenextinktionen
zum Trotz immer weiter erhoht hat (Makroperspektive) und dass sich die
sozialen Lebewesen zu immer mehr und komplexerer Interaktion und ge-
nau dadurch zu immer mehr Intelligenz und Autonomie entwickelt haben
(Mikroperspektive), deutet eben doch auf ein immanentes Telos der Natur
hin.

Vor diesem Hintergrund ist es bemerkenswert, dass alle vier etablierten
Begriindungsansitze der Umwelt- und Tierethik, also Anthropo-, Patho-,
Bio- und Okozentrismus, teleologisch strukturiert sind. Ohne eine vorsich-
tige Pramisse {iber das Telos der Natur scheinen Umwelt- und Tierethik
(und letztlich kognitivistische Ethik insgesamt) nicht begriindbar zu sein.

368

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Die Frage nach der teleologischen Deutung der natiirlichen Vorgdnge

Man muss deswegen nicht dem ,naturalistischen Fehlschluss“ (George Ed-
ward Moore) anheimfallen und bar jeder kritischen Hermeneutik vom Sein
auf das Sollen schlieflen. Man muss auch nicht aus den begrenzten Teleo-
nomien, die die Naturwissenschaft beobachtet, eine alles tiberwdlbende
monolineare Teleologie ableiten. Aber man wird im Rahmen kognitivisti-
scher Ethiken doch nicht umhinkommen, auf so etwas wie eine regelhafte
»Natur® zuriickzugreifen. Das haben selbst Kontraktualistinnen wie John
Rawls (der auf die ,allgemeinen Tatsachen“ rekurriert und seine Theorie
als Naturrechtstheorie klassifiziert) und DiskursethikerInnen wie Jirgen
Habermas (der die ,Natur® als das nicht von Menschen Gemachte zur
Unterfiitterung seiner Gleichheitsidee braucht) anerkannt.

Hier liegt das unbestreitbare Verdienst der Stoa. Sie hat der abendlandi-
schen Ethik ins Stammbuch geschrieben, dass Sollensanspriiche unabding-
bar mit Erkenntnissen iiber das Sein in Beziehung gesetzt werden miissen.
Thre Schwiche liegt jedoch darin, eine gemessen an der Evolutionsbiologie
allzu simple, geradlinige und allein auf den Menschen zulaufende Teleo-
logie entwickelt zu haben. Diese kann sie nur mit einem rationalistisch
verengten Konzept der Vernunft begriinden. Beides ist heute nicht mehr
{iberzeugend, ja sogar schidlich fiir Menschen, Tiere, Pflanzen und Oko-
systeme.

Die christliche Schépfungstheologie und -ethik sollte also den unaufheb-
baren Widerstreit natiirlicher Teleonomien klarer betonen, der angesichts
begrenzter Ressourcen im Okosystem Erde darin liegt, dass alle Lebewesen
auf das Sterben anderer Lebewesen angewiesen sind. Dieser schépfungs-
theologische Ursprung der Theodizeefrage darf nicht mit salbungsvollen
Floskeln zugedeckt werden, sondern muss als unauflgslicher Einspruch
gegen eine naive Harmonisierung der Rede von gottlicher Liebe und Fiir-
sorge stehenbleiben, ja stark gemacht werden. Zugleich gilt es jedoch die
Anstrengung hochzuhalten, aus den zahlreichen einander widerstreitenden
Teleonomien der Natur Richtungsanzeigen fiir Sinnpotenziale herauszule-
sen, die vorethischen Giitern und ethischen Anspriichen ein Fundament
geben. Ein Verzicht auf die Erschlieflung solcher Sinnpotenziale wiére eine
Kapitulation kognitivistischer Ethik.

369

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

6.3.2 Der Biozentrismus als angemessenste Teleologie3®

Die Welt steht okologisch gesehen am Abgrund. Das Ziel jeder Umwelt-
und Tierethik muss es folglich sein, Mittel und Wege aufzuzeigen, um die
derzeitige Wucht der dkonomischen und technologischen Rationalitdt zu
bremsen und ihr die Dominanz {iber alle gesellschaftlichen Prozesse zu
nehmen (vgl. Michael Rosenberger 2021, 44-47). Angesichts dieser gewalti-
gen Aufgabe wird ein ethischer Ansatz, der erkennbar mehr verharmlost als
dramatisiert, einzig zum Erhalt des Status Quo beitragen. Um es deutlich
zu sagen: Die kiithle Apathie des stoischen Anthropozentrismus mag eine
rationale Plausibilitat haben, wird aber auf Grund ihrer Emotionslosigkeit
keine Veranderungen einleiten. Dazu ist eine Emotionalisierung nétig —
in Verbindung mit einer erheblichen Horizonterweiterung. Gesucht ist ein
ethischer Ansatz, der dazu auffordert und beféhigt, sich in ein Tier oder
eine Pflanze hineinzuversetzen.

Papst Franziskus hat vollkommen Recht, wenn er betont, dass die Lo-
sung nicht allein von einer Lehre erwartet werden kann - weder von
einer anthropozentristischen noch von einer nicht-anthropozentristischen.
Denn: ,Es geht darum, nicht so sehr tiber Ideen, sondern vor allem {iber
die Beweggriinde zu sprechen, die sich aus der Spiritualitdt ergeben, um
eine Leidenschaft fiir den Umweltschutz zu férdern. Denn es wird nicht
moglich sein, sich fiir grofle Dinge zu engagieren allein mit Lehren, ohne
eine ,Mystik; die uns beseelt, ohne ,innere Beweggriinde, die das person-
liche und gemeinschaftliche Handeln anspornen, motivieren, ermutigen
und ihm Sinn verleihen’ (EG 261).“ (LS 216) Zu fragen ist daher, welche
Teleologie am offensten und affinsten fiir spirituelle Motivationen ist. Und
hier haben die biozentristischen und 6kozentristischen Ansitze die Nase
vorn (Haydn Washington et al. 2017, 39).

Im Diskurs der letzten fiinf Jahrzehnte um die umwelt- und tierethisch
angemessene Teleologie dreht sich fast alles um die Frage, wem Wiirde
zugeschrieben werden soll: Menschen, Tieren, Pflanzen und/ oder Okosys—
temen. Der Begriff der Wiirde begriindet kein rationales Handlungsprinzip,
sondern eine emotionale Hemmschwelle, was paradox ist, da die Rede von
der (Menschen-)Wiirde stoischen Ursprungs ist und damit einem rationa-
listischen Denkmodell entstammt. Jemandem Wiirde zuzuerkennen bedeu-

30 Siehe zu diesem Abschnitt weit ausfithrlicher und alle vier Begriindungsansitze sehr
detailliert darstellend, wiirdigend und gegeneinander abwigend: Michael Rosenber-
ger 2021, 131-188. Im Folgenden konzentriere ich mich auf einige wenige der dort
angefiihrten Argumente.

370

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Die Frage nach der teleologischen Deutung der natiirlichen Vorgdnge

tet: ,Stopp! Halt inne und betrachte den/ die WiirdentragerIn auch aus der
anderen, nicht nutzenorientierten Perspektive! Nimm ihn oder sie als ei-
genstandiges Du mit eigenen Bediirfnissen wahr!“ Zur inhaltlichen Bestim-
mung von Handlungsregeln in Giiterkonflikten tragt die Zuschreibung von
Wiirde hingegen wenig bei. Rational-argumentativ wére der Rekurs auf sie
verzichtbar, wofiir auch viele pladieren, denen der Bezug auf Rechte vollig
geniigt. Aber ohne die Erwahnung der Wiirde geht ein Grofiteil der emotio-
nalen Aufladung verloren. Die Wichtigkeit und Dringlichkeit des Anliegens
wird heruntergespielt. Genau hier liegt die Bedeutsambkeit begriindet, allen
Geschopfen und nicht nur allen Menschen Wiirde zuzuerkennen. Die Rede
von ,Wiirde® ist ein Signalverstdrker ersten Grades.

Das gilt umso mehr, wenn (wie in der Enzyklika Laudato si’) ergin-
zend zum philosophischen Wiirdebegrift die theologische Rede von der
Geschwisterschaft und BundesgenossInnenschaft aller Geschopfe verwen-
det wird. Sie weckt anschauliche, jedem einsichtige Bilder und ist damit
noch mehr ganzheitlich ansprechend. Argumentativ lassen sich Tier- und
Umweltschutz sowohl anthropo- als auch bio- oder 6kozentristisch begriin-
den. Aber ich halte es fiir naiv, wenn nicht fahrléssig, die emotionale Seite
vollig auszuklammern. Denn Anthropozentrismus (vgl. Michael Rosenber-
ger 2001, 162-163)

- vertraut tendenziell mehr der technischen Rationalitdt und ldsst sich
eher vom ,technokratischen Paradigma® verfithren als Bio- oder Oko-
zentrismus. Er neigt mehr zur Uberschitzung des menschlichen Wissens
von natiirlichen Prozessen und der menschlichen Moglichkeiten des
Managements der Natur.

- neigt eher zum alles beherrschenden Gkonomistischen Denken, das die
nichtmenschlichen Lebewesen und das Okosystem nur als ,Naturkapi-
tal“ sieht und bestenfalls um der langfristigen 6konomischen Folgen wil-
len schiitzt. Der Wiirdebegriff ist aber nach Kant genau die gegenteilige
Kategorie zu mess- und skalierbaren Geldwerten. Er setzt die ethische
Wahrnehmung von WiirdetrdgerInnen exakt dem dkonomischen Kalkiil
entgegen — wohl wissend, welche Macht dieses besitzt.

— lasst sich schneller zum Chauvinismus verleiten, indem er aus der Son-
derstellung des Menschen vor allem Rechte und kaum Pflichten ableitet
und damit nichtmenschliche Lebewesen aus Prinzip unterordnet.

Ein holistisch fundierter Biozentrismus, wie ich ihn im Folgenden vertrete,
wird das traditionelle Vorsorgeprinzip, das grundsatzlich auch der Anthro-
pozentrismus kennt, eher und umfassender anwenden und somit behut-

371

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

samer und fehlerfreundlicher vorgehen. Er neigt stirker zur demiitigen
Anerkenntnis der Grenzen des eigenen Wissens und Konnens und zum
ehrfiirchtigen Staunen vor den unermesslichen Geheimnissen des Kosmos.
Angesichts der enormen Erfordernisse zum Erhalt einer lebenswerten Erde
ist das ein starkes Argument fiir ihn.

Genau aus diesen Uberlegungen ergibt sich mein Plidoyer fiir einen
holistisch fundierten Biozentrismus. Dieser ist von seiner Grundgestalt her
eine Form des moralischen Individualismus und schreibt Eigenwert bzw.
Wiirde allen Lebewesen und nur ihnen zu. Im Vergleich der Begriindungs-
ansitze der Umweltethik erweist sich der Biozentrismus als die addquateste,
konsistenteste und sparsamste Option. Er schliefit kein Lebewesen aus der
Gemeinschaft der moralisch relevanten Individuen aus - es entsteht kein
~garstiger Graben“ zwischen Menschen und Tieren oder zwischen Tieren
und Pflanzen. Um aber nicht in einem systemblinden Individualismus
zu enden, der samtliche Beziehungen der Lebewesen ignoriert, spreche
ich von einem holistisch fundierten Biozentrismus. Kollektiven Systemen
kommt keine Wiirde zu. Sie sind aber fiir das Gemeinwohl der Lebewesen
von herausragender Bedeutung, weil sie die Moglichkeitsbedingung fiir
das Einzelwohl ihrer Mitglieder sind. Das kann wie im Recht mitunter
sogar heiflen, dass das System den Vorrang vor dem Individuum erhalt
(Gemeinwohlprinzip). Auch kann es analog zum Recht durchaus sinnvoll
sein, bestimmten Lebensgemeinschaften a posteriori einen moralischen
Status zuzuschreiben und sie als ,Quasi-Personen® zu behandeln. Insgesamt
ist der holistisch fundierte Biozentrismus also ein gemeinwohlgebundener
moralischer Individualismus.

Bestimmen wir in sechs Thesen genauer, worum es geht (vgl. Michael
Rosenberger 2021, 157-162):

(1) Alle Lebewesen haben eine unverlierbare Wiirde. Sie haben a priori
einen moralischen Status, miissen also um ihrer selbst willen moralisch
beachtet werden. Wir haben ihnen gegeniiber direkte Pflichten.

(2) Wiirde ist das Gegenteil eines Preises (Immanuel Kant, Metaphysik
der Sitten AA VI 434-435). Ein Preis signalisiert Ersetzbarkeit und
Austauschbarkeit, Wiirde hingegen Einzigartigkeit und Nichtersetzbar-
keit. Auflerdem signalisiert ein Preis die Vergleichbarkeit von Werten,
die skalar sind, d.h. von einem Minimum bis zu einem Maximum
eine durchgehende Skala belegen. Er kennt ein Mehr oder Weniger
und auch ein Gleich-Viel (bei Kant ,,Aquivalenz*) an Wert. Die Wiirde
hingegen signalisiert Unvergleichlichkeit (Inkommensurabilitit) und

372

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Die Frage nach der teleologischen Deutung der natiirlichen Vorgdnge

ist nicht skalar, sondern bindr. Entweder ein Seiendes hat Wiirde oder
es hat keine Wiirde. Entweder es verdient moralische Achtung oder
nicht.

(3) Die Wiirde bezeichnet eine Selbstzwecklichkeit. Sie kommt ihrem Tra-
ger oder ihrer Tragerin unmittelbar zu, ist nicht iibertragbar und kann
nicht vertretungsweise wahrgenommen werden wie Rechte. Sie ist im
Gegensatz zum Preis auch nicht verlierbar.

(4) Jedes Handeln, das ein Individuum mit Wiirde betrifft, ist diesem
gegeniiber rechtfertigungspflichtig.

(5) Als WiirdentrdgerInnen diirfen Lebewesen nie vollig instrumentali-
siert, nie ausschlieflich unter ihrem Nutzen fur andere betrachtet wer-
den. Es gilt, sie immer zugleich auch und sogar zuerst als individuelles
Gegenliber, als Du zu betrachten und zu respektieren.

(6) Individuen mit Wiirde sind TrégerInnen eigener Giiter. Diese miissen
in eine faire Giiterabwégung einbezogen werden. WiirdentrégerInnen
haben ein Recht auf faire Behandlung.

Die Zuschreibung der Wiirde an alle Lebewesen und nur an diese, mithin
das Plidoyer fiir den Biozentrismus lisst sich mit einigen weiteren Uber-
legungen stiitzen. Das Hauptargument, das fiir ihn spricht, besagt, dass
jedes Lebewesen ein eigenes Gut hat, das sich in ,the full development
of its biological powers” realisiert (Paul W. Taylor 1981, 199). Daneben ist
es zwar auch (Mit-) Trdger anderer Giiter, z.B. des Gutes der eigenen Popu-
lation und des Gutes der eigenen Art, das in der Weitergabe genetischer
Information und in der Arterhaltung besteht. Die Wiirde eines Lebewesens
ist jedoch in der Potenz zur Realisierung seiner eigenen biologischen Krifte
begriindet (Paul W. Taylor 1984, 154-155). Wenn dann noch vorausgesetzt
wird, dass die ,Mitgliedschaft in der Erdgemeinschaft® (onto-)logisch dem
konkreten So-Sein des Lebewesens vorausgeht, dann ergibt sich a priori
die direkte moralische Pflicht, die fundamentale Potenz der Eigenverwirkli-
chung jedes Lebewesens zu achten und zu fordern. ,Nun gibt es tatsachlich
eine Eigenschaft, die Menschen mit Tieren teilen und die mindestens eine
ebenso plausible Grundlage fiir die Zusprechung eines absoluten Wertes ist
wie die kantische Autonomie und verwandte Konzeptionen. Diese Eigen-
schaft besteht darin, dass jeder Mensch und jedes Tier fiir sich selbst ein
Gut ist... kein Mensch und kein Tier erfdhrt sich selber als Mittel zu eines
anderen Zweck.” (Michael Hauskeller 2015, 143)

Noch einmal anders gewendet: Jedes Lebewesen hat zwei der Selbst-
zwecklichkeit im Kantischen Sinn analoge Eigenschaften. ,Es ist Subjekt

373

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

von Zwecken und es hat ein praktisches Selbstverhiltnis.“ (Friedo Ricken
1987, 8) Auch Lebewesen, die keine Empfindungen von Lust und Schmerz
haben, besitzen ,Bediirfnisse®, die zu bewussten ,Interessen” analog sind.
Pflanzen pflegen ihre Bediirfnisse, etwa nach Licht und Wasser, sehr zielge-
richtet zu erfiillen. Das entspricht der Uberlegung des Aristoteles, der auch
dem vegetativen Seelenvermégen ein Streben zuschreibt (Friedo Ricken
1987, 14-16; Aristoteles, De anima II 4, 415a25-b2). Auch Pflanzen verhalten
sich zu sich selbst. Ihr Organismus ist nicht nur Ergebnis, sondern zugleich
Ursache stofflicher Ansammlungen seiner selbst und Trager von Identitdt in
allem Stoff-Wechsel.

Theologisch lasst sich die philosophische Argumentation noch vertie-
fen und emotional untermauern: Die nichtmenschlichen Lebewesen sind
genauso wie die Menschen direkt von Gott erschaffen, von ihm gewollt
und geliebt (Gen 1-2). Gott selbst wird ,Fleisch’, also Geschopf, und gibt
damit allem ,Fleisch’, also allen Geschdpfen, eine uniibertreftliche Wiirde
(Joh 1,14). Schlieflich sind die Geschopfe in die Erlosung einbezogen -
das ,Reich Gottes“ kann ohne sie nicht gedacht werden (Jes 11; Mk 1,13).
Der Biozentrismus ist also nicht nur aus philosophischen Griinden am
besten geeignet, sondern auch biblisch am umfangreichsten bezeugt und
verankert.

Zusammenfassend ergibt sich ein relativ konsistentes Bild: Eine kogniti-
vistische Umwelt- und Tierethik braucht den Rekurs auf partikulare Teleo-
nomien (das Streben der Tiere und Pflanzen nach ihren eigenen Giitern)
ebenso wie auf eine vorsichtig formulierte umfassende Teleologie (die Wiir-
de aller Lebewesen). Erst auf dieser Basis konnen die komplexen Giiterab-
wigungen vollzogen werden, die sich zwangsldufig aus dem Widerstreit
unterschiedlicher Interessen ergeben. Ohne diesen gibe es keine Theodi-
zeefrage, aber auch keine Ethik! Angesichts dieses Widerstreits erweist sich
im Zeitalter der 6kologischen Krise der Biozentrismus als die angemessens-
te, diskriminierungsarmste teleologische Festlegung. Die Zeit dringt, dass
er den 2500 Jahre alten Anthropozentrismus ablost. ,Der letzte Zweck der
anderen Geschopfe sind nicht wir (LS 83)

6.4 Korpersignale fiir das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefiihle
Eine alte Geschichte erzéhlt, wie ein Professor in den Sommerferien auf

einem Bauernhof Urlaub macht. Als er dem Bauern seine Mithilfe bei der
Erntearbeit anbietet, will dieser ihm eine leichte Arbeit geben und schickt

374

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Korpersignale fiir das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefiihle

ihn zum Sortieren der Kartoffeln. Die groflen solle er in den einen, die
kleinen in den anderen Korb werfen. Doch als der Bauer gegen Mittag
kommt, um die sortierten Kartoffeln abzuholen, liegt noch keine einzige in
einem der beiden Korbe. Der Professor war nicht in der Lage gewesen zu
entscheiden, was unter ,,grof3” und was unter ,klein” zu verstehen sei.

Ein paradigmatisches Beispiel. Das reine Denken ist nicht in der Lage,
innerhalb eines Kontinuums eine klare und diskrete Grenze zu ziehen,
weil diese zwangslaufig ein letztes, nicht rational begriindbares, also ,will-
kiirliches” Moment enthilt. Nun mag das im Fall der Kartoffeln ethisch
belanglos sein. Jedoch vollziehen sich Giiterabwégungen, wie sie Bestand-
teil aller ethischen Entscheidungen sind, prinzipiell nicht anders. Damit
ist die Frage aufgeworfen, der ich im Folgenden nachgehen mdchte: Gibt
es iiberhaupt rein rationale Entscheidungen, wie wir sie in Nachfolge der
Stoa und 2000 Jahren christlicher Ethik gerne fiir ,,sachliche” Diskussionen
postulieren? Und wenn nicht, wie sieht dann die Verhiltnisbestimmung
von Vernunft und Gefiihl fiir die sittliche Urteilsfindung aus? Konnen
Gefiihle Substanzielles zum ethischen Entscheiden beitragen?

Ein Blick in die Geschichte soll in einem ersten Schritt helfen, die
stoische Position und ihre christliche Rezeption besser zu verstehen. Im
zweiten Schritt unternehme ich mit dem aktuellen Wissen der Neurowis-
senschaften eine Neubewertung der Gefiihle, die zugleich eine Bestitigung
der klassischen spirituellen Lehre und Praxis der Unterscheidung der Geis-
ter ermoglicht (vgl. zum Folgenden: Simon Blackburn 1998; Michael Ro-
senberger 2002, 59-72; Michael L. Spezio 2011, 339-356).

6.4.1 Die griechische Skepsis gegeniiber den Gefiihlen

Einen addquaten Begriff fiir das, was wir im Deutschen als ,Gefiihl” be-
zeichnen, kennt die antike Philosophie nicht. Das Gefiihl wird griechisch
als a0y bzw. maBog, lateinisch als affectus oder passio gefasst. Damit ist
die Grundperspektive angedeutet, unter der Gefiihle betrachtet werden: Sie
sind ,Leidenschaften”, Regungen, die aus duflerer Einwirkung entstehen,
die der Mensch erleidet und die letztlich seine (Vernunft-)Autonomie be-
drohen. Dem entsprechend wird nach der unmittelbaren Ursache gefragt,
die ein Gefiihl hervorruft, nicht aber danach, ob ein Gefiihl auch Inhalte
vermitteln kann, ob es aus sich selbst heraus ,etwas sagt”.

In der Lehre der Stoa findet diese in der antiken Philosophie durchgin-
gige Sicht des Gefiihls ihre duferste Zuspitzung und Zusammenfassung.

375

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Ziel des Menschen ist danach die Unterordnung der Leidenschaften un-
ter die Vernunft. Letztere wird als das fjyepovicdv, als die beherrschende
und steuernde Instanz angesehen, welche die Gefiihlsregungen ordnet und
lenkt. Als stoisches Ideal gilt dementsprechend die dmd0eto, die Leiden-
schaftslosigkeit. Diese muss zwar nicht notwendig als vollige Gefiihllosig-
keit interpretiert werden. Entscheidend ist aber: Allein die Vernunft soll das
Tun lenken, die Leidenschaften tragen zur sittlichen Urteilsbildung nichts
Substanzielles bei. In dieser subordinatorischen Positions-bestimmung ma-
nifestiert sich die ,tief im griechischen Denken verankerte Voreingenom-
menheit gegen die pathé” (Peter Kaufmann 1992, 27)

Auch im Mittelalter bewegt sich die Einschitzung der Gefiihle ganz in
den durch die griechische Philosophie eingeschlagenen Bahnen. Thomas
von Aquin definiert die Affekte als ,Akte des sinnlichen Strebevermégens,
insofern sie mit korperlichen Veranderungen verbunden sind” (Thomas
von Aquin, Summa theologiae I-II q 20 a 1). Affekte sind fiir ihn Vorgén-
ge, die erlitten werden, und leiden im eigentlichen Sinne kann nur der
Korper, nicht die Seele. Dahinter verbirgt sich die alltdgliche Erfahrung,
dass Gefiihle unmittelbar und nicht willentlich gesteuert somatische Aus-
wirkungen zeitigen (Thomas von Aquin, Summa theologiae I-II q 22 a 3).
Dennoch schitzt Thomas die Leidenschaften im Gefolge des Aristoteles
etwas positiver ein als die Stoiker. Strebt der Mensch das Gute nicht nur
geistig, sondern auch mit sinnlichem Begehren an, so ist er vollkommener
zu nennen. Die sinnliche Lust nach einem sittlich wertvollen Objekt ist
daher gut (Thomas von Aquin, Summa theologiae I-II q 24 a 1 und 3).
Thomas grenzt sich hier ausdriicklich von den Stoikern ab und folgt den
Peripatetikern (Thomas von Aquin, Summa theologiae I-II q 24 a 2). In lo-
gischer Konsequenz seiner Schopfungstheologie entwirft er eine ganzheitli-
che Anthropologie, in der jeder Teil der menschlichen Verfasstheit als gut
und bedeutsam angesehen wird. Den passiones kommt dann die wichtige
Rolle zu, die von der Vernunft gefillten Urteile zu ,verleiblichen”, sie in
die leibliche Existenz des Menschen hinein auszubreiten und diese von der
Vernunft her zu durchformen.

Eine heuristische Funktion haben die Leidenschaften aber auch bei
Thomas hochstens sehr indirekt. Denn die Gefiihle lenken die Aufmerk-
samkeit der Vernunft auf Handlungsmoglichkeiten, mit denen der Mensch
bereits gute Erfahrungen gemacht hat. Das Gute dieser Erfahrungen er-
zeugt in ihnen eine ,Resonanz’, die ihrerseits zum Handlungsmotiv wird
(Eberhard Schockenhoff 2007, 72-73). In diesem Gedanken liegt der Keim
fiir das, was wir in der ignatianischen Unterscheidung der Geister und

376

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Korpersignale fiir das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefiihle

in den neurowissenschaftlichen Erkenntnissen der Gegenwart wesentlich
préziser und detaillierter finden. Bei Thomas bleibt es ein Keim, der nicht
weiter entfaltet wird.

Die Grundlinie bleibt in Antike und Mittelalter gleich: Vernunft und
Gefiihl werden als voneinander strikt getrennte Wirklichkeiten verstanden.
Sie stehen in einem hierarchischen Verhiltnis zueinander. Der Vernunft
wird die Herrschaft iiber die Leidenschaften zugesprochen. Sie triftt die
relevanten Entscheidungen, sie soll die Leidenschaften ordnen und steuern.
Die Leidenschaften ihrerseits sind der verlingerte Arm des verniinftigen
Willens in den Korper hinein, das Medium, mittels dessen die Seele den
Leib durchformt, das aber seinerseits nichts zur sittlichen Urteilsbildung
durch die Vernunft beitragt.

6.4.2 Gefuihle als konstitutiver Bestandteil der Vernunft

Ab dem 17. Jahrhundert dndert sich die Perspektive, unter der das Gefiihl
betrachtet wird. Es wird nunmehr als Empfindung verstanden, als innere
Befindlichkeit, die um ihrer selbst willen Beachtung verdient. Im Gefiihl
manifestiert sich der innere Zustand eines Menschen. Denn ihm entspre-
chen anthropologische Grundstrukturen als immanente Moglichkeitsbe-
dingungen seiner Entstehung. Diese gilt es wahrzunehmen, noch bevor
man die Frage stellt, welche dufleren Einwirkungen zur Entstehung eines
Gefiihls beigetragen haben. Zeichen des so umrissenen Perspektivwechsels
ist eine vollig neue, erst nach und nach klar definierte Begrifflichkeit. Statt
von passiones und affectus ist nun englisch von feelings und sensations die
Rede, franzosisch von sentiment, deutsch von Gefiihl und Empfindung -
die rein passiven Kategorien werden durch stirker aktiv gefasste abgeldst.
Die philosophische Strémung, die fiir eine nachhaltige Aufwertung der
Gefiihle sorgt, ist der angelsdchsische Empirismus. Ein reines, erfahrungs-
unabhingiges Denken gibt es fiir ihn nicht, vielmehr ist alle Erkenntnis
erfahrungsbasiert und mit Gefiihlen verbunden. Francis Hutcheson (1694
Drumalig - 1746 Glasgow) entwickelt auf dieser Basis in seinem metaethi-
schen Essay ,Illustrations on the moral sense” 1728 einen Ansatz, der als
»moral-sense-Philosophie” bis heute diskutiert wird. Seine Kernthese ist
die Annahme eines angeborenen moralischen Sinnes, der seinerseits ein
grundlegendes moralisches Gefiihl erzeugt, das uns Gut und Bose, richtig
und falsch erkennen ldsst. Der Vernunft kommt nur noch die Aufgabe einer

377

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

begleitenden Priifung zu, ob der moralische Sinn nicht gestort ist und einer
Sinnestduschung unterliegt.

Was in der moral-sense-Theorie auf Grund beobachteter Phinomene
ansatzweise in die Ethik eingefiihrt wurde, konnte jedoch so lange nicht
hinreichend prézisiert werden, wie nicht die biologischen Strukturen des
Erkennens und Fiihlens genauer erforscht waren. Erst die neurowissen-
schaftlichen Erkenntnisse der letzten Jahrzehnte ermoglichen eine prézisere
Zuordnung der beiden Grofien und ihre Einbettung in einen umfassenden
Horizont. Unter den verschiedenen Synthesen ragen dabei die Arbeiten
des portugiesisch-amerikanischen Neurologen Antonio R. Damasio heraus.
Seine Ergebnisse, die in den letzten zwanzig Jahren intensiv diskutiert und
im Detail weiterentwickelt und verfeinert, aber allen Versuchen zum Trotz
im Grundsatz nicht widerlegt werden konnten (vgl. Michael L. Spezio 2011,
339-356), werden die folgenden Darstellungen leiten.

Damasio geht von drei markanten Beispielen der Neurologie aus. Das
erste ereignet sich bereits im Sommer 1848. Bei Sprengarbeiten fiir den
Bau einer Eisenbahn in Vermont (USA) passiert ein Aufsehen erregender
Unfall. Aus eigener Unachtsamkeit wird dem Vorabeiter Phineas Gage eine
zentimeterdicke Eisenstange mit hoher Geschwindigkeit schrdg durch den
Schédel katapultiert. Zum Erstaunen aller kann er trotz des sichtbaren Lo-
ches quer durch den Kopf schon wenige Minuten spater wieder gehen und
reden. Erst nach Monaten fallen Verdnderungen seiner Personlichkeit auf.
Sein Verantwortungsbewusstsein und sein soziales Verhalten sind restlos
zerstort. Trotz intakten Erkenntnisvermdgens kann er keinen normalen
Beruf mehr ausiiben. Sein Leben endet in einer menschlichen Katastrophe.
Obgleich es damals nicht moglich ist, diese tragische Entwicklung medizi-
nisch zu erklaren, dokumentiert ein Landarzt den Fall so minuzios, dass er
bis heute ein Referenzfall der Neurologie geblieben ist.

Einen dhnlichen Fall erlebt Damasio selbst Anfang der 1970er Jahre. Er
nennt ihn pseudonym den ,Fall Elliot”: Ein Mann im Alter von etwa 35
Jahren, der direkt tiber der Nasenhohle einen gutartigen Hirntumor hat,
wird erfolgreich operiert, wobei ein geringer Teil des den Tumor umgeben-
den gesunden Hirngewebes im sogenannten prafrontalen Cortex, einer
Region direkt hinter der Stirn, leicht oberhalb der Nase, mit entfernt wer-
den muss. Nach der Operation bleiben alle rationalen Fahigkeiten Elliots
unverdndert, er ist weiterhin intelligent und besitzt ungeheure Kenntnisse
und Fertigkeiten. Gestort ist aber seine Fahigkeit, die Zukunft zu planen,
zu urteilen und zu entscheiden - so, ,dass er nicht mehr als verldssliches
Mitglied der Gesellschaft handeln konnte” (Antonio R. Damasio 1997, 68)

378

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Korpersignale fiir das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefiihle

Wegen seiner Unzuverldssigkeit verliert Elliot seinen Arbeitsplatz und lebt
fortan antriebslos vor sich hin. Auflerdem beobachtet Damasio bei ihm
eine ungewdhnliche emotionale Distanz, auch zur eigenen Biographie und
zu bewegenden Ereignissen derselben. Die Erinnerung ist sehr gut, aber
Freude und Schmerz tiber eigene Erfahrungen bleiben v6llig aus. ,Wissen,
ohne zu fiithlen” - so fasst Damasio den Zustand seines Patienten zusam-
men (Antonio R. Damasio 1997, 78).

Schliefllich kennt die Neurologie die Anosognosie, die Unfahigkeit, eine
Krankheit als die eigene zu fithlen. An Anosognosie erkrankte PatientInnen
wissen um ihren oft lebensbedrohlichen Krankheitszustand, empfinden
dariiber aber keinerlei Emotionen. Sie wissen z.B., dass es ihre eigene
linke Korperhalfte ist, die irreversibel geldhmt ist. Aber statt Trauer oder
Verzweiflung empfinden sie eine unerschiitterliche Heiterkeit und Gleich-
giiltigkeit. Der betroffene Korperteil wird zwar als ein eigener erkannt, aber
nicht als solcher empfunden. Man konnte das als stoische Apathie positiv
zu bewerten geneigt sein. Die Tragik daran ist jedoch, dass Menschen mit
dieser Erkrankung sich nicht aktiv an ihrer Genesung und Rehabilitation
beteiligen, was diese zumindest extrem verlangsamt, mitunter auch ganz
verhindert.

Im Falle der Anosognosie ist nicht dieselbe Gehirnregion geschadigt
wie in den zuvor genannten Fillen. Jedoch ist in allen Beispielen der vol-
lige Ausfall der Gefiihle zu registrieren. Deshalb verbindet Damasio die
genannten Fille zu einer Arbeitshypothese: Gefiihle sind relevant, ja uner-
lasslich fiir Sozialverhalten und ethische Entscheidungen des Menschen.
Das versucht er neurologisch zu untermauern.

Mit dem Begriff des Geistes wurde im Laufe der Philosophiegeschichte
sehr Unterschiedliches bezeichnet. Damasio definiert folgendermafen: Ein
Organismus besitzt dann Geist, wenn er in der Lage ist, bewusst und pla-
nend die Zukunft zu gestalten, wenn er also im eigentlichen Sinne handeln
kann (Antonio R. Damasio 1997, 131). Zu solchem Handeln sind mehrere
Aktivitdten erforderlich:

Das Denken: Das Gehirn speichert Erkenntnisse und Erinnerungen vor-
zugsweise in Form von Vorstellungsbildern. Diese werden aus Griinden
der Speicherkapazitat nicht als Faksimile gespeichert (im Computer wire
das eine Bitmap-Grafik), sondern in dispositionellen Mustern, aus denen
sie je aktuell kreativ und interpretierend rekonstruiert werden (im Compu-
ter wire das eine Vektorgrafik). Denken vollzieht sich weitgehend in der
Konstruktion, Rekonstruktion und Kombination solcher Bilder und nicht
in Begriffen - in Analogien und nicht in Univozititen. In einer konkreten

379

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Situation werden analoge, d.h. strukturell verwandte Kognitionen der Er-
innerung wach gerufen und zur Deutung der Gegenwart mit dieser in
Verbindung gebracht.

Das Bewegtwerden durch Emotionen’: Emotionen (emotions) sind aus
neurowissenschaftlicher Sicht Komplexe unmittelbar und unwillkiirlich
hervorgerufener, d.h. nicht bewusst gesteuerter korperlicher Reaktionen
(Antonio R. Damasio 1997, 193). Ein hoherer Puls, eine veranderte Atemfre-
quenz oder andere Phanomene sind solche Emotionen im Kérper. Emotio-
nen durchwirken so den Kérper vom Gehirn her, allerdings beeinflussen
sie ihrerseits durch Riickkopplungen aus dem Korper heraus die Gehirn-
prozesse. Dies geschieht insbesondere im

Fiihlen: Wird eine Emotion im Gehirn bewusst wahrgenommen, so
nennt Damasio diese Wahrnehmung ein Gefiihl (feeling, Antonio R. Da-
masio 1997, 198-199). Gefiihle sind also Reprisentationen von Korperzu-
stinden im Gehirn. Allen Gefiihlen geht evolutionédr und auch logisch ein
~Hintergrundgefiih]” voraus: Das ,Vorstellungsbild von einer Korperland-
schaft, die nicht durch [Emotionen] erschiittert wird.” (Antonio R. Dama-
sio 1997, 208) Im Vergleich aktueller Gefiihle mit diesem Hintergrundge-
fithl einerseits und in der Herstellung einer Verbindung zwischen aktuellem
Gefiihl und zeitgleicher Wahrnehmung der Umwelt andererseits kann das
Gehirn Informationen gewinnen, die fiir das (Uber-) Leben des Organis-
mus Bedeutung haben. Emotionen sind also Trager von Information. Thre
Abbildungen in Gefiihlen ,sind genauso kognitiv wie jedes andere Wahr-
nehmungsbild” (Antonio R. Damasio 1997, 218). Ein umfassendes Konzept
des Geistes muss folglich die Gefiihle umfassen. Genau an diesem Punkt
setzt Damasio seine zentrale Hypothese an.

Zweck des Denkens - so Damasio - ist das Entscheiden. Zweck des
Entscheidens wiederum ist eine mdglichst angemessene Reaktion des Or-
ganismus auf die aktuellen Umweltbedingungen. Emotionen spielen dafiir
eine unersetzliche Rolle, denn sie tragen den Charakter somatischer Mar-
ker. Eine Emotion ist ein ,,Korpersignal”, das im Entscheidungsprozess die
denkbaren Handlungsmoglichkeiten vorsortiert und die meisten bereits vor
einer rationalen Abwéigung ausschaltet (Antonio R. Damasio 1997, 238).

31 In der deutschen Ubersetzung von Antonio R. Damasio 1997 wird ,emotion” mit
Gefiihl, ,feeling” mit Empfindung wiedergegeben (Antonio R. Damasio 1997, 14).
Hingegen iibersetzt die deutsche Ausgabe von Antonio R. Damasio 2000 ,emotion”
mit Emotion und ,feeling” mit Gefiihl. Hier wird diese zweite Terminologie tiber-
nommen.

380

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Korpersignale fiir das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefiihle

Auflerdem lenkt die Emotion die Aufmerksamkeit des Denkens auf wenige,
ganz bestimmte Handlungsmaglichkeiten, indem sie diese emotional ver-
stiarkt. Insgesamt handelt es sich also bei dem System, das die Emotionen
im Korper erzeugt und dann in das Gehirn zuriickspeist, um einen ,Ten-
denzapparat” (Antonio R. Damasio 1997, 239), um ein Bewertungs- und
Deutesystem. Aus der fiir das Denken schier uniibersehbaren Faktenfiille
wird, gesteuert durch Emotionen, ein winziger Teil ausgewdhlt, den das
Denken dann erwidgen und einer nochmals emotional gelenkten Entschei-
dung zufithren kann®.

Gefiihle représentieren also verdichtete Werterfahrungen des Menschen.
Thnen verdanken wir es, dass der Geist zu Intuition und Kreativitat fahig
ist. Ohne Gefiihle wiirden diese ureigenen menschlichen Fahigkeiten tiber-
haupt nicht moglich sein. Und genau der préfrontale Cortex ist dasjenige
neuronale Netz des Gehirns, das fur den Erwerb der Gefiihle verantwort-
lich ist. Fallt er aus, kommt es zu den erwéhnten verheerenden Folgen.

In der rationalistischen Ethik von den Griechen bis zu Kant dienen
Gefiihle maximal als Movens des Handelns. Inhaltlich haben sie keinerlei
Einfluss auf das sittliche Urteil. Jedoch: ,Die Erfahrung mit Patienten wie
Elliot lasst darauf schlieflen, dass die kiihle Strategie, die Kant und andere
vertreten haben, weit eher der Art und Weise entspricht, wie Patienten
mit préafrontaler Schiddigung an Entscheidungen herangehen, als der ibli-
chen Verfahrensweise normaler Menschen” (Antonio R. Damasio 1997,
236) Menschen mit einer Lésion des préfrontalen Cortex sind unfihig, die
Zukunft als ihre eigene und damit als bedeutsam in den Blick zu nehmen;
sie gehen ganz in der Gegenwart auf; sie sind nicht in der Lage, aus der
schier uniibersehbaren Flut von Handlungsméglichkeiten jene herauszufil-
tern, die Aussicht auf Sinnerfiillung haben. Der Geist, wie ihn Damasio
als Fahigkeit zu eigenstindigem Handeln definiert, geht mithin aus dem
gesamten Organismus hervor (Antonio R. Damasio 1997, 311). Vernunft
lasst sich nicht realisieren ohne die wechselseitige Verbindung von Denken

32 Letztlich liegt hier die Antwort auf das alt bekannte Problem der Differenz zwischen
unbedingtem Existenzvollzug und der Unmdglichkeit, ihn reflexiv vollstindig einzu-
holen. Mathematisch ausgedriickt: Die praktische Vernunft ist nicht in Algorithmen
zu fassen, sondern wird {iber Modelle und Beispiele gelernt. Sie besteht im Wie-
dererkennen von Strukturen (,patterns”), die Gedanken mit Gefiihlen verbinden.
Entscheidungen fallen iiber Analogiebildungen, und die Analogate sind emotional ge-
farbt, denn nur iiber Gefiihle kann der regressus ad infinitum tiberwunden werden,
dem das Denken ansonsten verfallen wiirde - vgl. Patricia S. Churchland 1996, 194-
196.

381

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

und Fiihlen, von Gehirn und Korper. Gefiihle sind integraler Bestandteil
der ,praktischen Vernunft”.

Die These Francis’ Hutchesons, es gébe einen angeborenen ,moralischen
Sinn”, der in einem Gefiihl fassbar wird, ist insofern prinzipiell zu bejahen.
Er besteht neurologisch formuliert in der zweibahnigen Vernetzung von
Gehirnprozessen und somatischen Mechanismen, die ihrerseits die unauf-
16sliche Verbindung von Denken und Fiihlen begriinden. Irrig ist jedoch
Hutchesons Meinung, es handle sich nur um ein sittlich relevantes Gefiihl,
das der moral sense produziere. Im Gegenteil: Eine ganze Palette von
Gefiihlen beansprucht Bedeutung fiir das menschliche Entscheiden und
Urteilen.

Spatestens an diesem Punkt kommt die klassische ,Unterscheidung der
Geister” ins Spiel, wie sie die spirituelle Tradition des Christentums gepragt
hat. Letztlich zielt sie auf eine aufmerksame Wahrnehmung der eigenen
Gefiihle - und das nicht rational-reflexiv, sondern ganzheitlich-hineinspii-
rend. Es geht darum, aktuelle Gefithle und ihre lingerfristige Dynamik
zu ersplren und mit frither gemachten eigenen oder fremden Gefiihlen
(z.B. der Menschen im Umfeld Jesu oder der Heiligen) hineinspiirend zu
vergleichen. Dann kann ein Urteil dariiber gefillt werden, ob die Hand-
lungsoption, der diese Gefiihle entspringen, zu mehr Glauben, Hoffen und
Lieben fiihrt oder nicht, ob sie also im traditionellen Bild gesprochen vom
Heiligen Geist oder vom bésen Geist stammt.

Letztlich legen sowohl die moderne Neurowissenschaft als auch die klas-
sische Unterscheidung der Geister ein vollig anderes Bild der Gefiihle nahe
als die stoisch inspirierte ethische Tradition des Abendlandes. Gefiihle sind
zundchst einmal keine unheimlichen, gefdhrlichen und unverniinftigen
Versuchungen einer bosen dufleren Welt, die unsere Autonomie bedrohen,
sondern Korpersignale, die uns wertvolle und verniinftige (!) Hinweise auf
das richtige und gute Verhalten geben und so Autonomie erst ermdoglichen.
Ohne sie wire das Denken v6llig hilflos und verloren. Erst mit ihrer Hil-
fe kann ein fithlendes Wesen zu lebenswerten Entscheidungen kommen.
Dass Gefiihle (ebenso wie kluge Gedanken) in die Irre fithren konnen, ist
evident. Solche Gefiihle zu entlarven ist aber nicht allein und nicht einmal
vorrangig Sache des Denkens, sondern vor allem einer , Kritik der Gefiihle

382

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.5 ,,Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Die Frage nach Tieren und Pflanzen

durch die Gefiihle selbst’, wie sie die klassische Unterscheidung der Geister
vorschlagt.

Die griechische Skepsis, ja Abneigung gegentiber den Gefiihlen hat psy-
chologisch betrachtet eine klar erkennbare Ursache: Wer seinen Gefiihlen
folgt, erleidet einen gewissen Kontrollverlust. Denn Gefiihle kommen {iber
uns, wir machen sie nicht und konnen sie nicht willentlich steuern. Im
Gegenteil, sie steuern uns und haben uns in der Hand, weil sie unglaublich
stark sein konnen. Das widerspricht dem stoischen Bild vom autonomen,
souveranen und herrschaftlichen Menschen. Schopfungstheologisch léasst
sich dieses Bild nicht halten. Der Mensch ist auf Grund seiner Eingebun-
denheit in eine leibhaftige Schopfung in vielerlei Weise fremdbestimmt.
Und diese Fremdbestimmung ist per se weder schlecht noch verderblich
und auch nicht Teil einer niedrigen Tiernatur, sondern seines guten Ge-
schaffenseins. Dankbar und demiitig darf er annehmen, dass nicht alle
Urteile dariiber, was gut ist, aus ihm selbst stammen. Vielfach wird ihm
die entscheidende Erkenntnis ohne sein Zutun geschenkt. Sie zu begreifen
erfordert jedoch eine anspruchsvolle und differenzierte Kultur der Gefiihle.

6.5 ,Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Die Frage nach Tieren und Pflanzen

Wie wir bei der Textanalyse gesehen haben, ist die Bandbreite der Positio-
nierungen der Kirchenviter gegeniiber Tieren ziemlich groff. Das betrifft
auch den Kernpunkt christlicher Tiertheologie, die Interpretation des Re-
gierungsauftrags in Gen 1,28. Sie reicht von der Ermichtigung zu einer
harten Sklavenhalterschaft (so bei Johannes Chrysostomus unter Verweis
auf die Namensgebung in Gen 2) bis zum weit tiberwiegenden Verstindnis
als Verpflichtung zur fiirsorglichen Hirtensorge. Gegeniiber der stoisch
dominierenden Wahrnehmung der Tiere unter dem Gesichtspunkt ihrer
Niitzlichkeit fiir den Menschen bleiben viele Kirchenviter sehr zuriickhal-
tend (insbesondere Laktanz, Nemesius von Emesa und Augustinus). Insge-
samt sind die meisten Kirchenviter erheblich tierfreundlicher als die Mehr-
zahl der stoischen Philosophen. Sie sind erkennbar bemiiht, den stoischen
Anthropozentrismus zu méfligen und abzumildern, wenn sie sich auch

33 Ignatius von Loyola, der Meister dieser Unterscheidung, hat das am eigenen Leib
erlebt. Alle rationalen Einwande seines Beichtvaters helfen ihm nicht, die von ihm
in Manresa praktizierte Askese als mafllos iibertrieben anzuerkennen. Erst der tief
empfundene Ekel tiber diese Lebensweise kann ihn tiberzeugen (Ignatius von Loyola,
Bericht des Pilgers Nr. 25).

383

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

nicht in der Lage sehen, ihn zu iiberwinden. Sanfte Reformen, aber keine
Revolution - so kénnte man die grofie Linie zusammenfassen.

Aus dieser Marschrichtung der frithen Kirche ziehen viele christliche
EthikerInnen heute den Schluss, eine sanfte Reform zu einem 6kologischen
und tierethischen Humanismus zu vollziehen, den Anthropozentrismus
als Grundfigur aber beizubehalten. Ich hoffe gezeigt zu haben, dass dies
nur unter Ausblenden mehrerer intrinsischer Fehler des stoischen Anthro-
pozentrismus moglich ist, die ich in dieser Publikation identifiziert habe.
Zunidchst einmal wire die Kopie der frithchristlichen Strategie zum Um-
gang mit der Stoa geschichtsvergessen. Weder ist das Christentum heute
die winzige Minderheit in einer stoisch-anthropozentristisch dominierten
Mehrheitsgesellschaft noch konnen wir im 21. Jahrhundert die fatalen Fol-
gen des Anthropozentrismus fiir die nichtmenschliche Schopfung iiberse-
hen.

Dariiber hinaus hat die Analyse des fiinfteiligen Ideen-Netzes der Stoa
die Notwendigkeit tiefgreifender und umfassender Anderungen der christli-
chen Theologie sichtbar gemacht. Wer am Anthropozentrismus festhalten
will, wird sich schwertun, diese Anderungen zu vollziehen, und riskiert
damit eine immer weiter voranschreitende Unglaubwiirdigkeit des Chris-
tentums. Die fiinf Ideen, die den Kern des Netzes ausmachen, konnen nur
gemeinsam korrigiert werden, so tief sind sie auf Grund der enormen inne-
ren Kohdrenz der stoischen Ideen untereinander verbunden. Eine erneuerte
christliche Tierethik muss daher theologische Korrekturen weit {iber die
Tierethik hinaus postulieren. Im Durchgang durch die fiinf Ideen sei dies
kurz wiederholt:

- Die Rede von der Vorsehung Gottes ist mit hochster Vorsicht zu genieflen.
Sie darf nicht als objektive Tatsache verstanden werden, sondern muss
im Kontext der liebenden Zuwendung Gottes zu seinen Geschépfen
und des existenziell erfahrenen Gottvertrauens gelesen werden. Zudem
umfasst sie alle Lebewesen als AdressatInnen der gottlichen Liebe und
Fiirsorge. Strikt abzulehnen ist ein Verstindnis von Vorsehung, das alle
Widrigkeiten und Antinomien des Lebens unter Berufung auf eine ho-
here Logik Gottes wegerkldrt. Die Theodizeefrage bleibt die radikale,
bleibend unbeantwortbare Frage, die auch um des Gekreuzigten willen
immer neu ausgesprochen und gehort werden muss.

- Die Aloga-These von der exklusiven Vernunftbegabung des Menschen
ist in ihrer Absolutheit nicht zu halten. Das hat man schon in der
Antike geahnt, selbst unter den Stoikern, denn sonst hitte man nicht

384

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.5 ,,Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Die Frage nach Tieren und Pflanzen

einen so gigantischen Aufwand zu ihrer Verteidigung leisten miissen.
In Verbindung mit der neuen Sicht auf die Gefiihle, wie sie in Kapi-
tel 6.4 vorgeschlagen wurde, wéren dariiber hinaus rein rational und
kiihl handelnde Menschen, wie sie die Stoa als Idealbild konstruiert,
die wahren Vernunftlosen. Theologisch hat dies massive Konsequenzen
tir die Christusbeziehung. Die Verbindung des inkarnierten Logos mit
allem Fleisch vollzieht sich nicht tiber den Intellekt, sondern iiber den
Leib und die Mitgeschopflichkeit. Sonst wire die Inkarnation gar nicht
nétig, denn mit den vernunftbegabten Wesen kann der gottliche Logos
auch ohne Inkarnation in Verbindung treten, wie die Stoiker zurecht
behauptet haben. So gesehen gehort es zu den folgenschwersten Fehlern
der frihen Kirche, dass sie das Stoa-kritische Potenzial der Botschaft
von der Inkarnation (und ebenso umgekehrt das inkarnationskritische
Potenzial der Stoa) verharmlost und weitgehend unsichtbar gemacht
hat. Eschatologisch lauft damit alles auf die Hoffnung hinaus, dass alle
Geschopfe durch den treuen und liebenden Schopfer zu neuem Leben
erweckt werden.

Eine kognitivistische Ethik braucht den Rekurs sowohl auf partikulare
Teleonomien als auch auf eine vorsichtige umfassende Teleologie. Das hat
die Stoa richtig erkannt, und daran gilt es bei aller Kritik festzuhalten.
Notwendig ist jedoch, dass die Teleologie deutlich weniger steil und
hierarchisch und auf keinen Fall monolinear konstruiert wird. Unter
den klassischen vier Begriindungsansitzen der Umwelt- und Tierethik ist
der Biozentrismus daher am besten geeignet. Er ist dasjenige Modell des
moralischen Individualismus, das keine prinzipiellen Grenzen zwischen
den Individuen zieht und sie somit alle inkludiert. Zugleich bildet er
das biblische Denken am besten ab und garantiert damit eine Treue der
christlichen Botschaft zu ihrem Ursprung. Anders als ein grofler Teil der
pathozentristischen Ansitze ist sich der Biozentrismus dariiber hinaus
jederzeit bewusst, dass eine vegetarische oder vegane Lebensweise allein
noch lange nicht alle Probleme 16st. Tiere sollen Rechtspersonlichkeiten
sein, ja, aber Pflanzen eben auch. Daher bleibt die Theodizeefrage wie
in Kapitel 6.1 gefordert weiterhin virulent, denn es gibt kein tier- und
umweltethisch lupenreines Verhalten, das jegliche Konkurrenz einver-
nehmlich auflosen konnte. Vielmehr bleibt es bei dem Argernis, dass
jedes Geschopf nur auf Kosten anderer Geschéopfe leben kann. Dieses
Bewusstsein wach- und die aus ihm resultierende kaum ertragliche Span-
nung auszuhalten, ist eine der grofiten theologischen (!) Aufgaben im

385

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Kontext der Tierethik. Gerade pathozentristische Tierethiken stehen in
der Versuchung, Erlosung zu einfach zu denken.

- Wer die Tiere wiirdigen will, muss auch die Gefiihle aufwerten. Die
stoische Abwertung der Tiere hat nur funktioniert, weil sie mit einer
ausgesprochen negativen Sicht auf die (menschlichen und tierlichen)
Gefiihle verbunden war. Die moderne Neurowissenschaft zeigt, dass Ge-
fihle ein notwendiger Bestandteil der (praktischen) Vernunft sind. Das
reine Denken ohne Verbindung zu den korrespondierenden Gefiihlen ist
nicht in der Lage, Erkenntnisse zu bewerten und fiir das eigene Handeln
fruchtbar zu machen. Die 2000 Jahre alte spirituelle Tradition der Unter-
scheidung der Geister, die durch eine interne Kritik der Gefiihle mittels
des In-sie-Hineinfiihlens zu guten und lebensdienlichen Entscheidungen
anleitet, hat das intuitiv immer gewusst, ohne es im Koordinatensystem
einer Anthropologie griechischer Provenienz argumentativ angemessen
entfalten zu konnen. Die Aufwertung der Gefiihle bedeutet zugleich eine
Relativierung, wenn auch keine Abwertung (!) des Denkens. Denken
und Fithlen gemeinsam konstituieren die Vernunft. Damit wird die Dis-
kussion um eine gefiihlsbasierte Moralitdt der Sympathie im Gegensatz
zu einer rein rationalen Moralitit der Gerechtigkeit, wie sie in der Ver-
haltensforschung gefithrt wird, deutlich entscharft.

Als relativ junge Bereichsethik ist die Tierethik gegenwirtig in Grundsatz-
streitigkeiten gefangen, die mitunter an Glaubenskriege, jedenfalls aber an
die babylonische Sprachverwirrung erinnern. Anthropozentristische Ansit-
ze stehen gegen nicht-anthropozentristische, utilitaristische gegen Gerech-
tigkeitsansdtze, Tierwohl- gegen Tierrechtsansitze, prinzipienorientierte
gegen pragmatistische und emotivistische gegen rationalistische Ansitze.
Die christliche Tierethik kann sich diesen Diskursen so wenig entziehen
wie jede andere. Aber sie kann sich mehr als viele andere auf die Geschichte
besinnen und aus gemachten Fehlern lernen. Und womdglich kénnen auch
nichtchristliche Tierethiken, ob sékular oder anders religids, etwas aus der
christlichen Geschichte und ihren Irrungen lernen. Das wire jedenfalls
zu wiinschen, um eine Tierethik zu entwickeln, die moglichst viele Men-
schen mitnehmen und moglichst vielen Tieren bessere Lebensbedingungen
erwirken kann.

Die , Fioretti di San Francesco’, eine im spaten 14. Jahrhundert und damit
fast zwei Jahrhunderte nach den historischen Geschehnissen entstandene,
sehr legendenhafte Lebensbeschreibung des Franz von Assisi enthélt im
Kapitel 21 die Geschichte vom Wolf von Gubbio, die in allen alten Lebens-

386

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.5 ,,Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Die Frage nach Tieren und Pflanzen

beschreibungen fehlt und daher kaum historisch sein diirfte. Dennoch
atmet sie den Geist des Heiligen und kann ein guter Denkanstof§ sein.

In der Nahe des Ortes Gubbio lebte ein Wolf, der Tiere und Menschen
totete. Die BewohnerInnen hatten so grofle Angst vor ihm, dass sie nie
unbewaffnet aus dem Ort gingen. Als Franziskus davon horte, ging er aus
dem Dorf, um den Wolf zu suchen. Als er ihn von weitem sah, rief er:
»,Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Als dieser sich gendhert hatte, tadelte ihn
Franziskus ob seines grausamen Tuns und schloss mit ihm einen Vertrag.
Der Wolf solle kiinftig keinem Menschen oder Tier in Gubbio mehr etwas
zuleide tun. Dafiir wiirden ihm die BewohnerInnen des Dorfes taglich
etwas zu essen geben. Der Wolf, so erzdhlt die Geschichte, hielt sich an
die Abmachung ebenso wie die BewohnerInnen. Und er blieb dort bis zum
Ende seines Lebens.

Die Geschichte erzahlt davon, dass es in dieser Welt unweigerlich Kon-
kurrenzsituationen gibt — zwischen Mensch und Mensch, Mensch und Tier,
Tier und Tier, zwischen Mensch und Pflanze, Tier und Pflanze, Pflanze und
Pflanze. Mitunter fiihrt diese Konkurrenz zu blutigen Konflikten. Diese
lassen sich nicht einfach mit menschlicher Gewalt tiberwinden, dafiir ist
der Wolf offensichtlich zu klug. Es gilt also anzuerkennen, dass es keine
unumschrankte Dominanz der einen oder anderen Konfliktpartei geben
wird. Was aber ist die Alternative? Franziskus nahert sich dem Wolf und
ruft: , Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Und er kommt. Offenbar spiirt er, dass
der Heilige ihm arglos und wehrlos begegnen will und nach einer fiir beide
Seiten konstruktiven Losung sucht. Man mag spekulieren, wie Franziskus
dem Wolf die vorgeschlagenen Vertragsbedingungen klargemacht haben
mag. Mit Worten allein diirfte dies kaum méglich gewesen sein. Aber der
Vertragsabschluss gelingt. Anders als in der stoischen Philosophie ist es
méglich, den Wolf in die Rechtsgemeinschaft der Menschen einzubeziehen.
Der Wolf halt sich ebenso an seine Verpflichtungen wie die Dorfbewohne-
rInnen, denn beide Seiten erleben die Losung als fair und realisierbar. Sie
teilen die Ressourcen, und Teilen verbindet.

,Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Es geht in der Tierethik wie schon in
der Menschenethik und auch in der noch kaum entwickelten Pflanzenethik
darum, die Geschwisterschaft mehr zu betonen als die Gegnerschaft, die
Kooperation mehr als die Konkurrenz, die Gemeinsamkeit mehr als die
Differenz — ohne Gegnerschaft, Konkurrenz und Differenz zu leugnen oder
zu verharmlosen. Ein tierethischer Ansatz, der das nicht leistet, kann keine
Geltung beanspruchen.

387

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

6.6 Krone der Schopfung? Ein Fazit

Die Redeweise vom Menschen als ,Krone der Schopfung® ist relativ spit.
Erstmals taucht sie bei Johann Gottfried Herder (1744 Mohrungen -
1808 Weimar) auf (Barbara Schmitz 2012, 26). Und doch trifft sie relativ
gut, was die stoische Tradition dem frithen Christentum mitgegeben hat:
einen konsequenten und unumstoéfllichen Anthropozentrismus. Das Chris-
tentum hat ihn von Anfang an so stark verinnerlicht, dass es meinte, ihn in
vielen biblischen Texten zu finden.

Doch will ich einem Missverstdndnis vorbeugen. Mir geht es weder
darum, die Stoa zum Sundenbock zu machen und das Christentum von
Schuld freizusprechen, noch darum, die Stoa als dumm und verblendet
hinzustellen. Ganz im Gegenteil: Die fiinf Elemente des Ideen-Netzes rund
um den Anthropozentrismus konnten nur deswegen so lange anerkannt
bleiben, weil sie extrem intelligent und untereinander unglaublich konsis-
tent sind. Das stoische Gedankengebdude ist beeindruckend und faszinie-
rend. Auflerdem hat es nicht nur Furchtbares hervorgebracht, sondern
auch viel Segensreiches. Die Etablierung universaler Menschenrechte ware
ohne die Stoa nicht denkbar gewesen, und in der Allgemeinen Erkldrung
der Menschenrechte der Vereinten Nationen sind ausdriicklich stoische
Begriindungsfiguren tibernommen worden. Das Christentum, Europa, ja
die Welt verdanken der Stoa daher viel. Aber die besten Ideen haben
auch Schattenseiten. Je mehr die Stirken leuchten, umso gréfier sind die
Schatten. Was die Stoa in 2000 Jahren fiir die Menschen errungen hat, hat
sie, wie wir heute erkennen, auf Kosten der nichtmenschlichen Lebewesen
und der Natur erkauft. Und gerade weil die stoischen Argumente so klug
und einleuchtend sind, haben sie lange Zeit mit grofer Effizienz ihre den-
kerischen Schwiéchen verbergen kénnen.

Dass in diesem Buch vor allem auf die Schattenseiten des stoischen Den-
kens und seiner christlichen Rezeption geschaut wird, liegt in der Natur der
Fragestellung. Es gehort zu den Aufgaben kritischer Theorie, die dunklen
Stellen der Geistesgeschichte ans Licht zu bringen. Nur so kénnen sie iiber-
wunden werden. Und das ist die eigentliche Intention dieser Untersuchung.

Im Jahr 1956 fand ein deutsches Archdologenteam unter Leitung von
Theodor Bossert und Ludwig Budde bei Ausgrabungen am Grabhiigel
von Misis im Siidosten der Tiirkei das Fuf$bodenmosaik der spatantiken
Basilika von Mopsuestia aus dem zweiten Viertel des 5. Jahrhunderts. In der
Mitte zeigt es eine bis dahin nie gesehene Darstellung der Sintfluterzahlung.
In ihrem Zentrum steht auf vier HolzfiifSen ein iberdimensionierter Kasten

388

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.6 Krone der Schépfung? Ein Fazit

(lateinisch arca kann sowohl Arche als auch Truhe bedeuten). Aus der
einzigen seitlichen Offnung dieses Kastens schaut Noachs rechte Hand mit
ausgestrecktem Zeigefinger hervor. Rund um den Kasten sind nur Tiere
zu sehen - im inneren Rechteck vierzehn Tiere der Luft, darunter identifi-
zierbar Elster, Steinhuhn, Perlhuhn, Gans, Hahn und Henne sowie Pfau,
im dufleren Rechteck achtzehn Landtiere, darunter identifizierbar Lowin,
Dambhirsch, Dromedar, Lowe, Ziegenbock, Esel, Leopard, Schwein, Rind,
Bér und Straufi, der, obgleich ein Vogel, unter die Landtiere gezdhlt wird,
weil er nicht fliegen kann. In Differenz zur biblischen Erzahlung sind die
meisten Tiere nicht als Paare abgebildet. Auf der kastenartigen Arche befin-
det sich die Inschrift: KIBOTOXZNQEP - der Kasten des Noach (wobei
das finale Rho unterschiedliche Deutungen erfahrt, sei es als Bestandteil
des Namens ,Noer®, sei es als Abkiirzung eines dritten Wortes, sei es als
Zahlzeichen 100).

Von Noach ist nur die Hand zu sehen, von seiner Familie gar nichts, und
auch der Rest der biblischen Erzahlung wird nicht dargestellt. Das Mosaik
konzentriert sich ganz auf das Wesentliche. Und das sind offenkundig die
Tiere, die rund 90 Prozent der Fliche einnehmen, und die Arche, die in der
Mitte der Darstellung steht. Der Akzent der Abbildung wird deutlich, wenn
wir diese mit anderen Darstellungen der Zeit vergleichen:

- Eine Miinze aus Apameia aus der Regierungszeit des romischen Kaisers
Marcus Iulius Philippus (244 - 249 n.Chr.) zeigt Noach und seine Frau
in einer kastenférmigen Arche, die auf Wellen schwimmt. Rechts oben
auf der Arche sitzt ein Rabe, wihrend von links eine Taube einen Ol-
zweig herantragt — die beiden Vogel, die Noach geméfi Gen 8 am Ende
der Flut ausgesandt hat, um das Terrain zu erkunden. In der linken
Bildhalfte stehen Noach und seine Frau nach dem Verlassen der Arche
mit zum Dankgebet erhobenen Hinden. Aufler den beiden im Auftrag
Noachs ausgesandten Vogeln sind keine Tiere zu sehen - sie hitten auf
der winzigen Miinze auch kaum noch Platz gehabt.

- Zahlreiche frithchristliche Sarkophage und Katakombenmalereien aus
dem 3. und 4. Jahrhundert zeigen Noach ganz alleine in Orantenhaltung
in der Arche. Er steht dort als Bild fiir die Seele des/ der Verstorbenen.
Weitere Menschen oder Tiere sind nicht dargestellt.

- Zwei weitere Bodenmosaike dieser Epoche zeigen Tierdarstellungen, al-
lerdings ohne Zusammenhang zur Noacherzdhlung: In der (nicht von
ChristInnen bewohnten) Villa Romana del Casale bei Piazza Armerina
auf Sizilien zeigt ein Bodenmosaik aus dem 4. Jahrhundert vielfaltige

389

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik

Interaktionen zwischen Menschen und Tieren, vor allem Kédmpfe und
Domestikationen. Das sind eindrucksvolle Illustrationen des stoischen
Anthropozentrismus und seiner Betonung der menschlichen Vernunft-
herrschaft. Im Bodenmosaik der Basilika von Aquileia vom Anfang des
4. Jahrhunderts sind die meisten Tiere hingegen fiir sich alleine abgebil-
det. Es gibt keinen erkennbaren theologischen Deutungszusammenhang,
vielmehr driicken die KiinstlerInnen schlicht ihre Freude an den Tieren
aus. Das entspricht vielen Kirchenvitern, in deren Texten wir eine dhnli-
che Freude beobachtet haben.

- Die beiden éltesten Bildzyklen der Noacherzdhlung befanden sich einst
in den unter Kaiser Konstantin errichteten romischen Patriarchalbasili-
ken, und zwar jeweils auf den nordlichen Langhauswinden, auf denen
sich ein bildhafter Durchgang durch das gesamte Alte Testament befand:
Der Zyklus in San Paolo fuori le Mura hatte vier, jener in Alt-Sankt Peter
zwei Bilder zur Noacherzéhlung. Beide Zyklen sind mit den alten Basili-
ken untergegangen, waren jedoch Anfang des 17. Jahrhunderts abgemalt
worden, so dass wir sie kennen.

Wie keine andere frithchristliche Darstellung der Noacherzdhlung zeigt das
Mosaik von Mopsuestia eine enorme Vielfalt an Tieren. Fiir ein allegori-
sches Verstindnis des Bildes, wie es zu dieser Zeit bereits weit verbreitet
war, gibt es hingegen keinen Anhaltspunkt. Weder gibt es einen Hinweis
darauf, dass der Kasten der Arche die Kirche symbolisieren soll (was iibli-
cherweise durch ein Kreuz angedeutet wiirde), noch sind Anhaltspunkte
dafiir vorhanden, dass auf das Sakrament der Taufe angespielt wird -
Wasser ist ja nicht einmal abgebildet. Sowohl eine ekklesiologische als
auch eine sakramententheologische Interpretation kénnen also mit grofier
Wahrscheinlichkeit ausgeschlossen werden.

Es geht um die Tiere. Sie sind es Gott und Noach wert, vor der grofien
Flut gerettet zu werden. Nicht um des Menschen willen, der sie unterwer-
fen und domestizieren sollte wie in Piazza Armerina, sondern um ihrer
selbst willen. Der ausgestreckte Finger des Noach macht deutlich, dass
Noach zu ihnen spricht oder ihnen etwas zeigt: Den Weg hinaus in die
Freiheit, zu einem neuen, besseren Leben. So setzt das Mosaik in Mopsues-
tia einen markanten Kontrapunkt zum stoisch-frithchristlichen Anthropo-
zentrismus.

Lange war das Bild verschiittet, ehe es wieder ausgegraben wurde. Viel-
leicht kann auch der biblische Biozentrismus, der in der Noacherzahlung
aufstrahlt, wieder ausgegraben und neu angeeignet werden.

390

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Quellentexte der Kirchenvater

Die folgenden Textausgaben wurden vor allem fiir die Zitationen der
jeweiligen Originalsprache der Quellen herangezogen. Die deutsche Uber-
setzung der Texte basiert auf einer Version, die verschiedene Textiiberset-
zungen in deutscher, englischer, franzdsischer und italienischer Sprache
zurate gezogen, mit den Originaltexten abgeglichen und im Blick auf die
tierethisch prézise Terminologie eigenstindig bearbeitetet hat.

Tatian

Tatiani Oratio ad Graecos. Edited by Miroslav Marcovich, Berlin/ New York 1995.
Patristische Texte und Studien Band 43.

Tatianos, Oratio ad Graecos. Rede an die Griechen, herausgegeben und neu tibersetzt
von Jorg Trelenberg, Tiibingen 2012.

Theophilus von Antiochien

Theophili Antiocheni Ad Autolycum. Edited by Miroslav Marcovich, Berlin/ New York
1995. Patristische Texte und Studien Band 44.

Irendus von Lyon

Irendus, Epideixis. Adversus haereses/ Darlegung der apostolischen Verkiindigung. Ge-
gen die Hiresien lateinisch — deutsch. Ubersetzt und eingeleitet von Norbert Brox,
Freiburg i.Br. u.a. 1993-2001. Fontes christiani Band 8.1 - 8.5.

Clemens von Alexandrien

Clementis Alexandrini Protrepticus, edidit Miroslav Marcovich, Leiden 1995. Supple-
ments to Vigiliae Christianae Band 34.

Clément d'Alexandrie, Le pédagogue. Texte grec. Introduction et notes de Henri-Irénée
Marrou, Paris 1960/ 1965/ 1970. Sources chrétiennes Bande 70, 108, 158.

Clément dAlexandrie, Les stromates V-VII. Introduction, texte critique, traduction et
notes par Alain Le Boulluec/ Patrick Descourtieux, Paris 1981/ 1981/ 1997/ 1999.
Sources chrétiennes Bande 278-279, 428, 446.

Clemens Alexandrinus, Stromata Buch I - VI. Herausgegeben von Otto Stihlin, Berlin/
New York 41985. Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhun-
derte Band 52.

391

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Quellentexte der Kirchenvdter

Tertullian

Tertullien, La pénitence. Introduction, texte critique, traduction et commentaire de
Charles Munier, Paris 1984. Sources chrétiennes Band 316.

Tertullien, Les spectacles. Texte critique, traduction et commentaire de Marie Turcan,
Paris 1986. Sources chrétiennes Band 332.

Tertullien, Contre Marcion. Introduction, texte critique, traduction et notes par René
Braun, Paris 1990/ 1991/ 1994. Sources chrétiennes Bande 365, 368, 399.

Tertullian, Adversus Marcionem/ Gegen Markion lateinisch - deutsch. Ubersetzt von
Volker Lukas, Freiburg i.Br. 2015-2017. Fontes christiani Band 63.1 - 4.

Tertullien, De 'ame. Texte critique, traduction et commentaire de Jerénimo Leal, Paris
2019. Sources chrétiennes Band 601.

Quinti Septimii Florentis Tertulliani De Baptismo Liber. Introduzione e testo critico di
Francesco Pieri, Bologna 2023.

Origenes

Origenes, Contra Celsum/ Gegen Celsus griechisch — deutsch. Eingeleitet und kom-
mentiert von Michael Fiedrowicz. Ubersetzt von Claudia Barthold, Freiburg i.Br.
2011-2012. Fontes christiani Band 50.1 - 5.

Origenes, Die Homilien zum Buch Genesis. Eingeleitet und iibersetzt von Peter Haber-
mehl, Freiburg i.Br. u.a. 2011

Origenes, Vier Biicher von den Prinzipien. Herausgegeben, iibersetzt, mit kritischen
und erlduternden Anmerkungen versehen von Herwig Gorgemanns und Heinrich
Karpp, Darmstadt 21985. Texte zur Forschung Band 24.

Laktanz

Lactance, LOuvrage du Dieu créateur. Introduction, texte critique, traduction par
Michel Perrin, Paris 1974. Sources chrétiennes Bande 213-214.

Lactance, La colére de Dieu. Introduction, texte critique, traduction, commentaire et
index par Christiane Ingremeau, Paris 1982. Sources chrétiennes Band 289.

Aphrahat

Aphrahat, Unterweisungen. Aus dem Syrischen iibersetzt und eingeleitet von Peter
Bruns, Freiburg i.Br. u.a. 1991. Fontes christiani Band 5.1 - 5.2.

Ephrdm der Syrer

Sancti Ephraem Syri in Genesim et in Exodum commentarii, edidit Raymond-M.
Tonneau, Louvain 1955. Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium Bande 152-
153 (Scriptores Syri Bande 71-72).

392

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Quellentexte der Kirchenviter

Des heiligen Ephraem des Syrers Hymnen de fide. Herausgegeben von Edmund Beck,
Louvain 1955. Corpus scriptorum Christianorum Orientalium Band 154 (Scriptores
Syri Band 73).

Des heiligen Ephraem des Syrers Hymnen de ecclesia. Herausgegeben von Edmund
Beck, Louvain 1960. Corpus scriptorum Christianorum Orientalium Bénde 198-199
(Scriptores Syri Bande 84-85).

Cyrill von Jerusalem

Cyrillus Hierosolymitanus, Catecheses, Paris 1893. Migne Patrologia Graeca 33, 331-
1058.

Basilius von Caesarea

Basilius von Caesarea, Homilien zum Hexaemeron. Herausgegeben von Emmanuel
Amand de Mendieta und Stig Y. Rudberg, Berlin 1997. Die griechischen christlichen
Schriftsteller der ersten Jahrhunderte Neue Folge Band 2.

Basilius Caesariensis, Homiliae et sermones, Paris 1857. Migne Patrologia Graeca 31,
163-618.

Basilius Caesariensis, Regulae fusius tractatae, Paris 1857. Migne Patrologia Graeca 31,
890-1050.

Gregor von Nyssa

Grégoire de Nysse, La Création de I'homme. Introduction et traduction par Jean La-
place — Notes par Jean Daniélou, Paris 1944. Sources chrétiennes Band 6.

Grégoire de Nysse, Traité de la virginité. Introduction, texte critique, traduction, com-
mentaire et index de Michel Aubineau, Paris 1966. Sources chrétiennes Band 119.

Gregorii Nysseni De oratione dominica De beatitudinibus, edidit Johannes F. Callahan,
Leiden 1992. Gregorii Nysseni opera Band 7.2.

S. Gregorii Episcopi Nysseni De Anima Et Resurrectione Cum Sorore Sua Macrina
Dialogus. Herausgegeben von Johann Georg Krabinger, Leipzig 1837.

Ambrosius von Mailand

Sant’Ambrogio, I sei giorni della creazione. Introduzione, traduzione, note e indici
di Gabriele Banterle, Milano/ Roma 1979. Biblioteca Ambrosiana Opere esegetiche
Band 1.

Sant’Ambrogio, Noe. Introduzione, traduzione, note e indici di Gabriele Banterle,
Milano/ Roma 1984. Biblioteca Ambrosiana Opere esegetiche Band 2.1.

393

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Quellentexte der Kirchenvdter

Johannes Chrysostomus

Joannis Chrysostomi Homiliae XXI de Statuis ad populum Antiochenum habitae.
Opera et studio Bernardi de Monfaucon, Paris 1862. Migne Patrologia Graeca 49,
15-222.

Joannis Chrysostomi Homiliae IX de Poenitentia. Opera et studio Bernardi de Monfau-
con, Paris 1862. Migne Patrologia Graeca 49, 277-350.

Joannis Chrysostomi Homiliae in Genesin. Opera et studio Bernardi de Monfaucon,
Paris 1862. Migne Patrologia Graeca 53.

Joannis Chrysostomi Sermones IX in Genesin. Opera et studio Bernardi de Monfau-
con, Paris 1862. Migne Patrologia Graeca 54, 581-630.

Nemesius von Emesa

Nemesii Emeseni de natura hominis. Edidit Moreno Morani, Berlin/ Boston 1987.
Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana.

Pseudo-Athenagoras

Athénagore, Supplique au sujet des chretiens et Sur la réssurection des morts. Introduc-
tion, texte et traduction par Bernard Pouderon, Paris 1992. Sources chrétiennes Band
379.

Hieronymus

Sancti Eusebii Hieronymi Adversus Iovinianum Libri Duo, Paris/ Turnhout 1883. Mig-
ne Patrologia Latina 23, 221-352.

Sancti Eusebii Hieronymi Commentarium in Isaiam prophetam, Paris/ Turnhout 1865.
Migne Patrologia Latina 24, 17-704.

Sancti Eusebii Epistulae. Edidit Isidorus Hilberg, Wien 1996. Corpus Scriptorum Eccle-
siasticorum Latinorum Bénde 54-56.

Augustinus von Hippo

Sancti Aureli Augustini de duabus animabus. Recensuit Iosephus Zycha, Wien/ Leipzig
1891. Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum Band 25.1.

Sancti Aureli Augustini Confessionum libri XIII. Edidit Lukas Verheijen, Turnhout
1990. Corpus Christianorum Series Latina Band 27.

Sancti Aureli Augustini De Genesi ad litteram libri duodecim. Edidit Joseph Zycha,
Wien 1894. Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum Band 28/1.

Sancti Aureli Augustini De doctrina christiana. Cura et studio Josephi Martin, Turn-
hout 1962. Corpus Christianorum Series Latina Band 32.

394

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Quellentexte der Kirchenviter

Sancti Aurelii Augustini in Iohannis evangelium tractatus CXXIV. Post Maurinos
textum edendum curavit Radbodus Willems, Turnhout 1954. Corpus Christianorum
Series Latina Band 36.

Sancti Aurelii Augustini Enarrationes in psalmos. Post Maurinos textum edendum
curaverunt Eligius Dekkers et Iohannes Fraipoint, Turnhout 1990. Corpus Christi-
anorum Series Latina Bande 38-40.

Sancti Aurelii Augustini De civitate Dei libri XXII. Post Maurinos textum edendum cu-
raverunt Bernhard Dombart et Alfons Kalb, Turnhout 1955. Corpus Christianorum
Series Latina Bande 47-48.

Sancti Aureli Augustini De trinitate libri XV. Cura et studio W. J. Mountain, Turnhout
1968. Corpus Christianorum Series Latina Band 50.

Sancti Aureli Augustini De quantitate animae. Recensuit Wolfgangus Ho6rmann,
Turnhout 1986. Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum Band 89.

Augustinus, De libero arbitrio. Bearbeitet von Wiliam M. Green, Wien 2013.

Augustinus, De moribus Ecclesiae Catholicae et de moribus Manichaeorum. Eingelei-
tet, kommentiert und herausgegeben von Elke Rutzenhéfer, Paderborn/ Wien 2004.
Augustinus, Opera zweisprachige Ausgabe Band 25 B.

Augustinus, De Genesi contra Manichaeos, herausgegeben von Dorothea Weber, Wien
1998. Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum Band 91.

Augustinus, De ordine. Edidit et apparatu critico instruxit Therese Fuhrer, Berlin/
Boston 2017. Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana.

395

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatur

Annetta Alexandridis/ Markus Wild/ Lorenz Winkler-Horacek (hg) 2008, Mensch und
Tier in der Antike: Grenzziehung und Grenziiberschreitung, Wiesbaden.

Ronaldo Amaral 2019, O problema da razao dos animais a partir da perspectiva neo-
platonica, in: Veritas 64 (1), 27792, https://doi.org/10.15448/1984-6746.2019.1.27792
(Abruf20.2.22).

Carl Amery 1972, Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christentums,
Reinbek.

Johannes Arnold 2010, Textkritisches zu Origenes’ Contra Celsum, in: Vigiliae Christia-
nae 64, 54-73.

Lucia Bacci 2007, Api, formiche ed altri animali nel “Contra Celsum” di Origene
(IV,74-99), in: Vittorino Grossi (hg), La cultura scientifico-naturalistica nei padri
della Chiesa (I-V sec.). XXXV incontro di studiosi dell'antichita cristiana, 4 - 6
maggio 2006, Roma, 109-126.

Duman Bahrami-Rad/ Jonathan Beauchamp/ Joseph Henrich/ Jonathan Schulz 2022,
Kin-based institutions and economic development, in: https://papers.ssrn.com/sol3/
papers.cfm?abstract_id=4200629 (Abruf12.12.22).

Jean-Francois Balaudé 1997, Parenté du vivant et végétarisme radical. Le ‘défi’ dEmpé-
docle, in: Barbara Cassin/ Jean-Louis Labarriere (hg), Lanimal dans lantiquité,
Paris, 31-54.

Matthias Baltes/ Dieter Lau 1994, Animal, in: Augustinus-Lexikon 1, 356-374.

Heike Baranzke 2003, Streitfall Schichten: Impuls fiir eine interkulturelle Tierethik?,
in: GAIA 12, 313-314.

John Barton 2003, An early metacommentary. Tertullian's Against Marcion, in: J.
Cheryl Exum/ H.G.M. Williamson (hg), Reading from right to left. Essays on the
Hebrew Bible in honour of David J. A. Clines, London, 38-49.

Wynand de Beer 2015, The Patristic Understanding of the Six Days (Hexaemeron), in:
Journal of early Christian history 5/2, 3-23.

Marc Bekoff 2004, Wild justice and fair play: cooperation, forgiveness, and morality in
animals, in: Biology and Philosophy 19, 489-520.

Marc Bekoff 2006, Animal Passions and Beastly Virtues. Cognitive Ethology as the
Unifying Science for Understanding the Subjective, Emotional, Empathic, and Moral
Lives of Animals, in: Human Ecology Forum 13, 39-59.

Marc Bekoff 2008, Das Gefiihlsleben der Tiere, Bernau.

Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009a, Wild justice: The moral lives of animals, Chicago.

Marc Bekoff/ Jessica Pierce 2009, Wild Justice - Honor and Fairness among Beasts at
Play, in: American Journal of Play 1, 451-475.

Marc Bekoff/ Paul W. Sherman 2004, Reflections on animal selves, in: TRENDS in
Ecology and Evolution 19, 176-180.

397

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.15448/1984-6746.2019.1.27792
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4200629
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4200629
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://doi.org/10.15448/1984-6746.2019.1.27792
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4200629
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4200629

Literatur

Judith Benz-Schwarzburg 2015, Moralfihigkeit, in: Arianna Ferrari/ Klaus Petrus (hg),
Lexikon der Mensch-Tier-Beziehungen, Bielefeld, 246-248.

Katell Berthelot 2002, Philo and kindness towards animals (De virtutibus 125-147), in:
The studia Philonica annual 14, 48-65.

Simon Blackburn 1998, Ruling Passions. A Theory of Practical Reasoning, Oxford.

Isabelle Bochet 2010, Imago, in: Augustinus-Lexikon 3, 507-519.

Rob Boddice (hg) 2011, Anthropocentrism. Humans, Animals, Environments, Leiden/
Boston.

Richard Bodéiis 1997, Les considérations aristoteliciennes sur la bestialite, in: Barbara
Cassin/ Jean-Louis Labarriere (hg), L'animal dans I'antiquité, Paris, 247-258.

Franz Bohmisch 2007, Das verlorene Paradies. Die Bibel und das Fleischessen, in:
Theologisch-praktische Quartalschrift 155,39-50.

Christophe Boesch/ Camille Bolé/ Nadin Eckhardt/ Hedwige Boesch 2010, Altruism in
Forest Chimpanzees. The Case of Adoption, in: PLOS ONE 5, 8901, 1-6.

Alberto Bondolfi (hg) 1994, Mensch und Tier. Ethische Dimensionen ihres Verhaltnis-
ses, Fribourg.

Peder Borgen 1995, Man's Sovereignty over Animals and Nature According to Philo of
Alexandria, in: Tord Fornberg (hg), Texts and contexts. Biblical texts in their textual
and situational contexts. Essays in honor of Lars Hartman, Oslo u.a., 369-389.

Francois Bovon 1996, Das Evangelium nach Lukas Band 2: Lk 9,51-14,35, Ziirich/
Diisseldorf.

Renate Brandscheidt 2020, Die Sonderstellung des Menschen in der Schépfung und
seine Verantwortung fiir die Lebenswelt im Zeugnis der Heiligen Schrift, in: Trierer
theologische Zeitschrift 129, 29-51.

Sebastian Brock 1985, The Luminous Eye. The spiritual World Vision of St. Ephrem the
Syrian, Rom.

Sebastian Brock 2004, Zum Geleit, in: Wassilios Klein (hg), Syrische Kirchenviter,
Stuttgart, 7-9.

Sarah F. Brosnan 2006, Nonhuman Species’ Reactions to Inequity and their Implica-
tions for Fairness, in: Social Justice Research 19, 153-185.

Norbert Brox 1993, Einfithrung, in: Irendus, Epideixis. Adversus haereses/ Darlegung
der apostolischen Verkiindigung. Gegen die Haresien, Freiburg i.Br., Bd. 1, 7-20.

Norbert Brox 1993a, Einfithrung in die Epideixis, in: Irendus, Epideixis. Adversus
haereses/ Darlegung der apostolischen Verkiindigung. Gegen die Haresien, Freiburg
i.Br., Bd. 1,23-28.

Norbert Brox 1993b, Einfiithrung in Adversus haereses, in: Irendus, Epideixis. Adversus
haereses/ Darlegung der apostolischen Verkiindigung. Gegen die Hiresien, Freiburg
i.Br,, Bd. 1, 101-112.

Peter Bruns 1991, Einleitung, in: Aphrahat, Unterweisungen. Freiburg i.Br. u.a., Bd. 1,
35-73.

Vinzenz Buchheit 1990, Tierfriede bei Hieronymus und seinen Vorgingern, in: Jahr-
buch fiir Antike und Christentum 33, 21-35.

398

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatur

Gerhard Biising 1998, Adam und die Tiere - Zum Verstdndnis der erzdhlten Namens-
gebung in Gen 2,19f, in: Gerhard Bodendorfer/ Matthias Millard (hg), Bibel und
Midrasch. Zur Bedeutung der rabbinischen Bibelexegese fiir die Bibelwissenschaft,
Tibingen, 191-208.

Sarah Byers 2006, The Meaning of Voluntas in Augustine, in: Augustinian Studies 37,
171-189.

J. Baird Callicott 2017, How ecological collectivities are morally considerable, in: The
Oxford handbook of environmental ethics, 113-124.

Riidiger Campe/ Julia Weber (hg) 2014, Rethinking emotion. Interiority and exteriority
in premodern, modern and contemporary thought, Berlin.

Patricia S. Churchland 1996, Feeling Reasons, in: Antonio R. Damasio/ Y. Christen
(hg), Neurobiology of Decision-Making, Berlin u.a., 181-199.

Domenico Ciarlo 2007, Sulle ragioni teologiche e morali della trattazione scientifica
nelle Omelie sul’Esamerone di Basilio di Cesarea, in: Vittorino Grossi (hg), La
cultura scientifico-naturalista nei Padri della Chiesa (I-V sec.). XXXV incontro di
studiosi dell'antichita cristiana, 4 - 6 maggio 2006, Roma, 141-152.

Maria Pia Ciccarese 2016, In natura in figura. Ambrogio e l'interpretazione del mondo
animale, in: Raffaele Passarella (hg) 2016, Ambrogio e la natura, Milano, 95-122.

Gillian Clark 1998, The Fathers and the animals. The rule of reason? In: Andrew
Linzey/ Dorothy Yamamoto (hg), Animals on the Agenda, London, 67-79.

Antonio R. Damasio 1998, Emotion in the Perspective of an integrated nervous system,
in: Brain Research Reviews 26, 83-86.

Antonio R. Damasio 1998a, Investigating the biology of consciousness, in: Philosophic-
al Transactions of the Royal Society of London B 353, 1879-1882.

Antonio R. Damasio 1997, Descartes Irrtum. Fithlen, Denken und das menschliche
Gehirn, Munchen.

Antonio R. Damasio 2000, Ich fithle also bin ich. Die Entschliisselung des Bewusst-
seins, Miinchen.

David DeGrazia 1996, Taking Animals Seriously. Mental Life and Moral Status, Cam-
bridge.

Olivier Depré 1999, Anthropocentrisme et dignité animale, in: Lumen vitae/ Edition
francaise 54, 287-302.

Urs Dierauer 1977, Tier und Mensch im Denken der Antike. Studien zur Tierpsycholo-
gie, Anthropologie und Ethik, Amsterdam.

Urs Dierauer 1997, Raison ou instinct? Le développement de la zoopsychologie antique,
in: Barbara Cassin/ Jean-Louis Labarriere (hg), Uanimal dans l'antiquité, Paris, 3—
30.

Jan Dietrich 2017, Welterfahrung (AT), in: Wissenschaftliches Bibellexikon https://ww
w.bibelwissenschaft.de/stichwort/34744/ (Abruf 9.9.20).

Sabine Doring (hg) 2009, Philosophie der Gefiihle, Frankfurt/ Main.

Eugen Drewermann 1986, Der tédliche Fortschritt. Von der Zerstorung der Erde und
des Menschen im Erbe des Christentums, Regensburg.

399

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/34744/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/34744/
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/34744/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/34744/

Literatur

Eugen Drewermann 2012, Der tddliche Fortschritt und Wir brauchen eine neue Ethik,
in: Radio Vorarlberg, ,Focus“-Sendung am 29.9.12, http://vorarlberg.orf.at/radio/sto
ries/2552238/ (Abruf 20.10.21).

Benjamin H. Dunning 2015, Chrysostom’s Serpent. Animality and Gender in the
Homilies on Genesis, in: Journal of early Christian studies 23, 71-95.

David Lloyd Dusenbury 2021, Nemesius of Emesa on Human Nature. A Cosmopolitan
Anthropology from Roman Syria, New York u.a.

David Lloyd Dusenbury 202la, World City. Towards a New Reading of Nemesius of
Emesa’s De natura hominis, in: Nicholas Baker-Brian/ Josef Lossl (hg), Including
Papers Presented at the Seventh British Patristics Conference, Cardiff, 5-7 Septem-
ber 2018, Leuven u.a., 45-62.

Margit Eckholt 2009, Schopfungstheologie und Schopfungsspiritualitat. Ein Blick auf
die Theologin Sallie McFague, Miinchen.

Denis Edwards 2009, The Redemption of Animals in an Incarnational Theology, in:
Celia Deane-Drummond/ David Clough (hg), Creaturely Theology On God, Hu-
mans And Other Animals, London, 81-99.

Georg Essen 2001, Vorsehung II. Theologie- und dogmengeschichtlich, in: Lexikon fiir
Theologie und Kirche 10, 897-898.

Georg Essen 2007, Gottes Treue zu uns. Geschichtstheologische Uberlegungen zum
Glauben an die géttliche Vorsehung, in: Internationale katholische Zeitschrift Com-
munio 36, 382-398.

Rene Falkenberg 2014, Tatian, in: Jakob Engberg/ Anders-Christian Jacobsen/ Jorg
Ulrich (hg), In defence of Christianity. Early Christian apologists, Wien/ Frankfurt
am Main u.a., 67-80.

Riidiger Feulner 2006, Clemens von Alexandrien. Sein Leben, Werk und philoso-
phisch-theologisches Denken, Frankfurt am Main/ Wien.

Michael Fiedrowicz 2011, Einleitung, in: Origenes, Contra Celsum/ Gegen Celsus,
Freiburg i.Br., Bd. 1, 9-122.

Hinrich Fink-Eitel/ Georg Lohmann (hg) 1993, Zur Philosophie der Gefiihle, Frank-
furt/ Main.

Jessica C. Flack/ Frans B.M. de Waal 2000, Any animal whatever’. Darwinian building
blocks of morality in monkeys and apes, in: Journal of Consciousness Studies 7, 1-29.

Sigmund Freud 1917, Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse, in: Imago. Zeitschrift fiir
Anwendung der Psychoanalyse auf die Geisteswissenschaften 5, 1-7.

Henrike Frey-Anthes 2010, Ziege / Ziegenbock, in: Wissenschaftliches Bibellexikon
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35346/ (Abruf 9.9.20).

Alfons Fiirst 2011, Von Origenes und Hieronymus zu Augustinus. Studien zur antiken
Theologiegeschichte, Berlin u.a.

Bardo Maria Gauly 2012, Die weiche Seite des Krokodils. Tiere in Senecas Naturphilo-
sophie, in: Antike Naturwissenschaft und ihre Rezeption 222, 51-67.

Peter Gemeinhardt 2022, Geschichte des Christentums in der Spatantike, Tiibingen.

Ingvild Selid Gilhus 2003, Dyr i antikken. spiselige essenser og kulturelle konstruksjo-
ner, in: Norsk teologisk tidsskrift 104, 15-20.

400

13.01.2028, 10:16:07.


http://vorarlberg.orf.at/radio/stories/2552238/
http://vorarlberg.orf.at/radio/stories/2552238/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35346/
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://vorarlberg.orf.at/radio/stories/2552238/
http://vorarlberg.orf.at/radio/stories/2552238/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35346/

Literatur

Joachim Gnilka 1979, Das Evangelium nach Markus, Band II, Ziirich/ Diisseldorf.

Herwig Gorgemanns/ Heinrich Karpp 1985, Einfithrung, in: Origenes, Vier Biicher von
den Prinzipien, Darmstadt 1985, 1-69.

Robert M. Grant 1999, Early Christians and Animals, London/ New York.

Erich Grafler 1990, Das Seufzen der Kreatur (Rom 8,19-22), in: Jahrbuch fiir Biblische
Theologie 5, 93-117.

Niels Henrik Gregersen 2001, The Cross of Christ in an Evolutionary World, in:
Dialog: A Journal of Theology 40, 192-207.

Niels Henrik Gregersen 2010, Deep incarnation. Logos became Flesh, in: Karen L.
Bloomquist (hg), Transformative theological perspectives, Minneapolis MN, 167-
182.

Niels Henrik Gregersen 2013a, Cur deus caro. Jesus and the Cosmos story, in: Theology
and Science 11, 270-293.

Niels Henrik Gregersen 2013, The Twofold Assumption: A Response to Cole-Turner,
Moritz, Peters and Peterson, in: Theology and Science 11, 455-468.

Niels Henrik Gregersen 2015, The extended body of Christ. Three dimensions of deep
incarnation, in: Ders. (hg), Incarnation. On the scope and depths of Christology,
Minneapolis MN, 225-252.

Niels Henrik Gregersen 2016, Deep incarnation. From deep history to post-axial reli-
gion, in: HTS Teologiese Studies/Theological Studies 72, a3428, 1-12.

Walter Gross 1995, Gottebenbildlichkeit. I. Altes Testament, in: Lexikon fiir Theologie
und Kirche 4, 871-873.

Franz Gruber 2001, Im Haus des Lebens. Eine Theologie der Schopfung, Regensburg.

Lori Gruen 2015, Entangled Empathy. An Alternative Ethic for Our Relationships with
Animals, New York.

Peter Habermehl 2011, Einleitung, in: Ders. (hg), Origenes. Die Homilien zum Buch
Genesis, Freiburg/ Basel/ Wien, 3-24.

Gerd Hafner 2019, Das Sehnsiichtige Harren der Schopfung. Rom 8 und die Frage nach
der Erlosung der Tiere, in: Miinchener theologische Zeitschrift 70, 305-318.

Matthew Hale 1676, Contemplations Moral and Divine, Band 1, London.

Adalbert Hamman/ Alfons Fiirst 2004, Kleine Geschichte der Kirchenviter. Einfiih-
rung in Leben und Werk, Freiburg im Breisgau.

Alastair Harden 2013, Animals in the Classical World. Ethical Perspectives from Greek
and Roman Texts, Basingstoke/ New York.

Kyle Harper 2020, Fatum. Das Klima und der Untergang des romischen Reichs, Miin-
chen.

Midori E. Hartman 2017, Beginning Again, Becoming Animal. Augustine's Theology,
Animality, and Physical Pain in Genesis, in: Studia Patristica 98, 71-80.

Nicolai Hartmann 21935, Ethik, Berlin.

Michael Hauskeller 2015, Was heif3t, die Wiirde eines Tieres zu achten?, in: Christoph
Ammann/ Birgit Christensen/ Lorenz Engi/ Margot Michel (hg) 2015, Wiirde der
Kreatur. Ethische und rechtliche Beitrdge zu einem umstrittenen Konzept, Ziirich,
142-157.

401

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatur

Tim Hayward 1997, Anthropocentrism. A misunderstood problem, in: Environmental
Values 6, 49-63.

Christian Hengstermann 2016, Gottesbild und Seinsmitte — Die Seele zwischen Gott
und Tier, in: Derselbe, Origenes und der Ursprung der Freiheitsmetaphysik, Miins-
ter, 94-110.

Rainer Henke 2000, Basilius und Ambrosius tiber das Sechstagewerk. Eine ver-
gleichende Studie, Basel.

Joseph Henrich 2020, The WEIRDest People in the World. How the West Became
Psychologically Peculiar and Particularly Prosperous, New York.

Marie-Louise Henry 1993, Das Tier im religiésen Bewufitsein des alttestamentlichen
Menschen, in: Bernd Janowski/ Ute Neumann-Gorsolke/ Uwe Glessmer (hg), Ge-
fahrten und Feinde des Menschen. Das Tier in der Lebenswelt des alten Israel,
Neukirchen/ Vluyn, 20-66.

Peter Hersche 2020, (K)eine Frage von gestern, in: Herder-Korrespondenz 12/2020,
29-31.

Peter Hersche 2020a, Max Weber, die Okologie und der Katholizismus, Basel.

Bernard Hubert 1997, Le sens commun et l'unité de l'animal chez Aristote, in : Revue
thomiste 97, 694-708.

Francis Hutcheson 1971, Illustrations on the moral sense, Cambridge Mass [ed. B.
Peach].

Bernhard Irrgang 1992, Christliche Umweltethik. Eine Einfithrung, Miinchen/ Basel.

Bernd Janowski 1990, Tempel und Schopfung, in: Jahrbuch fiir Biblische Theologie 5,
37-69.

Joachim Jeremias 1990, Schopfung in Poesie und Prosa des Alten Testaments, in:
Jahrbuch fiir Biblische Theologie 5, 11-36.

Elizabeth Johnson 2015, Ask the Beasts. Darwin and the God of Love, London u.a.

J. J. Johnson Leese 2018, Christ, creation, and the cosmic goal of redemption. A study of
Pauline creation theology as read by Irenaeus and applied to ecotheology, London.
Ian Jones 2013, Humans and animals. St. Basil of Caesarea’s ascetic evocation of para-

dise, in: Studia patristica 67, 25-31.

Burkhard Jirgens 1999, Zweierlei Anfang. Kommunikative Konstruktionen heiden-
christlicher Identitét in Gal 2 und Apg 15, Berlin, 143-197.

Otto Kaiser 2015, Von den Tieren in Philos Welt, in: Ders., Philo von Alexandrien,
Denkender Glaube - eine Einfithrung, Géttingen, 125-141.

Roland Kany 2012, Laktanz (um 250 - um 320), in: Konrad Hilpert (hg), Christliche
Ethik im Portrdt. Leben und Werk bedeutender Moraltheologen, Freiburg im Breis-
gau, 71-86.

Peter Kaufmann 1992, Gefiihl und Gemiit als Komplement der Vernunft, Frankfurt/
Main.

Peter Kaufmann 1995, Gefiihl III. Ethisch, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche
4,344-345.

Otmar Keel/ Silvia Schroer 2002, Schopfung. Biblische Theologien im Kontext altori-
entalischer Religionen, Gottingen.

402

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatur

James A. Kelhoffer 2005, The Diet of John the Baptist. “Locusts and Wild Honey” in
Synoptic and Patristic Interpretation, Tiibingen.

Nikolai Kiel 2016, Ps-Athenagoras De Resurrectione. Datierung und Kontextualisie-
rung der dem Apologeten Athenagoras zugeschriebenen Auferstehungsschrift, Lei-
den.

Julia Knop 2016, Freiheit — Sorge — Vorsehung. Gottes Wille zwischen Himmel und
Erde, in: Internationale katholische Zeitschrift Communio 45, 49-59.

Charlotte Kockert 2009, Christliche Kosmologie und kaiserzeitliche Philosophie. Die
Auslegung des Schopfungsberichtes bei Origenes, Basilius und Gregor von Nyssa vor
dem Hintergrund kaiserzeitlicher Timaeus-Interpretationen, Tiibingen.

Helen Kopnina 2019, Anthropocentrism and Post-humanism, in: The International
Encyclopedia of Anthropology, https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781
118924396.wbiea2387 (Abruf 24.9.20).

Angelika Krebs 1997, Naturethik. Grundtexte der gegenwirtigen tier- und dkoethischen
Diskussion, Frankfurt/ Main.

Thomas Kremer 2012, Mundus primus. Die Geschichte der Welt und des Menschen
von Adam bis Noach im Genesiskommentar Ephrdms des Syrers, Lowen.

Siegfried Kreuzer 2016, Entstehung und Uberlieferung der Septuaginta, in: Ders. (hg),
Einleitung in die Septuaginta, Handbuch zur Septuaginta Bd. 1, Giitersloh, 29-88.

Roman Kithschelm 2001, Vorsehung I. Biblisch-theologisch, in: Lexikon fiir Theologie
und Kirche 10, 895-897.

Christian Kummer 2011, Der Fall Darwin. Evolutionstheorie contra Schépfungsglaube,
Miinchen.

Giuliana Lanata 1994 Antropocentrismo e cosmocentrismo nel pensiero antico, in:
Silvana Castignone/ Giuliana Lanata (hg), Filosofi e animali nel mondo antico, Pisa,
15-49.

Hilge Landwehr/ Ursula Renz 2008, Klassische Emotionstheorien, Berlin.

Sandra Leuenberger-Wenger 2008, Ethik und christliche Identitdt bei Gregor von Nys-
sa, Tiibingen.

Blake Leyerle 2019, Locating Animals in John Chrysostom’s Thought, in: Chris L.
De Wet/ Wendy Mayer (hg), Revisioning John Chrysostom. New approaches, new
perspectives, Leiden/ Boston 276-299.

Karl Loning/ Erich Zenger 1997, Als Anfang schuf Gott. Biblische Schépfungstheologi-
en, Dusseldorf.

Horacio E. Lona 2005, Die ,Wahre Lehre* des Kelsos, Freiburg.

Horacio E. Lona 2017, Rezension Nikolai Kiel: Ps-Athenagoras De Resurrectione. Da-
tierung und Kontextualisierung der dem Apologeten Athenagoras zugeschriebenen
Auferstehungsschrift, in: Zeitschrift fiir Antikes Christentum 21, 184-188.

Giinther Lorenz 1972, Die Einstellung der Griechen zum Tier. Ihre Entwicklung von
Homer bis Theophrast (mit einem Ausblick auf das frithe Rom), Innsbruck.

Giinther Lorenz 22013, Tiere im Leben der alten Kulturen. Schriftlose Kulturen, Alter
Orient, Agypten, Griechenland und Rom, Innsbruck.

403

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118924396.wbiea2387
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118924396.wbiea2387
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118924396.wbiea2387
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118924396.wbiea2387

Literatur

Andrew Louth 2001, Ancient Christian Commentary on Scripture. Old Testament I.
Genesis 1-11, Downers Grove IL.

Andrew Louth 2009, The six days of creation according to the Greek fathers, in:
Stephen C. Barton/ David Wilkinson (hg), Reading Genesis after Darwin, New York,
39-55.

Volker Lukas 2015, Einleitung, in: Tertullian, Adversus Marcionem/ Gegen Markion,
Freiburg i.Br., Bd. 1, 7-47.

Ulrich Luz 1990, Das Evangelium nach Matthdus Band 2: Mt 8-17, Diisseldorf/ Ziirich.
Ulrich Luz 52002, Das Evangelium nach Matthdus Band 1: Mt 1-7, Diisseldorf/ Ziirich.

Giovanni Mandolino 2018, ,Come un indovinello”. Doppia creazione e immagine di
Dio nel De opificio hominis di Gregorio di Nissa, in: Adamantius 24, 416-434.

Johannes Marbdck 2010, Jesus Sirach 1 - 23, Freiburg/ Basel/ Wien.

Miloslav Marcovich 1995a, Preface + Introduction, in: Tatiani Oratio ad Graecos,
Berlin/ New York, VII + 1-5.

Miroslav Marcovich 1995b, Introduction, in: Theophili Antiocheni Ad Autolycum,
Berlin/ New York, 1-14.

Pedro Ribeiro Martins 2018, Der Vegetarismus in der Antike im Streitgespréach. Porphy-
rios® Auseinandersetzung mit der Schrift ,Gegen die Vegetarier; Berlin.

Alban Massie 2018, Augustinus, die Manichéer und das Essen von Fleisch, in: Interna-
tionale katholische Zeitschrift Communio 47, 376-385.

Giorgio Maturi 2001, Contributi stoici e reminescenze del Giudaismo alessandrino nel
»De anima et resurrectione” di Gregorio di Nissa, in: Studi sulloriente cristiano 5,
5-24..

Cornelius Petrus Mayer 2002, Creatio, creator, creatura VIII. Die Kreaturen, in: Augus-
tinus-Lexikon 2, 100-116.

Luca Mazzinghi 2018, Weisheit, Stuttgart.

Sallie McFague 1975, Speaking in Parables. A Study in Metaphor and Theology, Phil-
adelphia PA.

Sallie McFague 1982, Metaphorical Theology. Models of God in Religious Language,
Minneapolis MN.

Sallie McFague 1987, Models of God. Theology for an Ecological, Nuclear Age. Phil-
adelphia PA.

Sallie McFague 1990, Imaging a Theology of Nature. The World as God’s Body, in:
Charles Birch/ William Eaken/ Jay B. McDaniel (hg), Liberating Life. Contemporary
Approaches in Ecological Theology, Maryknoll NY, 201-227.

Sallie McFague 1993, The Body of God. An Ecological Theology, Minneapolis MN.

Sallie McFague 1997, Super, Natural Christians. How We Should Love Nature, Min-
neapolis MN.

Sallie McFague 2001, Life Abundant. Rethinking Theology and Economy of a Planet in
Peril, Minneapolis MN.

Sallie McFague 2008, A New Climate for Theology. God, the World, and Global Warm-
ing, Minneapolis MN.

404

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatur

Sallie McFague 2013, Blessed Are the Consumers. Climate Change and the Practice of
Restraint, Minneapolis MN.

Mary E. McGann 2012, Making Vital Connections: Developing Creational Conscious-
ness in Life and Worship, in: Liturgy 27, 49-61.

Rebecca A. Meier-Rao 2014, Love For God And Earth. Ecospirituality In The Theolo-
gies Of Sallie Mcfague And Leonardo Boff, Milwaukee WN.

Marcelo Merino 2008, Clemente de Alejandria, un filésofo cristiano, in: Scripta theolo-
gica 40, 803-837.

Eric Daryl Meyer 2018, On Making Fleshly Difference. Humanity and Animality in
Gregory of Nyssa, in: Relegere 7, 39-58.

Eric Daryl Meyer 2018a, Inner Animalities. Theology and the End of the Human, New
York.

Moreno Morani 1987, Praefatio, in: Nemesii Emesini De natura hominis, Leipzig,
V-XIX.

Hans J. Miink 1997, Die Wiirde des Menschen und die Wiirde der Natur, in: Stimmen
der Zeit 215, 17-209.

Hans J. Miink 1998, Nachhaltige Entwicklung und Soziallehre, in: Stimmen der Zeit
216, 231-245.

Cecilia Muratori 2019, The Aristotelian Carnivore. The Ethical Afterlives of Aristotle’s
Theory of Animal Irrationality, in: Revue des Sciences Religieuses 93, 257-279.

Thomas Nagel 1974, What is it like to be a bat? In: The Philosophical Review LXXXIII,
435-450.

Christina Nellist 2018, Eastern Orthodox Christianity and Animal Suffering. Ancient
Voices in Modern Theology, Newcastle upon Tyne.

Ute Neumann-Gorsolke 2004, Herrschen in den Grenzen der Schopfung. Ein Beitrag
zur alttestamentlichen Anthropologie am Beispiel von Psalm 8, Genesis 1 und ver-
wandten Texten, Neukirchen-Vluyn.

Catherine Newmark 2008, Passion — Affekt — Gefiihl. Philosophische Theorien der
Emotionen zwischen Aristoteles und Kant, Hamburg.

Stephen T. Newmyer 2011, Animals in Greek and Roman Thought. A Sourcebook, New
York.

Stephen T. Newmyer 2014, Animals in Plutarch, in: Mark Beck (hg), A Companion to
Plutarch, Malden MA, 223-234.

Stephen T. Newmyer 2017, The animal and the human in ancient and modern thought.
The “man alone of animals” concept, New York/ London.

Michael S. Northcott 1996, The Environment and Christian Ethics, Cambridge (UK)/
New York.

Cathal O'Madagain/ Katharina A. Helming/ Marco F.H. Schmidt/ Eli Shupe/ Josep
Call/ Michael Tomasello 2022, Great apes and human children rationally monitor
their decisions, in: Proceedings of the Royal Society B: Biological Sciences 289, 1971.

Angela Pabst 2019, ,Klarere Spiegel des Gottlichen® - Plutarch und die Tiere, in:
Millennium 16, 75-92.

405

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatur

Angela Pabst 2020, Wenn die Tiere reden konnten — Vom Logos-Gebrauch der Wesen
ohne logos bei Plutarch, in: Hedwig Schmalzgruber (hg), Speaking animals in anci-
ent literature, Heidelberg, 333-357.

Sara Parvis/ Paul Foster (hg) 2012, Irenaeus. life, scripture, legacy, Minneapolis.

Maria Di Pasquale Barbanti 2003, Origene di Alessandria. Tra Platonismo e Sacra
Scrittura. Teologia e An-tropologia del De principiis, Catania.

Raffaele Passarella (hg) 2016, Ambrogio e la natura, Milano.

Ubaldo Pérez-Paoli 2001, Porphyrios® Gedanken zur Gerechtigkeit gegeniiber Tieren,
in: Friedrich Niewohner/ Jean-Loup Seban (hg), Die Seele der Tiere, Wiesbaden,
93-110.

Rudolf Pesch 1986, Die Apostelgeschichte (Apg 1-12), Ziirich/ Einsiedeln/ Kéln.

Gregory R. Peterson/ James van Slyke/ Michael Spezio/ Kevin Reimer (hg) 2017,
Habits in mind. Integrating theology, philosophy, and the cognitive science of virtue,
emotion, and character formation, Leiden/ Boston MS.

Peter Pilhofer 2019, Paulus — Leben & Werk, Erlangen-Niirnberg.

Patrizia Pinotti 1994, Gli animali in Platone. Metafore e tassonomie, in: Silvana Cas-
tignone/ Giuliana Lanata (hg), Filosofi e animali nel mondo antico, Pisa, 101-122.

Luigi Pizzolato 2016, L'uomo di fronte al creato nella visione di Ambrogio, in: Raffaele
Passarella (hg), Ambrogio e la natura, Milano, 3-26.

Max Pohlenz 1959, Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung, Géttingen, 2 Binde.

Anathea Portier-Young 2019, “Bless the Lord, Fire and Heat”. Reclaiming Daniel’s
Cosmic Liturgy for Contemporary Eco-Justice, in: Teresa Berger (hg), Full of Your
Glory. Liturgy, Cosmos, Creation, Collegeville MS, 45-67.

Fiona Probyn-Rapsey 2018, Anthropocentrism, in: Lori Gruen (hg), Critical Terms for
Animal Studies, Chicago, 47-63.

Ferdinand R. Prostmeier 2013, Gen 1-3 in Theophilos von Antiochia ,An Autolykos:
Beobachtungen zu Text und Textgeschichte der Septuagintagenesis, in: Johannes de
Vries/ Martin Karrer (hg), Textgeschichte und Schriftrezeption im frithen Christen-
tum (Textual History and the Reception of Scripture in Early Christianity), Missou-
la, 359-393.

Albert de Pury 1993, Gemeinschaft und Differenz. Aspekte der Mensch-Tier-Beziehung
im alten Israel, in: Bernd Janowski/ Ute Neumann-Gorsolke/ Uwe Glessmer (hg),
Gefahrten und Feinde des Menschen. Das Tier in der Lebenswelt des alten Israel,
Neukirchen/ Vluyn, 112-154.

Gavin Rae 2014, Anthropocentrism, in: Encyclopedia of Global Bioethics, 1-12.

Hugo Rahner 1947, Das Menschenbild des Origenes, in: Eranos-Jahrbuch 15, 197-248.

Hugo Rahner 1964, Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie der Viter, Salzburg.

Karl Rahner 1976, Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christen-
tums, Freiburg/ Basel/ Wien.

Friederike Range/ Lisa Horn/ Zséfia Viranyi/ Ludwig Huber 2009, The Absence of
Reward Induces Inequity Aversion in Dogs, in: PNAS 106, 340-345.

Joseph Ratzinger 1965, Ergebnisse und Probleme der dritten Konzilsperiode, Koln.

406

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatur

Friedo Ricken 1987, Anthropozentrismus oder Biozentrismus? Begriindungsprobleme
der okologischen Ethik: Theologie und Philosophie 62, 1-21.

Peter Riede 2010, Tier, in: Wissenschaftliches Bibellexikon, https://www.bibelwissensch
aft.de/stichwort/35794/ (Abruf 7.9.20).

Peter Riede 2016, Geschaffen - anvertraut — bewundert. Die biblische Tierwelt als
Spiegel des Menschen, in: Bibel und Kirche 71, 202-206.

Peter Riede 2017, ,Das Schicksal des Menschen und das Schicksal des Viehs — einer-
lei Schicksal haben sie“ (Koh 3,19). Oder: Was unterscheidet und was verbindet
Menschen und Tiere in alttestamentlicher Sicht?, in: Jahrbuch der Karl-Heim-Ge-
sellschaft 30, 111-128.

Peter Riede 2018, Mitgeschopflichkeit — biblische Impulse fiir eine Tierethik angesichts
der Herausforderungen des 21. Jahrhunderts, in: Jahrbuch der Religionspadagogik
34, 85-95.

Silvana Rocca 2003, Animali (e uomini) in Cicerone (De nat. deor., 2, 121-161), Geno-
va.

Michael Rosenberger 2001, Im Zeichen des Lebensbaums. Ein theologisches Lexikon
der christlichen Schopfungsspiritualitit, Wiirzburg.

Michael Rosenberger 2002, Mit beherzter Vernunft. Fithlen und Denken in ihrer Be-
deutung fiir das sittliche Urteil, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 52, 59-72.
Michael Rosenberger 2014, Im Brot der Erde den Himmel schmecken. Ethik und

Spiritualitit der Erndhrung, Miinchen.

Michael Rosenberger 2016, Wie viel Tier darf’s sein? Die Frage ethisch korrekter
Erndhrung aus christlicher Sicht, Wiirzburg.

Michael Rosenberger 2019, Sich den Wert des Tieres vor Augen halten. Das rituelle
Schlachten und der Tierschutz, in: Dialog/ mw -17 117, 8-22.

Michael Rosenberger 2021, Eingebunden in den Beutel des Lebens. Christliche Schop-
fungsethik, Miinster.

Mark Rowlands 2015, Can animals be moral? Oxford.

Stig Y. Rudberg 1997, Einleitung, in: Basilius Caesariensis, Homilien zum Hexaemeron.
Herausgegeben von Emmanuel Amand de Mendieta und Stig Y. Rudberg, Berlin,
IX-XIX.

David T. Runia 2001, On the creation of the cosmos according to Moses, Leiden/
Boston/ Koln.

Toanna Sahinidou 2015, Reflections on the Work of Sallie McFague, in: International
Journal of Humanities Social Sciences and Education 2, 18-22.

Georg Sans 2015, Vorsehung, in: Kant-Lexikon 3, 2562-2564.

Giuseppina Santese 1994, Animali e razionalita in Plutarco in: Silvana Castignone/
Giuliana Lanata (hg), Filosofi e animali nel mondo antico, Pisa, 139-170.

Darren Sarisky 2013, Who can listen to sermons on Genesis. theological exegesis and
theological anthropology in Basil of Caesareas Hexaemeron homilies, in: Studia
patristica 67, 13-23.

Gloria L. Schaab 2011, Environment, Ecology, and Creation Theology. Visions and
Revisions in the Christian Tradition, in: Liturgical Ministry 20, 57-67.

407

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35794/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35794/
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35794/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35794/

Literatur

Peter Schafer 2010, Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, Tiibin-
gen.

Peter Schifer 2015, Anziehung und Abstoflung. Juden und Christen in den ersten
Jahrhunderten ihrer Begegnung, Tiibingen.

Annalet van Schalkwyk 2008, The Cosmos as the Body of God. The Interpretation of
the Christian Story in Sallie McFague’s Oeuvre, in: Scriptura 98, 204-221.

Jonathan Schell 1982, The Fate of the Earth, New York.

Barbara Schmitz 2012, Der Mensch als ,Krone der Schépfung®. Anthropologische Kon-
zepte im Spannungsfeld von alttestamentlicher Theologie und moderner Rezeption,
in: Kirche und Israel 27, 18-32.

Rudolf Schnackenburg 1981, Das Johannes-Evangelium Bd. 1, Freiburg i.B.

Eberhard Schockenhoff 2012, Origenes (um 185-253/54), in: Konrad Hilpert (hg),

Christliche Ethik im Portrat. Leben und Werk bedeutender Moraltheologen, Frei-
burg im Breisgau u.a., 45-70.

Eberhard Schockenhoff 2021, Die Kunst zu lieben. Unterwegs zu einer neuen Sexual-
ethik, Freiburg i.B.

Wolfgang Schrage 2005, Vorsehung Gottes? Zur Rede von der providentia Dei in der
Antike und im Neuen Testament, Neukirche-Vluyn.

Jonathan F. Schulz/ Duman Bahrami-Rad/ Jonathan P. Beauchamp/ Joseph Henrich
2019, The Church, intensive kinship, and global psychological variation, in: Science
366, no. 707/1-12.

Josef Schuster 1984, Ethos und kirchliches Lehramt. Zur Kompetenz des Lehramtes in
Fragen der nattirlichen Sittlichkeit, Frankfurt a.M.

Albert Schweitzer 2000, Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben. Kulturphi-
losophie III. Dritter und vierter Teil, Miinchen.

Ludger Schwienhorst-Schonberger 2004, Kohelet, Freiburg i.Br.

Ralf Sedlak 2013, Klemens. Ein christlicher Autor in Alexandria, in: Tobias Georges/
Felix Albrecht/ Reinhard Feldmeier, (hg), Alexandria, Tubingen, 435-445.

Robert Shore-Goss 2016, God Is Green. An Eco-spirituality of Incarnate Compassion,
Eugene OR.

Agnethe Siquans 2016, Die Erschaffung der Tiere (Gen 1,20-25) in der Interpretation
von Origenes und Augustinus, in: Protokolle zur Bibel 25, 53-72.

Jan Slaby 2008, Gefiihl und Weltbezug. Die menschliche Affektivitat im Kontext einer
neo-existentialistischen Konzeption von Personalitdt, Paderborn.

Thomas Soding 1993, Allegorie, Allegorese I. und I, in: Lexikon fiir Theologie und
Kirche 1, 400.

Andreas Urs Sommer 2022, Gott geht uns nichts an, in: Herder-Korrespondenz Spezial
2/2022, 40-41.

Richard Sorabji 1993, Animal Minds and Human Morals. The Origins of the Western
Debate, New York.

Michael L. Spezio 2011, The Neuroscience of Emotion and Reasoning in Social Con-
texts. Implications for Moral Theology, in: Modern Theology 27,339-356.

Janet E. Spittler 2008, Animals in the Apocryphal Acts of the Apostles, Tiibingen.

408

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatur

Janet E. Spittler 2010, Animal resurrection in the apocryphal acts of the apostles, in:
Andreas Merkt/ Tobias Nicklas/ Joseph Verheyden (hg), Gelitten — Gestorben -
Auferstanden. Passions- und Ostertraditionen im antiken Christentum, Tiibingen,
343-366.

Janet E. Spittler 2013, Wild Kingdom. Animals in the Apocryphal Acts of the Apostles,
in: Marilia Pinheiro (hg), Fictional Intersections: The Ancient Novel and the Early
Christian and Jewish Narrative, Groningen, 65-76.

Janet E. Spittler 2019, The Physiologus and the Apocryphal Acts of the Apostles, in:
Zbynék Kindschi Garsky/ Rainer Hirsch-Luipold (hg), Christus in natura. Quellen,
Hermeneutik und Rezeption des Physiologus, Berlin/ Boston, 149-158.

William C. Spohn 1983, The Reasoning Heart. An American Approach to Christian
Discernment, in: Theological Studies 44, 30-52.

Gary Steiner 2005, Anthropocentrism and its Discontents. The Moral Status of Animals
in the History of Western Philosophy, Pittsburgh.

Gary Steiner 2008, Das Tier bei Aristoteles und den Stoikern: Evolution eines kosmi-
schen Prinzips, in: Annetta Alexandridis/ Markus Wild/ Lorenz Winkler-Horacek
(hg), Mensch und Tier in der Antike. Grenzziehung und Grenziiberschreitung,
Wiesbaden, 27-46.

Martin Streck 2001, Aristotelische und neuplatonische Elemente in der Anthropologie
des Nemesius von Emesa, in: Studia patristica 34, 559-564.

Martin Streck 2005, Das schonste Gut. Der menschliche Wille nach Nemesius von
Emesa und Gregor von Nyssa, Gottingen.

Paul W. Taylor 1981, The Ethics of Respect for Nature, in: Environmental Ethics 3,
197-218.

Paul W. Taylor 1984, Are Humans Superior to Animals and Plants? in: Environmental
Ethics 6, 149-160.

Abraham Terian (hg) 1981, Philonis Alexandrini De animalibus. The Armenian Text
with an Introduction, Translation, and Commentary, Chico CA.

Gotthard M. Teutsch 1985, Lexikon der Umweltethik, Géttingen/ Diisseldorf.
Gotthard M. Teutsch 1987, Mensch und Tier. Lexikon der Tierschutzethik, Géttingen.
Michael Tilly 2005, Einfithrung in die Septuaginta, Darmstadt.

Jutta Tloka 2006, Schopfung predigen. Das Sechstagewerk bei Basilios und Johannes
Chrysostomos, in: Wiener Jahrbuch fiir Theologie 6, 125-141.

Michael Tomasello 2008, Origins of human communication, Cambridge MA.

Michael Tomasello 2009, Why we cooperate. Based on the 2008 Tanner lectures on
human values at Stanford University, Cambridge MA.

Michael Tomasello 2016, A natural history of human morality, Cambridge MA.
Michael Tomasello 2019, Becoming human: a theory of ontogeny, Cambridge MA.

Fabio Tutrone 2012, Filosofi e animali in Roma antica. modelli di animalita e umanita
in Lucrezio e Seneca, Pisa.

Mario Vegetti 1994, Figure dell'animale in Aristotele, in: Silvana Castignone/ Giuliana
Lanata (hg), Filosofi e animali nel mondo antico, Pisa, 123-137.

409

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literatur

Jean-Marie Vermander 1978, Celse et Tattribution a Athénagore d’'un ouvrage sur la
résurrection des morts, in : Melange de Science Religieuse 35, 125-134.

Markus Vogt 2009, Prinzip Nachhaltigkeit. Ein Entwurf aus theologisch-ethischer Per-
spektive, Miinchen.

Johannes N. Vorster 2015, Exploring Bodily and Spatial Rhetoric in the De Opificio Dei
of Lactantius, in: Religion & theology 22, 250-274.

Frans de Waal 1997, Der gute Affe. Der Ursprung von Recht und Unrecht bei Menschen
und anderen Tieren, Miinchen/ Wien.

Frans de Waal 2006, Der Affe in uns. Warum wir sind, wie wir sind, Miinchen/ Wien.

Frans de Waal 2008, Primaten und Philosophen. Wie die Evolution die Moral hervor-
brachte, Miinchen.

Frans de Waal 2015, Der Mensch, der Bonobo und die Zehn Gebote. Moral ist alter als
Religion, Stuttgart.

Bernhard Waldenfels 2017, Philosophisches Bestiarium, in: Ders., Platon. Zwischen
Logos und Pathos, Berlin, 238-283.

Haydn Washington/ Bron Taylor/ Helen Kopnina/ Paul Cryer/ John J. Piccolo 2017,
Why ecocentrism is the key pathway to sustainability, in: The Ecological Citizen 1,
35-41.

Eva Weber-Guskar 2009, Die Klarheit der Gefithle. Was es heif$t, Emotionen zu verste-
hen, Berlin/ New York.

Susan Wessel 2010, Human action and the passions in Nemesios of Emesa, in: Studia
patristica 47, 3-13.

Lynn White 1967, The Historical Roots of the Ecological Crisis, in: Science 155, 1203
1207.

Lynn White 1973, The Historical Roots of the Ecological Crisis. Continuing the Con-
versation, in: Ian G. Barbour, Western Man and Environmental Ethics, Boston, 18-
30.

Ulrich Wilckens 1982, Der Brief an die Romer Band 3: Rom 12-16, Ziirich/ Einsiedeln/
Koln.

Jula Wildberger 2006, Seneca und die Stoa. Der Platz des Menschen in der Welt, Berlin.
Edward O. Wilson 2016, Die Hilfte der Erde. Ein Planet kdmpft um sein Leben,
Miinchen (engl. Original 2016, Half-Earth. Our Planet's Fight for Life, New York).
James Q. Wilson 1994, Das moralische Empfinden. Warum die Natur des Menschen

besser ist als ihr Ruf, Hamburg.

Walter T. Wilson 2015, Matthew, Philo, and mercy for animals (Matt 12,9-14), in:
Biblica 96, 201-221.

Jacobus C.M. van Winden 1988, Hexaemeron, in: Reallexikon fiir Antike und Christen-
tum 14, 1250-1269.

Oliver Wintzek 2017, Gott in seiner allwissenden Vorsehung auf dem Priifstand der
Kontingenz. Eine motivarchdologische Kritik des theologischen Kompatibilismus.
Regensburg.

Markus Witte 2006, Prediger/ Predigerbuch, in: Wissenschaftliches Bibellexikon,
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/31168/ (Abruf 21.12.21).

410

18.01.2028, 10:16:07.


https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/31168/
https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/31168/

Literatur

Michael Wolter 2014, Der Brief an die Rémer Band I: Rom 1-8, Neukirchen-Vluyn.

Jonathan D. Worthington 2011, Creation in Paul and Philo. The beginning and before,
Tiibingen.

Beatrice Wyss 2018, Philon aus Alexandreia und der fiinfte Tag der Schépfung, in:
Early Christianity 9, 379-403.

Beatrice Wyss 2019, Die Weisheit der Tiere. Konzepte paganer Philosophen zur Frage
der Rationalitit und Spiritualitit der Tiere, in: Zbynék Kindschi Garsky/ Rainer
Hirsch-Luipold (hg), Christus in natura. Quellen, Hermeneutik und Rezeption des
Physiologus, Berlin/ Boston, 27-38.

Erich Zenger 1983, Gottes Bogen in den Wolken, Stuttgart.

Erich Zenger 1989, ,Du liebst alles, was ist” (Weish 11,24). Biblische Perspektiven fiir
einen erneuerten Umgang mit der Schopfung, in: Bibel und Kirche 44, 138-147.

Erich Zenger 1995, Einleitung in das Alte Testament, Stuttgart.
Erich Zenger et al. #2016, Einleitung in das Alte Testament, Stuttgart.

411

https://dol.org/10.5771/9783748817080 - am 13.01.2028, 10:16:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bibelstellenregister

Altes Testament

Gen1 23, 36-37, 46-56, 114, 125-128, 140-141,
146, 160, 163, 184-185, 197, 211, 216, 220,
226-227, 246, 252, 254, 268, 270, 286, 306,
310, 355

Gen 1-2 59, 138-140, 152, 374

Gen -3 310, 312

Gen 1-9 14, 46, 117-118

Gen 1-11 184

Gen 1,1 210

Gen L,1-2 152

Gen 1,1-2,4a 46, 61

Gen 1,2 46

Gen 1,3-19 152

Gen 1,20 182, 185, 230, 312

Gen 1,20-27 210

Gen 1,21  184-185, 210-211, 312

Gen 1,24 182,185, 216, 233, 312

Gen 1,25 185, 210-211, 312

Gen 1,26 15, 33, 37, 50, 65, 94, 129, 131, 184,
210, 218, 245, 247, 285, 296-297

Gen 1,26-27 49, 50, 128, 130, 146, 157, 161,
163, 168, 173, 176, 193-194, 202

Gen 1,26-28 127,177

Gen 1,27 118, 210, 311, 319-320

Gen 1,28 52, 54, 118, 130, 173, 179, 185, 211,
296, 298, 303, 383

Gen 1,28-29 242

Gen 1,28-31 16

Gen 1,29 47, 59, 186, 310

Gen 1,29-30 48, 54

Gen1,29-2,3 54

Gen 2 117,129, 133, 211, 383

Gen 2-8 44-46

Gen 2,1-4a 58

Gen 2,1-4 242

Gen2,3 48

Gen 2,4b-25 44, 61

Gen 2,7 129,208, 312

Gen2,8 44

Gen29 45

Gen 2,9-17 45

Gen 2,15 44

Gen 2,18 44

Gen 2,18-20 192

Gen 2,19 44,132, 208, 212, 312

Gen 2,19-20 16, 132, 212, 247

Gen 2,21-25 45

Gen 2,23 45

Gen 3 165, 286

Gen 3,14 45

Gen 3,17 226

Gen 3,19 44

Gen 3,21 285

Gen 5,1 49

Gen 5,3 50

Gen 6-8 45,184,186
Gen 6-9 15,152, 240, 309, 324
Gen 6,5 46

Gen 6,13 46

Gen 8 389

Gen 8,1 46

Gen 8,21-22 46
Gen9 215,270
Gen9,1-14 16

Gen 9,1-17 55
Gen9,2 56

Gen 9,2-3 291

Gen 9,3 118, 238, 310
Gen 9,3-4 56

Gen 9,4 58,145

Gen 9,6 49

Gen 9,9-10 55

Gen 9,11 56,118
Gen 12-25 184

Gen 25,34 291

Gen 26-50 184

Gen 31,39 56
Ex 322 220
Ex11,2 220
Ex 12,36 220
Ex 16,3 272
Ex 20,8-11 58
Ex 20,15 16

Ex 21,28-32  56-57
Ex 21,33-34 56
Ex 21,35f 56

Ex 21,37 56

Ex 22,4 56
Ex229-14 56
Ex 22,18 57

Ex 22,29 57

Ex 23,5 56

Ex 23,10-11 207
Ex 23,11 58

Ex 23,12 58,206
Ex 33,18 354

Ex 34,21 58
Lev17,11 232
Lev17,14 182
Lev 18,23 57
Lev 19,19 57

hitps://dol.org/10.5771/9783748917080 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/ds/agb - Open Access - Iz

413


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bibelstellenregister

Lev 2227 57,123,169 Spr30,29-32 114
Lev 2228 57,123-124, 170 Koh3,1821 44,115
Lev257 58 Koh3,19 115
Num 11,1-20 291 Koh11,9 12,7 115
Num 22,23-34 57 Weish 11,15-16 119
Num 31,4-5 272 Weish 11,24-26 120
Dtn 5,12-15 58 Weish 11,26 19
Din519 16 Weish 12,24 119
Dtn 14.21b 123,170 Weish 12,25 119
Din15,9 223 Weish 15,18-19 119
Dtn 22,67 57,207 Weish 16,1 119
Dtn 22,10 57, 123-124, 145, 171, 198 Weish 16,2-4 119
Dtn254 57, 61,123, 137, 143, 171, 198, 288 Weish 16,5-14 119
2 Sam 23,15-17 291 Weish 19,10 119
1Kén 17,6 291 Weish 19,1112 119
Tjob 12,7-10 114 Sir16,24-25 117
Tjob 38-39 114 Sir16,24-17,23 117
Tjob 38,4-38 114 Sir16,26-27a 117
Tjob 38,39-39,30 115 Sir16,26-28 118
Tjob 38,41 207 Sir16,27b-28 117
Tjob 39,5-6 207 Sir16,29-30 117
Tjob 39,30 207 Sir17,1-2a 117
Ps8 310 Sir17,1-23 117
Ps8,5-6 271 Sir17,3 118,311
Ps8,8 240 Sirl7,4 118
Ps32,9 209 Sir17,6-23 118
Ps 36,7 (Ps 35,7 lat.) 207, 288 Sir17,12 118

Ps 36,7-8 (Ps 35,7-8 lat.) 286 Sir33,7-15 117
Ps 49,13 (Ps 48,13 LXX/ lat.)  165-166, 208, Sir42,15-4333 117
244, 286, 311 Sir4325 117

Ps 62,16f 50 Sir44,18 118

Ps 65,7-14 324 Sir51,23 117
Ps72,7-11 50 Jes13 225
Ps72,12-14 50 Jes2,2-4 59
Ps78 324 Jes2,12-22 324
Ps104 310 Jes1l 167,227,273, 309, 362, 374
Ps 104,14-15 190 Jes11,1-9 59,163,186
Ps 104,24 (Ps 103,24 lat.) 217 Jes1,6-8 267
Ps104,27-29 207 Jes 25,6-8 359
Ps104,27-30 324 Jes 32,1520 59
Ps105-106 324 Jes 34,1517 207
Ps 119,103 (Ps 118,103 LXX) 217 Jes 55,12 59
Ps139 322 Jes 56,10 222

Ps 145,10 (Ps 144,10 lat.) 283 Jes 6525 59

Ps 145,15-16 324 Jer25,9-14 324
Ps146,6 287 Ez34,2530 59
Ps147 284 Dan 1,4-16 269-270
Ps147,9 207 Dan3 269
Spr6,6 216 Dan 3,57-58 16
Spr6,6-8 113 Dan6 310
Spr6,8 217 Dan 6,16-22 226
Sprll2s 222 Dan 9-10 310
Spri2,10 58,114 Dan 9,23 226
Spris3 229 Dan10,2 226
Spr30,24-28 113 Dan 10,1l 226

414

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hos 2,20-21 55,59
Am389 140
Am9,11-15 59
Jona 3,7-8 116
Jona 4,10-11 116
Mi4,1-5 59

Neues Testament

Mt34 291
Mt3,12 164
Mt4,3 291

Mt 5,45 247

Mt6 310

Mt 6,24-34 310
Mt 6,26 16,134, 289
Mt712 140

Mt 8,32 290,292
Mt 10,10 171
Mt10,29-31 135
Mt11,19 271

Mt I2,11-12 135
Mt 19,18 16
Mt2L19 290, 292
Mt2333 222

Mt 25,14-30 51

Mt 25, 31-46 359
Mt 28,1620 112, 154
Mk 1,12-15  139-140
Mk 1,13 175, 309, 374
Mk 6,30-44 59
Mk 14,32-42 140
Mk 15,33 140

Mk 1534 325,331
Lk 6,31 141
Lk7,34 271

Lk 10,7 171

Lk 10,18 197

Lk 12,6-7 135

Bibelstellenregister

Lk 12,24 134

Lk14,5 135

Joh1 36,163,282, 310
Joh1,1-2 188

Joh L1-18 20, 141, 318
Joh 1,3 141,160

Joh 1,3-4 283
Joh 1,9 283
Joh 1,14 374
Joh 6,66 358
Joh 6,69 359
Apg6 111
Apg 6,1 110
Apg 9,29 110
Apg10 186

Apg 11,20 110

Apg 11,26 159
Apg15 159,310
Apg 1520 144-145
Rom 2,14-15 137
Rom 8 349

Rom 8,18-23 138
Roém 8,19-23 284
Rom 14,14 145
Roém 14,20 172,271
Rom 14,20-21 310
Roém 14,21 171, 270
1Kor9,9 288-289
1Kor 9,9-10 137, 288
1Kor 11,14 137
1Kor15 137-138
Gal 2,1-10 144

Kol L,15-20 20, 318
Kol 3,2 277
1Tim4,3-4 269
1Tim4,4-5 271

2 Petr 2,11-12 142
Jud10 142

Offb 21-22 59

415

hitps://dol.org/10.5771/9783748917080 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/ds/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Register lehramtlicher
Dokumente

Katechismus der katholischen Kirche

KKK 2415 17
KKK 2416 17,19
KKK 2417 17
KKK 2418 17-18

Enzyklika Humani generis von Papst Pi-
us XII. 1950

HG 36-37 346

Pastoralkonstitution Gaudium et spes des
11. Vatikanischen Konzils

GS 36 346
GS 59 346
GS 62 346

Apostolisches Schreiben Evangelii Gau-
dium von Papst Franziskus

EG 261 370

Enzyklika Laudato si von Papst Franzis-
kus 2015

LS16 18
LS 33
LS 36
LS42 18
LS43 19
LSe5 19
LS 67 30
LS 69 18-19, 318

416

LS76 18

LS 83 18,20, 318, 363-364, 374
LS8 19

LS 89-92 18

LS90 20

LS92 18

LS 99
LS1s 18
LS 118
LS19 20
LS130 18
LS154 19
LS158 19
LS208 18
LS 216
LS 221
LS228 18

LS 235 20,142, 318, 360
LS243 363

LS 244 363

Europdische Okumenische Versammlung
(EOV) Basel 1989

EOV 43 30
EOV 45 30

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Personenregister

Alexander der Grofie 43

Alkmaion von Kroton 66-67

Ambrosius von Mailand 152, 187, 227,
239-243, 248, 274, 302, 303, 308

Amery, Carl 29, 349

Anaxagoras 67, 70-71

Aphrahat 205-210, 214, 303, 310

Aristoteles 36, 63-64, 70-75, 77, 81, 87, 222,
250-252, 304, 328, 365, 374, 376

Arnold, Johannes 105

Augustinus von Hippo
273-304, 308, 325, 383

Aurel, Marc 76, 81, 85-86

Bacci, Lucia 105

Bahrami-Rad, Duman 29

Balaudé, Jean-Francois 67

Baltes, Matthias 274, 285, 290

Baranzke, Heike 146

Barbanti, Maria Di Pasquale 181

Basilius von Caesarea 152, 219-239, 241,
248, 273-274, 298, 301-304, 308, 310

Bekoff, Marc 333, 341-344, 346

Bentham, Jeremy 123

Benz-Schwarzburg, Judith 337

Berthelot, Katell 123

Blackburn, Simon 375

Bochet, Isabelle 297

Boddice, Rob 25

Bodéis, Richard 72

Boesch, Christophe 338

Bohmisch, Franz 145

Bondolfi, Alberto 123

Bossert, Theodor 388

Bovon, Francois 135

Brandscheidt, Renate 49

Brock, Sebastian 205, 207, 213, 215

Brosnan, Sarah F. 336, 340-342

Brox, Norbert 162, 167

Bruns, Peter 205

Buchheit, Vinzenz ~ 267-268

Budde, Ludwig 388

Biising, Gerhard  131-132

Byers, Sarah 280

Callicott, J. Baird 24

Camus, Albert 330

Celsus s. Kelsos

Chardin, Teilhard de 20, 358

Chrysipp 76, 88, 95, 101, 233, 241

149, 187, 268,

Churchland, Patricia S. 381

Ciarlo, Domenico 229

Ciccarese, Maria Pia 241

Cicero, Marcus Tullius  76-77, 79, 81-85,
87-88, 203

Clark, Gillian  274-275, 278, 291, 297

Clemens von Alexandrien 168-176, 181,
197-198, 224, 228, 268, 270, 301-302,
308-310

Cyprian von Karthago 112, 180, 187

Cyrill von Jerusalem 215-219, 302-304

Damasio, Antonio R. 344, 378-381

Darwin, Charles 196, 312, 320-321, 332, 337,
347, 367

Descartes, René 50, 177

Diels, Hermann 22

Dierauer, Urs  63-67, 69-72, 74-77, 79,
81-82, 85-87, 92, 195, 236, 251-252, 256

Dietrich, Jan 55

Diogenes Laertios 66, 76

Drewermann, Eugen 29, 43, 61

Dunning, Benjamin H. 248

Dusenbury, David Lloyd 249, 251, 256

Eckholt, Margit 353, 357

Empedokles 67, 70, 271

Ephrdm der Syrer 152, 187, 205, 207-215,
301-303, 312, 315

Epicharmos 22

Epiktet 76, 82

Epikur/ Epikureer 87, 115, 200-202, 258,
265,270

Essen, Georg  325-327, 330-331

Euripides 67,103

Eusebius von Caesarea 155, 167, 180, 219,
268

Fabry, Heinz-Josef 110, 112

Fiedrowicz, Michael 103, 187

Fischer, Georg 129, 311

Flack, Jessica C. 340

Foucault, Michel 202

Franz von Assisi 16, 18, 28, 386

Frey-Anthes, Henrike 54

Fiirst, Alfons 180

Galen/ Galenos von Pergamon 250, 257-258,
269

Gauly, Bardo Maria 100

Gemeinhardt, Peter 103, 111, 149, 308

Gnilka, Joachim 140

Gorgemanns, Herwig 180

Grant, Robert M. 123

Gregersen, Niels Henrik 350, 359-360

Gregor von Nyssa 152, 219, 227, 234-239,
252-253, 301-303

Grimm, Veronika E. 268

Gross, Walter 51

417

hitps://dol.org/10.5771/9783748917080 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/ds/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Personenregister

Gruber, Franz ~ 349-350
Gruen, Lori 25
Habermas, Jirgen 369
Habermehl, Peter  184-185
Hafner, Gerd 61, 137-139
Hale, Matthew  50-51
Harper, Kyle 34, 112
Hartman, Midori E.
Hartmann, Nicolai
Hauskeller, Michael
Hayward, Tim 24
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 352
Hengstermann, Christian ~ 183-184
Henke, Rainer 220-221, 233
Henrich, Joseph 29
Henry, Marie Louise
Heraklit 65

Herder, Johann Gottfried 48, 388

295
328-329
373

45, 58

Hersche, Peter 29

Hesiod 65

Hieronymus 266-273, 302-304, 308, 310,
362

Hippokrates 249

Homer 64, 96,101

Hume, David 335

Hutcheson, Francis 377, 382

Tovinian 270-273

Irendus von Lyon 152, 155, 161-168, 173, 187,
215, 224, 259, 268, 301-302, 304, 308-310,
362-363

Irrgang, Bernhard

Isokrates 66

Janowski, Bernd 48

Jeremias, Joachim 44

Johannes Cassian 269

Johannes Chrysostomus
383

Johnson, Elizabeth

Jones, lan 227

Jirgens, Burkhard

Justin der Martyrer

Kaiser Diokletian

Kaiser Jovian 207

Kaiser Konstantin 106, 112, 199, 215, 390

Kaiser Septimius Severus 176, 180

Kaiser Marcus Iulius Philippus 389

Kant, Immanuel 262, 264, 294, 326-327,
371-373, 381

Karpp, Heinrich 180

Kaufmann, Peter 376

Keel, Otmar  49-50, 53-55

Kelsos (Celsus) 102-106, 108, 180, 187-198,
257,296, 307

Kiel, Nikolai ~ 257-258

Kleanthes 75, 82

21,47, 59

243-249, 301-303,
350-351
144

145, 155, 186-187
199, 219

418

327, 330
151-152

Knop, Julia

Kockert, Charlotte

Konig Kyros 109

Kopnina, Helen

Kranz, Walther

Krebs Angelika

Krebs, Engelbert

Kremer, Thomas

Kreuzer, Siegfried

Kiihschelm, Roman 324

Kummer, Christian ~ 367-368

Laktanz (Lucius Caecilius Firmianus Lactanti-
us) 198-205, 219, 229, 233, 300, 302-304,
362, 383

Lanata, Giuliana 71, 75

Lau, Dieter 274, 285, 290

Leyerle, Blake 246

Lona, Horacio E.  257-258

Loning, Karl 49, 54

Lorenz, Konrad 337-338

Louth, Andrew 160, 227-228, 309

Loyola, Ignatius von 383

Lukas, Volker 177-178

Luz, Ulrich  135-136

Mandolino, Giovanni 234

Mani/ Manichder 207, 246, 289-292, 295,
297

Marbock, Johannes

Marcovich, Miroslav

Markion/ Markioniten
306

Mayer, Cornelius Petrus

Mazzinghi, Luca  119-120

McFague, Sallie 141, 351-359

McGann, Mary E. 363

Meyer, Eric Daryl ~ 38-39, 41, 235, 237

Moore, George Edward 321, 369

Morani, Moreno 249

Miink, Hans J. 21, 24

Muratori, Cecilia 63

Nagel, Thomas 22

Nemesius von Emesa  249-258, 300-304,
325,383

Neri, Philipp 16

Neumann-Gorsolke, Ute

Newmyer, Stephen T.

Northcott, Michael S. 52

O'Madagain, Cathal 344

Origenes 103-105, 152, 173, 176, 179-198,
204, 209-210, 218-219, 228, 258, 268, 296,
298, 300-303, 307-309, 312

Pabst, Angela 97,100

Papst Franziskus 15, 18-21, 30, 142, 318,
360-361, 363, 370, 387

Papst Johannes Paul II.

24
22
22
327
207-208, 211-214
110

118
155
177-178, 207, 246,

284

50
63,100, 107

346

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Papst Pius XII. 346

Paulus von Tarsos 40, 61, 111, 134, 136-139,
143-145, 147, 158, 166-167, 171-172, 181, 198,
267,270, 284, 288-289, 310, 349, 361

Pérez-Paoli, Ubaldo 92, 106-107

Pesch, Rudolf 158

Philon von Alexandrien 92-95, 100, 105,
119-134, 136-137, 143, 145-146, 157, 162,
169-172, 175, 181, 198, 220, 227-228, 233,
284, 301-302, 310

Pierce, Jessica  341-342

Pilhofer, Peter 111

Platon/ Platoniker 33, 35, 67, 69-70, 72, 91,
95,102-103, 106-107, 151-152, 154, 168-169,
171-173, 175, 181, 183, 187, 198-199, 233,
238-239, 250, 272, 294, 304, 306, 328,
361-362

Plutarch von Chaironeia  95-101, 107-108,
159, 170

Pohlenz, Max 86, 181

Porphyrios von Tyros  106-108, 199

Portier-Young, Anathea 51

Poseidonios  76-77, 252

Probyn-Rapsey, Fiona 23

Pseudo-Athenagoras  257-266, 300, 302-303,
362

Pury, Albert de 47

Pyrrhon von Elis/ Pyrrhonismus
101-102

Pythagoras/ Pythagoreer 91, 99, 105, 107,
154, 169, 171-172, 175, 271-272

Rae, Gavin 24

Rahner, Hugo

Rahner, Karl
357-358, 361

Range, Friederike 339

Ratzinger, Joseph 317

Rawls, John 369

Ricken, Friedo 24, 374

Riceeur, Paul 352

Riede, Peter 44, 56, 114, 116

Rosenberger, Michael 26, 35, 61, 142-143,
190, 268, 318, 320, 370-372, 375

Rowlands, Mark  344-345

Rudberg, Stig Y. 227

Rufinus von Aquileia 180

Sahinidou, Ioanna 355, 357-358

Sans, Georg 326

Schaab, Gloria L.  51-52

Schifer, Peter  32. 308

Schalkwyk, Annalet van

Schapur II. (Sassanidenherrsche

Schell, Jonathan 356

Schilling, Heinz 29

Schmitz, Barbara  48-49, 388

91, 95,

152, 310
320-321, 327, 347-351,

353-354
) 205

Personenregister

Schnackenburg, Rudolf 141

Schockenhoff, Eberhard 180, 317-318, 376

Schénborn, Christoph 327

Schrage, Wolfgang  323-325

Schroer, Silvia  49-50, 53-55

Schulz, Jonathan F. 29

Schuster, Josef 317

Schwartz, Jacques 257

Schweitzer, Albert 27

Schwienhorst-Schonberger, Ludger 44, 116

Seneca, Lucius Aeneus  76-81, 86, 255

Sextus Empiricus 95, 101-102, 108, 233, 241

Shore-Goss, Robert 51

Sigmund Freud 196, 204, 219, 320, 332

Siquans, Agnethe 181, 186, 277, 294, 296,
298-299

Soding, Thomas 308

Sokrates/ sokratisch 15, 39, 63, 67-69, 96

Sommer, Andreas Urs 322

Sophisten  65-66, 157

Sorabji, Richard  63-64, 75, 100

Spezio, Michael L. 375, 378

Spittler, Janet E. 157, 164, 258-259

Steiner, Gary 63

Streck, Martin 236, 250

Tatian 155-159, 171, 301, 310

Taylor, Paul W. 24, 373

Terian, Abraham 121, 124, 128, 130

Tertullian 145, 176-179, 187, 198, 268,
301-304, 310, 362

Teutsch, Gotthard M. 21, 51

Theophilus von Antiochien 60, 158-161,
227-228, 302-303, 308, 311

Theophrast 66, 87

Thomas von Aquin  365-367, 376

Tiberius Iulius Alexander 93-95, 100-101,
108, 121-122, 233, 241

Tillich, Paul 355

Tilly, Michael 109

Tomasello, Michael

Trelenberg, Jorg 155

Vegetti, Mario 71, 74-75

Vermander, Jean-Marie 257

Vogt, Markus 21

Vorster, Johannes N. 202, 204

Waal, Frans de 333, 337-344, 346

Waldenfels, Bernhard 66, 69

Washington, Haydn 370

Weber, Max 29

White, Lynn  27-30, 215, 349, 351

Wilckens, Ulrich 145

Wilson, Edward O.  315-316

Wilson, Walter T.  122-123, 136

Winden, Jacobus C.M. van 121, 227

Wintzek, Oliver  327-329

333-339, 341-344, 346

419

hitps://dol.org/10.5771/9783748917080 - am 13.01.2026, 10:16:07. https://www.inlibra.com/ds/agb - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Personenregister

Witte, Markus 115

Wolter, Michael 138

Worthington, Jonathan D.  128-129
Wyss, Beatrice 97, 100, 102, 121, 126

420

Xenophanes 22, 65

Xenophon 67-68, 172

Zenger, Erich  47-49, 54, 59, 110, 112
Zenon von Kition 86, 249

13.01.2028, 10:16:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs
	1.1 Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der Tiere
	1.1.1 Der Katechismus der katholischen Kirche von 1991
	1.1.2 Die Enzyklika Laudato si’ von 2015

	1.2 Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“
	1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs
	1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung
	1.5 Zum Aufbau des Buchs

	2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel
	2.1 Tiere in der älteren Schöpfungserzählung (Gen 2–8): Gefährten und Schicksalsgenossen
	2.2 Tiere in der jüngeren Schöpfungserzählung (Gen 1–9): Mitbewohner und Bundespartner
	2.3 Tiere in den Weisungen der Tora: Adressaten der Gerechtigkeit
	2.4 Die Vision vom Schöpfungsfrieden
	2.5 Ertrag: Anthropozentrismus in der vorhellenistischen Bibel?

	3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-römischen Philosophie
	3.1 Weichenstellungen in der vorsokratischen Epoche
	3.2 Theologischer Anthropozentrismus bei Sokrates
	3.3 Die Vernunft als Lenkerin bei Platon
	3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles
	3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa
	3.5.1 Die Oikeiosis-Lehre als Rahmentheorie
	3.5.2 Tierliches Verhalten als naturhaft
	3.5.3 Vernunft als Proprium des Menschen
	3.5.4 Teleologisch strikter Anthropozentrismus
	3.5.5 Keine Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und Tieren
	3.5.6 Zusammenfassung: Die Kernaspekte des stoischen Anthropozentrismus

	3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream
	3.6.1 Tiberius Iulius Alexander
	3.6.2 Plutarch von Chaironeia
	3.6.3 Sextus Empiricus
	3.6.4 Kelsos
	3.6.5 Porphyrios von Tyros
	3.6.6 Zusammenfassung


	4 Vorgeschichte 3: Vorpatristische Spuren zur Hellenisierung der biblischen Tierethik
	4.1 Die späten Texte des Alten Testaments
	4.2 Philon von Alexandrien
	4.3 Die Zeugnisse des Neuen Testaments
	4.3.1 Jesus von Nazaret
	4.3.2 Paulus von Tarsos
	4.3.3 Die Evangelien
	4.3.4 Die spätneutestamentliche Briefliteratur
	4.3.5 Die Ablösung der frühen Kirche vom Schächtgebot

	4.4 An der Schwelle von der biblischen in die patristische Zeit

	5 Tierethische Spuren in der frühchristlichen Literatur
	5.1 Tatian
	5.2 Theophilus von Antiochien
	5.3 Irenäus von Lyon
	5.4 Clemens von Alexandrien
	5.5 Tertullian
	5.6 Origenes
	5.6.1 Über die Anfänge
	5.6.2 Die Homilien zur Genesis
	5.6.3 Die Abhandlung gegen Kelsos
	5.6.4 Zusammenfassung

	5.7 Laktanz
	5.8 Aphrahat
	5.9 Ephräm der Syrer
	5.10 Cyrill von Jerusalem
	5.11 Basilius von Caesarea
	5.11.1 Predigten zu verschiedenen Themen und Anlässen
	5.11.2 Die neun Homilien zum Hexaemeron

	5.12 Gregor von Nyssa
	5.13 Ambrosius von Mailand
	5.14 Johannes Chrysostomus
	5.15 Nemesius von Emesa
	5.16 Pseudo-Athenagoras
	5.17 Hieronymus
	5.18 Augustinus von Hippo
	5.18.1 Erste Annäherung an die Unterschiede zwischen Menschen und Tieren
	5.18.2 Würdigung der tierlichen Fähigkeiten
	5.18.3 Die spezifisch menschlichen Fähigkeiten
	5.18.4 Die Gottesbeziehung von Menschen und Tieren
	5.18.5 Ethische Konsequenzen für Menschen und Tiere
	5.18.6 Die Frage des Fleischverzehrs
	5.18.7 Wertschätzung auch der geringsten Geschöpfe
	5.18.8 Schwacher Anthropozentrismus und vorsichtige Anthropozentrismus-Kritik
	5.18.9 Zusammenfassung

	5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus. Eine Zusammenfassung
	5.19.1 Die Kirchenväter und die Fixpunkte der stoisch-hellenistischen Philosophie
	5.19.2 Die Kirchenväter und die biblische Tierethik


	6 Zur (Weiter-)Entwicklung einer christlichen Tierethik
	6.1 Du bist gewollt! Die Frage nach der Vorsehung Gottes
	6.1.1 Philosophie-/Theologiegeschichtlich
	6.1.2 Systematisch-theologisch

	6.2 Als Leib Gottes erlöst. Die Frage nach Vernunftbegabung und Christusbeziehung
	6.2.1 Ethologisch
	6.2.2 Christologisch
	6.2.3 Eschatologisch

	6.3 „Der letzte Zweck der anderen Geschöpfe sind nicht wir.“ (LS 83) Die Frage nach der teleologischen Deutung der natürlichen Vorgänge
	6.3.1 Partikulare Teleonomien und umfassende Teleologie
	6.3.2 Der Biozentrismus als angemessenste Teleologie

	6.4 Körpersignale für das Gute. Die Frage nach dem Stellenwert der Gefühle
	6.4.1 Die griechische Skepsis gegenüber den Gefühlen
	6.4.2 Gefühle als konstitutiver Bestandteil der Vernunft

	6.5 „Komm zu mir, Bruder Wolf!“ Die Frage nach Tieren und Pflanzen
	6.6 Krone der Schöpfung? Ein Fazit

	Quellentexte der Kirchenväter
	Literatur
	Bibelstellenregister
	Register lehramtlicher Dokumente
	Personenregister

