
II  Das Theater in der »pädagogischen 

Provinz« von Goethes Wanderjahren 

  Austreibung, Regulierung, Dissimulation 

 
 
 

1.  DAS »MERKWÜRDIGE«  

DER PÄDAGOGISCHEN PROVINZ 
 
Die in dieser Studie angestellten Überlegungen nehmen ihren Ausgang von einer 
eigenartigen Stelle in Johann Wolfgang von Goethes später Prosa: von der eher 
beiläufig zur Sprache kommenden Verbannung und Vertreibung, vielleicht sogar 
Austreibung des Theaters aus der sogenannten »pädagogische[n] Provinz« 
(W 44) in Goethes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre, oder, Die Entsagen-

den von 1821 bzw. in seiner vollständigen und endgültigen Fassung von 1829. 
Anhand dieser Textstelle lässt sich das Wechselverhältnis zwischen zwei diskur-
siven Ordnungen und den mit ihnen verbundenen kulturellen Praktiken in der 
Zeit um 1800 herausarbeiten: zwischen dem Komplex um Erziehung und Bil-
dung einerseits und dem Komplex um Theatralität und Theater andererseits. In 
dieser Passage der Wanderjahre findet sich ausgestellt, auf welche Weisen zeit-
genössische Konzepte von Erziehung und Bildung sich zwar aus der Ordnung 
des Theaters speisen. Gleichzeitig überspielen sie dieses intime Verhältnis aber 
auch, denn das Theater scheint das Ziel der Erziehung zu unterminieren, in ihren 
Zöglingen eine stabile Selbstidentität und die von der Aufklärung geforderte 
›Selbsttätigkeit‹ auszubilden. An deren Stelle drohen die auswechselbaren Rol-
len des Theaters und ein sich vom Theaterspektakel unterhalten fühlender Mü-
ßiggang zu treten. Diese Erziehung bedient sich einer dissimulatio-Strategie: Sie 
inszeniert ihr Verhältnis zum Theater ›fort‹ – und dies nicht zuletzt mit den Mit-
teln eben dieses Theaters. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Oft ist die Darstellung dieser zu einem Miniaturstaat ausgewachsenen Erzie-
hungsanstalt1, die von der Erzählinstanz des Texts als »so manches Merkwürdi-
ges« (W 149) beinhaltend beschrieben wird, als des alten Goethes Beschreibung 
seiner eigenen Erziehungsideale rezipiert worden,2 und dieses teils wohl nicht 
ganz zu unrecht. Von Interesse ist im Folgenden aber ein anderer Aspekt: Die 
Beschreibung der pädagogischen Provinz ruft verschiedene Erziehungsdiskurse 
und Erziehungspraktiken auf, die zum Zeitpunkt der Veröffentlichung des Ro-
mans entweder frisch veraltet oder zumindest nicht ganz neu sind. Vielmehr ge-
hören sie großteils dem schon damals so genannten ›pädagogischen Jahrhundert‹ 
an, nämlich dem achtzehnten. Die Verstärkung und Ausweitung der nunmehr in 
die Obhut des Staats übergehenden Erziehungsorganisation3 wie auch gleichzei-
tig der ans Individuum delegierten und von diesem übernommenen Bildungsan-
strengungen4 in der Zeit sind inzwischen sprichwörtlich und beim Erscheinen 
des Romans beileibe nicht abgeschlossen. Ihre diskursive Fundierung während 
der Aufklärung liegt aber schon so weit zurück, dass ihre Aufrufung durch den 
Text der Wanderjahre zitathaft fungiert und ihre Neuanordnung eher eine litera-
rische Versuchsanordnung darstellt als eine pädagogische Theorie. Weil den 
Bemerkungen über das Theater in diesem Experiment eher randständiger Cha-
rakter zukommt und sie bloß polemisch Stereotypen reproduzieren, erfahren sie 

                                                             
1  Für den Aspekt der staatlichen Organisation vgl. Eva Geulen: »Betriebsgeheimnisse 

der ›Pädagogischen Provinz‹ in Goethes Wanderjahren«. In: Zeitschrift für Medien- 

und Kulturforschung (2010), Heft 1, S. 33-50, hier S. 33f. 

2  Vgl. die Behauptung, die ernst gemeinte pädagogische Provinz stehe im Zentrum der 

Wanderjahre, bei Friedrich Gundolf: Goethe. Berlin 1916, S. 719. Vgl. für eine neue-

re affirmative Lesart z.B. Jutta Heinz: Narrative Kulturkonzepte. Wielands ›Aristipp‹ 
und Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre. Heidelberg 2006, S. 332-351, S. 387-

393. Vgl. für die These, pädagogische Provinz spiegle zwar nicht das Erziehungsbild 

Goethes, wohl aber seine allgemeine Beschreibung der Bedingtheit von Erziehung 

wieder Mechthild Greven Schalit: Pädagogische Provinzen. Johann Michael von Lo-

ens ›Der redliche Mann am Hofe‹ und Johann Wolfgang von Goethes ›Wilhelm Meis-

ters Wanderjahre‹. Göttingen 2012, S. 199-216. Allerdings ist ›Kindheit‹ als Thema 

in Goethes zahlreichen anderen Texten ganz anders strukturiert, nämlich eher als für 

die Zukunft offene Potentialität. Vgl. Paul Fleming: »The Promises of Childhood: Au-

tobiography in Goethe and Jean Paul«, in: Goethe-Yearbook 14 (2007), S. 27-37. 

3  Vgl. Ulrich Hermann: »Pädagogisches Denken«, in: Hammerstein/Herrmann (Hg.): 

Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte, S. 97-133. 

4  Vgl. die entsprechende These von Heinrich Bosse: Bildungsrevolution, S. 15-167.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 35 

 

bei der Untersuchung der Textstelle meist keine große Aufmerksamkeit.5 Für die 
anschließenden Überlegungen sind sie hingegen zentral: Die dargestellte Ab-
wehrhaltung gegen das Theater in der pädagogischen Provinz ist, so die These, 
Teil einer verschlungenen literarischen Anordnung, die auf ein verstecktes Ver-
hältnis von Erziehung und Theater im ›pädagogischen‹ 18. Jahrhundert hindeutet 
– und darüber hinaus auf eine übergreifende theatrale Dimension von Erziehung.  

Die in Goethes Text auftretenden Erzieher bringen diese Abwehrhaltung auf 
den Punkt: Strengstens verboten sind das Theater und sämtliche ihm zugerechne-
ten Praktiken in der pädagogischen Provinz. Auf dem Lehrplan finden sich keine 
Fächer aus den theatralen Künsten. Zöglinge, die ein entsprechendes Talent entwi-
ckeln, werden der pädagogischen Provinz verwiesen. Schon die bloße Durchreise 
durch das Gebiet der Provinz unterliegt strengen Auflagen: Gaukelei, Verstellung 
und die Erregung von Leidenschaften passen nicht in eine Erziehung, die ihren 
Zöglingen eine stabile Selbstidentität vermitteln soll. Jedweder einer Assoziation 
mit dem Theater verdächtige »Pöbel«, wie es von Seiten der Lehrkräfte heißt, oder 
auch »Gelichter«, das sich im Gebiet der pädagogischen Provinz einfinden könnte, 
wird daher, »wenn es nicht selbst sich unwillig entfernt, über die Grenze gebracht« 
(W 256). Nicht nur fehlt das Theater also im Lehrangebot der Provinz. Wo das 
Theater sich zeigt oder wo es auch bloß vermutet wird, da provoziert es erzieheri-
sche und ordnungspolitische, wenn nicht gar polizeiliche Gegenmaßnahmen.  

In der Tat lässt der Text die Pädagogen hier sämtliche Register aus dem Re-
pertoire der theaterfeindlichen Tradition von Platon bis Rousseau ziehen, wie die 
Forschung oft am Rande festgestellt hat:6 Die Institutionen und Praktiken des 
Theaters liefern demnach wegen der ihnen inhärenten Falschheit und von ihnen 
produzierten flüchtigen Leidenschaften keine geeigneten erzieherischen Mittel. 
Das Theater gilt als Ort passiven Konsums sowie dekadenter Prunk- und Ver-
schwendungssucht und daher als moralisch fragwürdig. Gleichzeitig ist es mit 
fahrendem Volk und daher mit einer unbeständigen Sphäre der Armut, wenn 
nicht gar Kriminalität assoziiert. Weitere Aspekte ließen sich nennen.7 Mit sol-

                                                             
5  Vgl. die entscheidenden Analysen zum Experimentalcharakter der Erziehung im 18. 

Jahrhundert von Nicolas Pethes: Zöglinge der Natur. Der literarische Menschenver-

such des 18. Jahrhunderts. Göttingen 2007, S. 312-317. 

6  Vgl. neben den Kommentarteilen der unterschiedlichen Werkausgaben z.B. Patrick 

Primavesi: Das andere Fest. Theater und Öffentlichkeit um 1800. Frankfurt a.M. 

2008, S. 126-129. 

7  Vgl. für die Tradition der Theaterfeindschaft insgesamt Jonas Barish: The Antitheatri-

cal Prejudice. Vgl. auch Christopher J. Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit 

des Theaters.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

chen, manchmal widersprüchlichen Argumenten kämpft z.B. Rousseau im 18. 
Jahrhundert den Kampf gegen den neuen gesellschaftlichen Ort des Theaters: 
gegen das Theater als Bildungsanstalt oder gar, mit Schillers späterem Wort, als 
»moralische Anstalt«8. Die vom Text vorgestellten Pädagogen scheinen Rous-
seau darin radikal zu folgen.  

Im Folgenden gilt es demgegenüber zu zeigen, dass der Text dem Theater ei-
nen versteckten Ort in der pädagogischen Provinz zuweist. All den unterschied-
lichen, in der theaterfeindlichen Tradition wie auch bei Goethes Pädagogen-
Figuren aufgerufenen Facetten von Theater (Theater als passive Nachahmung, 
als lügnerische Verstellung, als Spiel, als flüchtiger sinnlicher Effekt, als über-
flüssiger Luxus etc.) kommt dabei eine gemeinsame übergeordnete Funktion in 
der literarischen Machart dieses Ausschnitts von Goethes Text zu: Dieser setzt, 
bevor er mit traditionellen Argumenten die Austreibung des Theaters prokla-
miert, bereits die Erziehung und das Theater miteinander in Beziehung und mar-
kiert zwischen diesen beiden Komplexen eine spannungsreiche Verbindung. In 
der pädagogischen Provinz der Wanderjahre mögen das Theater und die ihm zu-
gerechneten Praktiken strengstens verboten sein; – der Text exponiert aber 
gleichzeitig, dass und wie diese Praktiken konstitutiv für die hier vonstatten ge-
hende Erziehung werden.  

 
 

2.  DIE ORDNUNG DER ERZIEHUNG UND BILDUNG  
IN DER PÄDAGOGISCHEN PROVINZ 

 
Die vier Kapitel füllende Beschreibung der pädagogischen Provinz entsteht in 
den späten 1810ern und findet sich bereits 1821 in der unvollständigen Erstver-
öffentlichung von Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre, oder, Die Entsagen-

den. Fast unverändert werden die Kapitel dann in die endgültige Publikation von 
1829 übernommen. Die titelgebende Figur des Wilhelm Meister bringt ihren 
Sohn Felix in besagtem Erziehungsminiaturstaat unter. Die entsprechenden Ka-
pitel geben Wilhelms Beobachtungen und seine Interaktion mit dem pädagogi-
schen Personal wieder, das sukzessive die Organisationsformen und Erziehungs-
praktiken der Provinz erläutert. Dabei entsteht allerdings kein ganzheitliches 

                                                             
8  Friedrich Schiller: »Die Schaubühne als eine moralische Anstalt betrachtet«/»Was 

kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich wirken?«, in: Ders.: Sämtliche Werke. 

Band 8. Philosophische Schriften. Berlin 2005, S. 84-97, hier: S. 84. Vgl. Jean-

Jacques Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, in: Ders.: Schriften. 

Band 1. Frankfurt a.M. 1978, S. 333-474. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 37 

 

Bild. Bereits für die pädagogische Provinz gilt, was gegen Ende des ganzen 
Texts der fiktive Redakteur der Wanderjahre beklagt, der die vielfältigen in die-
sem Text versammelten Erzählfäden, Textsorten und Erzählebenen9 ordnet oder, 
wo deren Ordnung laut Redakteur nicht möglich ist, auf ihre unhintergehbare 
Verwirrung verweist: »Hier aber wird die Pflicht des Mitteilens, Darstellens, 
Ausführens und Zusammenziehens immer schwieriger.« (W 436) So fordern et-
wa die Pädagogen am Ende der ersten beiden Kapitel zur pädagogischen Provinz 
Wilhelm auf, ein Jahr später wieder zu Besuch zu kommen, um Felix’ Fortschrit-
te zu begutachten. Dieser befindet sich nach heutigen Maßstäben im Grund-
schulalter. Beim zweiten Besuch Wilhelms sieben Kapitel später scheint Felix 
bereits in der Pubertät zu sein. Für die Erzählsituation der Wanderjahre ist es ty-
pisch, dass der Bruch nicht als ein solcher kommentiert wird. Der Redakteur be-
nennt vor dem zweiten Besuch einzig den Zeitsprung von »mehreren Jahren« als 
solchen; er versucht diesen zu kitten, indem er auf die Gepflogenheiten des The-
aters verweist: »Doch wird ja wohl auch der Raum zwischen [den] Kapiteln ge-
nügen, um sich über das Maß gedachter Zeit hinwegzusetzen, da wir längst ge-
wohnt sind, zwischen dem Sinken und Steigen des Vorhangs in unserer persönli-
chen Gegenwart dergleichen geschehen zu lassen.« (W 244) Diese Rahmung ap-
pelliert an die Kulturtechnik des Theaterbesuchs und erklärt den zweiten Ausflug 
in die pädagogische Provinz zu einer Bühnenszene, auf der dann Wilhelm, die 
Pädagogen und die Zöglinge als Darsteller auftreten und einer von ihnen gegen 
das Theater wettert.  

Eben an dieser späteren Stelle wird sich der Redakteur das nächste Mal wie-
der zu Wort melden:  

 
»Mag doch der Redakteur dieser Bogen hier selbst gestehen: daß er mit einigem Unwillen 

diese wunderliche Stelle durchgehen läßt. Hat er nicht auch in vielfachem Sinn mehr Le-

                                                             
9 Vgl. zuletzt Cornelia Zumbusch: »›beschädigt und wiederhergestellt‹. Kompensa-

tionslogik und Romanform in Wilhelm Meisters Wanderjahren«, in: Deutsche Viertel-

jahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 88/1 (2014), S. 3-21. 

Vgl. insgesamt Martin Bez: Goethes »Wilhelm Meisters Wanderjahre«: Aggregat, Ar-

chiv, Archivroman. Berlin 2013. Vgl. Günter Sasse: Auswandern in die Moderne. 

Tradition und Innovation in Goethes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre. Berlin 

2010, S. 16-27. Vgl. für eine Analyse bis in die Mikrostruktur des Texts hinein Ulrich 

Wergin: Einzelnes und Allgemeines. Die ästhetische Virulenz eines geschichtsphiloso-

phischen Problems; untersucht am Sprachstil von Goethes Roman ›Wilhelm Meisters 

Wanderjahre oder die Entsagenden‹. Heidelberg 1980.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

ben und Kräfte als billig dem Theater zugewendet? und könnte man ihn wohl überzeugen, 

daß dies ein unverzeihlicher Irrtum, eine fruchtlose Bemühung gewesen?« (W 258)  

 
Viele Interpretationen vermeinen hier, Goethes Stimme zu hören.10 Doch text-
immanent handelt es sich um mehr als eine rhetorische Frage: Der Text verweist 
nicht nur auf das insgesamt ›Merkwürdige‹ der Schilderung der pädagogischen 
Provinz, sondern darauf, dass sich ›Wunderliches‹ vor allem an der das Theater 
betreffenden Stelle abspielt. Denn so ›wunderlich‹ sind die traditionellen, von 
Platon oder Rousseau bekannten theaterfeindlichen Argumente der Pädagogen 
schließlich nicht.  

Durch Brechungen wie diese ist die pädagogische Provinz schon von Anfang 
an zu einem ›wunderlichen‹ Ort geworden. Gesicherte Informationen und Un-
wissen die pädagogische Provinz betreffend halten sich auf der Realitätsebene 
des Texts die Waage: Die pädagogische Provinz ist ein Ort von nicht näher spe-
zifizierter Lage, Ausdehnung und Landschaft.11 Bei ihrer ersten Erwähnung wird 
sie vielleicht auch in diesem Sinne in Figurenrede als »eine Art von Utopie[]« 
(W 141) bezeichnet. Hier lebt eine kleine Zahl durchgehend männlichen Perso-
nals mit einer vom Text nicht überschauten Zahl von sehr jungen bis halbwüch-
sigen männlichen Zöglingen. Deren Erziehung steht im Zeichen einer Pädago-
gik, wie sie sich in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts in Europa als Praxis 
und als Wissenschaft neu konstituiert hat: Der Fokus liegt nicht mehr nur auf 
dem zu vermittelnden Fachwissen, das es mitzuteilen, von den Zöglingen aus-
wendig zu lernen oder ihnen als Technik einzuprägen gilt. Die Vermittlung von 
Wissen setzt stattdessen, wie bereits von Jean-Jacques Rousseau und John Locke 

                                                             
10  Vgl. für die zeitgenössische Rezeption z.B. Primavesi: Das andere Fest, S. 126f. 

11  Vgl. Anja Lemke: »Räume der Verheißung. Zur räumlichen Dimension von Potentia-

lität in Goethes Pädagogischer Provinz«. Unveröffentlichtes Manuskript. Entspre-

chend gilt für die pädagogische Provinz im Besonderen, was für die Raum- und Be-

deutungsordnungen der Wanderjahre insgesamt gilt: Sie fordern Auslegungen, Deu-

tungen, Interpretationen und Lektüren heraus, stellen für diese aber keinen ›Schlüssel‹ 

bereit, sondern exponieren Bedeutungsproduktion unter prekären Bedingungen. Für 

diese Linie in der jüngeren Forschung vgl. bezüglich der Provinz mit unterschiedli-

chen Akzenten Christina Salmen: »Die ganze merkwürdige Verlassenschaft«. Goethes 

Entsagungspoetik in ›Wilhelm Meisters Wanderjahren‹. Würzburg 2003, S. 92-94. 

Vgl. Christian Mittermüller: Sprachskepsis und Poetologie. Goethes Romane ›Die 

Wahlverwandtschaften‹ und ›Wilhelm Meisters Wanderjahre‹. Tübingen 2008, S. 

186-191. Vgl. Kristina Skorniakova: Moderne Transzendenz. Wie Goethes Wilhelm-

Meister-Romane Sinn machen. Leipzig 2010, S. 328-342, S. 349-354.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 39 

 

gefordert, bei der sinnlichen Anschauung und der praktischen Übung ein.12 Wil-
helm und Felix reiten in der pädagogischen Provinz ein, als gerade die Ernte im 
Gange ist. Diese wird von den Zöglingen selbstständig unter der Obhut von we-
nigen »Aufseher[n]« (W 149) durchgeführt. So wird suggeriert, dass die Zöglin-
ge bereits den ganzen Anbau in Eigenverantwortung durchgeführt und dabei 
durch ›learning by doing‹ erlernt haben. In diesem Sinne liegt der Schwerpunkt 
der Erziehung nicht auf den Inhalten eines Wissens, das es bloß einzupauken 
gilt, sondern vielmehr auf den Arten und Weisen der Vermittlung eines solchen 
Wissens: auf den didaktischen Methoden, denen nunmehr eine Wissenschaft 
vom Erziehen, eben die Pädagogik zugrunde liegt. Diese Pädagogik bedarf also 
ihrerseits eines Wissens von den inneren Voraussetzungen des Zöglings oder 
zumindest einer Annahme davon. Gleichfalls benötigt die Pädagogik ein Wissen 
oder zumindest eine Annahme davon, wie die im Zögling schlummernden wün-
schenswerten Anlagen denn zu entfalten seien, nicht wünschenswerte Anlagen 
einzudämmen und nicht Vorhandenes zu implementieren sei. Die neu entstehen-
de Pädagogik impliziert immer auch eine Theorie der Subjektbildung und eine 
zugehörige Praxis.13 

Von ihren Verfahren und Zielen her steht das Erziehungsprojekt der pädago-
gischen Provinz zunächst in der Tradition der deutschen Pädagogen der zweiten 
Hälfte des 18. Jahrhunderts. Teils in Anschluss an, teils in Abgrenzung und  
Weiterführung von Jean-Jacques Rousseaus Erziehungsschrift Émile, ou, De 

l’éducation von 1762 wollen Theoretiker und Praktiker der neuen Pädagogik wie 
Johann Heinrich Pestalozzi, Johann Bernhard Basedow, Joachim Heinrich Cam-
pe, Ernst Christian Trapp oder Christian Gotthilf Salzmann in der Erziehung das 
zur Entfaltung bringen, was die im 18. Jahrhundert entstehende Anthropologie 
den »ganzen Menschen«14 nennt: die ganzheitliche Entfaltung der im Inneren der 
Zöglinge schlummernden menschlichen Eigenschaften: eine Einheit von »Kopf, 

                                                             
12  Vgl. Herrmann: »Pädagogisches Denken«, S. 102-106. Vgl. Gonthier-Louis Fink: 

»Die Pädagogik und die Forderungen des Tages in ›Wilhelm Meisters Wanderjah-

ren‹«, in: Euphorion 93/2 (1999), S. 251-291, hier: S. 266f.  

13  Vgl. Eva Geulen/Nicolas Pethes: »Einleitung«, in: Dies./Nicolas Pethes (Hg.): Jen-

seits von Utopie und Entlarvung. Kulturwissenschaftliche Untersuchungen zum Erzie-

hungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br. 2007, S. 7-12, hier: S. 9.  

14  Vgl. Hans-Jürgen Schings (Hg.): Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im 

18. Jahrhundert. DFG-Symposion 1992. Stuttgart 1994. Vgl. Bernhard Fabian/Will-

helm Schmidt-Biggemann/Rudolf Vierhaus (Hg.): Deutschlands kulturelle Entfaltung. 

Die Neubestimmung des Menschen. München 1980. Vgl. Herrmann: »Pädagogisches 

Denken«, S. 97-101. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Herz und Hand«15, wie es bei Pestalozzi heißt. Gemessen an der Emphase von 
Rousseaus kulturrevolutionärem Entwurf,16 der in der Zeit um sich greifenden 
Praxis einer vielfältigen Selbstbildung,17 und späteren Idealen einer so zweck-
freien wie umfassenden ästhetischen Bildung bleiben diese neuen pädagogischen 
Entwürfe deutlich hinter dem Anspruch auf Ganzheitlichkeit zurück. Die ent-
sprechende erzieherische Praxis setzt insbesondere bezüglich einer ›Volkserzie-
hung‹ häufig anwendungs- und d.h. berufsbezogene Schwerpunkte.18 Das dieser 
Praxis zugrunde liegende Leitbild orientiert sich aber durchaus an Rousseaus 
Anliegen, den Menschen als einen solchen überhaupt erst durch die Erziehung 
hervorzubringen. Rousseaus Erziehungskonzept läuft letztlich auf die Disponibi-
lität des erzogenen Menschen hinaus: auf seine flexible Einsatzbereitschaft als 
Mensch in einer menschlichen Gesellschaft.19  

Gegen Rousseaus Einzelerziehung und gegen etwa Pestalozzis Beschwörung 
der Familie als Keimzelle der kindlichen Erziehung setzen Pädagogen wie Base-
dow die kollektive Erziehung an von der Außenwelt abgeschlossenen Orten.20 
Diese Internate halten die Zöglinge nicht nur wie in Rousseaus Argument von 
den potentiell schädlichen Einflüssen der Gesellschaft fern; sie liefern auch die 
abgeschlossenen Räume, in denen sich die neuen Erziehungsmethoden über-
haupt erst erproben und hinsichtlich ihrer Wirksamkeit verifizieren lassen. Auch 
die in den Wanderjahren beschriebene pädagogische Provinz stellt ein solches 
Internat da. Der dort praktizierte pädagogische Einsatz unterscheidet sich deut-
lich von dem von Rousseau inspirierten Ganzheitlichkeitsideal. Zwar soll auch in 
der pädagogischen Provinz, wie es heißt, »der Mensch nach allen Seiten zu ein 
Mensch« (W 154) werden. Zwar ist auch hier die Erziehung auf die Entfaltung 
der »Selbsttätigkeit« des Zöglings gerichtet. Die Erziehung verfolgt aber gleich-
zeitig bereits im frühkindlichen Alter ein ganz anderes Ziel: Sie richtet sich auf, 
wie es heißt, »Beschränkung« und Spezialisierung: »Eines recht wissen und aus-
üben gibt höhere Bildung als Halbheit im Hundertfältigen.« (W 148) Eine solche 
Transformation des pädagogischen Projekts wird Anfang des 19. Jahrhunderts 
z.B. am Schweizer Institut von Phillip Emanuel von Fellenberg auf dem Landgut 

                                                             
15  Johann Heinrich Pestalozzi: Sämtliche Werke. Band 16. Schriften aus der Zeit von 

1803-1804. Berlin 1935, S. 360. 

16  Vgl. Kapitel IV.  

17  Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57. 

18  Vgl. Herrmann: »Pädagogisches Denken«, S. 118f. 

19  Vgl. E 115f.. Vgl. Kapitel IV.  

20  Vgl. Herrmann: »Pädagogisches Denken«, S. 108-114. Vgl. Fink: »Die Pädagogik 

und die Forderungen des Tages in ›Wilhelm Meisters Wanderjahren‹«, S. 261f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 41 

 

Hofwyl bei Bern praktiziert, bei dem es sich wohl um das hauptsächliche Vor-
bild der pädagogischen Provinz handelt.21 Für die Ausführungen zum Theater 
gibt es hier allerdings keinen Bezug22, ebenso wenig wie an anderen Erziehungs-
institutionen der Zeit.  

Die Verschiebung vom emphatischen Ganzheitlichkeitsanspruch hin zu einer 
eher partikular operierenden Erziehung spielt auf die Entwicklung an, die das 
mit so hohen Erwartungen gestartete Erziehungsprojekt der Aufklärung Anfang 
des 19. Jahrhunderts genommen hat. Damit, die angestrebte menschliche Selbst-
tätigkeit ganz allein zu erzeugen und eine vernunftgemäß organisierte menschli-
che Gesellschaft voranzubringen, ist das pädagogische Projekt überfordert. 
Pragmatisch beschränkt sich die Erziehung im engeren Sinne auf die Vermitt-
lungen von Wissen und Fähigkeiten. In einem weiteren Sinne kann dann, wie 
sich dies etwa in der ›Streitschrift‹ Friedrich Niethammers abzeichnet,23 der dif-
fuse Begriff der ›Bildung‹ gebraucht werden: als Orientierung an (mit einem 
Wort Niklas Luhmanns) vagen »Werten«24, deren Internalisierung sich nicht 
überprüfen lässt; als Selbstzweck, der, statt sich auf das Ziel der Selbsttätigkeit 
zu richten, auf eine selbsttätige Aneignung von Wissen und Kompetenzen ausge-
richtet ist und sich durch die Unabschließbarkeit dieses Prozesses selbst bestä-
tigt.25 Hier zeichnet sich die semantische Unterscheidung von äußerer Erziehung 
und innerer Bildung ab, wie sie für den deutschsprachigen Raum später lange 
kennzeichnend sein wird, ohne dass die jeweilige Begriffsverwendung um 1800 
sich jedoch bereits großartig an dieser Unterscheidung orientierte.26  

Diese Verschiebung hin zur Spezialisierung entspricht auch der Entwicklung 
von Goethes Wilhelm Meister-Projekt. Im Vorläuferroman zu den Wanderjah-

ren, in Wilhelm Meisters Lehrjahren von 1795/96, proklamiert der Titelheld 
noch, »mich selbst, ganz wie ich da bin, auszubilden, das war [...] von Jugend 
auf mein Wunsch und meine Absicht« (L 290). Diese Absicht verfolgt die Wil-

                                                             
21  Vgl. Anneliese Klingenberg: Goethes Roman »Wilhelm Meister oder die Entsagen-

den«. Quellen und Komposition. Berlin/Weimar 1972, S. 57-59. Vgl. Kurt Guggis-

berg: Philipp Emanuel von Fellenberg und sein Erziehungsstaat. Band II. Das Werk. 

Bern 1953, S. 420-434. 

22  Vgl. Guggisberg: Philipp Emanuel von Fellenberg, S. 432. 

23  Vgl. Friedrich Immanuel Niethammer: Der Streit des Philantropinismus und Huma-

nismus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Jena 1808. 

24  Niklas Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2002, S. 

123. Vgl. S. 123-134. 

25  Vgl. ebd., S. 172-180. 

26  Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

helm-Figur bekanntlich in der bunten und abenteuerlichen Welt des Theaters. 
Und in dieser abenteuerlichen Welt hat er auch seinen Sohn Felix, den späteren 
Zögling in der pädagogischen Provinz, gezeugt. Die meisten Stimmen der poly-
phonen Lehrjahre inklusive der Erzählinstanz kennzeichnen Wilhelms Umweg 
über das Theater zwar als Verwirrung; am Ende steht jedoch ein Protagonist, der 
– nicht zuletzt dank der vielfältigen Anforderungen des Theaters – Rousseaus 
Disponibilität erreicht hat und bereit ist, sich selbsttätig am Gemeinwesen zu be-
teiligen.27 In der Publikation der Wanderjahre ein Vierteljahrhundert später spe-
zialisiert sich der Wilhelm des Nachfolgeromans, der nur wenig älter ist als der 
Wilhelm der Lehrjahre, hingegen auf einen Beruf; er wird Wundarzt.  

Auf eine (vor allem handwerkliche) Spezialisierung ist auch das Erziehungs-
programm der Provinz ausgerichtet: »[G]eprüft werden die Zöglinge auf Schritt 
und Tritt; dabei erkennt man, wo seine Natur eigentlich hinstrebt. [...] [W]eise 
Männer lassen den Knaben unter der Hand dasjenige finden, was ihm gemäß ist, 
sie verkürzen die Umwege, durch welche der Mensch von seiner Bestimmung 
[...] abirren mag.« Wilhelms im oberflächlichen Trubel des Theaters vertändelten 
Jahre gelten jetzt nicht mehr als ein Prozess der Selbstfindung. Einen solchen 
Irrweg soll es in der pädagogischen Provinz nicht geben. Dafür sorgen diese Prü-
fungen ›auf Schritt und Tritt‹ sowie eine versteckte Lenkung, welche dem Zög-
ling Eigenständigkeit beim Suchen und Finden seiner sogenannten ›Bestim-
mung‹ suggeriert. Den unverortbaren Ort der pädagogischen Provinz kennzeich-
net der Text wohl nicht zuletzt in diesem Sinne als »herrlich gegründeten Mittel-
punkt« (W 148), d.h. als einen Ort, an welchem der Zögling seinen eigenen inne-
ren Mittelpunkt zu finden und zu verfestigen lernt, statt sich in vielfältigen Ver-
suchen zu zersplittern und zu verlieren. Die Ausbildung zu einer Bestimmung 
wird daher mit dem Erlernen von Tugenden verbunden: Gehorsam, Unterord-
nung, Gemeinschaftsgeist, Geduld. Diese Tugenden werden über eine synkretis-
tisch zusammengestellte Religion charismatisiert und als Bestandteil einer um-
fassenden Weltordnung legitimiert.28 In diese Weltordnung sollen die Zöglinge 
sich aus eigenem Willen und selbsttätig eingliedern. 

Eine Absage an das Theater (als einer Bildungsanstalt) ist also schon im 
Verhältnis der Romane Wilhelm Meisters Wanderjahre und Wilhelm Meisters 

Lehrjahre angelegt: Den spielerischen Umweg der Erziehung und Selbstbildung 
über das Theater der Lehrjahre kann es in der pädagogischen Provinz nicht ge-
ben. Im Sinne von Pestalozzis Konzeption, die auch Immanuel Kant in seiner 

                                                             
27  Für die Verkomplizierung des in der Forschung gängigen Schemas vgl. Kapitel VII. 

28  Vgl. Franziska Schößler: Goethes Lehr- und Wanderjahre. Eine Kulturgeschichte der 

Moderne. Tübingen 2002, S. 331. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 43 

 

1803 erschienenen Vorlesung Über Pädagogik teilt, werden die Zöglinge nicht 
wie bei den Philantropinisten im Spiel erzogen, sondern durch Arbeit zur Arbeit 
angehalten.29 Wilhelms Umweg über das Spiel des Theaters soll sich in der päd-
agogischen Provinz für seinen Sohn Felix, das Kind von Wilhelms Liebe zum 
Theater, nicht wiederholen. Stattdessen soll Felix eine seinen Fähigkeiten ange-
messene spezialisierende Erziehung gemäß des berühmten Leitsatzes der Wan-

derjahre erhalten: »Mache ein Organ aus dir und erwarte, was für eine Stelle dir 
die Menschheit im allgemeinen Leben wohlmeinend zustehen werde.« (W 37) – 
Allerdings deutet die anfangs erwähnte, von der Erzählinstanz durchgeführte 
Verlegung dieser impliziten pädagogischen Abkehr vom Theater auf eine Thea-
terbühne bereits eine Verkomplizierung des Verhältnisses von Erziehung und 
Theater an.  

 
 

3.  NACHÄFFEN UND NACHAHMEN: 

STRUKTURPARALLELEN IN ERZIEHUNG UND ÄSTHETIK 
 
In beiden Ordnungen der Erziehung und Bildung, in der ganzheitlichen der Lehr-

jahre und der spezialisierten der Wanderjahre, findet sich eine für die in der 
Aufklärung entstehenden Erziehungs- und Bildungsdiskurse übergreifende Prob-
lematik. Immanuel Kant hat sie als das Paradox einer ›Erziehung zur Freiheit‹ 
pointiert: »Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange?«30 Wie die Zöglinge die 
angestrebte Selbsttätigkeit lehren, wo diese doch eben aus eigenem Antrieb und 
aus eigener Kraft selbsttätig sein sollen? Steht jeglicher pädagogischer Zwang 
seinem Ziel nicht insofern immer schon entgegen, als dass Erziehung von außen 
eingreift und somit dieser Eigenständigkeit zuwiderläuft? Auch und gerade, 
wenn von der Eigenständigkeit verlangt wird, sich wie in der pädagogischen 
Provinz aus freien Stücken dem Gemeinwesen einzugliedern und einer höheren 
Ordnung zu unterwerfen? Menschliche Naturanlagen wie Selbsttätigkeit, Ver-
nunft oder das je individuelle Talent für eine bestimmte Spezialisierung müssen, 
wenn die Erziehung sie freisetzen soll, bereits vorausgesetzt werden. In diesem 

                                                             
29  Vgl. Immanuel Kant: »Über Pädagogik«, in: Ders.: Werkausgabe. Band XII. Schriften 

zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Frankfurt a.M. 

1977, S. 691-761, hier: S. 729-733. Vgl. Fink: »Die Pädagogik und die Forderungen 

des Tages in ›Wilhelm Meisters Wanderjahren‹«, S. 273. 

30  Kant: »Über Pädagogik«, S. 711. Vgl. zur Paradoxie der Erziehung auch Michael 

Wimmer: Dekonstruktion und Erziehung. Studium zum Paradoxieproblem in der Pä-

dagogik. Bielefeld 2006, S. 35-46, S. 346-351, S. 375-380. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Sinne weisen etwa Nicolas Pethes und Eva Geulen darauf hin, dass der Erzie-
hungsprozess dann nicht mehr von der Hervorbringung, Implementierung, ja 
vielleicht sogar Konstruktion dieser menschlichen Naturanlage zu unterscheiden 
ist31 – ob eine solche nun aus Selbsttätigkeit besteht oder nicht. Wie also die 
Zöglinge der pädagogischen Provinz dazu veranlassen, ein ›Organ‹ im Sinne der 
Wanderjahre aus sich zu machen?  

Dieser Problematik der Subjektbildung wohnt, darauf hat Philippe Lacoue-
Labarthe aufmerksam gemacht, eine theatrale Dimension inne.32 Und diese thea-
trale Dimension lässt sich nicht auf die zunächst zeitspezifische Frage nach 
Selbsttätigkeit reduzieren. Traditionell operieren Bildung und Erziehung über die 
imitato bzw. Nachahmung von Modellen und Beispielen. Beim nachzuahmenden 
Modell des selbsttätigen Menschen, sei es das des ganzheitlichen der Lehrjahre 
oder des spezialisierten der Wanderjahre, verfängt sich eine solche Nachahmung 
eines Modells aber in einer Paradoxie: Wo es um eine Erziehung zur Selbsttätig-
keit geht, darf gerade keine Nachahmung stattfinden, damit die wirklich eigen-
ständige Selbsttätigkeit nicht zum Rollenspiel, d.h. zum bloßen Theater, ver-
kommt. Der Zögling muss in der Erziehung dazu gebracht werden, aus sich 
selbst heraus diese Selbsttätigkeit zu entwickeln. So erklärt Rousseau als Stich-
wortgeber der neuen Pädagogik zwar einen »esprit imitateur« des kleinen Kindes 
zur Produktivkraft einer frühen Phase der Erziehung: »Ich kann mir nichts vor-
stellen, wofür man nicht Kindern mit einigem Geschick, auch ohne Eitelkeit, 
Wetteifer und Eifersucht, Lust, ja sogar Neigung einflößen könnte. Ihre Lebhaf-
tigkeit, ihr Nachahmungstrieb [esprit imitateur, M.J.S.] genügen.« (E 285f.)33 
Und so sehen es in Nachfolge Rousseaus auch zahlreiche der deutschen Pädago-
gen: Joachim Heinrich Campe spricht in diesem Sinne vom »Nachahmungs-
trieb« als dem »ersten unter allen Trieben«34, mit dem der Erzieher zu arbeiten 
habe. Aber als allererstes muss in der Erziehung dieser Nachahmungstrieb von 
sich selbst weggelenkt werden. Aus dem immer bloß Fremdes wiederholenden 
Nachahmungstrieb muss eine Selbstidentität, muss ein je eigener Wille des Zög-

                                                             
31  Vgl. Geulen/Pethes: »Einleitung«, S. 8f.  

32  Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen. Typographien II. 

Basel/Wien 2003. 

33  »Je n’imagine rien dont, avec un peu d’adresse, on ne pût inspirer le goût, même la fu-

reur, aux enfants, sans vanité, sans émulation, sans jalousie. Leur vivacité, leur esprit 

imitateur, suffisent« (Jean-Jacques Rousseau: Émile, ou, De l’éducation. Paris 1969, 

S. 195). 

34  Joachim Heinrich Campe: Robinson der Jüngere. Zur angenehmen und nützlichen Un-

terhaltung für Kinder. Stuttgart 1981, S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 45 

 

lings entstehen. Der Nachahmungstrieb muss menschliche Selbsttätigkeit nach-
ahmen und sich derart von sich selbst, von der eigenen Nachträglichkeit, lösen.35 
Die Erziehung macht sich also die theatrale Veranlagung des Zöglings zur Imita-
tion des ihm Vorgegebenen zunutze, um den Zögling von eben dieser theatralen 
Veranlagung zu befreien. Diese Konstellation lässt in der Erziehung seit Rous-
seau Theaterinszenierungen ganz eigener Art entstehen: Rollenspiele und Ver-
suchsanordnungen, durch welche der Zögling in sich jene Selbsttätigkeit finden 
soll, die seinen Erziehern als Modell vorschwebt. Die eine theatrale Konstellati-
on weicht einer anderen: Aus der Nachahmung eines Vorbilds wird die Inszenie-
rung eines Experiments mit dem Zögling als Darsteller und dem Erzieher als be-
obachtendem oder teilnehmendem Regisseur.  

Kant hält, bevor es zu einer systematischen Erziehung der Menschheit zur 
Freiheit kommen kann, ein großangelegtes »Experiment«36 im Bereich der erzie-
herischen Praktiken für vonnöten, um die Mittel herauszuarbeiten, mit denen die 
Menschheit zur Freiheit statt zur de facto herrschenden Unmündigkeit geführt 
werden kann. Aber dieses Experiment geschieht immer in der Annahme, dass es 
keines mit offenem Ausgang ist, sondern das Angenommene hervorbringen 
wird. Kant und die anderen Aufklärer vertrauen darauf, dass dasjenige, was die 
Erziehung hervorrufen soll, schon als Potenz vorhanden ist, man es also bloß 
freizulegen braucht. Die von Rousseau proklamierte Perfektibilität des Men-
schen steht immer im Hintergrund. Was Rousseau mit dem Zögling Émile auf 
individueller Basis vorschwebt, erweitern die deutschen Pädagogen ins Groß-
formatige: Nicolas Pethes hat in einer großen Studie die pädagogischen Konzep-
te des europäischen 18. Jahrhunderts mit ihren experimentellen Anordnungen 
vor allem von Foucaults Konzept der Disziplinarmacht her analysiert. Dabei 
taucht die theatrale Dimension der Erziehungsproblematik im Hintergrund seines 
Arguments und des von ihm entfalteten Materials auf: Die Pädagogen des 18. 
Jahrhunderts imaginieren (und teilweise praktizieren sie) Erziehung als ein groß-
angelegtes Menschenexperiment. Durch permanente Observation bei ständiger 
Manipulation des Versuchsaufbaus werden laufend Daten erhoben. Diese Daten 
lassen sich wiederum dazu benutzen, den Versuchsaufbau so zu manipulieren, 
dass das Kind in die gewünschte Verhaltensweise hineingedrängt wird. Die Be-
obachtung der Kindernatur geht letztlich mit der Erzeugung einer angenomme-
nen oder gewünschten Norm einher.37  

                                                             
35  Vgl. Kapitel V.  

36  Kant: »Über Pädagogik«, S. 699f. 

37 Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 9-29. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Der erste Inhaber eines universitären Lehrstuhls für Pädagogik im deutsch-
sprachigen Raum, Ernst Christian Trapp, fordert 1780 in seinem Versuch einer 

Pädagogik:  
 
»Man gebe mehreren Kindern von einerlei Alter verschiedene Gegenstände, Spielzeug, 

Bücher, Modelle, Gemälde und lasse sie damit nach Belieben schalten und walten. Nun 

gebe man Acht auf die Verschiedenheit ihrer Äußerungen, Empfindungen, Handlungen, 

Erfindungen u.s.w. Man sehe, welche Gegenstände sich dieser, und welche sich der wählt, 

wie bald er ermüdet, wie lange er bei einem Gegenstande aushalten kann. Man zähle, wie 

viele und welche Ideen, Empfindungen und dadurch veranlasste Äußerungen und Hand-

lungen in einer gewissen Anzahl von Minuten und Sekunden in Kindern entstehen und 

zum Vorschein kommen«38.  

 
Durch Manipulation dieser Gegenstände kann nun auch das Verhalten der Zög-
linge manipuliert werden. Trapp versichert zwar, er habe sich an durchschnittli-
chen Kindern versucht und nur einen der allgemeinen menschlichen Ordnung 
angemessenen Zustand herstellen wollen. Dabei gibt Trapp jedoch (geradezu tri-
umphierend) zu, dass diese allgemeine Ordnung erst im Menschenversuch her-
gestellt wird: »Wer die Macht und die Gesetze der Ideenverbindung und Imagi-
nation kennt, der kann Neigungen einflößen, schwächen, verstärken, hinrichten 
und abkehren wohin und wovon er will; […] er kann [bis zu einem gewissen 
Grade] beliebige Fertigkeiten [...] des Willens hervorbringen«39.  

Wenig einschränkend klingt da die nachgeschobene Einschränkung: »aber 
alles doch nur bis zu einem gewissen Grad«40. Egoistische Neigungen sollen da-
bei, so Trapp, in dem Gemeinwesen angepasste Bedürfnisse verwandelt werden. 
Die Erziehung ist also erst in zweiter Linie eine zur Freiheit bzw. Freiheit ent-
puppt sich als die Fähigkeit, die von außen kommende Lenkung durch den Päda-
gogen zu internalisieren: »In gewissem Sinne kann man sagen, dass bei der Er-
ziehung alles auf die Lenkung und Regierung des menschlichen Willens ankom-

me«. Dies gilt auf zweierlei Art: Man muss »während der Erziehung Herr über 
den Willen der Jugend sein und ihn nach Belieben hinrichten und ablehren kön-
nen«. Aber gleichzeitig gilt es, »dass man den Zöglingen zu der Herrschaft über 

                                                             
38 Ernst Christian Trapp: Versuch einer Pädagogik. Unveränderter Nachdruck der 1. 

Ausgabe Berlin 1780. Mit Trapps Hallescher Antrittsvorlesung: Von der Nothwendig-

keit, Erziehen und Unterrichten als eine eigne Kunst zu studiren. Paderborn 1977, S. 

66. Vgl. zu Trapp insgesamt Pethes: Zöglinge der Natur, S. 224-234. 

39 Trapp: Versuch einer Pädagogik, S. 85.  

40 Ebd., S. 85.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 47 

 

ihren Willen verhelfe, welches [...] für das wesentliche Stück der Erziehung zu 
halten ist«41. Wie sich letzteres im Endeffekt von ersterem unterscheiden lassen 
soll, das problematisiert Trapp nicht. Polemisch gesprochen bringt diese Erzie-
hung erst in zweiter Linie Selbsttätigkeit hervor. Die scheinbare Selbsttätigkeit 
entpuppt sich vielmehr als die Internalisierung der von außen kommenden Len-
kung durch den Pädagogen.42  

Laut Trapps Kollegen Campe muss der Pädagoge dabei mit dem Nachah-
mungstrieb beginnen.43 Im Laufe der Erziehung zur Selbsttätigkeit muss er aber 
überspielen, dass hier ein imaginäres Modell nachgeahmt wird: Er muss das 
Theater überspielen. Sonst liefe die Selbstlenkung, mit welcher der Zögling sei-
nen Willen nach den Maßstäben der vom Erzieher implementierten Natur lenkt, 
Gefahr, ins Leere zu laufen. Sie wäre immer noch die frühkindliche, wenn nicht 
gar tierische Imitation statt der implementierten menschlichen Selbsttätigkeit. 
Bei Trapp findet sich dieser epistemologische Zusammenhang ex negativo und 
in einer moralischen Lebensweisheit verpackt aufgeschrieben: »Eine der wich-
tigsten Lehren für die Jugend ist diese, daß man […] am klügsten thue, das zu 
sein, was man scheinen will«, nämlich selbstverständlich »ehrlich«44. Dass das 
eigene ›Sein‹ in einem infiniten Regress möglicherweise erst durch das So-tun-
als-ob hergestellt werden könnte, lässt eine Formulierung wie diese offen.  

Die Problematik einer theatralen Erziehung ist von Platons politeia her be-
kannt, wo Mimesis als Nachahmung gefasst wird. Offensichtlich scheint die An-
spielung auf die politeia auch in der Spezialisierung der Ausbildung in der päda-
gogischen Provinz zu sein: ›Mache ein Organ aus dir!‹ Vieltuerei (polypragmo-

syne) gilt es auf alle Fälle zu vermeiden.45 Am Ideal einer in sich autarken Mik-
rogesellschaft, in der alle Rollen funktional zugeteilt sind, orientiert sich auch 
die Gruppe der ›Entsagenden‹, der Wilhelm und sein Sohn angehören und die für 
dieses Ideal nach Amerika auswandern will. Das lässt sich als Gegenentwurf zu 
einer sich in funktionale Subsysteme ausdifferenzierenden Gesellschaft lesen, in 
der die einzelnen Subjekte beim Wechseln von Funktionsbereich zu Funktions-
bereich verschiedene Rollen spielen müssen.46 Bekanntlich sind für Platon in 
seiner politeia die paradigmatischen Vieltuer, die Künstler und vor allem die 

                                                             
41 Ebd., S. 299.  

42 Vgl. Kapitel V. 

43 Vgl. ebd. 

44 Trapp: Versuch einer Pädagogik, S. 297.  

45 Vgl. Kapitel III. 

46  Vgl. Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1998, S. 743-

776. Vgl. Goffman: Wir alle spielen Theater. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

sich verstellenden Schauspieler, die vieles imitieren können, aber nichts selber 
vermögen. Mit den bekannten Folgen: Ein Gemeinwesen, das Künstler und 
Schauspieler zulässt, wird von innen wie von Parasiten zerfressen, wird instabil 
und zerfällt. Platon handelt dies an der Mimesis ab und gebraucht den Begriff 
meist im Sinne von bloß imitierender Nachahmung. Das platonische Paradox 
aber liegt darin, dass auch die kindliche Erziehung über die Instabilität der 
Nachahmung verläuft. Nachgeahmt werden sollen in der Erziehung nur stabile 
Vorbilder, nicht die flüchtigen und ins Extreme ausschlagenden Leidenschaften, 
die sich dem niederen und tierhaften Anteil der menschlichen Seele zugerechnet 
finden. Die instabile Mimesis ist somit durch Mimesis zum Verschwinden ge-
bracht, die Bedrohung durch Kunst und Schauspielerei verschwunden.47 An die-
se theaterfeindliche und doch dem Theater gleichzeitig so große Macht zuschrei-
bende Figur werden die mit Rousseaus Stimme sprechenden Pädagogen und die 
von ihnen bekämpften Phantasien des 18. Jahrhunderts anschließen, das Theater 
ließe sich von einer kulturelle Auflösung bringenden, zwielichten Institution in 
eine Bildungsanstalt umwandeln.48  

Die Problematik verschiebt sich bereits mit der aristotelischen Interpretation 
der Mimesis in der Poetik als eines ursprünglichen menschlichen Darstellungs-
vermögens, das nicht notwendig nachträglichen, sondern auch hervorbringenden 
Charakter hat. Aristoteles fasst Mimesis als die freudig ausgeübte Technik des 
Lernens und des Wissenserwerbs schlechthin. Und weil dies nicht nur für Kinder 
gilt, sondern eben auch für die Sphäre der theatralen Darstellung, bestimmt Aris-
toteles die Mimesis nicht als den im Somatischen verorteten und potentiell tieri-
schen Impuls, als den sie die Erzieher des 18. Jahrhunderts produktiv machen 
wie fürchten, sondern als Definitionsmerkmal des Menschlichen: Der schon 
Kindern eigene Nachahmungsdrang unterscheidet den Menschen von den Tie-
ren. Der berühmte Anfang vom vierten Abschnitt der aristotelischen Poetik sieht 
das Nachahmungsvermögen als »angeboren« und den Menschen »von Kindheit 
an« im Vergleich mit den Tieren »im besonderen Maß zur Nachahmung befä-
higt«49. Mit Mimesis und Theater steht neben der Erziehung also auch gleich der 
menschliche Status des Menschen auf dem Spiel.50 

                                                             
47  Vgl. Kapitel III. 

48  Vgl. Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit des Theaters, S. 167-261.  

49  Aristoteles: Poetik. Stuttgart 1982, S. 11. Für die von diesem Diktum ausgehende an-

thropologische Linie der Mimesis-Diskussion vgl. Gunter Gebauer/Christoph Wulf: 

Mimesis. Kultur – Kunst – Gesellschaft. Hamburg 1992, S. 81-88. 

50  Vgl. zu dieser Frage insgesamt Jacques Derrida: Das Tier, das ich also bin. Wien 

2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 49 

 

Die Frage nach dem unproduktiven Aspekt der Mimesis ist es gerade, über 
welche die Diskussion des 18. Jahrhunderts zwischen einer guten und einer 
schlechten Variante der Mimesis zu unterscheiden versucht. Diese Diskussion 
findet vor allem in ästhetischen Debatten angesichts der Transformation und 
Auflösung des imitatio et aemulatio-Paradigmas statt. Das Problem der gegen 
Ende des Jahrhunderts an die Stelle dieses Paradigmas tretenden Autonomie 
künstlerischer Produktivität bzw. des Kunstwerks verhält sich aber strukturäqui-
valent zum pädagogischen Problem der Selbsttätigkeit.51 

Zur imitatio gehört lange Zeit (etwa bei Scalinger und Robertello) die Di-
mension des describere als eines präzisen Wiederholens.52 Während im alten 
Wort »Nachäfern« auch die aemulatio als ein ›Nacheifern‹ mitschwingt, erhält 
die Wiederholungsdimension mit der Aufklärung als »Nachäffen«53 einen nega-
tiven Beigeschmack: Eine bei aller Virtuosität und Genauigkeit eher mechani-
sche Wiederholung scheint den Epistemologen der Aufklärung schlicht un-
durchdacht bzw. den späteren Theoretikern der Ästhetik unproduktiv und unkre-
ativ. Oft findet sich die Unterscheidung zwischen dem negativ konnotierten 
›Nachäffen‹, durch welches der Affe als das menschenähnliche, aber nie ganz 
menschliche Tier aufgerufen wird, und einem positiv konnotierten ›Nachahmen‹: 
so etwa bei Karl Philipp Moritz in seiner Schrift »Über die bildende Nachah-
mung des Schönen« von 1788, einem Gründungstext der klassizistischen Ästhe-
tik, dessen Argumentation Goethe in seinen theoretischen Schriften in vielen 
Strängen aufnehmen wird.54 Moritz entwickelt die Differenz von Nachäffen und 

                                                             
51  Eva Geulen sieht die neue Pädagogik des 18. Jahrhunderts rückblickend in der »Rolle 

der etwas ärmliche[n] Schwester einer Ästhetik […], deren massiven Bildungsansprü-

chen Pädagogik allenfalls sekundieren« kann (Geulen: »Erziehungsakte«, S. 629).  

52  Vgl. Thomas M. Greene: The Light in Troy. Imitation and Discovery in Renaissance 

Poetry. New Haven 1982, S. 28-80.  

53 Vgl. Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kritisches Wörterbuch der hochdeut-

schen Mundart. Band 3. Leipzig 1798, S. 363f.. Vgl. Friedrich Kluge: Etymologisches 

Wörterbuch der deutschen Sprache. Berlin/New York 1999, S. 579.  

54  Vgl. Karl Philipp Moritz: »Über die bildende Nachahmung des Schönen«, in: Ders.: 

Werke. Band 2. Popularphilosophie. Reisen. Ästhetische Theorie. Frankfurt a.M. 

1997, S. 958-991. Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: »Einfache Nachahmung der 

Natur, Manier, Stil«, in: Ders.: Goethe Werke. Band 12. Schriften zur Kunst, Schriften 

zur Literatur, Maximen und Reflexionen. München 1998, S. 30-34. Vgl. Johann Wolf-

gang von Goethe: »Über die bildende Nachahmung des Schönen, von Karl Philip Mo-

ritz. Braunschweig 1788«, in: Ders.: Goethe Werke. Band 11. Autobiographische 

Schriften III. München 1998, S. 534-541.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Nachahmung, indem er die antike Parallelführung von imitatio mit aemulatio ei-
nerseits aufnimmt, andererseits in seiner Neuausrichtung diese Begriffe aber ein-
ander entgegensetzt. Eine bloß wiederholende Imitation weist Moritz explizit 
dem »Schauspieler« auf dem Theater zu; dieser »äfft« andere eben nur »nach«55. 
Die produktive ›Nachahmung‹ eines Modells fasst Moritz hingegen als 
»[W]etteifern« und »[N]achstreben«56 im Sinne der antiken aemulatio. Das 
Nachahmen wetteifert in diesem Sinne aktivisch mit der Selbsttätigkeit, Freiheit 
und Originalität des jeweiligen Modells. Eine Nachahmung im Sinne von Moritz 
soll sich bereits von ihrer eigenen Nachträglichkeit befreit haben; diese Nach-
ahmung soll gar keine Nachahmung mehr sein. – In der Mimesis-Szene der Er-
ziehung wäre daher mit einer solchen Unterscheidung die Paradoxie einer ›Er-
ziehung zur Freiheit‹ nicht aufgelöst, sondern nur verschoben. Das Gelingen der 
Auflösung des fremdbestimmten Nachäffens ins selbsttätige Nachahmen wäre 
immer fraglich. Die Selbsttätigkeit der Zöglinge Rousseaus, Campes, Trapps 
oder auch der Zöglinge aus der pädagogischen Provinz bliebe zunächst Behaup-
tung. Ebenso gut könnte behauptet werden, dass die Zöglinge die Erziehungs-
modelle Rousseaus, Trapps bzw. die von Goethes Pädagogen nachäffen.  

Mit der Unterscheidung zwischen einer guten, aktiven Mimesis als Nachah-
mung und einer schlechten, passiven Mimesis als Nachäffen schreibt sich Moritz 
seinerseits in eine mächtige Tradition ein, die allerdings in keiner Weise so offen-
sichtlich ist wie die des imitatio et aemulatio-Paradigmas. In zahlreichen Veröf-
fentlichungen hat Philippe Lacoue-Labarthe die seit Platon gängige Entgegenset-
zung von guter und schlechter Mimesis entfaltet, dass es sich hier um mehr als um 
eine epistemologische Differenzierung handelt. Vielmehr inszenieren Subjektbil-
dungsdiskurse seit Platon einen Widerstreit zwischen der guten Nachahmung und 
der schlechten Nachahmung. Dabei wird die gute, aktive Nachahmung von der 
schlechten, passiven bedroht und muss sich ihrer entledigen. Den Künstlern, vor 
allem den Dichtern und Rhapsoden wird nicht nur der Zutritt zu Platons Gemein-
wesen der politeia verwehrt, weil sie bloß Nachahmungen zweiten Grades liefern, 
während doch die Realität bereits eine Nachahmung ersten Grades, nämlich der 
ewigen Ideen sei. Ausgegrenzt werden die Dichter, weil viele ihrer Stoffe der Ju-
gend instabile Vorbilder liefern: weil hier nicht Ausgeglichenheit, sondern Leiden-
schaftlichkeit zum Modell für die Zöglinge wird. Aus den vorhandenen Dichtun-
gen werden deshalb bei Platon die guten, stabilen Vorbilder aufbewahrt, die insta-
bilen, leidenschaftlichen mit den Dichtern aus dem idealen Gemeinwesen ver-

                                                             
55  Moritz: »Über die bildende Nachahmung des Schönen«, S. 958. Vgl. Kapitel VI.  

56 Ebd., S. 959. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 51 

 

bannt.57 Lacoue-Labarthe sieht hier nicht so sehr den Widerstreit zwischen Philo-
sophie und Literatur, sondern den zwischen einem guten und einem schlechten 
Theater, zwischen der guten Mimesis und der schlechten Mimesis. Die schlechte 
Nachahmung wird zum Sündebock, mit dem alle ihre gefährlichen Eigenschaften 
ausgetrieben werden. In der guten Nachahmung wird der gereinigte Sündebock 
dann zum Heiligen glorifiziert.58 Der prekäre Status, der einer Erziehung nach Mo-
dellen innewohnt, findet sich so überblendet. 

Lacoue-Labarthe rekonstruiert Spuren dieser Austreibung der schlechten 
Nachahmung durch die ganze Kulturgeschichte hindurch, insbesondere durch die 
Theoriegeschichte, so z.B. in der Aufwertung der Mimesis zu einer produktiven 
Weise der modellhaften Darstellung bei Aristoteles oder in der Gegenüberstel-
lung von Theorien des leidenschaftlichen und kühl kalkulierenden Schauspiel-
theoriens in Denis Diderots erst 1830 publizierten Essay von 1770 »Le Paradoxe 
sur le comédien«.59 Wo es der Erziehung seit dem 18. Jahrhundert um eine Bil-
dung zur Selbsttätigkeit geht, formuliert Lacaoue-Labarthe dieses Paradox in ei-
nen »double-bind« der Subjektbildung um: »[M]ach mich nach, um zu werden, 
der du bist!«60 Am kulturellen Ort Theater öffnet sich somit eine andere Szene, 
auf der traditionelle das Theater betreffende Diskurse mit traditionellen die Bil-
dung und Erziehung betreffende Diskurse miteinander verschmelzen: die Szene 
der Nachahmung eines Modells. Diese Szene ist insofern paradox, als dass sie 
eine Identität des Nachahmenden sichern soll, welche ihn von dem nachgeahm-
ten Modell unterscheidet. Ihr ›double-bind‹ macht die angestrebte Subjektbil-
dung auch stets unmöglich: Ohne Nachahmung gibt es keine Identität, mit Nach-
ahmung keine eigene, sondern bloß eine fremde Identität.  

                                                             
57  Vgl. Kapitel III. 

58  Vgl. Diderot: Das Paradox über den Schauspieler. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: 

»Typographie«, in: Sylviane Agacinski et al.: Mimesis des articulations. Paris 1975, 

S. 165-270. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Typography. Mimesis, Philosophy, Poli-

tics. Stanford 1998, S. 43-138. Vgl. für den Referenzpunkt von Lacoue-Labarthes Ar-

gument bezüglich der Mimesis Jacques Derrida: Dissemination. Wien 1995, S. 206-

213. Eine Pointe von Lacoue-Labarthes Einsatz liegt in Fortführung von Derridas Ar-

gumentation darin, die Sündenbocktheorie René Girards, in welcher der Sündenbock 

die entfesselte Mimesis domestizieren soll, auf sich selbst anzuwenden: Die schlechte 

Mimesis ist der Sündenbock, der nach seiner Vertreibung als gute Mimesis heiligge-

sprochen wird. Vgl. René Girard: Der Sündenbock. Zürich 1988, S. 23-37.  

59  Vgl. Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen, S. 11-34.  

60  Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst und 

die Politik. Stuttgart 1990, S. 120.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Wo Rousseau, Campe und andere versuchen, die Nachträglichkeit des kind-
lichen Nachahmungstriebs zu benutzen und ihn in Selbsttätigkeit umzuwandeln, 
da spielen auch sie strukturäquivalent zu Lacoue-Labarthes These von der dop-
pelten Mimesis Theater gegen Theater aus: Sie ersetzen das Theater der Nach-
ahmung durch ein anderes Theater: durch das versteckte Regietheater eines Er-
ziehungsexperiments. Offen muss jedoch stets bleiben, ob dieses Experiment ge-
lingt oder ob es nicht zuletzt dazu dient, eine theatrale Dimension der Erziehung 
wegzuinszenieren: die Instabilität und Nachträglichkeit des Nachäffens. Das 
Theater der Nachahmung zeigt sich hier als eine mögliche Bruchstelle dieser Er-
ziehung und muss daher um jeden Preis von einem Nachahmen als Nachäffen, 
das jetzt dieses nachäfft und gleich jenes, unterschieden werden. Nicht zuletzt 
deswegen schließen zahlreiche Konzepte von Erziehung an traditionelle Diskur-
se der Theaterfeindschaft an. Bei näherem Hinsehen wird sich jedoch zeigen, 
dass auch das Erziehungskonzept der Pädagogen in Goethes Provinz sich an der 
Problematik der Mimesis abarbeitet und von diesem her die polemisch ausgeru-
fene Distanz zur Sphäre des Theaters und des Theatralen begründet. 

 
 

4.  DIE REGULIERUNG DES NACHAHMUNGSTRIEBS  
IN DER PÄDAGOGISCHEN PROVINZ 

 
Die entsprechenden Passagen der Wanderjahre sind deswegen so bemerkens-
wert, weil sie die theatrale Bruchstelle des Erziehungsdiskurses in völliger Of-
fenheit ausstellen. Dies geschieht einige Kapitel, bevor die Austreibung des The-
aters proklamiert wird. Am Ende von Wilhelms ersten Besuch in der Provinz 
lässt der Text die Pädagogen unfreiwillig demonstrieren, inwieweit ihre Erzie-
hungsmethoden darauf angewiesen bleiben, sich stets von einem Theater der 
Imitation zu unterscheiden bzw. sich dieses Theaters zu entledigen. Und nur so 
scheint textintern gewährleistet zu sein, dass es sich hier um eine wirkliche Er-
ziehung und nicht um Theater handelt: Wilhelm interessiert sich beim Durchrei-
sen der Provinz für die »Mannigfaltigkeit an Farbe und Schnitt der Zöglingsklei-
dung«. In dieser manifestiert sich die Spezialisierung nach zu erlernenden 
Handwerken. Zusätzlich ist eine gewisse Individualität der Zöglinge indiziert, 
denn in keiner Untergruppe der Zöglinge tragen zwei ein völlig übereinstim-
mendes Kleidungsstück. Auch hierhinter steckt System: Die Pädagogen erklären 
dies als  

 
»ein Mittel […], die Gemüter der Knaben eigens zu erforschen. Wir lassen, bei sonstiger 

Strenge und Ordnung, in diesem Falle eine gewisse Willkür gelten. Innerhalb des Kreises 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 53 

 

unserer Vorräte an Tüchern und Verbrämungen dürfen die Zöglinge nach beliebiger Farbe 

greifen, so auch innerhalb einer mäßigen Beschränkung Form und Schnitt wählen; dies 

beobachten wir genau, denn an der Farbe läßt sich die Sinnesweise, an dem Schnitt die 

Lebensweise des Menschen erkennen.« (W 165f.) 

 
Hier evoziert der Text Trapps oben beschriebene Beobachtungsexperimente.61 
Während Trapp den die Pädagogik der Zeit lange bestimmenden ›Nachahmungs-
trieb‹ allerdings zugunsten des neuen zeitgenössischen Paradigmas der Einbil-
dungskraft verabschiedet,62 steht die Problematik der Mimesis im Zentrum der 
Textstelle. Die Pädagogen behaupten einerseits einen evidenten Zusammenhang 
zwischen der Wahl eines Kleidungsstücks, der jeweiligen inneren Natur des 
Zöglings und seiner für die Zukunft zu wählenden Spezialisierung: Das Modell, 
an dem er sich orientiert, lässt sich also rekonstruieren. Andererseits und gleich-
zeitig wird die Imitation von Modellen in dieser Beobachtung zum Problem. 
Rousseaus ›esprit imitateur‹ findet sich dabei als ›Nachahmungsgeist‹ beim Wort 
genommen:  

 
»Doch macht eine besondere Eigenheit der menschlichen Natur eine genauere Beurteilung 

gewissermaßen schwierig; es ist der Nachahmungsgeist, die Neigung, sich anzuschließen. 

Sehr selten, daß ein Zögling auf etwas fällt, was noch nicht dagewesen, meistens wählen 

sie etwas Bekanntes, was sie gerade vor sich sehen. Doch auch diese Betrachtung bleibt 

uns nicht unfruchtbar, durch solche Äußerlichkeiten treten sie zu dieser oder jener Partei, 

sie schließen sich da oder dort an, und so zeichnen sich allgemeinere Gesinnungen aus, 

wir erfahren, wo jeder sich hinneigt, welchem Beispiel er sich gleichstellt.« (W 166) 

 
Die einleitende Behauptung, aus der Wahl der Kleidung lasse sich die Individua-
lität des Zöglings ablesen, wird im selben Atemzug fast gänzlich zurückgenom-
men. Der Beobachter erfährt nämlich gar nichts über das eigentliche Innere des 
Zöglings, sondern bloß von einem Inneren zweiten Grades: von den Beispielen, 
die der Zögling nachahmt. In solcher Nachahmung droht dann aber jegliche In-
nerlichkeit und Selbstidentität verloren zu gehen, wie der Pädagoge weiter aus-
führt:  

 
»Nun hat man Fälle gesehen, wo die Gemüter sich ins Allgemeine neigten, wo eine Mode 

sich über alle verbreiten, jede Absonderung sich zur Einheit verlieren wollte. Einer sol-

chen Wendung suchen wir auf gelinde Weise Einhalt zu tun, wir lassen die Vorräte ausge-

                                                             
61  Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 312-314. 

62  Vgl. Kapitel V. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

hen; dieses und jenes Zeug, eine und die andere Verzierung ist nicht mehr zu haben; wir 

schieben etwas Neues, etwas Reizendes herein [...] und stellen so nach und nach ein 

Gleichgewicht her.«  

 
Dass sich die Pädagogen mit dem ›Reizenden‹ eben jener sinnlichen Stimulation 
bedienen, die in der später so ausführlich aufgerufenen theaterfeindlichen Tradi-
tion als so verwerflich am Theater gilt, bleibt hier unerwähnt. Stattdessen scheint 
der Zweck die Mittel zu heiligen: »Denn der Uniform sind wir durchaus abge-
neigt, sie verdeckt den Charakter und entzieht die Eigenheiten der Kinder, mehr 
als jede andere Verstellung, dem Blicke der Vorgesetzten.« (W 166) Hinzuzufü-
gen wäre wohl, dass die Uniformierung vor allem jener inneren Spezialisierung 
zuwider liefe, zu welcher in der Provinz doch schließlich erzogen werden soll.  

Diese Textpassage präsentiert nicht nur eine subtile, an Michel Foucaults 
Analysen von Disziplinarmacht und Gouvernementalität gemahnende Überwa-
chungstechnik.63 Hier zeigt sich nicht nur eine ungewöhnliche ökonomische 
Modernität, die geschickt Angebot und Nachfrage reguliert wie manipuliert.64 
Was hier in erster Linie reguliert und manipuliert wird, ist der theatrale ›Nach-
ahmungsgeist‹. Verhindert wird hier das Entstehen einer so undifferenzierten 
wie unbeständigen Menge, in der jede Spezialisierung und somit jede Herausbil-
dung einer distinkten Identität unmöglich wäre. Die beobachtete Wahl der Klei-
der soll im Sinne Trapps einen Blick vom Äußeren in das Innere der Kinder wer-
fen. Von diesem Blick ins Innere her soll wiederum die gefundene Selbstidenti-
tät des Zöglings weiter geformt und in Spezialisierung gelenkt werden. Jedoch 
droht stattdessen die Gefahr bloßer Äußerlichkeit: Der ›Nachahmungsgeist‹ be-
droht die zu findende Identität des Zöglings mit Selbstverlust, noch bevor sie 
sich konstituieren kann.  

Wie in vielen europäischen Diskursen seit dem 17. Jahrhundert ist das Feld 
der Mode hier mit dem des Theaters assoziiert65 – und sei es des Theaters als je-

                                                             
63  Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 315-317. Vgl. Ulrich Kinzel: Ethische Projekte. 

Literatur und Selbstgestaltung im Kontext des Regierungsdenkens. Humboldt, Goethe, 

Stifter, Rabe. Frankfurt a.M. 2000, S. 321-324. Vgl. Irmgard Egger: Diätik und Aske-

se. Zur Dialektik der Aufklärung in Goethes Romanen. München 2000, S. 68-70. 

64  Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der ›Pädagogischen Provinz‹«, S. 48. 

65  Vgl. Christian Huck: Fashioning Society, or, The Mode of Modernity: Observing 

Fashion in Eighteenth Century Britain. Würzburg 2010, S. 58-95. Vgl. paradigma-

tisch William Prynne: Histrio-Mastix: The Player’s Scourge, or Actor’s Tragedy. 

London 1632: »[M]anifest to all mens judgement, that effeminate mixt Dancing, Dic-

ing, Stage-playes, lasscivious Pictures, wanton Fashions, Face-painting, Health-

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 55 

 

nes gesellschaftlichen Ortes, an dem das Publikum sich und seine Kleidung zur 
Schau stellt. Prägend ist auch hier wieder Rousseau, der seinem fiktiven Zögling 
Émile gegenüber das Spektakel des gesellschaftlichen Lebens verdammt und 
modegemäße Kleidung als unbeholfene Verstellung geißelt.66 Die um das Thea-
ter kreisende Großstadtkultur beschreibt Rousseau als Neidkultur, in der jeder 
den Luxus des anderen erstrebt. Eine Mode breitet sich über die durch Neid ent-
fesselte Nachahmung aus. Rousseau verweist damit auf die immer wieder für das 
Phänomen Mode konstatierte Paradoxie, dass das Streben nach individueller 
Distinktion (durch modische Kleidung) zu Vermassung und Uniformierung 
(durch die Allgegenwart dieser Mode) führt.67 So geht die distinkte Identität der 
Einzelnen oder auch der gesellschaftlichen Gruppen verloren.  

Im deutschsprachigen Raum kommt der Modediskurs mangels großstädti-
scher Kultur zwar erst viel später auf als in England oder in Frankreich, aber in 
einem anonymen, weit zirkulierenden Pamphlet von 1771, »Über die Mode und 
deren Folgen«, finden sich bereits jene traditionellen Ängste bezüglich Identi-
tätsverlust und Uniformierung, die auch Goethes Pädagogen umtreiben.68 Auch 
Ernst Moritz Arndts Traktat »Über Sitte, Mode und Kleidertracht« von 1814 be-
schreibt die Mode einerseits mit nationalen Vokabeln als ein Phänomen franzö-
sischer Verweichlichung, andererseits explizit mit den Vokabeln, die in der päd-
agogischen Provinz der Welt des Theaters vorbehalten bleiben: Die Mode ist 
»flatterhaft«; sie ist eine »Spielerin und Tändlerin, […] Gauklerin und Täusche-
rin«69, welche in ihren Verkleidungen jedwede Identität bedroht und so die sittli-
che Ordnung zersetzt. 

Über das Medium Mode kann in der pädagogischen Provinz die vom Theater 
bzw. der Mimesis ausgehende Bedrohung des Identitätsverlusts artikuliert wer-
den; ebenfalls über das Medium Mode kann dieses Theater dann reguliert wer-
den: Die Mimesis wird in der Provinz mittels einer Inszenierung ökonomischer 
Knappheit bekämpft. Die Pädagogen offenbaren Wilhelm hier, dass sie mit ihren 

                                                                                                                                  
drinking, Long haire, Love-lockes, Periwigs, womens curling, pouldring and cutting 

their haire, Bone-fires, New-yeares-gifts, May-games, amorous Pastorals, lascivious 

effeminate Musicke, excessive laughter, luxurious disorderly Christmas-keeping, 

Mummeries [are all] wicked, unchristian things.« (S. **8v-***).  

66  Vgl. E 698. Vgl. Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 447. Vgl. 

Kapitel IV. 

67  Vgl. Huck: Fashioning Society, S. 98-130. 

68  Anonym: Über die Mode und deren Folgen. Frankfurt a.M./Leipzig 1771. 

69  Ernst Moritz Arndt: Ueber Sitte, Mode und Kleidertracht. Ein Wort aus der Zeit. 

Frankfurt a.M. 1814, S. 37f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Zöglingen Theater spielen. Sie wollen in der Beobachtung der Kleiderwahl 
Rückschlüsse auf ein Inneres ziehen, das es noch gar nicht gibt. Daher unterbin-
den sie das Theater des ›Nachahmungsgeists‹. Sie inszenieren künstlich eine 
Identität des Zöglings, die eine Basis für seine spätere Ausbildung zum speziali-
sierten Organ des Gemeinwesens liefert. Auf diese Weise markiert die pädagogi-
sche Provinz eine Theatralität der Erziehung und der Subjektbildung. Goethes 
Text stellt aus, was in den zeitgenössischen Diskursen über Erziehung und Bil-
dung oft nur implizit mitläuft oder ganz ausgeblendet wird: Dass eine Erziehung 
zur Selbsttätigkeit die eigene theatrale Verfasstheit überspielen, ausblenden oder 
weginszenieren muss, damit sie als Erziehung zu einem selbsttätigen Individuum 
Geltung beanspruchen kann. 

 
 

5.  DIE DEMONSTRATIVE AUSTREIBUNG DES THEATERS 

AUS DER PÄDAGOGISCHEN PROVINZ 
 
Die Passagen zur pädagogischen Provinz beschreiben auch stets Wilhelms Reak-
tionen und Nachfragen zum Geschauten. Anlässlich der Regulierung der Nach-
ahmung in der pädagogischen Provinz schneidet der Text Wilhelm aber das 
Wort ab. »Unter solchen und anderen Gesprächen gelangte Wilhelm an die 
Grenzen der Provinz« (W 166). Sein erster Besuch ist mit der Regulierung und 
Weginszenierung der theatralen Dimension von Erziehung beendet, ohne dass 
das Theater als solches benannt worden wäre. Bei Wilhelms zweitem Besuch er-
fährt er stattdessen von der expliziten und kompromisslosen Austreibung des 
Theaters: Ausführlich wird Wilhelm hier nicht nur Zeuge der in der Provinz 
schwerpunktmäßig betriebenen Handwerksausbildung, sondern auch einer 
Kunsterziehung, die den Fokus aber ebenfalls auf handwerkliche Herstellung 
und natürlich erneut auf Spezialisierung legt.70 Auch »[h]ier«, heißt es, »wird 

                                                             
70  Die Wanderjahre lassen das spezifische Verhältnis des Auswandererbundes zur päda-

gogischen Provinz im Unklaren. Einmal ist nebenher die Rede davon, man wolle aus 

der Provinz »tüchtige Künstler, nur sehr wenige« (W 242) rekrutieren. Was damit ge-

nau gemeint ist, wird allerdings nicht deutlich. Verschiedene Protagonisten des Aus-

wandererbundes weiten die Definition von Kunst nämlich aus: »[D]ie Handwerke sol-

len [...] für Künste erklärt und durch die Bezeichnung ›strenge Künste‹ von den ›frei-

en‹ entschieden getrennt und abgesondert« (W 411) werden. Die Freiheit der her-

kömmlichen (hier zunächst der bildenden) Künste ist dabei abwertend gemeint: Die 

freien Künste sind die nutzlosen. Ob sie gelingen oder nicht, gut oder schlecht ge-

macht sind, das bleibt »gleichgültig«: »[D]ie strenge Kunst [muß] der freien zum 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 57 

 

[...] nichts der Willkür des Lernenden überlassen«. Erlernt und eingeübt werden 
strenge Gesetze, des Gesangs, der Instrumentalmusik, der Malerei und der Bild-
hauerei. Die das Ende des 18. Jahrhunderts prägende Figur des von der Natur 
begabten »Genies« wird dabei radikal uminterpretiert. »Mit dem Genie haben 
wir am liebsten zu tun, denn [...] [e]s begreift, dass Kunst eben darum Kunst 
heißt, weil sie nicht Natur ist« (W 250): Das Genie ist demnach ein solches, weil 
es sich sofort und von alleine in die handwerkliche Ausführung der Künste fin-
det. 

Ausgebildet werden, so beobachtet Wilhelm es in verschiedenen Unterpro-
vinzen, professionelle Instrumentalmusiker und bildende Künstler, aber auch 
Dichter, nämlich Lyriker und Epiker. Jedoch fehlen Drama und Theater in der 
Reihe der in der pädagogischen Provinz gelehrten Künste. Für die Produktion 
dramatischer Literatur gibt es ebenso wenig die ansonsten vorherrschende hand-
werkliche Ausbildung wie etwa für die Schauspielkunst. Wilhelms Nachfrage an 
seine Reiseführer liegt bereits von der mit dem Theater verwobenen Geschichte 
des Wilhelm Meister-Stoffs her auf der Hand: Er stellt nicht nur um der lieben, 
gerade kennengelernten Ordnung willen die Frage nach dem dritten Teil der tra-
ditionellen poetischen Trinität von Lyrik, Epik und Drama, sondern auch um der 
eigenen Vergangenheit willen, aus der ja schließlich auch der Zögling Felix her-
vorgegangen ist. Wo befindet sich in der pädagogischen Provinz also der Ort der 
»dramatische[n] Poesie« (W 256) und der mit ihr verbundenen Theaterkunst? 
Die Antwort der Pädagogen fällt so barsch wie eindeutig aus: Eine solche Aus-
bildungsstätte fehlt in der pädagogischen Provinz gänzlich. Zum einen aus rein 
pragmatischen Umständen: Das Theater bedarf eines passiven und bloß schau-
enden Publikums, das nicht existiert, wo in der pädagogischen Provinz jeder 
Zögling sich zur individuellen Tätigkeit ausbildet. »Das Drama setzt eine müßi-

                                                                                                                                  
Muster dienen und sie zu beschämen trachten.« Die ehemaligen Handwerke sind als 

die strengen Künste also jetzt Bildhauerei, Malerei, Musik oder Literatur vorgeordnet. 

Entscheidend ist auch hier die Spezialisierung: »Wer sich einer strengen Kunst ergibt, 

muß sich ihr für’s Leben widmen.« (W 412) Das gelernte Handwerk wird zum Organ, 

durch das die einzelnen sich im Gemeinwesen nützlich machen und dieses Gemein-

wesen so erst hervorbringen. Dabei fallen die Standesgrenzen: Wilhelm, der Bürgerli-

che, wird Wundarzt, ein noch wenig angesehener Beruf, den meist Barbiere als Ne-

bentätigkeit ausüben. Montan, einer der dem adeligen Milieu (wenn auch als ›natürli-

cher Sohn‹ entstammender) Wortführer der Auswanderer, spezialisiert sich im Berg-

bau und seinen Techniken. Nicht nur werden also die bis dahin niederen Stände und 

Tätigkeiten aktiv in dieses neue Gemeinwesen einbezogen; als Handwerker soll der 

Arbeiter in seinen Mittelpunkt treten. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

ge Menge, vielleicht gar einen Pöbel voraus, dergleichen sich bei uns nicht fin-
det«. Denn alle Mitglieder der pädagogischen Provinz, Erzieher wie Zöglinge, 
üben sich in Tätigkeiten. Jedes ist ein auf sein Gebiet spezialisiertes Individuum. 
Bei einer müßigen Menge handelt es sich um jenen unordentlich auftretenden 
und Unordnung produzierenden »Pöbel« (W 256), den die Pädagogen gleich bei 
Erscheinen aus der Provinz abtransportieren wollen.  

In einem zweiten Schritt der Erläuterung wird der Einwand gegen die »Gau-
kelei« um diverse Argumente aus dem Traditionsbestand der Theaterfeindlich-
keit erweitert: »Wer unter unseren Zöglingen sollte sich leicht entschließen, mit 
erlogener Heiterkeit oder geheucheltem Schmerz ein unwahres, dem Augenblick 
nicht angehöriges Gefühl in der Masse zu erregen, um dadurch ein immer mißli-
ches Gefallen abwechselnd hervorzubringen?« (W 256f.) Als Problem des Thea-
ters wird zunächst in christlicher Tradition schlicht die Falschheit des Sich-
Verstellens benannt:71 »Solche Gaukelei fanden wir durchaus gefährlich und 
konnten sie mit unserem ernsten Zweck nicht vereinen.« (W 257) Dieser Vorbe-
halt steht in seiner säkularisierten Variante in der Tradition Rousseaus und seiner 
Forderung nach einer Erziehung zur Aufrichtigkeit, zur Übereinstimmung von 
innerem Zustand und Darstellung nach außen. Eine klare Absage ergeht an die 
Tradition der höfischen Erziehung, welche noch die Fähigkeit zum Rollenspiel 
und zum Vortäuschen von Regungen predigt und so zur Teilhabe an den Zere-
monien wie an den Intrigen der höfischen Existenz befähigen soll. Überhaupt 
findet sich bei den Pädagogen Rousseaus Vorbehalt gegen das Theater fast wört-
lich rezitiert.72 1758 legt Rousseau im Lettre à d’Alembert sur les spectacles Pla-
tons Argumente gegen die Gefährlichkeit der Mimesis neu auf, kombiniert sie 
mit der calvinistischen Theaterfeindschaft und integriert beide in seine Kultur-
theorie. Rousseau unterschlägt in seinem Pamphlet die Rolle der Mimesis in der 
Erziehung und attackiert das Theater als einen gesellschaftlichen Ort: Das Thea-
ter biete eine »Belustigung für Müßiggänger«, verführe so zur Passivität und 
kann eine Stadt tätiger Bürger bloß korrumpieren. Durch die inhärente Falschheit 
des Theaters drohen die örtlichen Sitten zu verfallen: »Was ist das Talent des 

                                                             
71  Vgl. Quintus Septimius Tertullianus: De spectaculis/Über die Spiele. Stuttgart 1988, 

S. 7-13. Im deutschsprachigen Raum finden sich die entsprechenden Argumente im 

ersten Hamburgischen Theaterstreit nicht nur aufgenommen, sondern teilweise direkt 

zitiert. Vgl. Anton Reiser: Theatromania, Oder Die Wercke Der Finsterniß: In denen 

öffentlichen Schau-Spielen von den alten Kirchen-Vätern verdammet. Nissen/Ratze-

burg 1681. Vgl. Kapitel VI. 

72  Vgl. Kurt Jahn: »Zu den Wanderjahren«, in: Goethe-Jahrbuch 26 (1905), S. 275-278, 

hier: S. 277. Vgl. Kapitel IV.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 59 

 

Schauspielers? Die Kunst, sich zu verstellen, einen anderen als den eigenen Cha-
rakter anzunehmen, [...] kaltblütig sich zu erregen, etwas anderes zu sagen, als 
man denkt«73: Das Theater stellt in Rousseaus Sinne letztlich die institutionali-
sierte Verirrung der von der Erziehung freizusetzenden menschlichen Natur dar.  

Für die Pädagogen der Provinz ist ein Auftauchen von dem Theater zuzu-
rechnenden Eigenschaften allerdings trotz aller erzieherischer Bemühungen un-
vermeidlich: Da es nicht das Ziel der pädagogischen Provinz ist, eine handwerk-
liche Ausbildung aufzupfropfen, sondern die Naturanlagen der Zöglinge zu ei-
nem ihnen gemäßen Handwerk zu entwickeln, zeigen sich durchaus immer wie-
der theatrale Talente. Diese gilt es zwar, wie den ›Pöbel‹, so schnell als möglich 
aus der Provinz zu entfernen; hier werden die Pädagogen aber trotzdem ihrer 
Verantwortung gerecht:  
 

»Da es unser höchster und heiligster Grundsatz ist, keine Anlage, kein Talent zu mißlei-

ten, so dürfen wir uns nicht verbergen, dass unter so großer Anzahl sich eine mimische 

Naturgabe auch wohl entschieden hervortue; diese zeigt sich aber in unwiderstehlicher 

Lust des Nachäffens fremder Charaktere, Gestalten, Bewegung, Sprache. Diese fördern 

wir zwar nicht, beobachten aber den Zögling genau, und bleibt er seiner Natur durchaus 

getreu, so haben wir uns mit großen Theatern aller Nationen in Verbindung gesetzt und 

senden einen bewährt Fähigen sogleich dorthin, damit er, wie die Ente auf dem Teiche, so 

auf den Brettern seinem künftigen Lebensgewackel und -geschnatter eiligst entgegengelei-

tet werde.« (W 257f.)  

 
Einerseits nimmt der ›Nachahmungsgeist‹, der bei Wilhelms letzten Besuch 
noch jedem Zögling zugestanden wurde, das ›Nachäffen‹ vorweg, für das die 
Schauspieltalente aus der pädagogischen Provinz verbannt werden. Andererseits 
setzt die pädagogische Programmatik auch für die unerwünschte Spezialisierung 
zum Schauspieler auf Qualität: Die aus der Provinz entfernten Talente gelangen 
nur an die besten Theater. Am Prinzip der Spezialisierung wird festgehalten, 
auch wenn es sich hier um eine gefährliche Spezialisierung handelt, denn die 
Schauspielerei zeigt den Menschen in einem tierhaften Modus: Seine hervorra-
gende Qualität ist, mit dem im Sinne von Moritz abwertenden Wort, das ›Nach-
äffen‹ des Fremden statt die Übung im Eigenen. Seine Tätigkeit ist mit Verweis 
auf ein anderes wenig edles Tier die einer Ente, die auf ihrem Teich zwar in ih-
rem speziellen Element sein mag; der Teich ist in seiner Beschränkung aber 
nicht die große weite Welt, von der die ›großen Theater aller Nationen‹ einige 
Sätze zuvor noch künden. Die auf dem Teich bzw. den Bühnenbrettern vollzo-

                                                             
73  Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 414. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

gene Tätigkeit ist erstens unbedeutend: Es handelt sich bloß um Gewackel und 
Geschnatter. Zweitens ist sie völlig uneindeutig und läuft damit jeglicher selbst-
tätigen Spezialisierung zuwider: ›Gewackel‹ ist keine zielgerichtete Bewegung, 
›Geschnatter‹ keine bedeutende Sprache, auch wenn beide nachgeäfft werden:74 
Bei der Spezialisierung des Schauspielers handelt es sich in diesem Sinne über-
haupt nicht um eine Selbsttätigkeit.  

Entsprechend zeigt ein dritter Schritt, dass der Hauptvorwurf der Pädagogen 
an das Theater nicht unbedingt (mit dem zitierten Rousseau) in seiner Unehr-
lichkeit besteht, sondern in seinem »zweideutigen Ursprung«, wie Wilhelms Be-
gleiter es nennt. Dies lässt sich mindestens doppelt bzw. ›zweideutig‹ lesen: Am 
Anfang des Theaters steht demnach nicht bloß die Kunst, sondern auch die Täu-
schung, die der ›Gaukelei‹ innewohnt. Aber wie bezüglich des Geschnatters und 
Gewackels des Schauspielers liegt das Problem der Zweideutigkeit auch darin, 
dass auf dem Theater die Spezialisierung nicht eindeutig zugeordnet werden 
kann. Das Theater ist der Ort der Vermischung, ohne dass die Künste noch 
wechselseitig ihre Eigenart behielten. Instrumentalmusik und bildende Künste 
etwa werden in der Provinz um ihrer selbst willen gelernt. Ihre Verwendung im 
Kontext des Theaters ist nicht vorgesehen. Wilhelms Begleiter variiert dafür das 
neutestamentarische Gleichnis vom verlorenen Sohn: »Die sämtlichen Künste 
kommen mir vor wie Geschwister, deren die meisten zu guter Wirtschaft geneigt 
wären, eins aber, leicht gesinnt, Hab und Gut der gesamten Familie sich zuzu-
eignen und zu verzehren Lust hätte. Das Theater ist in diesem Falle, es hat einen 
zweideutigen Ursprung« (W 257). Im anzitierten Gleichnis verprasst der eine 
Sohn sein Erbteil und wird in einer Art Auferstehung trotzdem wieder festlich 
aufgenommen: »[D]u solltest aber fröhlich und gutes Muths seyn; denn dieser 
dein Bruder war todt und ist wieder lebendig geworden«75. In der Version der 
Pädagogen greift das Theater von vornherein auf das ›Hab und Gut‹ der anderen 
über, so dass das die festliche Aufnahme aus der Bibel nur wie die Fortsetzung 
des Verprassens des eigenen Vermögens erscheint. Denn das Theater besitzt die-
ses eigene Vermögen gar nicht, sondern lebt in seiner Plurimedialität von An-

                                                             
74  Allerdings erweisen die Pädagogen indirekt auch dem Ahnherrn des Theaters, Diony-

sos, Reverenz, denn bei der Ente handelt es sich um ein dionysisches Tier. Vgl. Han-

nelore Schlaffer: Wilhelm Meister. Das Ende der Kunst und die Wiederkehr des My-

thos. Stuttgart 1980, S. 143f. 

75 Lukas 15, 32: Haffmans, Peter/Haffmans, Gerd (Hg.): Das Neue Testament. Vierspra-

chig. Archetypum Greacum. Vulgata Latina. Das Neue Testament nach der Überset-

zung von Martin Luther. The New Testament in the Translation of the King James Bi-

ble. Berlin/Zürich 2011, S. 311.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 61 

 

fang an von dem Vermögen der anderen: Das Theater, vor dem die Pädagogen 
sich fürchten, fügt sich in keine Ordnung der Spezialisierung. Es ist daher von 
Anfang an ›zweideutig‹ und kann nur als übergriffig, ausschweifend und parasi-
tär wahrgenommen werden – genau wie der ›Nachahmungsgeist‹, den die Päda-
gogen bei der Kleiderwahl regulieren.  

Die plurimediale Vereinigung aller anderen Künste im Theater ist nicht zu-
letzt, was Hegel dazu veranlasst, in seiner in der Entstehungszeit der Wanderjah-

re gehaltenen Berliner Ästhetik-Vorlesung das in der Theateraufführung versinn-
lichte Drama an die Spitze der Künste zu stellen.76 Ohne dieses Hauptaugenmerk 
auf den Dramentext verfolgt Wilhelm eine ähnliche Verteidigungsstrategie: 
»Man sagt aber doch, versetzte Wilhelm, diese weit um sich greifende Kunst be-
fördere die übrigen sämtlich.« Nicht so in der pädagogischen Provinz; die Viel-
falt der sich auf dem Theater versammelnden Künste wird hier gerade zum Prob-
lem.  
 
»›Keineswegs‹, erwidert man, ›sie bedient sich der übrigen, aber verdirbt sie. Ich verdenke 

dem Schauspieler nicht, wenn er sich zu dem Maler gesellt; der Maler jedoch ist in solcher 

Gesellschaft verloren.  

Gewissenlos wird der Schauspieler, was ihm Kunst und Leben darbietet zu seinen flüchti-

gen Zwecken verbrauchen [...]‹« (W 257).  
 
Ein weiteres Argument tritt hier zu Müßiggang, Falschheit und Vermischung 
hinzu: das Transitorische des Theaterereignisses. Aus einer vergänglichen Kunst 
kann, so das implizite Argument, nicht der in sich ruhende, bei seiner Speziali-
sierung bleibende Handwerkerkünstler entstehen, den die Provinz ausbildet. 
Ebenso wenig wie durch Verstellung oder durch Vermischung. 

Beim Theater handelt es sich also nicht um ein spezielles Element unter vie-
len, das ausgesondert und der pädagogischen Provinz verwiesen wird. Das Thea-
ter ist schlechthin die Bedrohung der Unterscheidung und Spezialisierung; es 
stellt die Ordnung als solche infrage. In diesem Sinne ist hier nicht nur von Ver-
bot, Verbannung oder Vertreibung zu sprechen, sondern von einer Austreibung 
des Theaters: Die Ordnung der pädagogischen Provinz kann bloß insofern Be-
stand haben, als dass sie sich vom Theater gereinigt hat. Sie muss den ›Nachah-
mungsgeist‹ am Anfang der Erziehung mit theatralen Mitteln verschleiern und 
seine Wiederkehr mit allen Mitteln verhindern. D.h. sie muss das Theater be-
kämpfen, wo es sich zeigt. In der explizit gemachten Austreibung des Theaters, 

                                                             
76  Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik III, in: Ders.: 

Werke. Band 15. Frankfurt a.M. 1986, S. 504-519. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

anlässlich derer die sonst so gesetzten Pädagogen plötzlich ins Vulgäre ausfal-
len,77 steckt auch ein gutes Stück Theaterdonner: Dieser offene Kampf gegen das 
Theater überspielt, dass bereits am Anfang der Erziehung, mit der Kleidungs-
wahl, ein versteckter Kampf gegen das Theater stattgefunden hat – ganz ähnlich 
wie in Platons politeia, wo die Mimesis auch zweimal, am Anfang und am Ende, 
auftaucht: einmal in Buch II und III um reguliert und produktiv gemacht, einmal 
in Buch X um verworfen zu werden.78 Unter dem Vorwand des Theaterverbots 
können dann die von den Pädagogen implementierten individuellen Rollen umso 
besser gespielt werden: eben nicht als Rollen, sondern als Identitäten.  

 
 

6.  DAS VERSCHLEIERTE THEATER  
IN DER PÄDAGOGISCHEN PROVINZ:  
FESTE, RITUALE, RELIGION 

 
Die in der pädagogischen Provinz situierten Passagen der Wanderjahre inszenie-
ren ein doppeltes Theater. Das schlechte Theater wird hier dem Theater im ei-
gentlichen Sinne und der kulturellen Institution Theater zugeordnet (Nachäffen, 
Gaukelei, Unbeständigkeit). Das gute Theater, das Theater der anerzogenen 
Selbstidentität, darf daher nicht Theater heißen. Stattdessen werden in der päda-
gogischen Provinz ständig Feste gefeiert: Erntefeste, religiöse Feste, Feste für 
die abgehenden und ankommenden Schüler, Feste zum Vorstellen der Ergebnis-
se der Künstlerschulen usw. Anzitiert ist damit erneut Rousseau, der dem 
schlechten Theater der Großstadt, der Prunksucht, der Mode, des verkommenen 
Adels und des müßigen Pöbels ein gutes Theater entgegensetzt: ein gemeinsa-
mes Fest der Bürgerinnen und Bürger bei dem niemand passiv zuschauend 
bleibt, sondern alle gleichermaßen aktiv Teilnehmende sind.79 Gleich im An-
schluss an die lautstark proklamierte Austreibung des Theaters wird Wilhelm 
»zu einem Bergfest« der Berg- und Minenlehrlinge der Provinz »eingeladen« 
(W 259). Alle Beteiligten sind selbsttätige, spezialisierte Individuen, also kein 
›zweifelhaftes Gelichter‹: »Alle Gäste [...] waren vom Handwerk« (W 260). Und 
ohne dass die Pädagogen, die Wilhelmfigur oder der Redakteur den Widerspruch 
erwähnenswert fänden, darf hier nun auch, bloß eine Textseite nach seiner Aus-
treibung, Theater gespielt werden: »Mimische Darstellungen, und was nur einen 
solchen Moment der Menge erheitern kann, vereinigte sich, um eine frohe Auf-

                                                             
77  Vgl. Schlaffer: Wilhelm Meister, S. 142f. 

78  Vgl. Kapitel III. 

79  Vgl. Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 462. Vgl. Kapitel IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 63 

 

merksamkeit zugleich zu spannen und zu befriedigen.« (W 260) – Vom ›Nachäf-
fen‹ des Fremden ist hingegen nicht die Rede, auch nicht von der Gaukelei oder 
der Vortäuschung falscher Leidenschaften. Die ›mimischen Darstellungen‹ stel-
len kein eigenes Handwerk dar. Sie sind ein festlicher Zeitvertreib für die Ver-
sammlung von spezialisierten in sich gefestigten Individuen. 

Das Fest ist deutlich als Erholung von der Arbeit gekennzeichnet. Ihm 
kommt daher nicht die Gefahr zu, das ganze System der spezialisierten Erzie-
hung aus der Bahn zu werfen. Die Spezialisierung ist nicht bloß Mittel zum 
Zweck, wie Wilhelm schon bei seinem ersten Besuch mitgeteilt wird; sie ist auch 
das Mittel, mit dem in der pädagogischen Provinz den Zöglingen überhaupt erst 
die Differenz zwischen Bedeutsamkeit und Nichtbedeutsamkeit anerzogen wird. 
Angesichts einer Einweisung Wilhelms in die synkretistische Religion, die in der 
pädagogischen Provinz gelehrt wird, heißt es: »Wir sondern [...] bei jedem Un-
terricht […] sehr gerne, was nur möglich zu sondern ist; denn dadurch allein 
kann der Begriff des Bedeutenden bei der Jugend entspringen.« (W 163) Dies 
bezieht sich erst in zweiter Linie auf die strenge Unterscheidung von Musik, bil-
dender Kunst und Dichtung. Im Zentrum der Erziehung steht nämlich eine quasi-
religiöse Unterweisung, welche all die erlernten Tugenden (Gehorsam, Unter-
ordnung, Gemeinschaftsgeist, Geduld) als Teil einer Weltordnung legitimieren 
soll. Inhalt dieser Religion ist eine dreifache Ehrfurcht (vor der Autorität, vor 
den Gaben der Natur und vor den Mitmenschen). Diese wird durch ein Grußsys-
tem erlernt, mit dem die Zöglinge der Provinz ihren Erziehern Respekt erwei-
sen.80  

Die Bedeutsamkeit des Systems wird den Zöglingen vermittelt, indem die 
Bedeutung des Rituals zum »Geheimnis« erklärt wird. »Außerdem hat das Ge-
heimnis sehr große Vorteile: denn wenn man dem Menschen immer gleich sagt, 
worauf alles ankommt, so denkt er, es sei nichts dahinter. Gewissen Geheimnis-
sen, und wenn sie offenbar wären, muß man durch Verhüllen und Schweigen 
Achtung erweisen« (W 150f). In diesem Sinne werden die Zöglinge in der Pro-
vinz stufenweise in deren religiöse Lehre initiiert, ohne dass es auf die Inhalte 
der Initiation ankäme: Das Mitgeteilte gilt es, »für sich zu behalten und zu he-
gen, was man ihm als Bescheid zu erteilen für gut findet; sie dürfen weder mit 
Fremden noch unter einander selbst darüber schwatzen, und so modifiziert sich 
die Leere hundertfältig.« (W 150) Das heißt: Der Inhalt der Lehre scheint letzt-

                                                             
80  Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der ›Pädagogischen Provinz‹«, S. 42f. Vgl. Wolf-

Ulrich Klünker: Goethes Idee der Erziehung zur Ehrfurcht – die Pädagogische Pro-

vinz in dem Roman »Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden«. Göttin-

gen 1988. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

lich völlig unbedeutend.81 Vielmehr geht es darum, dass überhaupt etwas ver-
hüllt bleibt und dass überhaupt etwas abgesondert wird. Nur vordergründig soll 
wie in Rousseaus Theaterfeindlichkeit die Verhüllung des Geheimnisses ganz 
entgegengesetzt zum theatralen Spiel mit den Hüllen funktionieren: nämlich 
nicht als Verderben, sondern als Förderung von »Scham und gute[n] Sitten« (W 
151). Bei diesem ›Geheimnis‹ geht es primär um das Prinzip der Absonderung 
und Spezialisierung selbst, um das herum die ganze pädagogische Provinz orga-
nisiert ist. In der Mitte sämtlicher Spezialisierungen steht der willkürliche 
Schnitt, der das eine zum Geheimnis, das andere zum Bekannten erklärt. So ent-
steht die Bedeutung der Unterschiede und Spezialbereiche der pädagogischen 
Provinz. So entsteht überhaupt erst, wie die Pädagogen es ausdrücken, ›der Be-
griff der Bedeutung bei der Jugend‹. Das heißt aber, dass auch im Zentrum der 
pädagogischen Provinz ein kulturelles Theater zuhause ist. Die ganze Ordnung 
der pädagogischen Provinz basiert auf einem willkürlichen Schauspiel, auf einer 
›Verhüllung‹. Und dieses Theater fungiert als das Spiegelbild desjenigen, wel-
ches später bei Wilhelms zweiten Besuch als grelle Karikatur beschrieben wird: 
Dieses Theater soll keine falsche äußerliche Erscheinung sein, kein Nachäffen 
von Fremdem, kein zweideutiges Gewackel und Geschnatter. Die Verhüllung 
des Geheimnisses soll Innerlichkeit und das Eigene erzeugen und damit erst die 
Eindeutigkeit, um die es in der pädagogischen Provinz geht. Doch damit basiert 
die gelehrte ›Bedeutung‹ auf einer Inszenierung, die der ›Gaukelei‹ des Theaters 
gefährlich nahe kommt.  

Fast sprechen es die Pädagogen offen aus: Die synkretistische, aus Judentum, 
Christentum und Vernunftkult zusammengestellte Religion, in deren Vorhallen 
Wilhelm bei seinem ersten Besuch eingeführt wird, hat ihr verborgenes Zentrum 
im »Heiligtum des Schmerzes«, einer Abbildung des Martyriums Jesu. Dieses 
Zentrum soll dem Erziehungsberechtigten Wilhelm bis zum »allgemeine[n] 
Fest«, ein Jahr darauf, verborgen bleiben. Auch für den Gast wird hier ›Bedeut-
samkeit‹ hergestellt. Wilhelms Nachfrage, inwieweit das Martyrium Jesu denn 
als »Musterbild« und »Vorbild« und also einer auf Nachahmung ausgerichteten 
Erziehung diene, wird abschlägig beschieden. Das Leiden Jesu, von dem jeder-
mann in der Bibel lesen kann, sei natürlich »kein Geheimnis«, »aber wir ziehen 
einen Schleier über diese Leiden, eben weil wir sie so hoch verehren«. Ein an-
schließender Vorwurf, der das spätere theaterfeindliche Vokabular vorweg-
nimmt, richtet sich an Christentum und Kirche, das ›Vorbild‹ Jesu durch die 
theatrale Ausstellung der Passion herabgewürdigt zu haben: Eine »ruchlose 
Welt« habe sie zum »Schauspiel« reduziert, d.h. mit der Passion Jesu »zu spie-

                                                             
81  Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der ›Pädagogischen Provinz‹«, S. 45ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 65 

 

len, zu tändeln, [sie] zu verzieren und nicht eher zu ruhen, bis das Würdigste 
gemein und abgeschmackt erscheint« (W 164) unternommen.  

An dieser Stelle ist die Struktur der vorher beschriebenen kontingenten Ge-
heimlehre explizit gemacht: Es kommt nicht auf das ›Geheimnis‹ als solches, 
sondern auf seine Verhüllung an: auch für die Dinge, die eigentlich ›offen‹ zuta-
ge liegen. Die ›Bedeutsamkeit‹ des suggerierten Innerlichen erzeugende Verhül-
lung richtet sich gegen die Äußerlichkeit als solche: gegen ›Schauspiel‹, ›Verzie-
rung‹, ›Tändelei‹ und allgemein das ›Spiel‹. Der als solcher benannte Prozess der 
Verschleierung, der die theatrale Struktur des Herunterlassens eines Vorhangs 
aufruft, bringt diese Unterscheidung zwischen Innerlichkeit und Äußerlichkeit 
aber erst hervor. Der betreffende Satz der Pädagogen könnte statt ›weil wir sie so 
verehren‹ also auch lauten: ›Wir ziehen einen Schleier über diese Leiden, damit 
wir sie verehren können‹. Erst von dieser Verschleierung des Vorhangs her kann 
das ›allgemeine Fest‹ angekündigt werden, für welches Wilhelm bei seinem 
nächsten Besuch das Aufziehen auch des letzten Vorhangs zum ›Heiligtum des 
Schmerzes‹ versprochen wird, ohne dass es im Roman je zur Einlösung dieses 
Versprechens käme. – Es sei denn bei der späteren Austreibung des Theaters 
handelte es sich um dasjenige, was hinter diesem letzten Vorhang verborgen 
liegt.  

Letztlich findet sich in dieser Passage das, mit einem Leitmotiv der Wander-

jahre gesprochen, ›offene Geheimnis‹82 eines verschleierten Schauspiels ausge-
stellt.83 Denn wenn das verschleierte ›Heiligtum des Schmerzes‹ zum angekün-
digten Fest betreten wird, so heißt dies ja, einen Schleier zu lüften, um den Blick 

                                                             
82  Vgl. Friedrich Ohly: »Zum Kästchen in Goethes ›Wanderjahren‹«, in: Zeitschrift für 

deutsches Altertum und deutsche Literatur 91/3 (1962), S. 255-262. 

83  Dieses verhüllte, aber doch offene Geheimnis des Theaters läuft damit parallel zur in 

den Außenhallen ausgestellten »lebendige[n] Lehre« (W 162), in deren Bildern sich 

die moralischen Gewissheiten der Religion evident gemacht finden. Es ist dieses Mo-

ment der Lebendigkeit, das in der späteren Aufrufung des Gleichnisses vom verlore-

nen Sohn (und seiner verlebendigenden Wiederauferstehung) dem Theater von den 

Pädagogen abgesprochen wird. Im Kontext des gesamten Romans kommt dem verle-

bendigten Bild jedoch ein hoher Stellenwert zu, z.B. gleich in den Anfangsszenen. 

Vgl. dazu Peter Brandes: »St. Joseph der Zweite. Bildtheologie in Goethes Wander-

jahren«, in: Karol Sauerland/Ulrich Wergin (Hg.): Literatur und Theologie. Schreib-

prozesse zwischen biblischer Überlieferung und geschichtlicher Erfahrung. Würzburg 

2005, S. 107-126. Vgl. zu Goethe und der Bildlebendigkeit allgemein Peter Brandes: 

Leben die Bilder bald? Ästhetische Konzepte bildlicher Lebendigkeit in der Literatur 

des 18. und 19. Jahrhunderts. Würzburg 2013, S. 117-137.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

auf einen weiteren Vorhang preiszugeben: Das ›allgemeine Fest‹ besteht aus ei-
nem Theater der Dissimulation, das über sein eigenes ›Schauspiel‹ den ›Schleier 
zieht‹ und sich als Theater verbirgt.84  

In diesem Sinne ist es kaum verwunderlich, dass die Pädagogen die Ankün-
digung des antitheatralen Theaterfests für ein gelungenes Mittel halten, um Wil-
helm von der Stichhaltigkeit ihrer erzieherischen Konzepte zu ›überzeugen‹. 
Von der Erläuterung ihrer Verschleierungsinszenierung leiten sie zu der Schluss-
folgerung über, der Vater werde den Sohn Felix bei seiner Rückkehr »nach wün-
schenswerter Weise gebildet und auf alle Fälle nicht verworren, schwankend und 
unstät wiederfinden« (W 164): also in keiner Weise mit den Eigenschaften, die 
seit Platon der Mimesis und dem Theater zugeschrieben werden, so deren Do-
mestizierung misslingt. Denn ein solches Theater wurde mit der Bedeutsamkeits- 
und Geheimnisinszenierung der Pädagogen ja soeben domestiziert. Ebenso we-
nig erstaunt die weitere textuelle Inszenierung: Nach diesem Höhepunkt der Ini-
tiation in die pädagogische Provinz wird Wilhelm auf seinem Weg vom Zentrum 
an die Ränder von einem untergeordneten pädagogischen Helfer über die weiter 
oben beschriebene Wegregulierung des Theaters durch die Manipulation des 
modischen ›Nachahmungsgeists‹ unterrichtet. Aber diese Wegregulierung des 
schlechten Theaters an den Rändern der pädagogischen Provinz ermöglicht erst 
die Konstituierung eines guten, nicht mehr Theater genannten Theaters im ›Hei-
ligtum‹ in ihrer Mitte.  

Diese nie benannte, aber plakativ ausgestellte Unterscheidung zwischen dem 
guten und dem schlechten Theater liegt im Herzen der pädagogischen Provinz 
und erhält das Schauspiel einer Erziehung zum je individuellen Spezialistentum 
aufrecht. Um dessen Eindeutigkeit behaupten zu können, muss die ›Zweideutig-
keit‹ des Theaters als das gefährliche, ganz andere bereits immer schon aus der 
Provinz entfernt worden sein: einerseits versteckt in der Regulierung der Klei-
dungswahl und andererseits ostentativ mit dem dazugehörigen Theaterdonner. 
Sonst droht die anerzogene eindeutige Identität, sich nicht mehr von der ›zwei-
deutigen‹ Gaukelei des Theaters unterscheiden zu lassen. Der Text der Wander-

jahre proklamiert in diesem Sinne zwar eine Austreibung des Theaters aus der 
Ordnung der Erziehung und Bildung; gleichzeitig inszeniert und exponiert der 
Text aber auch, wie diese Ordnung auf das Theater angewiesen bleibt und sich 
seiner ›Zweideutigkeit‹ bedient. 

 

                                                             
84  Eva Geulen liest die Verschleierung als Abbruch von Wilhelms Bildungsgang durch 

die Provinz und als Indiz für einen »kupierten« Bildungs- bzw. Institutionenroman 

(Geulen: »Betriebsgeheimnisse der ›Pädagogischen Provinz‹«, S. 50ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 67 

 

7.  DIE ›ZWEIDEUTIGKEIT‹ DES THEATERS  
IN DEN WANDERJAHREN 

 
Bereits die Art und Weise, wie die Erläuterungen der Pädagogen im Text ge-
rahmt sind, stellt ihre Geltungskraft unter Ironieverdacht: Da sind zunächst die 
widersprüchlichen, nicht immer intelligenten Beobachtungen und Fragen Wil-
helms, der zwar stets behauptet, von den Erläuterungen der Pädagogen über-
zeugt, wenn nicht gar beeindruckt zu sein. Aber mit jeder neuen Frage zeigt sich 
auch, dass die Wilhelm-Figur die Ordnung der pädagogischen Provinz doch 
nicht recht erfasst: Nachdem Wilhelm meint, sich das in der Provinz vorherr-
schende Ordnungsprinzip angeeignet zu haben, stellt er z.B. die falsche Frage 
nach dem Ort des Theaters. So zweideutig wie das Theater aus Sicht der Päda-
gogen ist auch Wilhelms Reaktion auf dessen Verbot. Zunächst stellt Wilhelm 
die erwähnte Rückfrage, in der er sich positiv auf seine eigene Theatervergan-
genheit bezieht; vom Bild der Pädagogen vom Theater als parasitärem Ge-
schwisterkind der anderen Künste lässt Wilhelm sich dann aber sofort umstim-
men: nicht aus Einsicht, sondern weil er emotional so beeindruckt ist wie ein Zu-
schauer von der Gaukelei des Theaters. Der Vorwurf der Pädagogen evoziert auf 
einmal mental alle negativen Erlebnisse der Wilhelm-Figur aus den Lehrjahren 
mit dem Theater. Wilhelm kann wie ein Zuschauer vor diesem Theater mit der 
eigenen Vergangenheit mitleiden:  

 
»Wilhelm sah mit einem tiefen Seufzer vor sich nieder, denn alles auf einmal vergegen-

wärtigte sich ihm, was er auf und an den Brettern genossen und gelitten hatte; er segnete 

die frommen Männer, welche ihren Zöglingen solche Pein zu ersparen gewußt und aus 

Überzeugung und Grundsatz jene Gefahren aus ihrem Kreise gebannt.« (W 257)  

 
Mit diesem Theatereffekt werden die Pädagogen durchaus ihrem Beruf gerecht, 
denn in diesem Sinne kann man bei Rousseau, Campe, Trapp und den anderen 
neuen Pädagogen nachlesen, die Erziehung habe das Empfindungssystem des 
Zöglings anzusprechen, weil es dort tiefer wirken könne als im Intellekt.85  

Die Pädagogen gehen Wilhelm gegenüber jedoch zu weit. »Sein Begleiter 
überließ ihn jedoch nicht lange in diesen Betrachtungen, sondern fuhr fort«. Es 
folgen die Ausführungen über den Schauspieler als wackelnde und schnatternde 
Ente. Die Wilhelm-Figur ist nun nicht mehr Zuschauer, der sich im Familien-
streit der Künste mit dem missratenen Kind als Opfer identifizieren kann. Die 
Handlung auf der evozierten Bühne ist in eine Komödie umgeschlagen, auf der 

                                                             
85  Vgl. z.B. E 275. Vgl. Kapitel V. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Wilhelm die eigene Vergangenheit lächerlich gemacht sieht. Entsprechend 
kommt es zu jener emotionalen Abwehrreaktion, die es laut der neuen Pädagogik 
unbedingt zu vermeiden gilt:  

 
»Wilhelm hörte dies mit Geduld, doch nur mit halber Überzeugung, vielleicht mit einigem 

Verdruß: denn so wunderlich ist der Mensch gesinnt, daß er von dem Unwert irgendeines 

geliebten Gegenstandes zwar überzeugt sein, sich von ihm abwenden, sogar ihn verwün-

schen kann, aber ihn doch nicht von andern auf gleiche Weise behandelt wissen will; und 

vielleicht regt sich der Geist des Widerspruchs, der in allen Menschen wohnt, nie lebendi-

ger und wirksamer als in solchem Falle.«  

 
Wilhelms emotionale Reaktion auf die proklamierte Austreibung ist letztlich so 
flüchtig wie die Effekte, wegen derer das Theater ausgetrieben wird. Denn Wil-
helms Abwehrreaktion wird nun ebenfalls unterbrochen; einer der drei Leiter der 
pädagogischen Provinz tritt hinzu: »Entgegenkommende Sanftmut, den reinsten 
Seelenfrieden verkündend, teilte sich höchst erquicklich mit. Vertrauend konnte 
der Wanderer sich nähern und fühlte sein Vertrauen erwidert.« (W 258) 

In sich ruhende ›Sanftmut‹ und ›Vertrauen‹ beenden die unsteten emotiona-
len Extremzustände des Theaters hier wie der Theatereffekt eines deus ex ma-

china. Oder aber, und das macht die Zweideutigkeit der Stelle aus, sie sind selbst 
bloß nur ein weiterer der Extremzustände, die wie aus dem Nichts von Identifi-
kation mit dem antitheatralen Projekt in Verdruss und wieder in identifikatori-
sches Vertrauen umschlagen. Das letzte Wort, das in der pädagogischen Provinz 
über das Theater gesprochen wird, ist somit kein sonderlich überzeugendes. Pro-
klamiert wird die Austreibung des Theaters, welches wegen seiner Flüchtigkeit 
die dauerhafte Stabilität der Ordnung infrage stellt. Praktiziert wird hingegen ein 
Vergessen des Theaters, dessen flüchtiger Eindruck durch einen anderen ersetzt 
wird. Die betreffende Passage steht am Ende des dritten der vier in der pädago-
gischen Provinz angesiedelten Kapitel. An diese Verortung wird eingangs des 
vierten Kapitels in der pädagogischen Provinz zwar kurz erinnert, sie gerät dann 
aber angesichts der ›mimischen Darstellung‹ ebenfalls in Vergessenheit. Es gibt 
in den Wanderjahren auch im Folgenden keinen Abschied aus der pädagogi-
schen Provinz; diese verschwindet einfach. Die von den Pädagogen behauptete 
Beständigkeit der pädagogischen Provinz lässt sich mit ihren klaren Spezialisie-
rungen und Unterscheidungen nur schwer von der dem Theater zugeschriebenen 
Flüchtigkeit und Zweideutigkeit unterscheiden. 

Die Zweideutigkeit der theatralen Sphäre ist also in sich bereits zweideutig: 
als das Argument, mit dem die Theaterfeinde sich des Theaters entledigen wol-
len, und als die theatrale Inszenierung, die diesem Argument zuwiderläuft. Diese 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 69 

 

Zweideutigkeit zweiter Ordnung bleibt für den Rest der Wanderjahre bestim-
mend: Immer wieder wird die Wohlgeordnetheit des Auswandererbundes positiv 
dem Chaos von Wilhelms Lehrjahren am Theater entgegengesetzt. Immer wie-
der wird jedoch auch deutlich, dass diese Zeit am Theater die beteiligten Figuren 
auf die spezialisierte Ordnung des Auswandererbundes vorbereitet hat: Die als 
Verkörperung der Flatterhaftigkeit beschriebene Philine-Figur wird zur Schnei-
derin; der vormalige Souffleur Friedrich wird zum Archivar und nimmt damit 
die Rolle ein, die für den Text der Wanderjahre der Redakteur für sich bean-
sprucht. Wilhelm, der Wundarzt, hat in der freizügigen bis schamlosen Sphäre 
des Theaters die Würde des menschlichen Körpers in seiner Ganzheit erfahren. 
Das heißt im Gegensatz zu seinen Berufsgenossen ist er nicht versucht, den 
menschlichen Körper so zu zerstückeln, wie die Kultur im alten Europa den gan-
zen Menschen zerstückelt. Als Wundarzt weiß Wilhelm vielmehr die einzelnen 
Körperteile als Organe eines Großen und Ganzen in jenem Sinne zu schätzen, in 
dem im Auswandererbund auch jeder Spezialberuf ein ›Organ‹ darstellt. Das 
Theater kommt also in den Wanderjahren durchaus zu Würden, sogar in seiner 
verdächtigsten Form: An den fahrenden Schauspieltruppen, die sich in der päda-
gogischen Provinz sofort über die Grenze gebracht finden, wird ihre Mobilität 
gelobt. Gleich den Wanderbühnen werden auch die Auswanderer ihren ange-
stammten Ort verlassen, um an einem anderen ihr Glück zu suchen.86  

 
 

8.  DAS ERZIEHUNGSRESISTENTE KIND  

DER THEATERLIEBE 
 
Der in der pädagogischen Provinz untergebrachte Zögling Felix, Kind von Wil-
helms Liebe zum Theater, bleibt den dortigen Erziehungsmethoden gegenüber in 
jeder Hinsicht resistent. In keiner Weise erfüllt sich das Versprechen der Päda-
gogen an Wilhelm, er werde seinen Sohn Felix ›nach wünschenswerter Weise 
gebildet und auf alle Fälle nicht verworren, schwankend und unstet wiederfin-
den‹, also auf keinen Fall als von der dem Theater zugeschriebenen Zweideutig-
keit gekennzeichnet. Die Erziehung von Felix hatte Wilhelm bis dahin ohne grö-
ßere Erfolge selbst in die Hand genommen. Wilhelms beim Ausflug in die the-
atrale Sphäre angeeignete Allgemeinbildung versagt vor den kindlichen Spezial-
fragen, wie dies gleich der Einstieg in die Wanderjahre markiert: Wo Wilhelm 
etwas zu vermitteln hätte, kann er es weder auf den Horizont des Kindes zu-
schneiden noch diesem das theoretische Wissen in der Praxis anschaulich ma-

                                                             
86  Vgl. W 388. Vgl. Schlaffer: Wilhelm Meister, S. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

chen.87 Die Felix-Figur, die schon in den Lehrjahren als das »lebhafte Kind« und 
noch dazu das »unartige[]« (L 282) bezeichnet wird, bleibt ihrerseits aber auch 
resistent gegenüber den in der pädagogischen Provinz gelehrten Tugenden von 
Gehorsam, Unterordnung, Gemeinschaftsgeist und Geduld. Seine Ausbildung im 
Italienischen und im Gesang nutzt Felix, um seiner Leidenschaft für die bereits 
als Kind verehrte Hersilie weiter zu frönen. Seine Ausbildung als Pferdewirt 
nutzt er zuerst, um auf dem Markt Geschenkboten an Hersilie zu schicken. Mit 
seiner Ausbildung zum Reiter ist es dann jedoch nicht sehr weit her: Nachdem 
Felix Hersilie einen zu stürmischen Antrag gemacht hat und einen Korb erhält, 
stürzt der ebenso stürmisch davon Reitende vor den Augen seines Vaters Wil-
helm vom Pferd in einen Bach. Dies beschließt die Handlung der Wanderjahre; 
die Ausbildung war einigermaßen wirkungslos.  

Zuvor hatte Wilhelm den Nachahmungsgeist verteidigt und dies wohl zu-
mindest implizit gegen die Pädagogen der Provinz gerichtet: »Die Nachah-
mungsgabe des Menschen ist allgemein, er will nachmachen, nachbilden, was er 
sieht […]. Natürlich ist es daher immer, dass er leisten will, was er leisten sieht; 
das Natürlichste jedoch wäre, daß der Sohn des Vaters Beschäftigung ergriffe.« 
(W 268f) Der Wilhelm der Wanderjahre ist inzwischen Wundarzt. Doch Felix 
eifert ihm nicht in dieser Spezialisierung nach, sondern bleibt im ganz wörtli-
chen Sinne ein Kind seiner Liebe zum Theater: Bereits in der Eingangsszene der 
Lehrjahre ist die Schauspielerin Marianne, die von Wilhelm eher wegen ihrer 
Assoziation zum Theater als um ihrer selbst willen geliebt wird, mit Felix 
schwanger. Mit seinem eigenen Abschied vom Theater und seiner eigenen Thea-
terbesessenheit wird Wilhelm Felix als seinen Sohn erkennen und auf seinen 
Weg von da ab mitnehmen.88 Seinen Vater ahmt Felix also keineswegs in seiner 
Spezialisierung nach, sondern darin, dass auch er in keiner Weise meisterlich 
und vielmehr als Getriebener durch das Leben geht: von seiner Nachahmungs-
gabe hierhin und dorthin geführt – und sei es letztlich in die Spezialisierungen 
des Auswandererbundes.  

»Wirst du doch immer aufs neue hervorgebracht, herrlich Ebenbild Gottes!« 
lautet der berühmte letzte Ausruf der Wilhelm-Figur angesichts seines liebes-
kranken und durch den Sturz vom Pferd zerschundenen Sohnes, »und wirst so-
gleich wieder beschädigt, verletzt von innen oder außen« (W 460). Das Verhält-
nis der in den Wanderjahren aufgerufenen Erziehungsdiskurse zum Theater sug-
geriert aber eine andere Reihenfolge als die von Wilhelm hier behauptete: Der 

                                                             
87  Vgl. W 7f. 

88  Für die Komplexität zu Mimesis, Nachahmung und Nachäffen, die schon die Lehrjah-

re prägt, vgl. Kapitel VII. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS THEATER IN DER »PÄDAGOGISCHEN PROVINZ« | 71 

 

Zögling kommt nicht als ganzheitliches auf die Welt: Vielmehr verhandelt er 
über Nachahmungsgeist, -trieb oder auch -gabe mit der Welt, was sein Inneres 
und was sein Äußeres ausmachen soll. Die Verletzung wird dem Individuum 
nicht nachträglich zugefügt. Über das, was Wilhelm hier als Verletzung er-
scheint, konstituiert sich erst die Selbstidentität des Zöglings. Dieser ist daher 
immer davon bedroht, die Selbstidentität zu verfehlen, bloß, wie die Pädagogen 
der Provinz es befürchten, ›nachzuäffen‹ und als Summe innerer und äußerer 
Verletzungen zu erscheinen. Gleich dem Theater verhält sich auch der Text der 
Wanderjahre immer ›zweideutig‹ zu dieser Verschränkung von Erziehung und 
Theater. Wilhelm wirft seinen Mantel über den inzwischen wohl seiner nassen 
Kleider entstiegenen Sohn: »Der Mantel fiel über ihn her.« (W 460) Es bietet 
sich an, diese Stelle als Heilung der Wunden des Sohnes durch Wilhelm den 
Wundarzt zu lesen.89 Das Fallen des Mantels wiederholt zum Ende des Texts 
aber auch das von der Figur des Redakteurs beim Wiedereintritt in die pädagogi-
sche Provinz ins Spiel gebrachte Fallen des Theatervorhangs und das von den 
Pädagogen betriebene Spiel mit den Vorhängen: Der Vorhangsmantel verdeckt 
hier, wie es um das Theater der Erziehung bestellt ist. Ähnlich verdecken die Pä-
dagogen in der Provinz mittels des Theaters, dass hier Erziehung eine theatrale 
Angelegenheit ist. Mit dem Vokabular des Theaters setzt der Text der Wander-

jahre eine solche ›Zweideutigkeit‹ der Erziehung in Szene. 
 

                                                             
89  Vgl. Marianne Schuller: »Wunde und Körperbild. Zur Behandlung des Wunden-

Motivs bei Goethe und Kafka«, in: Gunnar Schmidt/Marianne Schuller/Claudia Rei-

che (Hg.): BildKörper. Verwandlungen des Menschen in der Medizin. Münster 1998, 

S. 19-45. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434888-002 - am 14.02.2026, 21:35:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

