Il Das Theater in der »padagogischen
Provinz« von Goethes Wanderjahren

Austreibung, Regulierung, Dissimulation

1. DAS »MERKWURDIGE «
DER PADAGOGISCHEN PROVINZ

Die in dieser Studie angestellten Uberlegungen nehmen ihren Ausgang von einer
eigenartigen Stelle in Johann Wolfgang von Goethes spiter Prosa: von der eher
beildufig zur Sprache kommenden Verbannung und Vertreibung, vielleicht sogar
Austreibung des Theaters aus der sogenannten »pddagogische[n] Provinz«
(W 44) in Goethes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre, oder, Die Entsagen-
den von 1821 bzw. in seiner vollstindigen und endgiiltigen Fassung von 1829.
Anhand dieser Textstelle ldsst sich das Wechselverhiltnis zwischen zwei diskur-
siven Ordnungen und den mit ihnen verbundenen kulturellen Praktiken in der
Zeit um 1800 herausarbeiten: zwischen dem Komplex um Erziehung und Bil-
dung einerseits und dem Komplex um Theatralitdt und Theater andererseits. In
dieser Passage der Wanderjahre findet sich ausgestellt, auf welche Weisen zeit-
gendssische Konzepte von Erziehung und Bildung sich zwar aus der Ordnung
des Theaters speisen. Gleichzeitig iiberspielen sie dieses intime Verhiltnis aber
auch, denn das Theater scheint das Ziel der Erziehung zu unterminieren, in ihren
Zbglingen eine stabile Selbstidentitdt und die von der Aufkldrung geforderte
>Selbsttitigkeit< auszubilden. An deren Stelle drohen die auswechselbaren Rol-
len des Theaters und ein sich vom Theaterspektakel unterhalten fiihlender Mii-
Biggang zu treten. Diese Erziehung bedient sich einer dissimulatio-Strategie: Sie
inszeniert ihr Verhiltnis zum Theater >fort< — und dies nicht zuletzt mit den Mit-
teln eben dieses Theaters.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Oft ist die Darstellung dieser zu einem Miniaturstaat ausgewachsenen Erzie-
hungsanstaltl, die von der Erzidhlinstanz des Texts als »so manches Merkwiirdi-
ges« (W 149) beinhaltend beschrieben wird, als des alten Goethes Beschreibung
seiner eigenen Erziechungsideale rezipiert worden,” und dieses teils wohl nicht
ganz zu unrecht. Von Interesse ist im Folgenden aber ein anderer Aspekt: Die
Beschreibung der pidagogischen Provinz ruft verschiedene Erziehungsdiskurse
und Erziehungspraktiken auf, die zum Zeitpunkt der Verdffentlichung des Ro-
mans entweder frisch veraltet oder zumindest nicht ganz neu sind. Vielmehr ge-
horen sie grofiteils dem schon damals so genannten >piddagogischen Jahrhundert<
an, namlich dem achtzehnten. Die Verstirkung und Ausweitung der nunmehr in
die Obhut des Staats iibergehenden Erziehungsorganisation’ wie auch gleichzei-
tig der ans Individuum delegierten und von diesem iibernommenen Bildungsan-
strengungen4 in der Zeit sind inzwischen sprichwortlich und beim Erscheinen
des Romans beileibe nicht abgeschlossen. Thre diskursive Fundierung wihrend
der Aufklidrung liegt aber schon so weit zuriick, dass ihre Aufrufung durch den
Text der Wanderjahre zitathaft fungiert und ihre Neuanordnung eher eine litera-
rische Versuchsanordnung darstellt als eine pddagogische Theorie. Weil den
Bemerkungen iiber das Theater in diesem Experiment eher randstindiger Cha-
rakter zukommt und sie blof} polemisch Stereotypen reproduzieren, erfahren sie

1 Fiir den Aspekt der staatlichen Organisation vgl. Eva Geulen: »Betriebsgeheimnisse
der »Padagogischen Provinz< in Goethes Wanderjahren«. In: Zeitschrift fiir Medien-
und Kulturforschung (2010), Heft 1, S. 33-50, hier S. 33f.

2 Vgl. die Behauptung, die ernst gemeinte pidagogische Provinz stehe im Zentrum der
Wanderjahre, bei Friedrich Gundolf: Goethe. Berlin 1916, S. 719. Vgl. fiir eine neue-
re affirmative Lesart z.B. Jutta Heinz: Narrative Kulturkonzepte. Wielands >Aristipp<
und Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre. Heidelberg 2006, S. 332-351, S. 387-
393. Vgl. fiir die These, pidagogische Provinz spiegle zwar nicht das Erziehungsbild
Goethes, wohl aber seine allgemeine Beschreibung der Bedingtheit von Erziehung
wieder Mechthild Greven Schalit: Pddagogische Provinzen. Johann Michael von Lo-
ens >Der redliche Mann am Hofe< und Johann Wolfgang von Goethes >Wilhelm Meis-
ters Wanderjahre<. Gottingen 2012, S. 199-216. Allerdings ist >Kindheit< als Thema
in Goethes zahlreichen anderen Texten ganz anders strukturiert, nimlich eher als fiir
die Zukunft offene Potentialitit. Vgl. Paul Fleming: »The Promises of Childhood: Au-
tobiography in Goethe and Jean Paul«, in: Goethe-Yearbook 14 (2007), S. 27-37.

3 Vgl. Ulrich Hermann: »Péidagogisches Denken«, in: Hammerstein/Herrmann (Hg.):
Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte, S. 97-133.

4 Vgl die entsprechende These von Heinrich Bosse: Bildungsrevolution, S. 15-167.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 35

bei der Untersuchung der Textstelle meist keine grof3e Aufmerksamkeit.” Fiir die
anschlieBenden Uberlegungen sind sie hingegen zentral: Die dargestellte Ab-
wehrhaltung gegen das Theater in der pddagogischen Provinz ist, so die These,
Teil einer verschlungenen literarischen Anordnung, die auf ein verstecktes Ver-
hiltnis von Erziehung und Theater im >pddagogischen« 18. Jahrhundert hindeutet
— und dariiber hinaus auf eine iibergreifende theatrale Dimension von Erziehung.

Die in Goethes Text auftretenden Erzieher bringen diese Abwehrhaltung auf
den Punkt: Strengstens verboten sind das Theater und sdmtliche ihm zugerechne-
ten Praktiken in der piddagogischen Provinz. Auf dem Lehrplan finden sich keine
Fiécher aus den theatralen Kiinsten. Zoglinge, die ein entsprechendes Talent entwi-
ckeln, werden der padagogischen Provinz verwiesen. Schon die bloie Durchreise
durch das Gebiet der Provinz unterliegt strengen Auflagen: Gaukelei, Verstellung
und die Erregung von Leidenschaften passen nicht in eine Erziehung, die ihren
Zbglingen eine stabile Selbstidentitdt vermitteln soll. Jedweder einer Assoziation
mit dem Theater verdédchtige »Pdbel«, wie es von Seiten der Lehrkréfte heif3t, oder
auch »Gelichter«, das sich im Gebiet der padagogischen Provinz einfinden konnte,
wird daher, »wenn es nicht selbst sich unwillig entfernt, iiber die Grenze gebracht«
(W 256). Nicht nur fehlt das Theater also im Lehrangebot der Provinz. Wo das
Theater sich zeigt oder wo es auch blof3 vermutet wird, da provoziert es erzieheri-
sche und ordnungspolitische, wenn nicht gar polizeiliche GegenmaBnahmen.

In der Tat lasst der Text die Padagogen hier simtliche Register aus dem Re-
pertoire der theaterfeindlichen Tradition von Platon bis Rousseau ziehen, wie die
Forschung oft am Rande festgestellt hat:* Die Institutionen und Praktiken des
Theaters liefern demnach wegen der ihnen inhérenten Falschheit und von ihnen
produzierten fliichtigen Leidenschaften keine geeigneten erzieherischen Mittel.
Das Theater gilt als Ort passiven Konsums sowie dekadenter Prunk- und Ver-
schwendungssucht und daher als moralisch fragwiirdig. Gleichzeitig ist es mit
fahrendem Volk und daher mit einer unbestidndigen Sphire der Armut, wenn
nicht gar Kriminalitiit assoziiert. Weitere Aspekte lieBen sich nennen.” Mit sol-

5 Vgl. die entscheidenden Analysen zum Experimentalcharakter der Erziehung im 18.
Jahrhundert von Nicolas Pethes: Zoglinge der Natur. Der literarische Menschenver-
such des 18. Jahrhunderts. Gottingen 2007, S. 312-317.

6 Vgl neben den Kommentarteilen der unterschiedlichen Werkausgaben z.B. Patrick
Primavesi: Das andere Fest. Theater und Offentlichkeit um 1800. Frankfurt a.M.
2008, S. 126-129.

7 Vgl. fiir die Tradition der Theaterfeindschaft insgesamt Jonas Barish: The Antitheatri-
cal Prejudice. Vgl. auch Christopher J. Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit
des Theaters.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

chen, manchmal widerspriichlichen Argumenten kdmpft z.B. Rousseau im 18.
Jahrhundert den Kampf gegen den neuen gesellschaftlichen Ort des Theaters:
gegen das Theater als Bildungsanstalt oder gar, mit Schillers spdterem Wort, als
smoralische Anstalt«®, Die vom Text vorgestellten Péidagogen scheinen Rous-
seau darin radikal zu folgen.

Im Folgenden gilt es demgegeniiber zu zeigen, dass der Text dem Theater ei-
nen versteckten Ort in der pddagogischen Provinz zuweist. All den unterschied-
lichen, in der theaterfeindlichen Tradition wie auch bei Goethes Piddagogen-
Figuren aufgerufenen Facetten von Theater (Theater als passive Nachahmung,
als liignerische Verstellung, als Spiel, als fliichtiger sinnlicher Effekt, als tiber-
flussiger Luxus etc.) kommt dabei eine gemeinsame itibergeordnete Funktion in
der literarischen Machart dieses Ausschnitts von Goethes Text zu: Dieser setzt,
bevor er mit traditionellen Argumenten die Austreibung des Theaters prokla-
miert, bereits die Erziehung und das Theater miteinander in Beziehung und mar-
kiert zwischen diesen beiden Komplexen eine spannungsreiche Verbindung. In
der pidagogischen Provinz der Wanderjahre mogen das Theater und die ihm zu-
gerechneten Praktiken strengstens verboten sein; — der Text exponiert aber
gleichzeitig, dass und wie diese Praktiken konstitutiv fiir die hier vonstatten ge-
hende Erziehung werden.

2. DIE ORDNUNG DER ERZIEHUNG UND BILDUNG
IN DER PADAGOGISCHEN PROVINZ

Die vier Kapitel fiillende Beschreibung der padagogischen Provinz entsteht in
den spéten 1810ern und findet sich bereits 1821 in der unvollstindigen Erstver-
offentlichung von Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre, oder, Die Entsagen-
den. Fast unveridndert werden die Kapitel dann in die endgiiltige Publikation von
1829 iibernommen. Die titelgebende Figur des Wilhelm Meister bringt ihren
Sohn Felix in besagtem Erziehungsminiaturstaat unter. Die entsprechenden Ka-
pitel geben Wilhelms Beobachtungen und seine Interaktion mit dem pddagogi-
schen Personal wieder, das sukzessive die Organisationsformen und Erziehungs-
praktiken der Provinz erldutert. Dabei entsteht allerdings kein ganzheitliches

8 Friedrich Schiller: »Die Schaubiihne als eine moralische Anstalt betrachtet«/»Was
kann eine gute stehende Schaubiihne eigentlich wirken?«, in: Ders.: Sdmtliche Werke.
Band 8. Philosophische Schriften. Berlin 2005, S. 84-97, hier: S. 84. Vgl. Jean-
Jacques Rousseau: »Brief an d’Alembert tiber das Schauspiel«, in: Ders.: Schriften.
Band 1. Frankfurt a.M. 1978, S. 333-474.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 37

Bild. Bereits fiir die pddagogische Provinz gilt, was gegen Ende des ganzen
Texts der fiktive Redakteur der Wanderjahre beklagt, der die vielfiltigen in die-
sem Text versammelten Erzdhlfiaden, Textsorten und Erzihlebenen’ ordnet oder,
wo deren Ordnung laut Redakteur nicht moglich ist, auf ihre unhintergehbare
Verwirrung verweist: »Hier aber wird die Pflicht des Mitteilens, Darstellens,
Ausfiihrens und Zusammenziehens immer schwieriger.« (W 436) So fordern et-
wa die Pddagogen am Ende der ersten beiden Kapitel zur padagogischen Provinz
Wilhelm auf, ein Jahr spiter wieder zu Besuch zu kommen, um Felix’ Fortschrit-
te zu begutachten. Dieser befindet sich nach heutigen MalBstiben im Grund-
schulalter. Beim zweiten Besuch Wilhelms sieben Kapitel spiter scheint Felix
bereits in der Pubertit zu sein. Fiir die Erzahlsituation der Wanderjahre ist es ty-
pisch, dass der Bruch nicht als ein solcher kommentiert wird. Der Redakteur be-
nennt vor dem zweiten Besuch einzig den Zeitsprung von »mehreren Jahren« als
solchen; er versucht diesen zu kitten, indem er auf die Gepflogenheiten des The-
aters verweist: »Doch wird ja wohl auch der Raum zwischen [den] Kapiteln ge-
niigen, um sich iiber das Mal} gedachter Zeit hinwegzusetzen, da wir ldngst ge-
wohnt sind, zwischen dem Sinken und Steigen des Vorhangs in unserer personli-
chen Gegenwart dergleichen geschehen zu lassen.« (W 244) Diese Rahmung ap-
pelliert an die Kulturtechnik des Theaterbesuchs und erklirt den zweiten Ausflug
in die pddagogische Provinz zu einer Biihnenszene, auf der dann Wilhelm, die
Pddagogen und die Zoglinge als Darsteller auftreten und einer von ihnen gegen
das Theater wettert.

Eben an dieser spiteren Stelle wird sich der Redakteur das nichste Mal wie-
der zu Wort melden:

»Mag doch der Redakteur dieser Bogen hier selbst gestehen: daf er mit einigem Unwillen

diese wunderliche Stelle durchgehen 14dt. Hat er nicht auch in vielfachem Sinn mehr Le-

9 Vgl. zuletzt Cornelia Zumbusch: »beschidigt und wiederhergestellt<. Kompensa-
tionslogik und Romanform in Wilhelm Meisters Wanderjahren«, in: Deutsche Viertel-
Jjahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 88/1 (2014), S. 3-21.
Vgl. insgesamt Martin Bez: Goethes »Wilhelm Meisters Wanderjahre«: Aggregat, Ar-
chiv, Archivroman. Berlin 2013. Vgl. Giinter Sasse: Auswandern in die Moderne.
Tradition und Innovation in Goethes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre. Berlin
2010, S. 16-27. Vgl. fiir eine Analyse bis in die Mikrostruktur des Texts hinein Ulrich
Wergin: Einzelnes und Allgemeines. Die dsthetische Virulenz eines geschichtsphiloso-
phischen Problems; untersucht am Sprachstil von Goethes Roman >Wilhelm Meisters

Wanderjahre oder die Entsagenden<. Heidelberg 1980.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ben und Krifte als billig dem Theater zugewendet? und konnte man ihn wohl tiberzeugen,

dafB dies ein unverzeihlicher Irrtum, eine fruchtlose Bemiithung gewesen?« (W 258)

Viele Interpretationen vermeinen hier, Goethes Stimme zu horen.'” Doch text-
immanent handelt es sich um mehr als eine rhetorische Frage: Der Text verweist
nicht nur auf das insgesamt >Merkwiirdige< der Schilderung der pidagogischen
Provinz, sondern darauf, dass sich >Wunderliches< vor allem an der das Theater
betreffenden Stelle abspielt. Denn so >wunderlich< sind die traditionellen, von
Platon oder Rousseau bekannten theaterfeindlichen Argumente der Pddagogen
schlielich nicht.

Durch Brechungen wie diese ist die padagogische Provinz schon von Anfang
an zu einem >wunderlichen< Ort geworden. Gesicherte Informationen und Un-
wissen die pddagogische Provinz betreffend halten sich auf der Realititsebene
des Texts die Waage: Die piddagogische Provinz ist ein Ort von nicht néher spe-
zifizierter Lage, Ausdehnung und Landschaft."" Bei ihrer ersten Erwidhnung wird
sie vielleicht auch in diesem Sinne in Figurenrede als »eine Art von Utopie[]«
(W 141) bezeichnet. Hier lebt eine kleine Zahl durchgehend minnlichen Perso-
nals mit einer vom Text nicht iiberschauten Zahl von sehr jungen bis halbwiich-
sigen minnlichen Zoglingen. Deren Erziehung steht im Zeichen einer Pddago-
gik, wie sie sich in der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts in Europa als Praxis
und als Wissenschaft neu konstituiert hat: Der Fokus liegt nicht mehr nur auf
dem zu vermittelnden Fachwissen, das es mitzuteilen, von den Zdglingen aus-
wendig zu lernen oder ihnen als Technik einzuprigen gilt. Die Vermittlung von
Wissen setzt stattdessen, wie bereits von Jean-Jacques Rousseau und John Locke

10 Vgl. fur die zeitgendssische Rezeption z.B. Primavesi: Das andere Fest, S. 126f.

11 Vgl. Anja Lemke: »Réume der Verheiung. Zur raumlichen Dimension von Potentia-
litit in Goethes Péadagogischer Provinz«. Unverdffentlichtes Manuskript. Entspre-
chend gilt fiir die pidagogische Provinz im Besonderen, was fiir die Raum- und Be-
deutungsordnungen der Wanderjahre insgesamt gilt: Sie fordern Auslegungen, Deu-
tungen, Interpretationen und Lektiiren heraus, stellen fiir diese aber keinen >Schliissel<
bereit, sondern exponieren Bedeutungsproduktion unter prekdren Bedingungen. Fiir
diese Linie in der jiingeren Forschung vgl. beziiglich der Provinz mit unterschiedli-
chen Akzenten Christina Salmen: »Die ganze merkwiirdige Verlassenschaft«. Goethes
Entsagungspoetik in >Wilhelm Meisters Wanderjahren<. Wiirzburg 2003, S. 92-94.
Vgl. Christian Mittermiiller: Sprachskepsis und Poetologie. Goethes Romane >Die
Wahlverwandtschaften< und >Wilhelm Meisters Wanderjahre<. Tibingen 2008, S.
186-191. Vgl. Kristina Skorniakova: Moderne Transzendenz. Wie Goethes Wilhelm-
Meister-Romane Sinn machen. Leipzig 2010, S. 328-342, S. 349-354.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 39

gefordert, bei der sinnlichen Anschauung und der praktischen Ubung ein.'> Wil-
helm und Felix reiten in der padagogischen Provinz ein, als gerade die Ernte im
Gange ist. Diese wird von den Zoglingen selbststindig unter der Obhut von we-
nigen »Aufseher[n]« (W 149) durchgefiihrt. So wird suggeriert, dass die Zoglin-
ge bereits den ganzen Anbau in Eigenverantwortung durchgefiihrt und dabei
durch »learning by doing« erlernt haben. In diesem Sinne liegt der Schwerpunkt
der Erziehung nicht auf den Inhalten eines Wissens, das es bloB einzupauken
gilt, sondern vielmehr auf den Arten und Weisen der Vermittlung eines solchen
Wissens: auf den didaktischen Methoden, denen nunmehr eine Wissenschaft
vom Erziehen, eben die Pidagogik zugrunde liegt. Diese Pddagogik bedarf also
ihrerseits eines Wissens von den inneren Voraussetzungen des Zoglings oder
zumindest einer Annahme davon. Gleichfalls benétigt die Pddagogik ein Wissen
oder zumindest eine Annahme davon, wie die im Zogling schlummernden wiin-
schenswerten Anlagen denn zu entfalten seien, nicht wiinschenswerte Anlagen
einzuddmmen und nicht Vorhandenes zu implementieren sei. Die neu entstehen-
de Piddagogik impliziert immer auch eine Theorie der Subjektbildung und eine
zugehorige Praxis.”

Von ihren Verfahren und Zielen her steht das Erziehungsprojekt der padago-
gischen Provinz zunichst in der Tradition der deutschen Pddagogen der zweiten
Hilfte des 18. Jahrhunderts. Teils in Anschluss an, teils in Abgrenzung und
Weiterfiihrung von Jean-Jacques Rousseaus Erziehungsschrift Emile, ou, De
I’éducation von 1762 wollen Theoretiker und Praktiker der neuen Piddagogik wie
Johann Heinrich Pestalozzi, Johann Bernhard Basedow, Joachim Heinrich Cam-
pe, Ernst Christian Trapp oder Christian Gotthilf Salzmann in der Erziehung das
zur Entfaltung bringen, was die im 18. Jahrhundert entstehende Anthropologie
den »ganzen Menschen«'* nennt: die ganzheitliche Entfaltung der im Inneren der
Zoglinge schlummernden menschlichen Eigenschaften: eine Einheit von »Kopf,

12 Vgl. Herrmann: »Péddagogisches Denken«, S. 102-106. Vgl. Gonthier-Louis Fink:
»Die Piddagogik und die Forderungen des Tages in >Wilhelm Meisters Wanderjah-
ren<, in: Euphorion 93/2 (1999), S. 251-291, hier: S. 266f.

13 Vgl. Eva Geulen/Nicolas Pethes: »Einleitung«, in: Dies./Nicolas Pethes (Hg.): Jen-
seits von Utopie und Entlarvung. Kulturwissenschaftliche Untersuchungen zum Erzie-
hungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br. 2007, S. 7-12, hier: S. 9.

14 Vgl. Hans-Jiirgen Schings (Hg.): Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im
18. Jahrhundert. DFG-Symposion 1992. Stuttgart 1994. Vgl. Bernhard Fabian/Will-
helm Schmidt-Biggemann/Rudolf Vierhaus (Hg.): Deutschlands kulturelle Entfaltung.
Die Neubestimmung des Menschen. Miinchen 1980. Vgl. Herrmann: »Péddagogisches
Denkenx, S. 97-101.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Herz und Hand«" , wie es bei Pestalozzi heiflt. Gemessen an der Emphase von
Rousseaus kulturrevolutiondrem Entwurf,m der in der Zeit um sich greifenden
Praxis einer vielfiltigen Selbstbildung,17 und spiteren Idealen einer so zweck-
freien wie umfassenden dsthetischen Bildung bleiben diese neuen padagogischen
Entwiirfe deutlich hinter dem Anspruch auf Ganzheitlichkeit zuriick. Die ent-
sprechende erzieherische Praxis setzt insbesondere beziiglich einer >Volkserzie-
hung« hdufig anwendungs- und d.h. berufsbezogene Schwerpunkte.18 Das dieser
Praxis zugrunde liegende Leitbild orientiert sich aber durchaus an Rousseaus
Anliegen, den Menschen als einen solchen iiberhaupt erst durch die Erziehung
hervorzubringen. Rousseaus Erziehungskonzept lauft letztlich auf die Disponibi-
litat des erzogenen Menschen hinaus: auf seine flexible Einsatzbereitschaft als
Mensch in einer menschlichen Gesellschaft."

Gegen Rousseaus Einzelerziehung und gegen etwa Pestalozzis Beschworung
der Familie als Keimzelle der kindlichen Erziehung setzen Padagogen wie Base-
dow die kollektive Erziehung an von der Auflenwelt abgeschlossenen Orten.””
Diese Internate halten die Zoglinge nicht nur wie in Rousseaus Argument von
den potentiell schidlichen Einfliissen der Gesellschaft fern; sie liefern auch die
abgeschlossenen Rdume, in denen sich die neuen Erziehungsmethoden tiber-
haupt erst erproben und hinsichtlich ihrer Wirksamkeit verifizieren lassen. Auch
die in den Wanderjahren beschriebene pddagogische Provinz stellt ein solches
Internat da. Der dort praktizierte pddagogische Einsatz unterscheidet sich deut-
lich von dem von Rousseau inspirierten Ganzheitlichkeitsideal. Zwar soll auch in
der padagogischen Provinz, wie es heifit, »der Mensch nach allen Seiten zu ein
Mensch« (W 154) werden. Zwar ist auch hier die Erziehung auf die Entfaltung
der »Selbsttitigkeit« des Zoglings gerichtet. Die Erziehung verfolgt aber gleich-
zeitig bereits im frithkindlichen Alter ein ganz anderes Ziel: Sie richtet sich auf,
wie es heifit, »Beschrinkung« und Spezialisierung: »Eines recht wissen und aus-
tiben gibt hohere Bildung als Halbheit im Hundertfiltigen.« (W 148) Eine solche
Transformation des piddagogischen Projekts wird Anfang des 19. Jahrhunderts
z.B. am Schweizer Institut von Phillip Emanuel von Fellenberg auf dem Landgut

15 Johann Heinrich Pestalozzi: Samtliche Werke. Band 16. Schriften aus der Zeit von
1803-1804. Berlin 1935, S. 360.

16 Vgl. Kapitel IV.

17 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57.

18 Vgl. Herrmann: »Padagogisches Denken«, S. 118f.

19 Vgl. E 115f.. Vgl. Kapitel IV.

20 Vgl. Herrmann: »Piddagogisches Denken«, S. 108-114. Vgl. Fink: »Die Piddagogik
und die Forderungen des Tages in >Wilhelm Meisters Wanderjahren<, S. 261f.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 41

Hofwyl bei Bern praktiziert, bei dem es sich wohl um das hauptséichliche Vor-
bild der pddagogischen Provinz handelt.” Fir die Ausfiihrungen zum Theater
gibt es hier allerdings keinen Bezugzz, ebenso wenig wie an anderen Erziehungs-
institutionen der Zeit.

Die Verschiebung vom emphatischen Ganzheitlichkeitsanspruch hin zu einer
eher partikular operierenden Erziehung spielt auf die Entwicklung an, die das
mit so hohen Erwartungen gestartete Erziehungsprojekt der Aufkldrung Anfang
des 19. Jahrhunderts genommen hat. Damit, die angestrebte menschliche Selbst-
titigkeit ganz allein zu erzeugen und eine vernunftgemif} organisierte menschli-
che Gesellschaft voranzubringen, ist das piddagogische Projekt iiberfordert.
Pragmatisch beschrinkt sich die Erziehung im engeren Sinne auf die Vermitt-
lungen von Wissen und Féhigkeiten. In einem weiteren Sinne kann dann, wie
sich dies etwa in der >Streitschrift< Friedrich Niethammers abzeichnet,23 der dif-
fuse Begriff der >Bildung« gebraucht werden: als Orientierung an (mit einem
Wort Niklas Luhmanns) vagen »Werten«**, deren Internalisierung sich nicht
iiberpriifen lésst; als Selbstzweck, der, statt sich auf das Ziel der Selbsttétigkeit
zu richten, auf eine selbsttitige Aneignung von Wissen und Kompetenzen ausge-
richtet ist und sich durch die UnabschlieSbarkeit dieses Prozesses selbst besté-
tigt.25 Hier zeichnet sich die semantische Unterscheidung von duferer Erziehung
und innerer Bildung ab, wie sie fiir den deutschsprachigen Raum spiter lange
kennzeichnend sein wird, ohne dass die jeweilige Begriffsverwendung um 1800
sich jedoch bereits groBartig an dieser Unterscheidung orientierte.*®

Diese Verschiebung hin zur Spezialisierung entspricht auch der Entwicklung
von Goethes Wilhelm Meister-Projekt. Im Vorlduferroman zu den Wanderjah-
ren, in Wilhelm Meisters Lehrjahren von 1795/96, proklamiert der Titelheld
noch, »mich selbst, ganz wie ich da bin, auszubilden, das war [...] von Jugend
auf mein Wunsch und meine Absicht« (L 290). Diese Absicht verfolgt die Wil-

21 Vgl. Anneliese Klingenberg: Goethes Roman »Wilhelm Meister oder die Entsagen-
den«. Quellen und Komposition. Berlin/Weimar 1972, S. 57-59. Vgl. Kurt Guggis-
berg: Philipp Emanuel von Fellenberg und sein Erziehungsstaat. Band 1. Das Werk.
Bern 1953, S. 420-434.

22 Vgl. Guggisberg: Philipp Emanuel von Fellenberg, S. 432.

23 Vgl. Friedrich Immanuel Niethammer: Der Streit des Philantropinismus und Huma-
nismus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Jena 1808.

24 Niklas Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2002, S.
123. Vgl. S. 123-134.

25 Vgl. ebd., S. 172-180.

26 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 471f.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

helm-Figur bekanntlich in der bunten und abenteuerlichen Welt des Theaters.
Und in dieser abenteuerlichen Welt hat er auch seinen Sohn Felix, den spiteren
Zbgling in der pidagogischen Provinz, gezeugt. Die meisten Stimmen der poly-
phonen Lehrjahre inklusive der Erzéhlinstanz kennzeichnen Wilhelms Umweg
tiber das Theater zwar als Verwirrung; am Ende steht jedoch ein Protagonist, der
— nicht zuletzt dank der vielfiltigen Anforderungen des Theaters — Rousseaus
Disponibilitit erreicht hat und bereit ist, sich selbsttitig am Gemeinwesen zu be-
teiligen.27 In der Publikation der Wanderjahre ein Vierteljahrhundert spéter spe-
zialisiert sich der Wilhelm des Nachfolgeromans, der nur wenig &lter ist als der
Wilhelm der Lehrjahre, hingegen auf einen Beruf; er wird Wundarzt.

Auf eine (vor allem handwerkliche) Spezialisierung ist auch das Erziehungs-
programm der Provinz ausgerichtet: »[G]Jepriift werden die Zoglinge auf Schritt
und Tritt; dabei erkennt man, wo seine Natur eigentlich hinstrebt. [...] [W]eise
Minner lassen den Knaben unter der Hand dasjenige finden, was ihm gemil ist,
sie verkiirzen die Umwege, durch welche der Mensch von seiner Bestimmung
[...] abirren mag.« Wilhelms im oberfldchlichen Trubel des Theaters vertdndelten
Jahre gelten jetzt nicht mehr als ein Prozess der Selbstfindung. Einen solchen
Irrweg soll es in der padagogischen Provinz nicht geben. Dafiir sorgen diese Prii-
fungen >auf Schritt und Tritt< sowie eine versteckte Lenkung, welche dem Zog-
ling Eigenstiandigkeit beim Suchen und Finden seiner sogenannten >Bestim-
mung« suggeriert. Den unverortbaren Ort der padagogischen Provinz kennzeich-
net der Text wohl nicht zuletzt in diesem Sinne als »herrlich gegriindeten Mittel-
punkt« (W 148), d.h. als einen Ort, an welchem der Zogling seinen eigenen inne-
ren Mittelpunkt zu finden und zu verfestigen lernt, statt sich in vielféltigen Ver-
suchen zu zersplittern und zu verlieren. Die Ausbildung zu einer Bestimmung
wird daher mit dem Erlernen von Tugenden verbunden: Gehorsam, Unterord-
nung, Gemeinschaftsgeist, Geduld. Diese Tugenden werden iiber eine synkretis-
tisch zusammengestellte Religion charismatisiert und als Bestandteil einer um-
fassenden Weltordnung legitimiert.” In diese Weltordnung sollen die Zoglinge
sich aus eigenem Willen und selbsttitig eingliedern.

Eine Absage an das Theater (als einer Bildungsanstalt) ist also schon im
Verhiltnis der Romane Wilhelm Meisters Wanderjahre und Wilhelm Meisters
Lehrjahre angelegt: Den spielerischen Umweg der Erziehung und Selbstbildung
tiber das Theater der Lehrjahre kann es in der padagogischen Provinz nicht ge-
ben. Im Sinne von Pestalozzis Konzeption, die auch Immanuel Kant in seiner

27 Fir die Verkomplizierung des in der Forschung géngigen Schemas vgl. Kapitel VII.
28 Vgl. Franziska SchoBler: Goethes Lehr- und Wanderjahre. Eine Kulturgeschichte der
Moderne. Tiibingen 2002, S. 331.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 43

1803 erschienenen Vorlesung Uber Pidagogik teilt, werden die Zoglinge nicht
wie bei den Philantropinisten im Spiel erzogen, sondern durch Arbeit zur Arbeit
angehalten.29 Wilhelms Umweg iiber das Spiel des Theaters soll sich in der pad-
agogischen Provinz fiir seinen Sohn Felix, das Kind von Wilhelms Liebe zum
Theater, nicht wiederholen. Stattdessen soll Felix eine seinen Fihigkeiten ange-
messene spezialisierende Erziehung gemil des beriihmten Leitsatzes der Wan-
derjahre erhalten: »Mache ein Organ aus dir und erwarte, was fiir eine Stelle dir
die Menschheit im allgemeinen Leben wohlmeinend zustehen werde.« (W 37) —
Allerdings deutet die anfangs erwéhnte, von der Erzidhlinstanz durchgefiihrte
Verlegung dieser impliziten padagogischen Abkehr vom Theater auf eine Thea-
terbithne bereits eine Verkomplizierung des Verhiltnisses von Erziehung und
Theater an.

3. NACHAFFEN UND NACHAHMEN: )
STRUKTURPARALLELEN IN ERZIEHUNG UND ASTHETIK

In beiden Ordnungen der Erziehung und Bildung, in der ganzheitlichen der Lehr-
jahre und der spezialisierten der Wanderjahre, findet sich eine fiir die in der
Aufkliarung entstehenden Erziehungs- und Bildungsdiskurse tibergreifende Prob-
lematik. Immanuel Kant hat sie als das Paradox einer >Erziehung zur Freiheit<
pointiert: »Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange?«”° Wie die Zoglinge die
angestrebte Selbsttitigkeit lehren, wo diese doch eben aus eigenem Antrieb und
aus eigener Kraft selbsttiitig sein sollen? Steht jeglicher pddagogischer Zwang
seinem Ziel nicht insofern immer schon entgegen, als dass Erziehung von auf3en
eingreift und somit dieser Eigenstdndigkeit zuwiderlduft? Auch und gerade,
wenn von der Eigenstindigkeit verlangt wird, sich wie in der piddagogischen
Provinz aus freien Stiicken dem Gemeinwesen einzugliedern und einer hoheren
Ordnung zu unterwerfen? Menschliche Naturanlagen wie Selbsttitigkeit, Ver-
nunft oder das je individuelle Talent fiir eine bestimmte Spezialisierung miissen,
wenn die Erziehung sie freisetzen soll, bereits vorausgesetzt werden. In diesem

29 Vgl. Immanuel Kant: »Uber Pidagogik«, in: Ders.: Werkausgabe. Band XII. Schriften
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pddagogik. Frankfurt a.M.
1977, S. 691-761, hier: S. 729-733. Vgl. Fink: »Die Pddagogik und die Forderungen
des Tages in >Wilhelm Meisters Wanderjahren«<«, S. 273.

30 Kant: »Uber Pidagogik«, S. 711. Vgl. zur Paradoxie der Erziehung auch Michael
Wimmer: Dekonstruktion und Erziehung. Studium zum Paradoxieproblem in der Pd-
dagogik. Bielefeld 2006, S. 35-46, S. 346-351, S. 375-380.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Sinne weisen etwa Nicolas Pethes und Eva Geulen darauf hin, dass der Erzie-
hungsprozess dann nicht mehr von der Hervorbringung, Implementierung, ja
vielleicht sogar Konstruktion dieser menschlichen Naturanlage zu unterscheiden
ist" — ob eine solche nun aus Selbsttitigkeit besteht oder nicht. Wie also die
Zoglinge der piddagogischen Provinz dazu veranlassen, ein >Organ< im Sinne der
Wanderjahre aus sich zu machen?

Dieser Problematik der Subjektbildung wohnt, darauf hat Philippe Lacoue-
Labarthe aufmerksam gemacht, eine theatrale Dimension inne.” Und diese thea-
trale Dimension lédsst sich nicht auf die zunichst zeitspezifische Frage nach
Selbsttitigkeit reduzieren. Traditionell operieren Bildung und Erziehung iiber die
imitato bzw. Nachahmung von Modellen und Beispielen. Beim nachzuahmenden
Modell des selbsttitigen Menschen, sei es das des ganzheitlichen der Lehrjahre
oder des spezialisierten der Wanderjahre, verfiangt sich eine solche Nachahmung
eines Modells aber in einer Paradoxie: Wo es um eine Erziehung zur Selbsttitig-
keit geht, darf gerade keine Nachahmung stattfinden, damit die wirklich eigen-
stindige Selbsttitigkeit nicht zum Rollenspiel, d.h. zum bloBen Theater, ver-
kommt. Der Zogling muss in der Erziehung dazu gebracht werden, aus sich
selbst heraus diese Selbsttitigkeit zu entwickeln. So erkldrt Rousseau als Stich-
wortgeber der neuen Pddagogik zwar einen »esprit imitateur« des kleinen Kindes
zur Produktivkraft einer frithen Phase der Erziehung: »Ich kann mir nichts vor-
stellen, wofiir man nicht Kindern mit einigem Geschick, auch ohne Eitelkeit,
Wetteifer und Eifersucht, Lust, ja sogar Neigung einfl68en konnte. IThre Lebhaf-
tigkeit, ihr Nachahmungstrieb [esprit imitateur, M.J.S.] geniigen.« (E 285f.)”
Und so sehen es in Nachfolge Rousseaus auch zahlreiche der deutschen Pddago-
gen: Joachim Heinrich Campe spricht in diesem Sinne vom »Nachahmungs-
trieb« als dem »ersten unter allen Trieben«’”, mit dem der Erzieher zu arbeiten
habe. Aber als allererstes muss in der Erziehung dieser Nachahmungstrieb von
sich selbst weggelenkt werden. Aus dem immer blo3 Fremdes wiederholenden
Nachahmungstrieb muss eine Selbstidentitit, muss ein je eigener Wille des Zog-

31 Vgl. Geulen/Pethes: »Einleitung«, S. 8f.

32 Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen. Typographien II.
Basel/Wien 2003.

33 »Je n’imagine rien dont, avec un peu d’adresse, on ne pt inspirer le gotit, méme la fu-
reur, aux enfants, sans vanité, sans émulation, sans jalousie. Leur vivacité, leur esprit
imitateur, suffisent« (Jean-Jacques Rousseau: Emile, ou, De I’éducation. Paris 1969,
S. 195).

34 Joachim Heinrich Campe: Robinson der Jiingere. Zur angenehmen und niitzlichen Un-
terhaltung fiir Kinder. Stuttgart 1981, S. 7.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 45

lings entstehen. Der Nachahmungstrieb muss menschliche Selbsttétigkeit nach-
ahmen und sich derart von sich selbst, von der eigenen Nachtréglichkeit, 16sen.”
Die Erziehung macht sich also die theatrale Veranlagung des Zoglings zur Imita-
tion des ihm Vorgegebenen zunutze, um den Zogling von eben dieser theatralen
Veranlagung zu befreien. Diese Konstellation ldsst in der Erziehung seit Rous-
seau Theaterinszenierungen ganz eigener Art entstehen: Rollenspiele und Ver-
suchsanordnungen, durch welche der Zogling in sich jene Selbsttitigkeit finden
soll, die seinen Erziehern als Modell vorschwebt. Die eine theatrale Konstellati-
on weicht einer anderen: Aus der Nachahmung eines Vorbilds wird die Inszenie-
rung eines Experiments mit dem Zogling als Darsteller und dem Erzieher als be-
obachtendem oder teilnehmendem Regisseur.

Kant hilt, bevor es zu einer systematischen Erziehung der Menschheit zur
Freiheit kommen kann, ein groBangelegtes »Experiment«36 im Bereich der erzie-
herischen Praktiken fiir vonnoten, um die Mittel herauszuarbeiten, mit denen die
Menschheit zur Freiheit statt zur de facto herrschenden Unmiindigkeit gefiihrt
werden kann. Aber dieses Experiment geschieht immer in der Annahme, dass es
keines mit offenem Ausgang ist, sondern das Angenommene hervorbringen
wird. Kant und die anderen Aufklérer vertrauen darauf, dass dasjenige, was die
Erziehung hervorrufen soll, schon als Potenz vorhanden ist, man es also blof3
freizulegen braucht. Die von Rousseau proklamierte Perfektibilitit des Men-
schen steht immer im Hintergrund. Was Rousseau mit dem Zdgling Emile auf
individueller Basis vorschwebt, erweitern die deutschen Pddagogen ins GroB-
formatige: Nicolas Pethes hat in einer grofen Studie die padagogischen Konzep-
te des europdischen 18. Jahrhunderts mit ihren experimentellen Anordnungen
vor allem von Foucaults Konzept der Disziplinarmacht her analysiert. Dabei
taucht die theatrale Dimension der Erziehungsproblematik im Hintergrund seines
Arguments und des von ihm entfalteten Materials auf: Die Pddagogen des 18.
Jahrhunderts imaginieren (und teilweise praktizieren sie) Erziehung als ein gro83-
angelegtes Menschenexperiment. Durch permanente Observation bei stindiger
Manipulation des Versuchsaufbaus werden laufend Daten erhoben. Diese Daten
lassen sich wiederum dazu benutzen, den Versuchsaufbau so zu manipulieren,
dass das Kind in die gewiinschte Verhaltensweise hineingedringt wird. Die Be-
obachtung der Kindernatur geht letztlich mit der Erzeugung einer angenomme-
nen oder gewiinschten Norm einher.”’

35 Vgl. Kapitel V.
36 Kant: »Uber Pidagogik, S. 699f.
37 Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 9-29.

~am 18541,


https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Der erste Inhaber eines universitidren Lehrstuhls fiir Pidagogik im deutsch-
sprachigen Raum, Ernst Christian Trapp, fordert 1780 in seinem Versuch einer
Pddagogik:

»Man gebe mehreren Kindern von einerlei Alter verschiedene Gegenstinde, Spielzeug,
Biicher, Modelle, Gemilde und lasse sie damit nach Belieben schalten und walten. Nun
gebe man Acht auf die Verschiedenheit ihrer AuBerungen, Empfindungen, Handlungen,
Erfindungen u.s.w. Man sehe, welche Gegenstidnde sich dieser, und welche sich der wihlt,
wie bald er ermiidet, wie lange er bei einem Gegenstande aushalten kann. Man zdhle, wie
viele und welche Ideen, Empfindungen und dadurch veranlasste AuBerungen und Hand-
lungen in einer gewissen Anzahl von Minuten und Sekunden in Kindern entstehen und

. 38
zum Vorschein kommen«™.

Durch Manipulation dieser Gegenstinde kann nun auch das Verhalten der Zog-
linge manipuliert werden. Trapp versichert zwar, er habe sich an durchschnittli-
chen Kindern versucht und nur einen der allgemeinen menschlichen Ordnung
angemessenen Zustand herstellen wollen. Dabei gibt Trapp jedoch (geradezu tri-
umphierend) zu, dass diese allgemeine Ordnung erst im Menschenversuch her-
gestellt wird: »Wer die Macht und die Gesetze der Ideenverbindung und Imagi-
nation kennt, der kann Neigungen einfloBen, schwichen, verstirken, hinrichten
und abkehren wohin und wovon er will; [...] er kann [bis zu einem gewissen
Grade] beliebige Fertigkeiten [...] des Willens hervorbringen«”.

Wenig einschriankend klingt da die nachgeschobene Einschrinkung: »aber
alles doch nur bis zu einem gewissen Grad«*. Egoistische Neigungen sollen da-
bei, so Trapp, in dem Gemeinwesen angepasste Bediirfnisse verwandelt werden.
Die Erziehung ist also erst in zweiter Linie eine zur Freiheit bzw. Freiheit ent-
puppt sich als die Fiahigkeit, die von auBen kommende Lenkung durch den Pida-
gogen zu internalisieren: »In gewissem Sinne kann man sagen, dass bei der Er-
ziehung alles auf die Lenkung und Regierung des menschlichen Willens ankom-
me«. Dies gilt auf zweierlei Art: Man muss »wéhrend der Erziehung Herr iiber
den Willen der Jugend sein und ihn nach Belieben hinrichten und ablehren kon-
nen«. Aber gleichzeitig gilt es, »dass man den Zoglingen zu der Herrschaft tiber

38 Ernst Christian Trapp: Versuch einer Pidagogik. Unverdnderter Nachdruck der 1.
Ausgabe Berlin 1780. Mit Trapps Hallescher Antrittsvorlesung: Von der Nothwendig-
keit, Erziehen und Unterrichten als eine eigne Kunst zu studiren. Paderborn 1977, S.
66. Vgl. zu Trapp insgesamt Pethes: Ziglinge der Natur, S. 224-234.

39 Trapp: Versuch einer Pddagogik, S. 85.

40 Ebd., S. 85.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER »PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 47

ihren Willen verhelfe, welches [...] fiir das wesentliche Stiick der Erziehung zu
halten ist«*'. Wie sich letzteres im Endeffekt von ersterem unterscheiden lassen
soll, das problematisiert Trapp nicht. Polemisch gesprochen bringt diese Erzie-
hung erst in zweiter Linie Selbsttitigkeit hervor. Die scheinbare Selbsttitigkeit
entpuppt sich vielmehr als die Internalisierung der von auflen kommenden Len-
kung durch den Pidagogen.*

Laut Trapps Kollegen Campe muss der Pidagoge dabei mit dem Nachah-
mungstrieb beginnen.43 Im Laufe der Erziehung zur Selbsttétigkeit muss er aber
iberspielen, dass hier ein imaginidres Modell nachgeahmt wird: Er muss das
Theater tiberspielen. Sonst liefe die Selbstlenkung, mit welcher der Zogling sei-
nen Willen nach den MaBstiben der vom Erzieher implementierten Natur lenkt,
Gefahr, ins Leere zu laufen. Sie wire immer noch die friihkindliche, wenn nicht
gar tierische Imitation statt der implementierten menschlichen Selbsttitigkeit.
Bei Trapp findet sich dieser epistemologische Zusammenhang ex negativo und
in einer moralischen Lebensweisheit verpackt aufgeschrieben: »Eine der wich-
tigsten Lehren fiir die Jugend ist diese, dal man [...] am kliigsten thue, das zu
sein, was man scheinen will«, ndmlich selbstverstindlich sehrlich«**. Dass das
eigene >Sein« in einem infiniten Regress moglicherweise erst durch das So-tun-
als-ob hergestellt werden konnte, 1dsst eine Formulierung wie diese offen.

Die Problematik einer theatralen Erziehung ist von Platons politeia her be-
kannt, wo Mimesis als Nachahmung gefasst wird. Offensichtlich scheint die An-
spielung auf die politeia auch in der Spezialisierung der Ausbildung in der péada-
gogischen Provinz zu sein: >Mache ein Organ aus dir!< Vieltuerei (polypragmo-
syne) gilt es auf alle Fille zu vermeiden.” Am Ideal einer in sich autarken Mik-
rogesellschaft, in der alle Rollen funktional zugeteilt sind, orientiert sich auch
die Gruppe der >Entsagenden¢, der Wilhelm und sein Sohn angehoren und die fiir
dieses Ideal nach Amerika auswandern will. Das lisst sich als Gegenentwurf zu
einer sich in funktionale Subsysteme ausdifferenzierenden Gesellschaft lesen, in
der die einzelnen Subjekte beim Wechseln von Funktionsbereich zu Funktions-
bereich verschiedene Rollen spielen miissen.*® Bekanntlich sind fiir Platon in
seiner politeia die paradigmatischen Vieltuer, die Kiinstler und vor allem die

41 Ebd., S.299.

42 Vgl. Kapitel V.

43 Vgl. ebd.

44 Trapp: Versuch einer Pidagogik, S. 297.

45 Vgl. Kapitel II1.

46 Vgl. Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1998, S. 743-
776. Vgl. Goffman: Wir alle spielen Theater.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

sich verstellenden Schauspieler, die vieles imitieren konnen, aber nichts selber
vermdgen. Mit den bekannten Folgen: Ein Gemeinwesen, das Kiinstler und
Schauspieler zulésst, wird von innen wie von Parasiten zerfressen, wird instabil
und zerfillt. Platon handelt dies an der Mimesis ab und gebraucht den Begriff
meist im Sinne von blof imitierender Nachahmung. Das platonische Paradox
aber liegt darin, dass auch die kindliche Erziehung iiber die Instabilitit der
Nachahmung verlduft. Nachgeahmt werden sollen in der Erziehung nur stabile
Vorbilder, nicht die fliichtigen und ins Extreme ausschlagenden Leidenschaften,
die sich dem niederen und tierhaften Anteil der menschlichen Seele zugerechnet
finden. Die instabile Mimesis ist somit durch Mimesis zum Verschwinden ge-
bracht, die Bedrohung durch Kunst und Schauspielerei verschwunden.”” An die-
se theaterfeindliche und doch dem Theater gleichzeitig so grofSe Macht zuschrei-
bende Figur werden die mit Rousseaus Stimme sprechenden Pidagogen und die
von ihnen bekdmpften Phantasien des 18. Jahrhunderts anschlieBen, das Theater
lieBe sich von einer kulturelle Auflésung bringenden, zwielichten Institution in
eine Bildungsanstalt umwandeln.*®

Die Problematik verschiebt sich bereits mit der aristotelischen Interpretation
der Mimesis in der Poetik als eines urspriinglichen menschlichen Darstellungs-
vermdgens, das nicht notwendig nachtriglichen, sondern auch hervorbringenden
Charakter hat. Aristoteles fasst Mimesis als die freudig ausgeiibte Technik des
Lernens und des Wissenserwerbs schlechthin. Und weil dies nicht nur fiir Kinder
gilt, sondern eben auch fiir die Sphire der theatralen Darstellung, bestimmt Aris-
toteles die Mimesis nicht als den im Somatischen verorteten und potentiell tieri-
schen Impuls, als den sie die Erzieher des 18. Jahrhunderts produktiv machen
wie fiirchten, sondern als Definitionsmerkmal des Menschlichen: Der schon
Kindern eigene Nachahmungsdrang unterscheidet den Menschen von den Tie-
ren. Der berithmte Anfang vom vierten Abschnitt der aristotelischen Poetik sieht
das Nachahmungsvermogen als »angeboren« und den Menschen »von Kindheit
an« im Vergleich mit den Tieren »im besonderen Maf} zur Nachahmung befi-
higt«®. Mit Mimesis und Theater steht neben der Erziehung also auch gleich der
menschliche Status des Menschen auf dem Spiel.so

47 Vgl. Kapitel 111

48 Vgl. Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit des Theaters, S. 167-261.

49 Aristoteles: Poetik. Stuttgart 1982, S. 11. Fiir die von diesem Diktum ausgehende an-
thropologische Linie der Mimesis-Diskussion vgl. Gunter Gebauer/Christoph Wulf:
Mimesis. Kultur — Kunst — Gesellschaft. Hamburg 1992, S. 81-88.

50 Vgl. zu dieser Frage insgesamt Jacques Derrida: Das Tier, das ich also bin. Wien
2010.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 49

Die Frage nach dem unproduktiven Aspekt der Mimesis ist es gerade, iiber
welche die Diskussion des 18. Jahrhunderts zwischen einer guten und einer
schlechten Variante der Mimesis zu unterscheiden versucht. Diese Diskussion
findet vor allem in &sthetischen Debatten angesichts der Transformation und
Auflosung des imitatio et aemulatio-Paradigmas statt. Das Problem der gegen
Ende des Jahrhunderts an die Stelle dieses Paradigmas tretenden Autonomie
kiinstlerischer Produktivitdt bzw. des Kunstwerks verhilt sich aber strukturdqui-
valent zum péddagogischen Problem der Selbsttéitigkeit.51

Zur imitatio gehort lange Zeit (etwa bei Scalinger und Robertello) die Di-
mension des describere als eines prizisen Wiederholens.”> Wihrend im alten
Wort »Nachifern« auch die aemulatio als ein >Nacheifern< mitschwingt, erhilt
die Wiederholungsdimension mit der Aufklirung als »Nachiiffen«” einen nega-
tiven Beigeschmack: Eine bei aller Virtuositit und Genauigkeit eher mechani-
sche Wiederholung scheint den Epistemologen der Aufkldrung schlicht un-
durchdacht bzw. den spiteren Theoretikern der Asthetik unproduktiv und unkre-
ativ. Oft findet sich die Unterscheidung zwischen dem negativ konnotierten
>Nachiffen<, durch welches der Affe als das menschenéhnliche, aber nie ganz
menschliche Tier aufgerufen wird, und einem positiv konnotierten sNachahmen«:
so etwa bei Karl Philipp Moritz in seiner Schrift »Uber die bildende Nachah-
mung des Schonen« von 1788, einem Griindungstext der klassizistischen Asthe-
tik, dessen Argumentation Goethe in seinen theoretischen Schriften in vielen
Striingen aufnehmen wird.™* Moritz entwickelt die Differenz von Nachiiffen und

51 Eva Geulen sieht die neue Piadagogik des 18. Jahrhunderts riickblickend in der »Rolle
der etwas drmliche[n] Schwester einer Asthetik [...], deren massiven Bildungsansprii-
chen Piddagogik allenfalls sekundieren« kann (Geulen: »Erziehungsakte«, S. 629).

52 Vgl. Thomas M. Greene: The Light in Troy. Imitation and Discovery in Renaissance
Poetry. New Haven 1982, S. 28-80.

53 Vgl. Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kritisches Worterbuch der hochdeut-
schen Mundart. Band 3. Leipzig 1798, S. 363f.. Vgl. Friedrich Kluge: Etymologisches
Worterbuch der deutschen Sprache. Berlin/New York 1999, S. 579.

54 Vgl. Karl Philipp Moritz: »Uber die bildende Nachahmung des Schonen, in: Ders.:
Werke. Band 2. Popularphilosophie. Reisen. Asthetische Theorie. Frankfurt a.M.
1997, S. 958-991. Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: »Einfache Nachahmung der
Natur, Manier, Stil«, in: Ders.: Goethe Werke. Band 12. Schriften zur Kunst, Schriften
zur Literatur, Maximen und Reflexionen. Miinchen 1998, S. 30-34. Vgl. Johann Wolf-
gang von Goethe: »Uber die bildende Nachahmung des Schonen, von Karl Philip Mo-
ritz. Braunschweig 1788«, in: Ders.: Goethe Werke. Band 11. Autobiographische
Schriften I1I. Miinchen 1998, S. 534-541.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Nachahmung, indem er die antike Parallelfiihrung von imitatio mit aemulatio ei-
nerseits aufnimmt, andererseits in seiner Neuausrichtung diese Begriffe aber ein-
ander entgegensetzt. Eine blo wiederholende Imitation weist Moritz explizit
dem »Schauspieler« auf dem Theater zu; dieser »dfft« andere eben nur snach<«>.
Die produktive >Nachahmung< eines Modells fasst Moritz hingegen als
»[W]etteifern« und »[N]achstreben«56 im Sinne der antiken aemulatio. Das
Nachahmen wetteifert in diesem Sinne aktivisch mit der Selbsttitigkeit, Freiheit
und Originalitit des jeweiligen Modells. Eine Nachahmung im Sinne von Moritz
soll sich bereits von ihrer eigenen Nachtriglichkeit befreit haben; diese Nach-
ahmung soll gar keine Nachahmung mehr sein. — In der Mimesis-Szene der Er-
ziehung wire daher mit einer solchen Unterscheidung die Paradoxie einer >Er-
ziehung zur Freiheit< nicht aufgelost, sondern nur verschoben. Das Gelingen der
Auflosung des fremdbestimmten Nachiffens ins selbsttitige Nachahmen wire
immer fraglich. Die Selbsttitigkeit der Zoglinge Rousseaus, Campes, Trapps
oder auch der Zoglinge aus der padagogischen Provinz bliebe zunédchst Behaup-
tung. Ebenso gut konnte behauptet werden, dass die Zoglinge die Erziehungs-
modelle Rousseaus, Trapps bzw. die von Goethes Pddagogen nachiffen.

Mit der Unterscheidung zwischen einer guten, aktiven Mimesis als Nachah-
mung und einer schlechten, passiven Mimesis als Nachiffen schreibt sich Moritz
seinerseits in eine méchtige Tradition ein, die allerdings in keiner Weise so offen-
sichtlich ist wie die des imitatio et aemulatio-Paradigmas. In zahlreichen Verdf-
fentlichungen hat Philippe Lacoue-Labarthe die seit Platon géngige Entgegenset-
zung von guter und schlechter Mimesis entfaltet, dass es sich hier um mehr als um
eine epistemologische Differenzierung handelt. Vielmehr inszenieren Subjektbil-
dungsdiskurse seit Platon einen Widerstreit zwischen der guten Nachahmung und
der schlechten Nachahmung. Dabei wird die gute, aktive Nachahmung von der
schlechten, passiven bedroht und muss sich ihrer entledigen. Den Kiinstlern, vor
allem den Dichtern und Rhapsoden wird nicht nur der Zutritt zu Platons Gemein-
wesen der politeia verwehrt, weil sie blol Nachahmungen zweiten Grades liefern,
wihrend doch die Realitit bereits eine Nachahmung ersten Grades, ndmlich der
ewigen Ideen sei. Ausgegrenzt werden die Dichter, weil viele ihrer Stoffe der Ju-
gend instabile Vorbilder liefern: weil hier nicht Ausgeglichenheit, sondern Leiden-
schaftlichkeit zum Modell fiir die Zoglinge wird. Aus den vorhandenen Dichtun-
gen werden deshalb bei Platon die guten, stabilen Vorbilder aufbewahrt, die insta-
bilen, leidenschaftlichen mit den Dichtern aus dem idealen Gemeinwesen ver-

55 Moritz: »Uber die bildende Nachahmung des Schonen, S. 958. Vgl. Kapitel VI.
56 Ebd., S. 959.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER »PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 51

bannt.”” Lacoue-Labarthe sieht hier nicht so sehr den Widerstreit zwischen Philo-
sophie und Literatur, sondern den zwischen einem guten und einem schlechten
Theater, zwischen der guten Mimesis und der schlechten Mimesis. Die schlechte
Nachahmung wird zum Siindebock, mit dem alle ihre gefdhrlichen Eigenschaften
ausgetrieben werden. In der guten Nachahmung wird der gereinigte Siindebock
dann zum Heiligen glorifiziert.” Der prekiire Status, der einer Erziehung nach Mo-
dellen innewohnt, findet sich so iiberblendet.

Lacoue-Labarthe rekonstruiert Spuren dieser Austreibung der schlechten
Nachahmung durch die ganze Kulturgeschichte hindurch, insbesondere durch die
Theoriegeschichte, so z.B. in der Aufwertung der Mimesis zu einer produktiven
Weise der modellhaften Darstellung bei Aristoteles oder in der Gegeniiberstel-
lung von Theorien des leidenschaftlichen und kiihl kalkulierenden Schauspiel-
theoriens in Denis Diderots erst 1830 publizierten Essay von 1770 »Le Paradoxe
sur le comédien«.” Wo es der Erziehung seit dem 18. Jahrhundert um eine Bil-
dung zur Selbsttitigkeit geht, formuliert Lacaoue-Labarthe dieses Paradox in ei-
nen »double-bind« der Subjektbildung um: »[M]ach mich nach, um zu werden,
der du bist!«*® Am kulturellen Ort Theater 6ffnet sich somit eine andere Szene,
auf der traditionelle das Theater betreffende Diskurse mit traditionellen die Bil-
dung und Erziehung betreffende Diskurse miteinander verschmelzen: die Szene
der Nachahmung eines Modells. Diese Szene ist insofern paradox, als dass sie
eine Identitdt des Nachahmenden sichern soll, welche ihn von dem nachgeahm-
ten Modell unterscheidet. Thr >double-bind< macht die angestrebte Subjektbil-
dung auch stets unmoglich: Ohne Nachahmung gibt es keine Identitit, mit Nach-
ahmung keine eigene, sondern blo8 eine fremde Identitét.

57 Vgl. Kapitel III.

58 Vgl. Diderot: Das Paradox tiber den Schauspieler. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe:
»Typographie«, in: Sylviane Agacinski et al.: Mimesis des articulations. Paris 1975,
S. 165-270. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Typography. Mimesis, Philosophy, Poli-
tics. Stanford 1998, S. 43-138. Vgl. fiir den Referenzpunkt von Lacoue-Labarthes Ar-
gument beziiglich der Mimesis Jacques Derrida: Dissemination. Wien 1995, S. 206-
213. Eine Pointe von Lacoue-Labarthes Einsatz liegt in Fortfithrung von Derridas Ar-
gumentation darin, die Siindenbocktheorie René Girards, in welcher der Siindenbock
die entfesselte Mimesis domestizieren soll, auf sich selbst anzuwenden: Die schlechte
Mimesis ist der Siindenbock, der nach seiner Vertreibung als gute Mimesis heiligge-
sprochen wird. Vgl. René Girard: Der Siindenbock. Ziirich 1988, S. 23-37.

59 Vgl. Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen, S. 11-34.

60 Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die Kunst und
die Politik. Stuttgart 1990, S. 120.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Wo Rousseau, Campe und andere versuchen, die Nachtriglichkeit des kind-
lichen Nachahmungstriebs zu benutzen und ihn in Selbsttitigkeit umzuwandeln,
da spielen auch sie strukturdquivalent zu Lacoue-Labarthes These von der dop-
pelten Mimesis Theater gegen Theater aus: Sie ersetzen das Theater der Nach-
ahmung durch ein anderes Theater: durch das versteckte Regietheater eines Er-
ziehungsexperiments. Offen muss jedoch stets bleiben, ob dieses Experiment ge-
lingt oder ob es nicht zuletzt dazu dient, eine theatrale Dimension der Erziehung
wegzuinszenieren: die Instabilitdt und Nachtriglichkeit des Nachiffens. Das
Theater der Nachahmung zeigt sich hier als eine mogliche Bruchstelle dieser Er-
ziehung und muss daher um jeden Preis von einem Nachahmen als Nachiffen,
das jetzt dieses nachifft und gleich jenes, unterschieden werden. Nicht zuletzt
deswegen schlieen zahlreiche Konzepte von Erziehung an traditionelle Diskur-
se der Theaterfeindschaft an. Bei nidherem Hinsehen wird sich jedoch zeigen,
dass auch das Erziehungskonzept der Pddagogen in Goethes Provinz sich an der
Problematik der Mimesis abarbeitet und von diesem her die polemisch ausgeru-
fene Distanz zur Sphére des Theaters und des Theatralen begriindet.

4. DIE REGULIERUNG DES NACHAHMUNGSTRIEBS
IN DER PADAGOGISCHEN PROVINZ

Die entsprechenden Passagen der Wanderjahre sind deswegen so bemerkens-
wert, weil sie die theatrale Bruchstelle des Erziehungsdiskurses in volliger Of-
fenheit ausstellen. Dies geschieht einige Kapitel, bevor die Austreibung des The-
aters proklamiert wird. Am Ende von Wilhelms ersten Besuch in der Provinz
lasst der Text die Pddagogen unfreiwillig demonstrieren, inwieweit ihre Erzie-
hungsmethoden darauf angewiesen bleiben, sich stets von einem Theater der
Imitation zu unterscheiden bzw. sich dieses Theaters zu entledigen. Und nur so
scheint textintern gewéhrleistet zu sein, dass es sich hier um eine wirkliche Er-
ziehung und nicht um Theater handelt: Wilhelm interessiert sich beim Durchrei-
sen der Provinz fiir die »Mannigfaltigkeit an Farbe und Schnitt der Z6glingsklei-
dung«. In dieser manifestiert sich die Spezialisierung nach zu erlernenden
Handwerken. Zusitzlich ist eine gewisse Individualitit der Zoglinge indiziert,
denn in keiner Untergruppe der Zoglinge tragen zwei ein vollig {ibereinstim-
mendes Kleidungsstiick. Auch hierhinter steckt System: Die Pddagogen erkldren
dies als

»ein Mittel [...], die Gemiiter der Knaben eigens zu erforschen. Wir lassen, bei sonstiger

Strenge und Ordnung, in diesem Falle eine gewisse Willkiir gelten. Innerhalb des Kreises



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 53

unserer Vorrite an Tiichern und Verbramungen diirfen die Zoglinge nach beliebiger Farbe
greifen, so auch innerhalb einer mifigen Beschrinkung Form und Schnitt wihlen; dies
beobachten wir genau, denn an der Farbe 146t sich die Sinnesweise, an dem Schnitt die
Lebensweise des Menschen erkennen.« (W 165f.)

Hier evoziert der Text Trapps oben beschriebene Beobachtungsexperimente.®'
Wihrend Trapp den die Pdadagogik der Zeit lange bestimmenden >Nachahmungs-
trieb< allerdings zugunsten des neuen zeitgendssischen Paradigmas der Einbil-
dungskraft verabschiadet,62 steht die Problematik der Mimesis im Zentrum der
Textstelle. Die Pddagogen behaupten einerseits einen evidenten Zusammenhang
zwischen der Wahl eines Kleidungsstiicks, der jeweiligen inneren Natur des
Zbglings und seiner fiir die Zukunft zu wihlenden Spezialisierung: Das Modell,
an dem er sich orientiert, ldsst sich also rekonstruieren. Andererseits und gleich-
zeitig wird die Imitation von Modellen in dieser Beobachtung zum Problem.
Rousseaus sesprit imitateur< findet sich dabei als >Nachahmungsgeist< beim Wort
genommen:

»Doch macht eine besondere Eigenheit der menschlichen Natur eine genauere Beurteilung
gewissermaflen schwierig; es ist der Nachahmungsgeist, die Neigung, sich anzuschliefen.
Sehr selten, daf} ein Zogling auf etwas fillt, was noch nicht dagewesen, meistens wihlen
sie etwas Bekanntes, was sie gerade vor sich sehen. Doch auch diese Betrachtung bleibt
uns nicht unfruchtbar, durch solche AuBerlichkeiten treten sie zu dieser oder jener Partei,
sie schlieBen sich da oder dort an, und so zeichnen sich allgemeinere Gesinnungen aus,

wir erfahren, wo jeder sich hinneigt, welchem Beispiel er sich gleichstellt.« (W 166)

Die einleitende Behauptung, aus der Wahl der Kleidung lasse sich die Individua-
litdt des Zoglings ablesen, wird im selben Atemzug fast ginzlich zuriickgenom-
men. Der Beobachter erfihrt namlich gar nichts iiber das eigentliche Innere des
Zbglings, sondern blof von einem Inneren zweiten Grades: von den Beispielen,
die der Zogling nachahmt. In solcher Nachahmung droht dann aber jegliche In-
nerlichkeit und Selbstidentitit verloren zu gehen, wie der Pidagoge weiter aus-
fiihrt:

»Nun hat man Fille gesehen, wo die Gemiiter sich ins Allgemeine neigten, wo eine Mode
sich iiber alle verbreiten, jede Absonderung sich zur Einheit verlieren wollte. Einer sol-

chen Wendung suchen wir auf gelinde Weise Einhalt zu tun, wir lassen die Vorrite ausge-

61 Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 312-314.
62 Vgl. Kapitel V.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

hen; dieses und jenes Zeug, eine und die andere Verzierung ist nicht mehr zu haben; wir
schieben etwas Neues, etwas Reizendes herein [...] und stellen so nach und nach ein

Gleichgewicht her.«

Dass sich die Pddagogen mit dem >Reizenden< eben jener sinnlichen Stimulation
bedienen, die in der spiter so ausfiihrlich aufgerufenen theaterfeindlichen Tradi-
tion als so verwerflich am Theater gilt, bleibt hier unerwihnt. Stattdessen scheint
der Zweck die Mittel zu heiligen: »Denn der Uniform sind wir durchaus abge-
neigt, sie verdeckt den Charakter und entzieht die Eigenheiten der Kinder, mehr
als jede andere Verstellung, dem Blicke der Vorgesetzten.« (W 166) Hinzuzufii-
gen wire wohl, dass die Uniformierung vor allem jener inneren Spezialisierung
zuwider liefe, zu welcher in der Provinz doch schlie3lich erzogen werden soll.

Diese Textpassage prisentiert nicht nur eine subtile, an Michel Foucaults
Analysen von Disziplinarmacht und Gouvernementalitit gemahnende Uberwa-
chungste:chnik.63 Hier zeigt sich nicht nur eine ungewdhnliche ckonomische
Modernitit, die geschickt Angebot und Nachfrage reguliert wie manipuliert.**
Was hier in erster Linie reguliert und manipuliert wird, ist der theatrale >Nach-
ahmungsgeist<. Verhindert wird hier das Entstehen einer so undifferenzierten
wie unbestdndigen Menge, in der jede Spezialisierung und somit jede Herausbil-
dung einer distinkten Identitdt unmoglich wire. Die beobachtete Wahl der Klei-
der soll im Sinne Trapps einen Blick vom AuBeren in das Innere der Kinder wer-
fen. Von diesem Blick ins Innere her soll wiederum die gefundene Selbstidenti-
tit des Zoglings weiter geformt und in Spezialisierung gelenkt werden. Jedoch
droht stattdessen die Gefahr bloBer AuBerlichkeit: Der >Nachahmungsgeist< be-
droht die zu findende Identitit des Zoglings mit Selbstverlust, noch bevor sie
sich konstituieren kann.

Wie in vielen europidischen Diskursen seit dem 17. Jahrhundert ist das Feld
der Mode hier mit dem des Theaters assoziiert” — und sei es des Theaters als je-

63 Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 315-317. Vgl. Ulrich Kinzel: Ethische Projekte.
Literatur und Selbstgestaltung im Kontext des Regierungsdenkens. Humboldt, Goethe,
Stifter, Rabe. Frankfurt a.M. 2000, S. 321-324. Vgl. Irmgard Egger: Didtik und Aske-
se. Zur Dialektik der Aufkldrung in Goethes Romanen. Miinchen 2000, S. 68-70.

64 Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der >Padagogischen Provinz««, S. 48.

65 Vgl. Christian Huck: Fashioning Society, or, The Mode of Modernity: Observing
Fashion in Eighteenth Century Britain. Wiirzburg 2010, S. 58-95. Vgl. paradigma-
tisch William Prynne: Histrio-Mastix: The Player’s Scourge, or Actor’s Tragedy.
London 1632: »[M]anifest to all mens judgement, that effeminate mixt Dancing, Dic-

ing, Stage-playes, lasscivious Pictures, wanton Fashions, Face-painting, Health-



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 55

nes gesellschaftlichen Ortes, an dem das Publikum sich und seine Kleidung zur
Schau stellt. Pridgend ist auch hier wieder Rousseau, der seinem fiktiven Zogling
Emile gegeniiber das Spektakel des gesellschaftlichen Lebens verdammt und
modegemiiBe Kleidung als unbeholfene Verstellung geifelt.” Die um das Thea-
ter kreisende Grof3stadtkultur beschreibt Rousseau als Neidkultur, in der jeder
den Luxus des anderen erstrebt. Eine Mode breitet sich iiber die durch Neid ent-
fesselte Nachahmung aus. Rousseau verweist damit auf die immer wieder fiir das
Phinomen Mode konstatierte Paradoxie, dass das Streben nach individueller
Distinktion (durch modische Kleidung) zu Vermassung und Uniformierung
(durch die Allgegenwart dieser Mode) fiihrt.” So geht die distinkte Identitit der
Einzelnen oder auch der gesellschaftlichen Gruppen verloren.

Im deutschsprachigen Raum kommt der Modediskurs mangels grofstidti-
scher Kultur zwar erst viel spéter auf als in England oder in Frankreich, aber in
einem anonymen, weit zirkulierenden Pamphlet von 1771, »Uber die Mode und
deren Folgen, finden sich bereits jene traditionellen Angste beziiglich Identi-
titsverlust und Uniformierung, die auch Goethes Pidagogen umtreiben.” Auch
Ernst Moritz Arndts Traktat »Uber Sitte, Mode und Kleidertracht« von 1814 be-
schreibt die Mode einerseits mit nationalen Vokabeln als ein Phdnomen franzo-
sischer Verweichlichung, andererseits explizit mit den Vokabeln, die in der pid-
agogischen Provinz der Welt des Theaters vorbehalten bleiben: Die Mode ist
»flatterhaft«; sie ist eine »Spielerin und Tindlerin, [...] Gauklerin und Tdusche-
rin«”, welche in ihren Verkleidungen jedwede Identitiit bedroht und so die sittli-
che Ordnung zersetzt.

Uber das Medium Mode kann in der pidagogischen Provinz die vom Theater
bzw. der Mimesis ausgehende Bedrohung des Identitétsverlusts artikuliert wer-
den; ebenfalls iiber das Medium Mode kann dieses Theater dann reguliert wer-
den: Die Mimesis wird in der Provinz mittels einer Inszenierung 6konomischer
Knappheit bekdmpft. Die Piddagogen offenbaren Wilhelm hier, dass sie mit ihren

drinking, Long haire, Love-lockes, Periwigs, womens curling, pouldring and cutting
their haire, Bone-fires, New-yeares-gifts, May-games, amorous Pastorals, lascivious
effeminate Musicke, excessive laughter, luxurious disorderly Christmas-keeping,
Mummeries [are all] wicked, unchristian things.« (S. *#g"-##%),

66 Vgl. E 698. Vgl. Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel, S. 447. Vgl.
Kapitel IV.

67 Vgl. Huck: Fashioning Society, S. 98-130.

68 Anonym: Uber die Mode und deren Folgen. Frankfurt a.M./Leipzig 1771.

69 Ernst Moritz Arndt: Ueber Sitte, Mode und Kleidertracht. Ein Wort aus der Zeit.
Frankfurt a.M. 1814, S. 37f.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Zoglingen Theater spielen. Sie wollen in der Beobachtung der Kleiderwahl
Riickschliisse auf ein Inneres ziehen, das es noch gar nicht gibt. Daher unterbin-
den sie das Theater des >Nachahmungsgeists<. Sie inszenieren kiinstlich eine
Identitédt des Zoglings, die eine Basis fiir seine spitere Ausbildung zum speziali-
sierten Organ des Gemeinwesens liefert. Auf diese Weise markiert die pddagogi-
sche Provinz eine Theatralitit der Erziehung und der Subjektbildung. Goethes
Text stellt aus, was in den zeitgendssischen Diskursen iiber Erziehung und Bil-
dung oft nur implizit mitlduft oder ganz ausgeblendet wird: Dass eine Erziehung
zur Selbsttitigkeit die eigene theatrale Verfasstheit iiberspielen, ausblenden oder
weginszenieren muss, damit sie als Erziehung zu einem selbsttitigen Individuum
Geltung beanspruchen kann.

5. DIE DEMONSTRATIVE AUSTREIBUNG DES THEATERS
AUS DER PADAGOGISCHEN PROVINZ

Die Passagen zur padagogischen Provinz beschreiben auch stets Wilhelms Reak-
tionen und Nachfragen zum Geschauten. Anldsslich der Regulierung der Nach-
ahmung in der piddagogischen Provinz schneidet der Text Wilhelm aber das
Wort ab. »Unter solchen und anderen Gesprichen gelangte Wilhelm an die
Grenzen der Provinz« (W 166). Sein erster Besuch ist mit der Regulierung und
Weginszenierung der theatralen Dimension von Erziehung beendet, ohne dass
das Theater als solches benannt worden wire. Bei Wilhelms zweitem Besuch er-
fahrt er stattdessen von der expliziten und kompromisslosen Austreibung des
Theaters: Ausfiihrlich wird Wilhelm hier nicht nur Zeuge der in der Provinz
schwerpunktméBig betriebenen Handwerksausbildung, sondern auch einer
Kunsterziehung, die den Fokus aber ebenfalls auf handwerkliche Herstellung
und natiirlich erneut auf Spezialisierung legt.”’ Auch »[h]ier«, heift es, »wird

70 Die Wanderjahre lassen das spezifische Verhiltnis des Auswandererbundes zur péda-
gogischen Provinz im Unklaren. Einmal ist nebenher die Rede davon, man wolle aus
der Provinz »tiichtige Kiinstler, nur sehr wenige« (W 242) rekrutieren. Was damit ge-
nau gemeint ist, wird allerdings nicht deutlich. Verschiedene Protagonisten des Aus-
wandererbundes weiten die Definition von Kunst niamlich aus: »[D]ie Handwerke sol-
len [...] fiir Kiinste erkldrt und durch die Bezeichnung >strenge Kiinste< von den >frei-
en< entschieden getrennt und abgesondert« (W 411) werden. Die Freiheit der her-
kommlichen (hier zunichst der bildenden) Kiinste ist dabei abwertend gemeint: Die
freien Kiinste sind die nutzlosen. Ob sie gelingen oder nicht, gut oder schlecht ge-

macht sind, das bleibt »gleichgiiltig«: »[D]ie strenge Kunst [muf}] der freien zum



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 57

[...] nichts der Willkiir des Lernenden tiberlassen«. Erlernt und eingeiibt werden
strenge Gesetze, des Gesangs, der Instrumentalmusik, der Malerei und der Bild-
hauerei. Die das Ende des 18. Jahrhunderts prigende Figur des von der Natur
begabten »Genies« wird dabei radikal uminterpretiert. »Mit dem Genie haben
wir am liebsten zu tun, denn [...] [e]s begreift, dass Kunst eben darum Kunst
heift, weil sie nicht Natur ist« (W 250): Das Genie ist demnach ein solches, weil
es sich sofort und von alleine in die handwerkliche Ausfiithrung der Kiinste fin-
det.

Ausgebildet werden, so beobachtet Wilhelm es in verschiedenen Unterpro-
vinzen, professionelle Instrumentalmusiker und bildende Kiinstler, aber auch
Dichter, nimlich Lyriker und Epiker. Jedoch fehlen Drama und Theater in der
Reihe der in der padagogischen Provinz gelehrten Kiinste. Fiir die Produktion
dramatischer Literatur gibt es ebenso wenig die ansonsten vorherrschende hand-
werkliche Ausbildung wie etwa fiir die Schauspielkunst. Wilhelms Nachfrage an
seine Reisefiihrer liegt bereits von der mit dem Theater verwobenen Geschichte
des Wilhelm Meister-Stoffs her auf der Hand: Er stellt nicht nur um der lieben,
gerade kennengelernten Ordnung willen die Frage nach dem dritten Teil der tra-
ditionellen poetischen Trinitdt von Lyrik, Epik und Drama, sondern auch um der
eigenen Vergangenheit willen, aus der ja schlieBlich auch der Zogling Felix her-
vorgegangen ist. Wo befindet sich in der padagogischen Provinz also der Ort der
»dramatische[n] Poesie« (W 256) und der mit ihr verbundenen Theaterkunst?
Die Antwort der Padagogen fillt so barsch wie eindeutig aus: Eine solche Aus-
bildungsstitte fehlt in der padagogischen Provinz ginzlich. Zum einen aus rein
pragmatischen Umstinden: Das Theater bedarf eines passiven und blo8 schau-
enden Publikums, das nicht existiert, wo in der padagogischen Provinz jeder
Zdgling sich zur individuellen Tétigkeit ausbildet. »Das Drama setzt eine miif3i-

Muster dienen und sie zu beschdmen trachten.« Die ehemaligen Handwerke sind als
die strengen Kiinste also jetzt Bildhauerei, Malerei, Musik oder Literatur vorgeordnet.
Entscheidend ist auch hier die Spezialisierung: »Wer sich einer strengen Kunst ergibt,
muf sich ihr fiir's Leben widmen.« (W 412) Das gelernte Handwerk wird zum Organ,
durch das die einzelnen sich im Gemeinwesen niitzlich machen und dieses Gemein-
wesen so erst hervorbringen. Dabei fallen die Standesgrenzen: Wilhelm, der Biirgerli-
che, wird Wundarzt, ein noch wenig angesehener Beruf, den meist Barbiere als Ne-
bentitigkeit ausiiben. Montan, einer der dem adeligen Milieu (wenn auch als >natiirli-
cher Sohn« entstammender) Wortfiihrer der Auswanderer, spezialisiert sich im Berg-
bau und seinen Techniken. Nicht nur werden also die bis dahin niederen Stinde und
Tatigkeiten aktiv in dieses neue Gemeinwesen einbezogen; als Handwerker soll der

Arbeiter in seinen Mittelpunkt treten.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ge Menge, vielleicht gar einen Pobel voraus, dergleichen sich bei uns nicht fin-
det«. Denn alle Mitglieder der pddagogischen Provinz, Erzieher wie Zoglinge,
iben sich in Tétigkeiten. Jedes ist ein auf sein Gebiet spezialisiertes Individuum.
Bei einer miifigen Menge handelt es sich um jenen unordentlich auftretenden
und Unordnung produzierenden »Pobel« (W 256), den die Padagogen gleich bei
Erscheinen aus der Provinz abtransportieren wollen.

In einem zweiten Schritt der Erlduterung wird der Einwand gegen die »Gau-
kelei« um diverse Argumente aus dem Traditionsbestand der Theaterfeindlich-
keit erweitert: »Wer unter unseren Zoglingen sollte sich leicht entschlieen, mit
erlogener Heiterkeit oder geheucheltem Schmerz ein unwahres, dem Augenblick
nicht angehoriges Gefiihl in der Masse zu erregen, um dadurch ein immer mifli-
ches Gefallen abwechselnd hervorzubringen?« (W 256f.) Als Problem des Thea-
ters wird zunichst in christlicher Tradition schlicht die Falschheit des Sich-
Verstellens benannt:’' »Solche Gaukelei fanden wir durchaus gefihrlich und
konnten sie mit unserem ernsten Zweck nicht vereinen.« (W 257) Dieser Vorbe-
halt steht in seiner sékularisierten Variante in der Tradition Rousseaus und seiner
Forderung nach einer Erziehung zur Aufrichtigkeit, zur Ubereinstimmung von
innerem Zustand und Darstellung nach auflen. Eine klare Absage ergeht an die
Tradition der hofischen Erziehung, welche noch die Fihigkeit zum Rollenspiel
und zum Vortiduschen von Regungen predigt und so zur Teilhabe an den Zere-
monien wie an den Intrigen der hofischen Existenz befshigen soll. Uberhaupt
findet sich bei den Pdadagogen Rousseaus Vorbehalt gegen das Theater fast wort-
lich rezitiert.”” 1758 legt Rousseau im Lettre & d’Alembert sur les spectacles Pla-
tons Argumente gegen die Gefihrlichkeit der Mimesis neu auf, kombiniert sie
mit der calvinistischen Theaterfeindschaft und integriert beide in seine Kultur-
theorie. Rousseau unterschlédgt in seinem Pamphlet die Rolle der Mimesis in der
Erziehung und attackiert das Theater als einen gesellschaftlichen Ort: Das Thea-
ter biete eine »Belustigung fiir MiiBiggdnger«, verfithre so zur Passivitit und
kann eine Stadt titiger Biirger blo korrumpieren. Durch die inhédrente Falschheit
des Theaters drohen die ortlichen Sitten zu verfallen: »Was ist das Talent des

71 Vgl. Quintus Septimius Tertullianus: De spectaculis/Uber die Spiele. Stuttgart 1988,
S. 7-13. Im deutschsprachigen Raum finden sich die entsprechenden Argumente im
ersten Hamburgischen Theaterstreit nicht nur aufgenommen, sondern teilweise direkt
zitiert. Vgl. Anton Reiser: Theatromania, Oder Die Wercke Der Finsternif3: In denen
offentlichen Schau-Spielen von den alten Kirchen-Vitern verdammet. Nissen/Ratze-
burg 1681. Vgl. Kapitel VL.

72 Vgl. Kurt Jahn: »Zu den Wanderjahren«, in: Goethe-Jahrbuch 26 (1905), S. 275-278,
hier: S. 277. Vgl. Kapitel IV.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 59

Schauspielers? Die Kunst, sich zu verstellen, einen anderen als den eigenen Cha-
rakter anzunehmen, [...] kaltbliitig sich zu erregen, etwas anderes zu sagen, als
man denkt«”: Das Theater stellt in Rousseaus Sinne letztlich die institutionali-
sierte Verirrung der von der Erziehung freizusetzenden menschlichen Natur dar.

Fiir die Pddagogen der Provinz ist ein Auftauchen von dem Theater zuzu-
rechnenden Eigenschaften allerdings trotz aller erzieherischer Bemiihungen un-
vermeidlich: Da es nicht das Ziel der pidagogischen Provinz ist, eine handwerk-
liche Ausbildung aufzupfropfen, sondern die Naturanlagen der Zoglinge zu ei-
nem ihnen gemifen Handwerk zu entwickeln, zeigen sich durchaus immer wie-
der theatrale Talente. Diese gilt es zwar, wie den >Pobels, so schnell als moglich
aus der Provinz zu entfernen; hier werden die Pddagogen aber trotzdem ihrer
Verantwortung gerecht:

»Da es unser hochster und heiligster Grundsatz ist, keine Anlage, kein Talent zu miBlei-
ten, so diirfen wir uns nicht verbergen, dass unter so grofer Anzahl sich eine mimische
Naturgabe auch wohl entschieden hervortue; diese zeigt sich aber in unwiderstehlicher
Lust des Nachiffens fremder Charaktere, Gestalten, Bewegung, Sprache. Diese fordern
wir zwar nicht, beobachten aber den Zogling genau, und bleibt er seiner Natur durchaus
getreu, so haben wir uns mit grolen Theatern aller Nationen in Verbindung gesetzt und
senden einen bewihrt Fihigen sogleich dorthin, damit er, wie die Ente auf dem Teiche, so
auf den Brettern seinem kiinftigen Lebensgewackel und -geschnatter eiligst entgegengelei-
tet werde.« (W 257f.)

Einerseits nimmt der >Nachahmungsgeist¢, der bei Wilhelms letzten Besuch
noch jedem Zdgling zugestanden wurde, das >Nachiffen< vorweg, fiir das die
Schauspieltalente aus der padagogischen Provinz verbannt werden. Andererseits
setzt die pddagogische Programmatik auch fiir die unerwiinschte Spezialisierung
zum Schauspieler auf Qualitit: Die aus der Provinz entfernten Talente gelangen
nur an die besten Theater. Am Prinzip der Spezialisierung wird festgehalten,
auch wenn es sich hier um eine gefihrliche Spezialisierung handelt, denn die
Schauspielerei zeigt den Menschen in einem tierhaften Modus: Seine hervorra-
gende Qualitét ist, mit dem im Sinne von Moritz abwertenden Wort, das >Nach-
iffen< des Fremden statt die Ubung im Eigenen. Seine Titigkeit ist mit Verweis
auf ein anderes wenig edles Tier die einer Ente, die auf ihrem Teich zwar in ih-
rem speziellen Element sein mag; der Teich ist in seiner Beschrinkung aber
nicht die grofle weite Welt, von der die >grof3en Theater aller Nationen« einige
Sitze zuvor noch kiinden. Die auf dem Teich bzw. den Biihnenbrettern vollzo-

73 Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel«, S. 414.

~am 18541,


https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gene Titigkeit ist erstens unbedeutend: Es handelt sich blo3 um Gewackel und
Geschnatter. Zweitens ist sie vollig uneindeutig und lduft damit jeglicher selbst-
titigen Spezialisierung zuwider: >Gewackel« ist keine zielgerichtete Bewegung,
>Geschnatter< keine bedeutende Sprache, auch wenn beide nachgeiifft werden:™
Bei der Spezialisierung des Schauspielers handelt es sich in diesem Sinne {iber-
haupt nicht um eine Selbsttitigkeit.

Entsprechend zeigt ein dritter Schritt, dass der Hauptvorwurf der Piddagogen
an das Theater nicht unbedingt (mit dem zitierten Rousseau) in seiner Unehr-
lichkeit besteht, sondern in seinem »zweideutigen Ursprung«, wie Wilhelms Be-
gleiter es nennt. Dies ldsst sich mindestens doppelt bzw. >zweideutig< lesen: Am
Anfang des Theaters steht demnach nicht blof3 die Kunst, sondern auch die T4u-
schung, die der >Gaukelei< innewohnt. Aber wie beziiglich des Geschnatters und
Gewackels des Schauspielers liegt das Problem der Zweideutigkeit auch darin,
dass auf dem Theater die Spezialisierung nicht eindeutig zugeordnet werden
kann. Das Theater ist der Ort der Vermischung, ohne dass die Kiinste noch
wechselseitig ihre Eigenart behielten. Instrumentalmusik und bildende Kiinste
etwa werden in der Provinz um ihrer selbst willen gelernt. Thre Verwendung im
Kontext des Theaters ist nicht vorgesehen. Wilhelms Begleiter variiert dafiir das
neutestamentarische Gleichnis vom verlorenen Sohn: »Die sdmtlichen Kiinste
kommen mir vor wie Geschwister, deren die meisten zu guter Wirtschaft geneigt
wiren, eins aber, leicht gesinnt, Hab und Gut der gesamten Familie sich zuzu-
eignen und zu verzehren Lust hitte. Das Theater ist in diesem Falle, es hat einen
zweideutigen Ursprung« (W 257). Im anzitierten Gleichnis verprasst der eine
Sohn sein Erbteil und wird in einer Art Auferstehung trotzdem wieder festlich
aufgenommen: »[D]u solltest aber frohlich und gutes Muths seyn; denn dieser
dein Bruder war todt und ist wieder lebendig geworden«75 . In der Version der
Piadagogen greift das Theater von vornherein auf das >Hab und Gut< der anderen
tiber, so dass das die festliche Aufnahme aus der Bibel nur wie die Fortsetzung
des Verprassens des eigenen Vermogens erscheint. Denn das Theater besitzt die-
ses eigene Vermogen gar nicht, sondern lebt in seiner Plurimedialitit von An-

74 Allerdings erweisen die Pddagogen indirekt auch dem Ahnherrn des Theaters, Diony-
sos, Reverenz, denn bei der Ente handelt es sich um ein dionysisches Tier. Vgl. Han-
nelore Schlaffer: Wilhelm Meister. Das Ende der Kunst und die Wiederkehr des My-
thos. Stuttgart 1980, S. 143f.

75 Lukas 15, 32: Haffmans, Peter/Haffmans, Gerd (Hg.): Das Neue Testament. Vierspra-
chig. Archetypum Greacum. Vulgata Latina. Das Neue Testament nach der Uberset-
zung von Martin Luther. The New Testament in the Translation of the King James Bi-
ble. Berlin/Ziirich 2011, S. 311.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER »PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 61

fang an von dem Vermogen der anderen: Das Theater, vor dem die Pddagogen
sich fiirchten, fiigt sich in keine Ordnung der Spezialisierung. Es ist daher von
Anfang an >zweideutig< und kann nur als tibergriffig, ausschweifend und parasi-
tar wahrgenommen werden — genau wie der >Nachahmungsgeist<, den die Pédda-
gogen bei der Kleiderwahl regulieren.

Die plurimediale Vereinigung aller anderen Kiinste im Theater ist nicht zu-
letzt, was Hegel dazu veranlasst, in seiner in der Entstehungszeit der Wanderjah-
re gehaltenen Berliner Asthetik-Vorlesung das in der Theaterauffiihrung versinn-
lichte Drama an die Spitze der Kiinste zu stellen.”® Ohne dieses Hauptaugenmerk
auf den Dramentext verfolgt Wilhelm eine dhnliche Verteidigungsstrategie:
»Man sagt aber doch, versetzte Wilhelm, diese weit um sich greifende Kunst be-
fordere die iibrigen sdamtlich.« Nicht so in der pidagogischen Provinz; die Viel-
falt der sich auf dem Theater versammelnden Kiinste wird hier gerade zum Prob-
lem.

»Keineswegs<, erwidert man, >sie bedient sich der iibrigen, aber verdirbt sie. Ich verdenke
dem Schauspieler nicht, wenn er sich zu dem Maler gesellt; der Maler jedoch ist in solcher
Gesellschaft verloren.

Gewissenlos wird der Schauspieler, was ihm Kunst und Leben darbietet zu seinen fliichti-

gen Zwecken verbrauchen [...J<« (W 257).

Ein weiteres Argument tritt hier zu Miiliggang, Falschheit und Vermischung
hinzu: das Transitorische des Theaterereignisses. Aus einer verginglichen Kunst
kann, so das implizite Argument, nicht der in sich ruhende, bei seiner Speziali-
sierung bleibende Handwerkerkiinstler entstehen, den die Provinz ausbildet.
Ebenso wenig wie durch Verstellung oder durch Vermischung.

Beim Theater handelt es sich also nicht um ein spezielles Element unter vie-
len, das ausgesondert und der pidagogischen Provinz verwiesen wird. Das Thea-
ter ist schlechthin die Bedrohung der Unterscheidung und Spezialisierung; es
stellt die Ordnung als solche infrage. In diesem Sinne ist hier nicht nur von Ver-
bot, Verbannung oder Vertreibung zu sprechen, sondern von einer Austreibung
des Theaters: Die Ordnung der piddagogischen Provinz kann blof insofern Be-
stand haben, als dass sie sich vom Theater gereinigt hat. Sie muss den >Nachah-
mungsgeist« am Anfang der Erziehung mit theatralen Mitteln verschleiern und
seine Wiederkehr mit allen Mitteln verhindern. D.h. sie muss das Theater be-
kidmpfen, wo es sich zeigt. In der explizit gemachten Austreibung des Theaters,

76 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik 1II, in: Ders.:
Werke. Band 15. Frankfurt a.M. 1986, S. 504-519.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

anldsslich derer die sonst so gesetzten Pddagogen plotzlich ins Vulgére ausfal-
len,” steckt auch ein gutes Stiick Theaterdonner: Dieser offene Kampf gegen das
Theater iiberspielt, dass bereits am Anfang der Erziehung, mit der Kleidungs-
wabhl, ein versteckter Kampf gegen das Theater stattgefunden hat — ganz dhnlich
wie in Platons politeia, wo die Mimesis auch zweimal, am Anfang und am Ende,
auftaucht: einmal in Buch II und IIT um reguliert und produktiv gemacht, einmal
in Buch X um verworfen zu werden.”® Unter dem Vorwand des Theaterverbots
konnen dann die von den Pddagogen implementierten individuellen Rollen umso
besser gespielt werden: eben nicht als Rollen, sondern als Identitéten.

6. DAS VERSCHLEIERTE THEATER
IN DER PADAGOGISCHEN PROVINZ:
FESTE, RITUALE, RELIGION

Die in der padagogischen Provinz situierten Passagen der Wanderjahre inszenie-
ren ein doppeltes Theater. Das schlechte Theater wird hier dem Theater im ei-
gentlichen Sinne und der kulturellen Institution Theater zugeordnet (Nachéffen,
Gaukelei, Unbestindigkeit). Das gute Theater, das Theater der anerzogenen
Selbstidentitit, darf daher nicht Theater heiflen. Stattdessen werden in der pida-
gogischen Provinz stindig Feste gefeiert: Erntefeste, religiose Feste, Feste fiir
die abgehenden und ankommenden Schiiler, Feste zum Vorstellen der Ergebnis-
se der Kiinstlerschulen usw. Anzitiert ist damit erneut Rousseau, der dem
schlechten Theater der Grof3stadt, der Prunksucht, der Mode, des verkommenen
Adels und des miiligen Pobels ein gutes Theater entgegensetzt: ein gemeinsa-
mes Fest der Biirgerinnen und Biirger bei dem niemand passiv zuschauend
bleibt, sondern alle gleichermaflen aktiv Teilnehmende sind.” Gleich im An-
schluss an die lautstark proklamierte Austreibung des Theaters wird Wilhelm
»zu einem Bergfest« der Berg- und Minenlehrlinge der Provinz »eingeladen«
(W 259). Alle Beteiligten sind selbsttitige, spezialisierte Individuen, also kein
>zweifelhaftes Gelichter<: »Alle Giste [...] waren vom Handwerk« (W 260). Und
ohne dass die Pddagogen, die Wilhelmfigur oder der Redakteur den Widerspruch
erwihnenswert fianden, darf hier nun auch, bloB eine Textseite nach seiner Aus-
treibung, Theater gespielt werden: »Mimische Darstellungen, und was nur einen
solchen Moment der Menge erheitern kann, vereinigte sich, um eine frohe Auf-

77 Vgl. Schlaffer: Wilhelm Meister, S. 142f.
78 Vgl. Kapitel III.
79 Vgl. Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel, S. 462. Vgl. Kapitel IV.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 63

merksamkeit zugleich zu spannen und zu befriedigen.« (W 260) — Vom >Nachif-
fen< des Fremden ist hingegen nicht die Rede, auch nicht von der Gaukelei oder
der Vortduschung falscher Leidenschaften. Die >mimischen Darstellungen« stel-
len kein eigenes Handwerk dar. Sie sind ein festlicher Zeitvertreib fiir die Ver-
sammlung von spezialisierten in sich gefestigten Individuen.

Das Fest ist deutlich als Erholung von der Arbeit gekennzeichnet. Thm
kommt daher nicht die Gefahr zu, das ganze System der spezialisierten Erzie-
hung aus der Bahn zu werfen. Die Spezialisierung ist nicht blo Mittel zum
Zweck, wie Wilhelm schon bei seinem ersten Besuch mitgeteilt wird; sie ist auch
das Mittel, mit dem in der padagogischen Provinz den Zoglingen iiberhaupt erst
die Differenz zwischen Bedeutsamkeit und Nichtbedeutsamkeit anerzogen wird.
Angesichts einer Einweisung Wilhelms in die synkretistische Religion, die in der
piadagogischen Provinz gelehrt wird, heifit es: »Wir sondern [...] bei jedem Un-
terricht [...] sehr gerne, was nur moglich zu sondern ist; denn dadurch allein
kann der Begriff des Bedeutenden bei der Jugend entspringen.« (W 163) Dies
bezieht sich erst in zweiter Linie auf die strenge Unterscheidung von Musik, bil-
dender Kunst und Dichtung. Im Zentrum der Erziehung steht ndmlich eine quasi-
religiose Unterweisung, welche all die erlernten Tugenden (Gehorsam, Unter-
ordnung, Gemeinschaftsgeist, Geduld) als Teil einer Weltordnung legitimieren
soll. Inhalt dieser Religion ist eine dreifache Ehrfurcht (vor der Autoritit, vor
den Gaben der Natur und vor den Mitmenschen). Diese wird durch ein Gruf3sys-
tem erlernt, mit dem die Zoglinge der Provinz ihren Erziehern Respekt erwei-
sen.*’

Die Bedeutsamkeit des Systems wird den Zoglingen vermittelt, indem die
Bedeutung des Rituals zum »Geheimnis« erkldrt wird. »Auflerdem hat das Ge-
heimnis sehr groBe Vorteile: denn wenn man dem Menschen immer gleich sagt,
worauf alles ankommt, so denkt er, es sei nichts dahinter. Gewissen Geheimnis-
sen, und wenn sie offenbar wiren, mufl man durch Verhiillen und Schweigen
Achtung erweisen« (W 150f). In diesem Sinne werden die Zoglinge in der Pro-
vinz stufenweise in deren religiose Lehre initiiert, ohne dass es auf die Inhalte
der Initiation ankdme: Das Mitgeteilte gilt es, »fiir sich zu behalten und zu he-
gen, was man ihm als Bescheid zu erteilen fiir gut findet; sie diirfen weder mit
Fremden noch unter einander selbst dariiber schwatzen, und so modifiziert sich
die Leere hundertfiltig.« (W 150) Das heifit: Der Inhalt der Lehre scheint letzt-

80 Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der >Padagogischen Provinz«, S. 42f. Vgl. Wolf-
Ulrich Kliinker: Goethes Idee der Erziehung zur Ehrfurcht — die Pidagogische Pro-
vinz in dem Roman »Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden«. Gottin-
gen 1988.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

lich vollig unbedeutend.®’ Vielmehr geht es darum, dass iiberhaupt etwas ver-
hiillt bleibt und dass iiberhaupt etwas abgesondert wird. Nur vordergriindig soll
wie in Rousseaus Theaterfeindlichkeit die Verhiillung des Geheimnisses ganz
entgegengesetzt zum theatralen Spiel mit den Hiillen funktionieren: ndmlich
nicht als Verderben, sondern als Forderung von »Scham und gute[n] Sitten« (W
151). Bei diesem >Geheimnis< geht es primir um das Prinzip der Absonderung
und Spezialisierung selbst, um das herum die ganze pidagogische Provinz orga-
nisiert ist. In der Mitte samtlicher Spezialisierungen steht der willkiirliche
Schnitt, der das eine zum Geheimnis, das andere zum Bekannten erklirt. So ent-
steht die Bedeutung der Unterschiede und Spezialbereiche der piddagogischen
Provinz. So entsteht iiberhaupt erst, wie die Pddagogen es ausdriicken, >der Be-
griff der Bedeutung bei der Jugend<. Das heifit aber, dass auch im Zentrum der
péadagogischen Provinz ein kulturelles Theater zuhause ist. Die ganze Ordnung
der piddagogischen Provinz basiert auf einem willkiirlichen Schauspiel, auf einer
>Verhiillung<«. Und dieses Theater fungiert als das Spiegelbild desjenigen, wel-
ches spiter bei Wilhelms zweiten Besuch als grelle Karikatur beschrieben wird:
Dieses Theater soll keine falsche duflerliche Erscheinung sein, kein Nachiffen
von Fremdem, kein zweideutiges Gewackel und Geschnatter. Die Verhiillung
des Geheimnisses soll Innerlichkeit und das Eigene erzeugen und damit erst die
Eindeutigkeit, um die es in der pddagogischen Provinz geht. Doch damit basiert
die gelehrte >Bedeutung« auf einer Inszenierung, die der >Gaukelei< des Theaters
gefihrlich nahe kommt.

Fast sprechen es die Pddagogen offen aus: Die synkretistische, aus Judentum,
Christentum und Vernunftkult zusammengestellte Religion, in deren Vorhallen
Wilhelm bei seinem ersten Besuch eingefiihrt wird, hat ihr verborgenes Zentrum
im »Heiligtum des Schmerzes«, einer Abbildung des Martyriums Jesu. Dieses
Zentrum soll dem Erziehungsberechtigten Wilhelm bis zum »allgemeine[n]
Fest«, ein Jahr darauf, verborgen bleiben. Auch fiir den Gast wird hier >Bedeut-
samkeit< hergestellt. Wilhelms Nachfrage, inwieweit das Martyrium Jesu denn
als »Musterbild« und »Vorbild« und also einer auf Nachahmung ausgerichteten
Erziehung diene, wird abschlédgig beschieden. Das Leiden Jesu, von dem jeder-
mann in der Bibel lesen kann, sei natiirlich »kein Geheimnis«, »aber wir ziehen
einen Schleier iiber diese Leiden, eben weil wir sie so hoch verehren«. Ein an-
schlieBender Vorwurf, der das spitere theaterfeindliche Vokabular vorweg-
nimmt, richtet sich an Christentum und Kirche, das >Vorbild«< Jesu durch die
theatrale Ausstellung der Passion herabgewiirdigt zu haben: Eine »ruchlose
Welt« habe sie zum »Schauspiel« reduziert, d.h. mit der Passion Jesu »zu spie-

81 Vgl. Geulen: »Betriebsgeheimnisse der >Padagogischen Provinz<«, S. 45ff.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 65

len, zu tidndeln, [sie] zu verzieren und nicht eher zu ruhen, bis das Wiirdigste
gemein und abgeschmackt erscheint« (W 164) unternommen.

An dieser Stelle ist die Struktur der vorher beschriebenen kontingenten Ge-
heimlehre explizit gemacht: Es kommt nicht auf das >Geheimnis< als solches,
sondern auf seine Verhiillung an: auch fiir die Dinge, die eigentlich >offen< zuta-
ge liegen. Die >Bedeutsamkeit« des suggerierten Innerlichen erzeugende Verhiil-
lung richtet sich gegen die AuBerlichkeit als solche: gegen >Schauspiels, >Verzie-
rungs, >Tédndelei< und allgemein das >Spiel«. Der als solcher benannte Prozess der
Verschleierung, der die theatrale Struktur des Herunterlassens eines Vorhangs
aufruft, bringt diese Unterscheidung zwischen Innerlichkeit und AuBerlichkeit
aber erst hervor. Der betreffende Satz der Pddagogen konnte statt >weil wir sie so
verehren«< also auch lauten: >Wir ziehen einen Schleier iiber diese Leiden, damit
wir sie verehren konnen«. Erst von dieser Verschleierung des Vorhangs her kann
das »allgemeine Fest< angekiindigt werden, fiir welches Wilhelm bei seinem
nichsten Besuch das Aufziehen auch des letzten Vorhangs zum >Heiligtum des
Schmerzes< versprochen wird, ohne dass es im Roman je zur Einlosung dieses
Versprechens kdme. — Es sei denn bei der spiteren Austreibung des Theaters
handelte es sich um dasjenige, was hinter diesem letzten Vorhang verborgen
liegt.

Letztlich findet sich in dieser Passage das, mit einem Leitmotiv der Wander-
jahre gesprochen, >offene Geheimnis<** eines verschleierten Schauspiels ausge-
stellt.*” Denn wenn das verschleierte >Heiligtum des Schmerzes< zum angekiin-
digten Fest betreten wird, so heif3t dies ja, einen Schleier zu liiften, um den Blick

82 Vgl. Friedrich Ohly: »Zum Kistchen in Goethes >Wanderjahren««, in: Zeitschrift fiir
deutsches Altertum und deutsche Literatur 91/3 (1962), S. 255-262.

83 Dieses verhiillte, aber doch offene Geheimnis des Theaters lduft damit parallel zur in
den AuBlenhallen ausgestellten »lebendige[n] Lehre« (W 162), in deren Bildern sich
die moralischen Gewissheiten der Religion evident gemacht finden. Es ist dieses Mo-
ment der Lebendigkeit, das in der spéteren Aufrufung des Gleichnisses vom verlore-
nen Sohn (und seiner verlebendigenden Wiederauferstehung) dem Theater von den
Pidagogen abgesprochen wird. Im Kontext des gesamten Romans kommt dem verle-
bendigten Bild jedoch ein hoher Stellenwert zu, z.B. gleich in den Anfangsszenen.
Vgl. dazu Peter Brandes: »St. Joseph der Zweite. Bildtheologie in Goethes Wander-
Jjahren«, in: Karol Sauerland/Ulrich Wergin (Hg.): Literatur und Theologie. Schreib-
prozesse zwischen biblischer Uberlieferung und geschichtlicher Erfahrung. Wiirzburg
2005, S. 107-126. Vgl. zu Goethe und der Bildlebendigkeit allgemein Peter Brandes:
Leben die Bilder bald? Asthetische Konzepte bildlicher Lebendigkeit in der Literatur
des 18. und 19. Jahrhunderts. Wiirzburg 2013, S. 117-137.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

auf einen weiteren Vorhang preiszugeben: Das >allgemeine Fest< besteht aus ei-
nem Theater der Dissimulation, das iiber sein eigenes >Schauspiel< den >Schleier
zieht< und sich als Theater verbirgt.84

In diesem Sinne ist es kaum verwunderlich, dass die Pddagogen die Ankiin-
digung des antitheatralen Theaterfests fiir ein gelungenes Mittel halten, um Wil-
helm von der Stichhaltigkeit ihrer erzieherischen Konzepte zu »iiberzeugenc.
Von der Erlduterung ihrer Verschleierungsinszenierung leiten sie zu der Schluss-
folgerung iiber, der Vater werde den Sohn Felix bei seiner Riickkehr »nach wiin-
schenswerter Weise gebildet und auf alle Fille nicht verworren, schwankend und
unstit wiederfinden« (W 164): also in keiner Weise mit den Eigenschaften, die
seit Platon der Mimesis und dem Theater zugeschrieben werden, so deren Do-
mestizierung misslingt. Denn ein solches Theater wurde mit der Bedeutsamkeits-
und Geheimnisinszenierung der Pddagogen ja soeben domestiziert. Ebenso we-
nig erstaunt die weitere textuelle Inszenierung: Nach diesem Hohepunkt der Ini-
tiation in die pddagogische Provinz wird Wilhelm auf seinem Weg vom Zentrum
an die Rénder von einem untergeordneten padagogischen Helfer iiber die weiter
oben beschriebene Wegregulierung des Theaters durch die Manipulation des
modischen >Nachahmungsgeists< unterrichtet. Aber diese Wegregulierung des
schlechten Theaters an den Ridndern der padagogischen Provinz ermoglicht erst
die Konstituierung eines guten, nicht mehr Theater genannten Theaters im >Hei-
ligtumc« in ihrer Mitte.

Diese nie benannte, aber plakativ ausgestellte Unterscheidung zwischen dem
guten und dem schlechten Theater liegt im Herzen der padagogischen Provinz
und erhilt das Schauspiel einer Erziehung zum je individuellen Spezialistentum
aufrecht. Um dessen Eindeutigkeit behaupten zu kénnen, muss die >Zweideutig-
keit< des Theaters als das gefihrliche, ganz andere bereits immer schon aus der
Provinz entfernt worden sein: einerseits versteckt in der Regulierung der Klei-
dungswahl und andererseits ostentativ mit dem dazugehorigen Theaterdonner.
Sonst droht die anerzogene eindeutige Identitit, sich nicht mehr von der »zwei-
deutigen< Gaukelei des Theaters unterscheiden zu lassen. Der Text der Wander-
jahre proklamiert in diesem Sinne zwar eine Austreibung des Theaters aus der
Ordnung der Erziehung und Bildung; gleichzeitig inszeniert und exponiert der
Text aber auch, wie diese Ordnung auf das Theater angewiesen bleibt und sich
seiner >Zweideutigkeit< bedient.

84 Eva Geulen liest die Verschleierung als Abbruch von Wilhelms Bildungsgang durch
die Provinz und als Indiz fiir einen »kupierten« Bildungs- bzw. Institutionenroman

(Geulen: »Betriebsgeheimnisse der »Padagogischen Provinz««, S. 50ff.).

~am 18541,


https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 67

7. DIE >ZWEIDEUTIGKEIT< DES THEATERS
IN DEN WANDERJAHREN

Bereits die Art und Weise, wie die Erlduterungen der Pddagogen im Text ge-
rahmt sind, stellt ihre Geltungskraft unter Ironieverdacht: Da sind zunichst die
widerspriichlichen, nicht immer intelligenten Beobachtungen und Fragen Wil-
helms, der zwar stets behauptet, von den Erlduterungen der Padagogen iiber-
zeugt, wenn nicht gar beeindruckt zu sein. Aber mit jeder neuen Frage zeigt sich
auch, dass die Wilhelm-Figur die Ordnung der pddagogischen Provinz doch
nicht recht erfasst: Nachdem Wilhelm meint, sich das in der Provinz vorherr-
schende Ordnungsprinzip angeeignet zu haben, stellt er z.B. die falsche Frage
nach dem Ort des Theaters. So zweideutig wie das Theater aus Sicht der Pidda-
gogen ist auch Wilhelms Reaktion auf dessen Verbot. Zunichst stellt Wilhelm
die erwihnte Riickfrage, in der er sich positiv auf seine eigene Theatervergan-
genheit bezieht; vom Bild der Padagogen vom Theater als parasitirem Ge-
schwisterkind der anderen Kiinste ldsst Wilhelm sich dann aber sofort umstim-
men: nicht aus Einsicht, sondern weil er emotional so beeindruckt ist wie ein Zu-
schauer von der Gaukelei des Theaters. Der Vorwurf der Pddagogen evoziert auf
einmal mental alle negativen Erlebnisse der Wilhelm-Figur aus den Lehrjahren
mit dem Theater. Wilhelm kann wie ein Zuschauer vor diesem Theater mit der
eigenen Vergangenheit mitleiden:

»Wilhelm sah mit einem tiefen Seufzer vor sich nieder, denn alles auf einmal vergegen-
wartigte sich ihm, was er auf und an den Brettern genossen und gelitten hatte; er segnete
die frommen Minner, welche ihren Zoglingen solche Pein zu ersparen gewuft und aus

Uberzeugung und Grundsatz jene Gefahren aus ihrem Kreise gebannt.« (W 257)

Mit diesem Theatereffekt werden die Padagogen durchaus ihrem Beruf gerecht,
denn in diesem Sinne kann man bei Rousseau, Campe, Trapp und den anderen
neuen Piddagogen nachlesen, die Erziehung habe das Empfindungssystem des
Zoglings anzusprechen, weil es dort tiefer wirken kénne als im Intellekt.*

Die Padagogen gehen Wilhelm gegeniiber jedoch zu weit. »Sein Begleiter
iiberlieB ihn jedoch nicht lange in diesen Betrachtungen, sondern fuhr fort«. Es
folgen die Ausfithrungen iiber den Schauspieler als wackelnde und schnatternde
Ente. Die Wilhelm-Figur ist nun nicht mehr Zuschauer, der sich im Familien-
streit der Kiinste mit dem missratenen Kind als Opfer identifizieren kann. Die
Handlung auf der evozierten Biihne ist in eine Komd&die umgeschlagen, auf der

85 Vgl. z.B. E 275. Vgl. Kapitel V.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Wilhelm die eigene Vergangenheit ldcherlich gemacht sieht. Entsprechend
kommt es zu jener emotionalen Abwehrreaktion, die es laut der neuen Pddagogik
unbedingt zu vermeiden gilt:

»Wilhelm horte dies mit Geduld, doch nur mit halber Uberzeugung, vielleicht mit einigem
VerdruB: denn so wunderlich ist der Mensch gesinnt, dal er von dem Unwert irgendeines
geliebten Gegenstandes zwar iiberzeugt sein, sich von ihm abwenden, sogar ihn verwiin-
schen kann, aber ihn doch nicht von andern auf gleiche Weise behandelt wissen will; und
vielleicht regt sich der Geist des Widerspruchs, der in allen Menschen wohnt, nie lebendi-

ger und wirksamer als in solchem Falle.«

Wilhelms emotionale Reaktion auf die proklamierte Austreibung ist letztlich so
fliichtig wie die Effekte, wegen derer das Theater ausgetrieben wird. Denn Wil-
helms Abwehrreaktion wird nun ebenfalls unterbrochen; einer der drei Leiter der
péadagogischen Provinz tritt hinzu: »Entgegenkommende Sanftmut, den reinsten
Seelenfrieden verkiindend, teilte sich hochst erquicklich mit. Vertrauend konnte
der Wanderer sich niahern und fiihlte sein Vertrauen erwidert.« (W 258)

In sich ruhende >Sanftmut< und >Vertrauen< beenden die unsteten emotiona-
len Extremzustinde des Theaters hier wie der Theatereffekt eines deus ex ma-
china. Oder aber, und das macht die Zweideutigkeit der Stelle aus, sie sind selbst
blof3 nur ein weiterer der Extremzustinde, die wie aus dem Nichts von Identifi-
kation mit dem antitheatralen Projekt in Verdruss und wieder in identifikatori-
sches Vertrauen umschlagen. Das letzte Wort, das in der pidagogischen Provinz
tiber das Theater gesprochen wird, ist somit kein sonderlich tiberzeugendes. Pro-
klamiert wird die Austreibung des Theaters, welches wegen seiner Fliichtigkeit
die dauerhafte Stabilitdt der Ordnung infrage stellt. Praktiziert wird hingegen ein
Vergessen des Theaters, dessen fliichtiger Eindruck durch einen anderen ersetzt
wird. Die betreffende Passage steht am Ende des dritten der vier in der padago-
gischen Provinz angesiedelten Kapitel. An diese Verortung wird eingangs des
vierten Kapitels in der padagogischen Provinz zwar kurz erinnert, sie gerit dann
aber angesichts der smimischen Darstellung« ebenfalls in Vergessenheit. Es gibt
in den Wanderjahren auch im Folgenden keinen Abschied aus der padagogi-
schen Provinz; diese verschwindet einfach. Die von den Pddagogen behauptete
Bestindigkeit der padagogischen Provinz ldsst sich mit ihren klaren Spezialisie-
rungen und Unterscheidungen nur schwer von der dem Theater zugeschriebenen
Fliichtigkeit und Zweideutigkeit unterscheiden.

Die Zweideutigkeit der theatralen Sphére ist also in sich bereits zweideutig:
als das Argument, mit dem die Theaterfeinde sich des Theaters entledigen wol-
len, und als die theatrale Inszenierung, die diesem Argument zuwiderlduft. Diese



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER » PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 69

Zweideutigkeit zweiter Ordnung bleibt fiir den Rest der Wanderjahre bestim-
mend: Immer wieder wird die Wohlgeordnetheit des Auswandererbundes positiv
dem Chaos von Wilhelms Lehrjahren am Theater entgegengesetzt. Immer wie-
der wird jedoch auch deutlich, dass diese Zeit am Theater die beteiligten Figuren
auf die spezialisierte Ordnung des Auswandererbundes vorbereitet hat: Die als
Verkorperung der Flatterhaftigkeit beschriebene Philine-Figur wird zur Schnei-
derin; der vormalige Souffleur Friedrich wird zum Archivar und nimmt damit
die Rolle ein, die fiir den Text der Wanderjahre der Redakteur fiir sich bean-
sprucht. Wilhelm, der Wundarzt, hat in der freiziigigen bis schamlosen Sphire
des Theaters die Wiirde des menschlichen Korpers in seiner Ganzheit erfahren.
Das heifit im Gegensatz zu seinen Berufsgenossen ist er nicht versucht, den
menschlichen Korper so zu zerstiickeln, wie die Kultur im alten Europa den gan-
zen Menschen zerstiickelt. Als Wundarzt weil Wilhelm vielmehr die einzelnen
Korperteile als Organe eines GroB3en und Ganzen in jenem Sinne zu schitzen, in
dem im Auswandererbund auch jeder Spezialberuf ein >Organ< darstellt. Das
Theater kommt also in den Wanderjahren durchaus zu Wiirden, sogar in seiner
verdichtigsten Form: An den fahrenden Schauspieltruppen, die sich in der pdda-
gogischen Provinz sofort iiber die Grenze gebracht finden, wird ihre Mobilitiit
gelobt. Gleich den Wanderbithnen werden auch die Auswanderer ihren ange-
stammten Ort verlassen, um an einem anderen ihr Gliick zu suchen.®

8. DAS ERZIEHUNGSRESISTENTE KIND
DER THEATERLIEBE

Der in der padagogischen Provinz untergebrachte Zogling Felix, Kind von Wil-
helms Liebe zum Theater, bleibt den dortigen Erziehungsmethoden gegeniiber in
jeder Hinsicht resistent. In keiner Weise erfiillt sich das Versprechen der Pida-
gogen an Wilhelm, er werde seinen Sohn Felix >nach wiinschenswerter Weise
gebildet und auf alle Fille nicht verworren, schwankend und unstet wiederfin-
dens, also auf keinen Fall als von der dem Theater zugeschriebenen Zweideutig-
keit gekennzeichnet. Die Erziehung von Felix hatte Wilhelm bis dahin ohne gro-
Bere Erfolge selbst in die Hand genommen. Wilhelms beim Ausflug in die the-
atrale Sphire angeeignete Allgemeinbildung versagt vor den kindlichen Spezial-
fragen, wie dies gleich der Einstieg in die Wanderjahre markiert: Wo Wilhelm
etwas zu vermitteln hitte, kann er es weder auf den Horizont des Kindes zu-
schneiden noch diesem das theoretische Wissen in der Praxis anschaulich ma-

86 Vgl. W 388. Vgl. Schlaffer: Wilhelm Meister, S. 147.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

chen.” Die Felix-Figur, die schon in den Lehrjahren als das »lebhafte Kind« und
noch dazu das »unartige[]« (L 282) bezeichnet wird, bleibt ihrerseits aber auch
resistent gegeniiber den in der piddagogischen Provinz gelehrten Tugenden von
Gehorsam, Unterordnung, Gemeinschaftsgeist und Geduld. Seine Ausbildung im
Italienischen und im Gesang nutzt Felix, um seiner Leidenschaft fiir die bereits
als Kind verehrte Hersilie weiter zu fronen. Seine Ausbildung als Pferdewirt
nutzt er zuerst, um auf dem Markt Geschenkboten an Hersilie zu schicken. Mit
seiner Ausbildung zum Reiter ist es dann jedoch nicht sehr weit her: Nachdem
Felix Hersilie einen zu stiirmischen Antrag gemacht hat und einen Korb erhilt,
stiirzt der ebenso stiirmisch davon Reitende vor den Augen seines Vaters Wil-
helm vom Pferd in einen Bach. Dies beschliet die Handlung der Wanderjahre;
die Ausbildung war einigermaflen wirkungslos.

Zuvor hatte Wilhelm den Nachahmungsgeist verteidigt und dies wohl zu-
mindest implizit gegen die Piddagogen der Provinz gerichtet: »Die Nachah-
mungsgabe des Menschen ist allgemein, er will nachmachen, nachbilden, was er
sieht [...]. Natiirlich ist es daher immer, dass er leisten will, was er leisten sieht;
das Natiirlichste jedoch wire, dal der Sohn des Vaters Beschiftigung ergriffe.«
(W 268f) Der Wilhelm der Wanderjahre ist inzwischen Wundarzt. Doch Felix
eifert ihm nicht in dieser Spezialisierung nach, sondern bleibt im ganz wortli-
chen Sinne ein Kind seiner Liebe zum Theater: Bereits in der Eingangsszene der
Lehrjahre ist die Schauspielerin Marianne, die von Wilhelm eher wegen ihrer
Assoziation zum Theater als um ihrer selbst willen geliebt wird, mit Felix
schwanger. Mit seinem eigenen Abschied vom Theater und seiner eigenen Thea-
terbesessenheit wird Wilhelm Felix als seinen Sohn erkennen und auf seinen
Weg von da ab mitnehmen.® Seinen Vater ahmt Felix also keineswegs in seiner
Spezialisierung nach, sondern darin, dass auch er in keiner Weise meisterlich
und vielmehr als Getriebener durch das Leben geht: von seiner Nachahmungs-
gabe hierhin und dorthin gefiihrt — und sei es letztlich in die Spezialisierungen
des Auswandererbundes.

»Wirst du doch immer aufs neue hervorgebracht, herrlich Ebenbild Gottes!«
lautet der beriihmte letzte Ausruf der Wilhelm-Figur angesichts seines liebes-
kranken und durch den Sturz vom Pferd zerschundenen Sohnes, »und wirst so-
gleich wieder beschidigt, verletzt von innen oder aulen« (W 460). Das Verhilt-
nis der in den Wanderjahren aufgerufenen Erziehungsdiskurse zum Theater sug-
geriert aber eine andere Reihenfolge als die von Wilhelm hier behauptete: Der

87 Vgl. W 7f.
88 Fiir die Komplexitit zu Mimesis, Nachahmung und Nachiffen, die schon die Lehrjah-

re pragt, vgl. Kapitel VIL



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS THEATER IN DER »PADAGOGISCHEN PROVINZ« | 71

Zogling kommt nicht als ganzheitliches auf die Welt: Vielmehr verhandelt er
tiber Nachahmungsgeist, -trieb oder auch -gabe mit der Welt, was sein Inneres
und was sein AuBeres ausmachen soll. Die Verletzung wird dem Individuum
nicht nachtriiglich zugefiigt. Uber das, was Wilhelm hier als Verletzung er-
scheint, konstituiert sich erst die Selbstidentitit des Zoglings. Dieser ist daher
immer davon bedroht, die Selbstidentitit zu verfehlen, bloB3, wie die Padagogen
der Provinz es befiirchten, >nachzuiffen< und als Summe innerer und duferer
Verletzungen zu erscheinen. Gleich dem Theater verhilt sich auch der Text der
Wanderjahre immer >zweideutig< zu dieser Verschrinkung von Erziehung und
Theater. Wilhelm wirft seinen Mantel iiber den inzwischen wohl seiner nassen
Kleider entstiegenen Sohn: »Der Mantel fiel tiber ihn her.« (W 460) Es bietet
sich an, diese Stelle als Heilung der Wunden des Sohnes durch Wilhelm den
Waundarzt zu lesen.*” Das Fallen des Mantels wiederholt zum Ende des Texts
aber auch das von der Figur des Redakteurs beim Wiedereintritt in die padagogi-
sche Provinz ins Spiel gebrachte Fallen des Theatervorhangs und das von den
Piadagogen betriebene Spiel mit den Vorhdngen: Der Vorhangsmantel verdeckt
hier, wie es um das Theater der Erziehung bestellt ist. Ahnlich verdecken die Pi-
dagogen in der Provinz mittels des Theaters, dass hier Erziehung eine theatrale
Angelegenheit ist. Mit dem Vokabular des Theaters setzt der Text der Wander-
Jjahre eine solche >Zweideutigkeit< der Erziehung in Szene.

89 Vgl. Marianne Schuller: »Wunde und Korperbild. Zur Behandlung des Wunden-
Motivs bei Goethe und Kafka«, in: Gunnar Schmidt/Marianne Schuller/Claudia Rei-
che (Hg.): BildKorper. Verwandlungen des Menschen in der Medizin. Miinster 1998,
S. 19-45.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

~am 18541,


https://doi.org/10.14361/9783839434888-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

