
 246

gen Krieg eine Gerechter Grund (I, 6). In einem besonders wirren Kapitel über 
rechtliche Beziehungen zwischen Staaten kommt auch der rechtmäßige Feind vor: 
ein Staat, der die Institutionen hat, Krieg und Frieden machen zu können. Die fol-
genden Abschnitte zeigen, daß es Zouch um die alten Fragen der Gerechtigkeit auf 
beiden Seiten geht: der rechtliche Status von Besitz und Gesandtschaften im Krieg, 
wobei sich die Staaten auf Gegenseitigkeit behandeln (I, 7). Ein Kapitel über 
„wrongs between belligents“ nennt den fehlenden Gerechten Grund dazu die Ver-
letzung des Gesandtschaftsrechts und der Militärkonventionen und die übermäßige 
Ausnutzung eines Sieges durch den Sieger (I, 10). 

 
 

Cornelius van Bynkershoek (1673-1743) 
Quaestionum iuris publici libri duo (1737) 
Neudruck und Übersetzung 1930 in der Carnegie-Serie Classics of International 

Law  
Das erste Buch beschäftigt sich mit Kriegsrecht, theoretisch interessant sind allen-
falls die drei ersten Kapitel, danach zerfasert das Buch rasch in Erörterungen kon-
kreter Streitfragen vor allem des Seekriegsrechtes. Bynkershoek hält durchaus an 
der alten Lehre vom gerechten Grund eines Krieges fest, betont aber im Gegensatzt 
zur intakteren Tradition des Gerechten Krieges, daß deshalb im Krieg jede Gewalt 
erlaubt sei. Bynkershoek bemüht sich um eine exakte Trennung von Jurisprudenz 
und Humanität, aber das dient nicht der Hegung des Krieges. Rechtlich kann der 
Sieger mit dem Besiegten tun, was er will, alle Gewalt bis zum Töten und Versklaven 
der Gefangenen ist erlaubt. Allein die freiwillige Milde, der Wunsch der großen Für-
sten, für ihren Großmut gepriesen zu werden, begrenzt zur Zeit die Gewalt; juristisch 
gibt es keinen Einwand gegen eine Rückkehr dieser Gewalttätigkeit. 

6.3 Einzelne Staaten 

6.3.1 Spanien 

Vergleiche außerdem oben bei Kolonialtheorien der frühen Neuzeit Anthony Pagden 
1995 (S. 238-239) und unten bei Vitoria Josef Höffner 1947/1969, der auch andere 
spanische Kolonialethiker behandelt (S. 270). 
 

Fernández Santamaria, José A. 

The State, War and Peace : Spanish Political Thought in the Renaissance 1516-

1559. – Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1977. – 316 S. (Cambridge 

Studies in Early Modern History) 

Fast die ganze Darstellung des politischen Denkens in Spanien zur Zeit des Höhe-
punkts des Spanischen Weltreiches ist einschlägig als Denken über internationale 
Beziehungen und Kolonialbildung; das spanische politische Denken des 16. Jahr-
hunderts ist ein Versuch mit den Kriegen in Amerika fertig zu werden. Im Zentrum 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-246 - am 22.01.2026, 03:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 247 

stehen Francisco de Vitoria und die Schule von Salamanca, der erasmische Huma-
nismus und der Humanist Juan Ginés de Sepulveda, der als der entschiedenste Ver-
teidiger der spanischen Eroberung Amerikas gilt. Fernández Santamaria argumen-
tiert, daß alle drei Ansätze nicht weit auseinanderliegen und der Unterschied zu 
Machiavelli auch nicht groß ist: „Christian teaching has been effectively banished 
from two interrelated facets of man’s existential totum: war and politics.“ Verglei-
che eingehendere Referate bei Erasmus und Vitoria. 

 
Méchoulan, Henry 

Le thème de la guerre dans la pensée espagnol au siècle d’or, in: La guerre : 

actes du colloque de Mai 1986 / sur la direction de Simone Goyard-Fabre. – 

Caen : Centre de Publications de l’Université de Caen, 1986 (Cahiers de philo-

sophie politique et juridique ; 10) S. 87-104 

Das spanische Denken des späten 16. und frühen 17. Jahrhunderts über Krieg war 
vor allem von christlichem Sendungsbewußtsein bestimmt, nicht am Frieden orien-
tiert, sondern am Triumph (der katholischen Religion). Man ist froh, den Einfluß des 
pazifistischen Erasmus überstanden zu haben und den des als pazifistisch gedeuten-
den Luther abgewehrt zu haben. Selbst die Autoren, die wissen, daß 80 Jahre Krieg 
in den Niederlanden Spanien ruiniert haben, zweifeln nicht am Kriegsziel, die Reli-
gion zu fördern. 
Méchoulan kontrastiert damit Spinoza, den er als ‘le dernier penseur espagnol de ce 
siècle’ ansieht, und dessen Wertschätzung für Handel und Mißtrauen gegen Militärs. 

6.3.2 England 

Vergleiche zum englischen Kolonialismus Knorr 1944 bei den Überblicken über die 
frühe Neuzeit (S. 236-237) und zum englischen humanistischen Pazifismus Adams 
1962 bei Erasmus von Rotterdam (S. 253). 

 
 

Clifford-Vaughan, Frederick 

Some British Writers’ Notions on Peace : 16th-18th Centuries, in: La paix. – 

Bruxelles : Ed. de la Librairie Encyclopedique, 1961 (Recueils de la Société 

Jean Bodin ; 14-15) II, 377-395 

Behandelt ausführlich More, Penn, Godwin. Das Gemeinsame der britischen Tradi-
tion von More über Hobbes und Locke bis Godwin ist, daß sie den Weg zum Frie-
den eher als innerstaatliche Frage denn als Beziehungen zwischen Staaten sieht und 
mehr als Frage der Menschen als der Institutionen: Wer an kriegerische Instinkte 
glaubt, empfiehlt den Staat als Ordnungsfaktor; wer an Besserungsmöglichkeiten 
glaubt, empfiehlt politische Utopien. Gemeinsam ist allen, daß Frieden nur kommen 
kann, wenn er von den Menschen als nötig gefühlt wird. Frieden kann nicht ein bloß 
juristisches Arrangement sein. (Penns Friedensplan gehört da eher in einen konti-
nentalen Kontext). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-246 - am 22.01.2026, 03:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

