gen Krieg eine Gerechter Grund (I, 6). In einem besonders wirren Kapitel iiber
rechtliche Beziehungen zwischen Staaten kommt auch der rechtmiBige Feind vor:
ein Staat, der die Institutionen hat, Krieg und Frieden machen zu kénnen. Die fol-
genden Abschnitte zeigen, dal es Zouch um die alten Fragen der Gerechtigkeit auf
beiden Seiten geht: der rechtliche Status von Besitz und Gesandtschaften im Krieg,
wobei sich die Staaten auf Gegenseitigkeit behandeln (I, 7). Ein Kapitel iiber
»wrongs between belligents* nennt den fehlenden Gerechten Grund dazu die Ver-
letzung des Gesandtschaftsrechts und der Militdrkonventionen und die liberméBige
Ausnutzung eines Sieges durch den Sieger (I, 10).

Cornelius van Bynkershoek (1673-1743)

Quaestionum iuris publici libri duo (1737)

Neudruck und Ubersetzung 1930 in der Carnegie-Serie Classics of International
Law

Das erste Buch beschéftigt sich mit Kriegsrecht, theoretisch interessant sind allen-
falls die drei ersten Kapitel, danach zerfasert das Buch rasch in Erorterungen kon-
kreter Streitfragen vor allem des Seekriegsrechtes. Bynkershoek hilt durchaus an
der alten Lehre vom gerechten Grund eines Krieges fest, betont aber im Gegensatzt
zur intakteren Tradition des Gerechten Krieges, dal deshalb im Krieg jede Gewalt
erlaubt sei. Bynkershoek bemiiht sich um eine exakte Trennung von Jurisprudenz
und Humanitét, aber das dient nicht der Hegung des Krieges. Rechtlich kann der
Sieger mit dem Besiegten tun, was er will, alle Gewalt bis zum T&ten und Versklaven
der Gefangenen ist erlaubt. Allein die freiwillige Milde, der Wunsch der groflen Fiir-
sten, fir thren GroBmut gepriesen zu werden, begrenzt zur Zeit die Gewalt; juristisch
gibt es keinen Einwand gegen eine Riickkehr dieser Gewalttétigkeit.

6.3 Einzelne Staaten
6.3.1 Spanien

Vergleiche auflerdem oben bei Kolonialtheorien der friihen Neuzeit Anthony Pagden
1995 (S. 238-239) und unten bei Vitoria Josef Hoffner 1947/1969, der auch andere
spanische Kolonialethiker behandelt (S. 270).

Fernandez Santamaria, José A.

The State, War and Peace : Spanish Political Thought in the Renaissance 1516-
1559. — Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1977. — 316 S. (Cambridge
Studies in Early Modern History)

Fast die ganze Darstellung des politischen Denkens in Spanien zur Zeit des Hohe-
punkts des Spanischen Weltreiches ist einschldgig als Denken iiber internationale
Beziehungen und Kolonialbildung; das spanische politische Denken des 16. Jahr-
hunderts ist ein Versuch mit den Kriegen in Amerika fertig zu werden. Im Zentrum

246

22.01.2028, 03:42:21.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stehen Francisco de Vitoria und die Schule von Salamanca, der erasmische Huma-
nismus und der Humanist Juan Ginés de Sepulveda, der als der entschiedenste Ver-
teidiger der spanischen Eroberung Amerikas gilt. Fernandez Santamaria argumen-
tiert, daB3 alle drei Ansdtze nicht weit auseinanderliegen und der Unterschied zu
Machiavelli auch nicht groB ist: ,,Christian teaching has been effectively banished
from two interrelated facets of man’s existential totum: war and politics.” Verglei-
che eingehendere Referate bei Erasmus und Vitoria.

Méchoulan, Henry

Le théme de la guerre dans la pensée espagnol au siécle d’or, in: La guerre :
actes du colloque de Mai 1986 / sur la direction de Simone Goyard-Fabre. —
Caen : Centre de Publications de I’Université de Caen, 1986 (Cahiers de philo-
sophie politique et juridique ; 10) S. 87-104

Das spanische Denken des spiten 16. und frithen 17. Jahrhunderts tiber Krieg war
vor allem von christlichem Sendungsbewuftsein bestimmt, nicht am Frieden orien-
tiert, sondern am Triumph (der katholischen Religion). Man ist froh, den Einflu3 des
pazifistischen Erasmus iiberstanden zu haben und den des als pazifistisch gedeuten-
den Luther abgewehrt zu haben. Selbst die Autoren, die wissen, dall 80 Jahre Krieg
in den Niederlanden Spanien ruiniert haben, zweifeln nicht am Kriegsziel, die Reli-
gion zu fordern.

Méchoulan kontrastiert damit Spinoza, den er als ‘le dernier penseur espagnol de ce
siecle’ ansieht, und dessen Wertschitzung fiir Handel und Mifltrauen gegen Militérs.

6.3.2 England

Vergleiche zum englischen Kolonialismus Knorr 1944 bei den Uberblicken iiber die
frithe Neuzeit (S. 236-237) und zum englischen humanistischen Pazifismus Adams
1962 bei Erasmus von Rotterdam (S. 253).

Clifford-Vaughan, Frederick

Some British Writers’ Notions on Peace : 16th-18th Centuries, in: La paix. —
Bruxelles : Ed. de la Librairie Encyclopedique, 1961 (Recueils de la Société
Jean Bodin ; 14-15) 11, 377-395

Behandelt ausfiihrlich More, Penn, Godwin. Das Gemeinsame der britischen Tradi-
tion von More iiber Hobbes und Locke bis Godwin ist, da3 sie den Weg zum Frie-
den eher als innerstaatliche Frage denn als Beziehungen zwischen Staaten sieht und
mehr als Frage der Menschen als der Institutionen: Wer an kriegerische Instinkte
glaubt, empfiehlt den Staat als Ordnungsfaktor; wer an Besserungsmoglichkeiten
glaubt, empfiehlt politische Utopien. Gemeinsam ist allen, da3 Frieden nur kommen
kann, wenn er von den Menschen als nétig gefiihlt wird. Frieden kann nicht ein blof3
juristisches Arrangement sein. (Penns Friedensplan gehort da cher in einen konti-
nentalen Kontext).

247

22.01.2028, 03:42:21.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

