
IV  Die Gunst der Störung und die Einheit  
 der Person  

Was bedeutet Offenheit des Denkens unter Bedingungen unserer Strukturdeter-
miniertheit? Es bedeutet, dass wir bei uns selbst nur unter der paradoxen Bedin-
gung sind, dass wir uns »stören« lassen: dass wir die Begegnungen mit dem Au-
ßen zum Anlass inneren Lernens und Werdens nehmen.  

Strukturelle Kopplung, natürliches Driften und die spekulative 
Funktion des Denkens 

Maturana und Varela weisen darauf hin, dass die Umwelt eines Organismus in 
diesem zwar Veränderungen auslöst, ihn aber nicht determiniert.1 Organismus 
und Milieu stehen zueinander in keinem Verhältnis direkter Einflussnahme, son-
dern ihrer strukturellen Kopplung aneinander. Die ontogenetischen Wandlungen 
eines Organismus folgen dabei stets, nach Maßgabe seiner in jedem Augenblick 
gegebenen operationalen Geschlossenheit als Ein- und Ganzheit, den ihm eige-
nen internen Strukturprinzipien, noch dann, wenn ihm eine Veränderung von au-
ßen aufgezwungen wird. Die von außen ausgelösten Strukturveränderungen 
werden von dem betreffenden Organismus in seinem Vermögen, sich aus sich 
selbst heraus – autopoietisch – zu (re)organisieren, je schon aufgegriffen und in 
der Logik seines bis dato gelebten Lebens verarbeitet. Marcel Prousts* berühmte 
Evokation eines Erinnerungsvorganges, ausgelöst von der äußeren ›Störung‹ ei-

                                                
1  Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,        

S. 106 
*  Marcel Proust (1871-1922), französischer Schriftsteller. Verfasser des siebenbändigen 

Romans »Auf der Suche nach der verlorenen Zeit«. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004 - am 14.02.2026, 18:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


56 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

nes in Tee getränkten Stück Kuchens, das der Protagonist verzehrt, gibt hierfür 
das literarische Paradebeispiel:  

»Woher strömte diese mächtige Freude mir zu? Ich fühlte, daß sie mit dem Geschmack 
des Tees und des Kuchens in Verbindung stand, aber darüber hinausging und von ganz 
anderer Wesensart war. Woher kam sie mir? Was bedeutete sie? Wo konnte ich sie fas-
sen? Ich trinke einen zweiten Schluck und finde nichts anderes darin als im ersten, dann 
einen dritten, der mir sogar etwas weniger davon schenkt als der vorige. Ich muß aufhö-
ren, denn die geheime Kraft des Trankes scheint nachzulassen. Es ist ganz offenbar, daß 
die Wahrheit, die ich suche, nicht in ihm ist, sondern in mir.«2

Die Wahrheit ist niemals woanders zu finden; aber sie ist nicht dort zu suchen. 
Um Wirkliches zu ermitteln, muss ich einerseits von mir selber ausgehen, wäh-
rend ich, um mich selbst zu erkennen, von mir selber gerade absehen können 
muss. Erst in Auseinandersetzung mit dem Außen bekomme ich Gelegenheit, 
mein Inneres zu entdecken, ein Inneres, das ich zugleich vor jenem Außen, das 
mich darauf stößt, zu schützen habe. Lebenslang greife ich auf mein Inneres als 
Ressource meiner Realitätstüchtigkeit zu, ohne doch je an deren Quelle zu ge-
langen. Ich weiß so wenig über die Herkunft meiner Fähigkeit, mich, unter den 
Bedingungen meiner Strukturdeterminiertheit, nach den autopoietischen Geset-
zen meines Inneren zu organisieren, so sehr ich weiterhin der Störung von außen 
bedarf, um mich selbst zu spüren, zu regen und weiterzuentwickeln.  

Alles agiert miteinander, alles stört einander. Wenn sich auch auf lange phy-
logenetische Sicht das Ganze verändern wird, so doch immer unter den konser-
vativen Bedingungen der Strukturdeterminiertheit und autopoietischen Potenz 
jedes einzelnen Wesens, das sich dem Druck von außen zugleich widersetzt und 
anpasst. Maturana und Varela bezeichnen das Beieinander von Selbsterhalt und 
Strukturwandel, Autopoiesis und Anpassung, als »natürliches Driften«3. Wir 
sind, ohne dass wir es merkten, je schon in dieser Drift begriffen, indem wir die 
uns augenblicklich bestimmende Differenz von Innen und Außen durchlaufen, 
d.h. dem sich jeweilig öffnendem Dritten von Innen und Außen folgen. Darüber, 
dass ich den Ausweg dieses Dritten von Innen und Außen nehme, führe ich mein 
Leben. Mein Denken navigiert mich durch eine sich jäh auftuende Öffnung. Es 
lässt mich Neues erfassen, lernen. Es weist mir einen Weg durchs Außen, ent-

                                                
2  Marcel Proust: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Band 1: In Swanns Welt.      

1. Teil: Combray. Frankfurt/M. 1980, S. 64. 
3  Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,        

S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004 - am 14.02.2026, 18:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GUNST DER STÖRUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 57

lang seiner Verlockungen und Zumutungen, indem es mich zwingt, mich mei-
nerseits dem sich draußen Öffnenden zu öffnen, meine Blockaden zu lockern 
und meine Antriebe zu kanalisieren. In dieser doppelten Regulierung besteht die 
spekulative Funktion des Denkens. Ohne sie bliebe der innere Lotse meiner Ur-
teilskraft ohne Kapitänsweisung, meine Lebensführung ohne jede – den Ist-
Werten meiner Strukturdeterminiertheit abgerungene – sollwerthafte Zielbe-
stimmung.  

Nach Alfred North Whitehead* ist es Aufgabe der Vernunft, uns kraft Speku-
lation von methodischen Beschränktheiten wie weltanschaulichen Fixierungen 
freizumachen. In dieser Lockerung spricht sich der Anspruch philosophischen 
Denkens auf allgemeine Geltung aus. Der Spekulation Grenzen zu setzen, heißt 
nicht nur, unsere persönliche Freiheit, ins Offene zu denken, zu behindern, son-
dern Verrat an der Offenheit der Zukunft zu begehen.4 Vor diesem Hintergrund 
hält uns die Sorge um die ›Richtigkeit‹ unseres Denkens nur vom Denken ab. Sie 
lässt uns der wichtigeren Frage ausweichen, was uns überhaupt zum Denken 
bringt: was uns aus uns selber herausgehen, uns überhaupt erst selbsttätig bewe-
gen lässt, nämlich uns zu dem, was wir innerlich, der Möglichkeit nach, schon 
sind, nach außen hin entwickeln zu wollen. Was tautologisch anmutet, bezeich-
net ein unvermeidliches Paradox. Danach ist es für unsere Selbstentfaltung uner-
lässlich, uns für etwas oder jemanden zu engagieren, der oder das wir gerade 
nicht selber sind. Erst über diesen Umweg kommen wir mit uns selbst voran 
bzw. uns näher. Niemand ist und bleibt, der er ist. Um zu sein, der ich bin, muss 
ich mich zu mir entwickeln. Das aber heißt, mich weiterzuentwickeln. Dafür 
muss ich Allianzen eingehen mit Personen, Dingen und Gelegenheiten, die mir 
gerade zur Verfügung stehen, so auch mit meinem gegenwärtigen Wünschen und 
Ängsten, Talenten und Schwierigkeiten.  

Die Suche nach der wahren Physik 

Das Weiter ist ein Höher: Während sich alles, was mich umgibt, in seiner End-
lich- und Vergänglichkeit darbietet, gefärbt vom Wissen um meine eigene, neh-
me ich in mir selber ein gegenläufiges, aufwärtsgerichtetes Streben wahr. Teil-
hard de Chardin nennt es »Orthogenese«: das Aufstiegs-Prinzip des Lebens in 

                                                
*  Alfred North Whitehead (1861-1947), britischer Mathematiker und Philosoph, Vertre-

ter eines »organischen« – nach kantischem Verständnis »vorkritischen« – Denkens. 
4  Vgl. Alfred North Whitehead: Die Funktion der Vernunft. Stuttgart 1974, S. 53 und 

62. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004 - am 14.02.2026, 18:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Richtung sich vertiefender Selbstzentriertheit des jeweiligen Individuums wie 
dessen immer komplexer werdenden Verflechtung mit seiner Umwelt. Ohne die-
se Doppelwertigkeit brächte lebendiger Komplexitätszuwachs nicht schon Struk-
turgewinn – Fortschritt –, sondern bloße, regellose Ausbreitung.5  

In Hinblick auf mein eigenes Leben meint Strukturgewinn sich herausbilden-
de Ichstärke. Ich stärke mein Ich weniger darüber, dass ich mich tiefer und tiefer 
in die Reflexzonen meines Selbsterhalts begebe, als dass ich das mich bestim-
mende Lustprinzip durchs Realitätsprinzip ersetze und so erst sichere. Ich finde 
in ein differenzielles Verhältnis zum Außen, worüber ich meine eigene Unzu-
friedenheit mit der mich bestimmenden Wirklichkeit als etwas ebenso Wirkli-
ches begreifen lerne. So erst erhalte ich die Handhabe, aus mir herausgehend ins 
Außen verändernd eingreifen zu wollen.6 Im Maße dieses Bewusstseins ermutige 
ich mich zur Setzung äußerer Zwecke. Kraft ihrer gehe ich über die gegebene, 
sichtbare Welt hinaus – aus mir selbst heraus. Indem ich mich zunehmend von 
meinen autonom gesetzten Zwecken bestimmen lasse, entkopple ich das Gefühl 
für die eigene Freiheit mehr und mehr vom Zwang zur Selbstbehauptung. Ich 
lerne zunehmend, zwischen äußeren Wahrnehmungen und inneren Vorstellun-
gen zu unterscheiden: zwischen etwas, das mich von außen her bestimmt, woge-
gen ich mich muskulär-motorisch zur Wehr zu setzen vermag (es bekämpfend 
oder fliehend), und etwas, das ich in mir selber vorfinde – das ich weder einfach 
wegschaffen kann, noch dass ich selber vor ihm Reißaus nehmen könnte.7  

Damit begrenzt und erweitert sich in einem mein Begriff der Freiheit. Ich 
beginne, nicht bloß frei sein zu wollen, sondern mich schon frei zu wissen, selbst 
unter unfreien Bedingungen. Mit dem Wissen um die Situiertheit meiner Freiheit 
im Kontext von Unfreiheit wächst nicht nur meine Sensibilität für die Grenzen 
meiner Freiheit, sondern auch mein Respekt vor der Freiheit der Anderen, die 
meine Umwelt bilden und an die meine eigene Freiheit strukturell gekoppelt ist. 
Damit mache ich mich fürs »gute Leben« bereit: mich im Maße meiner eigenen 
freien Individuierung solidarisch mit der Freiheit der Anderen zu erweisen, in 
Koexistenz mit ihnen existierend.  

Im Ersten und Letzten ist Freiheit innere Freiheit. Es ist die Freiheit, sich 
dem Außen entgegenzusetzen, sei es noch so unüberwindlich, die eigene Ohn-
macht noch so schlagend. Inbegriff des unüberwindlichen Außen ist der physika-
lische Wirkzusammenhang in und außerhalb unserer, die in uns wirkende, auf 

                                                
5  Vgl. Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos, S. 37 und 104. 
6  Vgl. Sigmund Freud: Formulierungen über zwei Prinzipien des psychischen Gesche-

hens. A.a.O., Bd. III, S. 22f. 
7  Vgl. ders.: Metapsychologische Ergänzungen zur Traumlehre. A.a.O., S. 188f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004 - am 14.02.2026, 18:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GUNST DER STÖRUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 59

uns lastende Materie. Freiheit ist Freiheit von materiellem Bestimmtsein inner-
halb dieses selbst. Anders hätte es zu keinem Zeitpunkt selbstbestimmtes indivi-
duelles Leben gegeben. Gleichwohl sind wir zu keiner Zeit von der Materie ent-
bunden. Wir bleiben einer Realität unterworfen, von der wir wissen, dass es sie 
gibt, auch wenn wir nicht wissen, was sie im Letzten ist. Wir kennen ja nicht 
einmal uns selbst, während wir doch, strukturdeterminiert, spürbar ganz und gar 
die sind, die wir sind. Dabei ist unsere Freiheit, als innere, so endlich wie abso-
lut. Sie ist endlich, wie wir selber endliche Wesen sind, und absolut in ihrer 
Unableitbarkeit von etwas uns Äußerem. So kommt es, dass wir in unserem frei-
en Handeln von den Kräften der Materie gleichermaßen abhängig und unabhän-
gig sind.8 In welchem Verhältnis nun steht die Einsicht ins Paradox unserer Frei-
heit zum Begriff des physikalischen Wirkzusammenhangs selbst, als welchen 
wir uns das Ganze der Wirklichkeit vorstellen? Inwieweit können wir unser Ver-
hältnis zum Ganzen wie zu uns selber ins Ganze der Wirklichkeit einrechnen? 
Wir können es nicht. Wir verfügen, nach Thomas Nagel9, so wenig über eine ko-
härente Theorie bewusster Wesen als materieller Organismen, so sehr wir je 
schon mit uns selber eine Perspektive auf die Welt, in die wir geworfen sind, 
mitbringen, die uns in einen Grundabstand zu eben dieser Welt versetzt. Wie 
wollen wir uns andererseits erklären, dass wir als biologisch erzeugte, struktur-
determiniert existierende Wesen zugleich über Eigenschaften verfügen, die uns, 
über alle Materialität hinaus, als in sich stehende, aus sich handelnde, freie, 
akosmische Personen qualifizieren? Solange wir uns dies nicht erklären können, 
bleibt unsere Gesamtauffassung der Realität lückenhaft. Würde es uns dagegen 
gelingen, diese Lücke irgendwann in einer fernen Zukunft theoretisch zu schlie-
ßen, so würde dies, Nagel zufolge, unsere Auffassung vom Universum tiefer 
umwälzen als jede Erkenntnis zuvor.  

Eine andere Frage ist es, ob dies wünschenswert wäre: Theorie und Leben, 
Freiheit und Natur würden ununterscheidbar, womit Freiheit, als innere Freiheit, 
als Unterschiedensein vom Außen, mit verschwände. Solange wir jedoch keine 
Aussicht haben, je über eine solche Theorie zu verfügen, solange können und 
dürfen wir denken – auf unsere eigene Weise, der Weise unserer Strukturdeter-
miniertheit, über die wir zugleich mit dem, was wir nicht sind, mit der von uns 
unterschiedenen Umwelt, verbunden sind. Denkend erleben wir das ungemäße 
Verhältnis unserer inneren Freiheit zum Ganzen des physikalischen Wirkzusam-
menhangs als unüberbrückbare Differenz unseres Denkens zu dem, was es 
denkt. Denken spiegelt nicht die Wirklichkeit wider; im Gegenteil, es agiert eine 

                                                
8  Vgl. ebd., S. 52.  
9  Vgl. im Folgenden Thomas Nagel: Der Blick von Nirgendwo, S. 92f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004 - am 14.02.2026, 18:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Ungemäßheit in meinem Verhältnis zu ihr aus. Es ist eine Weise, sich zu Undar-
stell- und -wissbarkeit von Wirklichkeit noch einmal, reflektorisch – selbstrefle-
xiv –, zu verhalten. Denkend nehmen wir einen Anstoß von außen in unser 
Selbstverhältnis auf und so zum Anlass eigenen Lernens. Wir erkunden unseren 
Spielraum innerhalb unseres Bestimmtseins durch Faktoren, auf die wir keinen 
direkten Einfluss haben. Unseren Spielraum nutzend, setzen wir uns der Wirk-
lichkeit ebenso sehr entgegen, wie wir uns ihr hinzufügen. Wir fügen der Wirk-
lichkeit unsere Distanz zu ihr hinzu, eine Distanz, die auf der Distanz zu uns sel-
ber beruht, die wir lernenderweise durchspielen und im Durchspielen weiten.  

In dem Maße, wie wir einer Theorie der Wirklichkeit ermangeln, die unseren 
Abstand zu ihr (wie zu uns selber) in sich einbegreift, bleibt unsere Suche nach 
der ›wahren Physik‹, die nicht nur die äußere Wirklichkeit, sondern zugleich die 
Innenseite der Dinge im Blick hätte, illusionär. Mit ihr würde unsere uns bislang 
unerklärliche – in unserem eigenen Inneren verortete – Freiheit erklärbar und 
damit überflüssig. Die Suche nach der wahren Physik ist müßig, sofern sie sich 
selbst wörtlich, d.h. szientifisch, nimmt. Sie kann bestenfalls Metapher für unser 
Denken sein, das der äußeren Wirklichkeit ein Inneres – in Analogie zum Inne-
ren des Denkenden – ansinnt. 

Negative Entropie 

In der Sprache und den Topoi der von ihm imaginierten wahren Physik – ver-
gleichbar der Maschinen-Metaphorik kybernetischen Denkens – begreift de 
Chardin unser Vermögen, uns sowohl zu zentrieren als auch aus uns herauszu-
gehen, aus der »radialen Energie« unseres Inneren. Ihr steht die »tangentiale 
Energie« der äußeren Wirklichkeit entgegen als die Kraft, die die voneinander 
unterschiedenen, einander nur ihre Außenseiten zeigenden Einzelwesen bei-
einander hält. ›Wirklichkeit‹ wird, rein äußerlich, als ein heterogenes Gebilde di-
vergierender Erscheinungen, mithin als ein sich immer neu Zusammensetzendes, 
aufgefasst. Weiter-, über die Äußerlichkeit der erscheinungsvermittelten Wirk-
lichkeit hinausgedacht, heißt dies, in der Logik der wahren Physik, dass sich In-
nen- und Außenperspektive je schon zu einem Dritten verschränken.  

Im Vorgriff auf dieses Dritte fasst de Chardin die Materie bereits dreiseitig 
auf: als »System« (Vielheit), »Totum« (Einheit) und »Quantum« (Energie); drei 
Seiten, die – nicht unähnlich dem jaspersschen Umgreifenden – zueinander in 
einem Verhältnis »unbegrenzter Umfassung« stehen.10 Wir selber stellen aus 

                                                
10  Vgl. Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos, S. 28, 31f. und 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004 - am 14.02.2026, 18:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GUNST DER STÖRUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 61

Vielheit, Einheit und Energie zusammengesetzte Wesen dar. Jeder von uns um-
fasst und entfaltet auf seine Weise diese drei Seiten. De Chardin beschreibt unse-
re Psychen als »Umwandlungsherde« der von uns ausgehenden radialen und der 
von außen auf uns wirkenden tangentialen Energie. Zugleich warnt er vor der 
Verführungskraft dieser Vorstellung: Endlich-geschaffene Wesen, die wir sind, 
vermögen wir nicht, beide Energien, direkt, per eigenem Willen umzuwandeln. 
Im gleichen Maße vermögen wir nicht, der Wirklichkeit selbst, in ihrer Ganzheit, 
habhaft zu werden. Wir kommen nicht hinter die Differenz von Innen und Au-
ßen. Wir müssen, im Gegenteil, immer neu durch sie hindurch. Anders ausge-
drückt: Die Synthese von Innen und Außen, die ich, auf deren Drittes hin, den-
kend leiste, kostet ihrerseits Energie – meine eigene, innere.11 Innerlich frei, 
bleibe ich doch ein determiniertes Wesen, das, erschöpfbar und sterblich, nicht 
dem Zweiten Hauptsatz der Thermodynamik enträt. Danach muss ich, was im-
mer ich aufbaue und hinzugewinne, mit dem Abbau und Verlust von etwas ande-
rem bezahlen, bis ich schließlich selber vergangen, ins Ganze der Wirklichkeit 
wieder eingegangen sein werde.  

In etwa zeitgleich mit von Teilhard de Chardins im fernen China verfassten 
Ausführungen12 – 1943 – hat sich Erwin Schrödinger* in seinem Dubliner Exil 
als Physiker die Frage vorgelegt, worin, unter Bedingungen des Zweiten Haupt-
satzes der Thermodynamik, überhaupt individuelles Leben bestehen kann. Alles 
ist ja dazu verurteilt, ins Gleichgewicht mit seiner Umwelt zu kommen und eben 
darin zu vergehen. Jede auf Unterschiedenheit von ihrer Umgebung basierende 
Ordnung gibt, sich selber überlassen, somit diese Ordnung wieder her. Schrödin-
ger nimmt als Beispiel zwei Gläser, eines mit klarem Wasser, das andere mit Zu-
ckerwasser gefüllt, die in einem luftdicht verschlossenen Behälter bei gleichblei-
bender Temperatur nebeneinander stehen gelassen werden. Nach einem Tag 
wird das klare Wasser langsam verdunstet sein und sich oben auf der Zuckerlö-
sung als Kondensat abgesetzt haben, bis schließlich das Wasser vollständig ver-
schwunden sein und der Zucker sich gleichmäßig auf beide Gläser ausgebreitet 
haben wird.13

                                                
11  Vgl. ebd., S. 39f. und 53. 
12  Ihm wurde zu Lebzeiten die kirchliche Druckerlaubnis dafür verweigert. »Der Mensch 

im Kosmos« (frz. »Le phénomène humain«) erschien erst nach seinem Tod, 1955.  
*  Erwin Schrödinger (1887-1961), österreichischer Physiker. Nobelpreis für Physik 

1933. 
13  Vgl. Erwin Schrödinger: Was ist Leben? Die lebende Zelle mit den Augen des Physi-

kers betrachtet. München – Zürich 1999, S. 124. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004 - am 14.02.2026, 18:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


62 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Lebendiges befindet sich per definitionem in einem Zustand des Ungleich-
gewichts gegenüber seiner Umwelt. Das Ungleichgewicht darf andererseits, wie 
schon gesagt, nicht zu groß, nicht grundstürzend sein, sonst wäre die Lebensfä-
higkeit des jeweiligen Organismus gefährdet. Seine Lebensfähigkeit besteht ja 
gerade im Austausch mit seiner Umwelt, der Fähigkeit, das eigene Gestörtwer-
den von außen zum Anlass innerer Verarbeitungen zu nehmen, in deren Verlauf 
sich das Innere weiter nach innen verzweigt, vertieft und so zentriert. Auf diese 
Weise entzieht der lebende Organismus zeitlebens den auf ihn einwirkenden 
Kräften für sich selber Energie. Schrödinger nennt sie »negative Entropie« bzw., 
zu einem Kunstwort verkürzt, »Negentropie«. Während nun der lebende Orga-
nismus unablässig Fremdenergie in sich aufsaugt, mit der er seine eigene, innere 
Ordnung aufbaut, produziert er im Laufe dieses Austauschprozesses seinerseits 
Entropie; er verbraucht Energie, wie er, was er für seinen Selbstaufbau nicht ge-
brauchen kann, als Abfall wieder an die Außenwelt abgibt.14

Während sich gemäß dem Zweiten Hauptsatz der Thermodynamik der Ver-
lauf der Verteilung der Moleküle in Richtung abnehmender Ordnung vollzieht, 
vollbringt sich menschliches Werden, orthogenetisch-negentropisch, in entge-
gengesetzter Richtung: als Lernen. Der lernend-werdende Mensch nimmt die für 
ihn noch ungeordneten Daten der Außenwelt, den Informationsüberschuss, mit 
dem sie ihn, unverstanden, überschwemmt, in einer Form in sich auf, die seiner 
eigenen Strukturdeterminiertheit entspricht. Die ihn überflutenden äußeren In-
formationen werden über die inneren Muster, die seine vorigen Verarbeitungen 
äußerer Informationen hinterlassen haben, kanalisiert. Damit nimmt der Informa-
tionsgehalt sukzessive ab. Im Maße dieses Abbaus wird informationelle Redun-
danz – Verständlichkeit – erzeugt, die dem Lernenden erlaubt, den gegebenen In-
formationsgehalt den eigenen Bedürfnissen und Kapazitäten anzupassen und in 
seine innere Ordnung ein- bzw. diese selber behutsam umzubauen.15  

Freies Handeln und Einheit des Bewusstseins 

Darüber, dass der Lernende das Zuviel an äußerer Information von dem trennt, 
was er in sich aufzunehmen fähig und bereit ist, absolviert er die Differenz von 
Innen und Außen in Hinblick auf das Dritte der für ihn augenblicklich leist- und 
erreichbaren Selbsteinheit hin. Er macht Außen- und Innenwelt beiderseits in-
formationsärmer und so für ihn erst überschau- und beherrschbar. Umgekehrt 

                                                
14  Vgl. ebd., S. 125f. 
15  Vgl. Felix von Cube: Was ist Kybernetik?, S. 150 und 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004 - am 14.02.2026, 18:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GUNST DER STÖRUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 63

passt er sich darüber, auf eben seine Weise, der Welt, die ihn umgibt, ein.16 Kraft 
dieser Einpassung konstituiert sich überhaupt erst ein Einzelwesen als dieses; es 
vollzieht sein Unterschiedensein vom Außen, indem es von sich selber Abstand 
nimmt. Damit emanzipiert es sich von seinen äußeren Bedrängungen, während 
es aus seiner eigenen Selbstumschlossenheit heraustritt. Über diesen doppelten 
Vorgang absolviert es die ihn bestimmende Differenz von Innen und Außen auf 
gleichermaßen selbstbestimmte und realitätstüchtige Weise.  

Nicht nur, dass ich mich von meiner Umgebung unterscheide; ich unter-
scheide mich noch von mir selber, wenn ich mich an mich erinnere, daran, wie 
ich einmal war, wie ich gedacht und gehandelt habe usw. Ich bewahre mir meine 
Freiheit aus dieser meiner Selbstunterschiedenheit. Kraft ihrer vermag ich, mir 
Zwecke zu setzen, die über die sichtbare Wirklichkeit einerseits, meinen bloßen 
Selbsterhalt andererseits hinausgehen. Indem ich diesen Zwecken folge, werden 
sie mir zu Ursachen weiteren freien Handelns.  

Der Spalt, den mein Herausgang aus mir, d.h. meine Einpassung ins Außen, 
freilegt, öffnet mein ›bloßes‹, biologisches Leben auf die Möglichkeit ›guten‹, 
selbstbestimmten Lebens hin. Mein Wunsch, mein Leben auf selbstbestimmte 
Weise zu führen, stellt mich vor die Dialektik meiner Freiheit als eines Prozesses 
unüberschaubar wechselnder Rochaden von Innen und Außen. Zu dieser Dialek-
tik gehört, dass ich, um mich weiterhin als frei zu erweisen, immer neu aus mir 
herausgehen, mich dem, wovon ich mich bestimmt sehe, konfrontieren muss. 
Hierüber baue ich orthogenetisch-negentropische Strukturen anhaltender Lernbe-
reitschaft in mir auf. Um dieser Strukturen willen lerne ich, sowohl meine per-
sönliche Freiheit freiwillig einzuschränken, als auch kommenden Widerständen 
– inneren (Trägheit, Furcht) und äußeren (Zeitknappheit, Mangel an Gelegen-
heit) – zum Trotz, an von mir gesetzten Zielen festzuhalten. Dazu kann gehören, 
dass ich Verfolg und Realisierung meiner Zwecksetzungen vertagen bzw. den 
Gegebenheiten anpassen muss. Dabei werde ich es nur selbst wissen können, ob 
ich meine innere Freiheit dazu verwandt habe, Spielräume im Außen zu nutzen 
und zu weiten, oder nicht.  

Es wird auch in der Zukunft immer nur unsere innere Freiheit sein, aus der 
heraus wir das Außen gestalten. So, wenn wir orthogenetisch-negentropische 
Strukturen in Form von politischen, rechtlichen und sozialen Institutionen auf-
bauen, die uns dabei helfen, unsere innere Freiheit auf äußere Weise zu sichern, 
d.h. gegeneinander nach Maßgabe der Gerechtigkeit abzugleichen und zu balan-
cieren. Dazu gehört jedoch auch, dass wir uns nicht auf diese äußeren Strukturen 
werden vollends verlassen können und dürfen. Um das ›gute Leben‹ auf Dauer 

                                                
16  Vgl. ebd., S. 54.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004 - am 14.02.2026, 18:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


64 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zu stellen, müssen wir, wie gesehen, weiterhin aus uns herausgehen und uns dem 
uns Bestimmenden aussetzen, um uns von dorther auf unser Freisein hin immer 
neu zu hinterfragen.  

Wir selber verkörpern eine Verschränkung von Innen und Außen, die wir 
nicht ins Letzte durchschauen können. Strukturdeterminiert stellt jeder von uns 
eine spezifische Innen-Außen-Verschränkung dar. Dieser unserer Spezifik ge-
mäß haben wir eine uns konkret bestimmende Differenz von Innen und Außen 
ebenso konkret zu durchlaufen. Wir können sie nicht nicht durchlaufen; wir 
können sie nur auf mehr oder weniger selbstbestimmte Weise durchlaufen. Wir 
sind, mit anderen Worten, für unsere eigene Ganz- und Heilheit selbst verant-
wortlich. Daher auch Schrödingers leidenschaftliches Plädoyer für die Einheit 
der menschlichen Person zum Ende seiner Dubliner Vorlesungen.17 Erleben wir 
die äußere Wirklichkeit, erscheinungsvermittelt, als Vielheit, so erfahren wir uns 
doch selber, bewusstseinsvermittelt, stets als Einheit. Die Einheit der Person ist 
allein schon durch die Singularität seines Bewusstseins gegeben, darüber, dass 
sich Bewusstsein notwendigerweise in der Einzahl erlebt. Das gilt selbst in Fäl-
len von Bewusstseins- und Persönlichkeitsspaltung, da sich zwei Personen und 
Bewusstseine nie gleichzeitig in einer Person offenbaren. So auch im Traum, 
wenn wir zur gleichen Zeit die Rollen verschiedener Personen spielen: Auch hier 
sind wir immer eine Person, die wie ein Puppenspieler das Reden und Handeln 
der anderen Personen in der Hand behält.  

Nicht erst unser Denken, sondern bereits unser Empfinden für uns realisiert 
die jeweilige operationale Geschlossenheit unserer selbst als Ein- und Ganzheit. 
Von unserer eigenen – immer prekären, eben: operativen – Ein- und Ganzheit 
her schließen wir auf eine Ein- und Ganzheit der Wirklichkeit hinter der Vielheit 
ihrer Erscheinungen.18 Vor diesem Hintergrund sieht Teilhard de Chardin in der 
aufdringlichen Augenfälligkeit der verschiedenen Rassen, Nationen und Kultu-
ren denn auch eine »unschöne und unnütze Regellosigkeit«19 am Werk, die in 
dem Augenblick verschwindet, da wir, von uns selber ausgehend, dem Innen und 
dem Außen der Dinge seinen ihm jeweils zustehenden Platz geben. 

                                                
17  Vgl. im Folgenden Erwin Schrödinger: Was ist Leben?, S. 150ff.  
18  Vgl. ebd., S. 152. 
19  Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos, S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004 - am 14.02.2026, 18:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

