
„Der Vernichtsung durch das Urteil sekundiert die Vernichtsung 
durch die Hand.“
Friedrich Nietzsche

 
 
1.	 DIE ZERSTÖRUNG DER SCHÖPFERISCHEN ZERSTÖRUNG

Manchmal entfalten einzelne Sätze, wenn man sie willkürlich aus dem Zu-
sammenhang reißt oder, was womöglich öfter der Fall ist, wenn sie sich un-
willkürlich aus ihm ablösen, eine eigentümliche Kraft und Intensität. Es ist, 
als wischten sie die Schliere aus dem Auge, die, lange unbemerkt, die Sicht 
trübte und die Einsicht in gewisse Zusammenhänge, die man eigentlich 
längst hätte haben können oder vielleicht auch müssen, aber einem – aus 
Gewohnheit, Desinteresse oder aus Gründen, die über zufällige Befindlich-
keiten wohl hinausgehen – versagt blieb. Man ist dann wie vor den Kopf ge-
stoßen. In einem Interview mit der US-amerikanischen Künstlerin Carolee 
Schneemann traf ich auf solch einen Satz, der mich aufwühlte und auch 
etwas verstörte. Ein Satz, dessen Kontext (ein Gespräch über Schneemanns 
Kunst und, an dieser Stelle, über die Rolle des Humors in ihr) zunächst 
nichts von seiner ihm innewohnenden Sprengkraft verriet: „Ich wohne der 
systematischen Zerstörung der schöpferischen Zivilisation bei.“ 1

Ich denke mittlerweile, dass die Bemerkung Schneemanns, die sie in 
einem ihrer letzten Interviews machte, mich vor allem deshalb aufhorchen 
ließ, weil der „schöpferischen Zivilisation“, von der die Rede ist, destruk-
tive Energien ja nicht fremd sind. Was für die Zivilisation der modernen 
Techno-Ökonomie in besonderer Weise zu gelten scheint: wird sie doch 
durch eine Kompilation von Rechtfertigungsdiskursen umhegt, die er-
klärtermaßen darauf abzielen, ihre Destruktivität in einen übergreifenden 
Sinnzusammenhang einzubetten und als integrales Moment eines schöp-
ferischen Gesamtprozesses zu lizenzieren. Im Begriff der „schöpferischen 
Zerstörung“ sollte das seinen konzentrierten Ausdruck finden.

1	 »Die Geschichte wird zurückgedreht«, Gespräch mit Carolee Schneemann, FAZ, 
31.5.2017.

Michael Mayer

Kritik der Zerstörung:
Benjamin, Levinas und
die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246

Mit dem Namen des österreichischen Ökonomen Josef Schumpeter eng 
verbunden, 2 der damit die von ihm früh vermerkte krisenhafte Dynamik 
kapitalistischer Ökonomie zu beschreiben versuchte, 3 avancierte der Be-
griff rasch zum Keyword einer Nationalökonomie, die in ihm nicht nur eine 
zureichende Beschreibung ihrer Funktionalität erkannt zu haben, sondern 
mit ihm auch eine immanente Normativität assoziieren zu können glaub-
te. Wie in einem Vexierbild sollten sich darin die Umrisse einer Moral des 
liberalen Marktes abzeichnen, dessen Prämisse knappheitsbasierter und 
allein durch das Eigeninteresse der wirtschaftlichen Akteure befeuerter 
Konkurrenz zwar eine Art Wirtschaftskrieg aller gegen alle entfesselt, der 
jedoch allen und in the long run selbst den ‚Kollateralopfern‘ ökonomi-
scher Verwerfungen – so jedenfalls die Annahme – zum Wohl ausschlüge. 
Was zugrunde geht, soll nicht nur zugrunde gehen, sondern muss zugrun-
de gerichtet werden. Sich auf Marx berufend, 4 konstatierte Schumpeter, 
dass in einem Akt permanenter Revolution 5 die Zerstörung überkomme-
ner Strukturen nicht nur exekutiert, sondern legitimiert werde durch die 
dadurch erst mögliche Entwicklung innovativer Produkte, Produktlinien 
und Produktionsketten – mithin durch die Akkumulation gesellschaftli-
chen Reichtums. Schumpeters „schöpferische Zerstörung“, die unschwer 
noch unter dem Alias einer im Kontext der heutigen IT-Economy populä-
ren disruptive Innovation wiedererkannt werden kann, 6 ist somit ein un-
verzichtbares und bis dato stabiles Merkmal nicht nur der Selbstbeschrei-
bung, sondern der Selbstrechtfertigung einer kapitalistischen Ökonomie, 
deren Destruktivität, die in Abrede zu stellen gewiss töricht wäre, den 
Wohlstand der Nationen, der Kontinente und endlich des ganzen Planeten 
befördere.

Womit die Vokabel erkennbar an Adam Smiths berühmter Metapher 
der „unsichtbaren Hand“ anschließt, der rund einhundertfünfzig Jahre zu-
vor wohl nicht zufällig eine ähnlich blendende Karriere beschieden war. 
Von Smith eher beiläufig eingeführt und an nur wenigen Passagen seines 
Werks auffällig, 7 entwickelte sie sich rasch zum universell gültigen Leitbild 

2	 Vgl. Josef Schumpeter: Capitalism, Socialism and Democracy [1943], London, New York 
2003, hier: „The Process of Creative Destruction“, S. 81–86.
3	 Vgl. Josef Schumpeter: Theorie der wirtschaftlichen Entwicklung [1912], Berlin 2006.
4	 Schumpeter: Capitalism, Socialism and Democracy, a.a.O, hier: „The Marxian Doc-
trine“, S. 1–58.
5	 Ebd., S. 31 f.
6	 Vgl. Clayton M. Christensen: The Innovator‘s Dilemma. When New Technologies 
Cause Great Firms to Fail, Boston 1997. Michael Jaekel: Disruption durch digitale Platt-
form-Ökonomie. Eine kompakte Einführung, Wiesbaden 2020. Nick Srnicek: Plattform-
Kapitalismus, Hamburg 2018, hier: „III. Große Plattform-Kriege“, S. 94–127.
7	 Am deutlichsten noch an einer prominenten Stelle seiner „Theorie der ethischen 
Gefühle“, wo Smith am Beispiel eines „proud and unfeeling landlord“ die für die armen 
Landarbeiter positiven Effekte seines selbstsüchtigen Tuns erörtert: Adam Smith: The 
Theory of Moral Sentiments [1759], Oxford 1976, S. 184f. Dazu: Michel Foucault: Geschich-
te der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopolitik [1978–79], Frankfurt a.M. 2004, 
hier: »Vorlesung 11«, S. 367–398, bes. S. 381–384. Joseph Vogl: Das Gespenst des Kapitals, 
Zürich 2010/11, S. 39–44 u.a. Zur Metapherngeschichte der „unsichtbaren Hand“ auch: 

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eines an sich chaotischen, aber selbstläufig auf Ausgleich und Prosperi-
tät tendierenden Prozesses mikroökonomischer Aktivitäten. Zwar waren 
weder Smith noch gar Schumpeter tumbe Apologeten der kapitalistischen 
Ordnungen ihrer Zeit, doch lieferten sie nicht allein thematisch wichtige 
Bausteine ihrer theoretischen Erkenntnis, sondern operativ hochwirksa-
me Lemmata ihres moralischen Unterbaus, ohne den sie sich kaum der-
art erfolg- und folgenreich in der westlichen Hemisphäre und schließlich 
global hätten durchsetzen können. Sie sind weniger als Ideologeme ge-
sellschaftlich notwendigen Scheins zur Verschleierung von Herrschafts-, 
Klassen- und Ausbeutungsverhältnissen zu lesen denn als Variablen eines 
Dispositivs der Zu-, Ab- und Ausrichtung von Denken, Wahrnehmen und 
Fühlen, des menschlichen Selbst-, Sozial- und Weltverhältnisses über-
haupt. Dass Smith Moralphilosoph war und sich immer als solcher ver-
stand, ist diesbezüglich keine biographische Marginalie, sondern Hinweis 
auf einen latenten, bis in die Gegenwart hinein virulenten Subtext öko-
nomischen Wissens, der das erstaunliche Beharrungsvermögen gegen sein 
praktisches Misslingen plausibilisieren kann. 8

Mit einem gewissen Recht ließe sich also sagen, dass die von Adam 
Smiths begründete Nationalökonomie sich von ihrer moralphilosophi-
schen Provenienz nie wirklich emanzipiert hat – trotz oder auch wegen 
ihrer zunehmenden Mathematisierung, die mit dem Monetarismus der 
Chicago School of Economics in der zweiten Hälfte des 20. und dem Auf-
kommen eines genuin Digitalen Kapitalismus 9 zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts nahezu abgeschlossen scheint. Sie hat sie vergessen gemacht. 
Doch ist die autosuggestive Durchschlagskraft ihrer zentralen Tropen, 
Bilder und Figuren wie die heftige Abwehr, die deren Infragestellung oft 
auslösen, ohne eine Freilegung dieser moralphilosophischen Latenz nur 
schwer zu erklären (die ja ihrerseits, wie sich noch zeigen soll, als Mani-
festation einer noch tiefer gelegenen theologischen Latenz gelesen werden 
kann). Spiegeln besagte Tropen doch die Legitimationsmatrix, gleichsam 
das chronisch gute Gewissen kapitalistischer Ökonomie, das deren Theorie 
und Praxis stets begleiten können muss. Sie sind keine leerlaufenden Kli-
schees, wie zuweilen insinuiert, 10 sondern Index einer wissenschaftlichen 

Harun Maye: »Die unsichtbare Hand – Zur Geschichte einer populären Metapher«, in: 
Hannelore Bublitz (Hg.): Unsichtbare Hände. Automatismen in Medien-, Technik- und 
Diskursgeschichte, München 2013, S. 21–40.
8	 Wozu z.B. die Reaktionen auf die Finanzmarktkrise 2007/8 hinreichend Anschau-
ungsmaterial liefern: vgl. Joseph Vogl: Das seltsame Überleben der Theodizee in der Öko-
nomie, Vortrag im Rahmen der Mosse-Lectures an der HU Berlin, 7.7.2016: https://www.
mosse-lectures.de/wpms_programme/zukunftswissen/ (letzter Zugriff 16.12.2021).
9	 Zu dieser Bestimmung: vgl. Dan Schiller: Digital Capitalism. Networking the Global 
Market System, Cambridge 2000. Dan Schiller: Digital Depression. Information Techno-
logy and Economic Crises, Illinois 2014. Philipp Staab: Digitaler Kapitalismus. Markt und 
Herrschaft in der Ökonomie der Unknappheit, Berlin 2019.
10	 Auch die lesenswerte Studie „Der Code des Kapitals“ von Katharina Pistor vermag 
nicht zu plausibilisieren, warum die demokratischen Staaten des Westens überhaupt 
ein weltweit durchsetzungsfähiges „Imperium des Rechts“ (27) etabliert haben, das 

247Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248

Disziplin, die sich nicht nur argumentativ autorisiert. Unter der Oberflä-
che eines fallibilistisch gesicherten, nach dem Muster mathematischer 
Exaktheit validierten Wissens ökonomischer Praktiken schimmert das Pa-
limpsest einer Rechtfertigungslehre durch, die dieses Wissen gegen Kritik, 
die Konsequenzen seines Scheiterns und last, but not least gegen die Ein-
sicht in einen Problemzusammenhang immunisiert, den schon Marx als 
Frage nach dem Naturverhältnis des modernen Menschen aufwarf 11 und 
die er an einer berühmten Stelle im Ersten Band des Kapital einmal so 
formulierte:

Die kapitalistische Produktion entwickelt daher nur die Technik und 
Kombination des gesellschaftlichen Produktionsprozesses, indem sie 
zugleich die Springquellen alles Reichtums untergräbt: die Erde und 
den Arbeiter. 12 

Wobei sich der Verdacht zu erhärten begonnen hat, dass nicht nur die ka-
pitalistische als „totale Produktion“, 13 sondern vor allem die kapitalistische 
Reproduktion der Kapitalformen, das Geldkapital, die Kredibilisierung der 
Geldschöpfung und die ökonomische, mediale und endlich digitale Dema-
terialisierung des Geldes, 14 das Kapital als Medium, die Erde ruinieren 

ihrem Souveränitätsanspruch wie dem Interesse an regulären, regelmäßigen und be-
rechenbaren Steuereinnahmen zuwiderläuft, indem sie das globale Kapital gegenüber 
nationalstaatlichen und staatsbürgerlichen Rechtsansprüchen privilegieren, mithin 
effektiv durch das Recht vor dem Recht schützen, mithin deregulieren. Der sogenannte 
„regulatorische Kapitalismus“ der Gegenwart ist Effekt dieser Deregulierung, nicht sein 
Antonym; die sogenannte „anarchistische Wende des zeitgenössischen Kapitalismus“ ist 
eminent regelkonform, mithin rechtlich kodiert im Sinne Pistors. Doch vermag auch sie 
den „gewaltigen kognitiven Einfluss, den das Kapital über die Politik“ (44) habe, allen-
falls zu konstatieren, aber nicht aufzuklären, was eigentlich „kognitiv“ hier bedeuten soll. 
Zu vermuten steht indes, dass der die globalen Kapitalströme absichernde Legalismus, 
dessen komplexe Mechanismen Pistor detailliert herausarbeitet, a fortiori durch die 
von Smith initiierte Legende einer durch die kompetitiven Aktivitäten ‚freier Marktteil-
nehmer‘ bedingten Mehrung des Wohlstands aller legitimiert wurde und damit politisch 
überhaupt erst legalisiert werden konnte: Vgl. Katharina Pistor: Der Code des Kapitals. 
Wie das Recht Reichtum und Ungleichheit schafft, Berlin 2020. Zum „regulatorischen  
Kapitalismus“: John Braithwaite: Regulatory Capitalism. How It Works, Ideas for Making It 
Work Better, Cheltenham 2008. Dazu: Joseph Vogl: Kapital und Ressentiment. Eine kurze 
Theorie der Gegenwart, München 2021, S. 22–33 u.a. Zur „anarchistischen Wende des 
Kapitalismus“: vgl. Catherine Malabou: »Kryptowährungen oder die anarchistische Wende 
des zeitgenössischen Kapitalismus«, in: Zeitschrift für Medien- und Kulturforschung, 10 
(2), 2019, S. 97–108. Online unter: https://meiner.de/kryptowahrungen-oder-die-anar-
chistische-wende-des-zeitgenossischen-kapitalismus.html?previd=14791 (letzter Zugriff 
15.01.2022).
11	 Vgl. Judith Butler: Marx ökologisch. Pariser Marxlektüren, Wien 2021.
12	 Karl Marx: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, Bd. 1: Der Produktions-
prozess des Kapitals [1867], Marx-Engels Werke (MEW) Bd. 23, Berlin 1962, S. 540.
13	 Vgl. Gérard Granel: »Die totale Produktion« [1992], in: ders.: Die totale Produktion. 
Technik, Kapital und die Logik der Unendlichkeit, Wien, Berlin 2020, S. 259–267. Erich 
Hörl, »Die Problematik Granels«, ebd., S. 7–37, hier: S. 25–33.
14	 Vgl. Michael Mayer, »Die Geldform als Botschaft (Kapital als Medium III)«, in: Inter-
nationales Jahrbuch für Medienphilosophie 6, 2020: Digital / Rational, Berlin, Boston 
2020, S. 163–194.

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und den Arbeiter; und (sollen wir es wagen zu sagen: vorab?) den Menschen 
und die Welt, das und ihrer Zusammengehörigkeit, ihrer Enteignis als In-
appropriabilität 15 des Mit-Seins überhaupt: des Einen mit dem Anderen, 
mit den belebten und unbelebten Dingen, mit den Lebenden und den To-
ten. 16 Als ginge der materiellen, der physischen eine metaphysische oder 
immaterielle Zerstörung voraus und bedingte sie; als sei in der Tat „das 
Entsetzliche schon geschehen“, 17 dessen Naherwartung beispielsweise in 
Form eines weltweiten Zusammenbruchs der vitalen Grundlagen des  
Lebens man mit klammem Entsetzen quittiert.

Genau davon spricht mir der Satz Carolee Schneemanns. Ihr Wort von 
der „systematischen Zerstörung der schöpferischen Zivilisation“ adres-
siert zum einen eine Form der Zerstörung, die nicht mehr schöpferisch 
ist und sein kann, weil sie dem Schöpferischen selbst gilt, dem mensch-
lichen Schöpfungsakt und zuletzt der Schöpfung selbst, der Welt, der Erde, 
die den Schöpfungen des Menschen immer schon vorausgehen und sie  
allererst ermöglichen. Mit einem Schlag wird damit die Möglichkeit einer  
totalen Negation denkbar, die nicht mehr als bestimmte Negation zum  
integralen Moment einer übergreifenden Sinnkonstruktion taugt, sondern 
sie unterläuft und deren Nachtseite illuminiert. Indem Schneemann den 
Begriff der „schöpferischen Zerstörung“ en passant in seine Bestandteile 
zerlegt und semantisch neu besetzt, wird deren Funktion als ‚Deckbegriff‘ 
einer Destruktivität erkennbar, die – als Autodestruktion der kapitalisti-
schen Ökonomie, als Koinzidenz von Produktion und Zerstörung 18 – sich 
gegen die ökonomischen und anökonomischen Voraussetzungen des 
modernen Liberalismus zu richten begonnen hat. Der durchschlagen-
de Erfolg der herrschenden Leitbilder im Diskurs der Nationalökonomie 
und daran angrenzender Disziplinen ist somit dem Umstand geschuldet, 
dass sie erlauben, systematisch etwas nicht zu denken: eine unbedingte  
De-struktivität, die nur als bedingte innerhalb des ökonomischen Disposi-
tivs einer prästabilisierten Rationalität der Märkte, der Marktgesellschaft 
und schließlich der Weltmarktgesellschaft wird auftreten können.

Womit zum anderen Schneemanns „schöpferische Zivilisation“ in 
Spannung zur Zivilisation einer Techno-Ökonomie tritt, deren Innova-
tionen gewiss zu beeindrucken wissen und die dem Neuen, das dem in-
tellektuellen, ästhetischen, künstlerischen Schöpfungsakt entspringt, 

15	 Vgl. Giorgio Agamben: »L’inappropriable«, in: ders.: Creazione e anarchia. L’opere 
nell’età della religione capitalista, Vicenza 2017, S. 53–89. Giorgio Agamben: Der 
Gebrauch der Körper [2014], Frankfurt a.M. 2020, hier: Kpt. I.8: »Das Unbesitzbare«, 
S. 148–171.
16	 Vgl. Michael Mayer: Melancholie und Medium. Das schwache Subjekt, die Toten und 
die ununterbrochene Trauerarbeit, Wien 2019, hier: »Einleitung. Die Enteignis der Toten«, 
S. 11–13 u.a.
17	 Martin Heidegger, »Das Ding« [1949], in: ders. Gesamtausgabe (GA) Bd. 79, 
Frankfurt a.M. 1994, S. 1–23, hier: S. 4.
18	 Vgl. Maurizio Lazzaroto: Die Fabrik des verschuldeten Menschen. Ein Essay über das 
neoliberale Leben, Berlin 2012, S. 75–82.

249Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250

schon formal zu gleichen scheinen. Doch kommen sie mit ihm nie ganz 
zur Deckung. Das ist die These. Und wir werden zu fragen haben, was eine 
schöpferische Zivilisation sein könnte, die der Sucht und dem Sog der 
Selbstzerstörung einer Zivilisation der schöpferischen Zerstörung, 19 des 
Schöpferischen, endlich der Schöpfung als solcher nicht länger ausgelie-
fert wäre; genauer: was ein Schöpfungsakt, beispielsweise: was eine künst-
lerische Kreativität, die neuerdings künstlich imitiert werden könne, so 
dass die Produkte der Artifical Creativity 20 künstlerischen Rang, in den 
Galerien und Museen ihren Platz und an den Kunstmärkten ihren Preis 
zu beanspruchen beginnen. Und doch will es scheinen, dass Rauschen und 
Struktur, Anomie und Axiomatik, Sinn und Sinnlosigkeit einer Artistic 
Creativity in ein eigenartig unklares Verhältnis zueinander treten, das 
durch keinen Finalismus mehr sortiert, durch keine Rangordnung hierar-
chisiert und durch keinen Positivismus eines als geistiges oder materielles 
Eigentum kodifizierten Objekts, Produkts oder Fabrikats, sprich: der Ware, 
zweckgerichtet werden kann; eine Artistic Creativity, bei der destruktive 
und konstruktive Impulse schließlich ununterscheidbar werden und in der 
Schwebe bleiben: bis zu dem Punkt, wo die schöpferische Geste stockt und 
stottert – und schafft, indem sie zerstört und zerstört, indem sie schafft; 
und wo das Werk, das ihr entspringt, als Werk destituiert 21 oder entwerkt, 22 
als Werk oder Arbeit entwirklicht wird und sich nur in der Schwundspur 
seiner Entwirklichung zeigen kann; und wo seine Rezeption noch ihre Be-
dingungsmöglichkeit angreift, das Subjekt selbst, das sich verzehrt in all 
seinem Genuss – wie eine Flamme.

2.	 KALEIDOSKOPIE

Manchmal aber können Sätze, indem sie Ihres Kontextes verlustig gehen, 
auch ihre Kraft verlieren. Sie werden dann schal und matt und verkommen 

19	 Vgl. Klaus Heinrich: »Sucht und Sog« [1993], in: ders.: Anfangen mit Freud. Reden 
und kleine Schriften 1, Freiburg i.Br., Wien 2020, S. 39–67. Klaus Heinrich: Versuch über 
die Schwierigkeit nein zu sagen [1964], Freiburg i.Br. 2020, S. 43–46, 89–91, 136–149.
20	 Zur Differenz künstlicher und künstlerischen Kreativität auch: Dieter Mersch: 
»Kreativität und künstliche Intelligenz. Einige Bemerkungen zu einer Kritik algorith-
mischer Rationalität«, in: Zeitschrift für Medienwissenschaft 21 (2), 2019, S. 65–74. 
Ders.: »(Un)creative Artificial Intelligence. Zur Kritik ‚künstlicher Kunst‘«: https://www.
academia.edu/42871759/Un_creative_Artificial_Intelligence_Zur_Kritik_k%C3%Bcnstli-
cher_Kunst (letzter Zugriff 16.12.2021).
21	 Vgl. Agamben: Der Gebrauch der Körper, a.a.O. hier: »Epilog: Zur Theorie der destitu-
ierenden Kraft«, S. 437–463, bes, S. 456.
22	 Zum Begriff der Entwerkung im Allgemeinen: vgl. Maurice Blanchot: Der literarische 
Raum, Zürich 2012, S. 31 ff. Ders.: »Das Athenäum« [1969], in: Romantik. Literatur und 
Philosophie, Frankfurt a.M. 1987, S. 107–120. Jean-Luc Nancy: »Die entwerkte Gemein-
schaft« [1983], in: ders.: Die undarstellbare Gemeinschaft, Stuttgart 1988, S. 9–92. Zur 
Entwerkung der Kunst im Besonderen: Dieter Mersch: »Dés-œuvrément. ‚Entwerkung‘ 
von Kunst«, in: Jörn Peter Hiekel, David Roesner (Hg.): Gegenwart und Zukunft des Mu-
siktheaters. Theorie, Analysen, Positionen, Bielefeld 2018, S. 47–70.

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zur Floskel. Ein solcher Satz findet sich in einer Zentralpark getitelten 
Aphorismensammlung Walter Benjamins, die als dritter Teil seinen um-
fänglichen Essay zu Charles Baudelaire abschließt: „Dass es ‚so wei-
ter‘ geht, ist die Katastrophe.“ 23 Ich möchte auf das Rezeptionsschicksal  
dieser bis zur Bedeutungslosigkeit wiedergekäuten Formel hier nicht wei-
ter eingehen, sondern fragen, was es eigentlich mit dem ‚so weiter‘ auf sich 
hat, das Benjamin eigens apostrophiert und damit das orthographisch 
mögliche „weitergehen“ in ein „weiter gehen“ verwandelt, um damit die 
Aufmerksamkeit auf das Wörtchen „so“ zu richten: was also geht so weiter?

Tatsächlich fällt der prominente Satz im Zusammenhang seiner Über-
legungen zum Fortschritt, der wortwörtlich schon im „weiter gehen“ an-
klingt und dessen Kritik Benjamin u.a. im Zentralpark und in seinem Frag-
ment gebliebenen Passagen-Werk 24 ausformuliert hat. Der Aphorismus 
lautet als Ganzes:

Der Begriff des Fortschritts ist in der Idee der Katastrophe zu fun-
dieren. Daß es „so weiter“ geht, ist die Katastrophe. Sie ist nicht das 
jeweils Bevorstehende sondern das jeweils Gegebene. So Strindberg 
– in „Nach Damaskus“? –: die Hölle ist nichts, was uns bevorstünde – 
sondern dieses Leben hier. 25

Allein die Verklammerung der Begriffe Fortschritt und Katastrophe ist ein 
verstörender Gedanke. Tatsächlich fokussiert Benjamin durch die Kursi-
vierung des „ist“ den Blick auf einen Modus von Präsenz, bei der sich die 
routinierte Normalität mit einer Abnormität mengt, die sie nicht demen-
tiert, sondern mit ihr zur Deckung kommt. Doch bleibt bei alledem unklar, 
was das „jeweils Gegebene“ ist, damit es mit „der Katastrophe“ überhaupt 
in eins fallen kann. Tatsächlich aber entwickelt Benjamin nur wenige Sei-
ten zuvor ein Sprachbild, das die angezeigte Frage in ein anderes Licht rü-
cken könnte. Er schreibt:

Der Geschichtsverlauf, wie er sich unter dem Begriffe der Katastrophe 
darstellt, kann den Denkenden eigentlich nicht mehr in Anspruch neh-
men als das Kaleidoskop in der Kinderhand, dem bei jeder Drehung 
alles Geordnete zu neuer Ordnung zusammenstürzt. Das Bild hat sein 
gründliches, gutes Recht. Die Begriffe der Herrschenden sind allemal 

23	 Walter Benjamin: »Zentralpark«, in: ders.: Charles Baudelaire. Ein Lyriker im 
Zeitalter des Hochkapitalismus [1937], in: ders.: Gesammelte Schriften (GS), Bd. I.2, 
Frankfurt a.M. 1991, S. 655–690, hier: S. 683. 
24	 Walter Benjamin: Das Passagen-Werk, Konvolut N: Erkenntnistheoretisches, Theorie 
des Fortschritts, GS V, Frankfurt a.M. 1991, S. 570–611. Der angezeigte Passus findet sich 
hier textgleich auf S. 592.
25	 Benjamin: »Zentralpark«, a.a.O., S. 683.

251Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252

die Spiegel gewesen, dank deren das Bild einer »Ordnung« zustande kam.  
– Das Kaleidoskop muß zerschlagen werden. 26

Das Gleichnis ist auf eine verwirrende Weise unfertig und zugleich vollen-
det. Es ist unfertig, weil es die Frage aufwirft, was sich zeigt, nachdem das 
Kaleidoskop zerschlagen wurde; und es ist vollendet, weil es den Nukleus 
von Benjamins Kritik des Fortschritts freilegt. Er nämlich zeichnet sich 
allenfalls vordergründig durch das ‚weiter gehende‘ Wachstum materieller 
und immaterieller Güter, die kontinuierliche Mehrung positiven Wissens 
oder die unendliche Akkumulation ökonomischen, kulturellen und sozia-
len Kapitals aus. Wesentlich ist die mit dem „so“ stillschweigend gesetzte 
und einem allemal opaken Entstehungszusammenhang geschuldete Idee 
einer aus Chaos unwillkürlich entspringenden Ordnung, deren Dynami-
sierung und Akzeleration sie deshalb per definitionem nicht chaotisieren 
kann, weil sie per definitionem aus dem Chaos hervorgeht und nur durch 
und im Durchgang durch das Chaos ist. Es ist gleichsam ihr Material, ihr 
Mittel, ihr Stoff. Was Benjamins Bild des Kaleidoskops in bewunderungs-
würdiger Klarheit vor Augen führt. Dass „bei jeder Drehung alles Geord-
nete zu neuer Ordnung zusammenstürzt,“ ist nicht nur eine geschliffen 
schöne Formulierung, deren Effekt sich der kontraintuitiven Kombination 
von „zusammenstürzen“ und „Ordnung“ verdankt. Vor allem ist sie die zur 
baren Kenntlichkeit gestauchte Formel für das, was man post Christum 
natum „Geschichte“ zu nennen begonnen hat, bei der die Kontingenzen 
der res gestae mit der Erwartung eines im Ganzen sinnvoll geordneten 
Geschehens vermittelt und noch die ‚Zeichen triumphalen Unheils‘, die 
sie Lügen straf, zu Chiffren eines finalen Heilsgeschehens umgeschrieben 
werden können.

Die Ökonomie der Moderne ist ihr Ableger, der sie in das Axiom eines 
deterministischen Gleichgewichtsmodells volkswirtschaftlicher Praktiken 
umrechnet, 27 das nach dem Muster von Angebot und Nachfrage, sprich: 
negativer Rückkopplung jedwede Unwucht im System durch entsprechen-
de Preissignale abbilden und dergestalt ausbalancieren können soll. Seit 
Adam Smiths Tagen ist sie damit aber nicht nur an dem bei den Physio-
kraten des 18. Jahrhunderts aufkommenden Paradigma des Blutkreislaufs 
als universelles Bewegungsgesetz der belebten oder der Newton’schen 
Himmelsmechanik als universelles Bewegungsgesetz der unbelebten Na-
tur ausgerichtet. Sie trägt darüber hinaus unverkennbar Züge eines apo-
kalyptischen Rezidivs, 28 dem erst im Durchgang durch Chaos und Unheil 

26	 Ebd., S. 660.
27	 Vgl. Vogl: Das Gespenst des Kapitals, a.a.O, S. 115f. Georg Vobruba: Kein Gleichge-
wicht. Die Ökonomie in der Krise, Basel 2012, S. 13–35.
28	 Vgl. Ivan Illich: In den Flüssen nördlich der Zukunft. Letzte Gespräche über Reli-
gion und Gesellschaft mit David Cayley, München 2006, S. 201–211; u.a. dazu: Giorgio 
Agamben: »Il capitalismo comme religione«, in: ders.: Creazione e anarchia, a.a.O., 
S. 113–132, hier: S. 127f.

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Offenbarung des Heils als Endzweck und Fines Historiae winkt. Die 
Oikodizee als „Hoffnungsstruktur“ 29 einer kapitalistischen Ökonomie als 
der besten aller Wirtschaftswelten, deren kompetitives Chaos sich spontan 
zur allgemeinen Wohlstand mehrenden Ordnung füge, fußt also nicht nur 
auf der Moralphilosophie, Physiologie und Kosmologie des 18. Jahrhun-
derts, 30 sondern auch auf der Tiefenschicht einer politischen Theologie, 
die sich in jenem hochdramatischen Ereignisraum zwischen dem zweiten 
und fünften Jahrhundert n. Chr. ausbildete und nicht nur Mittelalter und 
Neuzeit, sondern unterschwellig noch die Techno-Ökonomie der Gegen-
wart bedingt. Nicht metaphorisch, nicht als ein seines theologischen  
Gehalts entkerntes Säkularisat, sondern ihrem Wesen nach ist die Öko-
nomie der Moderne Heilsökonomie, die das Heil des modernen Menschen 
als machbar erkennt und schließlich mit ihrer Machenschaft 31 selbst 
kurzschließt; mit dem, was Agamben die „globale Herrschaft des Opera-
tivitätsparadigmas“ 32 nennen wird. Weshalb es keine überspannte Atti-
tüde, sondern allemal konsequent war, dass der seit dem ‚Fall der Mauer‘ 
und mit Implementierung des World Wide Web in den 1990er Jahren sich  
abzeichnende planetare Triumph des Liberalismus von den Gebildeten  
unter seinen Verfechtern als Ende der Geschichte und Übergang in das 
Posthistoire immerwährender Prosperität gelesen werden konnte. 33 Im 
Digitalen Kapitalismus aber kommt das Narrativ zu sich. Sein Solutionis-
mus 34 ist keinem neuen digitalkapitalistischen Geist 35 geschuldet, sondern 
Symptom einer soteriologischen Grundierung des kapitalistischen Geistes 
überhaupt, ohne die auch sein gegenwärtiger solutionistischer Enthusias-
mus einigermaßen rätselhaft bliebe.

3. 	 GOTT, REGELKREIS UND BÜRGERKRIEG
 
So eint jenseits aller Paradigmenwechsel, Brüche und Polemiken inner-
halb der Volkswirtschaftslehre die klassischen und neoklassischen, die 

29	 Vogl: Das Gespenst des Kapitals, a.a.O., S. 31.
30	 Ebd., S. 174.
31	 Zum Begriff der Machenschaft: Martin Heidegger: Beiträge zur Philosophie. 
(Vom Ereignis) [1936–38], GA, Bd. 65, Frankfurt a.M. 1989, vor allem: »II. Der Anklang«, 
S. 107–166.
32	 Giorgio Agamben: Höchste Armut. Ordensregeln und Lebensform, Frankfurt a.M. 
22016, S. 196.
33	 Vgl. Francis Fukuyama: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir?, München 1992. 
Dazu: Thomas Jung: Vom Ende der Geschichte. Rekonstruktionen zum Posthistoire in kri-
tischer Absicht, Münster 1989. Jacques Derrida: Marx’ Gespenster. Der verschuldete Staat, 
die Trauerarbeit und die neue Internationale, Frankfurt a.M. 1995, hier: S. 95–125.
34	 Vgl. Evgeny Morozov: To Save Everything. Click here: The Folly of Technological 
Solutionism, New York 2013. Joseph Vogl: Kapital und Ressentiment, a.a.O, S. 59, 70f, 101f.
35	 Vgl. Oliver Nachtwey, Timo Seidl: »Die Ethik der Solution und der Geist des digitalen 
Kapitalismus«, IFS Working Paper, Nr. 11, Institut für Sozialforschung, Frankfurt a.M., 
Oktober 2017: http://www.ifs.uni-frankfurt.de/wp-content/uploads/IfS-WP-11.pdf (letzter 
Zugriff: 16.12.2021).

253Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254

liberalen, neoliberalen und schließlich digitalkapitalistischen Diskurse 
die Doxa, dass jedwede Störung des Systems als Impuls seiner Restabili-
sierung verwertet und damit die im Ganzen harmonische Einrichtung der 
ökonomischen Angelegenheiten konfirmiert werden kann. Die etwa von 
dem Schumpeter-Schüler Hyman Minsky herausgearbeitete, dem eskalie-
renden Prinzip positiver Rückkopplung 36 geschuldete „Tendenz zur Explo-
sion“ als immanente „Systemeigenschaft“ einer liberalen Ökonomie, 37 de-
ren Kredibilismus als Geldschöpfung ex nihilo 38 die an den Finanzmärkten 
seit Anfang der 1970er Jahre vorherrschende „euphorische Praxis“ 39 einer 
durchgängigen Durchschuldung von Staat, Gesellschaft und Individuum 
auf Dauer gestellt hat, wird zum Anathema ihrer Theoriebildung, die sich 
auch durch die Ereignisse von 2008 allenfalls kurzfristig aus dem Tritt 
bringen ließ. Sie bleibt dem Konstrukt eines autopoietischen Ordnungszu-
sammenhangs ex Chao verpflichtet, das schon die spätantik-mittelalterli-
che Welt beschäftigte, die die Kontingenzen realgeschichtlicher Ereignis-
ketten mit dem heilsgeschichtlichen Eschaton, schließlich die ‚Freiheit des 
Christenmenschen‘ mit der ‚göttlichen Vorsehung‘ zur Deckung zu bringen 
hatte und wohl seinerseits auf Figuren atavistischer Ursprungsmythen 
verweist. Zu seiner sprödesten, effektivsten und zugleich raffiniertesten 
Gestalt aber findet dieses Konstrukt in der Form des Regelkreises einer 
zirkulär geschlossenen Kausalität, die gegen Ende der Zweiten Weltkriegs 
nicht nur die ballistische Steuerungstechnik revolutionieren sollte. Die 
neue, Kybernetik genannte Grundlagendisziplin, um die es nach diversen 
Rückschlägen stiller geworden war, feiert – angereichert durch Schaltalge-
bra, stochastische Informationstheorie, Halbleitertechnik und Elektrizität 
– unter dem Namen Digitalität unterdes Urstände. Zu den überragenden 
Leistungen der Gegenwart mag also zählen, dass es ihr gelungen zu sein 
scheint, den okzidentalen Tagtraum prästabilisierter Harmonie in ein 
Stück Technik zu verwandeln:

Ordo ab Chao, ‚Ordnung aus dem Chaos‘, bildet eines der ältesten Ex-
trakte antiker Mystizismen, das die Freimaurer zu ihrem geheimen 
Wahlspruch erhoben haben. Mit der Parole Order from Noise kehrt er 
in der Second Order Cybernetics wieder, die auf diese Weise ihren Ord-
nungsanspruch ebenso bezeugt wie ihre esoterische Herkunft. 40

36	 Vgl. Vogl: Das Gespenst des Kapitals, a.a.O., S. 157–167.
37	 Hyman P. Minsky: »Finanzielle Instabilität: Die Ökonomie der Katastrophe« [1970], 
in: ders.: Instabilität und Kapitalismus, Zürich 2011, S. 67–137, hier: S. 137. 
38	 Vgl. Mayer: »Die Geldform als Botschaft (Kapital als Medium III)«, a.a.O., S. 170f. u.a.
39	 Aaron Sahr: Das Versprechen des Geldes. Eine Praxistheorie des Kredits, Hamburg 
2017, S. 333.
40	 Dieter Mersch: Ordo ab chao – Order from Noise, Zürich 2013, S. 5.

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Exoterisch aber bezeugt sie nach einer zweieinhalbtausendjährigen „In-
cubationszeit“ 41 die Radikalisierung des letzten der vier logischen Grund-
sätze der aristotelischen Logik, den Satz vom Grund, indem die lineare 
Sukzession von Ursache und Wirkung zirkulär geschlossen, rekursiv ge-
koppelt 42 und genealogisch dehierarchisiert wurde. Doch vermochte erst 
die überaus riskante Verschränkung dieses logischen Erbes der griechi-
schen Hochklassik mit dem oikonomischen des Frühchristentums jenen 
Komplex auszubilden, der tiefentheologisch 43 die Entwicklung der Ökono-
mie und Politik der bürgerlichen Gesellschaft, der nachbürgerlichen Welt-
marktgesellschaft und schließlich der posthumanen Techno-Ökonomie 
der Gegenwart befeuern sollte. Seine Geburtsszene aber spielte sich im 
vorderasiatischen Raum im vierten Jahrhundert n. Chr. ab, wo sich mit den 
wegweisenden Konzilen von Nizäa (325 n. Chr.) und Konstantinopel (381 
n. Chr.) den Kirchenvätern – namentlich den kappadokischen Bischöfen 
Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa und Basilius von Caesarea – eine 
Aufgabe stellte, die ihren innerkirchlichen Gegenspielern wie auch den 
heidnisch philosophischen und orthodox jüdischen Kritikern schlechter-
dings absurd anmutete. Tatsächlich musste, nachdem mit robustem Ein-
satz kaiserlicher Autorität die Homousie, die Wesensgleichheit zwischen 
Gott Vater und Sohn, die als nicäno-konstantinopolitanisches Glaubens-
bekenntnis zum Kernbestand christlicher Verkündigung erklärt werden 
wird, nichts Geringeres als die innergöttliche Einheit des Einen Gottes mit 
der Differenz der göttlichen Hypostasen 44 und zugleich die innerweltliche 
Menschwerdung Gottes als Selbstoffenbarung des Heils in der Geschichte 
mit dem Unheil in dieser Geschichte in Einklang gebracht werden. 45

41	 Vgl. Heidegger: Der Satz vom Grund [1955/56], GA, Bd. 10, Frankfurt a.M. 1997, »Siebte 
Stunde«, S. 75–86, hier: S. 80 u.a.
42	 Vgl. Mersch: Ordo ab chao – Order from Noise, a.a.O., S. 8, 23–27, 33–42, 65–76 u.a.
43	 Zum Begriff einer Tiefentheologie, die mit dem vorherrschenden Säkularisierungs-
schema zu brechen versucht: vgl. Mayer: »Die Enden der Welt. Konvergenzen zwischen 
Kapital, Technologie und Religion«, in: ders.: Melancholie und Medium, a.a.O., S. 115–127, 
hier: S. 119f.
44	 Schon der Terminus Technicus der „Hypostase“, die latinisiert schließlich mit „Per-
sona“ übersetzt wurde, mag den überragenden Einfluss der neuplatonischen Henologie 
bei der Ausbildung der christlichen Trinitätslehre anzeigen; mit der allerdings ent-
scheidenden Modifikation, dass besagte Trinitätslehre die Subordination der göttlichen 
Hypostasen unter eine prähypostatische Gottheit als dem hen, dem Einen, schlichtweg 
kassiert. Weshalb die aufblühenden mystischen Bewegungen zumal des Hoch- und 
Spätmittelalters mit ihrem Leitmotiv der unio mystica, der Einswerdung mit dem Einen 
Gott, trinitätstheologisch (wie etwa im Inquisitionsverfahren gegen Meister Eckhart 
erkennbar) zu einem systematischen Problem werden konnten: Vgl. Werner Beierwaltes: 
»Trinität. Christliche Transformation des Bezugs von Identität und Differenz durch 
Marius Victorinus«, in: ders.: Identität und Differenz, Frankfurt a.M. 1980, S. 57–75, hier: 
S. 59 u.a. Ders. »Platons Metamorphosen in der Spätantike«, in: ders., Fußnoten zu Plato, 
Frankfurt a.M. 2011, S. 3–25, hier: S. 22–25. Ders.: Denken des Einen. Studien zur neupla-
tonischen Philosophie und ihre Wirkungsgeschichte, Frankfurt a.M. 1985. 
45	 Vgl. Giorgio Agamben: Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie 
von Ökonomie und Regierung (Homo Sacer II.2), Berlin 2010, S. 52–68 u.a. 

255Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256

Hier, in den Einsiedeleien, den Scriptorien und Bibliotheken im Herr-
schaftsgebiet des Imperium Romanum, das sich auf das abendländi-
sche Initiationsdrama seiner Transformation zum Imperium Romanum 
Christianum (313 / 393 n. Chr.) wie auf das abendländische Initiationstrau-
ma seiner Reichsteilung (395 n. Chr.) zubewegte, standen die Laboratorien 
für jenes in der Geschichte des Denkens einzigartige und für die Moder-
ne schlechthin paradigmatische Experiment, eine relationale Ontologie 46 
auszubilden, die entschieden den Horizont der griechischen Substanz-On-
tologie (hypokeimenon) überschreiten musste, um ein göttliches Sein zu 
denken, das die Entzweiung der göttlichen Personen als Einzigkeit, Ein- 
und Einsheit Gottes zu lesen erlaubte; und diese relationale zugleich als 
genuin mediale Ontologie auszubilden, die ebenso entschieden den Hori-
zont der griechischen Identitätslogik verlassen musste, um die innergött-
liche Beziehung durch ein Drittes zu mediatisieren, das besagte Logik in 
Gestalt des tertium datur noch ausgeschlossen hatte. 47

Zum Lackmustest über das Gelingen oder Scheitern des gesamten 
Unternehmens nämlich geriet die Frage, wie das Verhältnis zwischen Gott 
Vater und dem aus ihm in der Zeit genealogisch hervorgegangenen, doch 
mit ihm wesensgleichen Menschensohn (Jesus) und wie das zwischen 
dem aus Gott in Ewigkeit entspringenden und doch mit ihm wesens-
gleichen Gottessohn (logos) eingerichtet werden müsse, um einen Bruch 
oder Konflikt, die Stasis, den „Bürgerkrieg in Gott“ zu verhindern. 48 Das 
Rätsel, warum die Kirchenväter zur a priori irenischen Einrichtung ihres 
Verhältnisses eine dritte, biblisch kaum autorisierte Instanz einzuführen 
sich gezwungen sahen, scheint auch mit dem Verweis auf die notwendige 
Vermittlung der zeitlichen und überzeitlichen Natur des Sohnes schwer 
lösbar. Gewiss, die Debatten, die die kappadokischen Bischöfe und ihr 
Gefolge gegen die einen streng einstelligen Monotheismus vertretenden 
Monarchianer auf der einen und den Schöpfer- und Erlösergott fak-
tisch aufspaltenden Gnostikern auf der anderen Seite auszufechten hat-
ten, sind ungemein komplex, die diskursstrategischen Frontverläufe und 

46	 Vgl. Agamben: Der Gebrauch der Körper, a.a.O., hier: „II. Archäologie der Ontologie“ 
und „Intermezzo II“, S. 195–327, vor allem: S. 254–303.
47	 Vgl. Klaus Heinrich: tertium datur. Eine religionsphilosophische Einführung in die 
Logik [1970], Frankfurt a.M. 21987, hier: S. 15–23 u.a. Dazu: Michael Mayer: »Medium Datur. 
Klaus Heinrichs Kritik der Identität als Initial einer religionsphilosophisch aufgeklärten 
Medienphilosophie«, in: Internationales Jahrbuch für Medienphilosophie 7, (2021): Media-
lity/Theology/Religion, Berlin, Boston 2021, S. 231–241.
48	 Agamben: Herrschaft und Herrlichkeit, a.a.O., S. 27 f. Dazu: Giorgio Agamben: 
Stasis. Der Bürgerkrieg als politisches Paradigma (Homo Sacer II.2), Frankfurt a.M. 2016. 
Bekanntlich hat Carl Schmitt, nicht zuletzt in einem mittlerweile legendären Streit mit 
dem Theologen Erik Peterson, den für seine Idee des Politischen konstitutiven Begriff 
des Feindes auf die Lehre der Trinität zurückgeführt, aus der ihm eine „wahre politisch-
theologische Stasiologie“ entgegentrete: Carl Schmitt: Politische Theologie II. Die Legende 
von der Erledigung jeder Politischen Theologie [1969], Berlin 62017, S. 56 f. Zu dieser 
Diskussion, die wir hier leider nicht weiterverfolgen können: Vgl. Roberto Esposito: »Die 
Machenschaft«, in: ders.: Zwei. Die Maschine der politischen Theologie und der Ort des 
Denkens, Zürich 2018, S. 37–112, hier: S. 84–94.

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Parteibildungen oft diffus. So mag Gregor von Nazianz’ schöne Wendung 
vom „Sichhinneigen derer, die aus dem Einen sind, zu diesem Einen hin“ 
die kleinste gemeinsame Orthodoxie aller christlichen Konfessionen als 
einer „Identität in der Differenz“ 49 zwar schlagend auf den Punkt bringen. 
Doch auch wenn es der Sinn christlicher Oikonomia ist, dass numerische 
Verschiedenheit hier essentielle Einheit impliziere et vice versa, will nicht 
einleuchten, dass und warum diese „Einheit“, wie Gregor einige Zeilen wei-
ter schreibt, „‚von Anfang an‘ (1 Joh 1,1) in ihrer Bewegung auf die Zweiheit 
hin bei der Dreiheit stehengeblieben“ sei. 50 Mit dem „Sichhinneigen“ war es 
augenscheinlich nicht getan. Ihr Gefüge musste gerichtet werden, um den 
Bellum Dei contra Deum für alle Zeit und für alle Ewigkeit auszuschlie-
ßen. Die zweistellige, latent durch die Stasis bedrohte, latent gnostische 
Beziehung zwischen Vater und Sohn (Mt 27,46) bedurfte eines Supple-
ments, das die Binität in eine Trinität zu überführen erlaubte, die ihr Ver-
hältnis prädiktiv koordinierte. Seitdem firmiert unter dem Titel Trinität 
die Oikonomia des göttlichen Personals nicht nur als mediales Disposi-
tiv ihrer autonomen, durch keine übergeordnete Instanz regulierten Or-
ganisation der Einheit des Verschiedenen der innergöttlichen Regierung, 
sondern als mediales Dispositiv, das deren Reliabilität garantiert. Und die 
Trinität des innergöttlichen Lebens wird lesbar als Beziehung von Einem 
und einem Anderen durch einen Anderen, der anders ist als der Eine und 
der Andere.

Wobei die dogmatische Rede der drei göttlichen Personen alsbald 
verdunkelt zu haben scheint, dass der Dritte im Bunde keine personale, 
sondern eine originär mediale Funktion innehat, deren medienphiloso-
phisch informierte Betrachtung tiefgreifende Verwerfungen in der Ana-
lyse der gegenwärtigen techno-ökonomischen Situation zeitigen dürfte. 
Dass etwa, wie Roberto Esposito schreibt, die „dritte Person zugunsten 
einer ausschließenden Verbindung zwischen Vater und Sohn in den Hin-
tergrund gedrängt“ 51 wurde, ist mitnichten Ausweis ihrer systematischen 
Marginalität, sondern ihrer medialen Funktion, die sie nur dann erfüllen 
kann, wenn sie zwischen Vater und Sohn, aber als Zwischen tatsächlich in 
den Hintergrund tritt. Ihre Dynamik erstarrt nur dann zu einem „kontras-
tiven Schema“, 52 wenn man die Funktion des Mediums, das dieses Schema 
sprengt, verkennt. Die Unausdrücklichkeit des Mediums ist Konstituens 
seiner Medialität. Sie macht es uns ebenso unmöglich, von einer Maschine 

49	 Vgl. Beierwaltes: »Identität in der Differenz«, in: ders.: Identität und Differenz, a.a.O., 
S. 24–56, hier: S. 25, 44 u.a.
50	 Gregor von Nazianz: »Dritte theologische Rede. Über den Sohn«, in: ders.: Orationes 
Theologicae. Theologische Reden, Freiburg, Basel, Wien 1996, S. 169–221, hier: S. 171–173. 
Vgl. auch Gregors heiklen Versuch, den Hl. Geist zu legitimieren: »Fünfte theologische 
Rede. Über den Heiligen Geist«, ebd., S. 274–339.
51	 Esposito: »Einleitung«, in: ders.: Zwei. Die Maschine der politischen Theologie und 
der Ort des Denkens, a.a.O., S. 11.
52	 Ebd.

257Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258

der politischen Theologie zu sprechen, deren Untersuchung Esposito seine 
scharfsinnige Studie widmet, noch von einer durch das Strukturmerkmal 
der Zwei definierten Maschine. Das Dispositiv ist keine Maschine, die uns 
gefangen hält, sondern ein Medium, das uns umfängt; kein Apparat, der 
seine Elemente im Schema wechselseitiger Ausschließung einschließt und 
ihre Funktionalität koordiniert, sondern ein Milieu, das als Drittes jedes 
einzelne dieser Elemente umgibt und sie im Durchgang durch dieses Drit-
te, das zwischen sie tritt und verbindet, indem es trennt, und trennt, indem 
es verbindet, terminiert. Wir liegen nicht mehr in den Ketten feudalisti-
scher Despotie, denken nicht mehr im Kerker der kantischen Kategorien, 
stecken nicht mehr im Gefängnis der Apparate, Zucht- und Disziplinar-
anstalten, arbeiten nicht mehr im Maschinenraum des industriellen, so-
zialen oder symbolischen Kapitals, sondern leben im und durch das Milieu 
und Medium des Kapitals als Geldkapital; des Kapitals als Dispositiv der 
unfreien Assoziation der Menschen untereinander im Zeichen untilgba-
rer Schulden, unentschuldbarer Schuld. Es geht nicht darum, aus alldem  
irgendwie ‚auszubrechen‘. Das sind wir doch längst …

Aber worum geht es dann? Halten wir fürs erste fest, dass die politi-
sche Ökonomie der Moderne – wie sich das bereits bei Walter Benjamin 53 
und, mit umgekehrtem Vorzeichen, bei Carl Schmitt 54 ankündigt, von 
Jacob Taubes 55 aufgegriffen und von anderen philosophisch-theologi-
schen Grenzgängern seitdem weitergedacht wird – zum einen als genuin 
theo-politische Ökonomie erkennbar wird, d.h. als eine kapitalistische 
Ökonomie, die das theologische Erbe der Oikonomia nicht – wie im Sä-
kularisierungsschema 56 unterstellt – verweltlicht und überwunden und 
sich von ihm emanzipiert hat. Es wurde verdrängt. 57 Und drängt seitdem 
unterm Inkognito heterogener Pseudonyme wie „Parasit“ 58 und „Paro-
die“, 59 „Metamorphose“ 60 oder „Perversion“ 61 der Frohen Botschaft von der 

53	 Vgl. Walter Benjamin: »Kapitalismus als Religion« [1921], in: ders.: Gesammelte 
Schriften, Bd. VI, Frankfurt a.M. 1991, S. 100–104.
54	 Vgl. Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, 
[1922], Berlin 31979.
55	 Vgl. Jacob Taubes: Ad Carl Schmitt. Gegenstrebige Fügung, Berlin 1987. Jacob Taubes: 
Die politische Theologie des Paulus. Vorträge, gehalten an der Forschungsstätte der evan-
gelischen Studiengemeinschaft in Heidelberg, 23.–27.2.1987, München 1993.
56	 Vgl. William Rasch: »Schuld als Religion«, in: Dirk Baecker (Hg.): Kapitalismus als 
Religion, Berlin 2003, S. 249–265. Auch: Esposito: »Die Machenschaft«, a.a.O., hier: S. 
37–44, 78f. Elettra Stimilli: »Die ökonomische Macht: Die Gewalt eines ‚verschuldenden‘ 
Kultus«, in: Mauro Ponzi, Sarah Scheibenberger, Dario Gentili, Elettra Stimilli: Der Kult 
des Kapitals. Kapitalismus und Religion bei Walter Benjamin, Heidelberg 2017, S. 55–70.
57	 Vgl. Klaus Heinrich: Arbeiten mit Ödipus. Begriff der Verdrängung in der Religions–
wissenschaft [1972]. Dahlemer Vorlesungen 3, Freiburg i.Br., Wien 22021, S. 12–61. Giorgio 
Agamben: »Lob der Profanierung«, in: ders.: Profanierungen, Frankfurt a.M. 2005, 
S. 70–91, hier: S. 74f. 
58	 Benjamin: »Kapitalismus als Religion«, a.a.O., hier: S. 102, 104.
59	 Agamben: »Il capitalismo comme religione«, a.a.O., S. 121f, 129.
60	 Esposito: »Souveräne Schuld«, in: ders.: Zwei. Die Maschine der politischen Theologie 
und der Ort des Denkens, a.a.O., S. 295–304, hier: S. 297.
61	 Vgl. Ivan Illich: In den Flüssen nördliche der Zukunft, a.a.O., S. 195 u.a.

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlösung dieser Welt zu seiner finalen Offenbarung, befeuert vom apoka-
lyptischen Furor einer Heilsverheißung, die vom größten anzunehmenden 
Unheil nicht mehr zu unterscheiden ist. Zum anderen aber mutiert dieses 
oikonomisch-ökonomische Dispositiv in seiner aktuellen Erscheinungs-
form als Digitaler Kapitalismus zum medientechnischen Per-formativ, 
das nicht nur das Seiende, sondern das Sein als Gesamt aller Beziehun-
gen, die Seiendes mit sich und seinesgleichen wie zur Welt als Ganzer 
unterhält, formiert, d.h. rechenbar, operativ darstellbar und informatio-
nell kapitalisierbar macht. Wenn wir also Agambens Wink folgen wollen, 
dass der Begriff des Dispositivs nicht nur lexikalisch der Übersetzung der 
griechischen Oikonomia geschuldet ist, sondern auch genealogisch mit 
ihr wie systematisch mit dem Ge-stell Heideggers kommuniziert, 62 dann 
soll dessen implizit medialer Charakter in Begriff und Notation eines 
Per-formativs explizit werden, das nicht das Seiende selbst, sondern das 
Gefüge an substantialen Relationen, die Seiendes sein lassen, erfasst, be-
wirtschaftet und sich aneignet. Was wir Kapital als Medium nennen, ist 
dieses Per-formativ.

Weshalb es nicht minder wunder nimmt, dass auch Agamben in sei-
ner beeindruckenden und über Foucaults Einsatz weit hinausgreifenden 
Genealogie der spätantiken Oikonomia als Blaupause einer Regierung 
des modernen Menschen anmerkt, dass seine Untersuchung der Frage 
des Heiligen Geistes und damit dem Problem des Hervorgangs der drit-
ten Person aus den beiden anderen nicht weiter nachgehen werde. 63 Was 
auch damit zusammenhängen mag, dass die Frage der Medien sich ihm 
erst auf der Ebene des Spektakels öffentlicher Meinungsbildung, der 
Akklamation und Doxologie der Macht zu stellen scheint, 64 dessen also, 
was mit einem eher konventionellen Begriff der Massenmedien assoziiert 
ist. 65 Jedoch wird die Zurückhaltung, das Problem der innertrinitarischen 
Funktion des Heiligen Geistes in seine Überlegungen miteinzubeziehen 
und genealogisch auszuwerten, womöglich mit der Verkennung des spezi-
fisch medialen Charakters des Dispositivs erkauft – mit weitreichenden 
Konsequenzen. Die Frage seiner „Deaktivierung“ etwa, die Agamben wie 
ein schwarzes Loch im Zentrum seines Denkens unermüdlich umkreist, 

62	 Vgl. Agamben: Herrschaft und Herrlichkeit, a.a.O., S. 300f. Giorgio Agamben: Was 
ist ein Dispositiv?, Berlin, Zürich 2010, S. 23f. u.a. Dazu: Hent de Vries: »Die erste und 
letzte Vermittlung: Notizen zum religiösen Dispositiv«, in: Internationales Jahrbuch 
für Medienphilosophie 7 (2021): Mediality/Theology/Religion, S. 23–61. Michael Mayer: 
»Die Diskretion des Digitalen (Kapital als Medium II)«, in: Internationales Jahrbuch für 
Medienphilosophie 4, (2018): Ökonomie / Ökologie, S. 25–53, hier: S. 28–30. Ders.: »‚Denn 
die Gestalt dieser Welt vergeht‘. Zu einer Kritischen Theorie des Medialen (Kapital als 
Medium II.1)«, in: Till A. Heilmann, Jens Schröter (Hg.): Marx als Medientheoretiker. 
Marx, Geld, digitale Medien, Wien 2018, S. 187–199, hier: S. 196–199. Dazu auch: Roberto 
Esposito: »Gestell«, in: ders.: Zwei, a.a.O., S. 27–35.
63	 Agamben: Herrschaft und Herrlichkeit, a.a.O., S. 61.
64	 Ebd., S. 12, auch: S. 304–309.
65	 Vgl. Mayer: »‚Denn die Gestalt dieser Welt vergeht‘«, a.a.O., S. 198f.

259Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260

ohne sich ihm tatsächlich zu nähern, könnte sich so in einem etwas ande-
ren Licht zeigen. Wenn nämlich, wie wir anderweitig ausgeführt haben, 66 
Dispositiv und Medium weder substantial voneinander geschieden noch 
schlicht miteinander identisch sind; wenn ein Ausdruck wie „mediales Dis-
positiv“ weder eine Tautologie noch ein Additiv zweier an sich unabhängi-
ger Terme darstellt, sondern ein Begriff, der das Dispositiv als Modalität 
des Medialen zu denken erlaubt, dann wird erstens die Generalisierung 67 
und Anthropologisierung, 68 vor allem aber die damit gesetzte Enthistori-
sierung des Dispositivs fragwürdig. Wir schlagen deshalb vor, dessen Ge-
nealogie nicht anhand der Gattungsgeschichte der Spezies Mensch, son-
dern seiner Geschichte post Christum natum zu beschreiben. Agambens 
verstörende und fast fahrlässige Hypostasierung des Dispositivs droht, 
die verborgenen, nicht zuletzt von ihm selbst freigelegten Filiationen zwi-
schen der antik-spätantiken Oikonomia und der politischen Ökonomie 
der Moderne, zwischen Dispositiv und Ge-stell wieder zu verschütten. So-
wohl Marx’ dezidiert geschichtsphilosophisch ausgewiesener Begriff des 
Kapitals als auch Heideggers seinsgeschichtlich verortetes Ge-stell sind 
mit einer prä-, also metahistorischen Perspektive auf die Phylogenese des 
Menschen als Gattungswesen inkompatibel.

Ein Beispiel: die Sprache, die Agamben tatsächlich als das „vielleicht 
älteste Dispositiv“ ausweisen zu können glaubt, von dem sich ein „Primat“ 
namens Mensch „vor Abertausenden von Jahren […] allzu leichtfertig hat-
te gefangennehmen lassen“, 69 erscheint in unseren Augen keineswegs als 
ein Dispositiv an sich, das sich synchron mit dem „Prozess der Homini-
sierung“ 70 entwickelte, sondern als Medium einer Lichtung, die der Mensch 
nicht betritt, die er nicht rodet oder bebaut, sondern die sich mit und 
durch dieses Medium hindurch allererst lichtet; Medium einer Öffnung für 
eine Offenheit mithin, die man anderweitig als „Welt“ zu beschreiben ver-
sucht war, welche durch das Dispositiv ihrer Operativität oder Machbar-
keit oder vielleicht auch durch das, was Heidegger einmal mit dem Begriff 
des „Weltbildes“ umschrieb, 71 sich zu verschließen begann. Das Weltbild ist 
das Dispositiv der Entweltung der Welt namens Globalisierung. Die „Zeit 
dieses Weltbildes“ selbst indessen ist die neue Zeit der Neuzeit, schließlich 
einer Moderne, die in der Res Publica Christiana ihre Vorlage hatte. Die 

66	 Vgl. Mayer: »Die Diskretion des Digitalen (Kapital als Medium II)«, a.a.O., hier: 
„3. Schwache Medien“, S. 30–35.
67	 Vgl. de Vries: »Die erste und letzte Vermittlung: Notizen zum religiösen Dispositiv«, 
a.a.O., S. 38–42.
68	 Vgl. Agamben: Was ist ein Dispositiv?, a.a.O., S. 29–31 u.a. 
69	 Ebd., S. 26 f.
70	 Ebd., S. 30.
71	 Martin Heidegger: »Die Zeit des Weltbildes« [1938], in: ders.: Holzwege, GA Bd. 5, 
Frankfurt a.M. 1977, S. 75–113, hier: S. 89–96. Dazu: Jean-Luc Nancy: Die Erschaffung der 
Welt oder Die Globalisierung, Zürich, Berlin 2003. Michael Mayer: Tarkowskijs Gehirn. 
Über das Kino als Ort der Konversion, Bielefeld 2012, hier: Kpt. 2: „Zeit-Bild 1: Welt (Glau-
ben)“, S. 41–67.

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zurichtung dieses Mediums aber, gleichsam seine Fokussierung, Fixie-
rung und Verengung zum Dispositiv als einer Modalität seiner Medialität, 
die Agamben als „Gefängnis“ nicht nur des modernen Menschen, sondern 
des Menschen als Gattungswesen auszeichnen möchte, aber ist seiner 
Geschichte geschuldet, mitnichten seiner Gattungsgeschichte. Wir schla-
gen desweiteren vor, das Dispositiv expressis verbis als Kategorie der Mo-
derne zu begreifen, verfertigt aus der Schlacke der untergehenden Antike, 
die schließlich Ende des 5. Jahrhunderts kollabieren und den nach langer 
Latenzzeit einsetzenden Aufgang eines „Abendlands“ in Gang setzen sollte. 
Es hat bis auf den heutigen Tag ‚unterzugehen‘ nicht aufgehört.

Weshalb es zweitens nicht darum zu tun sein wird, dieses (mediale) 
Dispositiv außer Kraft zu setzen oder unwirksam zu machen, 72 zu demon-
tieren, 73 um es zu vollenden, 74 sondern zu modulieren; zu schwächen, da-
mit es als schwaches Medium seine Medialität freizusetzen, damit es als 
schwaches Medium sich für das unbedingt Unbestimmte und unbestimmt 
Mögliche zu öffnen vermag; also für das, was kein Eigentum und Eigenes, 
kein Besitz und keine Ware mehr ist und sein kann und vielleicht nicht 
einmal mehr ein „Ereignis“; also für das, was man die Inappropriabilität als 
Enteignis des Seins nennen könnte, eines Seins, das gewiss kein Seiendes 
mehr ist, aber ebenso gewiss nicht „ohne Seiendes“ zu denken sein wird. 75

Und dieses Seiende ist von ganz besonderer Natur: kein Gegenstand 
mehr, ohne doch der gegenständlichen Ordnung platterdings entzogen zu 
sein; kein Objekt, das als intentionales Korrelat transzendentaler, szientis-
tischer oder alltagspraktischer Bearbeitung taugt, ohne sich gegen sie be-
haupten zu wollen; ein Seiendes wie ein Ding ohne Eigenschaften, dessen 
Präsenz abwesend, ja abweisend wirkt und erfüllt ist von der Fülle über-
bordender Möglichkeiten, die nicht wirklich sind, wurden und werden. 
Um zu diesem Seienden durchzustoßen, muss man es angehen, während 
es einen anfällt, muss man seine Eigenart auslöschen und seinen Aufent-
haltsort verwüsten, um seinen Nutzbrauch zu erschöpfen und seine Ei-
gentlichkeit zu enteignen. Vielleicht können wir die Werke, Gebilde oder 
Arbeiten der Kunst – außerhalb ihrer Rahmung im Raum der Museen und 
Galerien, jenseits ihres Standings im Kunst- und Kulturbetrieb, unbenom-
men ihres Rankings im allgemeinen Diskurs der Kunstkritik, -wissen-
schaft und -geschichte und gleichgültig gegenüber ihrer Wertschätzung 
durch die Aktanten eines globalen Kunstmarkts – manchmal noch als 
ebenso exemplarischen wie singulären Schauplatz eines solchen Vorfalls 
ausweisen, einer Schwächung des Dispositivs, das die Möglichkeiten, die es 

72	 Agamben: Herrschaft und Herrlichkeit, a.a.O., S. 199f.
73	 Ebd., S. 341.
74	 Ebd., S. 301.
75	 Vgl. Adorno: Negative Dialektik [1966], Frankfurt a.M. 1980, S. 139. Auch: Ute 
Guzzoni: »Was wird aus dem Seienden?«, in: Heideggeriana 25 (1986): Saggi e poesie nel 
decennale della morte di Martin Heidegger (1976–1986), S. 87–107.

261Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262

gewöhnlich anzeigt, um sie als zu verwirklichende Optionen zu justieren, 
nun als Möglichkeiten stillstellt, einfriert und als unmögliche Möglichkei-
ten ‚hindurcherscheinen‘ lässt. Als lägen sie brach. 76 Was hier provisorisch 
Entwirklichung des Werks genannt wurde – die Enteignung der Dinge, der 
Körper und ihres Verbrauchs, die Freistellung ihres Sinns oder die Öffnung 
auf das Offene selbst –, gilt einer solchen Aufschließung brachliegender 
Möglichkeiten, ihrer Possibilität. 77 Benjamins Kaleidoskop jedenfalls, das 
ich hier als ‚Denkbild‘ des Dispositivs zu lesen versuchte, zu „zerschlagen“, 
heißt nicht, aus ihm wie aus einem Apparat auszubrechen, heißt nicht, es 
zu sabotieren oder subtil außer Betrieb zu nehmen. Es heißt, in seinen tau-
send Bruchstücken den Möglichkeitssinn einer Welt zu spiegeln, die nicht 
gerechtfertigt werden will und auch nicht erlöst. Denn das ist sie ja längst! 
Doch wir wissen es nicht. Als wäre das der Kern der Frohen Botschaft, 
dass die Schöpfung von Stund’ an, von Geburt an, von Anfang an erlöst 
ist. Und nichts und niemand mehr sie machen muss. Und vielleicht ist das 
das unausgesprochene, unaussprechliche Wissen der Kunst, an das sie uns 
manchmal in ihren gelungenen Artefakten, Installationen und Präsenta-
tionen wie von Ferne noch erinnern will.

4.	 DIE ZERSTÖRUNG DER OBLITERATION

In philosophischen Texten tauchen bisweilen Begriffe auf, die sich auf ei-
genartige, paradoxe und immer etwas verstörende Weise der Logik ihrer 
Begriffsbildung sperren, die als Begriffe, die sie sind, sich der Begriffs-
bildung widersetzen. Was nicht unbedingt dem Unwillen eines Autors, 
sondern der Tatsache geschuldet sein kann, dass das, was zu begreifen ist 
– die Sache des Denkens also –, sich seinem Zugriff entzieht. Wir haben 
es mit Begriffen an der Schwelle ihrer Unbrauchbarkeit zu tun, die dem 
Denken ein Undenkbares zumuten, eine Art Widerstand, der zu denken das 
Denken herausfordert und überfordert und über alle Maßen in Anspruch 
nimmt. Heißt er doch das Denken zu denken, was nicht zu denken ist; zu 
identifizieren, was sich der durchgängigen Identifikation verweigert: jene 
Sache selbst, die immer mehr und anders ist als der Begriff, den wir uns 
von ihr machen. Es geht hier um ein Ungedachtes im Denken als Aufgabe 
des Denkens im Sinne einer Agenda; und es geht um ein Undenkbares als 
Aufgabe des Denkens im Sinne einer Preisgabe. Aufgabe des Denkens, das 
zu begreifen sucht, was es zu lassen und zuzulassen hat. Wenn man ein 

76	 Vgl. Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik: Welt – Endlichkeit – 
Einsamkeit, Freiburger Vorlesung Wintersemester 1929/30, Gesamtausgabe, Bd. 29/30, 
Frankfurt a.M. 1983, S. 94. Dazu: Giorgio Agamben: »Tiefe Langeweile«, in: ders.: Das 
Offene. Der Mensch und das Tier, Frankfurt a.M. 2003, S. 72–80, hier: S. 75. Mayer: 
Tarkowskijs Gehirn, a.a.O., hier: „Zeit-Bild 2: Subjekt (Langeweile)“, S. 109–147, hier: 
S. 133–140.
77	 Ebd., S. 194–202.

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Beispiel für solch einen ungewöhnlichen Begriff heranziehen möchte, wäre 
der des Nichtidentischen, wie ihn Theodor W. Adorno in seiner „Negativen 
Dialektik“ entfaltete, gewiss ein herausragender Kandidat. Vor allem des-
halb, weil er nicht nur jenen Widerstand in sein Recht setzt und reflexiv 
aufarbeitet, sondern demonstriert, dass er der Sache selbst immanent ist 
und für die Beziehung zu ihr konstitutiv. 78 Er ist ihre Konkretion. Er ist die 
Beziehung selbst. Diesen Widerstand zu brechen, Desiderat identifizieren-
den Denkens, realisiert ihn allein im Modus leerer Abstraktion, der for-
malen Relation zum immergleichen Gleichgültigen, dem Objekt als inten-
tionalem Korrelat seiner Zurichtung. Ihn nicht zu brechen, aber markiert 
den ethischen Glutkern der Philosophie Adornos, ihre stets schüchterne 
Vision der Versöhnung des Denkens mit seinem Gegenstand, den es angeht 
und angehen muss, um über dessen bloße Gegebenheit, seine Objektheit, 
hinausgehen zu können.

Während das Denken dem, woran es seine Synthesen übt, Gewalt an-
tut, folgt es zugleich einem Potential, das in seinem Gegenüber wartet, 
und gehorcht bewusstlos der Idee, an den Stücken wieder gutzuma-
chen, was es selber verübte; der Philosophie wird dies Bewusstlose 
bewusst. 79 

Und der Kunst? Wird auch ihr dieses Bewusstlose bewusst? Und wenn ja, 
auf welche Weise, mit welchen Mitteln, in welchem Medium? Ohne leider 
auf Adornos nur wenige Jahre später posthum erschienene Ästhetische 
Theorie hier näherhin eingehen zu können, die man gewiss als Antwort-
versuch auf diese Frage lesen kann, möchte ich stattdessen den Begriff 
der Obliteration, den Emmanuel Levinas in einer seiner seltenen Bezug-
nahmen zur Bildenden Kunst verwendet, in diesem Zusammenhang ver-
orten und als Versuch fassen, jenes „Potential“, von dem Adorno spricht, 
nicht platterdings zu verwirklichen, sondern freizulegen und dem Seien-
den als Eröffnung seines Seins ‚ohne alle Bestimmung‘ zurückzugeben. 
Zumindest scheint Levinas’ Obliteration von einer Ambivalenz beseelt, 
die der des Nichtidentischen nicht unähnlich ist. Entgegen also dem na-
heliegenden Wunsch, die von Levinas in einem Interview mit Françoise 
Armengaud 80 1988 gemachten Anmerkungen zu systematisieren, 81 um aus 
ihnen ein Konzept zu destillieren, mit dessen Hilfe Aussagen von hoher 

78	 Vgl. Michael Mayer: »Widerstand und Schöpfungskraft. Zur Negativität ästhetischen 
Denkens«, in: Silvia Henke, Dieter Mersch, Thomas Strässle, Nicolaj van der Meulen,
Jörg Wiesel (Hg.): Praktiken ästhetischen Denkens. 9 Essays zur Neuverhandlung von 
Kunst und Ästhetik, Bielefeld 2023, S. 83–100.
79	 Adorno, Negative Dialektik, a.a.O., S. 30 f.
80	 Emmanuel Levinas: Die Obliteration. Gespräch mit Françoise Armengaud über das 
Werk von Sacha Sosno, übers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Zürich 2019, S. 29–47.
81	 Vgl. Françoise Armengaud: L’art d’oblitération. Essais et entretiens sur l’œuvre 
de Sacha Sosno, Paris 2000. Dazu auch: Johannes Bennke: »Vorwort«, in: Levinas: Die 
Obliteration, a.a.O., S. 7–28, hier: S. 10 f.

263Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264

Allgemeingültigkeit zur Kunst, zur Rolle von Künstler und Künstlerin, zu 
Werk, Performance und Präsentation und ihrer Rezeption und Deutung 
getätigt werden könnten, möchte ich das Scheue und Verhaltene, fast Skru-
pulöse, das Levinas während des Gesprächs an den Tag legt, zum Anlass 
nehmen, die Unterbestimmtheit dieses Begriffs festzuhalten. Es geht hier 
nicht darum, den Begriff scharfzustellen, um ihn als Terminus technicus 
in der endlosen Debatte über Kunst und ihrer Stellung innerhalb der all-
gemeinen Ordnung des menschlichen Wissens und Handelns in Anschlag 
zu bringen, sondern seine rhetorische Vagheit und Diffusität, ja seine Dys-
funktionalität als Ausweis seiner Funktionalität festzuhalten. Es geht da-
rum, die Obliteration, die als künstlerische Praxis der Ausstreichung, der 
Verwischung und Verschleierung umschrieben werden kann, reflexiv auf 
ihren Begriff selbst zurückzubeziehen, um dadurch mit jener Dimension in 
Berührung zu kommen, auf die Levinas anspielt, wenn er gegen Ende die-
ses Interviews in einem fast beschwörenden Ton ausruft: „Die Obliteration 
muss singen.“ 82

Aber warum? Vielleicht, weil sie propositional nicht oder nicht er-
schöpfend zum Ausdruck gebracht werden kann? Weil sie als Konzept 
und Begriff zu verstellen droht, was sie sagen möchte und singen muss? 
Weil ihr Sinn schwebt wie vielleicht nur ein Gesang schweben kann? Die 
Obliteration muss singen; doch, beeilt sich Levinas hinzuzufügen, könne 
ein Gesang zwar bewegend, doch müsse er nicht schon „etwas Fröhliches“ 
sein. Denn das, was in der Obliteration bewege, sei die Einzigartigkeit und 
Einmaligkeit des Einmal, mithin der „Verfall.“ 83 Muss die Obliteration also 
singen, weil sie den Verfall besingt, ihn singt und festhält, sich ihm wider-
setzt und zugleich ergibt? Weil die Obliteration der Verfall ist? Wie ein Ton, 
der nur ist, indem er verklingt und weil er vergeht. Wie ein Vergehen, das 
nicht das Gegenteil des Werdens wäre, sondern sein Wesen. Gilt also der 
Gesang der Obliteration einer Endlichkeit, die nicht als Antonym abstrakt 
gesetzter Unendlichkeit zu fassen wäre, sondern einzig als Verfall und als 
Vorfall, der mich betrifft, besticht und attackiert bevor ich Ich sagen kann, 
bevor ich Ich ist? Wagen wir eine These: Die Obliteration muss singen, weil 
in ihr und durch sie ein Abschied laut wird, den wir zu nehmen begonnen 
haben, noch bevor wir angekommen sind – auf der Welt und in der Welt und 
mit Anderen, die wir lieben und überleben werden oder die uns überleben 
werden eines Tages dann. Die Obliteration muss singen, weil der Tod des 
Anderen uns die Sprache verschlägt. Die Obliteration muss singen, weil die 
Trauer nicht das Gegenteil des Glücks ist, sondern seine Substanz – oder 
ist es umgekehrt?

Was mich nochmals zu Carolee Schneemann und ihrer Kunst, die lange 
missachtet wurde, zurückführt. Sich den kunsttheoretischen Sortierungen 

82	 Levinas: Die Obliteration, a.a.O., S. 47.
83	 Ebd.

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


notorisch verweigernd, der Frivolität bezichtigt und einer Obszönität, die 
vor der Zurschaustellung intimster Details nicht zurückschrecke, erhielt 
ihr Schaffen erst spät Aufmerksamkeit und endlich auch Anerkennung. 
Und doch atmet seine nachträgliche Nobilitierung unter Stichwörtern wie 
Fluxus, Happening, Performance- und Aktionskunst, seine Etikettierung 
als ‚feministische Provokation gesellschaftlicher Tabus und patriarchaler 
Herrschaftsstrukturen‘ oder neuerdings als ‚Künstlerische Forschung zu 
Körper, Geschlecht und Sexualität‘ bereits einen Geist musealer Histori-
sierung, der die Radikalität Carolee Schneemanns zu neutralisieren droht.

Auch ich kann ihr hier nicht annäherungsweise gerecht werden. Doch 
sei auf einen Aspekt wenigstens hingewiesen, der das künstlerische Ver-
hältnis von Zerstörung und Schöpfungsakt von jener schöpferischen Zer-
störung des techno-ökonomischen Dispositivs, die die von Schneemann 
angemerkte ‚Zerstörung der schöpferischen Zivilisation‘ camoufliert und 
damit ermöglicht, zu unterscheiden; ein Aspekt, der womöglich auch 
mit Levinas’ Motiv der Obliteration kommuniziert. Jedenfalls arbeitete 
Schneemann zwischen 1964 und 1967 an der Produktion eines 22-minü-
tigen Stummfilms namens Fuses (Farbe, 16 mm), der sie mit ihrem da-
maligen Lebensgefährten James Tenney beim Sex zeigt. Wobei – und das 
ist das Erstaunliche – die Entblößung des sexuellen Akts nicht zu seiner 
Bloßstellung gerät. Die Nacktheit, die Fuses ausstellt, ist weder pornogra-
phisch noch schlechterdings demonstrativ. So sehr der Film mit einem ge-
wissen Recht als Subversion patriarchaler Blickordnungen gelesen werden 
kann, als Selbstermächtigung einer Frau über das Bild von ihr, so wenig 
erschöpft er sich in feministischer Agitation. Noch das Close up der Ge-
schlechter – die Vulva der Frau, der Penis des Mannes –, die Großaufnah-
me von Cunnilingus und sexueller Penetration wahren eine Diskretion, 
die der taktvollen Prüderie so fremd ist wie der taktlosen Übergriffigkeit. 
Der Film ist weder schamlos noch beschämend. Was er zu sehen gibt, ist 
die auf immer verstörende, betörende Intimität zweier Liebender, die sich 
ihre Scham offenbaren, ohne sie zu denunzieren, ohne ihr Liebesspiel zur 
Propaganda sexueller Libertinage herzurichten und ohne Zuschauer und 
Zuschauerin zu voyeurisieren.

Wie aber gelingt das? Tatsächlich traktiert Carolee Schneemann das 
Medium Film, seine Materialität und die im und durch dieses Medium 
exponierte Materialität des Fleisches mittels einer ‚künstlerischen De- 
struktivität‘, zu der das Lädieren, Zerkratzen, Ansengen und Übermalen des 
entwickelten Films ebenso gehört wie unscharfe, verwackelte, flackernde 
Aufnahmen, überlange Schwarzblenden, willkürlich anmutende Schnitte, 
ein ruckartiges Changieren der Einstellungsgrößen, die arhythmisierende 
Montage der Filmbilder und ihre Gegenmontage mit diversen Photogra-
phien, Naturdarstellungen, flüchtigen Aussichten aus dem Fenster, Auf-
nahmen vom Baden am Strand oder, als stetig wiederkehrendes Motiv, mit 
Bildern der Katze Schneemanns, die dem erotischen Tête-à-Tête scheinbar 

265Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266

teilnahmslos beiwohnt. Damit aber kommt nicht nur besagte Destruktivi-
tät als wesentliches Moment künstlerischer Praktik selbst zur Darstellung, 
die unermüdlich im Werk am Werk bleibt und dessen Vollendung ebenso 
hintertreibt wie sie den Begriff des Werks als solches ruiniert. Fuses zeigt 
das Geschlecht der Geschlechter – nicht oder nicht nur, um es zu politi-
sieren, 84 und schon gar nicht, um es als luftiges Phantasma kultureller Zu-
schreibungen zu denunzieren. In Fuses geht es um Geschlechter von Ge-
wicht, um die Rohheit von Fleisch und von Blut, das kocht und pocht und 
pulsiert; geht es um Klebrigkeit, Feuchtheit und das Flüssigwerden von 
Körpern; geht es um die Feier einer Lust, die nicht Ewigkeit will, sondern 
– in diesem einen, einzigen, endlichen Augenblick – Ewigkeit ist; die all 
das, was in diesem einen einmaligen Augenblick möglich scheint, sein lässt. 
Die Obliteration der Bilder Carolee Schneemanns wäre also ihre Weise, das 
Kaleidoskop zu zerschlagen, ihre Weise, das Glück dieses flüchtigen Mo-
ments festzuhalten, ohne seine Flüchtigkeit zu verraten. Denn das Glück 
ist so flüchtig wie das Bild des Glücks, das empfinden macht, was es zu 
sehen gibt:

I wanted to see if the experience of what I saw would have any cor-
respondence to what I felt – the intimacy of the lovemaking… And I 
wanted to put into that materiality of film the energies of the body, so 
that the film itself dissolves and recombines and is transparent and 
dense – as one feels during lovemaking… 85

84	 Vgl. Scott MacDonald: »About Fuses. Interview to Carolee Schneemann«, in: Cinema 
Comparat/ive Cinema, Vol. IV (8), 2016, S. 10–11.
85	 Carolee Schneemann, zit. nach: Marcos Ortega: »Radicales Libres – Carolee Schnee-
mann: Dream, Love, War, and Cats« [2018], https://expcinema.org/site/en/events/radica-
les-libres-carolee-schneeman-dream-love-war-and-cats (letzter Zugriff 16.12.2021).

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


QUELLENVERZEICHNIS

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik [1966], Frankfurt a.M. 1980.

Agamben, Giorgio: »L’inappropriable«, in: ders.: Creazione e anarchia. 
L’opere nell’età della religione capitalista, Vicenza 2017, S. 53–89.

—	 »Il capitalismo comme religione«, in: ders.: Creazione e anarchia. 
L’opere nell’età della religione capitalista, Vicenza 2017, S. 113–132.

—	 Höchste Armut. Ordensregeln und Lebensform, Frankfurt a.M. 22016.
—	 Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie von Öko-
	 nomie und Regierung (Homo Sacer II.2), Berlin 2010.
—	 Der Gebrauch der Körper [2014], Frankfurt a.M. 2020.
—	 Stasis. Der Bürgerkrieg als politisches Paradigma (Homo Sacer II.2), 
	 Frankfurt a.M. 2016.
—	 »Lob der Profanierung«, in: ders.: Profanierungen, Frankfurt a.M. 2005, 
	 S. 70–91.
—	 Was ist ein Dispositiv?, Berlin, Zürich 2010.
—	 »Tiefe Langeweile«, in: ders.: Das Offene. Der Mensch und das Tier, 
	 Frankfurt a.M. 2003, S. 72–80.

Armengaud, Françoise: L’art d’oblitération. Essais et entretiens sur 
l’œuvre de Sacha Sosno, Paris 2000.

Beierwaltes, Werner: »Trinität. Christliche Transformation des Bezugs 
von Identität und Differenz durch Marius Victorinus«, in: ders.: Identi-
tät und Differenz, Frankfurt a.M. 1980, S. 57–75.

—	 »Platons Metamorphosen in der Spätantike«, in: ders.: Fußnoten zu 
Plato, Frankfurt a.M. 2011, S. 3–25.

—	 Denken des Einen. Studien zur neuplatonischen Philosophie und ihre 
	 Wirkungsgeschichte, Frankfurt a.M. 1985. 

Benjamin, Walter: »Zentralpark«, in: ders.: Charles Baudelaire. Ein Lyri-
ker im Zeitalter des Hochkapitalismus [1937], in: ders.: Gesammelte 
Schriften, Bd. I.2, Frankfurt a.M. 1991, S. 655–690.

—	 Das Passagen-Werk, Gesammelte Schriften Bd. V, Frankfurt a.M. 1991.
—	 »Kapitalismus als Religion« [1921], GS, Bd. VI, S. 100–104.

Bennke, Johannes: »Vorwort«, in: Emmanuel Levinas: Die Obliteration: 
Gespräch mit Françoise Armengaud über das Werk von Sacha Sosno, 
über. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Zürich 2019, S. 7–28.

Blanchot, Maurice: Der literarische Raum, Zürich 2012.
—	 »Das Athenäum« [1969], in: Volker Bohn: Romantik. Literatur und Philo- 

sophie, Frankfurt a.M. 1987, S. 107–120.

267Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268

Braithwaite, John: Regulatory Capitalism. How It Works, Ideas for Making 
It Work Better, Cheltenham 2008.

Butler, Judith: Marx ökologisch. Pariser Marxlektüren, Wien 2021.

Christensen, Clayton M.: The Innovator’s Dilemma. When New Techno-
logies Cause Great Firms to Fail, Boston 1997.

Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauer-
arbeit und die neue Internationale, Frankfurt a.M. 1995.

Esposito, Roberto: »Die Machenschaft«, in: ders.: Zwei. Die Maschine der 
politischen Theologie und der Ort des Denkens, Zürich 2018, 37–112.

—	 »Einleitung«, ebd., S. 7–25.
—	 »Souveräne Schuld«, ebd., S. 295–304.
—	 »Gestell«, ebd., S. 27–35.

Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der 
Biopolitik [1978–79], Frankfurt a.M. 2004.

Fukuyama, Francis: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir?, München 1992. 

Granel, Gérard: »Die totale Produktion« [1992], in: ders.: Die totale 
Produktion. Technik, Kapital und die Logik der Unendlichkeit, Wien, 
Berlin 2020, S. 259–267.

Guzzoni, Ute: »Was wird aus dem Seienden?«, in: Heideggeriana 25, 
1986: Saggi e poesie nel decennale della morte di Martin Heidegger 
(1976–1986), S. 87–107.

Heidegger, Martin: »Das Ding« [1949], in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 79, 
Frankfurt a.M. 1994, S. 1–23.

—	 Beiträge zur Philosophie. (Vom Ereignis) [1936–38], Gesamtausgabe, 
	 Bd. 65, Frankfurt a.M. 1989.
—	 Der Satz vom Grund [1955/56], Gesamtausgabe, Bd. 10, Frankfurt a.M. 
	 1997.
—	 »Die Zeit des Weltbildes« [1938], in: ders.: Holzwege, Gesamtausgabe Bd. 5, 

Frankfurt a.M. 1977, S. 75–113.
—	 Die Grundbegriffe der Metaphysik: Welt – Endlichkeit – Einsamkeit, 
	 Freiburger Vorlesung Wintersemester 1929/30, Gesamtausgabe Bd. 29/30, 

Frankfurt a.M. 1983.

Heinrich, Klaus: »Sucht und Sog« [1993], in: ders.: Anfangen mit Freud. 
Reden und kleine Schriften 1, Freiburg i.Br., Wien 2020, S. 39–67. 

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


—	 Versuch über die Schwierigkeit nein zu sagen [1964], Freiburg i.Br. 2020.
—	 tertium datur. Eine religionsphilosophische Einführung in die Logik 
	 [1970]. Dahlemer Vorlesungen, Bd. 1, Frankfurt a.M. 21987.
—	 Arbeiten mit Ödipus. Begriff der Verdrängung in der Religionswissen-
	 schaft [1972]. Dahlemer Vorlesungen 3, Freiburg i.Br., Wien 22021.

Hörl, Erich: »Die Problematik Granels«, in: Gérard Granel: Die totale 
Produktion. Technik, Kapital und die Logik der Unendlichkeit, Wien, 
Berlin 2020, S. 7–37.

Illich, Ivan: In den Flüssen nördlich der Zukunft. Letzte Gespräche über 
Religion und Gesellschaft mit David Cayley, München 2006. 

Jaekel, Michael: Disruption durch digitale Plattform-Ökonomie. Eine 
kompakte Einführung, Wiesbaden 2020.

Jung, Thomas: Vom Ende der Geschichte. Rekonstruktionen zum Posthis-
toire in kritischer Absicht, Münster 1989.

Lazzaroto, Maurizio: Die Fabrik des verschuldeten Menschen. Ein Essay 
über das neoliberale Leben, Berlin 2012.

Levinas, Emmanuel: Die Obliteration. Gespräch mit Françoise 
Armengaud über das Werk von Sacha Sosno, übers. v. Johannes 
Bennke, Jonas Hock, Berlin, Zürich 2019.

MacDonald, Scott: »About Fuses. Interview to Carolee Schneemann«, 
Cinema Comparat/ive Cinema, Vol. IV (8), 2016, S. 10–11.

Malabou, Catherine: »Kryptowährungen oder die anarchistische Wende 
des zeitgenössischen Kapitalismus«, in: Zeitschrift für Medien- und 
Kulturforschung 10(2), 2019, S. 97–108: https://meiner.de/kryptowah-
rungen-oder-die-anarchistische-wende-des-zeitgenossischen-kapita-
lismus.html?previd=14791 (letzter Zugriff 15.1.2022).

Marx, Karl: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, Bd. 1: Der Pro-
duktionsprozess des Kapitals [1867], Marx-Engels Werke (MEW) Bd. 
23, Berlin 1962.

Maye, Harun: »Die unsichtbare Hand – Zur Geschichte einer populären 
Metapher“, in: Hannelore Bublitz (Hg.): Unsichtbare Hände. Automa-
tismen in Medien-, Technik- und Diskursgeschichte, München 2013, 
S. 21–40.

269Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270

Mayer, Michael: »Die Geldform als Botschaft (Kapital als Medium III)«, 
in: Internationales Jahrbuch für Medienphilosophie 6, 2020: Digital / 
Rational, Berlin, Boston 2020, S. 163–194.

—	 Melancholie und Medium. Das schwache Subjekt, die Toten und die 
ununterbrochene Trauerarbeit, Wien 2019.

—	 »Medium Datur. Klaus Heinrichs Kritik der Identität als Initial einer 
religionsphilosophisch aufgeklärten Medienphilosophie«, in: Interna-
tionales Jahrbuch für Medienphilosophie 7, 2021: Mediality/Theology/
Religion, Berlin, Boston 2021, S. 231–241.

—	 »Die Diskretion des Digitalen (Kapital als Medium II)«, in: Internatio-
nales Jahrbuch für Medienphilosophie 4, 2018: Ökonomie / Ökologie, 
Berlin, Boston 2018, S. 25–53.

—	 »‚Denn die Gestalt dieser Welt vergeht‘. Zu einer Kritischen Theorie des 
	 Medialen (Kapital als Medium II.1)«, in: Till A. Heilmann, Jens 

Schröter (Hg.): Marx als Medientheoretiker. Marx, Geld, digitale 
Medien, Wien 2018, S. 187–199.

—	 Tarkowskijs Gehirn. Über das Kino als Ort der Konversion, Bielefeld 
	 2012.
—	 »Widerstand und Schöpfungskraft. Zur Negativität ästhetischen 

Denkens«, in: Silvia Henke, Dieter Mersch, Thomas Strässle, Nicolaj 
van der Meulen, Jörg Wiesel (Hg.): Praktiken ästhetischen Denkens. 9 
Essays zur Neuverhandlung von Kunst und Ästhetik, Bielefeld 2023, 
S. 83–100.

Mersch, Dieter: »Kreativität und künstliche Intelligenz. Einige Bemer-
kungen zu einer Kritik algorithmischer Rationalität«, in: Zeitschrift für 
Medienwissenschaft 21 (2), 2019, S. 65–74.

—	 »(Un)creative Artificial Intelligence. Zur Kritik ‚künstlicher Kunst‘«: 
	 https://www.academia.edu/42871759/Un_creative_Artificial_Intelligen-
	 ce_Zur_Kritik_k%C3%Bcnstlicher_Kunst (letzter Zugriff 16.12.2021).
—	 »Dés-œuvrément. ‚Entwerkung‘ von Kunst«, in: Jörn Peter Hiekel, David 
	 Roesner (Hg.): Gegenwart und Zukunft des Musiktheaters. Theorie, 
	 Analysen, Positionen, Bielefeld 2018, S. 47–70.
—	 Ordo ab chao – Order from Noise, Zürich 2013.

Minsky, Hyman P.: »Finanzielle Instabilität: Die Ökonomie der Kata-
strophe« [1970], in: ders.: Instabilität und Kapitalismus, Zürich 2011, 
S. 67–137. 

Morozov, Evgeny: To Save Everything. Click here: The Folly of Technologi-
cal Solutionism, New York 2013.

Nancy, Jean-Luc: »Die entwerkte Gemeinschaft« [1983], in: ders.: Die un-
darstellbare Gemeinschaft, Stuttgart 1988.

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


—	 Die Erschaffung der Welt oder Die Globalisierung, Zürich, Berlin 2003.

Nachtwey, Oliver, Timo Seidl: »Die Ethik der Solution und der Geist des 
digitalen Kapitalismus«, in: IFS Working Paper, Nr. 11, Institut für So-
zialforschung, Frankfurt a.M., Oktober 2017: http://www.ifs.uni-frank-
furt.de/wp-content/uploads/IfS-WP-11.pdf (letzter Zugriff 16.12.2021).

Nazianz, Gregor von: »Dritte theologische Rede. Über den Sohn«, in: ders.: 
Orationes Theologicae. Theologische Reden, Freiburg, Basel, Wien 1996, 
S. 169–221.

—	 »Fünfte theologische Rede. Über den Heiligen Geist«, ebd., S. 274–339.

Ortega, Marcos: »Radicales Libres – Carolee Schneemann: Dream, Love, 
War, and Cats« [2018], https://expcinema.org/site/en/events/radicales-
libres-carolee-schneeman-dream-love-war-and-cats (letzter Zugriff 
16.12.2021).

Pistor, Katharina: Der Code des Kapitals. Wie das Recht Reichtum und 
Ungleichheit schafft, Berlin 2020.

Rasch, William: »Schuld als Religion«, in: Dirk Baecker (Hg.): Kapitalismus 
als Religion, Berlin 2003, S. 249–265.

Sahr, Aaron: Das Versprechen des Geldes. Eine Praxistheorie des Kredits, 
Hamburg 2017.

Schiller, Dan: Digital Capitalism. Networking the Global Market System, 
Cambridge 2000.

—	 Digital Depression. Information Technology and Economic Crises, 
Illinois 2014.

Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souve-
ränität [1922], Berlin 31979. 

—	 Politische Theologie II. Die Legende von der Erledigung jeder Politi-
schen Theologie [1969], Berlin 62017.

Schneemann, Carolee: »Die Geschichte wird zurückgedreht«, Gespräch 
mit Carolee Schneemann, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 31.5.2017.

Schumpeter, Josef: Theorie der wirtschaftlichen Entwicklung [1912], 	
Berlin 2006.

—	 »The Process of Creative Destruction«, in: ders.: Capitalism, Socialism 
	 and Democracy [1943], London, New York 2003, S. 81–86.
—	 »The Marxian Doctrine«, ebd., S. 1–58.

271Kritik der Zerstörung: Benjamin, Levinas und die kapitalistische Ökonomie

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272

Smith, Adam: The Theory of Moral Sentiments [1759] Oxford 1976.

Srnicek, Nick: Plattform-Kapitalismus, Hamburg 2018.

Staab, Philipp: Digitaler Kapitalismus. Markt und Herrschaft in der Öko-
nomie der Unknappheit, Berlin 2019.

Stimilli, Elettra: »Die ökonomische Macht: Die Gewalt eines ‚verschul-
denden‘ Kultus«, in: Mauro Ponzi, Sarah Scheibenberger, Dario Gentili, 
Elettra Stimilli (Hg.): Der Kult des Kapitals. Kapitalismus und Religion 
bei Walter Benjamin, Heidelberg 2017, S. 55–70.

Taubes, Jacob: Ad Carl Schmitt. Gegenstrebige Fügung, Berlin 1987.
—	 Die politische Theologie des Paulus. Vorträge, gehalten an der For-
	 schungsstätte der evangelischen Studiengemeinschaft in Heidelberg, 
	 23.–27.2.1987, München 1993.

Vogl, Joseph: Das Gespenst des Kapitals, Zürich 2010/11.
—	 »Das seltsame Überleben der Theodizee in der Ökonomie«, Vortrag im 
	 Rahmen der Mosse-Lectures, HU Berlin, 7.7.2016: https://www.mosse-
	 lectures.de/wpms_programme/zukunftswissen/ (16.12.2021).
—	 Kapital und Ressentiment. Eine kurze Theorie der Gegenwart, 
	 München 2021.

Vobruba, Georg: Kein Gleichgewicht. Die Ökonomie in der Krise, Basel 
2012.

Vries, Hent de: »Die erste und letzte Vermittlung: Notizen zum religiösen 
Dispositiv«, in: Internationales Jahrbuch für Medienphilosophie 7, 
2021: Mediality/Theology/Religion, S. 23–61.

FILME

Fuses (R.: Carolee Schneemann, 1964–1967).

Michael Mayer

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012 - am 14.02.2026, 13:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

