ZUR PHILOSOPHIE
DER DIGITALEN
TRANSFORMATION


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger
Informationeller Pragmatismus

Digitale Gesellschaft | so

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger (Prof. Dr. habil. habil.), Philosoph, ist Direktor des IKF — Institut
fiir Kommunikation und Fithrung in Luzern. Er war Mitbegriinder des Instituts fiir
Kommunikation und Kultur an der Universitit Luzern, wo er sich in Religionswis-
senschaft und in Kommunikationswissenschaft habilitiert hat. Seine Forschungs-
schwerpunkte liegen in den Bereichen Akteur-Netzwerk-Theorie, Systemtheorie,
Hermeneutik, Informationstheorie, Digitale Ethik und Neue Medien.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger
Informationeller Pragmatismus

Zur Philosophie der digitalen Transformation

[transcript]

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber https
://dnb.dnb.de/ abrufbar.

©Nole

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die
Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medi-
um fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter dersel-
ben Lizenz wie das Original verbreitet wird.
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

2025 © David J. Krieger
transcript Verlag | HermannstraRe 26 | D-33602 Bielefeld | live@transcript-verlag.de

Umschlaggestaltung: Kordula Rockenhaus

Druck: Elanders Waiblingen GmbH, Waiblingen

Lektorat: Petra Meyer, Korrektorium
https://doi.org/10.14361/9783839416617

Print-ISBN: 978-3-8376-7843-7 | PDF-ISBN: 978-3-8394-1661-7
Buchreihen-ISSN: 2702-8852 | Buchreihen-eISSN: 2702-8860

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoft.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839416617

Inhalt

Einflhrung ... 7
1. Die Frage der Technologie ................cccooviiiiiiiiiiiii e 31
1.1 Der Unterschied, den ein Steinmacht ..........ccooeiviiiiiiiiiiiiiiiiaeen, 33
1.2 Die Bedeutung des SeiNS .....ovneeieeii e 4
1.3 Technische Mediation und die Konstruktion von Akteur-Netzwerken .............. 45
1.4 Sinn als eine Ebene emergenter OrdnuUNg.......ccveveiiniiiiiiiii i 53
1.5 Informationen ..o 60
2. Globale Netzwerkgesellschaft......................coiiiiiiii i, 83
2.1 Philosophie und Gesellschaft ........ccovriiieiiiii e 83
2.2 Die Theorie der sozialen Systeme - Luhmann...........ccooeiiiiiiiiiieinn... 90
2.3 Die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft - Castells ........................ 96
2.4 Akteur-Netzwerk-Theorie - Latour ........oovieiiiiii e 107
3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat ..... n7
3.1 Das Paradox der AUtONOMIE ......ooinneiiii e 118
3.2 NetzWerknOrMEN .....ueet ettt e 130
4. Informationeller Pragmatismus ....................ooiiiiiiiiiiiiiin., 145
41 Wie neu ist der Neo-Pragmatismus?........ooueeviiiiiiiiiiiiiiiiieeaeens 145
4.2 Die Dinge als Sozialpartner - die Kraft des Vernetzens .................coeeennnn 157
Zusammenfassung und Schlussfolgerung ............................cl 165
Literaturverzeichnis. ..ot 177

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfiihrung

Der Titel dieses Buches ist zugleich programmatisch und demonstrativ. Er ist
programmatisch, weil er ein Handlungsprogramm, eine Aufgabe benennt. Es
gibt ein Ziel: Der sich verindernden Welt, die wir als digitale Transformati-
on bezeichnen, soll philosophisch begegnet werden. Der Titel beschreibt auch,
wie dies durch Informationellen Pragmatismus geschehen soll. Es gibt viele
Moglichkeiten, eine sich verindernde Welt anzugehen. Einem Unternehmens-
leiter konnte es darum gehen, die Konkurrenz zu beobachten und sich durch
Innovation einen Marktvorteil zu sichern. Einem Politiker konnte es darum ge-
hen, die 6ffentliche Meinung vorwegzunehmen oder zu beeinflussen, um eine
Wahl zu gewinnen. Ein Wissenschaftler konnte sich mit der Grundlagenfor-
schung zur Entwicklung neuer Technologien befassen. Den Medien kénnte es
darum gehen, Nachrichten zu finden, die die Aufmerksamkeit der Offentlich-
keit erregen. Dieses Buch bietet einen philosophischen Ansatz fir eine Welt
im Wandel. Die Wahl der Philosophie als Weg, sich der Welt zu nihern, impli-
ziert die Verpflichtung zu sagen, was Philosophie ist und wie sie sich von an-
deren moglichen Zugingen zur Welt unterscheidet. Es geht auch darum, zu
begriinden, warum gerade die Philosophie aus all den anderen Ansitzen ge-
wihlt werden sollte. Warum sollte man sich mit der Philosophie beschiftigen?
Warum ist die Philosophie ein Weg, um sich einer sich verindernden Welt zu
nihern? Was ist die Aufgabe der Philosophie in der heutigen Welt, wenn sie
tiberhaupt eine hat? Im Zusammenhang mit diesen Fragen kommt der Begriff
des Informationellen Pragmatismus ins Spiel. Eine wichtige philosophische
Schule, die in der Liicke zwischen analytischer Philosophie und kontinentaler
Philosophie entstanden ist, ist der Pragmatismus. Der Pragmatismus verortet
den Grund des Sinnes in sozialen Praktiken und begegnet dem hermeneuti-
schen, poststrukturalistischen und postmodernen Denken sozusagen auf hal-
bem Weg zwischen den logischen und empirischen Grundlagen der analyti-
schen Philosophie und den sozialen und historischen Grundlagen eines Grof3-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

teils des kontinentalen Denkens. Dieses Buch will zeigen, dass eine neue Ver-
sion des Pragmatismus, die wir Informationellen Pragmatismus nennen, als
Grundlage fiir das Philosophieren im 21. Jahrhundert dienen kénnte. In die-
sem Buch schlagen wir eine bedeutende Revision des Pragmatismus vor, die
den Weg dafiir ebnen kénnte, worum es in der Philosophie gehen sollte und
wie sie uns helfen kann, die Welt von heute anzugehen.

Wenn wir von «Welt» und «Wandel» als Leitbegriffen sprechen, sind wir
verpflichtet, diese Begriffe zu definieren. Was verstehen wir unter «Welt» und
was bedeutet es, dass sich die Welt «verindert»? Was verindert sich, wenn sich
die Welt verdndert? Verdndert sich alles oder nur einige Aspekte oder Bereiche
der Welt? Verandert sich die Technik durch Innovationen und neue Entwick-
lungen, die Politik hingegen nicht? Verindert sich die Wissenschaft mit neuen
Methoden und Entdeckungen, wihrend die Bildung seit mindestens hundert
Jahren weitgehend unverindert geblieben ist? Andern sich soziale Praktiken,
wihrend moralische Normen und Werte unverindert bleiben? Was verindert
sich also in einer sich verindernden Welt? Wenn man von einer sich verin-
dernden «Welt» spricht, meint man die ganze Welt, nicht nur einen Teil. Wenn
sich der Begriff «Welt» auf alles Existierende bezieht, dann umfasst der Begrift
«Welt» das, was traditionell der Gegenstand philosophischer Fragestellungen
schlechthin ist: die Frage nach dem Sein. Wir behaupten, dass die Erforschung
der Welt als Sein notwendigerweise ein philosophisches Unterfangen impli-
ziert. Es gibt kein Wissen, das sich mit dem Sein beschiftigt, das keine Phi-
losophie ist. Obwohl es viele Arten von Philosophie gibt, ist es die Philosophie
des Seins, die diesen Namen wirklich verdient. Die einzelnen Wissenschaften
befassen sich mit einem Bereich des Seins, sei es die Materie, das Leben oder
die Gesellschaft. Wenn die Philosophie nicht als eine bestimmte Art von Wis-
senschaft missverstanden werden soll, als eine Disziplin unter anderen, dann
muss die ganze Welt der Gegenstand der Philosophie sein.

Der Titel spricht nicht nur von der Philosophie und der Welt, sondern von
der Welt im Wandel. Er behauptet, dass die Welt, das heifdt das Sein, sich ver-
andert. Seit den Anfingen der Philosophie im antiken Griechenland bis heu-
te wurde viel philosophische Mithe darauf verwendet, zu verstehen, wie das
Sein mit dem Wandel oder dem Werden in Einklang gebracht werden kann.
In unserem tiglichen Leben haben wir es mit Dingen zu tun, die sich stin-
dig verindern. Auch wir selbst sind im Wandel. Es scheint, dass der Wandel
tiberall ist und alle Dinge betrifft. Die ersten Philosophen in der griechischen
Antike entdeckten jedoch, dass Ideen, wie zum Beispiel mathematische Theo-
reme, unverdnderlich erscheinen. 2 + 2 ist heute 4, wie es gestern war und mor-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

gen sein wird. Die Ideen von Dingen wie Pflanzen, Tieren, Werkzeugen usw.
scheinen sich nicht zu verindern. Der Stuhl, auf dem ich sitze, indert sich.
Das Konzept des Stuhls dndert sich nicht. Wenn ich auflerdem sage, dass zwei
verschiedene Stithle beide Stithle sind, sage ich dasselbe iiber zwei verschiede-
ne Dinge. Die Idee des Stuhls ist sowohl unveranderlich als auch unabhingig
von einem bestimmten Stuhl. Diese vermeintliche Tatsache veranlasste Pla-
ton zu der Annahme, dass es im Geist eine Welt der ewigen und immateriellen
Ideen gibt, die iiber die Welt der materiellen Dinge hinausgeht, die sich ver-
indern und durch Sinneserfahrungen erkannt werden. Vor Platon argumen-
tierte Parmenides, dass sich die Idee des Seins nicht indern kann, ohne zum
Nichtsein zu werden, was unmoglich ist. Da die Idee der Verinderung impli-
ziert, dass etwas, das vorher nicht existierte, ins Sein kommt, wie, so fragte
Parmenides, kann etwas aus dem Nichts entstehen? Daraus schloss er, dass
Veranderung eine Illusion ist. Obwohl auf unterschiedliche Weise, waren sich
die frithen Philosophen einig, dass es einen fundamentalen Unterschied zwi-
schen der Welt der sich verindernden Dinge und den unverinderlichen ersten
Prinzipien (arché) gibt, was auch immer diese ersten Prinzipien sein mogen.
Sein und Werden scheinen unvereinbar und sogar, wie Parmenides behaup-
tete, widerspriichlich zu sein. Wihrend das Sein als ewig und unveranderlich
aufgefasst wird, bietet das Werden keinen festen Grund fir die Existenz von
Dingen iiber einen kurzen Zeitraum hinaus. Einzelne Wesen, wie Tische und
Stithle, kommen und gehen, aber das Sein selbst kann sich nicht verindern. In
was konnte es sich verwandeln, wenn nicht in das Sein, das es bereits ist?

Die Frage nach dem Verhiltnis zwischen Sein und Werden wiederholt
sich in dem damit einhergehenden Problem des Verhiltnisses zwischen der
Erkenntnis des Seins und der Erkenntnis der sich verindernden Dinge in der
Welt. Von Anfang an hat sich die Philosophie mit der Frage beschiftigt, was
real ist und wie wir wissen kénnen, was real ist. Die Frage nach dem Sein war
immer eng mit der Frage nach dem Wissen verwoben. Demnach hat die Phi-
losophie zwei Hauptanliegen: das Sein und das Wissen. Zugegebenermafien,
wie die ersten Philosophen behaupteten, ist es moglich, das Sein zu erkennen
und erste Prinzipien zu entdecken. Aber wie ist dieses Wissen um die Wahrheit
moglich? Wenn bestimmte Dinge in der Welt, wie Tiere, Pflanzen, Werkzeuge,
Tische und Stiihle, ins Sein kommen und mit der Zeit wieder verschwinden,
muss sich das Wissen um solche sich verindernden Dinge vom Wissen um
das Sein selbst unterscheiden. Obwohl man sagt, dass ein Tisch «ist», denkt
man gewdhnlich nicht dariiber nach, was das «ist» bedeutet, aufler dass es die
Tatsache zu beinhalten scheint, dass man tiber einen Tisch sprechen und ihn

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

fiir bestimmte Zwecke verwenden kann. Es ist unbestreitbar, dass, wenn wir
Dinge kennen und iiber sie sprechen, die hiufigste Art, etwas zu sagen, darin
besteht, dass etwas auf die eine oder andere Weise «ist». Der Stuhl steht neben
dem Tisch. Der Hund ist im Hinterhof. Mein Geld ist auf der Bank. Physiker
sagen, dass Materie nichts anderes ist als Teilchen und Felder. Es «gibt», wie
die Physiker sagen, dunkle Materie, auch wenn sie noch niemand gesehen hat.
Religiése Menschen sagen, dass es einen Gott gibt. Alles in der Welt und die
Welt selbst «ist» immer auf irgendeine Weise. Ob in der Wissenschaft oder in
der Religion oder in jeder anderen menschlichen Titigkeit, beim Wissen und
Sprechen geht es immer um Dinge, die auf die eine oder andere Weise «sind».
Wann immer wir iiber etwas sprechen, verwenden wir die Idee des Seins,
aber kennen wir aus diesem Grund wirklich das Sein? Wie wir bereits erwihnt
haben, ist es nicht dasselbe, Dinge zu kennen, wie das Sein zu kennen. Den-
noch miissen wir das Sein auf irgendeine Weise kennen, sonst kénnten wir
das Wort «ist» nicht verwenden. Was aber ist das Sein? Es ist eine Tautologie
zu sagen, dass das Sein «ist». Zu sagen, dass das Sein das Sein ist, ist eine
Tautologie, d.h. es bedeutet, nichts zu sagen. Was ist dann das besondere
Wissen iiber das Sein, das wir offensichtlich in gewisser Weise haben, aber
sofort beiseitelegen, vergessen und missachten, wenn wir uns mit alltdglichen
Dingen beschiftigen? Was bedeutet das Sein, wenn es scheint, dass alles, was
wir dariiber sagen kénnen, tautologisch und daher bedeutungslos ist?!

Die Frage nach dem Sein zu stellen bedeutet, dass es einen Unterschied
zwischen dem Sein und den Dingen gibt. Es gibt eine einzigartige und ent-
sprechende Unterscheidung zwischen dem Wissen iiber das Sein und dem
Wissen tiber die Dinge. Das Problem, den Unterschied zwischen dem Sein und
den Dingen zu verstehen, ist auch das Problem, den Unterschied zwischen
zweil Arten des Wissens zu verstehen, dem Wissen vom Sein und dem Wissen
von den Dingen. Es handelt sich um zwei verschiedene, aber miteinander
verbundene Probleme. So wie die frithen griechischen Philosophen nach dem
Sein suchten, indem sie es von den Dingen unterschieden, suchten sie auch
nach wahrem Wissen anstelle von blofRer Meinung. Sie unterschieden zwi-
schen zwei Arten von Wissen: Meinung (doxa) und wahres Wissen (episteme).
Es ist allgemein anerkannt, dass die Philosophie mit diesen grundlegenden

1 Es war vor allem Heidegger, der behauptete, die Aufgabe der Philosophie sei es, das
Sein zu hinterfragen und zuvermeiden, das Sein mit den Dingen zu verwechseln. Heid-
egger argumentierte, dass ein Grofsteil der westlichen philosophischen Tradition die-
sen Fehler begangen habe und daher «Seinsvergessenheit» sei.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

Unterscheidungen begann. Die Philosophie ist jedoch nicht aus dem Nichts
aufgetaucht. Sie entstand in einer Welt, die schon viele Jahrtausende zuvor
durch Mythen beschrieben worden war. Bevor die Philosophie im 6. Jahrhun-
dert v. Chr. in Griechenland sich zu entwickeln begann, war die Mythologie,
d.h. die Geschichten iiber die Gotter, das Mittel, mit dem die Menschen die
Welt verstanden und kannten. Die nichtmenschliche Welt wurde nach dem
Modell menschlicher Beziehungen, Familienbande, Machtkimpfe, Kriege
und Intrigen interpretiert. Um einen Eindruck davon zu bekommen, was
ein Mythos ist, hier eine kurze Zusammenfassung der frithen griechischen
Mythologie, wie die Welt entstanden ist:

Nach Hesiod begann die Welt mit dem Chaos, einer urspriinglichen Leere
oder einem Nichts. Aus dem Chaos gingen mehrere Gottheiten hervor: Gaia
(die Erde), Tartarus (die Unterwelt), Eros (die Begierde), Erebus (die Dunkel-
heit) und Nyx (die Nacht). Gaia gebar dann Uranus (den Himmel), der ihr
Gemahl wurde, und gemeinsam brachten sie die Titanen, die Zyklopen und
die Hecatoncheires (Hunderthindige) hervor. Uranus verachtete jedoch die
Zyklopen und Hekatoncheires und sperrte sie in Gaia ein. Dies erziirnte Ga-
ia, die mit ihrem Sohn Kronus, einem der Titanen, einen Plan schmiedete,
um Uranus zu stiirzen. Kronus kastrierte Uranus, und verschiedene andere
Wesen wurden aus Uranus’ Blut geboren, darunter die Giganten und die Er-
inyen (Furien). Kronus wurde daraufhin zum Herrscher und heiratete seine
Schwester Rhea. Da er jedoch eine Prophezeiung flirchtete, dass seine eige-
nen Nachkommen ihn stiirzen wiirden, verschlang erjedes seiner Kinder bei
der Geburt. Rhea war dariiber nicht gliicklich und rettete ihr jiingstes Kind,
Zeus, indem sie Kronus dazu brachte, stattdessen einen in Windeln gewi-
ckelten Stein zu verschlucken. Zeus wurde heimlich aufgezogen, und als er
erwachsen war, zwang er Kronus, seine Geschwister wieder zu téten: Hestia,
Demeter, Hera, Hades und Poseidon. Zeus und seine Geschwister fithrten ei-
nen Krieg gegen Kronus und die Titanen, der als Titanomachie bekannt wur-
de. Mithilfe der Zyklopen und der Hekatoncheires, die Zeus aus dem Tarta-
rus befreite, besiegten sie die Titanen. Zeus wurde zum Herrscher der Got-
ter und schuf eine neue Ordnung mit den olympischen Géttern, darunter er
selbst, Poseidon und Hades, die die Reiche des Himmels, des Meeres und der
Unterwelt unter sich aufteilten. So entstand die Welt aus dem Chaos und
dem Konflikt. Der Titan Prometheus schuf die Menschen aus Wasser und
Lehm, und Athene hauchte ihnen Leben ein. Die Gotter mischen sich will-
kirlich in die Angelegenheiten der Menschen ein.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Im babylonischen Enuma Elisch wird die Erschaffung der Welt wie folgt be-
schrieben:

Am Anfang steht ein urspriingliches Chaos, das durch die Vermischung der
Cewdsser von Apsu (Siifiwasser) und Tiamat (Salzwasser) dargestellt wird.
Aus diesem Chaos gehen die ersten Gotter hervor, darunter Lahmu, Laha-
mu, Anshar und Kishar, die verschiedene kosmische Elemente reprasentie-
ren. Diese Gotter schaffen dann kleinere Gottheiten. Diese Gottheiten sind
unzufrieden mit der vielen Arbeit, die sie zu erledigen haben, und werden
laut und stérend. Dies veranlasst Apsu, ihre Vernichtung zu planen. Apsu
wird jedoch von Ea getotet. Tiamat wird durch den Tod von Apsu durch die
Hand von Ea (auch bekannt als Enki oder Nudimmud) wiitend. Eas Sohn,
Marduk, wird auserwihlt, sich Tiamat entgegenzustellen. Es kommt zu ei-
nem heftigen Kampf zwischen Marduk und Tiamat. Marduk besiegt Tiamat
und spaltet ihren Korper, um den Himmel und die Erde zu erschaffen. An-
schliefiend ordnet er den Kosmos und schafft Ordnung im Chaos. Marduk
weist den anderen Gottern Rollen zu und erschafft aus dem Blut von Qingu,
Tiamats Gemabhl, die Menschen, die den Géttern dienen und sie von ihrer Ar-
beit entlasten sollen. Die Opfergaben der Menschen erhalten die Gotter und
damit die Weltordnung.

Ein gemeinsames Thema in diesen Erzihlungen ist der Kampf zwischen Ord-
nung und Chaos. Die Ordnung entsteht aus einem gewaltsamen Konflikt mit
dem Chaos, oft als Sieg eines Heldengottes iiber eine Art monstrosen Dimon.
Der mythologische Konflikt zwischen Ordnung und Chaos ist ein Thema, das
invielfiltiger Weise in die Philosophie tibernommen wird. Dariiber hinaus fin-
det die Vorstellung von heldenhaften Wesen, die irgendwie fir die Ordnung in
der Welt verantwortlich sind, heute nicht nur in der Religion, sondern auch in
einigen aktuellen wissenschaftlichen und philosophischen Theorien ein Echo.
In der Mythologie stehen sich die Krifte der Ordnung und die Krifte des Chaos
gegeniiber. Die mythische Vorstellung eines heroischen Kampfes fiir die Ord-
nung gegen die Krifte des Chaos bleibt in zeitgendssischen Theorien wie der
Chaostheorie in der Physik, der Selbstorganisation in der Theorie komplexer
Systeme, der Entropie und Negentropie in der Informationstheorie sowie den

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

radikal konstruktivistischen und poststrukturalistischen Theorien in der Phi-
losophie lebendig.”

Trotz der Kontinuititen mit dem mythologischen Weltbild bricht die Phi-
losophie mit der Mythologie und lehnt es ausdriicklich ab, Geschichten tiber
die Gotter zu erzahlen. Als Thales von Milet, der gemeinhin als erster Philosoph
gilt, erklarte, dass die Welt aus einem Urelement, dem Wasser, hervorgeht,
brach er entschieden mit dem mythologischen Denken. Das Urelement ist eine
arché, ein erstes Prinzip, und keine Gottheit, noch ist es in irgendeiner Weise
personifiziert. Es unternimmt weder einen heroischen Kampf zur Erschaffung
der Welt, noch ist es in Familienkimpfe verwickelt, noch stellt es ein Urchaos
dar, dem die Ordnung im Kampf abgerungen wird. Thales’ Vorstellung vom
Wasser als Urelement kimpft nicht mit oder gegen andere personifizierte Ele-
mente oder Krifte. Was es tut, ist etwas ganz anderes. Die Vorstellung, dass al-
les in irgendeiner Weise aus einem materiellen Substrat stammyt, ist kein Pro-
dukt der narrativen Vorstellungskraft, einer mythischen Geschichte, sondern
das Ergebnis einer besonderen Art, Ideen miteinander in Beziehung zu setzen,
die in der spiteren philosophischen Sprache als Beobachtung, Verallgemeine-
rung und Schlussfolgerung bezeichnet wurde. Man kann sehen, wie Wasser
in verschiedene Formen iibergeht, als fester Zustand in Eis oder als Dampfin
Wasserdampf, und man findet es in allen lebenden Dingen. Es ist charakteris-
tisch fir die Philosophie im Gegensatz zur Mythologie, dass die Welt aus einem
einzigen Element, einer vereinheitlichenden Form des Seins, hervorgeht und
dass die Philosophie dies durch «Schlussfolgerungen» erkennt.

Die Philosophie unterscheidet sich vom Mythos durch die Suche nach
ersten Prinzipien auf der Grundlage von Beobachtung und Argumentation.
Das bedeutet, dass sich die Philosophie stark von dem Wissen iiber die Welt
unterscheidet, das fir den Glauben und die Alltagssorgen der meisten Men-
schen typisch ist. Die frithen Philosophen verstanden sich als Suchende nach
dem wahren Wissen. Wahres Wissen stand im Gegensatz zum Wissen der
gewohnlichen Menschen, die sich mit Ackerbau und Viehzucht beschiftigten,
zum Fachwissen der Priester iiber Rituale und Opfer oder sogar zum Spezial-
wissen von Handwerkern, militirischen und politischen Fithrern. Die Welt,
die die Philosophie zu kennen versucht, unterscheidet sich sehr von der Welt,
die in den Mythen beschrieben wird und die durch die verschiedenen Belange

2 Die Idee der «Kraft» der Vernunft oder der «Kraft» des besseren Arguments taucht heu-
te im Neopragmatismus von Brandom und im Begriff des argumentativen Diskurses
von Habermas auf.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

des Alltagslebens bekannt ist. In der Philosophie geht es um die ersten Prin-
zipien oder arché und das wahre Wissen oder episteme. Die arché sind Arten,
tiber das Sein zu sprechen, das erste Prinzip, aus dem alles andere hervorgeht
und das sich immer von den Dingen unterscheidet. Und die Wahrheit des
Sprechens tiber arché ergibt sich aus der Vernunft, episteme. Man konnte eine
kurze Definition der Philosophie als jene Praxis wagen, die sich mit arché
mittels episteme beschiftigt. Diese Definition kann auch heute noch verwendet
werden, wenn die Begriffe ausreichend geklart und qualifiziert werden. Eine
wichtige Klarstellung ist, dass das Sein, auch wenn es als ein bestimmtes
Element gedacht wird, zum Beispiel als Wasser fiir Thales, nicht nur ein Ding
unter anderen ist. Es ist die Grundlage, der Ursprung und der Grund aller
besonderen Dinge und hat daher einen besonderen Status, der es von den
Dingen der Welt unterscheidet.

Die Natur dieses besonderen Status ist Gegenstand vieler philosophischer
Debatten in der westlichen Geschichte. Der Unterschied zwischen dem Sein
und den Dingen wurde als Unterschied zwischen einem gottlichen Wesen
jenseits der Welt und den weltlichen Dingen verstanden, oder er wurde auch
als absoluter Unterschied verstanden, der nicht determiniert und daher
unbegrenzt ist.®> Heidegger ist vor allem dafiir bekannt, dass er die Frage
aufgeworfen hat, was das Sein bedeuten konnte, wenn es nicht als eine Art
Uberwesen, ein Gott, gedacht wird. Abgesehen von der Natur des Seins ist die
zweite grundlegende Frage der Philosophie die Frage nach jener besonderen
Art des Wissens, die das Sein kennt, im Gegensatz zum Wissen um die Dinge
in der Welt. Das Wissen um die ersten Prinzipien, die arché, ist das Wissen
um die Wahrheit im Gegensatz zu den unbegriindeten Meinungen, die das
typische Wissen der Menschen kennzeichnen, die keine Philosophen sind.
In der Neuzeit haben die Wissenschaften einen Platz zwischen der Kenntnis
der arché und dem, was die Griechen als doxa bezeichneten, eingenommen.
Die wissenschaftliche «Wahrheit», d.h. die verifizierten oder noch nicht
falsifizierten Hypothesen, ist nicht die Wahrheit der Philosophie.

Wir werden in diesem Buch eine bestimmte Terminologie einfithren, um
zu kliren, was Philosophie ist und worum es geht. Wir werden die Beschifti-
gung der Philosophie mit dem Wissen, dem Denken, dem Sprechen und dem
gesamten Bereich dessen, was man «Ideen» nennen konnte, als Sinn bezeich-

3 Siehe Heideggers Interpretation des Apeiron des Anaximander (in: Heidegger, Der
Spruch des Anaximander).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

nen.* Ferner werden wir, wie bereits aus der obigen Diskussion ersichtlich,
die ersten Prinzipien, die die Philosophie zu erkennen versucht, Sein nennen.
Drittens werden wir, um die grundlegende Annahme auszudriicken, dass Sein
und Sinn nicht zwei verschiedene «Dinge», sondern ein und dasselbe sind, die
Einheit von Sein und Sinn als Welt bezeichnen.® In unserer Terminologie sind
Sein, Sinn und Welt eins. Wir hoffen, auf diese Weise die grundlegenden Ein-
sichten zu respektieren, die in den Urspriingen der Philosophie liegen. In den
frithen griechischen Anfingen der Philosophie gab es keine grundlegende Un-
terscheidung zwischen Ideen und Dingen, zwischen Geist und Welt. Die arché
waren die Prinzipien, die alles Existierende ordnen, sowohl das Natiirliche als
auch das Menschliche. Am Anfang der Philosophie gibt es nur eine Welt, die
durch den Sinn des Seins bekannt ist.

Unser Titel deutet darauf hin, dass die Welt, mit der wir uns beschiftigen,
nicht in erster Linie eine immaterielle, unverinderliche Welt der Ideen ist, wie
Platon annahm. Die Welt, mit der wir uns befassen, ist die sich verindernde
Welt unseres taglichen Lebens. Es handelt sich um eine Welt, die grundsitz-
lich durch Zeit gekennzeichnet ist. Veranderung ist schlieflich nur in Formvon
Zeit denkbar. Seit Parmenides erklirte, dass die Welt der sich verindernden
Dinge, die Welt des Werdens, eine Illusion ist, hat die Philosophie ein zwei-
deutiges Verhiltnis zur Zeit. Fir Parmenides impliziert die Verinderung, dass
etwas ins Sein kommt. Das bedeutet, dass es etwas vor dem Sein geben muss,
aus dem etwas entsteht. Aber auflerhalb des Seins gibt es nichts. Es kann weder
vor noch nach dem Sein etwas geben. Das Sein schlief3t die Zeit aus. Die logi-
sche Schlussfolgerung, die Parmenides zog, war, dass nichts in der Zeit existie-
ren oder zeitlich bedingt sein kann. Da nichts aus dem Nichts kommen kann,
kann die Welt des Werdens nicht sein. Dies impliziert, dass alles vermeintli-
che Wissen iiber die sich verindernde Welt eine Illusion ist. Wie Parmenides
betonte: Das Sein kann nicht zu etwas werden. Von ihren Anfingen an war die
Philosophie daher mit der Frage nach dem Verhiltnis von Sein (und Sinn) zur

4 Wenn wirvom Sinn sprechen, meinen wir nicht die semantische Bedeutung eines Wor-
tes, die Referenz, oder die Bedeutung eines Wortes im Worterbuch oder in einem Satz
oder in einer Sprache oder sogar die Bedeutung von Zeichen in einem semiotischen
System, sei es formal, informell, visuell, auditiv, taktil oder was auch immer. Sinn ist,
ebenso wie das Sein, das, was all diese Formen der Bedeutung ermdéglicht.

5 Heidegger sprach von In-der-Welt-Sein, um die Untrennbarkeit von Sein und Sinn zu
bezeichnen.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

15


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Zeit konfrontiert. Natiirlich aber haben Zeit, Werden und Wandel auch ihre
Verfechter.

Unter den griechischen Philosophen der Antike gab es auch die Ansicht,
dass alles im Wandel begriffen ist und dass nichts, nicht einmal das Sein
selbst, sich dem Zugriff der Zeit entziehen kann. Nach dieser Auffassung, die
gewohnlich Heraklit zugeschrieben wird, gibt es nur ein Werden und kein
ewiges, unverinderliches Sein. Uber zweitausend Jahre spiter wird Nietzsche
vom «Willen zur Macht» und der «ewigen Wiederkehr des Gleichen» sprechen.
Fir Nietzsche sind diese Ideen die arché. Sie beziehen sich auf die dynami-
schen und transformativen Krifte, die er als den Sinn des Seins, den Grund
von allem und die fundamentalen Krifte, die die Welt formen, proklamiert.
Aber da sich das Sein nicht indern kann, muss alles wiederkehren. Nietzsche
versteht das Sein als die Synthese von Sein und Werden, das heif3t als ein ewi-
ges Streben nach Macht, als einen nie endenden Prozess der Verwandlung, der
zugleich derselbe und immer anders ist. Ein weiteres Echo der kontroversen
Frage nach Sein und Werden findet sich im Titel von Heideggers berithmtem
Buch Sein und Zeit (1928), das das Sein mit der Zeit und der Geschichte verbin-
det. Heidegger zufolge ist die Seinsgeschichte das letzte Wort, das die westliche
Philosophie iiber die Metaphysik sagt.

Wir haben gesagt, dass der Titel dieses Buches sowohl programmatisch als
auch demonstrativ ist, da er etwas iiber die Philosophie aussagt oder zumin-
destandeutet und auch zu veranschaulichen versucht, was die Philosophie tut.
Wenn sich die Welt verandert, verindert sich auch die Philosophie, die ein Teil
der Welt ist. Wenn man sich der sich verindernden Welt philosophisch niherrt,
nimmt man auch an der Verinderung der Welt und damit an der Verinderung
der Philosophie teil. In seiner Kritik an Hegels Optimismus iiber das gliickliche
Ende der Geschichte fordert Marx, dass die Philosophie die Welt nicht nur be-
schreiben, sondern verindern soll. Wie die philosophische Tradition des Prag-
matismus argumentiert, ist Wissen grundsitzlich ein Tun, und Tun bringt im-
mer Verinderung mit sich.® Die Philosophie kann gar nicht anders, als die Welt
zuverindern. Philosophische Ansitze fiir eine sich verindernde Welt sind phi-
losophisch, weil sie, wie alles andere auch, an der Verinderung der Welt be-
teiligt sind. Natiirlich ist es eine Sache, zu behaupten, Philosophie zu betrei-
ben, und eine andere, es zu tun. Es gibt viele Aktivititen, die praktisch nichts
verindern. Auch die Philosophie kann zu einer solchen T4tigkeit werden. Aber

6 Fiir eine Einfithrung und einen Uberblick iiber den Pragmatismus siehe Brandom
(2011), Menand (2002), Murphy (1990) und Talisse/Aiken (2011).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

wenn Wissen Tun ist, hat das eine wichtige Konsequenz. Diese Konsequenz ist
der normative Charakter des Wissens. Man kann von allem Tun, von jeder Art
von Tatigkeit sagen, dass sie gut oder weniger gut gemacht werden kann. Das
Tun, ob es nun die Welt verindert oder nicht, wird nicht durch determinierte
oder mechanistische Kausalitit, sondern durch normative Regeln bestimmt.”
Wittgenstein, wir erinnern uns, behauptete, dass Sprache und damit auch das
Denken normgeleitetes Handeln ist. Sprachspiele haben, wie Wittgenstein be-
tonte, Regeln. Eine normativ geregelte Tatigkeit unterliegt normativen Urtei-
len, das heif3t, sie kann ihr Ziel verfehlen. Sie kann als korrekt oder inkorrekt,
richtig oder falsch, erfolgreich oder erfolglos beurteilt werden. Wenn von je-
dem Tun gesagt werden kann, dass es das, was es tut, gut oder schlecht macht,
dann muss auch von der Philosophie gesagt werden, dass sie dazu beitrigt, die
Welt zum Guten oder zum Schlechten zu verindern. Nicht jede Verinderung
ist gut, so wie auch nicht jedes Tun ein richtiges Tun ist. Wenn die Philosophie
eine Titigkeit ist, muss sie so beurteilt werden, wie alle Titigkeiten beurteilt
werden, d.h. danach, ob sie etwas gut oder weniger gut macht.

Im Gegensatz zur kausal bedingten Reaktion ist das Handeln normativ be-
dingt. Normative Urteile, d.h. die Beurteilung, ob etwas gut oder nicht gut ge-
macht wurde, werden im Lichte von Normen getroffen, die die Kriterien dafiir
sind, was als gut oder nicht gut gemacht gilt. Welches sind nun die Normen
oder Kriterien, die es uns ermoglichen, zu beurteilen, ob wir Philosophie auf
die richtige Weise betreiben oder nicht? Was macht Philosophie zu guter Philo-
sophie? Wir sind davon ausgegangen, dass sich die Philosophie irgendwie mit
dem Sein beschiftigt. Wenn wir uns daran erinnern, was oben dariiber gesagt
wurde, dass die Philosophie notwendigerweise an der Verinderung der Welt
beteiligt ist, konnen wir die Philosophie als das Bestreben verstehen, die Nor-
men zu beschreiben, die bestimmen, wie sich die Welt verindert. Wenn die
Philosophie dies gut macht, dann wissen wir, was wir tun sollten, oder zumin-
dest, wie wir es gut machen sollten. Es muss noch einmal betont werden, dass
die Philosophie keine besondere Wissenschaft unter anderen ist, wie zum Bei-
spiel die Physik oder die Biologie, die die Regelmafigkeiten, Regeln oder so-
gar «Gesetze» beschreiben, die bestimmen, wie sich Materie oder lebende Or-

7 Brandom (2019) hat darauf hingewiesen, dass Kant zwischen einem Bereich der Not-
wendigkeit und einem Bereich der Freiheit unterscheidet und die menschliche Aktivi-
tat, sowohl die kognitive als auch die praktische, auf die Seite der Freiheit stellt. Hegel
schloss folglich das Reich der Notwendigkeit in das normativ geregelte Reich der Frei-
heit ein und implizierte damit, dass Sein und Sinn normativ geordnet sind.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ganismen verdndern. Wie Aristoteles sagte, ist die Philosophie des Seins kei-
ne besondere Wissenschaft, sondern eine Wissenschaft der Wissenschaft, ei-
ne Art Meta-Wissen, d.h. ein Wissen dariiber, was das Wissen selbst ist. Da
Sein und Wissen untrennbar miteinander verbunden sind, bedeutet Wissen
zu kennen, das Sein zu kennen. Dies ist das Wissen, das im Gefolge von Aris-
toteles als Metaphysik, d.h. iiber die Physik hinaus, bekannt wurde. Die Philo-
sophie befasst sich also mit den Normen oder Regeln, die die Konstruktion des
Sinns und damit auch des Seins und der Welt leiten. Die Philosophie muss sich
nicht nur an diesen Normen messen lassen, sondern sie auch entdecken und
zeigen, dass die gefundenen Normen fiir die Welt von heute normativ sind.
Und natiirlich muss sie zeigen, dass sie selbst diesen Normen folgt.

Die philosophische Anniherung an eine sich verindernde Welt muss, wie
alle Reisen, irgendwo beginnen und auf eine bestimmte Weise entlang eines
bestimmten Weges verlaufen. Das griechische Wort methodos bezieht sich auf
die Art und Weise, wie man auf einem Weg vorankommt. Die Philosophie muss
also einer Methode folgen. Da die Philosophie eine Geschichte hat, liegt es na-
he, dass wir dort beginnen, wo die Geschichte der Philosophie beginnt, nim-
lich bei den Vorsokratikern im alten Griechenland. Die Welt im Wandel war
jedoch schon da, lange bevor die Vorsokratiker begannen, iiber die Welt in je-
ner besonderen Weise nachzudenken, die vor allem darauf abzielt, sich von
Mythen und blofRen Meinungen zu unterscheiden und die als Philosophie be-
kannt geworden ist. Im Gegensatz zu dem, was in der Geschichte des Denkens
als selbstverstindlich angesehen wird, sind die Ideen und das Denken, die uns
Anaximander, Heraklit und Parmenides, um nur einige der antiken griechi-
schen Denker zunennen, hinterlassen haben, nicht die eigentlichen «Urspriin-
ge» der Philosophie. Die Urspriinge, die die Philosophie zu beschreiben ver-
sucht, sind philosophische und nicht historische Urspriinge. Sie sind nicht in
der Geschichte der Philosophie zu finden, sondern in der Philosophie selbst.
Die philosophische Idee der Geschichte impliziert, dass die Anfinge bei uns
bleiben; sie sind nicht in der Vergangenheit «verloren», um nur durch eine Art
Archiologie entdeckt und dann in chronologischer Reihenfolge in einem Mu-
seum der Ideen ausgestellt zu werden. Zu den Urspriingen zuriickzukehren
bedeutet nicht, die Aussagen der ersten Philosophen und ihrer Anhinger zu re-
zitieren, auch wenn diese wichtig sind und beriicksichtigt werden sollten. Aus
der philosophischen Perspektive liegen die Urspriinge nicht einfach in der Ver-
gangenheit. Sie bleiben bei uns, begleiten uns und leiten uns. Wie jeder weif,
ist unsere Herkunft ein wichtiger Teil dessen, was wir sind. Und wer wir sind,
ist etwas, das wir immer noch werden. Wie Heidegger es ausdriickte: «Herkunft

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

aber bleibt stets Zukunft»,® was man mit «Anfinge setzen uns nicht nur auf die
Reise, sondern fithren uns in die Zukunft» interpretieren konnte. Man kénnte
sagen, dass die Urspriinge im doppelten Sinne des Wortes «vor» uns stehen,
das heifit, sie liegen in der Vergangenheit vor uns, sind in der Gegenwart bei
uns und liegen in der Zukunft vor uns. Bedeutet dies, dass sich die Philoso-
phie im Kreis dreht? Hat Nietzsche recht, wenn er die ewige Wiederkehr des
Gleichen proklamiert? Oder kénnte es sein, dass das Sein des Werdens darin
besteht, dass das, was im Laufe der Geschichte wiederkehrt, nicht das Gleiche,
sondern etwas anderes ist? Konnte der Kreis eine Spirale sein, sodass die Be-
wegung der «Wiederkehr» auch eine «Verwandlung» in etwas Neues und Un-
erwartetes ist, eine ewige Wiederkehr des anderen, eine Transformation?

Fir Heidegger und die als philosophische Hermeneutik bekannte Schule
ist diese kreisfsrmige Bewegung des Denkens die Bewegung der Geschichte
selbst, sei es die Geschichte der Ideen oder die Geschichte der Welt. Und, was
noch wichtigerist, esist die Art und Weise, wie sich das Sein uns zeigt, nimlich
historisch. Die Philosophie begann mit der Frage nach dem Sein und dem Wer-
den, und auch heute noch kreist die Philosophie, wie der Verweis auf Nietzsche
zeigt, um diese Fragen. Aber diese Kreisbewegung ist nicht vollkommen. Es
gibt keine Riickkehr zu dem, was einmal war, auf genau dieselbe Weise; tat-
sachlich ist, wie Heraklit berithmt verkiindete, nichts jemals genau dasselbe.
Andernfalls konnte es iiberhaupt keine Idee von Verinderung oder Transfor-
mation geben. Was in der kreisformigen, oder vielleicht besser gesagt spiral-
formigen Bewegung der Philosophie und der Geschichte geschieht, ist immer
iiberraschend und neu. Dies gilt selbst dann, wenn das, was aus dieser Aktivi-
tit hervorgeht, niemals vollig neu ist und sein kann, da es, was immer es auch
sein mag, immer in irgendeiner Weise mit allem zusammenhingt, was vor
ihm war. Dasreine und unveranderliche Sein, von dem Parmenides sprach, hat
keine Geschichte. Das eine ist keine Beziehung. Zeit und Geschichte implizie-
ren Beziehung und Unterschied. Wo es einen Unterschied gibt, gibt es immer
eine Uberraschung, etwas Unerwartetes, etwas Neues. Aus dieser Perspektive
kénnte man behaupten, dass die Philosophie nichts anderes tut, als itberra-
schende Beziehungen zu konstruieren. Natiirlich kann man dies von fast jeder
menschlichen Titigkeit behaupten. Ein Schreiner zum Beispiel setzt in einer
Werkstatt Dinge wie Hammer, Nigel und Holz so in Beziehung, dass ein M6-
belstiick mit eigenem Charakter entsteht. Die Philosophie unterscheidet sich
von der Schreinerei oder jeder anderen Tatigkeit nicht dadurch, dass sie die

8 In Beitrige zur Philosophie (2003).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Dinge miteinander in Beziehung setzt, sondern dadurch, dass sie die Dinge
mit dem Prozess des In-Beziehung-Setzens selbst in Beziehung setzt. Das Be-
sondere an der Philosophie ist, dass die Beziehungen, die sie zu konstruieren
versucht, nicht bestimmte Dinge zueinander in Beziehung setzen, wie etwa
Himmer zu Nigeln zu Holz, sondern die Philosophie setzt alles in Beziehung
zum Prozess des In-Beziehung-Setzens und beschreibt, was dieser Prozess ist
und wie er tut, was er tut, und — wie oben erwihnt — wie er normativ fiir unse-
re philosophischen Bemithungen ist. Aus dieser Beschreibung der Philosophie
wird ersichtlich, dass die Philosophie am Ende iiber alles das Gleiche sagt.

Traditionell ist die Philosophie, die sich mit allem befasst, eine Philoso-
phie, die sich nicht mit einem bestimmten Ding oder einer bestimmten Grup-
pevon Dingen befasst; das heifit, sie geht tiber die Dinge hinaus und fragt nach
dem, was sie iiberhaupt erst zu Dingen macht. Seit Aristoteles wird diese Art
von Philosophie als «Metaphysik» oder «erste Philosophie» bezeichnet, da sie
sich mit der grundlegenden Natur der Wirklichkeit beschiftigt, die in Begrif-
fen wie Sein, Existenz und Welt zum Ausdruck kommt. Fiir die klassische grie-
chische Philosophie sind diese Begriffe arché, d.h. Urspriinge und somit erste
Prinzipien. Kein Begriff und keine Idee verweist auf etwas, das vor dem Sein
kommt. Was kénnte es sein? Arché oder Urspriinge sind also die Ideen und Be-
griffe, nach denen die Philosophie sucht. Sie sind nicht die Ideen und Begrif-
fe, mit denen sich der Zimmermann beschiftigt. Und es sind auch nicht die
Grundbegriffe der einzelnen Wissenschaften. Wenn man davon ausgeht, dass
die philosophischen Begriffe auf alles anwendbar sind, kann man sagen, dass
sie die allgemeinsten und universellsten Begriffe sind, was jedoch nicht be-
deutet, dass sie blofie Abstraktionen sind. Die Metaphysik versucht also, das
Gleiche iiber alles zu sagen. Wenn nicht erklirt werden kann, wie und war-
um ein Begriff auf alles zutrifft, ist er fiir die Metaphysik nicht von Interes-
se. Nicht-metaphysische Begriffe konnen sehr gut als Grundbegriffe fiir be-
stimmte Wissenschaften und Fertigkeiten dienen. Das Leben zum Beispiel ist
das grundlegende Konzept der Biologie. Die Gesellschaft ist das grundlegen-
de Konzept der Sozialwissenschaften. Die individuelle Psyche ist das grundle-
gende Konzept der Psychologie. Die Materie ist das grundlegende Konzept der
Physik und Chemie. Keine dieser Wissenschaften erhebt den Anspruch, iiber
alles das Gleiche zu sagen, und wenn sie es tun, was hiufig der Fall ist, haben
sie die Wissenschaft hinter sich gelassen und sind in den Bereich der Philo-
sophie eingetreten. Diese Art, Philosophie zu betreiben, wird Reduktionismus
genannt, da die Welt auf ein Konzept reduziert wird, das nicht alles beschrei-
ben kann, auf ein Konzept, das kein arché ist.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

In den einzelnen Wissenschaften gibt es viele verschiedene Versuche, alles
aufverschiedene Arten von Dingen zu reduzieren. Gewohnlich werden die Ver-
suche der Wissenschaft, Philosophie zu werden, «...ismen» genannt. Es gibt
den Physikalismus oder den Versuch, die Welt auf Materie in Bewegung zu
reduzieren. Es gibt den Biologismus oder den Versuch, alles auf organische
Systeme zu reduzieren. Es gibt den Psychologismus oder den Versuch, alles
auf psychologische Prozesse zu reduzieren. Die beiden grofien «...ismen» der
westlichen Tradition seit den alten Griechen sind der Materialismus und der
Idealismus bzw. die Versuche, einerseits zu behaupten, dass alles nur Mate-
rie ist und dass Bewusstsein, Vernunft oder Geist Epiphdnomene der Materie
sind, wihrend andererseits der Idealismus behauptet, dass alles auf ein nicht-
materielles, ideales Prinzip der Vernunft oder des Geistes reduziert werden
kann. Die materialistische Tradition lisst sich bis zu Demokrit (5. Jh. v. Chr.)
zuriickverfolgen, der behauptete, die Welt bestehe aus nichts anderem als aus
sich bewegenden Atomen. Die idealistische Tradition geht mindestens auf He-
raklit (5. Jh. v. Chr.) mit seiner Lehre vom logos und Anaxagoras (5. Jh. v. Chr.)
zuriick, der vom nous als grundlegendem Ordnungsprinzip der Welt sprach.
Diese Ideen wurden von Platon aufgegriffen, der von einer transzendenten,
ewigen Welt der Formen oder Ideen sprach, die die Archetypen sind, nach de-
nen alle Dinge entstehen. Diese Traditionen lassen sich in der westlichen Phi-
losophie bis heute in Ideen wie dem Physikalismus auf der Grundlage der Na-
turwissenschaft und dem Idealismus oder Panpsychismus auf der Grundlage
des Primats des Geistes nachverfolgen. Heidegger wies darauf hin, dass solche
Reduktionismen eine grofRe Versuchung fiir das philosophische Denken dar-
stellen, sein Ziel aus den Augen zu verlieren, und er erinnerte uns daran, dass
sie sorgfiltig vermieden werden miissen. Wir werden diese Warnung in die-
sem Buch ernst nehmen und versuchen, jeden Reduktionismus zu umgehen.

Die Leitfrage dieses Buches, wie man sich der heutigen, sich wandelnden
Welt philosophisch nihern kann, impliziert nicht, dass wir uns strikt an die
Geschichte der Philosophie halten. Das ist eine wichtige Aufgabe und man
kann viel daraus lernen. Wir sind an der Geschichte interessiert, aber nicht in
der Weise, wie es Historiker tun. Unser Anliegen ist es vielmehr, Philosophie
zu betreiben. Als Philosophen sind wir nicht in erster Linie daran interes-
siert, iiber Philosophie zu reden, sondern sie zu tun. Unser Ziel ist es, eine
sich verandernde Welt philosophisch anzugehen. Es ist jedoch zu betonen,
dass der eine Ansatz den anderen nicht ausschlieft. Da die Urspriinge uns
immer begleiten, indem wir zu ihnen zuriickkehren, eréffnen wir stindig
eine Zukunft. Wenn wir philosophisch auf die Geschichte der Philosophie

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

21


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

zuriickblicken, sind die Urspriinge immer bei uns und wir haben es mit der
Welt von heute zu tun, einer Welt, die sich verdndert und umgestaltet wird.
Was ist diese Welt? Wie sollte sie beschrieben werden? Oder besser gesagt, wie
sollte sie philosophisch beschrieben werden?

In Teil 1 folgen wir zunichst dem Beispiel der Technik, die mehr alsjede an-
dere Errungenschaft der Geschichte die heutige Welt zu prigen scheint. Unse-
re heutige Welt und unser Leben sind in jeder Hinsicht von der Technik beein-
flusst. Es wird oft gesagt, dass wir in einem technologischen Zeitalter leben.’
Bereits das Industriezeitalter war von der Technik geprigt. Heute, mit dem
Aufkommen des Computers, sprechen Soziologen von einer «Informationsge-
sellschaft», und die Idee eines «Computational Paradigmas setzt sich durch.”
Wir kénnen mit Sicherheit davon ausgehen, dass die Technologie in der einen
oder anderen Form alles prigt, was im 21. Jahrhundert geschieht. Es scheint
gerechtfertigt zu sein, zu behaupten, dass die Technologie die treibende Kraft
fiir den Wandel in der heutigen Welt ist. Wenn wir uns an das erinnern, was
oben iiber die historischen Urspriinge gesagt wurde, die uns immer begleiten,
konnen wir uns fragen, ob es nicht in gewisser Weise schon immer so war, dass
Technologie das Sein, den Sinn und die Welt charakterisiert hat. Gab es jemals
eine Zeit, so fragen wir, in der die menschliche Existenz nicht von der Technik
bestimmt war? Ist die menschliche Existenz in gewisser Weise immer techno-
logisch, d.h. mit den Praktiken verbunden, die die materielle Welt verindern?
Haben wir nicht schon immer mit Dingen zu tun gehabt, mit der Erde, mit Tie-
ren und Pflanzen, mit Steinen und Holz? Und taten wir das nicht schon lange
bevor wir uns mit Goéttern und ersten Prinzipien beschiftigten?

Technik ist nichts Neues. Archidologen und Anthropologen haben die Her-
stellung und Verwendung von Werkzeugen als das entscheidende Merkmal der
menschlichen Existenz bezeichnet. Die archiologischen Befunde zeigen, dass
unsere Vorfahren Werkzeuge benutzten, um die Welt zu verindern, lange be-
vor Philosophen wie Platon oder Aristoteles ihre Aufmerksamkeit auf Spra-
cheund Ideen richteten. Fiir Aristoteles war das Unterscheidungsmerkmal des
Menschen die Vernunft oder die Sprache und nicht mehr die Werkzeugherstel-
lung. Aus der Perspektive der Archiologie wird die Technik jedoch zu einer phi-
losophischen Angelegenheit. Sie ist nicht nur etwas, mit dem sich der Mensch

9 In der Frage nach der Technik erklart Heidegger die Technik zu der Art und Weise, in der
sich das Sein in unserer Zeit offenbart.

10  Fir das rechnerische Paradigma siehe die Arbeit von Stephen Wolfram: https://www.
wolframphysics.org/.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://www.wolframphysics.org/
https://www.wolframphysics.org/
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.wolframphysics.org/
https://www.wolframphysics.org/

Einfihrung

gelegentlich beschiftigt, wenn er nicht sitzt und denkt, wie es die Philosophen
tun. Ein ausreichend tiefer Blick in die Vergangenheit zeigt uns, dass Technik
nicht nur eine Titigkeit unter anderen ist. Wenn die Technik die menschliche
Existenz in einzigartiger Weise kennzeichnet, und dies, wie wir sehen werden,
schon vor dem Auftreten des Homo sapiens, entsteht die Frage: Was verbindet
diese urspriingliche Technik mit der Technik, von der wir heute sprechen?

In der heutigen Welt kénnte man die Technologie, die alles bedingt, als
«digitale Technologie» bezeichnen. Gibt es eine ununterbrochene, wenn nicht
direkte Verbindung zwischen dem ersten Werkzeug, der primitiven Steinaxt,
und dem Smartphone? Beide werden in der Hand getragen. Beide dienen vie-
len Zwecken. Wenn der Transformationsprozess, den wir heute iiberall erle-
ben, als «digitale Transformation» bezeichnet werden kann, kann er dann als
dieselbe Artvon Transformation verstanden werden, die mit der Erfindung des
Steinbeils durch unsere hominiden Vorfahren vor etwa drei Millionen Jahren
begann? Wenn ja, setzt das Verstindnis der digitalen Transformation voraus,
dass man die Transformation versteht, die stattfand, als der erste Hominide
die erste Steinaxt schuf und die Kultur zum ersten Mal entstand. Wir miissen
aber zugeben, dass «digitale Transformation» nicht als philosophischer Be-
griff im heutigen Sinne betrachtet werden kann. Der Begriff bezeichnet in der
Regel, wie Unternehmen und Organisationen digitale Technologien fiir den
Umgang mit Daten, die Optimierung der Kommunikation und die Strukturie-
rung von Prozessen anpassen. Er kann sich auch auf Innovationen und Projek-
te im Bereich der Informations- und Kommunikationstechnologien (IKT) be-
ziehen, insbesondere in der Digitaltechnikbranche, und auf die Entwicklung
von Hard- und Softwareanwendungen aller Art fiir Produktion, Dienstleistun-
gen und Verwaltung. Wenn wir in diesem Buch jedoch von digitaler Trans-
formation sprechen, geben wir diesem Begriff eine spezifische philosophische
Bedeutung.

Als Philosophen befassen wir uns nicht mit einem der tiblichen Verstind-
nisse dessen, was digitale Transformation bedeutet. Uns geht es um die di-
gitale Transformation, die als die aktuelle Form des technologischen Wandels
verstanden wird, der mit den ersten Steinwerkzeugen begann und uns zu dem
gemacht hat, was wir heute sind und in Zukunft werden. Heidegger erinnert
uns daran, dass das Wesen der Technik nichts Technisches ist. In den jiingsten
philosophischen Diskussionen ist die Technik zu einem Begriff geworden, der
alles auf die eine oder andere Weise charakterisiert. Man kénnte behaupten,
dass die Technik metaphysisch geworden ist, da es nichts gibt, was nicht in ir-
gendeiner Weise durch die Technik bedingt ist. Deshalb sprach Heidegger von

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

23


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

der Technik als der Art und Weise, in der sich das Sein in der Moderne offenbart
(und verschleiert). Die Technik charakterisiert unseren gegenwirtigen Augen-
blick in der Geschichte des Seins." In Teil 1 werden wir versuchen, Technologie
philosophisch zu verstehen und dann die digitale Transformation als die Form
zu begreifen, in der Technologie unsere Welt formt. Die Leitfrage wird lauten:
Wie sieht eine philosophische Definition von Technologie und digitaler Trans-
formation aus? Aus welchen philosophischen Ideen und Traditionen leitet sich
ein philosophisches Konzept der digitalen Transformation ab? Wie ist die di-
gitale Transformation unter dem Gesichtspunkt des primiren Anliegens der
Philosophie zu verstehen, das darin besteht, iiber alles das Gleiche zu sagen
und dabei so zu den Urspriingen zuriickzukehren, dass diese Untersuchung
uns in die Zukunft weist? Die Antworten auf diese Fragen werden sich auf das
Entstehen von Sinn in der Konstruktion von Akteur-Netzwerken konzentrie-
ren. Wir schlagen vor, Technologie in Anlehnung an Bruno Latour als «techni-
sche Mediation» zu verstehen, die wir als die Konstruktion von Akteur-Netz-
werken durch die Konstruktion von Information beschreiben. Sinn, Sein und
Welt entstehen als technisch mediierte Information. Da technische Mediation
von Natur aus etwas ist, das man als «soziale Praxis» bezeichnen kénnte, wird
die Frage nach der Philosophie zu einer Frage nach der Gesellschaft. Dies fithrt
zu einer Beschreibung, in welcher Art von Gesellschaft wir heute leben.

In Teil 2 wird unsere Leitfrage lauten: Wie sieht die Welt heute aus? Wie
hat sie sich gegeniiber der vergangenen Gesellschaft verindert, d.h. gegen-
iiber der Gesellschaft, die iiblicherweise als Moderne bezeichnet wird? Kénnen
wir mit Fug und Recht weiterhin von der westlichen Industriegesellschaft oder
der «modernen Gesellschaft» sprechen? Und wenn wir nicht mehr in der mo-
dernen Gesellschaft leben, in welcher Gesellschaft leben wir dann? Wir werden
versuchen, diese Fragen in Bezug auf das zu beantworten, was man die Entste-
hung einer «globalen Netzwerkgesellschaft» nennen kénnte. Wir werden fra-
gen: Was ist die moderne Industriegesellschaft, und wie unterscheidet sich die
heutige globale Netzwerkgesellschaft von ihr? Wenn die globale Netzwerkge-
sellschaft ein Produkt der digitalen Transformation ist, in was verwandelt sich
dann die Gesellschaft, die philosophisch als Sein, Sinn und Welt zu verstehen
ist? Was sind die treibenden Krifte hinter dieser Transformation, und in wel-
che Richtung scheint sie sich zu entwickeln? Welche Trends kénnten die Rich-

11 Obwohl wir der Meinung sind, dass Heidegger hinsichtlich der Bedeutung der Tech-
nik recht hat, stimmen wir nicht mit seiner funktionalistischen Beschreibung dessen
Uberein, was Technik ist. Wir werden Technik nicht als «Gestell» beschreiben.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

tung anzeigen, in der sich die Welt verindert? Mit diesen Fragen werden wir
uns in Teil 2 beschiftigen.

Man konnte einwenden, dass solche Fragen nicht philosophisch, sondern
bestenfalls historisch oder soziologisch sind. Wenn wir uns an solchen Fragen
orientieren, scheinen wir den Weg der Philosophie verlassen zu haben und zu
den Teilwissenschaften ibergegangen zu sein. Dieser Einwand muss ernst ge-
nommen werden und verlangt, dass wir zeigen, wie sich die Soziologie so ver-
andert hat, dass sie sich nicht mehr auf die Untersuchung eines bestimmten
Objekts, nimlich der Gesellschaft, beschrinkt, im Gegensatz beispielsweise
zur Natur oder zur individuellen Psyche. Anhand der neuen Gesellschafts-
theorien von Niklas Luhmann (Theorie der sozialen Systeme), Manuel Castells
(Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft) und Bruno Latour (Akteur-Netz-
werk-Theorie) soll gezeigt werden, dass der Begriff «Gesellschaft» zu einem
philosophischen Konzept geworden ist, das alles einschlief3t und nichts aus-
schliefRt. Wenn man von Gesellschaft spricht, muss man von Welt sprechen.
Was ist nicht Teil der Gesellschaft? Was konnte irgendwie auRerhalb der Ge-
sellschaft liegen? Die Vorstellung, dass die Menschen als isolierte Individuen
in einer Art Naturzustand vor dem Gesellschaftsvertrag existierten, ist reiner
Mythos. Dariiber hinaus ist die Idee der Natur selbst, spitestens seit dem
Aufkommen der Okologie, nicht nur ein philosophisches Konzept geworden,
was sie immer war, sondern nun auch ein soziales und politisches Konzept.
Zu Beginn des 21. Jahrhunderts, d.h. nach Kant und Hegel, dem Aufkommen
der Soziologie und der Systemtheorie, der philosophischen Hermeneutik,
der Phinomenologie, Heidegger, Wittgenstein, dem Poststrukturalismus und
dem Pragmatismus, ist es unbestreitbar, dass die Philosophie untrennbar mit
der Gesellschaft verwoben ist. Vor allem der Neo-Pragmatismus, mit dem wir
uns in Teil 4 dieses Buches ausfithrlich befassen werden, hat betont, dass Sinn
in sozialen Praktiken entsteht, nicht in der unmittelbaren Intuition von Ideen
oder durch Sinneswahrnehmung.*

Wenn die pragmatistische Tradition den Sinn in sozialen Praktiken be-
griindet, verwischt sie dann nicht die Unterscheidung zwischen Philosophie
und Soziologie? In einer fast vollstindigen Umkehrung der klassischen phi-
losophischen Ansitze fithrt die Suche nach den Urspriingen von Sein und
Sinn zu einer Untersuchung der sozialen Praktiken und des Alltagslebens.

12 Derzeitgendssische Pragmatismus oder Neo-Pragmatismus ist mit den Namen R. Ror-
ty und R. Brandom verbunden. Fiir einen Uberblick siehe Brandom (2011).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

25


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Wihrend die Philosophen der abendlindischen Geschichte diese Welt ver-
achteten und die ersten Prinzipien in den Urelementen, dem logos, dem nous
und Gott suchten, wendet sich die pragmatistische Tradition dem zu, was
frither als das Reich der Unwissenden oder der blofen Meinung, der doxa,
verachtet wurde. Die philosophische Frage des Pragmatismus lautet dann:
Welche sozialen Praktiken konstruieren Sinn? Wie tun sie das? Kénnen solche
Praktiken die gleiche Stellung im philosophischen Denken einnehmen, wie es
die klassischen ersten Prinzipien, die arché, fir die alten Griechen und ihre
Anhinger bis heute getan haben? In diesem Buch sind wir in vielerlei Hinsicht
dem Pragmatismus verpflichtet, allerdings mit wichtigen Vorbehalten, auf
die wir spiter in Teil 4 eingehen werden. Wir werden behaupten, dass die
richtige philosophische Herangehensweise an die sich verindernde Welt von
heute in der Tat in einem Verstindnis der Gesellschaft besteht. Doch welche
Art von Gesellschaftstheorie beschreibt die globale Netzwerkgesellschaft so,
dass diese Beschreibung von der Philosophie nicht zu unterscheiden ist? Und
welche Philosophie findet die arché, die ersten Prinzipien von Sein, Sinn und
Welt, im Sozialen, in den bescheidenen Praktiken des tiglichen Lebens? Die
Antwort, die wir vorschlagen, ist, dass die Welt, die einzige Welt, die wir
kennen, immer schon «sozial» ist, weil sie und alles in ihr durch Beziehungen
konstruiert ist. Beziehungen und Relationen, so wurde in Teil 1 argumentiert,
sind Informationen. Die Welt der Beziehungen und Relationen hat immer
schon einen Sinn.” Akteur-Netzwerke sind immer zugleich natiirlich und so-
zial. Das bedeutet, dass die Konstruktion von Sinn, Sein und Welt in sozialen
Praktiken von Natur aus eine normative Titigkeit ist. Wie Wittgenstein gezeigt
hat, ist Bedeutung Gebrauch, und der Gebrauch von Sprache ist eine regel-
geleitete Tdtigkeit. Die Frage nach Normen, die soziale Praktiken leiten, wird
nicht nur zu einer philosophischen, sondern auch zu einer metaphysischen
Frage.

In Teil 3 wird der Versuch unternommen, zu beschreiben, wie man sich
der heutigen, sich verindernden Welt philosophisch richtig nihern kann, d.h.
wie man Philosophie betreiben sollte, um an der digitalen Transformation,
die unsere heutige Welt kennzeichnet, richtig teilzunehmen. Die Antwort auf
diese Frage beinhaltet den Versuch, zu zeigen, was die Normen der globalen

13 Wirsollten nicht vergessen, dass in dem Moment, in dem ein bestimmter Stein zu ei-
ner Axtwurde, alle anderen Steine zu «Nicht-Axten» oder zu «potenziellen Axten» wur-
den.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

Netzwerkgesellschaft sind und wie diese Normen alles, was in dieser Gesell-
schaft geschieht, auf die eine oder andere Weise leiten. Normativitat ist fir
den Pragmatismus von zentraler Bedeutung, weil die sozialen Praktiken, aus
denen Sinn, Sein und Welt hervorgehen, im Wesentlichen normengeleitete
Aktivititen sind. Kant verwandelte den ontologischen Dualismus von Des-
cartes zwischen Subjekt und Objekt in eine Unterscheidung zwischen einem
Bereich der Notwendigkeit und einem Bereich der Freiheit. Kant verortete den
Sinn entscheidend im Bereich der Freiheit, der von Natur aus normativ ist. Fiir
Kant unterliegen nicht nur praktische Titigkeiten einer normativen Regelung,
sondern auch das Erkennen und Wissen. Sinn entsteht in einem Bereich der
Freiheit, in dem die menschlichen Subjekte nicht nur miteinander, sondern
auch mit den Dingen wissen und umgehen. Freiheit jedoch, und das ist Kants
wichtigster Beitrag zum modernen Denken, ist nicht nur normativ geregelt,
sondern erfordert, dass die Normen, die freie Subjekte regeln, wenn diese
Subjekte wirklich frei sind, von diesen Subjekten geschaffen und nicht von
einer nichtmenschlichen Instanz wie Gott oder der Natur auferlegt werden.
Mit diesem Schritt hat Kant das autonome rationale Subjekt als Definition der
menschlichen Existenz etabliert und der Moderne vermacht.

Das autonome rationale Subjekt wurde zum Helden der Aufklirung und
des Humanismus sowie zur Grundlage der demokratischen Politik und aller
fir die moderne westliche Welt charakteristischen Emanzipationsbestre-
bungen. Hegel machte Kants transzendentale Subjektivitit zur konkreten
geschichtlichen Gemeinschaft und brachte den natiirlichen Bereich der Not-
wendigkeit in den Bereich der Freiheit, indem er behauptete, dass nicht nur
praktische Normen von freien Subjekten, sondern auch natiirliche Dinge ein-
gesetzt werden miissen. Das autonome rationale Subjekt wurde zum «Geist»,
der sich in der Erkenntnis der Welt selbst erkennt. Die Idee des «absoluten
Wissens» beruht auf der Annahme, dass Sinn, Sein und Welt durch die norm-
geleitete soziale Praxis freier Subjekte, die in eine Gemeinschaft eingebunden
sind, konstituiert werden. Die Gemeinschaft der sich gegenseitig anerken-
nenden freien Individuen wird dann zu einer Art Ubersubjekt, das Hegel
Geist nannte. Fir Hegel war der Geist sowohl Subjekt als auch Objekt. Die
Welt, die der Geist kennt, sowohl die soziale Welt der Institutionen als auch
die natiirliche Welt der Dinge, wird von ihm selbst konstruiert und ist somit
Ausdruck seiner Autonomie und Freiheit. Fiir Hegel waren die Normen, denen
der Geist bei der Konstruktion von Sein, Sinn und Welt folgte, die Normen der
dialektischen Logik. Die Geschichte selbst hat gezeigt, dass absolutes Wissen
ein Hirngespinst ist.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

27


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Der zeitgendssische Pragmatismus hilt an der zentralen Bedeutung nor-
mierter sozialer Praktiken fiir die Konstruktion von Sinn fest, jedoch ohne He-
gels absolutes Wissen. Nach Hegel zerfiel das Super-Subjekt/Objekt des Geistes
inverschiedene historische Praxisgemeinschaften, die jeweils iiber ihre eigene
Welt sprechen. Was wird aus der sogenannten objektiven Welt der Fakten, iitber
die diese Gemeinschaften sprechen? Solange die Gesellschaft aus menschli-
chen Individuen besteht, die in Gemeinschaften integriert sind, deren diskur-
sive Praktiken als Sprechen tiber eine Welt von Objekten verstanden werden,
bleibt die alte Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt die Grundlage des
philosophischen Denkens und wir bleiben innerhalb der Grenzen der Moder-
ne sowie des Humanismus und der Aufklirung und ihrer Verpflichtung auf
das autonome rationale Subjekt. Innerhalb dieser modernen Verfassung, wie
Latour sie nennt, ringt der Pragmatismus um eine Antwort auf die Frage, wie
Subjekt und Objekt wieder zusammengefithrt werden konnen, nachdem die
Moderne sie so entscheidend getrennt hat.

Wie miissen das Soziale und die sogenannten sozialen Praktiken konzi-
piert werden, wenn das autonome rationale Subjekt nicht mehr die Grund-
annahme ist, die das philosophische Denken leitet? Welche Art von Normati-
vitit konnte soziale Praktiken leiten, wenn es sich nicht um eine Normativi-
tit handelt, die autonome rationale Subjekte sowohl einfithren als auch sich
ihr unterwerfen? Um diese Frage zu beantworten, bieten wir eine Beschrei-
bung der Normen an, die sich aus den affordances der digitalen Technologien
ergeben. Diese sind Konnektivitit, Flow, Kommunikation, Partizipation, Au-
thentizitit und Flexibilitit. Diese Normen leiten die informationskonstruie-
renden Aktivititen sowohl von Menschen als auch von Nichtmenschen im di-
gitalen Zeitalter. Im Mittelpunkt dieser Argumentation steht die Vorstellung,
dass soziale Praktiken nicht ausschlief3lich menschlich sind. Vielmehr nehmen
sowohl Menschen als auch Nichtmenschen (Technologie) an dem teil, was man
als «Gesellschaft» bezeichnen konnte, und konstruieren es. Wir argumentie-
ren, dass die Akteur-Netzwerk-Theorie die Pragma, die Dinge, vielleicht zum
ersten Mal zuriick in den Pragmatismus bringt, wo sie hingehéren. Die Phi-
losophie braucht sich nicht mehr von der typisch modernen Frage leiten zu
lassen, wie sich die Sinngebung irgendwie auf die Dinge beziehen oder sie re-
prisentieren kann, da die Dinge selbst auch Sinn konstruieren.

In Teil 4 geht es darum, eine neue und iiberarbeitete Version des Pragma-
tismus vorzuschlagen, die als Informationeller Pragmatismus bezeichnet wird.
Der Informationspragmatismus behauptet, dass die sozialen Praktiken, die
der Neo-Pragmatismus als Quelle von Sinn, Sein und Welt versteht, nicht als

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

diskursive Aktivititen autonomer rationaler Subjekte zu verstehen sind, son-
dern als die Konstruktion von Akteur-Netzwerken, an denen Menschen und
Nichtmenschen symmetrisch teilnehmen. Der Informationelle Pragmatismus
geht iiber den modernen Rahmen der Unterscheidung zwischen Subjekt und
Objekt und die Grundannahme der Moderne vom autonomen rationalen Sub-
jekt hinaus. Der inferentielle Pragmatismus von Robert Brandom wird mit der
auf der Akteur-Netzwerk-Theorie basierenden Version des Pragmatismus von
Bruno Latour konfrontiert. Wihrend Brandom Sinn in einer bestimmten Form
des Sprachgebrauchs, dem Spiel des Gebens und Fragens nach Griinden, be-
griindet, zeigt Latour anhand von Pasteurs Forschungen zur Milchsiduregi-
rung, wie Dinge zu sozialen Partnern werden kénnen. Wissenschaft in Ak-
tion ist keine rein menschliche diskursive Praxis, ein Spiel des Gebens und
Fragens nach Griinden, sondern eine technische Mediation, die es Nichtmen-
schen erméglicht, an der Konstruktion von Informationen teilzunehmen. Un-
ter dem Gesichtspunkt eines solchen Informationellen Pragmatismus kdnnen
die in Teil 3 beschriebenen Netzwerknormen so verstanden werden, dass sie
fiir Menschen und Nichtmenschen gleichermafien gelten. Sein, Sinn und Welt
sind als Informationen zu begreifen, die in den Praktiken der technischen Me-
diation entstehen, die Akteur-Netzwerke konstruieren. Ziel ist ein Vorschlag
fiir eine grundlegende Revision des Pragmatismus, sodass die Einsichten des
Pragmatismus in eine postmoderne und posthumanistische Welt itbernom-
men werden kénnen.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

29


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Die Philosophie beschiftigt sich mit der Welt." Es ist daher eine legitime phi-
losophische Frage, zu fragen, woher die Welt kommt. Dies ist keine kosmolo-
gische Frage oder eine Frage, die im Bereich der physikalischen oder astrono-
mischen Wissenschaften beantwortet werden kann. Fiir eine philosophische
Untersuchung reicht der Verweis auf den Urknall nicht aus. Der Urknall ist ei-
ne wissenschaftliche Hypothese, die im Prinzip empirisch iberpriift werden
konnte. Aus diesem Grund handelt es sich nicht um eine philosophische Theo-
rie. Es gibt keine Metaphysik oder Ontologie des Urknalls. Neben dieser wis-
senschaftlichen Theorie itber den Ursprung der Welt gibt es verschiedene soge-
nannte «Theorien von allem», die von theoretischen Physikern vorgeschlagen
wurden und nicht empirisch tiberpriift werden kénnen, wie die Stringtheo-
rie, die Multiverstheorie oder die Quantengravitation. Wenn Wissenschaftler
von dem abweichen, was experimentell getestet werden kann, und universelle
Theorien vorschlagen, wagen sie sich an die Philosophie.” Als philosophische
Frage ist die Frage nach der Welt die Frage nach dem Sein und dem Sinn. Die
Anfinge der Welt, die die Philosophie betreffen, sind nicht die gleichen wie
die Anfinge des bekannten Universums, unseres Sonnensystems oder sogar
des Planeten Erde. Was auch immer die heutige oder kiinftige Wissenschaft
iiber das Universum, das Sonnensystem und die Erde herausfinden wird: Es
handelt sich um Dinge, die innerhalb einer bestimmten historischen Situati-
on des Wissens und der wissenschaftlichen Praxis eine Bedeutung haben. Sie
«existieren» innerhalb der Geschichte des Seins und des Sinns. Die Bedeutung,
die sie innerhalb der Geschichte haben, ist nicht die Bedeutung der Geschichte

1 Die Lesenden werden daran erinnert, dass sich Welt auf alle Wesen und ihre Einheitin
Sein und Sinn bezieht.
2 Fir eine Kritik der theoretischen Physik in diesem Sinne siehe Hossenfelder (2018).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

selbst. Wie kann sich eine Wissenschaft selbst erkliren? Obwohl die Quanten-
physik die Abhingigkeit vom Beobachter anerkennt, kann sie den Beobachter
nicht erkliren.? Obwohl die Biologie Kognition zulisst, kann sie den Sinn nicht
erkliren. Wenn die Wissenschaft in der Lage wire, sich selbst zu erkliren, wi-
re sie das, was man eine «universelle Theorie» nennen kénnte. Eine universelle
Theorie muss nicht nur alles in der Welt erkliren konnen, sondern auch sich
selbst, wenn sie ihren Anspruch auf Universalitit aufrechterhalten will. Das
ist bisher noch keiner Wissenschaft gelungen. Der Beobachter ist bekanntlich
nicht das, was von der Physik oder gar der Biologie beobachtet oder erklirt
wird. Welches der fundamentalen Teilchen oder Felder des Standardmodells
ist der Beobachter? Welche Hirnaktivitit oder welche Neuronen bilden den Be-
obachter? Die Schlussfolgerung, die wir aus diesen Ausfithrungen ziehen wol-
len, ist, dass die Frage nach der Welt eine philosophische Frage ist. Was kann
uns die Philosophie dariiber sagen, woher die Welt kommt?

Um die philosophische Frage nach der Welt zu beantworten, miissen wir
zum Anfang der Welt zuriickgehen. Da die Welt dasselbe ist wie das Sein und
der Sinn, bedeutet dies, dass wir zu den Urspriingen des Seins und des Sinns
zuriickgehen miissen. Wir miissen also versuchen, die Ereignisse, die Akteu-
re, die Krifte und die Prozesse zu verstehen, die zur Entstehung des Sinns ge-
fihrt haben. Natiirlich sind Zeitreisen noch nicht méglich, also miissen wir
uns auf unsere Vorstellungskraft verlassen und versuchen, eine plausible Ge-
schichte zu erzihlen, die die Anfinge der Welt und den Ursprung des Sinns be-
schreibt. Wir wissen, dass die Philosophie keine Mythologie ist. Entgegen der
Polemik der antiken griechischen Philosophen gegen die Dichter ist der Philo-
sophie das Geschichtenerzihlen nicht fremd. Trotz seiner Verachtung fir die
Dichter und ihre Geschichten tiber die Gétter verwendete Platon seine eigenen
Mythen und erzihlte seine eigenen Geschichten, um philosophische Wahrhei-
ten zu illustrieren. Er bezeichnete diese als «edle Liigen». Dem Beispiel Platons
folgend werden wir versuchen, die Entstehung der Welt, d.h. des Seins und des
Sinns, zu beschreiben, indem wir eine fiktive Zeitmaschine benutzen, um zu
dem Moment in der Geschichte zuriickzukehren, von dem man sagen konnte,
dass Welt, Sinn und Sein zum ersten Mal erschienen sind.

3 Fur eine zeitgendssische Diskussion der Beobachterabhangigkeit in der Quantenphy-
sik siehe d’Espagnat (2006).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

1.1 Der Unterschied, den ein Stein macht

Nehmen wir an, es gab einen Zeitpunkt, an dem ein bestimmter Vorfahre des
Homo sapiens an einem bedeutenden Ereignis teilnahm, einem Ereignis, das
so bedeutsam und beispiellos war, dass es nicht nur die Welt verinderte, son-
dern die Welt entstehen liefk. Gehen wir weit zuriick in der Geschichte, in die
Zeit vor dem Erscheinen des Menschen.* Nach dem derzeitigen Stand der ar-
chiologischen Forschung erschien der Homo sapiens vor etwa 300.000 Jah-
ren.® Der erste Gebrauch von Werkzeugen, das Auftauchen von Technologie
und alles, was damit zusammenhingt, liegt viel weiter zuriick, nimlich et-
wa 3,3 Millionen Jahre. In dieser Periode, die als Altsteinzeit bekannt ist, be-
nutzten die Hominiden, unsere frithesten Vorfahren, Werkzeuge aus Stein,
Holz und Knochen fiir die Jagd, zum Kimpfen und fiir andere Zwecke. Stein-
werkzeuge konnen auf ca. 3 Millionen Jahre vor dem Auftreten des Homo sa-
piens datiert werden. Es handelt sich dabei um die sogenannten «Mode 1»-
Werkzeuge aus der «Oldowan-Industrie», d.h. den Fundorten in der Olduvai-
Schlucht in Tansania. Diese Werkzeuge stammen aus der Zeit vor 2,6 Millio-
nen Jahren. Sie wurden hergestellt, indem ovale Steine, die in Flussbetten ge-
funden wurden, durch Abbrechen von Flocken in Formen mit scharfen Kan-
ten an einem Ende gehimmert wurden. Ein Ende war geschirft, das ande-
re rund, sodass es leicht in der Hand gehalten werden konnte. Diese primiti-
ve Steinaxt, auch «Hand-Axt» genannt, ist aber nicht das ilteste Beispiel fiir
Steinwerkzeuge. In Lomekwi 3 in West Turkana, Kenia, wurden Steinwerk-
zeuge entdeckt, die vor 3,3 Millionen Jahren angefertigt worden waren.® Die-

4 Dies erlaubt uns, auf die Herausforderung von Meillassoux (2008) zu antworten, der
vom «Ahnen» spricht, um einen Bereich jenseits der «korrelationistischen» Vorausset-
zung des modernen westlichen Subjektivismus zu bezeichnen, insbesondere seit Kant
und in der Auspragung von Husserl. Die Idee des Ahnen stellt die Annahme infrage,
dass das Sein —und damit die Bedeutung — notwendigerweise mit dem menschlichen
Bewusstsein, mit der Intentionalitit verbunden ist. Meillassoux fragt, wie das Sein mit
dem menschlichen Bewusstsein in Verbindung gebracht werden kann, wenn es offen-
sichtlich eine «uralte» Welt gab, lange bevor der Mensch entstand. Der Korrelationalis-
mus ist eine moderne Idee, die sich aus der strikten Unterscheidung zwischen Subjekt
und Objekt und der Notwendigkeit ergibt, sie irgendwie wieder zusammenzufiigen,
da das eine nicht ohne das andere existieren kann.

5 Fiir einen Uberblick siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_hu
man

6 Siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

33


https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool

34

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

se Entdeckung zeigt, dass die Steinaxt zweifellos eines der ersten und sogar
das am lingsten genutzte Werkzeug in der Geschichte des Urmenschen und
der Menschheit ist. In vielerlei Hinsicht war sie ein Vorliufer spiterer Tech-
nologien und kann als ein einfaches Modell dafiir angesehen werden, was es
bedeutet, Werkzeuge zu benutzen und was Technologie ist. Wenn wir beden-
ken, dass der Gebrauch von Werkzeugen oft als das angesehen wird, was den
Menschen von anderen Tieren unterscheidet, und damit als ein wesentlicher
Aspekt der Kultur, konnte die Frage nach dieser Technologie zu einem tieferen
Verstindnis der menschlichen Existenz fithren, als wenn man mit dem Homo
sapiens und voll entwickelter sprachlich vermittelter Erfahrung beginnt, wie
es die Philosophie tut.”

Da die Fihigkeit, Werkzeuge herzustellen und zu benutzen und diese
Fertigkeiten iiber viele Generationen hinweg an andere weiterzugeben, als
Kennzeichen von Kultur und Zivilisation gilt, welche Schlussfolgerungen
lassen sich aus der Tatsache ziehen, dass Hominiden mehrere Millionen Jahre
vor dem Auftreten des Homo sapiens Werkzeuge herstellten und benutzten?
Sie deutet darauf hin, dass der Mensch mit seinem grof3en Gehirn und seinen
sprachlichen Fahigkeiten keine notwendige Voraussetzung fiir die Entstehung
von Sinn war, oder zumindest, dass Sinn lange vor dem Auftreten spezifisch
menschlicher Intelligenz entstanden ist. Schliefilich wire es absurd anzu-
nehmen, dass unsere hominiden Vorfahren nicht irgendwie «wussten», was
sie taten, als sie drei Millionen Jahre vor dem Auftreten des Homo sapiens
Werkzeuge herstellten und benutzten. Dariiber hinaus impliziert die Entste-
hung von Sinn lange vor dem Menschen, dass Sinn eng mit der materiellen
Realitit, den Dingen und den praktischen Lebensformen verbunden ist und
nicht mit einem rein theoretischen Wissen. Was auch immer die Hominiden
drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens gemacht haben,
man kann davon ausgehen, dass sie sich nicht der Kontemplation reiner Ideen
gewidmet haben, obwohl einige dies natiirlich auch getan haben mégen. Fra-
gen wir uns also: Was bedeutet es, eine Steinaxt zu benutzen? Wie hat sich diese
Technik herausgebildet? Worin besteht der Unterschied zwischen der Art und
Weise, wie Hominiden Werkzeuge herstellten und benutzten, und der Art
und Weise, wie sich ein Verhalten, das bei Affen und anderen Spezies dhnlich
erscheinen mag, nie zu einer Kultur entwickelt hat? Trotz der unbestreitbaren
Beweise fiir die Verwendung von Werkzeugen bei Affen und anderen Tieren

7 Siehe z.B. die Material Engagement Theory von Malafouris (2013), die Mirror System Hy-
pothesis von Arbib (2012) sowie Corballis (2003; 2017) zu den Urspriingen der Sprache.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

scheint es einen grundlegenden Unterschied zwischen dem, was Tiere tun,
und dem, was man auf der Ebene von Sinn als nichtepisodische Verwendung
von Werkzeugen bezeichnen kénnte, zu geben.®

Nehmen wir an, wir sind in der Zeit zuriickgereist und werden durch einen
gliicklichen Zufall Zeuge der ersten Herstellung einer Steinaxt.” Wir werden
eine Phinomenologie der Herstellung einer Steinaxt versuchen und dariiber
hinaus versuchen, ein Verstindnis fiir die Entstehung von Sinn und, mit dem
Sinn, auch von Sein und Welt zu gewinnen. Was meinen wir mit Phinome-
nologie? Die Phinomenologie ist eine philosophische Methode, die versucht,
Erfahrungen mit so wenig Voraussetzungen wie moglich zu beschreiben. Die-
se Methode unterscheidet sich nicht sehr von dem, was Ethnologen tun, wenn
sie die Praktiken einer traditionellen Gesellschaft von Jigern und Sammlern
beobachten und beschreiben. Natitrlich ist es unméglich, keine Vorannahmen
zuhaben. Wirkonnen nicht aus unserer eigenen Welt heraustreten und so tun,
als wiren wir nicht in eine Sprache und Kultur mit ihrer eigenen, sehr langen
und komplexen Geschichte eingebettet. Dennoch kénnen wir plausibel anneh-
men, dass es nur eine Welt gibt und dass die Welt, in der wir uns heute be-
finden, ihren Ursprung in der Vergangenheit hat und dass das, was wir heu-
te erleben und verstehen kénnen, eine gewisse Kontinuitit mit dem hat, was
in der Vergangenheit geschehen ist. Wie bereits erwahnt, sind die Urspriinge
nicht etwas, das in der Vergangenheit verloren gegangen ist, sondern sie sind
immer bei uns, leiten uns und bestimmen, was wir sind. Die Riickkehr zu den
Urspriingen ist moglich, indem wir versuchen, so weit wie méglich Annahmen
iiber das, was wir sehen, zu vermeiden, und das, was geschieht, ohne Riickgriff
auf heutige Theorien oder Vorurteile zu beschreiben. Stellen wir uns also die
Frage: Was geschah, als das erste Werkzeug hergestellt wurde, als die Technik
entstand und als Sinn vor mehr als drei Millionen Jahren in Afrika aufkam?

8 Der Werkzeuggebrauch der Affen ist durch seinen «episodischen» Charakter gekenn-
zeichnet. Siehe Donald (1991:149), der die «Kultur» der Affen als «episodisch» be-
schreibt: «Das Wort, das die kognitive Kultur der Affen am besten zu beschreiben
scheint [...], ist der Begriff «episodisch>. Ihr Leben findet vollstindig in der Gegenwart
statt, als eine Reihe konkreter Episoden, und das hochste Element in ihrem System
der Gedachtnisreprasentation scheint auf der Ebene der Ereignisreprasentation zu lie-
gen.» Notiz: Alle Ubersetzungen von den in Englisch zitierten Quellen stammen vom
Autor.

9 Fir eine Diskussion tiber die Analyse von Steinen und die von Archdologen verwende-
ten Theorien und Methoden siehe Soressi/Geneste (2011).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

35


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Was wir sehen, ist zunichst nur ein Tier, ein Hominid, das etwas mit Stei-
nen macht, die auf dem Boden, sagen wir einem Flussbett, herumliegen. Da
wir nur zu beschreiben versuchen, was wir sehen, und keine Vorannahmen
iiber das Geschehen treffen wollen, werden wir nicht davon ausgehen, dass
wir beobachten, wie ein Organismus versucht, sich an seine Umwelt anzupas-
sen. Wir werden auch nicht davon ausgehen, dass wir Zeugen bewusster, ab-
sichtlicher Erfahrungen sind, wie wir sie machen, wenn wir heute etwas tun.
Schliefilich befinden wir uns in einem Zeitpunkt, der drei Millionen Jahre vor
dem Entstehen des Homo sapiens liegt. Auf der grundlegendsten Ebene ist
das, was wir sehen, ein Prozess, durch den Relationen oder «Assoziationen»
zwischen Steinen und Tieren oder Feinden usw. hergestellt werden, sodass
ein einzigartiges Verhalten auftritt, das allen an diesen Assoziationen Betei-
ligten zugeschrieben werden muss. Nennen wir diese Teilnehmenden Akteu-
re und stellen wir fest, dass das Verhalten, das sich aus ihrer Verbindung er-
gibt, nicht auf einen der Akteure allein zuriickgefithrt werden kann. Wir kon-
nen also nicht davon ausgehen, dass der Hominid aktiv ist und der Stein ein
passives Ding. Die Vorstellung, dass Dinge lediglich passives Rohmaterial fiir
die gestalterischen Aktivititen menschlicher Akteure sind, ist sehr jungen Ur-
sprungs. Die Begriffe Anpassung an die Umwelt, aktiv oder passiv, Materie
oder Form, Potenzialitit oder Aktualitit usw. sind Ideen, die erst viel spiter
in der Menschheitsgeschichte entstanden sind und in der Szene, die wir hier
beobachten, keinen Platz haben. Wenn wir versuchen, alle unsere iiblichen An-
nahmen beiseitezulassen, sehen wir die Entstehung einer einzigartigen und
beispiellosen Art der Zusammenarbeit zwischen Hominid und Stein, bei der die
Handlungsfihigkeit und das, was man als «kognitive Funktion» bezeichnen
konnte, auf alle Akteure verteilt ist.

Wir kénnen die Natur der «kognitiven Funktion», die fiir die Herstellung und
den Cebrauch eines Werkzeugs verantwortlich ist, niemals verstehen und
ableiten, ohne zuerst anzuerkennen, dass die verschiedenen Prozesse, die
fiir die Umwandlung von Rohmaterial in ein Werkzeug verantwortlich sind,
sowie das Werkzeug selbst aktiv und wechselseitig an der Ko-Konstruktion
dessen, was als «kognitive Funktion» gilt, teilnehmen. (Malafouris 2013:163)

Die Steinaxt entsteht als einzigartige «Kooperation» zwischen einem Homi-
niden und einer bestimmten Art von Stein. Was der Hominid tut, kann we-
der als bewusste Herstellung eines Artefakts noch als adaptive Reaktion auf
Stérungen aus der Umwelt beschrieben werden. Die Vorstellung eines primiti-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

ven Handwerkers oder das biologische Modell eines Organismus als autopoie-
tisches, operativ und informationell geschlossenes System, das sich an eine
Umwelt anpasst, ist hier fehl am Platz. Woher kommen die angeblichen St6-
rungen aus der Umwelt? Welche Informationen werden rein intern konstru-
iert? Woran passt sich der Hominid an? Was zihlt iiberhaupt als Umwelt? Wel-
che Homdostase wird durch die Handlungen des Hominiden aufrechterhal-
ten? Was wir hier beobachten, ist nicht die Interaktion eines Organismus mit
seiner Umwelt. Dieses biologische Modell ist mit Vorannahmen und Ideen be-
laden, die erst viel spiter in der Geschichte und der Entwicklung von Kultur
und Wissenschaft entstanden sind. Das Gleiche gilt fiir die Vorstellung von ei-
nem primitiven Handwerker. Wo ist das Rohmaterial? Es mag Steine geben,
aber es ist kein Material und gar kein Rohmaterial zu sehen. Wo ist die Form,
die das Material zu einer Axt formt? Hat der Hominid einen Bauplan in der
Hand oder eine platonische Form im Kopf? Warum behandelt er den Stein so,
wie er es tut? Hat er einen bestimmten Zweck, ein Ziel? Weif$ er bereits, wozu
die Axt verwendet werden kann, bevor sie iiberhaupt erscheint? Und wer ist die
effiziente Ursache? Wer fithrt die Handlung aus? Ist es der Hominid oder der
Stein? Hat der Stein dem Hominiden nicht irgendwie suggeriert, dass er auf
eine bestimmte Art und Weise gehalten oder mit dem Arm auf eine bestimmte
Art und Weise geschwungen werden sollte? War es der Hominid, der die In-
itiative ergriff, diesen speziellen Stein aufhob und ihn benutzte, um etwas zu
schlagen? Was genau zahlt in dieser ungewo6hnlichen Situation als Handlung,
als «etwas tun», wenn weder Hominid noch Stein eine Vorstellung davon hat-
ten, was eine Axt ist, d.h. was getan werden soll? Wenn wir uns an die phi-
nomenologische und rein deskriptive Methode halten und versuchen, Voran-
nahmen so weit wie moglich zu vermeiden, ist das, was geschieht, einfach eine
einzigartige Kooperation zwischen Hominid und Stein. Begriffe aus unserem
Alltagsverstindnis, aus der modernen Wissenschaft oder aus der traditionel-
len Philosophie kénnen nicht adiquat beschreiben, was geschah, als ein Ho-
minid vor drei Millionen Jahren zum ersten Mal einen bestimmten Stein aus
einem Flussbett aufthob, ihn auf eine bestimmte Weise in der Hand hielt, ihn
mit dem Arm auf bestimmte Weise schwang, Dinge oder Feinde schlug und
daraus zum ersten Mal eine Steinaxt entstand.

Schauen wir uns genauer an, was geschah, als die erste Steinaxt entstand.
Wir sehen einen Hominiden, der einen bestimmten Stein in einem Flussbett
aufhebt und ihn auf verschiedene Weise in der Hand hilt. Der Stein hat ei-
ne bestimmte Form, ein bestimmtes Gewicht, eine bestimmte Grof3e und eine
bestimmte Konsistenz. All diese Eigenschaften des Steins suggerieren, bieten

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

37


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

an, stoflen an, schlagen vor und beeinflussen den Hominiden, sodass er den
Stein auf eine bestimmte Weise in der Hand hilt und mit dem Arm auf eine
bestimmte Art und Weise schwingt, sodass ein Tier getroffen und getétet oder
ein Feind verscheucht oder ein Stiick Holz gespalten und geformt werden kann
usw. Es wire nicht falsch zu sagen, dass der Stein der Hand und dem Arm «bei-
bringt», wie er zu halten und zu schwingen ist.’® Andere Arten von Steinen mit
anderen Eigenschaften tun dies nicht. Andere Arten, den Stein in der Hand
zu halten, den Arm zu schwingen und auf etwas zu schlagen, haben nicht die
gleiche Wirkung wie dieser besondere Stein und diese besonderen Bewegun-
gen in Bezug auf nur bestimmte Gegenstinde. Man kdnnte sagen, dass dieser
besondere Stein, aber nicht nur der Stein, sondern auch die besondere Ana-
tomie der Hand und des Arms des Hominiden sowie die Eigenschaften der
Tiere, der Feinde, des Holzes usw., die zu den Objekten des Hominiden wur-
den, der den Stein schwang, bestimmte «Affordanzen» hatten, die es diesen
Akteuren erméglichten, miteinander in Verbindung gebracht zu werden, so-
dass im Laufe von Tausenden von Jahren der Einwirkung aufeinander etwas
entstand, das es vorher nicht gab, nimlich ein «Jiger» oder ein «Krieger», der
eine steinerne «Axt» schwang. Der Begriff «Affordanz» ist hilfreich, wenn es
darum geht, die Handlungsfihigkeit nichtmenschlicher Akteure zu beschrei-
ben. Gibson (1979:129) schreibt:

Eine Affordanz ist weder eine objektive Eigenschaft noch eine subjektive Ei-
genschaft; oder sie ist beides, wenn man so will. Eine Affordanz durchbricht
die Dichotomie von subjektiv und objektiv und hilft uns, ihre Unzuldnglich-
keit zu verstehen. Sie ist gleichermafien eine Tatsache der Umwelt und eine
Tatsache des Verhaltens. Sie ist sowohl physisch als auch psychisch und doch
keines von beiden. Eine Affordanz verweist in beide Richtungen, auf die Um-
welt und auf den Beobachter.

Diese einzigartige und auflergewdhnliche Zusammenarbeit zwischen be-
stimmten Steinen, Hominiden und anderen Dingen wie Tieren, Feinden,
Holz usw., die auf bestimmte Weise miteinander verbunden waren, verin-
derte nicht nur das Wesen, die Identitit und das Verhalten der Hominiden,

10  Siehe Latours Studie tiber Pasteur (1988) fiir eine detaillierte Beschreibung, wie die
Dinge unter den Bedingungen wissenschaftlicher Beobachtung und Experimente «fir
sich selbst sprechen». Diesistauch die Antwort auf Rortys (1979) pragmatistische Kritik
an der kantischen Gegebenheit von Reprédsentationen, seien es nun Sinneseindriicke
oder Ideen.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

die zu «Jigern» oder «Kriegern» wurden, sondern auch das Verhalten und
die Identitit der Steine, die nun nicht mehr nur Steine waren, die auf dem
Boden herumlagen, sondern «Axte». Wie lisst sich das, was hier geschieht,
am besten beschreiben? Latour (1995) schligt vor, dass diese einzigartigen
Assoziationen — oder besser sollten wir von Prozessen des Assoziierens spre-
chen - als «Akteur-Netzwerk» bezeichnet werden konnen. Es gibt nicht eine
Axt, einen Jiger, ein Tier usw., die als unabhingige Dinge oder Substanzen
ohne Relationen zueinander in der Welt herumliegen und darauf warten,
dass sie irgendwie aufeinander bezogen werden, sondern die Entstehung von
Netzwerken von Akteuren, die sich im Netzwerk gegenseitig beeinflussen und
zu bestimmten Zwecken interagieren und erst dadurch zu dem werden, was
sie sind.

Was geschieht, wenn ein Akteur-Netzwerk entsteht? Die Verwandlung ei-
nes Hominiden in einen «Jiger», eines Steins in eine «Axt» und bestimmter
Tiere in «Beute» ist nichts anderes als das Entstehen von Sinn. Sinn entsteht
also nicht als mentaler Zustand, als Idee im Kopf oder als sprachliches Zei-
chen, das etwas bezeichnet, sondern als ein reales Netzwerk von Akteuren, die
in bestimmte Assoziationen oder Relationen zueinander treten und die durch
diese Assoziationen und Relationen verandert werden. Es gibt nicht mehr Ho-
miniden, Steine, Tiere, Holzstiicke oder was auch immer; es gibt jetzt «Jager»,
«Krieger», «Beute», «Feinde», «Rohmaterial» zum Bauen usw. Was entstanden
ist, ist ein Akteur-Netzwerk, das nur aufgrund der Relationen und Assozia-
tionen zwischen allen Akteuren, sowohl Hominiden als auch Dingen, die das
Netzwerk bilden, existiert. Es ist dieses Netzwerk und nichts anderes, das der
Triger des Sinns ist. Der Stein wird zu einer «Axt», einem Artefakt, und der
Hominid wird zum «Jager» oder «Krieger». Die Axt ist kein blof3er Stein, und
ein Jiger, der eine Axt schwingt, ist kein blofier Hominid. Keiner dieser Ak-
teure war irgendwie der Erste, der die anderen ins Leben rief. Die Axt und der
Jager ermoglichen und bedingen sich gegenseitig. Es gibe keinen Jager ohne
die Axt und keine Axt ohne den Jiger. Gemeinsam bilden sie, und natirlich die
Tiere und Feinde, die erfahren haben, was die Axt mit ihnen macht, ein Netz-
werk, in dem sie anschlieflend «als» das existieren, was sie sind. «Als» etwas zu
existieren, sei es als «Axt», als «Jiger» oder als Tier, das zur «Beute» geworden
ist, ist eine einzigartige Art des Seins. Eine Axt zum Beispiel ist gleichzeitig
ein Ding und ein Sinn. Als solche ist sie ein Teil der Welt. Zusammen mit dem
Akteur-Netzwerk entsteht eine Welt des Sinnes. Die Welt der Jager, Krieger,
Axte, Beute, Rohstoffe und vieles mehr erscheint zum ersten Mal. Die Welt ist
die Summe der Akteur-Netzwerke, die als Sinn entstehen, indem sie unterein-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

39


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ander Assoziationen konstruieren. Akteur-Netzwerke sind zugleich Sinn, Sein
und Welt. Die Welt entsteht aus Akteur-Netzwerken. Die Welt ist die Summe
der Akteur-Netzwerke. Aus dieser Perspektive betrachtet, war das, was wir bei
der Konstruktion der ersten Steinaxt beobachten konnten, in der Tat ein wahr-
haft bedeutsames Ereignis. Es hat alles veridndert.

Akteur-Netzwerke entstanden, wie wir bereits festgestellt haben, mehr als
drei Millionen Jahre bevor der Homo sapiens mit seinem groflen Gehirn und
sprachlichen Fihigkeiten auf den Plan trat. Das steht im Gegensatz zu dem,
was die meisten Menschen fiir selbstverstindlich halten. Sinn ist nicht etwas,
das erst mit dem Menschen entstanden ist. Sinn ist auch nicht etwas, das von
einer vollentwickelten Sprache in dem Sinne abhingt, in dem wir heute Spra-
che als Umschreibung des Bereichs der semantischen Bedeutung verstehen.
Seit der «linguistischen Wende» in der Philosophie, deren Hauptvertreter
Wittgenstein ist, ist die Sprache in der modernen Philosophie zum Mafstab
fiir Sinn geworden. Wie Wittgenstein es ausdriickt: «Die Grenzen meiner
Sprache sind die Grenzen meiner Welt.» Natiirlich hat schon Aristoteles den
Menschen als das Tier definiert, das Sprache «hat». Aber was ist Sprache?
Das griechische Wort logos bedeutet, wie Heidegger hervorhebt, urspriinglich
«Sammeln» oder, wie wir es angesichts unserer Beschreibung der Steinaxt
bevorzugen, das Herstellen von Assoziationen und das Konstruieren eines
Akteur-Netzwerks. Ganz abgesehen von dem, was der Hominid tber die
Steinaxt und seine Verwendung sagen konnte oder wollte, hatte die Axt einen
Sinn, und sie bedeutete, dass der Hominid nun ein «Jiger» oder «Krieger»
war. Mit dem Auftauchen der Axt entstand eine Welt von Sinn, und diese hilt
alle Akteure fest, bindet sie zusammen, auch wenn sie nicht jagen oder kimp-
fen und wenn sie ihre Steinixte abgelegt haben und andere Dinge tun. Im
Laufe der folgenden drei Millionen Jahre entstand allmihlich und schrittweise
das, was wir heute als Sprache kennen, zusammen mit den evolutioniren
Anpassungen der Hominiden, die wir heute als Homo sapiens kennen.

Es ist die Sprache, verstanden als logos in diesem urspriinglichen Sinne,
die definiert, was Sinn bedeutet, und es ist die Entstehung von Sinn als Welt,
in der Menschen und Nichtmenschen in Akteur-Netzwerken versammelt
sind, die von nun an das Sein umschreibt. Der urspriingliche griechische Satz
von Aristoteles, zoon logon echon (das Tier, das Sprache hat), kann so verstanden
werden, dass der Mensch ein bestimmter federloser Zweibeiner ist, der neben
anderen Eigenschaften irgendwie die Fihigkeit zu sprechen besitzt. Vielmehr,
wie Heidegger (Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie, 2024) betont hat,
kann der griechische Ausdruck auch bedeuten, dass die Sprache (logos) von

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

diesem besonderen Tier Besitz ergriffen hat. Zweifellos bilden grofie Gehirne
und sprachliche Fihigkeiten ein biologisches Substrat, auf dem die Konstruk-
tion von Assoziationen mit Zeichen unvergleichlich grofer wird, als es vor der
Evolution des Homo sapiens moglich war. Diese Fahigkeit wird spater als Geist
(nous, logos) bezeichnet und von den ersten Philosophen als die Quelle der Ord-
nung in der Welt erkannt. Die in der Sprache entstandenen Zeichennetzwerke
und ihre Strukturen wurden sowohl zum Gegenstand als auch zum Mittel,
mit dem sich die Philosophie dem Sinn, dem Sein und der Welt niherte. Auch
heute noch konzentriert sich die Philosophie auf die spezifisch «logischen»
Strukturen und Praktiken dieser Zeichennetzwerke in Bezug auf das, was als
Rationalitit, Argumentation und Denken bezeichnet wird. Wenn wir jedoch
auf die urspriingliche Bedeutung von logos als Sammeln und Zusammenhalten
zuriickgehen, dann kénnen wir sagen, dass es die Sprache im erweiterten und
urspriinglichen Verstindnis als Sinn ist, um die sich die Philosophie kiim-
mert, und dass es dieser urspriingliche logos ist, der den Menschen besitzt,
und nicht umgekehrt. Die Sprache nutzt den Menschen mit seinen grofRen
Gehirnen, seinen Fihigkeiten, Dinge mit den Hinden herzustellen und zu
formen, und seinem Stimmapparat, der bei anderen Spezies seinesgleichen
sucht, um bei der Konstruktion von Akteur-Netzwerken aller Art behilflich zu
sein, einschliefdlich natiirlich der Zeichennetzwerke, die wir heute als Sprache
erleben.™

1.2 Die Bedeutung des Seins

Wenden wir uns nun dem Begrift des Seins zu. Ein Akteur-Netzwerk ist ei-
ne gegenseitige Konditionierung von Menschen und Nichtmenschen, die alle
«Akteure» zu etwas macht, was sie vorher nicht waren. Bevor der Stein und
der Hominid und die Hand und der Arm und die Tiere oder Feinde auf be-
stimmte Weise miteinander verbunden wurden, gab es keinen dieser Akteu-
re. Sie werden erst durch die Assoziationen, die sie miteinander eingegangen

11 Beispiele fiir den Netzwerkcharakter von Sprache und Bedeutung sind Wissensgra-
phen und semantische Netzwerke, die Beziehungen der logischen Kompatibilitat, In-
ferenz und Inkompatibilitat zwischen Begriffen und Zeichen veranschaulichen. Fir ei-
ne pragmatistische Philosophie, die fiir den normativen Charakter dieser Beziehungen
und ihre Einbettung in soziale Praktiken sowie fiir den entsprechenden Begriff der Ra-
tionalitditargumentiert, siehe die Arbeiten von Rorty (1979) und Brandom (1994; 2002).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

4


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

sind, zu dem, was sie sind. Man kénnte also sagen, dass es die Assoziationen,
die Relationen, sind, die bestimmen, was und wer die Akteure sind. Fiir einige
griechische Philosophen der Antike, wie Empedokles, Anaxagoras und Aristo-
teles, waren die Dinge ebenfalls aus einer Zusammensetzung von Elementen
entstanden. Diese Elemente wurden oft als Erde, Luft, Feuer und Wasser oder,
wie im Fall von Aristoteles, als die vier Ursachen (materielle, effiziente, forma-
le und finale) betrachtet, die zusammenkommen miissen, damit etwas entste-
hen kann. Ein Akteur-Netzwerk ist jedoch keine Zusammensetzung von Ele-
menten, unabhingig davon, ob diese als Urelemente oder verschiedene Arten
von Ursachen betrachtet werden. Ein Akteur-Netzwerk ist keine Komposition
von Dingen, sondern ein Netzwerk von Relationen. Das bedeutet, dass es aus
der Perspektive von Akteur-Netzwerken keine Substanz und keine Individu-
en oder Atome im Sinne unabhingiger, unverbundener Elemente gibt, die ein
Ganzes oder grofiere Kompositionen irgendeiner Art bilden.™

Unabhingig davon, ob man sich die Dinge als Zusammensetzungen oder
als atomare Individuen vorstellt, ging ein Grofdteil der westlichen philoso-
phischen Tradition davon aus, dass das, was ein Ding zu dem macht, was es
ist, die Substanz oder das Wesen des Dings ist. Man ging davon aus, dass die
Substanz der Triger der Eigenschaften ist, die man den Dingen zuschreiben
kann. Ein Tisch zum Beispiel hat die Eigenschaften, aus Holz zu sein, vier
Beine zu haben, fiir verschiedene Zwecke niitzlich zu sein usw. Die Substanz
war entweder allgemein, wie Platon die «Formen» oder «Ideen» auffasste,
oder sie war, wie Aristoteles annahm, individuell und jedem existierenden
Ding inhirent. In beiden Interpretationen des Seins geht man von Individuen
irgendeiner Art aus, die dann mit anderen Individuen in Beziehung treten
oder auch nicht. Was in erster Linie existiert, sind individuelle Substanzen,
und die Beziehungen, die sie miteinander eingehen oder auch nicht, sind
sekundidr. Man geht davon aus, dass die Welt aus Dingen besteht, seien sie
nun ideell oder materiell, und dass diese erst in zweiter Linie in Beziehungen
verschiedener Art zueinanderstehen. Fiir die philosophischen Naturalisten

12 Diesimpliziert, dass ein Akteur-Netzwerk kein System ist, das als eine Zusammenset-
zung von Elementen verstanden wird. Ein Akteur-Netzwerk ist kein Ganzes, das in ir-
gendeiner Weise grofierist als die Summe der Teile, da es die Teile sind, die nicht unab-
héngig von ihren Beziehungen im Netzwerk existieren, Beziehungen, die nicht durch
eine Funktion definiert sind. Eine Axt kann durch die Funktion definiert sein, etwas zu
schlagen, aber sie kann auch viele andere Dinge tun.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

sind die Dinge in der Welt materielle Entititen, die der Mensch durch Sinnes-
wahrnehmung kennenlernt und iiber die er wahre oder falsche Vorstellungen
haben kann, je nachdem, ob unsere Vorstellungen den Dingen entsprechen.
Fiir die Idealisten wie Platon waren die wirklichen Dinge Ideen, und die mate-
riellen Dinge waren nur Kopien der ewigen Formen. Fiir den Pragmatismus,
der den Anspruch erhebt, sowohl den Materialismus als auch den Idealismus
zu iberwinden, haben die Dinge, iiber die wir sprechen, ihre Bedeutung und
ihr Sein innerhalb sozialer Praktiken, aber sie sind keine sozialen Partner; sie
nehmen selbst nicht aktiv an sozialen Praktiken teil. Das Akteur-Netzwerk der
Steinaxt erzahlt eine andere Geschichte. Die Axt existiert nicht vor den Asso-
ziationen, die sie zu einer Axt machen. Das Gleiche gilt fiir den Hominiden,
der zum Jager wird, oder fir Tiere, die zur Beute werden. Das Wesen dieser
Akteure ergibt sich aus den Relationen, die sie zueinander unterhalten. Diese
Relationen sind kein Produkt der Sinneswahrnehmung, der intellektuellen
Intuition, der dialektischen Bewegung des Geistes oder der rein menschlichen
sozialen Praktiken. Alle Akteure sind symmetrisch an der Konstruktion der
Relationen beteiligt, aus denen das Netzwerk besteht. Das Sein ist relational
und nicht substanziell.

Es ist wichtig zu betonen, dass es aus der Sicht einer relationalen Ontolo-
gie keine Individuen gibt, weder ideelle noch materielle, weder Subjekte noch
Objekte. Die Akteur-Netzwerk-Theorie ist eine relationale Ontologie, denn die
Akteure existieren nicht vor den Assoziationen, aus denen sie hervorgehen,
und sie sind nichts anderes als diese Relationen. Wiirde man die Relationen
wegnehmen, bliebe nichts tibrig. Die Akteure in einem Akteur-Netzwerk exis-
tieren nicht einmal «potenziell» in einem materiellen oder mentalen Rohma-
terial, aus dem sie auf verschiedene Weise «aktualisiert» werden kénnten. Po-
tenzialitit und Aktualitit, ja die gesamte von Aristoteles abgeleitete Modallo-
gik, beschiftigt sich damit, wie etwas aus etwas entstehen kann, zum Beispiel
ein Tisch aus Holz. Diese Frage ldsst sich natiirlich im Nachhinein auch auf

13 Brandom (2019) argumentiert, dass Hegel der Vater dieser Idee ist, aber fiir Hegel wa-
ren die sozialen Beziehungen im Wesentlichen im Geist, dem dialektisch strukturier-
ten System der Logik, ausgedriickt. Wir fragen: Was bleibt von Hegels Idee (ibrig, wenn
die Dialektik nicht mehr erklart, was soziale Beziehungen sind, und wenn die Gesell-
schaft kein geschlossenes System ist? Brandom deutet Hegels Logik als eine diskursive
Praxis des Begriindens und Behauptens um, die selbst den Cesetzen der Implikation
und des Widerspruchs unterworfen ist. Diese Sichtweise ignoriert die Tatsache, dass
die meisten sozialen Praktiken keine logische Argumentation sind.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

43


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

die Frage anwenden, wie aus einem Stein eine Axt entsteht. Solange die Ant-
wort auf diese Frage nicht die Existenz fritherer Individuen voraussetzt, be-
steht keine Gefahr bei der Verwendung dieser Begriffe. Gibe es nimlich frithe-
re Individuen oder Urelemente, aus denen sich alles zusammensetzt, miisste
man fragen, in welchen Netzwerken sie entstanden sind und welche Relatio-
nen sie zu dem machen, was sie sind. Vergessen wir nicht, dass unser zeit-
reisender Beobachter all diese Vorstellungen mitbringt, wenn er den Homini-
den beschreibt, der mit einem Stein in einem Flussbett etwas macht. Wenn
Heidegger sagt, die Sprache sei das Haus des Seins, dann meint er damit, dass
nichts auRerhalb dieses Hauses zu finden ist. Aus der Perspektive der Akteur-
Netzwerk-Theorie kann man sagen, dass Sinn und Sein gemeinsam entstehen,
d.h. als Konstruktion von Assoziationen und Relationen. Wir stellen die Hypo-
these auf, dass sowohl das Sein als auch der Sinn als Relationen entstehen, die Akteur-
Netzwerke konstruieren.

Der Hominid und der Stein waren keine Akteure, bevor sie zu einem Ji-
ger und einer Axt wurden, indem sie zu einem Netzwerk verbunden wurden.
Weder das Sein noch das Agieren liegt in den Akteuren, bevor sie zu Akteu-
ren werden, sondern es wird dem Netzwerk zugeschrieben. Das Netzwerk ist
der Akteur, aber nicht als eine Art zusammengesetztes Ding, das grofer ist
als die Summe seiner Teile, sondern als der Prozess der Vernetzung, der nicht
durch irgendwelche Grenzen, Begrenzungen oder einschrinkende Definitio-
nen umschrieben wird. Wer kann schon sagen, was aus dem Jager oder der Axt
werden wird? Die Systemtheorie hat zwar die Idee der begrenzten Individu-
en iiberwunden, aber sie hat sie lediglich durch begrenzte Systeme ersetzt.**
Aus diesem Grund sind Netzwerke keine Dinge, sondern Prozesse. Aus die-
sem Grund ist es auch angemessener, von «Vernetzen» (verbal) als von Netz-
werken (nominal) zu sprechen. Vernetzen konstruiert Assoziationen, aus de-
nen menschliche und nichtmenschliche Akteure hervorgehen, die dann eine
spezifische Handlungsfihigkeit haben. Man konnte einwenden, dass die Ent-
stehung der Steinaxt voraussetzt, dass Steine und Hominiden bereits vor der
Konstruktion der Axt existierten. Die Antwort auf diesen Einwand lautet, dass
die Entstehung des Sinns als einer iiber dem Physischen und Biologischen ste-
henden Ordnungsebene Materie und Leben, Steine und Hominiden in sich in-
tegriert, sodass man von ihnen erst riicckwirkend sprechen kann, nachdem die
Axt entstanden ist. Genau das hat unser zeitreisender Beobachter getan. Nur

14 Siehe Belliger/Krieger (2024) fiir eine Diskussion der Beziehung zwischen der allge-
meinen Systemtheorie und der Akteur-Netzwerk-Theorie.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

aus der Perspektive von Steinixten liegen Steine in einem Flussbett herum, die
keine Axte sind, und nur aus dieser Perspektive gibt es dort Hominiden, die
keine Jiger oder Krieger sind. Nur wenn es Axte gibt, kénnen andere Steine zu
Axten werden oder andere Hominiden zu Jigern. Wenn wir von der Grundidee
des logos oder der Sprache sprechen, ist es, wie bereits erwdhnt, eine Sprache,
die uns «hat», und nicht umgekehrt.” Wenn der Sinn einmal entstanden ist,
gibt es kein Zuriick mehr; nichts ist absolut bedeutungslos. Da nun alles eine
Bedeutung erhilt, erscheint nicht nur eine Axt, sondern eine ganze Welt. So-
bald die Welt entstanden ist, ist alles auf die eine oder andere Weise «in» der
Welt.

1.3 Technische Mediation und die Konstruktion
von Akteur-Netzwerken

Die Lehren, die wir aus dieser Art der Betrachtung der Urspriinge von Sein,
Sinn und Welt ziehen kénnen, sind, dass Akteur-Netzwerke weder subjektiv
noch objektiv, weder natiirlich noch sozial, weder materiell noch ideal sind.
Akteur-Netzwerke untergraben alle traditionellen Unterscheidungen der
westlichen Philosophie. Wenn wir uns nicht auf traditionelle Konzepte ver-
lassen kénnen, um zu beschreiben, wie die Dinge zustande kommen, welche
Alternativen gibt es dann? Latour nennt den Prozess, durch den Akteur-Netz-
werke konstruiert werden, «technische Mediation». Wir werden behaupten,
dass die Konstruktion eines Akteur-Netzwerks ein Prozess der technischen
Mediation ist. Um zu verstehen, wie Sein und Sinn entstehen und was der
Prozess des Vernetzens ist, wollen wir zu erkliren versuchen, was technische
Mediation bedeutet. Nach Latour (1994) ist technische Mediation ein Pro-
zess der Ubersetzung (Translation) und Einbindung (Envollment) menschlicher
und nichtmenschlicher Akteure in Akteur-Netzwerke, d.h. in kooperative
Handlungsprogramme. Latour ist sich dariiber im Klaren, dass der Begriff des
«Technischen» mehrdeutig ist; deshalb weist er sorgfiltig darauf hin, dass er
das Wort in einem besonderen Sinn verwendet.

Technik [...] bezeichnet eine sehr spezifische Art der Delegation, der Bewe-
gung, der Verschiebung, die sich mit Entitdten kreuzt, die ein anderes Ti-
ming, andere Eigenschaften, andere Ontologien haben, und die dazu ge-

15 Heidegger wird sagen: «Die Sprache spricht.»

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

45


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

bracht werden, dass sie dasselbe Schicksal teilen, wodurch ein neuer Aktant
geschaffen wird. (Latour 1994:44)"

Die Geschichte der Steinaxt soll die Behauptung veranschaulichen, dass Sein
und Sinn zusammen mit und als Technologie erscheinen. Technologie ist nicht
etwas, das Menschen tun oder nicht tun kénnen. Die Herstellung von Werk-
zeugen, Artefakten, Transformationen von und Interaktionen mit der materi-
ellen Realitat aller Art sind nicht nur eine mehr oder weniger niitzliche Titig-
keit, die der Mensch ausiibt. Dariiber hinaus ist die Transformation der mate-
riellen Realitit, sodass Sinn entsteht, keine blofSe handwerkliche oder manu-
elle Arbeit in dem Sinne, wie Aristoteles techné betrachtete. Fiir Aristoteles war
techné eine Titigkeit, die zwar notwendig war, aber nicht das ist, wonach der
Mensch streben sollte, nimlich die Kontemplation wahren Wissens. Seit Pla-
ton und Aristoteles wird der Theorie, der Kontemplation von Ideen Vorrang vor
der Praxis eingerdumt. Die pragmatistische Tradition, in der Nachfolge von
Hegel und Marx, hat dieses Vorurteil zugunsten der Praxis korrigiert. Nichts-
destoweniger versteht der Pragmatismus Theorie bzw. Wissenschaft als eine
soziale Praxis. Aus der Perspektive der Akteur-Netzwerk-Theorie ist die Unter-
scheidung zwischen Theorie und Praxis nicht hilfreich, wenn man zu verste-
hen versucht, was technische Mediation bedeutet und wie Sinn entsteht. Was
die Steinaxt zeigt, ist, dass der Mensch und die Welt, in der er lebt, zusammen
mit der Technik zuerst itberhaupt erscheinen.”

Das Wort «technisch» in dem Sinne, wie wir es verwenden wollen, muss
sorgfiltig definiert werden. In der Formulierung «technische Mediation» be-
zieht sich der Begriff «technisch» auf die Tatsache, dass menschliches Handeln
immer mit nichtmenschlichen, materiellen und biologischen Wesen und de-
ren Moglichkeiten verbunden und verwoben ist. Im Gegensatz zur Unterschei-
dung von Aristoteles zwischen techné (Konstruktion von Artefakten) und episte-
me (Erkennen erster Prinzipien) impliziert technische Mediation, dass Wissen
nicht ohne Handeln entstehen kann. Wissen ist Tun, Machen, Konstruieren,

16 Weiter: «Technisches Geschick ist nicht nur dem Menschen eigen [..]. Fertigkeiten ent-
stehen in der Transaktionszone, sie sind Eigenschaften der Versammlung, die zwi-
schen menschlichen und nichtmenschlichen Technikern zirkulieren oder umverteilt
werden und sie zum Handeln befihigen und erméachtigen.» (Latour 1994:45)

17 Man konnte sagen, dass diese Einsicht die grundlegende Revision des Pragmatismus
ist, die Latour vorgenommen hat. Was der Pragmatismus den sozialen Praktiken als
Grundlage von Sinn zuschreibt, interpretiert Latour als technische Mediation, eine Pra-
xis, an der Nichtmenschen konstruktiv teilnehmen.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

und Konstruieren ist immer die Konstruktion von Sinn. Seit ihren Anfingen
hat sich die westliche Philosophie auf eine angenommene rein intellektuelle
Form des Wissens konzentriert und dabei fast vergessen, dass die erste und
urspriingliche Form des Wissens eine praktische und materielle Auseinander-
setzung mit der Welt war und immer noch ist. Selbst wenn wir nur mathema-
tische Gleichungen auf Papier schreiben, haben wir es mit Werkzeugen, Ar-
tefakten und Technologien zu tun, zu denen natiirlich auch die Technologien
der Zeichen gehoren. Wie die pragmatistische Tradition sagen wiirde, sind wir
unausweichlich und notwendigerweise in soziale Praktiken eingebunden. Wir
dirfen nicht tibersehen, dass die verhingnisvolle Unterscheidung zwischen
theoretischem Wissen und praktischem Wissen mehr als drei Millionen Jah-
re nach dem Auftauchen von Sein und Sinn erfolgt. Die Unterscheidung zwi-
schen Wissen um des Wissens willen (Theorie) und Wissen um der Verinde-
rung der Welt willen (Praxis) beschreibt das Geschehen in der Welt nur unzu-
reichend.

Nicht nur die traditionelle Unterscheidung zwischen Theorie und Praxis
fithrt uns in die Irre, wenn wir versuchen, Technologie zu verstehen, sondern
auch die traditionellen Vorstellungen von dem, was Praxis bedeutet, sind frag-
wiirdig. Unser Hominid hat sich nicht hingesetzt und dariiber nachgedacht,
wie man eine Axt herstellt. Er hatte keine intellektuelle Intuition einer plato-
nischen Form oder Idee. Er hat nicht zuerst einen Entwurf gemacht und dann
nach einem geeigneten Material gesucht, aus dem er die Axt fertigen konnte.
Solche «Dinge» oder «Ideen» gab es 3,3 Millionen Jahre vor Platon und Aristote-
les nicht. Zu diesem Zeitpunkt in der Geschichte des Seins konnen wir mit Si-
cherheit davon ausgehen, dass es weder Sprache noch Denken in der Form gab,
wie wir sie heute kennen. Das bedeutet, dass der Sinn der Axt nichts anderes
ist als die Axt selbst. Die Herstellung der Axt lisst sich nicht durch Verweis auf
intentionale Vorstellungen, freie Entscheidungen, immaterielle Formen oder
Ideen, klare Ziele, das Vorhandensein geeigneter Rohstoffe und praktisches
Fachwissen erkliren. Der Hominid hatte nicht die Absicht, eine Axt herzu-
stellen oder zu beschliefRen, ein Handwerker, Jiger oder Krieger zu werden.
Es sollte Millionen von Jahren und die Konstruktion unzihliger komplexer Ak-
teur-Netzwerke dauern, einschliefilich der riesigen Netzwerke von Zeichen,
die wir als Sprache erleben, bevor Platon reine Formen kontemplieren konn-
te oder Aristoteles die Muf3e hatte, auf die Idee zu kommen, dass die Dinge
das Ergebnis materieller, effizienter, formaler und finaler Ursachen sind. Der
Glaube, Ideen seien Entwiirfe oder Modelle fiir materielle Dinge, die entwe-
der von gottlicher oder menschlicher Hand konstruiert wurden, hat mit der

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

47


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

urspriinglichen Entstehung von Sinn und Sein ebenso wenig zu tun wie die
Vorstellung, Ideen seien Produkte psychologischer Abstraktions- und Verall-
gemeinerungsprozesse.'®

Um zu verstehen, was Praxis bedeutet, sollten wir uns den Begriff «Kon-
struktion» genauer ansehen. Wir haben von der «Konstruktion» von Sinn
durch technische Mediation gesprochen. Viele Missverstindnisse entstehen,
weil wir keine angemessene Vorstellung davon haben, was «Konstruktion»
bedeutet. Das traditionelle Verstindnis des Begriffs «Konstruktion» verstellt
den Blick auf die urspriingliche Erfahrung der technischen Mediation. Latour
(2013:157) schreibt:

Zu sagen, dass etwas — eine wissenschaftliche Tatsache, ein Haus, ein Thea-
terstiick, ein Idol, eine Gruppe — «konstruiert» ist, bedeutet, mindestens drei
verschiedene Dinge gleichzeitig zu sagen, die wir vermitteln miissen.

Erstens ist die Aktivitit des Konstruierens seltsam «verdoppelt». Da an einem
Netzwerk immer mehr als ein Akteur beteiligt ist, ist es unklar, woher die Ak-
tivitit kommt. Von nur einem, von anderen, und wer war zuerst da? War es
der Stein, der dem Hominiden zuerst seine Verwendung als Axt suggerierte?
Oder war es der Hominid, der plotzlich erkannte, dass dieser spezielle Stein ei-
nen Nutzen haben kénnte? Oder war es der Feind, der den Hominiden zwang,
etwas zu tun, um sich zu verteidigen, oder war es das Holz, das gespalten wer-
den musste, oder das Tier, das get6tet und zerlegt werden musste? Handlung
kann nicht isoliert werden und nur einem der Akteure in einem Netzwerk zu-
geschrieben werden. Alle Akteure sind «symmetrisch» (Latour) in den Akt der
Konstruktion involviert. Es gibt keine unidirektionale Aktion von einem akti-
ven Subjekt zu einem passiven Objekt. Es gibt keine Form oder Idee, die einem
Rohmaterial aufgezwungen wird.

Jede Verwendung des Wortes «Konstruktion» eréffnet somit ein Ritsel hin-
sichtlich des Urhebers der Konstruktion: Wenn jemand handelt, setzen sich
andere in Bewegung, treten in Aktion. (Latour 2013:158)

18  Fir eine Interpretation der vier Ursachen des Aristoteles, die der modernen Vorstel-
lung von Handlung als Auferlegung von Form auf Materie kritisch gegeniibersteht, sie-
he Heideggers Die Frage nach der Technik.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Zweitens weifd man im Akt des Konstruierens nicht im Voraus, was am Ende
herauskommen wird. Wie Latour es ausdriicke, ist die «Trajektorie» der Hand-
lung ungewiss. Es gibt eine «Oszillation» zwischen verschiedenen Ergebnis-
sen oder Richtungen. Es gibt keine direkte Beziehung zwischen Ursache und
Wirkung oder zwischen Absicht und Handlung oder zwischen Handlung und
Ergebnis. Was eigentlich und am Ende getan wird, ist zu Beginn nie klar und
kann nur im Nachhinein festgestellt werden, und dieses Urteil unterliegt selbst
einer stindigen Revision, wihrend sich die Handlung entfaltet.

Der Pfeil kann in beide Richtungen gehen: vom Konstrukteur zum Konstru-
ierten oder umgekehrt, vom Produkt zum Produzenten, von der Schopfung
zum Schépfer. (158)

Latour fithrt das Beispiel eines Puppenspielers an, der sich von der Person-
lichkeit der Puppe leiten lisst, um die Fiden auf bestimmte Weise zu ziehen.
In dhnlicher Weise wird Michelangelo oft zitiert, wenn er sagt, dass die Statue
bereits im Marmor vorhanden ist und sein Schopfungsakt nur dazu dient, das,
was bereits vorhanden ist, in Erscheinung treten zu lassen. Als er begann, den
Stein zu bearbeiten, wusste unser Hominid nicht, dass daraus eine Axt werden
wiirde und dass er ein Jiger, ein Krieger oder ein Bauer werden wiirde. Ver-
mutlich hat auch der Stein dieses Ergebnis nicht geplant, und der Feind war
zweifellos tiberrascht, als er von einem Krieger mit einer Axt angegriffen wur-
de. Im Hinblick auf die Konstruktion wissenschaftlicher Fakten, die ein Lieb-
lingsthema Latours ist, ist es entscheidend, dass das Experiment so konstru-
iertist, dass nicht nur die Ideen, Absichten und Wiinsche des Wissenschaftlers
als Ergebnisse erscheinen, sondern das, was die untersuchten Dinge zum Er-
gebnis beitragen. Die Bedeutung von «Objektivitit» besteht gerade darin, dass
der Gegenstand selbst etwas tut und das Ergebnis zumindest mitbestimmt. Im
Gegensatz zu den Uberzeugungen des wissenschaftlichen Naturalismus stel-
len sich die sogenannten «Fakten» einem wissenden Subjekt nicht unmittel-
bar dar. Tatsachen liegen nicht einfach in der Umwelt herum, um durch un-
eigenniitzige Beobachtung «entdeckt» zu werden. Wie sowohl der Pragmatis-
mus als auch die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) argumentieren, ist die Wis-
senschaft eine soziale Praxis. Die ANT behauptet aufierdem, dass die Dinge
an der sozialen Konstruktion von Wissen beteiligt sind. Fir die ANT ist die
Konstruktion einer wissenschaftlichen Tatsache ein Prozess der technischen
Mediation durch Ubersetzung und Einbindung (Enrollment) der Akteure in die
Rollen, die sie innerhalb des Netzwerks spielen. Keiner der Akteure weifd vor

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

49


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

dem Konstruktionsprozess, was aus ihm wird. Und die Aktivitit der Konstruk-
tion, d.h. das Vernetzen, ist fortlaufend, sodass jede vermeintliche Vollendung
einer Aufgabe revidierbar ist. Die typische kausale Darstellung des Handelns
als Absicht — Handlung — Ergebnis ist nicht geeignet, das Geschehen der Kon-
struktion und der technischen Mediation zu beschreiben. An jenem schick-
salhaften Tag vor drei Millionen Jahren machte sich unser Hominid nicht auf
den Weg, um ein Jiger zu werden. Der Stein hatte nicht die Absicht, eine Axt
zu werden oder ein Statussymbol, das einigen Hominiden bei der Partnersu-
che half, oder ein Kultobjekt, das in den Hinden der Schamanen den Kontakt
mit transzendenten Kriften vermittelte. Die Konstruktion ist, wie jedes Ver-
netzen, ergebnisoffen und kontingent. Das Ergebnis ist immer aufirgendeine
Weise iiberraschend und unerwartet. Wenn dies nicht der Fall ist, haben wir
es nicht mit einer Konstruktion im eigentlichen Sinne des Wortes zu tun, son-
dern mit einem mechanistischen Prozess der Vervielfiltigung.

Die dritte Komponente der Bedeutung der Konstruktion ist schlie8lich
das, was Latour als «Werturteil» bezeichnet. Wann immer etwas konstruiert
wird, kann es entweder als gut oder als schlecht konstruiert beurteilt werden.

Von einer Sache zu sagen, dass sie konstruiert ist, bedeutet, ein Werturteil
einzuftihren, nicht nur iber den Ursprung der Handlung, sondern auch tiber
die Qualitat der Konstruktion [..]. Es reicht nicht aus, dass der Experimenta-
tor Tatsachen durch Kunstgriffe konstruiert; die Tatsachen miissen ihn auch
zueinem guten Experimentator machen, dersich in derrichtigen Lage befin-
det, zum richtigen Zeitpunkt, und so weiter. Konstruiert, ja, natiirlich, aber
ist es auch gut konstruiert? (159)

Der Hominid und seine Kinder und deren Kinder haben wahrscheinlich zahl-
lose Steine ausprobiert, viele Arten, die Steine zu handhaben, und eine riesige
Vielfalt von Verwendungsmoglichkeiten fiir Steindxte, wobei sie immer beur-
teilten, ob es gut oder schlecht gemacht war. In diesem Sinne kénnte man sa-
gen, dass die Normativitit in die Realitit eingebaut ist und nicht als ein «Sol-
len» hinzugefiigt wird, etwas, das im Gegensatz zu dem steht, was ist."” Unter
den zeitgendssischen Philosophen ist es der Pragmatismus und vor allem Ro-
bert Brandom (1994; 2000; 2019), der den normativen Charakter von Erkennt-
nis und Wissen hervorgehoben hat. Brandom wies darauf hin, dass es Kant

19 Fiir eine Diskussion der ethischen Implikationen der Akteur-Netzwerk-Theorie siehe
Belliger/Krieger (2021).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

war, der in der Neuzeit fiir die Normativitit des Wissens und nicht nur des
Handelns argumentierte. Laut Brandom lehnte Kant die dualistische ontologi-
sche Trennung zwischen Geist und Welt (ves cogitans vs. res extensa) von Descar-
tes ab und fithrte die Unterscheidung zwischen einem Bereich der Notwendig-
keit und einem Bereich der Freiheit ein. Erkennen und Wissen sind menschli-
che Titigkeiten, ebenso wie die praktischen Titigkeiten, die der Mensch aus-
tibt. Als solche unterliegen sie normativen Regeln und nicht mechanistischen
Prozessen unter den newtonschen Gesetzen deterministischer Kausalitit. Die
Tatigkeiten des Verstandes, die Verwendung von Begriffen, ob um die Welt zu
beschreiben oder Handlungen moralisch zu beurteilen, ist daher etwas, das
normativ geregelt ist. Wenn man Urteile iiber die Welt fillt, sowohl iiber das,
was ist, als auch iiber das, was sein sollte, ist man, wie Brandom argumen-
tiert, verpflichtet, die kontextuellen und inferentiellen Bedingungen von ei-
nem verwendeten Begriff zu beachten. Wir miissen uns die normative Frage
stellen, ob wir das Konzept in der richtigen Situation, auf die richtige Wei-
se und mit den richtigen Konsequenzen verwenden. Der Pragmatismus, den
Brandom vorschligt, behauptet, dass weder die objektive Natur noch subjek-
tive Absichten eines Individuums diese normativen Fragen beantworten kon-
nen; nur die diskursiven Praktiken der Gemeinschaft konnen die normativen
Regeln des Erkennens und Handelns festlegen. Brandom fithrt diese Einsicht
auf Hegel zuriick. Er argumentiert, dass fir Hegel, wie fir Kant auch, nicht
nur das menschliche Handeln, sondern auch das Erkennen normativ geregelt
sind, aber fir Hegel ist es die Gemeinschaft und nicht individuelle Subjekti-
vitit, die normative Regeln kreieren und etablieren kann. Erkennen und Han-
deln sind Bestrebungen, die nur in einem Bereich der Freiheit stattfinden kon-
nen. Wenn wir uns daran erinnern, dass Kant als Vater des «Konstruktivismus»
angesehen werden kann, d.h. der Denkschule, die davon ausgeht, dass Wis-
sen durch den Verstand konstruiert wird und nicht nur durch Sinneserfahrung
oder unmittelbare Intuition gegeben ist, dann konnen wir verstehen, wie tief
der Begriff der Konstruktion und seine normativen Implikationen mit den Be-
griffen Sinn, Sein und Welt verwoben sind.

Erinnern wir uns daran, dass es uns darum geht, darauf zu bestehen, dass
die Entstehung von Sein, Sinn und Welt in eine Zeit zuriickreicht, bevor die
Idee von Ideen als etwas von den Dingen Unterschiedenes aufkam, bevor die
Unterscheidung zwischen Realitit und Erscheinung zu einer selbstverstindli-
chen Annahme geworden war, sogar bevor es notwendig wurde, zwischen ei-
nem Reich der Notwendigkeit und einem Reich der Freiheit zu unterscheiden,
und schlielich vor der Idee, dass das, was konstruiert ist, irgendwie «kiinst-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

51


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

lich» und nicht «wirklich» ist. Es geht uns darum, die selbstverstindlichen An-
nahmen der philosophischen Tradition so weit wie méglich zu vermeiden. Tat-
sichlich ist praktisch keines der traditionellen Konzepte und Probleme, die die
westliche Philosophie von den Griechen, der christlichen Theologie, der mo-
dernen Philosophie und sogar der postmodernen Kritik geerbt hat, von Nut-
zen, wenn es darum geht, die Entstehung von Sein, Sinn und Welt zu beschrei-
ben, wie wir dieses bedeutsame Ereignis nun aus der Perspektive unseres ar-
men Hominiden sehen, der die erste Steinaxt mitkonstruierte. Trotzdem ist
die philosophische Tradition alles, was wir haben, und wir miissen daher ver-
suchen, sie mit den uns zur Verfugung stehenden begrifflichen Materialien
und Werkzeugen von innen heraus neu zu gestalten. Dies erfordert, dass wir
den Leser und die Leserin immer wieder daran erinnern, dass wir Begriffe auf
ungewohnte Weise und mit ungewohnten Bedeutungen verwenden.

Da wir unsere Untersuchung von Sein, Sinn und Welt mit der Konstrukti-
on einer Steinaxt beginnen, also mit der Herstellung eines Werkzeugs, eines
Artefakts, und dieses Ereignis mithilfe von Latours Begriff der «technischen
Mediation» interpretieren, ist es wichtig zu erkliren, was wir mit Technik
meinen. Aristoteles unterschied bekanntlich schicksalhaft zwischen Dingen,
die aus sich selbst heraus entstehen und deshalb als «natiirlich» (physis) zu
betrachten sind, und Dingen, die gemacht oder konstruiert werden und des-
halb als «kiinstlich» (techné) zu verstehen sind. Felsen, Berge, Fliisse, Pflanzen
und Tiere entstehen aus sich selbst heraus, wihrend Helden- und Goéttersta-
tuen, Gebaude sowie alle Werkzeuge und Artefakte des tiglichen Lebens von
menschlichen Handwerkern hergestellt werden. Interessanterweise erklirt
Aristoteles die metaphysische Lehre von den vier Ursachen (materielle, effi-
ziente, formale und endgiiltige) am Beispiel eines Kiinstlers, der eine Statue
aus Bronze herstellt. Die Metaphysik orientiert sich an techné und nicht an
physis. Die vier Ursachen (aitia) liegen allen Dingen zugrunde und begriinden
ihre Existenz, ob sie nun natiirlich oder kiinstlich sind. Fiir Aristoteles sind
sie die ersten Prinzipien (arché) des Seins. Da sie sich sowohl auf das Natiir-
liche als auch auf das Kinstliche beziehen, ist die Unterscheidung zwischen
physis und techné nicht derart klar, wie spitere Philosophie und Wissenschaft
angenommen haben.

Konnte es sein, dass physis (Natur) auch als eine Art techné zu verstehen ist?
Aristoteles’ Lehrer, Platon, schlug vor, dass sogar die natiirlichen Dinge das
Werk eines gottlichen Handwerkers oder Kunsthandwerkers, des demiourgos,
sind. Und natiirlich geht die theologische Lehre von einem Schéopfergott im
Christentum davon aus, dass die Natur selbst ein Artefakt ist, wenn auch aus

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

dem Nichts geschaffen. Aus der Sicht der Akteur-Netzwerk-Theorie, der wir
bei der Beschreibung der Konstruktion der Steinaxt folgen, sind Sein, Sinn
und Welt Konstruktionen. Sinn entsteht als ein Prozess der Konstruktion von
Akteur-Netzwerken durch technische Mediation. Aus diesem Grund wird die
Idee der Akteur-Netzwerke nicht nur mit der Technikphilosophie in Verbin-
dung gebracht, sondern auch mit dem, was man heute «materielle Kultur»
oder «materielle Semiotik» nennt.>® Wenn wir davon ausgehen, dass es bei
Sprache und semiotischer Kodierung nicht in erster Linie um Zeichensysteme
und deren Syntax, Semantik oder Pragmatik geht, sondern um technische
Mediation im metaphysischen Sinne als Prinzipien von Sein und Sinn, dann
bezieht sich die Idee einer materiellen Semiotik auf den Prozess, wie die
materielle Welt durch einen Konstruktionsprozess in Sinn verwandelt wird.
Wir schlagen vor, diesen Prozess der Konstruktion von Sinn «Vernetzen» zu
nennen. Durch das Vernetzen entstehen Sinn und natiirlich gleichzeitig Sein
und Welt als eine hihere Ebene emergenter Ordnung tiber die materiellen oder
biologischen Ebenen von Ordnung. Was bedeutet es, von Sinn (Sein und Welt)
als einer Ebene der emergenten Ordnung zu sprechen?

1.4 Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung

Wir haben die Begriffe Technik und Konstruktion sorgfiltig eingefiihrt, um
die Steinaxt zu beschreiben, und versucht, deutlich zu machen, dass diese
Begriffe anders zu verstehen sind als das, wie die westliche philosophische
Tradition Technik und das Kiinstliche verstanden hat. Wir werden nun einen
weiteren Begriff einfithren: «Emergenz». Die Idee der Emergenz stammt
aus der allgemeinen Systemtheorie. Er beschreibt, wie etwas auf eine Weise
entsteht, die sich nicht von dem ableiten lisst, was ihm vorausgeht. Wir
haben die ganze Zeit dariiber gesprochen, wie die Steinaxt aus einem Pro-
zess der Konstruktion eines Akteur-Netzwerks «entstanden» ist. Der Begriff
«Emergenz» ist nicht willkirlich gewahlt. Es gibt keine kausale Erkldrung fiir
emergente Phinomene. Emergentes Verhalten oder emergente Eigenschaften
werden Systemen zugeschrieben, wenn die Elemente des Systems oder ihre
Interaktionen das Verhalten oder die Eigenschaften, die das System als Gan-
zes charakterisieren, nicht erkliren konnen. In diesem Zusammenhang sollte

20 Siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture; zur materiellen Se-
miotik siehe Law (2019).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

53


https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;

54

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

man sich an die bekannte Aussage erinnern, dass das Ganze grofier ist als die
Summe seiner Teile. Wie viele Hominiden sind im Laufe von Hunderttausen-
denvon Jahren einfach an den im Flussbett liegenden Steinen vorbeigegangen
und haben nicht angehalten, um einen aufzuheben oder mit ihm zu «arbei-
ten»? Weder Steine noch Hominiden an sich machen eine Steinaxt oder einen
Jager oder Krieger. Es muss etwas anderes geschehen; etwas anderes muss
die Steinaxt und damit den Jiger oder Krieger und die anderen Assoziationen
im Netzwerk konstruieren. Wenn der Stein zur Axt und der Hominide zum
Jager wird, entsteht eine ganze Welt, in der solche Wesen ihren Platz haben.
Die Welt, die dabei entsteht, ist Sinn, d.h. etwas Einzigartiges, etwas sui
generis. Sinn ist etwas, das den Hominiden und den Stein umwandelt und in
dieser Umwandlung festhilt. Vor diesem bedeutsamen Ereignis gab es keine
Welt.* Wir behaupten, dass Sein, Welt und Sinn zusammen als eine Ebene der
emergenten Ordnung entstanden sind.

Um von Ebenen emergenter Ordnung zu sprechen, muss man Formen von
Ordnung postulieren, die auf der Grundlage des bereits Vorhandenen entste-
hen, aber nicht vorhergesagt oder kausal aus dem bereits Vorhandenen abge-
leitet werden kénnen. Wenn man von Ebenen emergenter Ordnung spricht,
muss man davon ausgehen, dass es in der Natur zwar zweifellos Kontinuitit
gibt, aber auch Diskontinuititen, die von einem Ordnungsprinzip zu ande-
ren Formen von Ordnung iibergehen. Das am hiufigsten zitierte Beispiel fir
Emergenz ist das Entstehen von Leben auf der Grundlage komplexer chemi-
scher Reaktionen auf der Ebene der rein physikalischen und materiellen Ord-
nung. Trotz der unermiidlichen Bemithungen von Generationen von Biologen
und Chemikern ldsst sich Leben nicht erkldren oder aus rein physikalischen,
materiellen oder chemischen Prozessen ableiten.” Das Leben ist eine héhere
Ebene emergenter Ordnung als rein chemische Reaktionen und physikalische
Prozesse. Es hat seine eigenen Organisationsprinzipien, zu denen vor allem
die auf Variation und Selektion beruhende Evolution gehért. Obwohl einige

21 In diesem Sinne hat Meillassoux (2010) recht mit seiner Kritik am Korrelationismus,
der auf Kant zurlickgeht und der darauf beruht, die Wirklichkeit in Subjekte und Ob-
jekte zu unterteilen und dann deren notwendige gegenseitige Abhangigkeit zu postu-
lieren. Doch wie der Pragmatismus gezeigt hat, ergeben sich diese Unterscheidung
und ihre Bedeutung aus sozialen Praktiken. Latour vervollstindigt das pragmatisti-
sche Projekt, indem er die Dinge als soziale Partner einbezieht. Er fiihrt, sozusagen,
die pragma, die Dinge, wieder in den Pragmatismus ein.

22 Trotz irrefithrender gegenteiliger Behauptungen erklart die «Assembly Theory» (Cro-
nin, Walker) das Leben nicht auf der Grundlage der Chemie, sondern beschreibt das

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Physiker von der «Evolution» des Universums sprechen, ist dies eine héochst
fragwiirdige Metapher, die aus dem Bereich der Biologie iibernommen und
auf die Physik tibertragen wurde. In der rein physikalischen Welt gibt es kei-
ne Evolution. Wir schlagen vor, das Erscheinen von Sinn (Sein/Welt) auf der
Grundlage von Leben als das Entstehen einer noch héheren Ebene emergenter
Ordnung zu verstehen. Dementsprechend hat Sinn seine eigenen Ordnungs-
prinzipien, unabhingig von der biologischen Evolution. Wir haben von diesen
Ordnungsprinzipien als «Vernetzen» und «technische Mediation» gesprochen.
Leben ist nicht vernetzt und biologische Systeme konnen keine Akteur-Netz-
werke konstruieren. Sinn unterliegt nicht den evolutiondren Prozessen der Va-
riation und Selektion, sondern den Prozessen der technischen Mediation.*

Eine Ebene emergenter Ordnung kann als «<héher» bezeichnet werden als
die Ordnung, aus der sie hervorgegangen ist, und zwar nicht nur, weil sie aus
dem hervorgeht, was ihr vorausgegangen ist, sondern auch, weil sie komple-
xer und variabler ist und daher in der Lage ist, das, was vorausgegangen ist,
in ihre eigene Form der Ordnung zu «integrieren». Schlieflich kann das Leben
mit der physischen Materie Dinge tun, die die Materie selbst nicht tun konnte.
In dhnlicher Weise integriert der Sinn das Leben und die Materie in seine ei-
genen Ordnungsprozesse, oder in aristotelischen Begriffen: physis wird techné.
Sinn kann mit der Materie und dem Leben Dinge tun, die diese Ordnungsfor-
men selbst nicht tun kénnen. Sinn verwandelt Materie und Leben, zum Bei-
spiel Hominiden und Steine, in Jiger mit Axten. Technologie ist méglich, weil
Sinn eine hohere Ebene der emergenten Ordnung ist. Technologie ist die In-
tegration von Materie und Leben in Sinn. Einfache Steine werden zu Axten
und arme Hominiden werden zu Kriegern und Jagern. Nach dem Entstehen
von Sinn haben alle Dinge, materielle und lebendige, ihr Sein im Sinn und als
Sinn. Dies bleibt auch dann so, wenn Sinn selbst Unterscheidungen trifft, wie
die zwischen Geist und Materie, Worten und Dingen, Natur und Gesellschaft
usw.

Leben als einen bestimmten «Index» der Komplexitit. Leben ist nicht einfach «kom-
plexer» als Materie; es ist eine andere Art von Komplexitidt. Man kann nicht von der
Chemie zum Leben gelangen, indem man einfach Komplexitat hinzufiigt; es muss ei-
ne neue Form der Ordnung entstehen.

23 Deshalbsind alle fiir den klassischen Pragmatismus typischen Formen des «Sozialdar-
winismus» fehlgeleitet. Aus diesem Grund scheitert Luhmanns Programm einer allge-
meinen Systemtheorie auf der Ebene von Sinn. Fiir eine Diskussion der Unzulanglich-
keiten einer biologisch basierten Systemtheorie, wenn es um die Theorie des Sinnes
geht, siehe Belliger/Krieger (2024).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

55


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Als der Hominid diesen speziellen Stein zum ersten Mal aufhob, war
Sinn noch nicht entstanden. Was unser Zeitreisender bei diesem gewaltigen
und schicksalshaften Ereignis vor drei Millionen Jahren beobachtete, war die
Emergenz von Sinn. Sinn entstand sowohl materiell als auch semiotisch, so-
wohl «subjektiv» — durch die Erfahrung des Hominiden - als auch «objektiv»
— durch die Verwandlung des Steins in eine Axt. Wenn wir alle Dinge, die in
irgendeiner Weise an Akteur-Netzwerken beteiligt sind, als «Technologie» be-
trachten, dann kann Latour sagen, dass Technologie nicht nur ein Werkzeug,
ein Artefakt, ein passives Instrument ist, sondern ein Partner, ein sozialer
Akteur. Fiir Latour ist Technologie Gesellschaft, und Gesellschaft ist immer
technologisch vermittelt.”* Warum sprechen wir nun von Gesellschaft? Ein
Jagerist doch eine soziale Rolle und eine Axt ist ein Artefakt, ein Werkzeug, ein
kulturelles und damit soziales Wesen. Sobald wir Jiger und Axte haben, haben
wir Gesellschaft. Die Gesellschaft besteht aus allen Akteuren im Netzwerk.
Die Axt ist auch ein Mitglied der Gesellschaft. Es gibt keinen Hobbes’schen
Naturzustand, in dem der Mensch auflerhalb des Sozialen lebt. Es gibt keine
reine Natur ausserhalb der Gesellschaft oder der Kultur. Der Schritt in die
Welt, ein «Jiger» oder ein «Krieger» zu werden, ist dasselbe, wie ein Mitglied
der Gesellschaft zu werden. Um klar zum Ausdruck zu bringen, dass diese
Definition von Gesellschaft nicht mit unserem modernen Konzept vergleich-
bar ist, spricht Latour lieber vom «Kollektiv». Und wenn die Technik das
Kollektiv ist, dann sind alle technisch vermittelten Wesen soziale Konstrukte.
Wenn wir uns daran erinnern, dass sowohl Postmodernisten (z.B. Foucault)
als auch Pragmatisten (z.B. Rorty und Brandom) behaupten, dass Sinn aus
sozialen Praktiken entsteht, sollten diese sozialen Praktiken aus unserer Sicht
als Praktiken der technischen Mediation, d.h. als Konstruktion von Akteur-
Netzwerken verstanden werden.?

Als Sinntheorie unterscheidet sich das Konzept der technischen Mediation
nicht nur von traditionellen Sinntheorien, sondern auch in vielerlei Hinsicht

24 Vergessen wir nicht Heideggers Behauptung, dass sich das Sein in unserer Zeit als
Technologie offenbart. In seinem spateren Werk versteht Latour (2013) Technologie als
eine bestimmte «Existenzweise» neben anderen, wie Politik, Religion, Wissenschaft
usw. Wir verwenden den Begriff «Technologie» im Sinne von technischer Mediation,
die, wie wir behaupten, fiir alle Existenzweisen als Netzwerke gilt.

25  Die Idee der «Konstruktion» ist in der pragmatistischen Tradition und unter dem Na-
men «sozialer Konstruktionismus» bekannt geworden. Wir verwenden den Begriff je-
doch nicht im Rahmen dieser Theorien, sondern im Rahmen der Akteur-Netzwerk-
Theorie, die soziale Praktiken als «technische Mediation» interpretiert.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

von traditionellen Vorstellungen davon, was Technik ist. Die Idee der techni-
schen Mediation besagt nicht nur, dass menschliches Handeln in dem Sinne
vermittelt wird, dass es von Werkzeugen, Artefakten oder materiellen Dingen
beeinflusst wird, oder sogar von visuellen oder akustischen Zeichen, wie in der
Sprache.* Technische Mediation bedeutet nicht, dass Menschen Werkzeuge
benutzen, um Dinge zu tun, die sie sonst mit ihren blofRen Hinden nicht tun
koénnten. Es bedeutet nicht, dass Werkzeuge und Technologien die natiirlichen
menschlichen Fihigkeiten erweitern oder erginzen, wie es die bekannte Theo-
rie der Technik als Erweiterung des Kérpers vorschligt.”” All diese verschie-
denen Interpretationen der Technik und des Kiinstlichen sind zweifellos rich-
tig. Die Axt hat den Hominiden beeinflusst, so wie die industrielle Produkti-
on die moderne Gesellschaft, das menschliche Selbstverstindnis und alles an-
dere, was Menschen in der industriellen Welt tun und sind, beeinflusst. Aber
technische Mediation bedeutet mehr als die blofRe Beeinflussung, Vergrofie-
rung oder Erweiterung dessen, was der Mensch mit seinen natiirlichen Fihig-
keiten allein tun kann. Wir haben keine Situation, in der nackte, nur mit ihrem
Korper ausgestattete Menschen unabhingig von irgendwelchen Artefakten in-
klusive Zeichensystem existierten. Es gibt nicht einen nackten Menschen, der
dann auf die Idee kommt, mithilfe von Dingen etwas zu tun. Der Mensch ent-
steht als das, was er ist, zusammen mit der Technik, und als die Technik sich
indert, indert sich der Mensch.

Wir miissen alles, was uns iiber die menschliche Natur und die Technik
beigebracht wurde, beiseitelassen und uns ansehen, was geschah, als die erste
Steinaxt konstruiert wurde. In unserem Beispiel der Steinaxt konstruierte die
technische Mediation das Wesen, die Identitit und die Existenz des Homini-
den, der schlieflich — héchstwahrscheinlich durch technische Mediation — im
Laufe der Evolution zum Homo sapiens wurde. Mit der Emergenz der tech-
nischen Mediation, d.h. mit der Emergenz von Sinn, hatten das grofie Hirn
und die sprachlichen Fihigkeiten, die sich spiter entwickelten, einen Nutzen
und eine Wirkung. Diese evolutioniren Anpassungen verschafften bestimm-

1.28

ten Hominiden einen Vorteil.>® Ganz im Sinne von Heideggers «Geworfenheit»

26  Siehe lhde (1990), Verbeek (2008; 2011).

27  Siehe Kapp (1978), McLuhan (1964), Leroi-Gourhan (2024), Stiegler (1998), Ihde (1990),
Mumford (1934).

28  Zum Einfluss der Werkzeugherstellung auf die Entwicklung der kognitiven und sprach-
lichen Fahigkeiten siehe Orban/Caruana (2014).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

57


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

entstand der Homo sapiens in einer Welt des Sinnes, in der bereits viele Ar-
ten von Artefakten und technischen Praktiken existierten. Dinge und Wesen
aller Art spielten eine aktive Rolle in den evolutioniren Prozessen, die zum Ho-
mo sapiens fithrten.? Die Handlungsfihigkeit von Nichtmenschen kann, wie
bereits erwihnt, im Konzept der «Affordanz» ausgedriickt werden. Was die
Idee der Affordanzen und die Theorie der technischen Mediation nahelegen,
darfjedoch nicht als das missverstanden werden, was im Gefolge von Marx als
«technologischer Determinismus» bezeichnet worden ist.*

Wenn die technische Vermittlung nicht einfach ein Einfluss eines Artefakts
oder Werkzeugs auf einen bereits unabhingig konstituierten menschlichen
Akteur ist und wenn sie nicht impliziert, dass die Gesellschaft durch die
Technik bestimmt wird, was bedeutet sie dann? Wir schlagen vor, technische
Mediation philosophisch zu verstehen, d.h. als einen Versuch, die ersten
Prinzipien des Seins und damit die ontologische Konstruktion des Akteurs
(sowohl des menschlichen als auch des nichtmenschlichen!) zu beschreiben.
Technische Mediation beschreibt, wie das Netzwerk von Assoziationen zwi-
schen Menschen und Nichtmenschen, das den Akteur sowie die Werkzeuge
und damit auch die Gesellschaft zustande kommt. Sie beschreibt den me-
taphysischen Prozess des Vernetzens als denjenigen, aus dem alle Wesen
hervorgehen. Alle Akteure im Netzwerk sind gleichzeitig Produkt und Pro-
duzent, was bedeutet, dass die Handlungsfihigkeit im gesamten Netzwerk
verteilt ist und das Netzwerk somit der Akteur ist. Wir kénnen uns hier an
Heideggers Interpretation von Aristoteles’ Definition des Menschen als je-
nes Tier erinnern, das die Sprache «hat», und zwar in dem Sinne, dass es
die Sprache ist, die den Menschen «hat». Wie Heidegger es ausdriickt: Die
Sprache spricht. Auf der Ebene von Sinn gibt es in diesem radikalen philo-
sophischen Verstindnis dessen, was Technologie bedeutet, nichts auerhalb
der Technologie. Es gibt keinen menschlichen Akteur und keine Gesellschaft,
die irgendwie auflerhalb des Bereichs des Technischen steht, sodass sie von
der Technik beeinflusst oder gar bestimmt werden konnte. Die Technik ist
also nicht etwas separat von uns, etwas auflerhalb der Gesellschaft oder der

29  Wirwerden darauf zuriickkommen in Kapitel 4 bei der Diskussion von Brandoms neo-
pragmatistischem Humanismus.

30 Dertechnologische Determinismus ist eine wirtschaftliche und soziologische Theorie,
die besagt, dass die Technologie einer Gesellschaft die Institutionen, Strukturen und
Werte der Gesellschaft bestimmt. Der soziale Wandel ist eine Folge des technologi-
schen Wandels.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

menschlichen Person. Wenn man verstanden hat, dass Technologie nicht ein
bestimmtes Artefakt ist, sondern das gesamte Netzwerk von Akteuren, die
an der Konstruktion und Nutzung von Artefakten beteiligt sind, ist es ver-
standlich, dass Latour sagen kann, dass die Gesellschaft Technologie ist. Der
Hominid ohne Axt, d.h. ohne Technologie, ist kein Jager, sondern ein blof3er
Affe, und ohne den Jager ist die Steinaxt lediglich ein Stein.

Der zentrale Punkt der technischen Mediation ist, dass sich die Idee der
Mediation auf die Assoziationen bezieht, die die Akteure in den Rollen, die
sie im Netzwerk spielen, konstituieren, und nicht etwa auf die Auferlegung ei-
ner Form durch ein aktives Subjekt auf ein vermeintlich passives Objekt oder
den Einfluss eines externen Objekts auf ein menschliches Subjekt. Mediati-
on bedeutet nicht, dass Technologien die menschliche Erfahrung der Welt be-
einflussen, formen oder konditionieren, denn der Mensch ist selbst eine Kon-
struktion der technischen Mediation und kein bereits geformtes Wesen, dasle-
diglich von der Technologie beeinflusst wird. Man muss sich immer vor Augen
halten, dass sich die technische Mediation in dem spezifischen Sinne, in dem
wir den Begriff verwenden, auf die Relationen zwischen den Akteuren bezieht,
die die Akteure, sowohl die menschlichen als auch die nichtmenschlichen, erst
zu dem machen, was sie sind. Es soll nochmals betont werden: Technische Me-
diation ist ein metaphysisches Konzept, das versucht, die Frage nach dem Sein
zu beantworten. So kontraintuitiv es auch sein mag, es sind die Beziehungen,
die Assoziationen, die Relationen, die primir sind. Die Identititen und Rollen
der Akteure ergeben sich aus den Relationen. Die Akteure sind nichts anders
als diese Relationen. Nimmt man die Relationen weg, verschwindet der Ak-
teur.

Diese Ideeist zu einer grundlegenden Erkenntnis der bekannten, von Goft-
man (1959) beschriebenen soziologischen Rollentheorie geworden. Soziale Ak-
teure treten auf einer Bithne auf, die bereits eingerichtet und mit dem Zube-
hor ausgestattet ist, das dazu beitrigt, die sozialen Akteure in ihrer jeweiligen
Rolle zu konstituieren. Ein Arzt zum Beispiel wird zum Arzt in der Praxis, wo
Diagnose und Therapie stattfinden. Ein Lehrer ist ein Lehrer im Klassenzim-
mer. Ein Bauarbeiter wird zu dem, was er auf der Baustelle ist, wo die Ausfiith-
rung der vielen praktischen Titigkeiten des Bauens moglich ist. Was in der So-
zialtheorie zu einem Gemeinplatz geworden ist, erheben wir mit der Akteur-
Netzwerk-Theorie zu einem metaphysischen Prinzip. Die Sinntheorie, die wir
vorschlagen, behauptet daher, dass das Sein relational und nicht substanziell
ist. Ontologisch sind die Relationen grundlegend, nicht die Relata. Die Me-
taphysik, die wir aus unserer Phinomenologie der Steinaxt ableiten, ist keine

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

59


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Substanzontologie, sondern eine Relationsontologie.* Was wir bei der Entste-
hung von Sinn mit der Konstruktion des Akteur-Netzwerks der Steinaxt, des
Jagers, der Beute usw. erlebt haben, war die Konstruktion von Relationen. Als
die Philosophie im antiken Griechenland aufkam, mehr als 3,3 Millionen Jah-
re nach der Konstruktion der Steinaxt, blickten die griechischen Philosophen
nicht auf Netzwerke, sondern auf Dinge. Thales, der oft als der erste Philosoph
angesehen wird, fand die arché, das erste Prinzip aller Dinge, in einer besonde-
ren Art von Ding, nimlich dem Urelement Wasser. Spitere Philosophen fiig-
ten weitere Urelemente wie Erde, Luft und Feuer hinzu. Demokrit schlug Ato-
me vor. Heraklit sprach vom logos und Anaxagoras vom nous. Platon sieht das
Sein in den ewigen, unverinderlichen Ideen und Aristoteles in den individuel-
len Dingen, also in den Substanzen, die aus dem Zusammenkommen von vier
Ursachen entstehen. Im Gegensatz zu diesen frithen und schicksalhaften Ent-
scheidungen in der Geschichte der Philosophie und ihren bis heute spiirbare
Folgen schlagen wir vor, den Blick auf das Netzwerk oder die Relationen zu
richten, in denen die Dinge entstehen und ihren Platz haben. Wir bieten eine
relationale Metaphysik an, die auf der Idee des Vernetzens beruht.

1.5 Informationen

Netzwerke sind nichts anderes als Relationen. In seinem spiteren Werk wird
Latour (2013) verschiedene Arten von Netzwerken oder Arten des Vernetzens in
«Existenzweisen» (Modes of Existence) differenzieren. Was diese Existenzwei-
sen gemeinsam haben, ist, dass das Vernetzen sie zu Existenzweisen macht.
Wenn Metaphysik darauf hinausliuft, iber alles das Gleiche zu sagen, dann
behaupten wir, dass alles Vernetzen ist, auch wenn verschiedene Arten von
Netzwerken unterschieden werden konnen. Zugegeben, die Idee einer relatio-
nalen Ontologie ist schwierig. Es ist schwierig zu behaupten, dass das, was wir
sahen, als wir den Hominiden dabei beobachteten, wie er sich mit der Steinaxt
beschiftigte, «reine» Relationen waren und nichts anderes. Schliefilich lag der

31 Latour (2013:162) bringt diese Idee zum Ausdruck, indem er zwischen «Sein als Sein»
und «Sein als Anderes» unterscheidet. Im Gegensatz zum Sein-als-Sein, das auf einer
Grundlage von Substanz oder Gleichheit ruht, muss das Sein-als-Anderes eine «Subsis-
tenz» oder Kontinuitit herstellen. Es «<muss einen Sprung, einen Hiatus, durchlaufen,
um seine Kontinuitdt zu erlangen», und er fahrt fort, Tarde (163) zu zitieren: «Differenz
geht durch Unterscheiden vor sich.»

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Stein im Flussbett. Er lag dort vielleicht schon seit Millionen von Jahren. Der
Hominid war auch da und wanderte im Flussbett umher. Und natiirlich waren
auch das Flussbett und viele andere Dinge dort. Wie konnen blof3e Relationen
all dies andern? Wie kann man denn iiberhaupt Relationen wahrnehmen? Man
kann leicht Flussbette, Steine und Hominiden sehen, aber wo sehen wir ihre
Relationen? Wir stolpern nicht iiber Relationen, wie wir vielleicht tiber Steine
stolpern. Relationen sind keine Dinge. Was sind sie dann? Wir schlagen vor,
den Begriff «Information» zu verwenden, um die Relationen zu bezeichnen,
aus denen Akteur-Netzwerke entstehen und aus denen sie bestehen. Fiir un-
sere Zwecke, die in erster Linie auf eine Sinntheorie ausgerichtet sind, sind Re-
lationen Informationen.> Das, was wir «sehen», wenn wir Relationen sehen, ist
Information. Relationen treten tatsichlich auf und kénnen gesehen und ver-
standen werden. Aber sie tun dies als Information.* Sinn (Sein/Welt) ist nichts
anderes als Information. Wenn wir aus dem Fenster schauen, sehen wir Infor-
mationen, nicht Dinge, denen wir Namen gegeben haben. Es gibt kein Problem
des Naturalismus, d.h. einer Welt von Dingen, denen unsere Wahrnehmungen
und Vorstellungen irgendwie entsprechen miissen. Und es gibt auch kein Pro-
blem des Idealismus, der behauptet, dass die Dinge den Vorstellungen im Kopf
entsprechen miissen. Natiirlich sind Wahrnehmungen, Ideen und Worte auch
Informationen, aber sie entstehen in spezifischen Akteur-Netzwerken, die erst
viel spiter in der Geschichte entstanden sind. Zeichen und Sprache, betonen
wir, sind auch Technologie.

Wenn die Welt aus Netzwerken besteht, dann sind es die Netzwerke, die
der Welt Ordnung geben. Was die griechischen Philosophen zu erkliren ver-
suchten, war die Ordnung der Welt. Die Mythologie erklirte die Ordnung der
Welt mithilfe von menschenihnlichen Konflikten und Kimpfen zwischen den

32 Unterden zeitgendssischen Philosophen hat Brandom (1994) hervorgehoben, dass der
semantische Inhalt eines jeden Begriffs nicht unmittelbar gegeben ist, sondern aus
den Beziehungen der logischen und materiellen Kompatibilitit und Inkompatibilitat
besteht, die der Begriff mit sich bringt und die dem Begriff seine Bedeutung verleiht.

33 Diese Definition von Information geht auf Batesons Definition von Information als ein
Unterschied, der einen Unterschied macht, zuriick. Sie geht jedoch iiber Bateson hin-
aus, indem sie behauptet, dass die Dinge Beziehungen sind und nichts anderes. Mit
anderen Worten: Information ist Realitit auf der Ebene der emergenten Ordnung des
Sinns, und nachdem der Sinn entstanden ist, gibt es keine andere Realitdt mehr. Oder,
wie Heidegger es ausdriickt, was immer existiert, erscheint «als» dieses oder jenes be-
stimmte Ding. Das hermeneutische «als» bedeutet die Emergenz der Information.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

61


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Gottern und Dimonen. Die Philosophie entstand aus dem Versuch, die Ord-
nung der Welt auf der Grundlage erster Prinzipien, der arché, zu erkliren. Wir
stehen getreu in der Tradition der Philosophie, indem wir die Ordnung der
Welt auf die Entstehung von Sinn in der Konstruktion von Akteur-Netzwer-
ken zuriickfithren. Die Welt der Information ist eine geordnete Welt. Die Ord-
nung von Netzwerken erfordert, dass Informationen auf bestimmte Weise an-
geordnet werden.* Technische Mediation konstruiert Assoziationen oder Be-
ziehungen zwischen den Akteuren, die es ihnen erméglichen, als Akteure auf-
zutreten. Aber was bedeutet es fiir einen Akteur, «als» Akteur zu erscheinen?
Es bedeutet, dass die Akteure Rollen in einem Narrativ, einer Geschichte spie-
len. Wie die Dichter und Geschichtenerzihler des mythologischen Zeitalters
sehr wohl wussten, ist Information in erster Linie als Erzihlung geordnet.*
Diese Erzihlung bleibt den Akteuren erhalten, auch wenn die Steinaxt nicht
in der Hand gehalten wird. Die Akteure tun Dinge in einem sich zeitlich ent-
faltenden Ablauf von Ereignissen, der den Akteuren Rollen zuweist und den
Ereignissen eine zeitliche Ordnung gibt. In einer Geschichte passiert ein Er-
eignis nach dem anderen. Ein Akteur tut etwas, worauthin andere Ereignisse
folgen, die wiederum andere Akteure betreffen und so weiter. Was diese Rol-
len beschreibt und sie zu einer Erzihlung koordiniert, kann als «Handlungs-
programmb» bezeichnet werden.* Ein Handlungsprogramm beschreibt sozu-
sagen die «Trajektorie» des Netzwerks und gilt fiir Menschen und Nichtmen-
schen gleichermaflen. Wie Latour (1992:233) es ausdriickt: «Teile eines Hand-
lungsprogramms konnen an einen Menschen oder an einen Nichtmenschen
delegiert werden.»

Wenn man von Akteuren und Handlungen spricht, spricht man auch von
Handlungsfihigkeit. Handeln ist immer auf viele Akteure verteilt und immer
eine narrative Konstruktion, in der die Akteure verschiedene Rollen spielen.
Kein Akteur handelt allein oder ohne einen Zweck oder ein Ziel und eine
Geschichte von Ereignissen, die einen Sinn fiir das Vorhergehende und das
Kommende ergeben. Die narrative Form der Informationsordnung erklirt

34  Latour (2013) bezeichnet diese verschiedenen Arten, Informationen zu ordnen, als
«Modi der Existenz».

35  Fireine Diskussion iiber Narrative bei der Herstellung sozialer Ordnung siehe Belliger/
Krieger (2016).

36  Siehe Callon (1991:136). Handlungsprogramme, auch «Trajektorien» genannt, werden
in der Regel als Narrative formuliert. Siehe Belliger/Krieger (2016) fiir eine Diskussion
der narrativen Konstruktion von sozialer Ordnung.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

die Tatsache, dass die frithen griechischen Philosophen es erst um das 6.
Jahrhundert v. Chr., nach Millionen von Jahren des Geschichtenerzihlens, fiir
notwendig erachteten, die Mythologie zu denunzieren und die Informationen
entlang logischer Schlussfolgerungen neu zu gestalten. Diese neue «rationale»
Form der Anordnung von Informationen basierte auf den syntaktischen und
semantischen Strukturen der Sprache und wurde zur Grundlage dessen, was
wir heute als Vernunft bezeichnen. Die Art und Weise, wie Begriffe einander
einschliefRen (Schlussfolgerung) oder ausschlieflen (Widerspruch), ist etwas
ganz anderes als die Art und Weise, wie Ereignisse in einer Geschichte ab-
laufen und wie sich die Akteure verhalten. Jeder weif}, dass eine Geschichte,
auch wenn sie nicht den Gesetzen der Logik folgt, eine «gute Geschichte» sein
kann. Was eine gute Geschichte gut macht, ist eine ganz andere Frage als
die, was ein philosophisches Argument logisch fundiert macht. Auch wenn
die logische Vernunft den philosophischen Diskurs sowohl inhaltlich als auch
formal dominiert, sind das Geschichtenerzihlen und der Mythos natiirlich
nicht verschwunden. Im Gegenteil: Jede personliche Identitit, jede Gemein-
schaft, jedes Volk, jede Gesellschaft, jede Weltanschauung, jede Ideologie, jede
Religion, jedes Glaubenssystem und sogar die Grundlagen der Wissenschaft
selbst sind auch heute noch tief in narrativen Formen der Informationsord-
nung verwurzelt. So ist beispielsweise die Unterscheidung zwischen Subjekt
und Objekt eine Annahme, ein Ausgangspunkt fir eine Geschichte tiber die
Wirklichkeit, der die moderne westliche Philosophie bis heute verpflichtet
ist. Wie Platon sehr wohl wusste, geht jede logische Argumentation an einem
bestimmten Punkt in Mythos und Erzihlung tiber. Man muss nur den Weg
des Denkens bis hinunter zu seinen Grundannahmen, ersten Prinzipien und
Grundbegriffen verfolgen, um eine Ebene zu erreichen, auf der Informationen
nicht mehr logisch abgeleitet, sondern erzihlt werden.

Die Erzihlung besteht aus Akteuren und Ereignissen, die entlang einer
zeitlichen Achse angeordnet sind. Auch wenn die Handlungsfihigkeit in der
Regel den einzelnen Akteuren zugeschrieben wird, darf nicht vergessen wer-
den, dass das gesamte Netzwerk der Akteur ist. Akteure und Ereignisse existie-
ren nur in einer Geschichte. Nimmt man sie aus der Geschichte heraus, sind
sie nichts; sie haben keine Bedeutung. Fiir Latour ist «<Handlung eine Eigen-
schaft von miteinander verbundenen Einheiten» (Latour 1994:35). Mit ande-
ren Worten: Netzwerke (Substantiv) vernetzen (Verb). Das Sein des Sinns ist
der Prozess des Vernetzens. Vernetzen ist ein fortlaufender Prozess, der In-
formationen konstruiert, die in einer Erzihlung geordnet sind. Aus diesem
Grund haben Geschichten kein natiirliches Ende. Jede Geschichte kann nach-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

63


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

erzahlt, anders erzihlt, erginzt und unendlich in alle Richtungen erweitert
werden. Deshalb ist Geschichte nicht ein Reich der determinierten Kausalitit,
ein Reich der Notwendigkeit, sondern ein Reich der unendlichen Moglichkei-
ten, wie Kant es proklamierte, ein Reich der Freiheit. Technische Mediation ist
eine Form der Praxis, aber man darf nie vergessen, dass die Akteure, die diese
Praxis ausiiben, nicht ausschliefRlich Menschen sind und dass alle Akteure, ob
menschlich oder nicht, durch den Vernetzungsprozess zu dem werden, was sie
sind. Technische Mediation ist nicht etwas, das Menschen tun, sie ist das, was
den Menschen zu dem macht, was er jeweils ist. Beziehungen sind dynamisch.
Sein, Sinn und Welt sind dynamisch. Es ist kein bloRer Effekt des gesunden
Menschenverstandes und der Erfahrung des tiglichen Lebens, dass sich die
Philosophie schon immer mit einer Welt der Verinderung und des Werdens
beschiftigt hat. Die narrative Form der Informationsordnung ist notwendi-
gerweise dynamisch und sich verindernd.

Wir haben gesagt, dass die technische Mediation aus Prozessen der «Uber-
setzung» und «Einschreibung» (Translation, Enrollment) besteht. Um zu erkla-
ren, wie Ubersetzungs- und Einschreibungsprozesse Informationen konstru-
ieren, kehren wir noch einmal zu unserem Hominiden und der Steinaxt zu-
riick. Was ist das Einzigartige und Besondere an diesem Hominiden und die-
sem Stein? Um die Frage etwas anders zu formulieren: Was unterscheidet die
Technik von der tierischen Verwendung von «Werkzeugen»? Warum sind wir
Menschen bzw. unsere Vorfahren so besonders? Wenn Tiere Werkzeuge benut-
zen, heben sie einen Stein oder Stock auf, um zum Beispiel eine Kokosnuss
aufzubrechen oder nach Nahrung zu suchen, lassen ihn dann fallen und gehen
weiter. Die Verwendung von Werkzeugen durch Tiere wird als «episodisch»
bezeichnet.” Die Steinaxt wurde sicherlich auch gelegentlich zuriickgelassen,
aber irgendetwas anderes hielt sowohl unseren Hominiden als auch einen be-
stimmten Stein fest, was den Unterschied ausmachte. Paradoxerweise kann
man sagen, dass in dem Moment, in dem ein Jager eine Steinaxt schwingt,
im wahrsten Sinne des Wortes «die Dinge aus den Hinden geraten sind».*®

37  Der Werkzeuggebrauch der Affen ist durch seinen «episodischen» Charakter gekenn-
zeichnet. Siehe Donald (1991:149), der die «Kultur» der Affen als «episodisch» be-
schreibt: «Das Wort, das die kognitive Kultur der Affen am besten zu beschreiben
scheint [...], ist der Begriff «episodischs. Ihr Leben findet vollstindig in der Gegenwart
statt, als eine Reihe konkreter Episoden, und das héchste Element in ihrem System
der Gedichtnisreprasentation scheint auf der Ebene der Ereignisreprisentation zu lie-
gens

38  Vgl. Belliger/Krieger (2016:29fFf.).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Mit anderen Worten, der Stein oder der Stock ist nicht linger ein Werkzeug
fiir den Moment, d.h. nur so lange, wie er in der Hand gehalten wird. Nach
der Emergenz von Sinn ist der Stein auch dann, wenn er nicht benutzt wird,
selbst wenn die Hand andere Dinge tut, trotzdem ein Werkzeug geblieben. Die
Steinaxt bleibt als Axt erhalten und bleibt, wie Heidegger sagen wiirde, «grift-
bereit», selbst wenn sie nicht in der Hand oder nicht einmal in Sicht ist. Das
Werkzeug verschwindet nicht als Werkzeug und wird in dem Moment, in dem
es nicht mehr benutzt wird, wieder zum blof3en Stein, wie es fiir den tierischen
Werkzeuggebrauch angenommen werden kann. Ubersetzung und Einschrei-
bung machen es moglich, dass etwas alle Akteure im Netzwerk zusammen-
bindet und festhilt, auch dann, wenn das Werkzeug nicht benutzt wird. Das
andert alles.

Selbst dann, wenn der Hominid den Stein nicht in der Hand halt, wer-
den die «Axt» und das, was es bedeutet, ein «Jiger» zu sein, in einer Erzih-
lung aufgegriffen. Eine Erzihlung ist eine Geschichte, die nicht in Sprache er-
zihlt werden muss. Sie kann nachgespielt, verkérpert, wiederholt und zur Ge-
wohnbheit werden. In Anlehnung an die urspriingliche Bedeutung von logos/le-
gein als Sammeln und Bewahren verschwindet das als Erzahlung konstruier-
te Akteur-Netzwerk nicht. Was in dem Netzwerk miteinander verbunden ist,
bleibt auf der Ebene der emergenten Ordnung von Sinn erhalten. Es ist die
Entstehung von Akteur-Netzwerken und den Erzihlungen, die sie verkérpern,
die Sinn ausmacht. Nicht Konzepte oder Sprache, wie wir sie heute kennen,
machen Sinn aus. Vor @iber drei Millionen Jahren gab es keine Sprache in der
heutigen Form, keine semantischen Inhalte, keine Begriffe mit logischen Im-
plikationen. Was unsere Hominid tat, war keine «diskursive Titigkeit», aber
trotzdem sinnvoll. Wie wir bereits erwihnt haben, ist Sinn eine Ebene emer-
genter Ordnung sui generis jenseits der Ebene der physischen Realitit und jen-
seits der Ebene des Lebens. Sobald Sinn entstanden ist, kehren weder der Ho-
minid noch der Stein zu dem zuriick, was sie waren, bevor sie in das Akteur-
Netzwerk, das die Steinaxt ist, eingebunden wurden. Sobald der Hominid zum
«Jager» oder «Krieger» wird, bleibt er, was er geworden ist, auch wenn er die
Axt nicht in der Hand hilt und nicht jagt oder gegen Feinde kimpft. Der Af-
fe hingegen lisst den Stein fallen, wenn dieser seinen Zweck erfiillt hat. Das
«Werkzeug» verschwindet. Es hat sich nichts verindert. Weder der Affe noch
der Stein sind etwas anderes geworden als das, was sie vorher waren. Stein
und Affe werden nicht zu einem Akteur-Netzwerk. Sie werden nicht in etwas
verwandelt, das sie nicht schon vorher waren. Es gibt keine Erzihlung, die sie
festhilt und sie in etwas anderes verwandelt als das, was sie waren. Um noch

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

65


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

einmal auf die urspriingliche Bedeutung von logos als Sammeln und Bewahren
zuriickzukommen, kénnte die Entstehung von Sinn durch Prozesse des Uber-
setzens und Einbindens als die Entstehung von logos verstanden werden, der
spater Sprache, Vernunft und, wie schon bei Heraklit, das Ordnungsprinzip
der Welt bezeichnete.

Bevor wir uns niher mit den Prozessen der Ubersetzung und Einbindung
befassen, wollen wir versuchen zu kliren, was sie konstruieren, nimlich In-
formation. Wenn wir uns vorstellen, dass die Welt aus Information besteht
und der logos die primir narrative Ordnung der Information ist, was verstehen
wir dann unter Information?** Das Konzept der Information ist nicht sehr in-
formativ, da der Begriff in vielen Disziplinen unterschiedlich verwendet wird.
Daher muss der von uns vorgeschlagene Begriff der Information vorsichtig an-
gegangen und eingegrenzt werden. Erinnern wir uns zunachst daran, dass zu
den zeitgendssischen Philosophen, die sich mit der Existenzweise von Werk-
zeugen, einschlieflich der Dinge im Allgemeinen, beschiftigt haben, Heideg-
ger gehort. Fiir Heidegger ist die primére oder urspriingliche Beziehung zu
den Dingen, die den Menschen charakterisiert, der praktische Gebrauch oder
die praktische Auseinandersetzung mit der Welt. Die Dinge sind nicht einfach
gegeben, um von einem desinteressierten Beobachter betrachtet zu werden.
Sie existieren, wie Heidegger es ausdriickt, als «<zuhanden», d.h. wir sind im-
mer schon in den Gebrauch von Werkzeugen und den Umgang mit den Din-
gen in verschiedenen praktischen Beschiftigungen eingebunden. Die Welt ist
kein Gegenstand der Kontemplation, sondern ein Feld praktischer Anliegen.
Latour hat diesen Gedanken aufgegriffen, als er die moderne Vorstellung von
«Tatsachen» (matters of fact) durch die Idee von «Anliegen» (matters of con-
cern) ersetzte.*® Dies ist unsere primire und urspriingliche Art, in der Welt
zu sein. Die Begriffe «primir» und «urspriinglich» beziehen sich darauf, wie
sich Dasein — Heideggers Bezeichnung fiir den Menschen als Konstrukteur
von Sinn - zur Welt verhilt, bevor die Reflexion von der praktischen Erfah-
rung abstrahiert wird, das heifst, bevor man beginnt, die Welt in Ideen und
Dingen, Substanzen und Akzidenzien, Subjekten und Objekten usw. zu ver-
stehen. Fiir Heidegger bedeutet Sein, dass etwas «als» etwas erscheint. Alles
erscheint «als» etwas Bestimmtes, als dieses oder jenes bestimmte Ding, mit

39  Wie Latour (2013:223) es ausdriickt: «Technologie> bezeichnet nicht ein Objekt, son-
dern eine Differenz.»

40 Siehe Stephan (2024) fir eine aktuelle Darstellung von Latours Begriff <matters of con-
cern».

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

diesem oder jenem bestimmten Gebrauch, verwickelt in diese oder jene be-
stimmte Tdtigkeit. Dasein findet sich «geworfen» (Geworfenheit) in eine Welt
von praktischen Aktivititen und Anliegen. Dasein ist nicht in erster Linie ein
desinteressierter Beobachter von Objekten, sondern ein engagierter und be-
troffener Benutzer von Artefakten und Werkzeugen.* Nur wenn die Werkzeu-
ge, die immer schon auf die eine oder andere Weise benutzt werden, kaputt
gehen oder nicht wie erwartet funktionieren, zieht sich Dasein aus dem En-
gagement zuriick und denkt tiber die Situation nach. Aber auch hier leitet die
praktische Auseinandersetzung mit der Welt, die Frage nach der Reparatur des
kaputten Werkzeugs oder die Suche nach einem Ersatz, die Aufmerksamkeit.
Die Haltung der wissenschaftlichen Beobachtung und die traditionellen An-
nahmen iiber Substanz und Eigenschaften, Subjekt und Objekt, Wissen und
Realitit, Natur und Gesellschaft sind erst sehr spit in der Geschichte des Sinns
entstanden und sollten unsere Untersuchung von Sinn, Sein und Welt nicht
leiten.

Gehen wir nun weit genug zuriick in die Zeit, in der Sinn zum ersten
Mal erschien. Wir sehen, dass die Dinge zunichst nicht als Kopien ewiger
transzendenter Ideen (Platon), oder als Substanzen, die ihr Dasein dem Zu-
sammenwirken von Ursachen verdanken (Aristoteles), oder als Wirkungen
von Atomen in Bewegung (Demokratismus/Physikalismus), oder als Wahr-
nehmungen der Sinne (Empirismus), oder als Konstruktionen des Geistes
(Kant/Systemtheorie/Kognitionswissenschaft), oder als Schépfungen Got-
tes, oder als Wirkungen sprachlicher Strukturen (Strukturalismus), oder
als Produkte sozialer Machtkampfe (Foucault/Poststrukturalismus), oder als
Ergebnisse menschlicher sozialer Praktiken (Pragmatismus) erscheinen. Wir
miissen uns von der selbstverstindlichen Annahme befreien, dass die Dinge
eine Bedeutung haben. Dinge sind Bedeutungen, und diese Bedeutungen sind
in Netzwerken, deren Relationen, d.h. in Information, zu finden. Es ist Sinn
als technische Mediation und Information, der die Dinge und mit ihnen die
Menschen als Akteure in Akteur-Netzwerken konstruiert. Diese Netzwerke
sind nicht virtuell, mental, psychologisch oder gar primir linguistisch. Es
handelt sich um konkrete Praktiken oder, wie Latour sagen wiirde, um Hand-
lungsprogramme, an denen Menschen und Nichtmenschen beteiligt sind. Sie
sind untrennbar mit der Welt verbunden; sie sind die Welt.

41 Was Heideggerals «Sorge» bezeichnet, die das Dasein als praktisches In-der-Welt-Sein
charakterisiert, scheintin Latours Riickbesinnung auf die «Erfahrung», aberauch in sei-
nem Begriff der «<Angelegenheiten der Sorge» wieder aufzutauchen.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

67


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Diese vielen Verwendungen, Praktiken und Handlungsweisen ergeben
sich aus den Akteur-Netzwerken, die den Horizont moglicher Relationen und
Assoziationen bilden, die den Sinn ausmachen. Der Hammer, um Heideggers
berithmtes Beispiel aus Sein und Zeit zu zitieren — ein Beispiel, das nicht allzu
weit von unserer Steinaxt entfernt ist —, ist in erster Linie in seinen vielen
praktischen Verwendungen gegeben, sowohl in denen, die er gegenwirtig
haben kann, zum Beispiel beim Bau eines Tisches, als auch in denen, die er
haben konnte, und nicht als bloRes Objekt des interesselosen Wissens. Der
Hammer steht in «Beziehung» zu Holz, Nigeln, der Werkstatt usw. und ist mit
all diesen Dingen in vielfiltiger Weise verbunden. Es sind diese Assoziationen
und moglichen Beziehungen, die die Welt ausmachen. Der Sinn liegt also
urspriinglich und in erster Linie im Tun, in der Konstruktion und in der Teil-
nahme an Akteur-Netzwerken, zum Beispiel im Bau und in der Verwendung
von Tischen, und nicht in der bloflen Wahrnehmung oder Betrachtung dersel-
ben. Und es muss noch einmal betont werden, dass das «Tun», von dem wir in
diesem Zusammenhang sprechen, nicht nur das Handeln von Menschen ist.
Alle Akteure des Netzes, sowohl menschliche als auch nichtmenschliche, sind
Akteure. Das bedeutet natiirlich nicht, dass Beobachtung, Reflexion, Abstrak-
tion, Verallgemeinerung und philosophisches und wissenschaftliches Denken
nicht als sinnvoll angesehen werden sollten. Im Gegenteil, die fiir die Philo-
sophie typische Betonung des Geistes, des Intellekts und des Wissens geht
auf die Idee des nous (Geist) durch Anaxagoras zuriick, der den Geist als das
ordnende Prinzip des Kosmos betrachtete. Spitestens seit Anaxagoras ist der
Begriff «Sinn» untrennbar mit Geist, Bewusstsein und Wissen verbunden.**

Eswar nur ein kurzer Schritt von der Idee des nous als grundlegendem Ord-
nungsprinzip zu Platons Interpretation des Geistes als Kontemplation der im-
materiellen und ewigen Formen und dann weiter zu Aristoteles’ theoretischem
Verstand (nous theoretikos) als der hochsten Form menschlichen Strebens im Ge-
gensatz zur praktischen Vernunft (nous praktikos). In der Neuzeit ist die Kon-
templation zu einer Abstraktion und einer Verallgemeinerung der Erfahrung
geworden, um wissenschaftliche Hypothesen aufzustellen und Experimente

42  Wirerlebendies heute in den Debatten tiber die Natur des Bewusstseins, die durch die
Entwicklung der kiinstlichen Intelligenz ausgel6st wurden. Von unserem Standpunkt
aus wire es angemessener zu fragen, wie Kl an dem Vernetzen und der Konstrukti-
on von Sinn beteiligt ist, als zu versuchen, eine Art Entitdt namens «Bewusstsein» zu
identifizieren, die selbst nur in und als Netzwerkphdnomen existieren kénnte.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

zur Uberpriifung dieser Hypothesen zu konzipieren. Auf der praktischen Sei-
te wurde die Rationalitit zur instrumentellen Vernunft oder zur Suche nach
Mitteln, um Ziele zu erreichen oder Probleme zu l6sen. Wir behaupten, dass
sowohl die theoretischen als auch die praktischen Formen der Vernunft von der
urspriinglichen Konstruktion des Sinns durch technische Mediation sekundar
und derivativ sind. Dies impliziert einen gewissen Vorrang dessen, was man
als das «Praktische» bezeichnen konnte, gegeniiber den theoretischen Aspek-
ten des Geistes. Der Pragmatismus entwickelte sich im 20. und 21. Jahrhundert
als die philosophische Denkschule, die dieser Auffassung am nichsten kam.
Wie Peirce, James und Dewey argumentierten, besteht die Bedeutung eines
Konzepts darin, was man mit ihm tun kann und welchen Unterschied die Idee
in der sozialen Praxis macht. Bekanntlich steht Latour dem Pragmatismus na-
he. Wir behaupten in Teil 4 dieses Buches, dass die Akteur-Netzwerk-Theo-
rie in Richtung einer Revision des Pragmatismus entwickelt werden konnte.
Allerdings impliziert diese Behauptung, dass der Pragmatismus auf seine bis
heute geltenden biologischen, evolutioniren und humanistischen Annahmen
verzichten muss.

Die Vorstellung, dass Sinn in erster Linie ein Prozess der Konstruktion von
Assoziationen ist, findet sich in der zweiten frithgriechischen Interpretation
von Ordnung, der Idee des logos. Heidegger (1977) hat daraufhingewiesen, dass
logosvon legeinkommt, was sammeln und bewahren bedeutet. Fiir Heraklit war
logos das Prinzip der kosmischen Ordnung. Aristoteles verstand logos im Sinne
von Sprache, Logik und Vernunft. Die Stoiker betrachteten logos dhnlich wie
Heraklit, nimlich als ein rationales Ordnungsprinzip, eine Art Weltseele. Mit
Philo von Alexandria und dem Johannesevangelium wie auch Augustinus und
Thomas von Aquin fand logos Eingang in die jidische und christliche Theolo-
gie. Mit der Entwicklung der Logik und der linguistischen Wende in der Phi-
losophie im 20. Jahrhundert schlieRlich wurde die Vernunft mit der Sprache
und ihren Strukturen, der Logik, der Mathematik und dem Rechnen identi-
fiziert. Die von den frithen Philosophen eingefithrten Unterscheidungen zwi-
schen nous und logos und ihre mogliche Beziehung zueinander begleiten uns
noch heute. Man konnte sagen, dass die Tradition, die von der Idee des nous
ausgeht, das Wissen, den Geist und die Vernunft betont, wihrend die Tradi-
tion, die der Idee des logos folgt, trotz vieler Umwege die urspriingliche Ent-
stehung von Sinn als Konstruktion von Assoziationen, als das Sammeln und
Bewahren aufrechterhilt.

Kommen wir zuriick zur technischen Mediation. Technische Mediation ist
nicht «technisch» im wblichen Sinne des Wortes, das die Funktionsweise ei-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

69


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ner Maschine oder ihrer Mechanik beschreibt. Latours Begriff der technischen
Mediation ist ein metaphysisches Konzept, das beschreibt, wie Sinn, Sein und
Welt erscheinen. Alles, was entsteht, tut dies durch einen Prozess der tech-
nischen Mediation. Wie Heidegger (1977) es ausdriickte, das Wesen der Tech-
nik selbst ist nicht etwas Technisches.* Wenn Latour von technischer Media-
tion spricht, ist damit nicht irgendein Artefakt oder eine Maschine gemeint.
Es handelt sich auch nicht ausschlieflich um Werkzeuge, es sei denn, man
mochte alles, was auch immer, in gewissem Sinne als «Werkzeug» betrach-
ten. Die technische Mediation ist eine «Mediation» in einem bestimmten Sinn.
Platon betrachtete die Erkenntnis der Formen, der Ideen, als unmittelbar dem
Geist gegeben. In der modernen Philosophie mit ihrem besonderen Interesse
an der Erkenntnistheorie wird die unmittelbare Erkenntnis, die Gegebenheit
der Dinge zum Wissen, sei es von Sinneswahrnehmungen oder intellektuel-
len Anschauungen von Ideen, als der Grund fiir Wahrheit und Gewissheit an-
gesehen. Descartes sprach von Ideen als «klar» und «deutlich», wihrend die
empiristische Tradition Sinneseindriicke als unmittelbar evident betrachtete.
Die Idee der «Mediation» bedeutet, dass es keine unmittelbare Gegebenheit
der Dinge gibt, weder empirisch noch intellektuell. Das Sein besteht aus Be-
ziehungen und ist daher immer in irgendeiner Weise durch Relationen «ver-
mittelt». Ein Akteur-Netzwerk ist sowohl technisch, da es sich aus menschli-
chen und nichtmenschlichen Akteuren zusammensetzt, als auch durch die Re-
lationen zwischen den Akteuren vermittelt. Technische Mediation konstruiert
Akteur-Netzwerke und, wie oben erwihnt, Sein, Sinn und Welt, die als Netz-
werkordnung verstanden werden kénnen. Wir kénnen daher technische Me-
diation auch einfach als ein «Vernetzen» bezeichnen.**

Vernetzen ist das, was passiert, wenn Dinge gesammelt und aufbewahrt
werden (legein/logos), sodass sie nicht mehr in der Hand gehalten werden miis-
sen. In der Tat scheinen die Dinge mit dem Aufkommen der Bedeutung «aus
der Hand zu fallen». Sie werden in ein Netzwerk von Assoziationen aufgenom-
men, das alle beteiligten Akteure transformiert, indem es sie auf der Ebene der
emergenten Ordnung von Sinn erscheinen lasst. Sinn ist also kein kognitiver

43 Esistanzumerken, dass Latours technische Vermittlung sich stark von Heideggers «Ge-
stell» unterscheidet, das ein Systemkonzept und kein Netzwerkkonzept ist. Heidegger
beschrieb die moderne westliche Gesellschaft dhnlich wie Luhmann sie spater unter
dem Diktat des universellen Funktionalismus beschrieb, wahrend Latour bereits iiber
die Moderne hinausgeht und sich mit einer postmodernen Welt beschéftigt.

44  Siehe Belliger/Krieger (2016) fiir eine Diskussion des Vernetzens.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Akt, der den Dingen irgendwie semantische Bedeutung, Zeichen oder menta-
le Reprasentationen hinzuftigt. Sinn ist nicht einmal urspriinglich oder aus-
schlieRlich linguistisch. Sinn ist also nicht in erster Linie eine semantische
Bedeutung. Er liegt nicht in Zeichen, die fiir Dinge oder mentale Reprisenta-
tionen oder Konzepte stehen, die in Urteilen oder Pridikationen ausgedriickt
werden. Zeichen, Bedeutung, Sprache, Logik und Argumentation, die sich aus
Sprachstrukturen ableiten, sind in der Geschichte viel spiter entstanden als
die Entstehung von Sinn. Es gibt kein Ding, das in irgendeiner Weise Bedeu-
tung «haben» kénnte, im Gegensatz zu Dingen, die keine Bedeutung haben.
Wenn es etwas gabe, das keine Bedeutung hitte, wie kénnten wir es erken-
nen? Sobald der Sinn entstanden ist, erscheint alles, was existiert, «als» et-
was Sinnvolles, selbst wenn es als «Unsinn» erscheint. Was Wittgenstein fur
die Sprache behauptete, gilt auch fiir die Welt. Wittgenstein behauptete, dass
man nicht nur ein einziges Wort sprechen kann, sondern dass das Sprechen ei-
nes Wortes gleichbedeutend ist mit dem Sprechen einer ganzen Sprache. Ent-
sprechend werden, sobald ein Ding als sinnvoll erscheint, alle anderen Dinge
Teil der Welt. Sobald ein Stein zu einer Axt wurde, wurden alle anderen Steine
zu Nicht-Axten oder potenziellen Axten. Sobald ein Hominid ein Jiger wur-
de, wurden andere zu potenziellen Jigern, Kriegern und Baumeistern. Da der
Sinn das Sein ist, ist der Sinn nicht etwas anderes als die Dinge selbst. Kants
berithmte Unterscheidung zwischen Phinomena und Numina rief sofort He-
gels Frage hervor, wie wir wissen kdnnen, was wir nicht wissen kénnen. Sinn
ist also nicht etwas, das die Dinge «haben» oder nicht haben. Bedeutung ist
nicht etwas, das von einem wissenden Subjekt oder einem kognitiven Agen-
ten produziert wird, sei es empirisch oder transzendental, menschlich oder
gottlich. Bedeutung, oder, wie wir sagen werden, Information, ist das, was die
Dinge «sind».* Nur weil das Sein Sinn ist, gibt es einen evolutioniren Vorteil
fir bestimmte Akteure, grofRe Gehirne und besondere sprachliche Fihigkeiten
zu haben. Wie Latour (2013:230) es ausdriickt: «Technologien sind dem Men-
schen vorausgegangen und haben ihn hervorgebracht», und nicht umgekehrt.

Mit diesen Bemerkungen hoffen wir, die Voraussetzungen fir eine aus-
fithrlichere Diskussion dariiber geschaffen zu haben, wie technische Vermitt-
lung oder Vernetzung Bedeutung konstruiert. Die Vernetzung besteht aus Pro-
zessen der «Ubersetzung» und «Einschreibung». Damit ein Werkzeug in ei-
ner bestimmten Weise als Werkzeug eingesetzt werden kann, muss eine Reihe

45  Dies ist die Idee hinter dem, was als materielle Semiotik oder materielle Kultur be-
kannt geworden ist.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

il


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

von Beziehungen zwischen dem Akteur, der das Werkzeug benutzt, und dem
Werkzeug selbst sowie zwischen dem Werkzeug und dem, was es bearbeiten
soll, hergestellt werden. Das Steinbeil zum Beispiel bearbeitet, sagen wir, ein
Tier oder ein Stiick Holz. Die verschiedenen Elemente, die Hand, der Arm, der
Stein und das Tier oder das Holz, miissen auf bestimmte Weise zueinander in
Beziehung stehen. Latour spricht von einem «Umweg», den derjenige gehen
muss, der etwas mit einem Werkzeug bearbeiten will. Im Falle der Steinaxt
wollte der Hominid ein Tier téten oder ein Stiick Holz spalten. Da er dies mit
seinen blof3en Hinden nicht gut konnte, musste er den Umweg iiber das Stein-
beil nehmen. Latour nennt diesen Umweg «Ubersetzung».

Ubersetzung bedeutet nicht eine Verschiebung von einem Vokabular in ein
anderes, beispielsweise von einem franzésischen Wort in ein englisches
Wort, als ob die beiden Sprachen unabhingig voneinander existieren wiir-
den. Wie Michel Serres verstehe ich unter Ubersetzung die Verschiebung,
das Abdriften, die Erfindung, die Vermittlung, die Schaffung einer Verbin-
dung, die es vorher nicht gab und die in gewisser Weise zwei Elemente oder
Akteure verandert. (Latour 1994:32)

Ubersetzung ist nicht einfach die Herstellung einer Beziehung zwischen zwei
zuvor nicht miteinander verbundenen Dingen. Sie ist eine Beziehung, die das,
worauf sie sich bezieht, verwandelt und auch dann noch besteht, wenn die
urspriingliche T4tigkeit nicht mehr ausgeiibt wird. Bei der Ubersetzung geht
es nicht nur darum, zwei bereits vorhandene Dinge in eine Beziehung zuein-
ander zu setzen, wobei die Relation etwas ist, das den Dingen hinzugefiigt
wird und daher auch wieder abgezogen werden kann. Eine Relation, die zu
bereits bestehenden Dingen bloss hinzugefiigt wird, verandert die Dinge, die
sie in Beziehung setzt, nicht. Sie ist zufillig und hat keine ontologische Be-
deutung. Ubersetzung hingegen ist ein einzigartiger Prozess, Assoziationen
zu schaffen, die das, was assoziiert wird, verindern. Ubersetzen verwandelt
die so iibersetzten Akteure in etwas Neues und Unerwartetes. Der Hominid,
der zuvor nur mit seinen blofen Hinden arbeiten konnte, ist nun ein Jiger,
der Tiere téten kann, oder ein Baumeister, der mit einer Axt Holz spalten kann.
Der Stein ist nicht mehr etwas, das in einem Flussbett liegt, sondern eine Axt,
eine Waffe oder ein Werkzeug in der Hand eines «Jagers» oder eines «Baumeis-
ters». Es ist wichtig, nicht zu vergessen, dass auch das getdtete Tier oder das
gespaltene Holz zu dieser Titigkeit beitragen, denn nur bestimmte Tiere kon-
nen zu Wild werden und nur bestimmte Holzarten kénnen mit einer Stein-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

axt gespalten werden, und dass auch nur auf bestimmte Art und Weise, iiber
die sie ebenso entscheiden wie die Axt oder derjenige, der die Axt fithrt. Wenn
das Tier und das Holz nicht «kooperieren», passiert nichts. Das Wesentliche
an dieser Darstellung ist, dass die Handlungsfihigkeit verteilt ist. Alle Akteure
sind gleichermaflen oder «<symmetrisch», wie Latour sagt, an der Konstrukti-
on des Akteur-Netzwerks beteiligt, das die Jagd oder das Bauen darstellt. Es
ist nicht der Hominid allein, der der Jager ist, der jagt, oder der Baumeister,
der Holz hackt. Es ist nicht die Steinaxt allein, die das Wild tétet oder das Holz
spaltet. Esist das Akteur-Netzwerk, das sich aus den einzigartigen Assoziatio-
nen zwischen Hominid, Stein, Tier oder Holz zusammensetzt, die der Uber-
setzungsprozess geschaffen hat.*

Ubersetzung bringt Einbindung (Enrollment) mit sich. Symmetrisches
und verteiltes Handeln bedeutet, dass alle Akteure in einem Netzwerk sich
gegenseitig so beeinflusst haben, dass sie in einem Akteur-Netzwerk einge-
schrieben oder eingebunden sind. Dieses Akteur-Netzwerk ist keine statische
Struktur, sondern hat eine Trajektorie, eine Bewegung in Richtung eines
«Ziels», um dessentwillen es aufgebaut wurde, aber nicht vor dem Entstehen
des Netzwerks fixiert war. Akteur-Netzwerke haben eine bestimmte Trajek-
torie, die man als Handlungsprogramm bezeichnen kann.*” Wenn der Hominid
sich mit der Axt in der Hand auf den Weg macht, um das Lager gegen Feinde
zu verteidigen, ist das eine andere Trajektorie und ein anderes Handlungs-
programm, als wenn er sich auf den Weg macht, um Holz zu schlagen oder
Tiere zu jagen. Alles ist anders: der Hominid, die Axt, die Art und Weise, die
Axt zu schwingen, die Adressaten der Handlung usw. Es ist die Ubersetzung,
die die Assoziationen zwischen den Akteuren herstellt, und die Einschreibung
oder Einbindung in ein Handlungsprogramm, die die Rollen bestimmt, die
die Akteure spielen, d. h. den Zweck, die Trajektorie, dem das Netzwerk folgt.
Sinn ist also nicht die intentionale Thematisierung eines Gegenstandes oder
die Vorstellung eines Objekts auf der Grundlage von Sinneswahrnehmun-
gen. Sinn entsteht durch die Ubersetzung und Einbindung von Akteuren in
Handlungsprogramme. Sinn existiert als Akteur-Netzwerk in der realen Welt
und nicht nur im Kopf. Erst auf der Ebene der emergenten Ordnung von Sinn

46  Der Leser und die Leserin wird an die dreifache Bedeutung von «Konstruktion» (Latour
2013:151ff.) erinnert, 1) das verteilte Handeln, 2) Unsicherheit des Ergebnisses und 3)
Werturteil.

47  Latour wird diese Idee als Grundlage fiir die Unterscheidung von «Existenzweisen»
oder verschiedenen Arten von Netzwerken verwenden.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

13


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

T4

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

werden die Akteure, sowohl die menschlichen als auch die nichtmenschlichen,
zu Akteuren in einem Netzwerk, das durch eine Trajektorie, ein Handlungs-
programm, gekennzeichnet ist. Akteure sind nicht nur Agenten im Sinne von
Tragern von Bewegung, sondern auch im Sinne von Rollen, die sie spielen und
mit denen sie im Hinblick auf ein bestimmtes Ziel interagieren. Dieser Ge-
danke ist in der Philosophie nicht neu. Aristoteles behauptete, dass alle Wesen
eine End-Ursache haben, aus der heraus sie entstehen und auf die hin sie sich
bewegen und entwickeln. Die aristotelische Welt ist eine teleologische oder
zielgerichtete Welt. Natiirlich dachte Aristoteles dabei an einzelne Dinge oder
Substanzen und nicht an Netzwerke von Akteuren. Moderne teleologische
Theorien sind die Biologie, die Kybernetik und die allgemeine Systemtheo-
rie.*® Unter dem Gesichtspunkt der Vernetzung sind es jedoch nicht einzelne
Dinge, Organismen oder Systeme, die Ziele verfolgen, sondern in Netzwerke
eingeschriebene Akteure. Die Steinaxt hat nur dann einen Zweck, wenn sie
von einem Jiger oder einem Krieger benutzt wird, und nicht als eine Sub-
stanz, die irgendwie allein und unabhingig von anderen Dingen existiert.
Aus der Netzwerkperspektive gibt es kein «An-sich-Sein» im Sinne eines klar
umrissenen Individuums, sondern nur ein «In-einem-Netzwerk-Sein».*
Heidegger sprach von der Existenzweise des Daseins als In-der-Welt-sein,
einer Existenz, die dadurch gekennzeichnet ist, dass sie in einem Netzwerk
praktischer Titigkeiten mit den Dingen existiert, das von Sorge oder, wie La-
tour sagen wird, von Besorgnis geleitet wird. Der Hammer macht den Schrei-
ner in Heideggers Werkstatt ebenso wie der Schreiner den Hammer. Beide
und viele andere Dinge sind zu bestimmten Zwecken miteinander verbunden.
Der Schreiner, ebenso wie der prahistorische Jiger oder heute der Software-
Ingenieur, existiert in Netzwerken von Assoziationen mit verschiedenen von-
einander abhingigen Akteuren. Das Netzwerk und die Moglichkeiten, die es
schafft, existierten nicht vor der Arbeit der Ubersetzung und Einbindung, die
das Entstehen eines Handlungsprogramms ermdoglichte. Wenn ein Affe einen
Stein aufhebt und damit eine Kokosnuss aufbricht, lisst er ihn wieder fallen,
isst die Kokosnuss und geht weiter. Er ist nicht zum Jager oder zu etwas ande-
rem geworden, als er vorher war. Der Stein, den er benutzt und fallen lisst, hat
sich nicht verindert, er ist nicht zu etwas geworden, was er nicht schon war.

48  Fur eine Diskussion dieser Ansichten siehe Belliger/Krieger (2024).

49  Hegels Begriff des An-und-fiir-sich-Seins kénnte als Versuch interpretiert werden,
Netzwerke auf der Grundlage der fiir die moderne Philosophie grundlegenden Unter-
scheidung zwischen Subjekt und Objekt zu verstehen.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Es wurde nichts gesammelt und aufbewahrt (logos). Es gibt keine Assoziatio-
nen und Relationen, die den Affen oder den Stein nach dem episodischen Ge-
brauch in ein Handlungsprogramm aufnehmen und festhalten, und somit ein
Akteur-Netzwerk bilden.*® Wenn jedoch ein Akteur-Netzwerk erscheint, gibt
es etwas Neues. Was neu entstanden ist, verschwindet nicht sofort wieder. Es
bleibt bestehen. Etwas ist da, das alle Akteure im Netzwerk festhilt, auch wenn
sie sich anderen Titigkeiten zuwenden. Es ist etwas ins Sein gekommen, das
vorher nicht da war. Was ist dieses Etwas, das entstanden ist und vorher nicht
da war? Was hilt an den Akteuren fest und verwandelt sie in etwas Neues, das
nicht verschwindet, wenn die jeweilige Aktivitit aufhort? Wie bereits erwihnt
und wie wir weiter unten niher erliutern werden, schlagen wir vor, dieses be-
sondere und einzigartige Etwas, das nur auf der Ebene der emergenten Ord-
nung von Sinn entsteht, Information zu nennen.

Unter dem Gesichtspunkt des Vernetzens kann man sagen, dass Asso-
ziationen Akteur-Netzwerke konstruieren, in denen die Dinge zunichst als
das erscheinen, was sie sind (in Erinnerung an Heideggers hermeneutisches
«als»). Es sind die Relationen zwischen den Akteuren, die die Akteure in die
Rollen «iibersetzen» und «einbinden», die sie im Netzwerk spielen. Ein Homi-
nid wird zu einem «Jiger» oder «Krieger», und ein Stein wird zu einer «Axt».
Wenn die Assoziationen zwischen Hominid und Stein das Akteur-Netzwerk
konstruieren, was sehen wir dann, wenn wir ein Akteur-Netzwerk beschrei-
ben? Was haben wir gesehen, als wir in der Zeit zuriickgereist sind zu dem
bedeutsamen Ereignis der Konstruktion der ersten Steinaxt und der Emer-
genz von Sinn? Was sehen wir, wenn wir ein Akteur-Netzwerk sehen? Was tun
wir, wenn wir ein Akteur-Netzwerk sind? Um diese Fragen zu beantworten,
sollten wir uns den Begriff «Information» genauer anschauen.

Die Information spielt in der Geschichte, die wir erzihlen, eine wichti-
ge Rolle, nicht nur, weil sie fiir uns ein zentraler und grundlegender Begriff
ist, ein arché, sondern auch, weil wir auf der Grundlage der Akteur-Netzwerk-
Theorie eine Theorie der Information aufbauen wollen. Wir méchten ein neu-
es Verstindnis dessen vorschlagen, was Information ist, wobei wir uns aller
Risiken bewusst sind, die mit dem Versuch verbunden sind, die Bedeutung

50 Die Verwendung von Werkzeugen durch Tiere ist gut dokumentiert und weist auRer-
ordentliche Ahnlichkeiten mit der menschlichen Werkzeugnutzung auf. Dies scheint
darauf hinzudeuten, dass wir es nicht mit einer radikalen Diskontinuitat zu tun haben,
sondern vielmehr mit einem Fall von Emergenz. So wie das Leben aus der Materie her-
vorgeht, gibt es trotz der Spriinge immer eine Kontinuitat.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

75


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

eines Wortes zu verindern, das bereits in vielerlei Hinsicht iiberdeterminiert
ist. Trotzdem schlagen wir vor, Information als das zu definieren, was wir «se-
hen» und «sind», wenn wir in einem Akteur-Netzwerk erscheinen. Was ent-
steht, wenn ein Akteur-Netzwerk konstruiert wird, ist Information. Philoso-
phische Bezugspunkte fiir diese Idee konnten bei Husserl gefunden werden,
der sagt, dass Bedeutung die absichtliche Thematisierung von etwas vor ei-
nem Horizont weiterer Beziige ist. Auch Heidegger weist daraufhin, dass alles,
was erscheint oder entsteht, «als» diese oder jene bestimmte Entitit erscheint,
die in eine Welt von Assoziationen und Hinweisen eingebettet ist. Schlief3lich
behauptet Latour ebenfalls, dass Prozesse des Ubersetzens und Einbindens,
d.h. Prozesse der Herstellung von Relationen, Akteur-Netzwerke konstruie-
ren. Kurz gesagt, das Vernetzen konstruiert etwas, dessen Wesen eine Relation
ist. Diese Relation existiert als Information.

Da die Konstruktion von Sinn gleichzeitig die Konstruktion von Sein und
Welt ist, sind Akteure, sowohl menschliche als auch nichtmenschliche, ja, al-
le Wesen itberhaupt nichts anderes als Information. Wenn wir die Relationen
und Assoziationen wegnehmen, sehen wir gar nichts mehr und wir kénnen
auch nichts mehr tun; die Welt verschwindet und wir sind wieder mit unseren
Affenverwandten vereint. Vergessen wir nicht, dass wir selbst, die in der Zeit
zuriickgereist sind, um das erste Akteur-Netzwerk zu beschreiben, auch Ak-
teure in den viel komplexeren und ausgedehnteren Netzwerken der modernen
Wissenschaft und Philosophie sind. Diese Netzwerke sind viel spiter in der
Geschichte aufgrund der harten Arbeit unserer Vorginger entstanden. Uber
Hunderttausende, wenn nicht Millionen von Jahren, wurden diese Netzwer-
ke, in denen wir heute leben, aufgebaut. Wir selbst existieren als das, was wir
sind, in den Netzwerken von Assoziationen, die uns die Rollen geben, die wir
spielen, die Werkzeuge, die wir benutzen, und sogar die Sprache, die wir spre-
chen. Ein Wissenschaftler oder Philosoph zu sein, unterscheidet sich nicht von
einem Jiger oder einem Krieger, wofiir es noch viele Beispiele gibt. Wir schla-
gen vor, all dies, vom ersten Hominiden, der die erste Steinaxt benutzte, bis
zu den Wissenschaftlern und Philosophen von heute und alles, womit sie sich
beschiftigen, als Information zu betrachten. Was wir meinen, wenn wir von
Sein, Sinn und Welt sprechen, ist Information. Aber was ist Information?

Wir haben argumentiert, dass Ubersetzungs- und Einbindungsprozesse
bzw. die Emergenz von Sinn den Grundstein fiir die evolutioniren Vorteile
von grofden Gehirnen und Sprache gelegt haben. Diese Prozesse entstanden
lange bevor der Homo sapiens mit seinem groflen Hirn und seinen einzigar-
tigen sprachlichen Fihigkeiten auf der Bildfliche erschien. Sinn entsteht mit

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

der Entstehung von Akteur-Netzwerken und nicht mit dem Auftauchen des
Homo sapiens. Wie wir gesehen haben, verteilt Latour durch Ubersetzungs-
und Einbindungsprozesse die Handlungsfihigkeit auf alle Akteure, sowohl
(proto-)menschliche als auch nichtmenschliche. Ubersetzung und Einbin-
dung sind also keine ausschliellich menschlichen Aktivititen; sie sind keine
mentalen oder kognitiven Prozesse; sie sind keine Formen von Intentionalitit
oder Subjektivitit; sie verwandeln die Welt nicht in Reprasentationen oder
Vorstellungen; sie finden nicht im Gehirn statt, sei es ein grof3es oder ein klei-
nes — was nicht bedeutet, dass Gehirne nicht notwendig sind -, sie sind weder
ideal noch materiell, weder psychisch noch sozial noch natiirlich, da sie die
Grundlage fiir all diese Unterscheidungen sind. Technische Mediation mittels
Prozessen der Ubersetzung und Einbindung konstruiert Sinn als Informa-
tion. Millionen von Jahren nachdem Sinn bereits entstanden war, erschien
Homo sapiens.” Daraus folgt, dass Sinn nicht ausschlieflich menschlichen
Individuen oder sozialen Systemen zugeschrieben werden kann, auch wenn
wir uns Sinn heute nicht losgelost von Sprache und Gesellschaft vorstellen
konnen. Sinn lisst sich nicht auf das reduzieren, was wir Menschen wissen
oder kommunizieren kénnen, sondern ist die Voraussetzung fiir die Mog-
lichkeit, Mensch zu sein und etwas zu wissen. Die Tatsache, dass Sinn kein
ausschliefRlich menschliches Attribut ist, impliziert, dass kiinstliche Intelli-
genz und Auflerirdische moglich sind und dass das gegenwirtige biologische
Substrat der Intelligenz nicht das letzte Wort ist. Weil die Welt sinnvoll ist,
kénnen wir sie verstehen und technologisch umgestalten und nach Millionen
von Jahren der Evolution sogar dazu kommen, tiber sie zu sprechen, und nicht
andersherum.*>

Gerade weil die Welt Sinn ist, kdnnen sich grof3e Gehirne und Sprachfihig-
keiten als evolutiondrer Vorteil erweisen. Ist der Sinn jedoch einmal entstan-

51 Floridi (2014) sprichtvon Menschen als «Inforgs» anstelle von Cyborgs. Inforgs sind We-
sen, dieals Informationen in einer Welt existieren, die ebenfalls aus Informationen be-
steht, einer «Infosphére». Floridis Konzept der Information unterscheidet sich jedoch
von dem, was wir hier vorschlagen. Wir setzen Information mit Bedeutung gleich. Erst
sehr viel spater in der Geschichte der Information wird es unter bestimmten Umstan-
denssinnvoll, zwischen Information und Bedeutung zu unterscheiden, zum Beispiel bei
der Untersuchung der Kommunikation von Tieren oder bei der Entwicklung einer ma-
thematischen Theorie der Information.

52 Diese Bemerkungen markieren den Angelpunkt unserer Kritik des Pragmatismus, der,
wie Brandom voraussetzt, auf die diskursiven Praktiken des Homo sapiens begrenzt
ist. Wir kommen in Teil 4 darauf zuriick.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

17


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

den, spielt die Evolution keine Rolle mehr bei der Entwicklung des Sinns. Als
eine hohere Ebene der emergenten Ordnung als das Leben kann der Sinn das
Leben nach Belieben verindern. Schon heute, mit kiinstlicher Intelligenz und
Gentechnik, sehen wir, dass Sinn die Kontrolle tiber die biologischen Mecha-
nismen der Evolution und die physische Materie iibernommen hat. An die Stel-
le von Mutation und natiirlicher Selektion ist die technische Mediation getre-
ten.”® Dies bedeutet, dass naturalistischen und biologischen Interpretationen
der Kognition, wie sie fiir die allgemeine Systemtheorie, den Vitalismus und
den klassischen Pragmatismus in ihren frithen Formen typisch sind, nicht zu
trauen ist, wenn sie versuchen, den Sinn im Sinne der Anpassung eines Or-
ganismus an eine Umwelt zu erkliren. Wir Menschen geben der Welt nicht
zum Zweck der biologischen Anpassung einen Sinn. Tatsichlich schert sich
der Sinn wenig um das Leben, wie die unzihligen Opfer auf den Schlachtfel-
dern der Geschichte bezeugen. Kognition ist nicht in erster Linie ein biolo-
gischer Prozess.”* Es ist unbestreitbar, dass der Sinn weitgehend aus einem
biologischen Substrat hervorgegangen ist, so wie das Leben aus einem physi-
kalischen und chemischen Substrat hervorgegangen ist. Dennoch ist der Sinn
kein Leben und unterliegt nicht den Mechanismen der Evolution. Im Gegen-
teil, mit der Emergenz des Sinns erscheint zum ersten Mal eine Welt. Es ist
eine Welt, in der der Mensch einen besonderen Platz einnimmt. Mit Worten,
die an Heidegger erinnern, kénnten wir sagen, dass nicht wir Menschen die
Sprache «benutzen», sondern die Sprache uns «benutzt». Natiirlich sind gro-
3¢ Gehirne wichtig. GroRe Gehirne und sprachliche Fihigkeiten ermdglichen
es, Netzwerke fast unbegrenzt zu vergréflern und sich schnell durch viele Ver-
bindungen zu bewegen. Grofe Gehirne und Sprache machen es moglich, viel
mehr Relationen und Beziehungen in ein Netzwerk zu integrieren, als dies mit
begrenzteren oder gar keinen kognitiven Fihigkeiten méglich ist. Dennoch ist
die menschliche Kognition, verstanden als adaptiver Mechanismus, weder der
Grund fiir Sinn noch ist sie die Quelle von Sinn, noch ist sie auch nur eine Ein-
schrankung von Sinn.

Wie die Phinomenologie der Steinaxt zeigt, ist Sinn lange vor dem Ho-
mo sapiens entstanden. Eine weitere Implikation dieser Tatsache ist, dass

53  Siehe die Diskussion (iber Transhumanismus und Cyborgs.

54  Furaktuelle Theorien, die den biologischen Ursprung der Kognition behaupten, siehe
Levin (2022) und Friston (2010) und natiirlich fast die gesamte Tradition des Pragma-
tismus, der unter dem Einfluss des Darwinismus entstand.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Sinn nicht als Beobachtung (Luhmann), sondern vielmehr als Mediation (La-
tour) verstanden werden kann. Nicht der logische Operator der Negation,
wie Luhmann im Anschluss an Hegel annimmt, ist die Grundlage des Sinns,
sondern die Konstruktion von Relationen und Assoziationen, kurz: das Ver-
netzen. Aus systemtheoretischer Sicht erkennt Luhmann an, dass Sinn eine
emergente Ordnungsebene sui generis jenseits des Lebens und der Materie ist,
hilt aber dennoch am biologisch inspirierten Modell eines autopoietischen,
selbstreferenziellen, informationell und operational geschlossenen Systems
fest. Fir die allgemeine Systemtheorie gilt, dass nur autopoietische, operativ
und informationell geschlossene Systeme Informationen konstruieren. Dies
gilt fur alle Systeme als solche, sei es auf der physikalischen Ebene, der bio-
logischen Ebene oder auf der Ebene des Sinns. Dies bedeutet, dass Sinn als
System auf der gleichen Weise und nach den gleichen Prinzipien der Selekti-
on, Relationierung und Steuerung funktionieren soll wie alle Systeme.” Fiir
Latour hingegen sind es technische Mediation und Prozesse des Ubersetzens
und Einbindens, welche Information und somit Netzwerke konstruieren.
Wiederum kénnten wir mit Heidegger sagen, dass nach der Emergenz von
Sinn nicht das Dasein allein, sondern jedes Wesen als eine Frage fir sich selbst
existiert. Das liegt nicht daran, dass alle Wesen irgendwie mit intentionalem
Bewusstsein oder der Fihigkeit, Beobachtungen zu machen und Unterschei-
dungen zu treffen, ausgestattet sind, sondern daran, dass alle Wesen mit
Handlungsfihigkeit ausgestattet sind in dem Sinne, dass sie in der Lage sind,
an Prozessen des Ubersetzens und Einbindens zu partizipieren. Alle Wesen
sind als Wesen potenzielle Mediatoren oder Vermittler, die in der Lage sind,
sich an der Konstruktion von Relationen zu beteiligen. So funktioniert Sinn
aufihrer eigenen, einzigartigen Ebene der emergenten Ordnung.

Wenn wir in diesem Zusammenhang von Information sprechen, wollen
wir noch einmal klarstellen, dass wir nicht von einer Vorstellung, einem men-
talen Zustand, einem semantischen Inhalt sprechen und schon gar nicht von
der digitalen Information, die in der einflussreichen mathematischen Infor-
mationstheorie beschrieben wird. Information bedeutet nicht, dass es einen
Sender und einen Empfinger, eine Botschaft und einen Kanal mit Rauschen
usw. gibt. Information ist auch nicht, wie Luhmann vorschligt, Beobachtung,
d.h. binire Unterscheidungen, die auf Negation beruhen. Information in der
von uns vorgeschlagenen Sichtweise ist eine Form des Seins sui generis. Sie be-
steht aus Relationen und nichts anderem. Auf dieser Ebene der emergenten

55  Firdie Kritik dieser Annahme siehe Belliger/Krieger (2024).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

7


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Ordnung von Sinn gibt es nur Relationen, und das, was existiert, existiert, weil
es aus Relationen durch die technische Mediation konstruiert wird.

Erinnern wir uns daran, dass Emergenz bedeutet, dass Phinomene auftre-
ten, die aus nichts anderem als aus sich selbst hervorgehen kénnen. Informati-
on kann nur aus Information entstehen, so wie fiir Luhmann Kommunikation
nur aus Kommunikation entstehen kann, oder fir Heidegger die Sprache nur
aus der Sprache selbst. Information existiert nur auf der Ebene der emergen-
ten Ordnung von Sinn.*® Daher ist Information, wie wir sie definieren, keine
besondere Art von Ding, als ob es Dinge geben konnte, die keine Information
sind. Information ist ein Prozess, der Prozess des Vernetzens. Wir konnen Informa-
tionen nicht in unseren Hinden halten, weder auf Papier noch in einer Da-
tenbank. Wir haben keine Informationen, wir machen sie, oder besser gesagt,
sie machen etwas mit uns, und durch Informationen werden wir zu dem, was
wir sind. Information ist kein neuer Name fiir eine bestimmte Art von Sub-
stanz. Information darf nicht auf der Grundlage der westlichen Metaphysik
oder der Computertheorie interpretiert werden, die heute die Diskussionen zu
diesem Thema beherrscht. Nach der von uns vertretenen Auffassung ist es die
fortlaufende Konstruktion von Information durch Information, die Menschen
und Nichtmenschen zu dem macht, was sie sind und was sie in einer sinnvol-
len Welt tun. Es kann nicht genug betont werden, dass Informationen nicht
als mentale Zustinde oder sprachliche Akte, Bewusstsein oder Kommunika-
tion oder die Ubertragung von Bits und Bytes entstehen, sondern als Akteur-
Netzwerke. Das bedeutet, dass Information zugleich materiell und mental, zu-
gleich menschlich und nichtmenschlich, zugleich Signifikant und Signifikat,
zugleich gegeben und konstruiert, zugleich Subjekt und Objekt, zugleich Na-
tur und Gesellschaft, zugleich Wort und Ding, zugleich Karte und Territorium
ist. Wahrscheinlich wire es sogar besser, zuzugeben, dass all diese traditionel-
len Unterscheidungen bei der Definition von Information nicht hilfreich und
sogar irrefithrend sind.

Seitdem das Konzept der Information zu Beginn der Kybernetik in den
Mittelpunkt geriickt wurde, ist der ontologische Status der Information noto-
risch unsicher. Die berithmte Erklirung von Wiener (1949), dass Information
Information ist und nicht Materie oder Energie, sagt mehr dariiber aus,
was Information nicht ist, als dariiber, was sie ist. Hinzu kommt, dass die

56  Das Verstindnis von Information in der Biologie als Steuerung biologischer Prozesse
oder in der Physik als Quantifizierung der Unsicherheit bzw. Eigenschaften von Mate-
rie und Energie sind nicht im Sinne philosophischer arché zu betrachten.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

mathematische Informationstheorie von Shannon und Weaver die Kompu-
tationalmodelle dominiert und von der Medientheorie, der Kommunikati-
onstheorie und den Sozialwissenschaften unkritisch ttbernommen worden
ist. Das Ergebnis ist, dass Information zu einem Begriftf geworden ist, der
nicht sehr informativ ist. Es ist daher nicht verwunderlich, dass Latour diesen
Begriff nicht verwendet und keine explizite Informationstheorie entwickelt
hat.”” Wir méchten in diese unbefriedigende Situation eingreifen, indem wir
eine Interpretation von Latours Prinzip der «Irreduktion» als Definition von
Information und als Grundlage einer philosophischen Informationstheorie
vorschlagen. Latour hat das Prinzip der Irreduktion in einem frithen philoso-
phischen Werk mit demselben Titel formuliert. In diesem kurzen Aufsatz, der
zusammen mit seiner Studie tiber Pasteur veroffentlicht wurde, sagt Latour,
dass «nichts an sich entweder reduzierbar oder irreduzibel auf etwas anderes
ist» (Latour 1993:158). Was ist damit gemeint? Wenn etwas nur insofern exis-
tieren kann, als es weder dasselbe ist, d.h. reduzierbar auf etwas, noch vollig
anders als dieses (d.h. irreduzibel auf dieses), dann kann es nur als eine Be-
ziehung existieren. Kurz gesagt, nichts kann «fiir sich allein» existieren. Dies
impliziert, dass das Sein relational ist, was auf eine entschiedene Ablehnung
der westlichen Metaphysik der Substanz hinausliuft. Die Welt besteht nicht
aus Dingen, sie besteht aus Relationen, d.h. aus Information.

Nach einer relationalen Ontologie sind Identitit, Gleichheit, Kontinuitit
und Dauerhaftigkeit nicht gegeben, sondern aus Relationen konstruiert.
Was tun Relationen? Relationen sind Vermittler. Vermittlung oder Mediation
impliziert, dass das, was ist, existiert, weil es ein vermittelnder Vermittler ist.
Ausgehend von diesem Prinzip wird verstandlich, warum technische Mediati-
on Information konstruiert. Sie tut dies, weil sie Assoziationen, Beziehungen
und Prozesse schafft, die auf der stindigen Uberwindung von Reduktionen
aufIdentitit beruhen.® Interpretiert man das Prinzip der Irreduktion als eine
zugegebenermaflen metaphysische Definition von Information, so besagt es,
dass Information als eine Seinsform sui generis auftaucht, eine Seinsform, die
Akteure in Netzwerke integriert und die Akteure transformiert, sie gewis-
sermaflen auf eine neue Ebene emergenter Ordnung, die Ebene vom Sinn,

57  Floridi (2011) ist einer der wenigen, die explizit eine systematische Philosophie der In-
formation versuchen. Fiir eine Kritik an Floridis Position, die die relationale Natur der
Information tibersieht, siehe Belliger/Krieger (2021).

58  Sowohl Heidegger als auch Derrida haben den Vorrang der Differenz vor der Identitat
betont.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

81


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

hebt. Wie alle Ebenen der emergenten Ordnung integriert Sinn die darunter
liegenden Ebenen: die physische und biologische. Sobald Sinn entstanden
ist und die Welt erscheint, existiert nichts mehr aufierhalb oder jenseits der
Welt. Die Physik und die Biologie und alles, was sie zu wissen behaupten,
existieren nicht aufSerhalb von Sinn, sondern innerhalb der Welt von Sinn. Sie
sind Teil dessen, was Luhmann «Gesellschaft» nennen wiirde. Latour spricht
nicht von der Gesellschaft, sondern vom «Kollektiv», um zu betonen, dass
auch Nichtmenschen an der Konstruktion von Sinn beteiligt sind und dass
Sinn ein Prozess des Sammelns und Bewahrens ist. Die grundlegenden Un-
terscheidungen zwischen Subjekt und Objekt, Gesellschaft und Natur, Fakten
und Meinungen, Ideal und Materie und viele andere derartige Unterscheidun-
gen, die die westliche Philosophie und insbesondere die Moderne geschaffen
haben, werden durch diese Sichtweise infrage gestellt. Latour (1993) kann
sogar behaupten, dass, wenn man genau hinschaut, was in der Welt wirklich
passiert, man sieht, dass «wir nie modern gewesen sind».

Wenn wir es wagen, uns von einem Grof3teil der traditionellen Philosophie
und den selbstverstindlichen Uberzeugungen der westlichen Moderne in Be-
zug auf Sein, Sinn und Welt zu distanzieren, wohin sollen wir dann gehen? In
welcher Welt leben wir, wenn nicht in einer Welt der Dinge, in einer Welt, die
in die Natur auf der einen Seite einer ontologischen Kluft und die Gesellschaft
auf der anderen Seite unterteilt ist, in einer Welt, in der es wissende Subjekte
und gewusste Objekte gibt, und in einer Welt, die vom Standpunkt des Huma-
nismus in all seinen Formen aus verstanden wird? Dieser Frage werden wir im
Folgenden nachgehen.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

2.1 Philosophie und Gesellschaft

Die Aufgabe, sich einer sich verindernden Welt philosophisch zu nihern, kon-
zentriert sich nicht nur auf die Philosophie, sondern notwendigerweise auch
auf die Welt und wie sie sich verindert. In was fiir einer Welt leben wir heu-
te? Wie veriandert sich die Welt? Welche Welt lassen wir vielleicht hinter uns,
und in welche Zukunft bewegen wir uns? Fragen wie diese leiten normaler-
weise nicht die philosophische Forschung. Sie sind typischerweise Fragen der
Soziologie, der Wirtschaftswissenschaft, der Politikwissenschaft und der Ge-
schichte. Die Aufnahme solcher Fragen in ein Buch tiber Philosophie wirft die
Frage nach dem Verhiltnis der Philosophie zu anderen Disziplinen, insbeson-
dere den Sozialwissenschaften, auf. Gibt es eine natiirliche und notwendige
Schnittstelle zwischen diesen Wissenschaften und der Philosophie? Gibt es ei-
nen Punkt, an dem die sich verindernde Welt, die von verschiedenen Wissen-
schaften, vor allem der Soziologie, untersucht wird, philosophisch verstanden
werden muss?' Was wird aus der Sozialwissenschaft, wenn sie sich mit philo-
sophischen Fragen beschiftigt? Es gibt auch die umgekehrte Frage: Was wird
aus der Philosophie, wenn sie sich mit einer Welt im Wandel beschiftigt?

Wir haben erwihnt, dass die Akteur-Netzwerk-Theorie, der Pragmatismus
und sogar die Sprachphilosophie, die im Werk des spiteren Wittgenstein zum
Ausdruck kommyt, ein neues erstes Prinzip, eine neue arché fir die Philosophie

1 Die Wissenschaftsphilosophie hat sich natirlich schon immer mit den Grundbegrif-
fen und Methoden der wissenschaftlichen Erkenntnis beschaftigt. Vor allem die Physik
und die Biologie waren eng mit der Philosophie verbunden. Dennoch handelt es sich
nichtum eine philosophische Reflexion tiber die Wissenschaft, sondern um den Punkt,
an dem die Wissenschaft zur Philosophie wird. Die Physik beschaftigt sich mit der Ma-
terie und die Biologie mit dem Leben, aber nur die Sozialwissenschaften beschaftigen
sich mit dem Sinn.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

vorschlagen. Die arché sei nicht mehr in einem Uberwesen zu suchen, sei es
ein Urelement, ein materielles Substrat, eine ewige und transzendente Welt
der Ideen, der Geist wie bei Hegel oder Gott. Stattdessen sind es die sozialen
Praktiken, die den Sinn begriinden. Was aber sind soziale Praktiken? Bran-
dom schligt vor, dass semantische Bedeutung in sozialen Praktiken des Fra-
gens und Begriindens von Handlungen entsteht. Dies ist eine zugegebenerma-
f3en rationalistische Interpretation des Sprachgebrauchs.” Wittgenstein lief3
die Frage offen, welche sozialen Praktiken den Sprachgebrauch ausmachen.
Nach Wittgenstein gibt es viele Arten von Sprachspielen, jedes mit seinen ei-
genen Regeln, seiner Art, Bedeutung zu erzeugen, und jedes offen fiir Ver-
anderungen. Poststrukturalistische und postmoderne Theorien kamen zu ei-
ner dhnlichen Schlussfolgerung. Fiir Foucault sind soziale Praktiken die Art
und Weise, wie Wissen/Macht in einer Gemeinschaft oder Gesellschaft aus-
gedriickt wird. Fiir Lyotard, Derrida und andere Poststrukturalisten ist Spra-
che in soziale Kontexte des Gebrauchs und der Praxis eingebettet, aber immer
offen fiir verschiedene Interpretationen.’ Es gibt keine allumfassende Inter-
pretation von allem, keine «Metanarrative», wie Lyotard es in seiner Darstel-
lung der Postmoderne ausdriickt. Fiir die postmoderne Kritik ist die Moderne,
die durch das autonome rationale Subjekt und die grofRe Erzihlung einer ein-
heitlichen Weltsicht gekennzeichnet ist, beendet. Unabhingig davon, wie man
die Aussichten der Vernunft in einem Zeitalter der différance (Derrida) und der
Macht/Wissen (Foucault) beurteilt, ist es eine Grundannahme des postmoder-
nen wie auch des pragmatistischen Verstindnisses des Seins, dass Sein, Sinn
und Welt in gewisser Weise soziale Phinomene sind. Die Gesellschaft ist die
Welt.*

Das Konzept der Information, das in Teil 1 dieses Buches entwickelt wurde,
hat seinen Platz in diesem postmodernen und pragmatistischen Umfeld. In
der Philosophie scheint es eine Entwicklung von der Vernunft (Kant) und Geist
(Hegel) iiber die Sprache (Wittgenstein) zur Gesellschaft zu geben. In diesem

2 Brandom (1998) bezeichnet seinen Ansatz als «linguistischen Rationalismus» oder «In-
ferentialismus», der im Grunde eine Wittgenstein'sche Vorstellung von Bedeutung
als durch den Sprachgebrauch erzeugt darstellt. Allerdings beschrankt er den bedeu-
tungsvollen Gebrauch auf ein bestimmtes Sprachspiel, das Spiel des Cebens und Fra-
gens nach Griinden, 2hnlich dem Habermas’schen Begriff des argumentativen Diskur-
ses.

3 Fiir einen Uberblick iiber die postmodernen Theorien siehe Jameson (1992).

4 Es bleibt die Frage, ob es viele Gesellschaften gibt oder nur die eine Weltgesellschaft,
von der Luhmann, Castells und Latour sprechen.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

Rahmen ist der Begriff der Information als eine philosophische Beschreibung
der heutigen Welt zu verstehen. Die Idee einer «Informationsgesellschaft»
ist bekannt. Er entstand in den 1970er-Jahren, um eine Gesellschaft zu be-
zeichnen, in der die Erzeugung, das Sammeln, die Verteilung und Nutzung
von Information zu den wichtigsten wirtschaftlichen, politischen, wissen-
schaftlichen, erzieherischen und kulturellen Aktivititen geworden sind. Der
Ubergang zur Informationsgesellschaft erfolgte nach der Entwicklung der di-
gitalen Informations- und Kommunikationstechnologien (IKT). Man spricht
von einer «digitalen Revolution» oder der «digitalen Transformation».® Die
digitalen Informations- und Kommunikationstechnologien, der Computer,
das Internet und neuerdings auch die kiinstliche Intelligenz haben die Welt
verandert.® Inzwischen spricht man in Anlehnung an Peter Drucker, der den
Begriff «Wissensgesellschaft» populir gemacht hat, auch von Wissen als dem,
was man mit Informationen machen kann.

Die Wissensgesellschaft betont die produktive Nutzung von Informa-
tionen zur Wertschopfung in allen Bereichen. Was die Gesellschaft heute
kennzeichnet, ist die Produktion und Nutzung von Informationen und Wis-
sen als wichtigster Faktor, sei es in der Wirtschaft, der Forschung, der Bildung,
dem Gesundheitswesen, der Politik usw. Aus Industriearbeitern sind grofi-
tenteils «Wissensarbeiter» geworden, Arbeit, die nicht mehr in Fabriken,
sondern in Biiros stattfindet und nicht mehr Waren produziert, sondern die
Informationen und das Wissen, die in der heutigen Welt zur Wertschépfung
benétigt werden. Ein entscheidendes Merkmal der Wissensgesellschaft ist,
dass sie nicht an Nationalstaaten gebunden ist, sondern global ist.” Wirt-
schaft, Wissenschaft, Bildung, Kultur und fast alle sozialen Systeme sind
global geworden. Die Ausnahme ist, wie oft festgestellt wird, das politische
System, das noch an die Grenzen der Nationalstaaten gebunden ist. Luh-
mann (1994) verkiindete, dass es nur eine Weltgesellschaft gibt und nicht
verschiedene, territorial getrennte Gesellschaften. Castells (1995-1998, dt.
2003-2004) zeigte, dass globale Netzwerke die neue Gesellschaftsordnung
von heute bilden. Die gegenwirtige Globalisierungstheorie erinnert an den

5 Siehe Belliger/Krieger (2014; 2016; 2018) sowie natiirlich Castells (1996-1998, dt.
2003-2004), der seine Beschreibung der Netzwerkgesellschaft auf die Informations-
und Kommunikationstechnologien stiitzt.

6 Dies ist die These von Manuel Castells Das Informationszeitalter: Wirtschaft, Gesell-
schaft und Kultur (2003—2004).

7 Dies wurde bereits von Castells hervorgehoben.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

85


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Kosmopolitismus der frithen griechischen Philosophie, der Stoiker und Im-
manuel Kants in der Neuzeit. Trotz aller Kritik an kolonialem Imperialismus
und geopolitischen Machtkimpfen und trotz des gegenwirtigen Aufstiegs
des konservativen Populismus iiberall gibt es keinen Weg zuriick zum paro-
chialen Nationalismus. Die Welt ist nicht nur philosophisch, sondern auch
gesellschaftlich eins.

Man kann anerkennen, dass der digitale Wandel die Gesellschaft verindert
hat und dass wir heute in einer informationsbasierten Wissensgesellschaft
leben und arbeiten. Wir konnen zugeben, dass die moderne Industriege-
sellschaft der Vergangenheit angehért und dass die Zukunft sowohl infor-
mationell als auch global ist. Man kann auferdem anerkennen, dass die
treibende Kraft hinter diesen Verinderungen das Aufkommen der IKT und
das ist, was man als digitale Transformation bezeichnen kénnte. Aber was
hat diese historische Beobachtung mit der Philosophie zu tun? Haben wir es
nicht mit Philosophie, mit ersten Prinzipien zu tun? Warum werden plétzlich
Themen, die in Disziplinen wie Soziologie, Okonomie und Politikwissenschaft
beheimatet sind, fiir die philosophische Auseinandersetzung mit einer sich
verindernden Welt wichtig? Was hat der Begriff der Information, den wir
in Teil 1 als zentralen philosophischen Begriff bezeichnet haben, mit dem
Sozialen und mit der Gesellschaft zu tun?

Wir haben den Begriff der Information eingefithrt, um das zu benennen,
was auf der Ebene der emergenten Ordnung der Bedeutung existiert. So wie
Materie und Energie auf der Ebene der physischen Realitit und autopoietische
Systeme auf der Ebene des Lebens existieren, so existiert auch Information auf
der Ebene von Sinn. Sobald Sinn entstanden ist, besteht die Welt aus Informa-
tion und nichts anderem mehr. Es sei daran erinnert, dass Information kein
geistiger Zustand ist, kein Maf fiir die Entropie bei der Ubertragung von Bits,
keine Idee im Kopf und keine Referenz oder semantischer Inhalt von Wortern
in der Sprache. Dies war unsere Behauptung, dass Information das Produkt
technischer Mediation ist, d.h. von Prozessen des Ubersetzens und Einbin-
dens. Information ist «Technologie» in dem einzigartigen Sinne, der alle Ak-
teur-Netzwerke kennzeichnet, und sie ist «Mediation» im Sinne einer Bezie-
hungsbeziehung. Was hat Information mit Gesellschaft, menschlichen Inter-
aktionen, Institutionen und sozialen Strukturen sowie sozialen Systemen zu
tun? Letztlich liegt die Antwort auf diese Fragen in der Tatsache, dass Akteur-
Netzwerke von Natur aus «sozial» sind. Latour zieht es vor, nicht von der Ge-
sellschaft zu sprechen, einem schwer beladenen Begriff, sondern vom «Kollek-
tiv», wobei er die grundlegende Titigkeit des Sammelns und Bewahrens (logos)

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

betont. Das Sammeln von Akteuren in Netzwerken beinhaltet immer sowohl
menschliches als auch nichtmenschliches Handeln. Da der Mensch nie ein In-
dividuum ist - in einer vernetzten Welt, einer Welt von Information, gibt es
keine Individuen -, sondern immer ein soziales Wesen, kann Latour sagen,
dass Technologie Gesellschaft ist.

Der Hominid, der zum «Jiger» wurde, tat dies in einer im Wesentlichen
sozialen Welt. Indem er ein «Jiger» wurde, trat unser Hominid in eine sozia-
le Welt ein. In dieser Welt konnten andere Hominiden den Umgang mit der
Steinaxt erlernen, der «Jiger» konnte kommunizieren und mit anderen zu-
sammen Aktivititen koordinieren, um erfolgreicher zu sein und so ihr Uber-
leben zu sichern. Eine Erklirung fiir den evolutioniren Vorteil des groRen Ge-
hirns und der sprachlichen Fihigkeiten, die fiir den Homo sapiens charakte-
ristisch sind, sind die verbesserten kommunikativen Fihigkeiten, die dadurch
méglich wurden.® Die Sinnwelt ist sozial. Nur der moderne westliche Sub-
jektivismus, der die Wirklichkeit in Subjekte und Objekte unterteilt und da-
von ausgeht, dass die Subjekte individuelle Menschen sind, akzeptiert nicht
die grundlegende soziale Natur der Gesellschaft. Diese Einsicht war ein fester
Bestandteil der antiken griechischen Philosophie. Die klassische griechische
Philosophie teilte die Wirklichkeit nicht in Natur, Gesellschaft, Menschen und
Nichtmenschen ein. Von Anfang an beschiftigte sich die Philosophie mit der
einen, allumfassenden Welt, in der die soziale und politische Ordnung diesel-
be war wie die natiirliche Ordnung. Der logos (Heraklit) oder nous (Anaxagoras)
waren die ersten Prinzipien (arché) von Natur und Gesellschaft gleichermafen.
Die Aufteilung der Wirklichkeit in getrennte Bereiche wie Natur und Gesell-
schaft, Geist und Materie, Subjekte und Objekte usw. kam erst viel spiter in
der Geschichte und hat heute keinen iiberzeugenden Anspruch darauf, zu de-
finieren, was Philosophie ist und womit sie sich beschiftigen sollte. Daher war
die metaphysische Frage nach dem Sein von Anfang an eine Frage des Sozialen
und der Gesellschaft. Nicht, weil die Gesellschaft auch ein Ding unter anderen
ist, eine Art Uber-Ding oder, wie Durkheim im Anschluss an Hegel sagte, ein
«sikularer Gott», sondern weil die Gesellschaft aus Information besteht.

Wie oben erwihnt, schlagen wir eine relationale Ontologie vor, in der alle
Dinge inirgendeiner Weise technisch vermittelt und damit relational sind. Um
moderne Vorurteile zu ttberwinden oder auch nur zu umgehen, haben wir ver-
sucht, die Frage nach dem Sein mithilfe des Informationsbegriffs zu beantwor-

8 Siehe beispielsweise die Hypothese des sozialen Gehirns, https://en.wikipedia.org/wi
ki/Evolution_of_human_intelligence.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

87


https://en.wikipedia.org/wiki/Evolution_of_human_intelligence
https://en.wikipedia.org/wiki/Evolution_of_human_intelligence
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Evolution_of_human_intelligence
https://en.wikipedia.org/wiki/Evolution_of_human_intelligence

88

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ten. Da Information durch technische Vermittlung konstruiert wird und Tech-
nik Gesellschaft ist, ist die Frage nach der Information nicht nur eine Frage,
die sich an einem Schlagwort wie «Informationsgesellschaft» orientiert, son-
dern Hinweis darauf, dass Soziologie eine philosophische Dimension hat und
dass soziologische Theorie an einem bestimmten Punkt notwendigerweise zu
Philosophie wird.’? Die soziologische Theorie befasst sich also nicht, wie Durk-
heim annahm, mit spezifisch «sozialen Tatsachen», sondern mit allen Tatsa-
chen tiberhaupt, denn es gibt nichts, was nicht Teil dessen ist, was Latour das
«Kollektiv» nennt. Was ist das Kollektiv? Was ist Gesellschaft? Das sind die Fra-
gen, die uns im Folgenden beschiftigen werden.

Die eine Welt lasst sich, wie wir in Teil 1 gesehen haben, am besten als Netz-
werk bzw. als Prozess des Vernetzens charakterisieren. Im Folgenden werden
wir den Ubergang der Industrie- zur Netzwerkgesellschaft vor allem anhand
des theoretischen Rahmens von Niklas Luhmann, Manuel Castells und Bru-
no Latour untersuchen. Ziel ist es, ein umfassendes Verstindnis der struktu-
rellen, sozialen und technologischen Veranderungen zu beschreiben, die den
Ubergang von der Industrie- zur Netzwerkgesellschaft kennzeichnen, wobei
das Zusammenspiel zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Akteuren
bei der Gestaltung zeitgendssischer sozialer Netzwerke hervorgehoben und
die Entstehung einer globalen Netzwerkgesellschaft betont wird. Ziel ist es zu
verstehen, wie die Sozialtheorie mit der Philosophie verschmilzt und wie die
Philosophie sich dem arché unserer heutigen Welt durch die Sozialtheorie ni-
hern kann.

Die Geschichte ist wohlbekannt und muss hier nicht im Detail wiederholt
werden. Die Industriegesellschaft, die wihrend der Industriellen Revolu-
tion entstand, ist gekennzeichnet durch Massenproduktion, zentralisierte
Kontrolle, hierarchische Organisationsstrukturen, die Dominanz der Indus-
trie, die zunehmende Urbanisierung, die Entstehung einer Zwei-Klassen-
Gesellschaft und eine dominante Ideologie einer liberalen, kapitalistischen,
freien Marktwirtschaft. Im Gegensatz dazu stellt die Netzwerkgesellschaft,
wie sie erstmals von Manuel Castells unter diesem Namen beschrieben wur-
de, eine neue soziale Struktur dar, die im spiten 20. Jahrhundert entstand.
Angetrieben von den Fortschritten der Informations- und Kommunikations-
technologien (IKT) ist diese Gesellschaft gekennzeichnet durch dezentrale

9 Diese Einsicht spiegelt sich in Luhmanns (1984) Charakterisierung seiner soziologi-
schen Theorie als «<Supertheorie» oder «universelle» Theorie oder in Latours (2013) Be-
griff einer «praktischen Metaphysik» wider.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

Netzwerke, die Vorrangstellung von Information und Wissen als Quelle der
Wertschopfung in allen Bereichen und die globale Vernetzung sozialer, wirt-
schaftlicher, wissenschaftlicher und kultureller Aktivititen. Als Vorliufer von
Castells’ Konzept der Netzwerkgesellschaft konnte man Luhmanns Theorie der
sozialen Systeme anfiihren, in der es nur eine «Weltgesellschaft» gibt, die sich
in semiautonome soziale Subsysteme wie Wirtschaft, Recht, Politik, Bildung,
Wissenschaft, Religion, Kunst usw. differenziert. Mit Ausnahme des politi-
schen Systems sind diese sozialen Subsysteme nicht in territorial begrenzten
Nationalstaaten angesiedelt, sondern haben eine globale Reichweite. In Luh-
manns Systemtheorie ist zwar nicht von Netzwerken die Rede und Luhmann
misst den IKT keine besondere Bedeutung bei. Trotzdem stellt Luhmanns
Theorie sozialer Systeme eine postmoderne Gesellschaftstheorie dar und
veranschaulicht den Wandel der Gesellschaft und der Gesellschaftstheorie im
21. Jahrhundert. Auf der Grundlage dieser Quellen werden wir kurz den Weg
der zeitgendssischen Gesellschaftstheorie skizzieren und eine Perspektive fiir
das Verstindnis des digitalen Wandels auf der Grundlage der oben in Teil 1
entwickelten Theorie der Netzwerke und Information beschreiben.

Die westliche Industriegesellschaft entstand im 18. und 19. Jahrhundert,
angetrieben durch technische Innovationen wie die Dampfmaschine, die me-
chanisierte Textilproduktion und die Entwicklung der Eisenbahn. Ideologisch
wird die westliche Industriegesellschaft getragen von liberalen Ideen von indi-
vidueller Freiheit und Selbstbestimmung, von der Vorstellung eines freien und
offenen Marktes, in dem die ungeziigelte Verfolgung privater Interessen durch
das Wirken einer unsichtbaren Hand zum Gemeinwohl fithrt, von demokrati-
scher politischer Organisation auf der Grundlage von Gesellschaftsvertrags-
theorien, von einem Selbstverstindnis der menschlichen Existenz als auto-
nomes, rationales Subjekt, das in der Allgemeinen Erklirung der Menschen-
rechte (1948) gipfelte, und von einem Glauben an den Fortschritt durch Wis-
senschaft und Technik. In soziologischer Hinsicht ist die Industriegesellschaft
durch eine starke Arbeitsteilung, den Aufstieg der Arbeiterklasse im Gegen-
satz zu einer Klasse von Besitzern von Produktionsmitteln und die Vorherr-
schaft des Kapitalismus im globalen Mafistab gekennzeichnet. Diese Gesell-
schaftsform ist so erfolgreich und einflussreich geworden, dass es auch heute
noch fast unméglich scheint, sich eine andere Art von Gesellschaftsordnung
oder eine andere Interpretation der menschlichen Existenz vorzustellen. Den-
noch geht die Geschichte weiter. Die Gesellschaft verdndert sich. Nachdem der
Zusammenbruch der marxistischen Visionen einer kommunistischen Gesell-
schaft und der westlichen liberalen Demokratie vorschnell zum Ende der Ge-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

89


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

schichte erklart wurde (Fukuyama 1989), ist im 21. Jahrhundert eine neue Form
der Gesellschaftsordnung entstanden. Die Protagonisten dieser Vision, Luh-
mann, Castells und Latour, interpretieren die Welt ganz anders als die typi-
sche moderne Dichotomie von Kapitalismus und Sozialismus oder Individua-
lismus und Kollektivismus. Sie legen die Grundlagen fiir ein Verstindnis der
Gesellschaft im 21. Jahrhundert, das nicht mehr an die Annahmen der moder-
nen westlichen Industriegesellschaft gebunden ist

2.2 Die Theorie der sozialen Systeme - Luhmann

Beginnen wir mit einem kurzen und zugegebenermaflen oberflichlichen
Uberblick iiber Luhmanns Theorie der sozialen Systeme.’® Obwohl Luh-
mann seine Theorie sozialer Systeme als eine Beschreibung der Moderne
charakterisiert, hat er sich iiber viele der Grundannahmen der modernen
Sozialtheorie hinweggesetzt und typisch «postmoderne» Positionen einge-
nommen. Luhmanns Soziologie lehnt die folgenden Grundannahmen des
modernen Denkens und der modernen Sozialtheorie ausdriicklich ab:

1) dassdie Gesellschaft aus Menschen und Beziehungen zwischen Menschen
bestehe;

2) dass die Gesellschaft folglich durch Konsens der Menschen, durch Uber-
einstimmung ihrer Meinungen und Komplementaritit ihrer Zielsetzun-
gen konstituiert oder doch integriert werde;

3) dassGesellschaften regionale, territorial begrenzte Einheiten seien, sodass
Brasilien eine andere Gesellschaft als Thailand, die USA eine andere als die
Russlands, und dann wohl auch Uruguay eine andere als Paraguay sei;

4) und dass deshalb Gesellschaften wie Gruppen von Menschen oder wie Ter-
ritorien von auflen beobachtet werden kénnen. (Luhmann 1997:24f.)

Es ist entschieden postmodern und posthumanistisch, dass Luhmann die
traditionelle und grundlegende Annahme ablehnt, dass die Gesellschaft aus
Menschen und ihren Beziehungen besteht. Dies sind genau die Grund-
annahmen des humanistischen Individualismus und der demokratischen
politischen Theorie, die die Siulen der modernen westlichen Welt und das
Bekenntnis der Moderne zum autonomen rationalen Subjekt bilden. Fir

10  Siehe Luhmann (1984,1997).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

das moderne westliche Denken entscheiden sich freie, mit Vernunft begabte
menschliche Individuen dafiir, soziale Beziehungen einzugehen und eine
soziale Ordnung zu konstituieren, deren zwingende und regierende Krifte
der Einwilligung dieser Individuen verpflichtet bleiben. Die einzige wichtige
Frage fiir die Gesellschaftstheorie war, wie die Individuen in das soziale Ganze
integriert sind. Angesichts dieser Grundannahmen ist es schockierend, wenn
Luhmann verkiindet, die Gesellschaft bestehe nicht aus Individuen. Woraus
besteht die Gesellschaft, wenn nicht aus menschlichen Individuen? In einem
kithnen theoretischen Schritt definiert Luhmann das Grundproblem der So-
ziologie neu. Die Theorie der Gesellschaft muss nicht mehr erkliren, wie die
Individuen in die Gesellschaft integriert sind. Das war das Problem der Sozio-
logie und der politischen Theorie von Hobbes und Rousseau iiber Durkheim
und Weber bis hin zu Habermas und Rawls. Gegen die gesamte moderne
westliche Tradition erklirt Luhmann, dass die menschlichen Individuen von
der Gesellschaft ausgeschlossen sind. Der einzelne Mensch ist der Umwelt des
sozialen Systems zugeordnet.

Die Grundlage fiir diesen Schritt liegt im systemtheoretischen Ansatz von
Luhmann. Ein Grundprinzip der systemischen Ordnung ist, dass jedes System
durch eine Differenz zwischen dem System und seiner Umwelt konstituiert ist.
Ohne eine klare Grenze zwischen dem System und der Umwelt kann es kein
System geben. Das liegt daran, dass alle Systeme auf den Prinzipien der Selek-
tion, der Relationierung und der Steuerung beruhen, wobei Elemente ausge-
wihlt werden, um in ein System aufgenommen zu werden, und in bestimmte
Beziehungen zueinander gesetzt werden, um die Operationen des Systems auf
ein Ziel hin zu steuern. Wenn die Gesellschaft ein System sein soll, muss sie al-
les ausschliefRen, was nicht Teil des Systems ist. Fiir Luhmann sind Kommuni-
kationen und nicht Individuen die Elemente des sozialen Systems. Wenn das
soziale System aus Kommunikationen besteht, braucht es keine menschlichen
Individuen. Luhmann erklirt also, dass die Gesellschaft aus Kommunikatio-
nen und nicht aus Menschen besteht. Diese einzigartige und provozierende
theoretische Position ergibt sich aus Luhmanns wichtiger Behauptung, dass
Sinn eine hohere Ebene der emergenten Ordnung ist als das Leben. Fiir Luh-
mann ist die Gesellschaft ein Sinnsystem, d.h. ein System, das auf der Ebe-
ne des Sinns existiert." Auf der Ebene des Sinns sind nicht die Menschen be-

11 Bei dieser Gelegenheit mochten wir offen zugeben, dass wir uns bei unserer Darstel-
lung der Sinntheorie in Teil 1 stark auf Luhmanns (1971;1984) Theorie vom Sinn als einer
eigenstindigen Ebene der emergenten Ordnung gestitzt haben.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

91


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

deutsam, sondern die Kommunikation. Es ist die Kommunikation, die den ge-
sellschaftlichen Sinn verkérpert. Die Gesellschaft ist also ein System von Kom-
munikationen. Alle Kommunikationen befinden sich auf der gleichen ontolo-
gischen Ebene, der Ebene der Bedeutung. Der Mensch als solcher hat keine
andere Bedeutung als die, die tiber ihn gesagt und ihm in der Kommunikati-
on zugeschrieben wird. Luhmann spricht von sozial konstruierten «Personen»
anstelle von Individuen.

Obwohl Luhmann zwischen der Gesellschaft als Ganzes, die aus grofRen
funktionalen Teilsystemen wie Wirtschaft, Bildung, Politik, Wissenschaft,
Kunst usw. besteht, und kleinen Interaktionen zwischen «Personen» unter-
scheidet, begriindet dies nicht die traditionelle Unterscheidung zwischen
Individuum und Gesellschaft, Handeln und Struktur sowie Mikro- und
Makroebene, die die traditionelle Soziologie kennzeichnet und die soziale
Integration irgendwie erkldren soll. Fir Luhmann, und wie wir noch sehen
werden, auch fiir Latour, ist der soziale Raum «flach»."* Die Systemtheorie
erkennt die soziale Differenzierung in Form von Systemen innerhalb von
Systemen an; dies ist in der Tat das, was «interne Differenzierung» in der
allgemeinen Systemtheorie bedeutet. Wenn Subsysteme jedoch tatsichlich
Systeme sind, dann beziehen sie sich auf die Systeme, in denen sie sich be-
finden, wie auf eine externe Umwelt. Das bedeutet, dass Personen und ihre
Face-to-Face-Interaktionen nur in dem Mafle zum sozialen System gehoren,
wie die Interaktionssysteme sie konstruieren, d.h. nur als Kommunikation.
In Luhmanns Revision der Sozialtheorie gibt es folglich kein Problem der
«Integration» von Individuen in die Gesellschaft. Es ist nicht so, wie Rousseau
meinte, dass alle Menschen frei geboren werden, aber tiberall in Ketten liegen,
sondern alle Akteure sind sozial konstruiert, sodass bestimmte Formen der
Freiheit verfuigbar sind. In Luhmanns Theorie der sozialen Systeme ist kein
Platz fiir das autonome rationale Subjekt und das moderne Problem von
Freiheit und Zwang, Integration und Desintegration. Das soziale System ist
ein System der Kommunikation, und nur Kommunikation kommuniziert.
Das System ist der Akteur.

Die zweite Annahme, dass die Gesellschaft auf einem Konsens oder einer
Ubereinkunft beruht, wie sie fiir die modernen Gesellschaftsvertragstheorien
von Hobbes bis Rawls typisch ist, lehnt Luhmann ab. Gesellschaft entsteht und
besteht nicht, weil freie Individuen, die urspriinglich irgendwie aufRerhalb der

12 Das bedeutet, dass es keine ontologischen Domanen und keine Mikro- und Makroebe-
ne in der Gesellschaft gibt. Zu Latours Version dieser Idee siehe (2005:165ff.).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

Gesellschaft in einem Naturzustand leben, eine Vereinbarung in Form eines
Gesellschaftsvertrags dariiber treffen, wie sie zusammenleben wollen. Weil die
Gesellschaft aus Kommunikation und nicht aus Kooperation zwischen den In-
dividuen besteht, ist fiir Luhmann keine Ubereinkunft zwischen den Individu-
en notwendig, damit die Gesellschaft entstehen kann. Uneinigkeit und nicht
Konsens ist nicht nur empirisch die Norm, sondern férdert auch die Kommu-
nikation und behindert sie nicht. Je mehr Menschen uneinig sind und je we-
niger Konsens besteht, desto grofier ist das Bediirfnis nach Kommunikation.
Kommunikation hingt also nicht von Einigkeit und Konsens ab. Im Gegenteil:
Wenn Menschen sich einig sind, haben sie keinen Grund zu kommunizieren.
Empirisch gesehen ist das Gegenteil von Konsens in der Gesellschaft der Fall.”
Je mehr Meinungsverschiedenheiten und Kontroversen, desto mehr Kommu-
nikation, und je mehr Einigkeit, desto weniger Kommunikation, denn es gibt
weniger zu besprechen. Wiirden sich alle darauf einigen, was als wahr, sozial
akzeptabel und als ehrlich und aufrichtig gilt, wie Habermas (1987) behaup-
tet, damit Kommunikation méglich ist, dann gibe es keine Kontroverse, kei-
nen Konflikt, keine Interessenvielfalt, keine echte Politik, ja keine Gesellschaft,
wie wir sie kennen. Alle wirklichen Probleme wiren bereits gelost. Die Tat-
sache, dass die Krifte des gesellschaftlichen Zwanges und Konformismus so
grof3 sind, was sich fiir Luhmann in der Entstehung symbolisch generalisierter
Medien und funktionaler Subsysteme zeigt, zeugt von der stindigen Gefahr
des Kommunikationsversagens und der Bedrohung, die dies fiir das Funktio-
nieren des sozialen Systems darstellt. Nach dem systemtheoretischen Ansatz
beruht die Gesellschaft nicht auf Konsens, sondern auf der Reduktion kommu-
nikativer Komplexitit und der Sicherstellung kontinuierlicher kommunikati-
ver Operationen. Systeme sind immer ein Komplexititsgradient, ein Gleichge-
wichtvon interner und externer Komplexitit. Systeme organisieren sich selbst
und entstehen als Versuche, Komplexitit zu reduzieren, die sie notwendiger-
weise voraussetzen. Soziale Systeme beruhen nicht auf Gleichartigkeit, Kon-
formitit, Einstimmigkeit und Konsens. Im Gegenteil, der Konsens ist eine Ge-

13 In Habermas'’ Theorie des kommunikativen Handelns (1987) wird argumentiert, dass Kom-
munikation von einem Konsens iiber grundlegende Kriterien der Wahrheit, Richtigkeit
und Aufrichtigkeit abhingt. Brandom greift diesen Gedanken in seinem Begriff des
«Spiels des Gebens und Fragens nach Griinden» auf, mit dem er die sozialen Praktiken
definiert, die der Pragmatismus als Grundlage der Bedeutung ansieht. In beiden Fillen
wird, empirisch gesehen, die «Kraft des besseren Arguments» standig durch die Kraft
der Meinungsverschiedenheit und Kontroverse iiberwunden.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

93


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

fahr fiir die Gesellschaft. Es gibt, wie wir uns erinnern, keine Politik ohne eine
Opposition.

Die dritte Annahme, dass Gesellschaften territorial begrenzte Einheiten
sind, verwechselt die Gesellschaft, zumindest in der Neuzeit, mit National-
staaten. Nationalstaaten, ethnische Regionen, Kulturen usw. sollten nicht mit
der Gesellschaft gleichgesetzt werden. Wo die Globalisierung jegliche terri-
toriale Beschrankung der Kommunikation aufhebt, muss davon ausgegangen
werden, dass die Nationalstaaten innerhalb der Gesellschaft, der einen globa-
len Gesellschaft, existieren und nicht die Gesellschaft selbst sind. Wenn das so-
ziale System als das System der Kommunikation definiert wird, wo liegen dann
die Grenzen der Kommunikation? Hort die Kommunikation an der Grenze ei-
nes Nationalstaates auf? Die Theorie der sozialen Systeme als Kommunikati-
onstheorie ist eine Theorie der einen globalen Gesellschaft, einer «Weltgesell-
schaft».”* Dies wird deutlich, wenn man sich die funktionalen Subsysteme der
Gesellschaft ansieht. Alle funktionalen Subsysteme der Gesellschaft sind glo-
bal. Wirtschaft, Wissenschaft, Recht, Religion, Kunst, Bildung usw. sind nicht
territorial begrenzt. Die einzige Ausnahme, so konnte man argumentieren, ist
das politische System. Das politische System hat die Funktion, kollektiv ver-
bindliche Entscheidungen zu treffen und damit die Gesellschaft zu steuern,
wobei das durch politische Entscheidungen gebundene «Kollektiv» als territo-
rialer Nationalstaat definiert ist. Das Kollektiv des Nationalstaates ist jedoch
nicht das Kollektiv der Weltgesellschaft. Aus diesem Grund gibt es derzeit kein
politisches System auf globaler Ebene. Die beunruhigende Folge dieser Situa-
tion ist, dass der Gesellschaft derzeit die politische Funktion fehlt. Wie kann
der territorial begrenzte Nationalstaat die Gesellschaft «steuern», wenn er kei-
ne Befugnisse jenseits seiner Grenzen hat? Und wenn die Nationalstaaten ver-
suchen, die globale Gesellschaft zu steuern, kommt es auf internationaler Ebe-
ne zu einem Hobbes’schen Krieg aller gegen alle.” Vom politischen System aus
gesehen gibt es keine Weltgesellschaft, sondern nur einen Hobbes’schen Na-
turzustand.

14 Luhmann, «Globalization or World Society: How to Conceive of Modern Society?», in:
International Review of Sociology (1997).

15 Dies ist eine Tatsache, die auch Castells zur Kenntnis nimmt. Trotz vieler Bemiihun-
gen um eine globale Governance klammern sich die Nationalstaaten an das, was sie
«Souverdnitit» nennen (siehe Brexit), und weigern sich, ihre Macht an globale Institu-
tionen abzugeben. Aus der Perspektive einer globalen Weltgesellschaft bedeutet dies,
dass die politische Funktion der Steuerung der Cesellschaft nicht vorhanden ist bzw.
dass das politische System dysfunktional ist.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

Schliellich wird die vierte Annahme tiber die Méglichkeit einer externen
Beobachtung der Gesellschaft abgelehnt, weil sie den Beobachter auRerhalb
der Gesellschaft stellen wiirde, was unmoglich ist. Das soziale System ist ein
Kommunikationssystem und ein Sinnsystem, und man kann nicht auRerhalb
der Kommunikation oder ausserhalb von Sinn existieren. Sinn kann nur
durch Sinn beobachtet werden, so wie Kommunikation nur aus Kommunika-
tion entstehen kann. Sinn existiert fiir Luhmann als Selbstbeobachtung oder
Selbstdifferenzierung in Wahrnehmung und Kommunikation. Die Selbstre-
ferenz des Sinnsystems ist ein Hauptthema in Luhmanns Theorie und nimmt
einen Grofiteil der Diskussion der Kybernetik zweiter Ordnung ein.’* Wenn
die Gesellschaft ein Sinnsystem ist, dann muss die Soziologie zu einer Sinn-
theorie werden, was, wie wir argumentiert haben, bedeutet, dass sie in der
Lage sein muss, sich selbst zu erkliren und nicht nur soziale «Objekte», die in
einem Bereich beobachtet werden, der irgendwie aufierhalb des Beobachters
liegt."

Luhmann zeichnet das Bild einer globalen Gesellschaft, die sich in teilauto-
nome funktionale Subsysteme ausdifferenziert, von denen jedes seine eigene
konstitutive Kodierung von Kommunikation besitzt, die vor keinen territoria-
len Grenzen haltmacht und den Anspruch erhebrt, fiir alle Kommunikationen
innerhalb ihrer spezifisch kodierten Grenzen universell zu gelten. Business ist
iiberall und kann mit allem gemacht werden, solange es darum geht, etwas zu
kaufen und zu verkaufen. Bildung ist iiberall und kann mit allem gemacht wer-
den, solange sie erworbene Kenntnisse und Fihigkeiten zertifiziert. Wissen-
schaft ist itberall und kann alles erforschen, solange sie wahres und zuverlis-
siges Wissen schafft. Recht ist iberall und kann auf alles angewandt werden,
solange es darum geht, zu entscheiden, was legal und was illegal ist. Kunst
ist tiberall und kann auf alles angewandt werden, solange es darum geht, zu
erkennen und zu vermarkten, was als originell gilt. Religion ist tiberall und
kann auf alles angewandt werden, solange es darum geht, zwischen Transzen-
denz und Immanenz zu unterscheiden. Die Medien sind allgegenwirtig und

16  Die Kybernetik zweiter Ordnung ist die Kybernetik der Kybernetik, die aus dem Ver-
such entstanden ist, kybernetische Prinzipien und Konzepte auf die Gesellschaft an-
zuwenden. Siehe vor allem Heinz von Foerster.

17 Diephilosophische Hermeneutik, Heidegger, Gadamer, Ricceur, hatimmer behauptet,
die Sozialwissenschaften seienim Unterschied zu den Erklarungsmethoden der Natur-
wissenschaften auf «Selbsterkenntnis» ausgerichtet. Fiir eine Diskussion der einst heif}
diskutierten Frage siehe Apel (1988).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

95


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

konnen auf alles angewandt werden, solange es sich um die Prisentation von
Nachrichten und News handelt. Die universelle, aber auch exklusive binire Co-
dierung funktionaler gesellschaftlicher Subsysteme, die gerade deshalb eine
globale Reichweite haben, ist ein Merkmal dessen, was Luhmann die funktio-
nal differenzierte Gesellschaft der heutigen Welt nennt.

2.3 Die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft - Castells

Manuel Castells fithrte die Idee der Netzwerkgesellschaft in seinem drei-
bindigen Werk Das Informationszeitalter: Wirtschaft, Gesellschaft, Kultur ein,
dessen erster Band den Titel Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft (2003) trigt.
Im Gegensatz zu Luhmann stitzt Castells seinen Begriff der Netzwerkge-
sellschaft auf die disruptiven Wirkungen der digitalen Informations- und
Kommunikationstechnologien (IKT). Er spricht von einer «informations-
technologischen Revolution» und einem neuen «Technologieparadigma»
(Castells 2003:75ff.). In Abgrenzung zu einem systemtheoretischen Ansatz
stellt Castells klar, dass «das Paradigma der Informationstechnologie sich
nicht in Richtung seiner SchlieRung als System, sondern in Richtung seiner
Offenheit als vielschichtiges Netzwerk entwickelt» (75-77). Wie Luhmann ist
es jedoch die Kommunikation, oder zumindest die Technologien und Formen
der Kommunikation, die die soziale Ordnung strukturieren. Wihrend die
Industriegesellschaft die industrielle Technologie widerspiegelt, reflektiert
die Netzwerkgesellschaft die netzwerkbasierten Informations- und Kom-
munikationstechnologien (IKT), insbesondere das Internet.”® Fiir Castells
haben die IKT eine neue Form der sozialen Ordnung eingeleitet, die sich
ebenso wie das Internet iiber den gesamten Globus erstreckt und alle Formen
der sozialen Ordnung verindert. Was fir Luhmann halbautonome soziale
Teilsysteme sind, sind fiir Castells Netzwerke. Netzwerke haben eine ganz
andere Struktur als geschlossene Systeme. Wie unterscheidet sich Castells’
Konzept einer durch globale Netzwerke strukturierten Gesellschaft und der
daraus entstehenden neuen sozialen Ordnung von Luhmanns Vorstellung
einer funktional differenzierten Gesellschaft?

Ein wichtiger Unterschied zwischen Luhmann und Castells ist, dass Luh-
mann der Theoretiker, Castells der Empiriker ist. Wihrend Luhmanns Theorie

18  Siehe Castells Die Internet-Galaxie: Die Reflexionen iiber das Internet, Wirtschaft und Ge-
sellschaft (2003).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

sozialer Systeme in erster Linie auf die Erklirung abzielt, beschreibt Castells
die globale Netzwerkgesellschaft. Castells entwickelt nicht explizit eine Theo-
rie der Gesellschaft. Er stiitzt seine Diskussion der Netzwerkgesellschaft auf
tatsichliche Verinderungen sozialer Praktiken und sozialer Strukturen, die er
beobachtet und ausfithrlich dokumentiert, und nicht auf eine tibergreifende
Theorie. Er erhebt jedoch den Anspruch, Konzepte zu entwickeln, mit denen
sich der Wandel von der Industrie- zur Netzwerkgesellschaft interpretieren
lisst. Auf diese Konzepte soll im Folgenden eingegangen werden. Wenn wir je-
doch eine Theorie der Netzwerkgesellschaft auf dem Abstraktions- und Verall-
gemeinerungsniveau von Luhmanns Theorie sozialer Systeme finden wollen,
miissen wir uns an Latour und die Akteur-Netzwerk-Theorie wenden, was wir
nach der Diskussion von Castells tun werden. Um die Idee der Netzwerkge-
sellschaft einzufiithren und zu verdeutlichen, schauen wir uns die Gesellschaft
an, die Castells fiir das 21. Jahrhundert beschreibt.

Castells nennt mehrere Merkmale, die zusammen die entstehende Netz-
werkgesellschaft charakterisieren:

1) Netzwerk Soziale Ordnung: Netzwerke ersetzen geschlossene Systeme in
allen Bereichen der Gesellschaft.

2) Netzwerk-Okonomie: Der «Informationalismus» ersetzt den industriellen
Kapitalismus.

3) Netzkultur: Die IKT schaffen einen globalen «Raum der Strome», «zeitlose
Zeit» und eine Mischung aus physischer und virtueller Realitit, eine «Kul-
tur der realen Virtualitit».

4) Macht des Netzes: Macht ist eine Funktion des Zugangs zu Netzwerken
und der Kontrolle iiber Knotenpunkte, Verbindungen und Stréme. Auf glo-
baler Ebene werden Nationalstaaten zu Knotenpunkten in einem Netz-
werk, was zu einer internationalen Global Governance fithrt. Im Gegensatz
dazu wird die Politik der Nationalstaaten im Inneren zu einer Identitats-
politik, die durch den Konflikt zwischen dem «Ich» und dem «Netz», dem
Raum der Strome und den territorial begrenzten Orten und Plitzen be-
dingt ist.

2.3.1 Netzwerk Soziale Ordnung
Wenn Castells von Netzwerken spricht, ist es das Internet, das als Modell

fir ein Netzwerk dient. Das Internet ist ein verteiltes Netz, das urspriinglich
von Paul Baran in den frithen 1960er-Jahren definiert wurde. Es zeichnet sich

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

97


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

durch viele gleichberechtigt zugingliche Knoten aus, wobei verschiedene
Wege alle Knoten miteinander verbinden. Wenn ein Knoten ausfillt, halten
die anderen Knoten den Fluss durch das Netz aufrecht. Das Netzwerk, wie
Castells es versteht, ist eine spezifische Form der Ordnung, die aus Knoten
und Verbindungen in verschiedenen Konfigurationen besteht. Es ermdglicht
den Fluss von etwas durch die Verbindungen, zum Beispiel von Informatio-
nen, aber auch von Waren und Dienstleistungen, Menschen, Geld usw. Als
spezifische Form der Ordnung unterscheidet sich die Netzwerkstruktur von
historisch gesehen fritheren Formen der Ordnung in der Gesellschaft, wie
zum Beispiel der segmentierten, stratifizierten, hierarchischen oder systemi-
schen. Castells identifiziert fiinf Hauptmerkmale, die die Netzwerkordnung
und das Paradigma der Informationstechnologie charakterisieren.

1) In der Netzgesellschaft ist die Information der Rohstoff. Die IKT sind
«Technologien, die auf Informationen einwirken» (70). Sie produzieren
und verbreiten Informationen.

2) Daalle menschlichen Aktivititen auf Informationen beruhen, werden «al-
le Prozesse unserer individuellen und kollektiven Existenz unmittelbar [...]
durch das neue technologische Medium gepragt» (ebd.). Die IKT sind uni-
versell in Umfang und Anwendung.

3) Die Netzstruktur zwingt allen Beziehungen eine einzigartige Form der
«Netzlogik» auf. Diese Netzlogik ist gekennzeichnet durch Komplexitit,
Unvorhersehbarkeit, Innovation, Offenheit, exponentielles Wachstums-
potenzial oder sogenannte Netzwerkeffekte.

4) Netzwerke sind von Natur aus flexibel. «Nicht nur Prozesse sind um-
kehrbar, sondern auch Organisationen und Institutionen kénnen durch
die Neuanordnung ihrer Komponenten modifiziert und sogar grundle-
gend veridndert werden. Das Besondere an der Konfiguration des neuen
technologischen Paradigmas ist seine Fahigkeit zur Rekonfiguration,
ein entscheidendes Merkmal in einer Gesellschaft, die durch stindigen
Wandel und organisatorische Fluiditit gekennzeichnet ist» (71).

5) Die informationstechnische Revolution ist gekennzeichnet durch die
Konvergenz fast aller Technologien zu digitalen Technologien, die mitein-
ander verbunden sind. Es gibt praktisch keine Technologie, die nicht in die
computerabhingige Informationsverarbeitung integriert ist. Wirtschaft,
Wissenschaft, Kulturproduktion und -distribution, Medien, Politik, Bil-
dung, Gesundheitswesen, Recht usw. — alle Luhmann'schen autonomen
und sich gegenseitig ausschlief}enden gesellschaftlichen Teilsysteme sind

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

in verwandte Netzwerke der Informationsverarbeitung eingebunden.
So kann beispielsweise ein Softwareproblem in einem gesellschaftlichen
Bereich zu Kommunikations- und Handlungsstorungen in vielen anderen
gesellschaftlichen Bereichen fithren. «Die fortschreitende Konvergenz
zwischen verschiedenen technologischen Feldern im Informationspara-
digma resultiert aus ihrer gemeinsamen Logik der Informationsgenerie-
rung» (73).

Im Vergleich zur Industriegesellschaft ist die globale Netzwerkgesellschaft
durch netzwerkartige Ordnungsformen geprigt. Netzwerke sind verteilt
und dezentralisiert und nicht hierarchisch. Sie sind flexibel und verindern
sich stindig. Netzwerke sind keine geschlossenen Systeme mit klaren Gren-
zen. Sie haben ein offenes Ende, kénnen mehrere Wege und Ziele haben
und gleichzeitig verschiedenen Zwecken dienen. Schlielich sind Netzwerke
nicht territorial begrenzt, sondern von Natur aus global. Obwohl in einigen
Netzwerktopologien bestimmte Knoten zu Knotenpunkten werden, d.h. zu
Knoten, die viel mehr Verbindungen haben als andere Knoten im Netz, bleibt
das Netz dezentralisiert, da die Verteilung der Verbindungen nie feststeht
und sich daher stindig dndert. Da Netzwerke global und multifunktional
sind, widersetzen sie sich der Modellierung als geschlossene Systeme, wie
Luhmann die funktional differenzierte Gesellschaft interpretierte, die er als
charakteristisch fir die moderne Welt bezeichnete. Nach Castells ist die
Netzwerkgesellschaft die sich abzeichnende Form der sozialen Ordnung des
21. Jahrhunderts. Sie bringt neue Formen der Wirtschaft, der Wissenschaft,
der Bildung, der Politik, des Rechts, der Medien, der Kultur und ein neues
Selbstverstandnis der menschlichen Existenz mit sich.

2.3.2 Netzwerkokonomie - Informationalismus

Castells beschreibt die Netzwerkokonomie als «informationell». In einer
Informationsokonomie liegen die primiren Produktivkrifte und die Wert-
schépfung in allen Bereichen in der Produktion und Nutzung von Informa-
tionen. Wahrend die Technologie im Industriezeitalter Giiter produzierte,
produzieren die IKT Informationen. Aufierdem sind sie die erste Technologie
in der Geschichte, die sich selbst produziert und stindig optimiert. Mit dem
Aufkommen der kiinstlichen Intelligenz (KI) tritt die Technologie in eine
Phase der Selbstoptimierung ein, die potenziell exponentiell ist und zu einer
Post-Labor-Wirtschaft und einer radikalen Umgestaltung des Kapitalismus

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

99


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

fithren wird. Castells hat die kiinstliche Intelligenz nicht vorhergesehen, aber
seine Beschreibung der Informationswirtschaft bildet den Rahmen fiir das
Verstindnis der radikalen Umgestaltung der Wirtschaft in all ihren Formen,
die heute sichtbar sind. Eines der wichtigsten Merkmale der vernetzten Wirt-
schaft ist die Umwandlung geschlossener, hierarchischer Organisationen in
offene, vernetzte Organisationen und die damit einhergehende Dezentrali-
sierung der Entscheidungsfindung und Zusammenarbeit in allen Branchen
und Sektoren. Mit der globalen Vernetzung in der Wirtschaft geht die ab-
nehmende Fihigkeit von Nationalstaaten einher, politische, wirtschaftliche
und soziale Macht zu organisieren. Netzwerke wirtschaftlicher Macht und
wirtschaftlichen Einflusses, seien es Produktions- und Vertriebsnetzwerke,
Finanznetzwerke oder auch Forschungs- und Entwicklungsnetzwerke, sind
global, flexibel, dezentralisiert, offen und vielseitig einsetzbar. Die folgenden
dreifdig Jahre seit der Veroffentlichung von Castells’ Beobachtungen haben
seine Behauptungen bestitigt. Heute itbernehmen Unternehmen aller Art
und Sektoren zunehmend vernetzte Strukturen und Prozesse, da traditionelle
hierarchische Organisationen in einem komplexen vernetzten Umfeld immer
weniger wettbewerbsfihig, anpassungsunfihig und unrentabel sind.”

2.3.3 Netzwerkkultur - Raum der Strome, zeitlose Zeit
und reale Virtualitat

In der Netzgesellschaft, wie in der Gesellschaft seit den Anfingen der mensch-
lichen Zivilisation, wird Kultur in all ihren Formen durch Kommunikations-
und Informationstechnologien vermittelt. Die Art und Weise, wie Menschen
Informationen registrieren und kommunizieren kénnen, prigt die Art von
Kultur, die sie entwickeln konnen. Castells fithrt die Erfindung der Schrift
als Beispiel dafiir an, wie eine bestimmte Kommunikationstechnologie die
menschliche Kultur tber Jahrtausende hinweg gepragt hat. Fir Castells
sind die digitalen Informations- und Kommunikationstechnologien ebenso
revolutionir wie die Erfindung der Schrift. «<Das Aufkommen eines neuen
elektronischen Kommunikationssystems, das durch seine globale Reichweite,
seine Integration aller Kommunikationsmedien und seine potenzielle Inter-
aktivitit gekennzeichnet ist, verindert unsere Kultur und wird sie fiir immer
verdndern.» (Castells 2019:357) Die Art von Kultur, die als Ergebnis der IKT-
Revolution entsteht, bezeichnet Castells als «reale Virtualitit», in der nicht nur

19  Siehe die Diskussion (iber vernetzte Organisationen in Belliger/Krieger (2018; 2024).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

Medien konvergieren, sondern auch die virtuelle Realitit des Internets mit der
physischen Welt verschmilzt. Alltdgliche Aktivititen wie Einkaufen, Arbeit,
Bildung, Finanztransaktionen, Hobbys usw. werden in vielen Formen durch
IKT vermittelt. Die sogenannte «reale» Welt geht nahtlos in die «virtuelle
Realitit» iiber. Die Kommunikation und damit die Kultur in all ihren Formen,
ob Wissenschaft, Literatur, Kunst, Nachrichten, Unterhaltung und sogar
die Zusammenarbeit in Wirtschaft und Politik, finden in einer gemischten
Realitit statt, die gleichzeitig virtuell und real ist.

Die Grundlage dieser «realen Virtualitit» ist eine allgegenwirtige Netz-
struktur, die Castells als «Raum der Strome» bezeichnet. Der Raum der
Strome erstreckt sich iiber die ganze Welt. Er transformiert die traditionelle
Raumerfahrung, die den Menschen seit Beginn der Zivilisation an bestimmte
Orte, Dorfer, Stidte, Regionen und Staaten gebunden hat. Der traditionelle
«Raum der Orte» 18st sich auf in ein riumlich undifferenziertes Netzwerk,
in dem Knoten und Verbindungen itber den gesamten Globus verteilt sind.*
Fiir Castells kommt dies einer radikalen «Transformation der materiellen
Basis unserer Erfahrung» gleich (2010:409). Historisch gewachsene Orte wie
Stadte sind keine territorial begrenzten Einheiten mehr, sondern werden zu-
nehmend zu Kommunikations-, Informations- und Wissensstrémen, die mit
globalen Netzwerken aller Art verbunden sind und daher, so Castells, nicht als
statische Formen, sondern als Prozesse charakterisiert werden miissen. Wenn
man sagt, dass der Raum der Strome die soziale Ordnung in der Netzwerk-
gesellschaft dominiert, bedeutet dies, dass Strukturen zu Prozessen werden.
Unter dem Gesichtspunkt der Kommunikation waren es der Ort, der Platz
und die physische Nihe, die Kommunikation erméglichten und ordneten. Die
Menschen kamen auf dem Dorfplatz, dem Rathaus, der Agora, dem Markt
usw. zusammen und sprachen miteinander. Die Kommunikation war durch
physische Orte begrenzt und bedingt. Das Aufkommen der Schrift dnderte
diese Situation nur geringfiigig, da schriftliche Materialien an physischen
Orten aufbewahrt werden mussten und in ihrer Anzahl und Ausdehnung
begrenzt waren. Der Raum der Stréme hingegen ermdglicht eine globale
Kommunikation ohne Riicksicht auf den physischen Ort oder irgendwelche
physischen Einschrinkungen. Dies gilt nicht nur fir in Sprache kodierte
Informationen. Die soziale Ordnung des Netzes beschrinkt sich nicht darauf,
Informationsfliisse zu ermdglichen. Alles flieft durch das globale Netz:

20  «EinOrtist eine Ortlichkeit, deren Form, Funktion und Bedeutung innerhalb der Gren-
zen der physischen Kontiguitat in sich geschlossen sind» (Castells 2003:431ff.).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

101


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

[..] fur die Konstruktion unserer Gesellschaft Strome von zentraler Bedeu-
tung sind: Strome von Kapital, Stréme von Information, Stréme von Techno-
logie, Strome von organisatorischer Interaktion, Stréme von Bildern, Ténen
und Symbole. Strome sind nicht einfach ein Element der sozialen Organisa-
tion: Sie sind der Ausdruck von Prozessen, die unser wirtschaftliches, politi-
sches und symbolisches Leben beherrschen. (2004:467)

Castells versteht den Raum der Stréme im Sinne von drei verschiedenen,
aber voneinander abhingigen «Schichten». Da ist zunichst die materielle und
technologische Infrastruktur des elektronischen Netzes. Auf dieser grundle-
genden Schicht, die die Konnektivitit des Netzes ausmacht, folgt die zweite
Schicht, in der es darum geht, wie die Knoten und Knotenpunkte des Netzes
angeordnet sind. Die Konzentration von Verbindungen und das Entstehen
von Knotenpunkten sind in erster Linie eine Folge der Funktion. Finanznetz-
werke haben andere Knoten und Knotenpunkte, und das Finanznetzwerk ist
anders aufgebaut als wissenschaftliche Netzwerke, die sich von Produktions-
und Vertriebsnetzwerken unterscheiden. Logistiknetzwerke unterscheiden
sich von politischen Netzwerken oder Bildungsnetzwerken. Aufgrund der
Konvergenz von Technologie und Medien sind jedoch alle diese funktionalen
Netzwerke, die in der Netzwerkgesellschaft an die Stelle der funktionalen
sozialen Subsysteme von Luhmann treten, miteinander verbunden und in-
teragieren miteinander. Drittens gibt es die Ebene der Akteure, die Zugang
zu den Netzwerken haben und in den Netzwerken leben und arbeiten. Diese
Akteure konnte man als «kosmopolitische Eliten» bezeichnen, die in globalen
Netzwerken zu Hause und nicht mehr an bestimmte Orte gebunden sind.
Diese kosmopolitischen Eliten sind Wissensarbeiter, digitale Nomaden, Tech-
nologen, Manager und hochmobile Experten, die iiberall auf der Welt arbeiten
konnen. Im Gegensatz zu den kosmopolitischen Eliten stehen die Menschen,
die Massen, die iiberwiegend lokal und an bestimmte Orte, Stidte, Nationen
und Regionen gebunden sind. Die globale Netzwerkgesellschaft ist durch eine
Asymmetrie der Macht zwischen denen, die im Raum der Stréme leben, und
denen, die im Raum der Orte leben, gekennzeichnet.

Kurz gesagt: Eliten sind kosmopolitisch, einfache Leute sind lokal. Der Raum
von Macht und Reichtum wird tiber diese ganze Welt hinweg projiziert, wah-
rend Leben und Erfahrungen der einfachen Leute an Orten, in ihrer Kultur
und in ihrer Geschichte verwurzelt bleiben. Je mehr also eine soziale Orga-
nisation auf a-historischen Stromen beruht, die die Logik eines jeden spe-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

zifischen Ortes (iberlagern, desto mehr entgleitet die Logik globaler Macht
der soziopolitischen Kontrolle historisch spezifischer lokaler/nationaler Ge-
sellschaften. (2004:471)

Fiir Castells hat die Netzwerkgesellschaft ihre eigene Form von Raum und ihre
charakteristische Form von Zeit. Der Raum der Strome erzeugt eine besonde-
re Form der Zeitlichkeit, die Castells als «zeitlose Zeit» bezeichnet. Im Raum
der Strome tendiert die Zeit dazu, sich auf die Gegenwart, den Augenblick
und die immer schneller werdende Ubertragung von Informationen, Geld,
Entscheidungen und Handlungen im globalen Netzwerk zu reduzieren. So
wie der Raum der Orte durch physische Grenzen und Begrenzungen gebun-
den ist, so ist die traditionelle Zeit durch die Geschichte gebunden. In der
Industriegesellschaft war die Zeit linear, messbar, vorhersehbar und wurde
als die Bewegung der Geschichte erlebt. Die Menschen lebten nicht nur an
physischen Orten, sondern auch in der historischen Zeit. Ihr Leben war nicht
nur davon abhingig, wo sie lebten, sondern auch davon, wann sie lebten, von
den Traditionen und Institutionen, die sie von ihren Vorgingern iibernom-
men hatten. Die Gesellschaft basierte auf Traditionen und Briuchen, und die
Menschen orientierten sich durch das Erzihlen und Wiedererzihlen ihrer
Geschichte. Die Geschichte erklirte, woher «wir», d.h. eine Gemeinschaft, ein
Volk, eine Nation, kamen und wohin die Gemeinschaft in der Zukunft ging.
In der globalen Netzwerkgesellschaft sind Vergangenheit und Zukunft in der
Gegenwart verdichtet. Die Informations-, Menschen-, Geld-, Entscheidungs-
und Produktstrome des Netzes erfordern Geschwindigkeit und Zeitersparnis,
Freiheit von der Vergangenheit und Raum fir Innovation. Die Betonung der
Innovation lisst die Zukunft in die Gegenwart kollabieren, wihrend gleichzei-
tig die Anspriiche der Vergangenheit, des Status quo, der Traditionen und der
Art und Weise, wie die Dinge in den alten Tagen gemacht wurden, abgelehnt
werden. In Bezug auf die Idee der zeitlosen Zeit schreibt Castells (2004:489):
«Die Komprimierung der Zeit bis zum Aussersten ist gleichbedeutend damit,
die Zeitabfolge und damit Zeit verschwinden zu machen.» Im Gegensatz zur
zeitlosen Zeit des Netzwerks steht die historische Zeitlichkeit des Raums der
Orte. «Der vielfache Raum der Orte, die verstreut, fragmentiert und unter-
einander unverbunden sind, weist verschiedene Zeitlichkeiten auf [...]» (523).
Diese verschiedenen Zeitlichkeiten sind die unterschiedlichen Geschichten
dieser Orte, ihre Traditionen, Institutionen, Briuche, Berufe, Sprachen, so-
zialen Praktiken, Identititen und Formen der Interaktion. Die inhirente
Spannung oder sogar Opposition zwischen dem Raum der Strome und dem

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

103


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Raum der Orte einerseits und zwischen der zeitlosen Zeit des Netzwerks und
den lokalen Geschichten der Orte andererseits kennzeichnet die hoch kon-
fliktreiche soziale und politische Machtdynamik der Netzwerkgesellschaft.

2.3.4 Netzmacht und Netzpolitik

Spitestens seit Foucault wissen wir, dass sich Macht in der Gesellschaft nicht
auf politische oder militidrische Macht beschrinkt, sondern in der gesamten
sozialen Ordnung verbreitet ist und allen Handlungs- und Ausdrucksformen
innewohnt. In dhnlicher Weise ist fiir Luhmanns Theorie der sozialen Systeme
Macht ein Ausdruck der Ordnung, die jeder Systemkonstruktion innewohnt.
Es gibt kein soziales System, das nicht auf Macht beruht. Die Macht eines
sozialen Systems kommt in seinen Operationen zum Ausdruck. Wie bei allen
autopoietischen, operativ geschlossenen Systemen operiert das System, um
seinen kontinuierlichen Betrieb zu gewihrleisten. Diese allgemeine syste-
mische Auffassung von Macht, die sie eher als anonyme soziale Kraft denn
als eine Eigenschaft versteht, die von privilegierten Individuen oder Grup-
pen besessen oder ausgeiibt wird, bleibt auch dann giiltig, wenn Luhmann
Macht nachtriglich als das spezifische symbolische verallgemeinerte Medi-
um des politischen Systems definiert. Selbst dieser eingeschrinktere Begriff
der Macht als spezifisches Medium der politischen Kommunikation, dhnlich
wie Geld das verallgemeinerte symbolische Medium des Wirtschaftssystems
ist, verortet die Macht nicht in den Hinden einiger weniger Personen oder
Institutionen, sondern versteht sie als iiber das gesamte System verteilt. In
ahnlicher Weise sieht Castells Macht in der globalen Netzwerkgesellschaft
nicht als exklusives Attribut von Nationalstaaten, ihren internen politischen
Prozessen oder bestimmten privilegierten Personen, sondern als Attribut von
Netzwerken. Netzwerkmacht ist die «Kraft», die soziale Beziehungen aller Art
gemifd der Struktur und den Moglichkeiten von Netzwerken ordnet. Netz-
werkmacht ersetzt die fiir die Industriegesellschaft typische hierarchische
und personalisierte Macht.

Castells (2011) entwickelt eine Netzwerktheorie der Macht, in der er vier
verschiedene Formen der Macht identifiziert, die Netzwerke charakterisieren.

1) Vernetzungsmacht: Vernetzungsmacht ist die Macht der Netze tiber die
Ausgeschlossenen. Trotz der weiten Verbreitung und des fast universellen
Zugangs zum Internet haben einige immer noch keinen Zugang. Dies gilt
insbesondere fiir funktionale Netze wie das globale Finanznetz, an dem

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4)

2. Globale Netzwerkgesellschaft

nur Eliten uneingeschrinkt teilnehmen konnen. Diejenigen, die keinen
Zugang zu den Netzen haben, werden in der globalen Netzwerkgesell-
schaft entmachtet.

Netzmacht: Netzmacht ist die Macht, die Netze iiber die Teilnehmer haben.
Netze verfiigen iiber eine spezifische technologische Infrastruktur, sowohl
bei der Hardware als auch bei der Software. Netze funktionieren auf der
Grundlage von Protokollen, Standards und Codes, die, wie Lawrence Lessig
(1999) feststellte, fast so etwas wie Gesetze sind. Sie miissen befolgt werden
und werden durch den technischen Betrieb des Netzes sowie durch die fir
die Netzverwaltung zustindigen Gremien durchgesetzt.

Vernetzte Macht: Vernetzte Macht bezieht sich auf die Macht, die bestimmte
Akteure in Netzwerken tiber andere Akteure haben. In diesem Zusammen-
hang definiert Castells Macht als die Fihigkeit einer Person, anderen ihren
Willen aufzuzwingen. Natiirlich ist es oft schwierig, wenn nicht gar un-
moglich, eine einzelne Person oder Gruppe zu identifizieren, die eine sol-
che Macht ausiibt und autonom Entscheidungen trifft, die fiir alle Teilneh-
mer und Stakeholder in einem Netzwerk verbindlich sind. Dies ist im All-
gemeinen bei komplexen soziotechnischen Systemen der Fall.** Es bleibt
eine offene Frage, ob das, was Castells «vernetzte Macht» nennt, theore-
tisch oder sogar empirisch als Zuschreibung an Personen beschrieben wer-
den kann.

Die netzwerkbildende Macht: Trotz der Schwierigkeiten, Einzelpersonen
oder Gruppen zu identifizieren, von denen man sagen konnte, dass
sie Macht «haben», beschreibt Castells mindestens zwei grundlegende
Rollen, die von denjenigen gespielt werden, die sich in Positionen befin-
den, in denen sie Macht iiber das Netzwerk ausiiben. Die ersten werden
«Programmierer» genannt. Programmierer sind diejenigen, die die Akti-
onsprogramme, die Ziele und Prozesse eines Netzwerks programmieren,
wer auch immer sie sein mégen. So unterscheiden sich beispielsweise die
Ziele und Prozesse des globalen Finanznetzwerks von denen des globalen
wissenschaftlichen Forschungsnetzwerks. Die Personen oder Institutio-
nen, die fiir die Einrichtung eines bestimmten Netzwerks zur Verfolgung
bestimmter Ziele verantwortlich sind, sind in Castells’ Terminologie die
Programmierer. Nach Castells haben diese Personen oder Institutionen
«netzwerkbildende» Macht. Die zweite Rolle, die die Macht hat, Netzwerke

21

Siehe Belliger/Krieger (2021) fiir eine ausfiihrliche Erérterung komplexer Systeme im
Vergleich zu Netzen.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

105


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

zu «machen», nennt Castells die «<Umschalter». Wie bereits erwihnt, sind
die funktionalen Netzwerke der globalen Gesellschaft nicht die geschlos-
senen, halbautonomen sozialen Subsysteme, die Luhmann beschreibt.
Im Gegenteil, die Netzwerke sind offen fiireinander und mit anderen
Netzwerken verbunden. Die Verbindungen zwischen den Netzwerken,
zum Beispiel zwischen dem finanziellen und dem politischen Netzwerk,
werden durch die Funktion hergestellt und gesteuert, die Castells als
«Switching» bezeichnet. Vermittler haben die Macht, Netzwerke fiir ge-
meinsame Ziele zusammenarbeiten zu lassen. So kann beispielsweise
das politische Netz mit den Medien- und Wirtschaftsnetzen zusammen-
arbeiten, um politische oder ideologische Ziele zu erreichen. Mit dem
Konzept der Programmierer und Vermittler versucht Castells, Personen
oder Instanzen zu benennen, die in Netzwerken und iiber Netzwerke
Macht haben. Dabei ist zu beachten, dass komplexe soziotechnische Netz-
werke in der Regel keine eindeutige Zuweisung von Handlungsmacht,
Verantwortung und Rechenschaftspflicht zulassen.

Unabhingig davon, wie die Macht der Netzwerke beschrieben wird, ist es un-
bestreitbar, dass die Macht in der globalen Netzwerkgesellschaft wirksam ist,
um die vielen vernetzten Formen der Ordnung, die die sozialen Beziehungen
in der heutigen Welt kennzeichnen, zu etablieren und aufrechtzuerhalten.
Dies gilt selbst dann, wenn Netzwerke aktiv bekimpft werden. Castells be-
hauptet, dass Macht Gegenmacht hervorruft. Interessanterweise liegt der Ort
der Gegenmacht in der globalen Netzwerkgesellschaft in jenen Instanzen, die
im Industriezeitalter Machtzentren waren, nimlich in den Nationalstaaten.
Castells beschreibt die Netzwerkpolitik als konstituierend fiir die Opposition,
ja sogar den Antagonismus zwischen dem Netzwerk und dem Selbst, wobei
das Selbst, d.h. die Identitit der Akteure, an Orten und zu Zeiten aufserhalb
der Reichweite des Netzwerks gesucht werden muss. Der Raum der Orte wird
von territorial begrenzten nationalen, ethnischen und kulturellen Identititen
bewohnt. Aus diesem Grund kann Castells (2004:3) sagen, «unsere Gesell-
schaften sind immer mehr durch die bipolaren Gegensitze zwischen dem
Netz und dem Ich strukturiert». Dies setzt natiirlich voraus, dass die globalen
Eliten irgendwie eine kosmopolitische Identitit aufrechterhalten, die fiir
die meisten Menschen unzureichend ist, um die Frage nach dem Sinn des
Lebens zu beantworten. Wenn dies tatsichlich der Fall ist, dann «tut sich ein
tiefer Riss auf zwischen einem abstrakten, universalen Instrumentalismus
und historisch verwurzelten partikularen Identititen» (ebd.). Als Reaktion auf

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

den kosmopolitischen Universalismus des Raums der Strome entstehen viele
verschiedene <kkommunale» und lokale Identititen wie religise Fundamenta-
lismen, Umweltschutz, ethnischer Nationalismus, Populismus und die vielen
Formen, in denen lokale Orte und historische Traditionen aufgerufen werden,
um der Auflésung der Identitit in der Anonymitit des Netzes zu entkommen.

2.4 Akteur-Netzwerk-Theorie - Latour

Nachdem wir kurz Luhmanns Theorie der einen Weltgesellschaft auf der
Grundlage der allgemeinen Systemtheorie und Castells empirische Beschrei-
bung der globalen Netzwerkgesellschaft auf der Grundlage der digitalen
Revolution besprochen haben, wollen wir uns der Akteur-Netzwerk-Theorie
(ANT) zuwenden, um eine adiquate theoretische Grundlage dafiir zu finden,
was es bedeutet, iiber die Entstehung einer globalen Netzwerkgesellschaft zu
sprechen. Wie wir oben festgestellt haben, zwingt uns das philosophische, ja
metaphysische Prinzip, dass Sinn, Welt und Sein aus der Konstruktion von In-
formationen in Akteur-Netzwerken hervorgehen und dass Akteur-Netzwerke
das Soziale konstituieren, dazu, uns der Gesellschaftstheorie zuzuwenden,
um zu verstehen, was die sozialen Praktiken sind, die die arché unserer Zeit
ausmachen. Die grundlegende Richtung philosophischer Forschung ist nicht
mehr wie in der Moderne auf das Subjekt gerichtet, sei es als unmittelbare
Intuition von Ideen oder als empirische Psychologie. Stattdessen ist die Phi-
losophie im Gefolge der philosophischen Hermeneutik, des Pragmatismus,
der Phinomenologie, des Poststrukturalismus, der Sprachphilosophie, der
Systemtheorie und der Akteur-Netzwerk-Theorie heute untrennbar mit der
Frage nach dem Sozialen verwoben. Im Folgenden soll gezeigt werden, wie
gegenwdrtig Sozialtheorie zur Philosophie und Philosophie zur Sozialtheorie
geworden ist.

Latour wiirde mit Luhmann und Castells iibereinstimmen, wenn er die von
Luhmann genannten vier modernen Grundannahmen iiber die Gesellschaft
und das Wesen des Sozialen zuriickweist. Erstens lassen sich das Soziale und
die Gesellschaft fiir die ANT, ebenso wie fiir Luhmanns Theorie der sozia-
len Systeme und Castells’ Beschreibung der Netzwerkgesellschaft, nicht auf
Menschen und ihre Interaktionen reduzieren. Die Gesellschaft kann nicht als
Sammlung von Menschen und ihre Handlungen verstanden werden, und dies
aus dem einfachen Grund, dass Menschen nicht allein dafiir verantwortlich

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

107


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

sind, dass es Akteur-Netzwerke gibt.?” Im Gegensatz zu Luhmanns Strategie
des Ausschlusses, die Individuen und alles, was nicht Kommunikation ist, aus
der Gesellschaft verbannt, und zu Castells’ Annahme, dass kosmopolitische
Identititen iiberhaupt keine Identititen sind, ist das «Kollektiv» fiir die ANT
radikal inklusiv und erkennt alle Akteure als solche an. Technologien, Arte-
fakte, alles Materielle und Lebendige sind in gewisser Weise soziale Partner.”
Wihrend es Luhmann darum geht, den Geltungsbereich der Soziologie auf die
Untersuchung von Kommunikationsformen zu beschrinken, und es Castells
darum geht, die fiir die entstehende globale Netzwerkgesellschaft charakte-
ristische Sinnkrise und den Gegensatz zwischen dem Raum der Strome und
dem Raum der Orte zu beschreiben, beschreibt die Soziologie fiir Latour die
sinnkonstruierenden Aktivititen aller Akteure, die zum Kollektiv beitragen
und aktiv daran teilnehmen. Netzwerke ersetzen fiir Latour nicht nur Syste-
me, sondern unterscheiden sich grundlegend von der Art von Netzwerken, die
Castells beschreibt. Fiir Castells werden Luhmanns funktionale Subsysteme
zu globalen, miteinander verbundenen Netzwerken von Geld, Symbolen und
Macht. Fiir Latour sind Netzwerke als Formen der Sinnkonstruktion zu ver-
stehen. Latour will die typisch moderne Opposition zwischen Individuum und
Gesellschaft itberwinden, die in Luhmanns Theorie der sozialen Systeme in der
Unterscheidung zwischen psychischen und sozialen Systemen noch immer
nachwirke, ebenso wie Castells’ Sicht der Netzwerkgesellschaft als Opposition
zwischen der Anonymitit des Raums der Stréme und den lokalen Identititen
des Raums der Orte. Der Raum der Orte definiert die Gesellschaft nicht, wie es
scheinen mag, in Form von Orten oder territorialen Grenzen, sondern in Form
von Widerstand gegen den Raum der Strome und die iiberholte politische
Organisation des Nationalstaats.

Nicht nur Luhmann und Castells, auch Latour lehnt eindeutig die Vorstel-
lung ab, dass die Gesellschaft aus Menschen und den hypostasierten Beziehun-
gen zwischen Individuen in sozialen Strukturen besteht. Fiir die ANT ist der
soziale Raum nicht in verschiedene Handlungs- und Strukturbereiche unter-

22 Dieser entscheidende theoretische Schritt von ANT werden wir als kritischen Hebel
einsetzen, um den Neo-Pragmatismus in Richtung eines Informationellen Pragmatis-
mus zu erweitern.

23 Dies wird deutlich, wenn Latour (2013) nicht nur die Technik, sondern auch materielle
Dinge und lebende Organismen offiziell als «Existenzmodus» innerhalb des Kollektivs
betrachtet.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

teilt; er ist «flach».** Die Unterscheidung zwischen Individuum und Gesell-
schaft sowie die Annahme, dass Individuen irgendwie eine Identitit im Ge-
gensatz zur Gesellschaft finden und aufrechterhalten miissen, ist ein moder-
ner Mythos, der die tatsichlich immer laufenden Prozesse des Vernetzens ver-
schleiert, die das Kollektiv konstruiert. Solange man davon ausgeht, dass die
Gesellschaftaus Individuen besteht, ist die Frage nach dem Sozialen eine Frage
danach, wie Individuen in die Gesellschaft integriert werden konnen. Die tra-
ditionelle Sozialtheorie stiitzte sich auf den Mythos des Gesellschaftsvertrags
und die ebenso mythologische Vorstellung vom Konsens zwischen den Indi-
viduen. Dies fithrt zur zweiten fragwiirdigen Grundannahme der modernen
Sozialtheorie: dass die Gesellschaft auf dem Konsens zwischen den Individu-
en beruht.

Gesellschaftsvertragstheorien gehen davon aus, dass die Gesellschaft aus
dem Konsens der Individuen entsteht. Fiir Luhmann, Castells und Latour ist
Sinn die Grundlage zugleich fir Konsens und Konflikt. Beziehungen, Relatio-
nen und Assoziationen, die den eigentlichen Stoff des Sozialen ausmachen,
sind nicht immer friedlich und spiegeln kaum jemals eine Einigung iiber
Werte, Weltanschauungen oder dariiber, wie Dinge miteinander verbunden
sein sollen und welche Wege Netzwerke einschlagen sollen. Castells’ Vision
des Netzwerks als relativ stabiles globales Verteilungssystem von Geld, In-
formation und Macht auf der einen Seite und der entgegengesetzten Macht
von ortsgebundenen Nationalstaaten, sozialen Bewegungen und kommu-
nalen Gruppen auf der anderen Seite tibersieht, wie konfliktreich, vielfiltig
und heterogen die Netzwerke innerhalb und untereinander sind. Meinungs-
verschiedenheiten sind ebenso bedeutsam wie Einigungen. Konflikte sind
wahrscheinlich weiterverbreitet als Einigungen. Netzwerke sind dauernd am
Sich-Andern. Sie probieren stindig diverse und teilweise entgegengesetzte
Handlungsprogramme aus. Damit etwas sozial ist, muss es, ob menschlich
oder nichtmenschlich, lediglich Assoziationen eingehen. Dies braucht nicht
Konsens oder Ubereinstimmung unter den Akteuren. Akteur-Netzwerke sind
konflikttrichtig, befinden sich in stindiger Revision, verfolgen unterschiedli-
che und kontrire Ziele und sind offen fiir Verinderungen in alle Richtungen.
Die Vorstellung, dass Menschen nur dann sinnvoll miteinander reden kénnen,
wenn sie sich iiber grundlegende Annahmen tiber die Realitit, Werte usw.
einig sind, wie sie Habermas vorschligt, beruht auf einem sehr vereinfachten

24  Siehe Latour (2005).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Verstindnis von Kommunikation und von Gesellschaft.”® Nur wenn Menschen
in Bezug auf grundlegende Werte und Weltanschauungen nicht iibereinstim-
men, wird Kommunikation entscheidend. Nur wenn Netzwerke flexibel sind
und stindig neu konfiguriert werden, kann Sinn nicht in Konformismus
ersticken. Wiren Ubereinstimmung und Konsens eine Bedingung fiir soziale
Ordnung, wiissten wir alle, was von uns erwartet wird, und wiirden entspre-
chend handeln. Das soziale Leben wiirde in einen sterilen Konformismus
verfallen, es kénnte nichts Neues und Uberraschendes geschehen, es wiirde
keine Information konstruiert und das Netzwerk wiirde nicht wachsen.

Die dritte Annahme moderner Sozialtheorie ist, dass die Gesellschaft
territorial konstituiert ist. Diese typisch moderne Sichtweise verwechselt
die Gesellschaft mit dem Nationalstaat, einer ethnischen Gruppe oder einer
Region. Natiirlich sprechen wir von der «amerikanischen» Gesellschaft, der
«franzosischen» Gesellschaft usw. Auflerdem ist es wahr, dass Frankreich
nicht Deutschland ist und Europa nicht Amerika. Aber es ist ebenso offen-
sichtlich, dass diese Unterschiede soziale Unterschiede sind, die nur in der
Gesellschaft moglich sind. Sie finden nur im Zusammenhang mit dem, was
Luhmann als «Weltgesellschaft» bezeichnet, statt. Luhmann erklirt den glo-
balen Charakter der Gesellschaft auf der Grundlage seiner Identifizierung
des sozialen Systems mit der Kommunikation. Es gibt keine territorialen
Grenzen fir die Kommunikation und somit auch nicht fiir die Gesellschaft.
Castells beschreibt diese Tatsache als den Aufstieg globaler Netzwerke auf
der Grundlage von IKT. Territorial begrenzte Nationalstaaten, Regionen und
Orte sind, fur Castells, im Wesentlichen Formen des Widerstands gegen die
globale Netzwerkgesellschaft und kénnen in keiner Weise als Gesellschaften
an sich betrachtet werden, auch wenn der konservative Populismus an die alte
Idee der territorialen Gesellschaft appelliert. Fiir Latour schliessen Akteur-
Netzwerke selbst territoriale Begrenzungen aus, die iiber die fiir praktische
Zwecke festgelegten Grenzen hinausgehen, die immer wieder revidiert und
erweitert werden konnen.

25  Brandom akzeptiert das pragmatische Prinzip, dass semantische Bedeutung aus sozia-
len Praktiken entsteht, verwechselt aber, ahnlich wie Habermas, soziale Praktiken mit
rationaler Argumentation, als ob die Kraft des besseren Arguments irgendjemanden
dazu zwingen wiirde, mit jemand anderem {ibereinzustimmen. Das Spiel des Gebens
und Fragens nach Griinden endet nicht im Konsens, sondern in Kontroversen, Missver-
standnissen und Meinungsverschiedenheiten und spiegelt eher ideologische Ausrich-
tungen als Schlussfolgerungen wider.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

Die vierte Annahme der traditionellen Gesellschaftstheorie, die Luhmann,
Castells und Latour ablehnen, ist, dass die Gesellschaft von aufden beobachtet
werden kann. Fir die ANT wie auch fiir die Theorie sozialer Systeme und
die Netzwerkgesellschaft, die Castells beschreibt, kann Gesellschaft nicht
als etwas Begrenztes verstanden werden, sodass eine Beobachterposition
auflerhalb der Gesellschaft maoglich ist. Man kénnte einwenden, dass es fiir
die Luhmann'sche Systemtheorie eine Position aufierhalb der Gesellschaft
geben muss. Systeme sind notwendigerweise durch eine Unterscheidung
zwischen dem System und seiner Umwelt konstituiert. Das soziale System
muss also eine Umwelt haben, die auflerhalb der Gesellschaft liegt. Nur fiir
Sinnsysteme gilt, dass die Umwelt innerhalb des Systems fillt. Denn die Gren-
ze zwischen Sinnsystem und Umwelt muss einen Sinn haben. Fiir Luhmann
kann kein Beobachter eine Position aufierhalb der Gesellschaft einnehmen,
da Beobachtung Unterscheidungen einfithrt, die Informationen sind und
demnach Sinn haben miissen. Trotzdem hat das Modell von Sinn als System
theoretische Probleme — wie kann die Umwelt eines Systems im System selbst
sein? —, die vermieden werden konnen, indem Sinn als Netzwerk und nicht
als System modelliert wird.?® Netzwerke haben von Natur aus keine klaren
Grenzen, schon gar keine territorialen. Sie haben Verteilungen, Intensititen,
Ausdehnungen, Verzweigungen, Knotenpunkte und Peripherien, aber nichts
markiert genau, wo ein Netzwerk aufhért und etwas anderes beginnt. Er-
innert man sich an das urspriingliche Akteur-Netzwerk unseres hominiden
Jagers, kann man sehen, wie schnell es sich ausdehnt und in das Netzwerk
eines Baumeisters oder eines Kriegers verwandelt. Sobald die Steinaxt zum
Statussymbol wurde, wurde sie zu einem Netzwerk, das Vorteile bei der Part-
nersuche bot. Die Steinaxt konnte auch zu einem rituellen Gegenstand in
einer religiosen Zeremonie werden, der dazu diente, den Kontakt zu tran-
szendenten Kriften aufzunehmen und aufrechtzuerhalten. Der Prozess der
Erweiterung und Umgestaltung der Axt-Netzwerktrajektorien dauert bis heu-
te an. Dariiber hinaus sollte daran erinnert werden, dass Akteur-Netzwerke
aus Informationen bestehen; als Relationen sind alle Informationen grund-
satzlich mit allen anderen Informationen verkniipft. Wie zahlreiche Hacks,
Lecks und Datensicherheitsverletzungen zeigen, lassen sich Informationen
nicht territorial eingrenzen, nicht einmal durch Firewalls. Informationen
kénnen kein begrenztes Individuum - oder das, was die westliche Metaphysik

26  Fir eine detaillierte Diskussion der theoretischen Probleme der Idee von Sinnsyste-
men siehe Belliger/Krieger (2024).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

m


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

eine Substanz nennt — konstituieren. Die allgemeine Systemtheorie hat auch
keine Verwendung fiir Substanzen oder Individuen, da Systeme per Defini-
tion Zusammensetzungen von Elementen sind, die vom System konstruiert
werden. Die Systemtheorie setzt jedoch den konstitutiven Unterschied zu
einer Umwelt voraus, was die Theorie fir die Modellierung von Sinn weniger
niitzlich macht.

Sinn kennt keine andere Grenze als die, die er selbst fiir verschiedene Zwe-
cke im Raum des Sinnes konstruiert. Es gibt keine Position, die ein Beobachter
moglicherweise auflerhalb von Sinn einnehmen kénnte. Wir argumentieren,
dass die Idee von Sinn als Netzwerk und nicht als System das Problem einer
Auflenposition vermeidet. Netzwerke werden nicht durch Grenzen konstitu-
iert, wie es bei Systemen notwendigerweise der Fall ist, sondern durch Asso-
ziationen, Verbindungen oder Relationen. Netzwerke sind skalierbar. Sie kon-
nen sich fast unbegrenzt ausdehnen oder auf kleine Gruppen von Akteuren
und wenige Assoziationen schrumpfen. Netzwerke differenzieren sich zwar,
beruhen aber nicht notwendigerweise auf binirer Inklusion/Exklusion, wie es
Luhmanns soziale Subsysteme tun. Fiir die ANT ist Sinn als Netzwerk geord-
net, und nur unter bestimmten Umstinden, unter denen Grenzen voriiberge-
hend gezogen werden kénnen, um funktionale Blackboxes zu konstruieren,
kann sie als System modelliert werden.*”

Die Vorstellung, dass die Gesellschaft «objektiv», d.h. von «aufien» beob-
achtet werden kann, wurde nicht nur durch die Fortschritte in der Methodolo-
gie der Ethnologie und der philosophischen Hermeneutik widerlegt, sondern
in jingerer Zeit auch durch die genaue Beschreibung der Funktionsweise der
Wissenschaft, sogar der Naturwissenschaften, durch Science und Technology
Studies und die ANT. Wissenschaft in Aktion, so der Titel eines von Latours ers-
ten Werken, zeigt, dass die traditionelle Erkenntnistheorie, die Wissenschaft
als desinteressiertes Wissen iiber angebliche Fakten versteht, grofitenteils ein
Mythos ist. Die ANT hat jahrzehntelang dokumentiert, wie komplexe, hybri-
de Akteure und Prozesse wissenschaftliche Fakten konstruieren.?® Die Gesell-
schaft kann ebenso wenig wie alles andere ein «Objekt» fiir ein «Subjekt» in
dem Sinne sein, wie es die moderne Erkenntnistheorie und Wissenschafts-
philosophie annehmen. Nicht nur die ANT, sondern auch die Wissenschafts-

27  Systeme sind aus der Perspektive der ANT Blackboxes, d.h. relativ stabile Input-Out-
put-Prozesse.
28  Wir kommen darauf zuriick unten in der Diskussion von Latours Arbeit iiber Pasteur.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

und Technologiestudien haben gezeigt, dass die Wissenschaft nicht aus Sub-
jekten und Objekten besteht. Was die Dinge sind und wie sie in den Labors
erscheinen, ist das Ergebnis langer und komplexer Konstruktionen, von In-
teraktionen zwischen Menschen und Nichtmenschen, ja von Kiinstlichkeiten.
Die in der modernen Wissenschaftsphilosophie vertretenen Vorstellungen von
Subjekt und Objekt haben nichts mit der Wissenschaft, wie sie in Wirklichkeit
praktiziert wird, zu tun und sind weitgehend moderne Mythen. Was die phi-
losophische Hermeneutik schon immer behauptet hat, erweist sich nicht nur
fiir die Sozialwissenschaften, sondern fiir die Wissenschaft im Allgemeinen als
wahr. Wie die philosophische Hermeneutik iiberzeugend gezeigt hat, ist alles
Wissen Interpretation, und es gibt keine Dichotomie zwischen «Verstehen»
und «Erklirung».?® Verschiedene Arten von Netzwerken konstruieren Infor-
mationen unterschiedlich und verkdrpern somit verschiedene Arten von Wis-
sen. Keine dieser «Existenzweisen», wie Latour (2014) sie nennt, lisst sich je-
doch mit der traditionellen Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt und
der Idee eines reinen, wertfreien und uninteressierten Wissens angemessen
modellieren.

An diesem Punkt konnen wir fragen, was die Ablehnung dieser vier tradi-
tionellen Prinzipien der modernen Soziologie durch Luhmann, Castells und
Latour fiir das Selbstverstindnis der Gesellschaftstheorie bedeutet. Wenn die
zeitgendssische Gesellschaftstheorie einen klaren Ubergang von der klassi-
schen Sozialwissenschaft zu dem markiert, was man eine «postmoderne» oder
sogar «posthumanistische» Theorie nennen kénnte, was ist dann das «Objekt»
der Sozialwissenschaften, wer ist das «Subjekt», das dieses Objekt kennt, und
was ist die Funktion einer Wissenschaft von der Gesellschaft? Die System-
theorie, die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft und die ANT erlauben
es uns, diese Fragen, die sich unvermeidlich aus der modernen Verfassung
ergeben, einfach zu ignorieren und direkt zu einer anderen «postmodernen»
Auffassung von Gesellschaft und Sozialwissenschaft iiberzugehen. Obwohl
Luhmann das Verdienst zukommt, Sinn als eine eigenstindige und héhere
Ebene emergenter Ordnung jenseits von Materie und Leben eingefithrt zu
haben, eine Ordnungsebene, auf der die Gesellschaft als Kommunikations-
system entsteht, bleibt der ontologische Status von Materie und Leben im
Verhiltnis zum Sinn in Luhmanns Theorie ungeklirt.

Fir Luhmann, wie fir die gesamte traditionelle Soziologie, ist der Bereich
der Natur, der Dinge, der biologischen Organismen, der Artefakte und der

29  Zur Verstehen-Erklaren-Kontroverse siehe Apel (1979).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

13


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

k4

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Technik nicht Teil des sozialen Systems. Im sozialen System kann es nichts
geben aufler Kommunikation. Alles andere wird in die Umwelt verbannt,
von der angenommen wird, dass sie irgendwie auerhalb der Stadtmauern
des sozialen Systems existiert. Luhmann hielt sorgfiltig an der grundlegen-
den Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Natur und sogar zwischen
Gesellschaft und Technik fest. Fiir Luhmann sind alle diese Dinge zwar in
gewissem Sinne Teil des sozialen Systems, aber nur insofern, als sie Ge-
genstand der Kommunikation sind. Gesellschaft ist Kommunikation, nicht
materielle Dinge, Lebewesen, Artefakte oder gar menschliche Individuen.
Das soziale System besteht aus Kommunikation und nicht aus dem, woriiber
gesprochen wird, es sei denn, die Kommunikation spricht iiber sich selbst,
was ein Sonderfall ist, dessen Schwierigkeiten zu unserer Kritik an der sys-
temtheoretischen Modellierung von Sinn gefithrt haben. Die Dinge, iiber die
gesprochen wird, sind nicht Teil des sozialen Systems; nur ihre Bedeutung in
Form von ausgewihlten Informationen ist Teil der Gesellschaft. Erst dann,
wenn Dinge zu Informationen werden, konnen sie kommuniziert werden und
sind Elemente des sozialen Systems. Diese Information ist jedoch nicht das,
was die Dinge sind, ihre Existenzweise, wie Latour sagen wird. Die Dinge
existieren in ihrem eigenen ontologischen Bereich, unabhingig davon, ob
tiber sie gesprochen wird oder nicht. Die typisch moderne Kluft zwischen Ge-
sellschaft und Natur bleibt also fiir die Theorie sozialer Systeme vollig intakt
und unhinterfragt. Physikalische und biologische Systeme existieren nicht
auf der gleichen ontologischen Ebene wie Sinn. Es gibt Sinn und andere Arten
von Systemen, was auch immer das «bedeuten» mag. Im Fall, dass man davon
ausgeht, wie wir vorschlagen, dass eine héhere Ebene emergenter Ordnung
die darunter liegenden Ebenen in sich integriert, bedeutet dies, dass die Dinge
nur noch als Information existieren und folglich, dass es nichts aufderhalb
von Gesellschaft gibt. Diese Annahme aber zeigt, wie Gesellschaftstheorie zur
Philosophie wird, denn Aussagen iiber die Gesellschaft sind Aussagen iiber
Sein, Welt und Sinn.

Castells riumt ein, dass die Natur Teil der Gesellschaft geworden ist, bie-
tet aber keine soziale Ontologie an, die kliren wiirde, was dies bedeutet fiir
die Sozialtheorie. Netzwerke konstituieren die globale Netzwerkgesellschaft
bzw. die Welt; aufderhalb der Netzwerke gibt es nur lokale und kommunale Wi-
derstandsbewegungen. Der Raum der Orte ist parasitir vom Raum der Stro-
me abhingig und bildet keinen unabhingigen Bereich des Seins. Was Castells
fehle, ist eine theoretische Erklirung fiir diese neue Form der allumfassen-
den Gesellschaft. Wie ist Gesellschaft zu verstehen, wenn sie zur Welt wird?

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

An dieser Stelle tritt die Akteur-Netzwerk-Theorie auf als grundlegende Theo-
rie der neuen Form von Gesellschaft. Fiir Latour, wie wir gesehen haben, wird
Sinn durch das Vernetzen oder durch technische Mediation konstruiert. Da
es nichts gibt, was nicht in einem oder als ein Akteur-Netzwerk entsteht und
somit auf die eine oder andere Weise technisch vermittelt wird, kann das Kol-
lektive nicht als eine ontologische Domine verstanden werden, das sich von
Materie, Leben oder Artefakten unterscheidet. Sinn, d.h. alles, was in einem
Akteur-Netzwerk gesammelt und bewahrt (logos) wird, ist nicht ein bestimm-
ter Bereich des Seins neben anderen. Sinn ist ein Akteur-Netzwerk, das sowohl
aus Menschen als auch aus Nichtmenschen besteht. Die Welt, die einzige Welt,
die wir kennen, ist immer schon «sozial», weil sie und alles in ihr durch Rela-
tionen konstruiert ist. Da Relationen Informationen sind, hat die Welt immer
schon einen Sinn.*° Akteur-Netzwerke sind immer zugleich natiirlich und so-
zial. Das ist es, was Latours Prinzip der Irreduktion impliziert. Wenn nichts
auf etwas anderes reduziert werden kann oder etwas auf sich selbst reduziert
werden kann, da es immer etwas anderes gibt, 16st sich Substanz in Relatio-
nen, d.h. in Information auf. Es gibt keine Natur «da draufien», die als ein
«Ding an sich» gedacht ist, das wir nicht kennen kénnen — Kants Kritiker frag-
ten schnell, wie er iiber das Noumenon Bescheid wissen kénne —, oder einen
Bereich objektiver Tatsachen, der von determinierter Kausalitit regiert wird
und sich ontologisch als Reich der Notwendigkeit (Kant) von der Gesellschaft
als einem Bereich der Freiheit, der Normativitit, der subjektiven Uberzeugun-
gen, der kulturellen Artefakte und der sich historisch verindernden Institutio-
nen unterscheidet. Die Hegel'sche Losung dieses Problems bestand bekannt-
lich darin, das Sein im Geist einzubeziehen, das heute aus dem vermeintlichen
Entwurf der autonomen Subjektivitit heraustritt und zu den sozialen Prakti-
ken des Pragmatismus, dem historischen Ereignis des Sinnes im hermeneu-
tischen Verstindnis (Heidegger), der Selbstorganisation des Sinnsystems in
der Systemtheorie, der Netzwerkmacht (Castells) und der technischen Media-
tion (Latour) wird. Alle diese postmodernen Lésungen fiir das vom modernen
Subjektivismus aufgeworfene Problem beruhen auf dem, was man das Soziale
und die Gesellschaft nennen konnte. Deshalb kénnen wir alle unter dem Be-
griff «soziale Praktiken» subsummieren und fragen: Was sind diese sozialen
Praktiken, die Sein, Sinn und Welt hervorbringen?

30  Wirsollten nicht vergessen, dass in dem Moment, in dem ein bestimmter Stein zu ei-
ner Axt wurde, alle anderen Steine zu «Nicht-Axten» oder «potenziellen Axten» wur-
den.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

115


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer
nicht-subjektiven Normativitat

Wenn es einen gemeinsamen Nenner fiir alle Sozialtheorien gibt, dann ist es
die Annahme, dass das Soziale normativ strukturiert ist. Dies wird natiirlich
durch die Behauptung der Physikalisten bestritten, dass es nichts als determi-
nistische Kausalitit gibt und der freie Wille eine Illusion ist. Der Physikalismus
muss jedoch noch erkliren, wie seine eigene Sprache und seine soziale Einbet-
tung nicht normativ geregelt sind. Wie Wittgenstein feststellte, ist das Spre-
chen einer natiirlichen Sprache, egal was man sagt, eine regelgeleitete Titig-
keit, wobei die Regeln als normativ zu verstehen sind." Keine deterministische
Kausalitat bringt uns dazu, so zu sprechen, wie wir es tun, und zu sagen, was
wir sagen. Was bedeutet es, von Normen, Regeln, Konventionen und sozialen
Praktiken zu sprechen, wenn diese Praktiken zur metaphysischen Wiirde er-
hoben wurden, die Quelle von Sinn, Sein und Welt zu sein? Was sind Normen?
Wie «binden» oder «leiten» sie jene Aktivititen, aus denen Sinn, Sein und Welt
entstehen? Wenn, wie Wittgenstein argumentierte und inzwischen alle Prag-
matiker akzeptieren, Bedeutung im Sprachgebrauch entsteht, was bedeutet
es dann, Sprache zu «benutzen»? Und wenn, wie Wittgenstein ebenfalls be-
tonte, Sprache eine «regelgeleitete» Titigkeit ist, also eine normativ geleitete
Tatigkeit, woher kommen dann die Normen, die die Sprache leiten? Wie ver-
indern sie sich, wenn sie sich itberhaupt verindern? Wenn normative Regeln,
fast wie der altgriechische logos, Sinn, Sein und Welt ordnen und nicht nur die
menschliche Gesellschaft, wie kann man dann sagen, dass Dinge aller Art, die
ebenfalls existieren und einen Sinn haben, normativen Regeln folgen? Ist der
Bereich der Normativitit nicht ausschlie8lich den Menschen vorbehalten, die

1 Innerhalb der analytischen und pragmatistischen Tradition hat Brandom (1994), Sel-
lars und Rorty folgend, gezeigt, dass semantische Bedeutung als durch normativ gere-
gelte soziale Praktiken erzeugt verstanden werden muss.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ein Bewusstsein, einen freien Willen, Wiinsche und Ziele haben und in Gesell-
schaften leben, die eine Koordination des Verhaltens auf der Grundlage von
Kommunikation erfordern? Ist die pragmatistische Tradition nicht zu weit ge-
gangen, indem sie alles auf soziale Praktiken reduziert hat?

3.1 Das Paradox der Autonomie

Es wire keine Ubertreibung zu behaupten, dass die moderne Philosophie und
Gesellschaftstheorie fast vollstindig auf der Annahme des autonomen ratio-
nalen Subjekts beruht. Das autonome rationale Subjekt war die grofde Errun-
genschaft des modernen westlichen Denkens und die Grundlage von Kapita-
lismus und Demokratie. Das autonome rationale Subjekt ist die Basis des Hu-
manismus, des Individualismus, des Sikularismus, der Demokratie und der
Aufklirung. Es ist der Held aller westlichen sozialen und politischen Emanzi-
pationsbestrebungen. Esist der Triger der Menschenrechte. Esist das Leitmo-
tiv aller modernen Vorstellungen von Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit und
die einzige Legitimationsgrundlage politischer Macht in der modernen west-
lichen Welt. Es gibt kein modernes westliches Verstindnis der menschlichen
Existenz, von Descartes’ cogito bis zu Nietzsches Ubermensch, das nicht auf den
atlasartigen Schultern des autonomen rationalen Subjekts ruht. Und doch hat
das autonome rationale Subjekt ein Problem. Es ist paradox, wenn nicht gar
selbstwiderspriichlich und sinnlos. Der sogenannte «Posthumanismus» in sei-
nen verschiedenen Ausprigungen ist zum Schluss gekommen, dass wir ver-
suchen miissen, dieses ehemals unerschiitterliche Fundament der modernen
Welt zu beseitigen. Posthumanismus und Postmoderne sind Versuche, das au-
tonome rationale Subjekt zu entthronen und es als Mythos zu entlarven. Die
Tatsache, dass sich das autonome rationale Subjekt weigert, die Bithne zu ver-
lassen, zeugt jedoch von der Schwierigkeit, eine bessere Show zu bieten, diese
Ehrfurcht gebietende Figur durch ein besseres Narrativ zu ersetzen. Was oder
wer kann schliefllich die Verantwortung itbernehmen und die heroische Auf-
gabe erfiillen, die das autonome rationale Subjekt seit Hunderten von Jahren
erfiillt hat? Was wird aus Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit, Rationalitit, Au-
thentizitit, Menschenrechten und all den Werten, die wir in der westlichen
Welt hochhalten, wenn sie nicht vom autonomen rationalen Subjekt getragen
und verkorpert werden?

Wagen wir es also zu fragen: Was ist das autonome rationale Subjekt? Zu-
nichst einmal ist es ein Subjekt. Ein Subjekt kann vieles sein, aber in dem

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

fir die moderne Philosophie und Gesellschaftstheorie wichtigen Sinne ist ein
Subjekt der Wissende eines Objekts und ein individueller Akteur moralischen
Handelns. Nach Brandoms (2019) Interpretation von Kant ist nicht nur das
Wollen, sondern auch das Erkennen eine normativ geregelte Tatigkeit, die im
ontologischen Bereich der Freiheit gehort. Um tiberhaupt einen Begriff in ei-
nem Urteil zu benutzen und somit iiber etwas zu sprechen oder denken, ver-
pflichtet man sich, den Begriff «richtig» zu verwenden, d.h. gemifR den Re-
geln der logischen und materiellen Konsequenz und Unvereinbarkeit. Wenn
wir zum Beispiel sagen, dass ein Tier, das wir sehen, ein Hund ist, verpflichten
wir uns unter anderem, anzuerkennen, dass dieses Tier ein menschenfreund-
liches, hilfsbereites, fleischfressendes, vierbeiniges Haustier ist, das Katzen
jagt, jeden Tag spazieren gehen will, sich nicht mit Politik beschiftigt und an
der Leine gefithrt werden sollte. Woher wissen wir das alles iiber den Hund?
Fiir Platon besteht die Welt u.a. aus Hunden. Die Idee des Hundes, seine Form,
ist dem Geist einfach und unmittelbar gegeben. Die tatsichlichen Hunde, die
wir sehen und iiber die wir sprechen, sind mehr oder weniger gute Kopien
des wirklichen «Hundes», d.h. des idealen Wesens oder der idealen Form des
Hundes, der urspriinglichen Idee, die in einem transzendenten Reich ewiger,
unverdnderlicher Ideen existiert. Auch bei Kant sind die semantischen Inhal-
te unserer Begriffe einfach gegeben. Der Begriff «Hund» impliziert automa-
tisch bestimmte Eigenschaften, die mit anderen Eigenschaften vereinbar sind
oder diese ausschliefien. Zum semantischen Inhalt, der eine wichtige Neue-
rung Kants darstellt, kommen die logischen Regeln der Kompatibilitit und des
Ausschlusses, die unseren Gebrauch des Begriffs normativ leiten. Warum sind
diese Regeln normativ? Descartes konnte nicht, so sehr er sich auch bemiihte,
anders denken als mit dem cogito. Rationalitit war notwendig und determi-
nativ und nicht normativ. Fiir Kant und die moderne Philosophie nach ihm ist
Wissen ein Tun, und das Tun des Menschen steht unter dem Imperativ der Au-
tonomie, das heif3t: Freiheit. Und freies Handeln wird notwendigerweise von
normativen Regeln geleitet. Rationalitit in diesem Sinne ist ein wesentliches
Merkmal des autonomen Subjekts.

Die Erkenntnis ist, ebenso wie das praktische Handeln, ein normativ ge-
leitetes Handeln, weil wir zum Beispiel das Wort «Hund» nicht auf eine Weise
verwenden «diirfen», die gegen seinen Sinn verst6f3t. Tun wir dies trotzdem,
werden wir von der Gemeinschaft der Sprechenden korrigiert. Uns wird sofort
mitgeteilt, dass das Wort nicht so verwendet werden soll, wie wir behaupten.
Fiir Kant sind die Regeln der Vernunft nicht wie die Newton'schen Naturgeset-
ze. Sie bestimmen uns nicht von auflen. Sie entstehen spontan aus dem erken-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

9


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

nenden Subjekt selbst, insofern das autonome Subjekt ein verniinftiges Wesen
ist. Die spontane Hervorbringung der Vernunft aus dem Subjekt, das fiir Kant
in doppelter Hinsicht sowohl eine empirische Person als auch ein transzenden-
tales Wesen ist, ist die Grundlage fiir Kants Begriff der Autonomie. Autonomie
bedeutet wortwortlich, sich selbst zu regieren. Autonomie heif3t, dass die Re-
geln, die das Handeln des Subjekts leiten, vom Subjekt selbst ausgehen. Da das
autonome Subjekt ein rationales Subjekt ist, sind die Regeln, die es sich selbst
gibt, die Regeln der Vernunft. Keine duflere Kraft kdnnte jemanden determi-
nistisch dazu zwingen, rational zu sein. Es ist bekannt und wird oft zitiert,
dass in Kants sparsam eingerichtetem Arbeitszimmer nur ein einziges Bild an
der Wand hing, ein Portrit von Rousseau. Kant bewunderte Rousseaus Defini-
tion von Freiheit. Nach Rousseau (Der Gesellschaftsvertrag) ist Freiheit «Gehor-
sam gegeniiber einem Gesetz, das man sich selbst gegeben hat». Dies ist die
Grundlage von Kants Verstindnis von Autonomie, und es bringt ein Problem
mit sich, das die moderne westliche Philosophie seit Kant nicht 16sen konnte.

Das Problem kann als die Frage formuliert werden: Wie kann das Subjekt
fir sich selbst Gesetze erlassen, wenn die Idee einer Regel impliziert, dass man
nicht unabhingig und allein entscheiden kann, ob etwas richtig oder falsch
ist? In seinem Argument gegen die Moglichkeit einer Privatsprache formulier-
te Wittgenstein (Philosophische Untersuchungen §256—$271): Wenn das, was ich
sage, richtig ist, dann macht die Idee von richtig und falsch keinen Sinn. Im
Gegensatz zur Idee der Autonomie hat eine Regel oder ein Gesetz nur dann ei-
nen Sinn, wenn das Subjekt sie nicht selbst aufgestellt hat, das heiflt, wenn die
Regel nicht von ihm selbst stammt. Die Idee der willkiirlichen Befolgung von
Regeln ist daher paradox, wenn nicht geradezu selbstwiderspriichlich. Das Pa-
radox des autonomen rationalen Subjekts kann auch in Bezug auf Kants (Die
Metaphysik der Sitten) berithmte Behauptung formuliert werden, dass es nur
Freiheit unter dem Gesetz gibt; das heift, Freiheit kann nicht willkiirlich sein,
sondern muss durch die universellen Gesetze der Vernunft geregelt werden.
Das Paradoxon entsteht, wenn man fragt, woher die universellen Gesetze der
Vernunft kommen. Die Idee der Autonomie impliziert, dass sie vom Subjekt
selbst hervorgebracht werden miissen. Die Freiheit des Subjekts, die Gesetze
zu schaffen, unter denen es allein frei sein kann, wirft die Huhn/Ei-Frage auf,
was zuerst kommt: Ist es das freie Selbst, das die Gesetze schafft, denen es sich
dannunterwerfen muss, um frei zu sein, oder sind es die Gesetze, deren Unter-
werfung durch das Subjekt die Freiheit des Subjekts begriinden? Der Akt der
Einfithrung der Gesetze kann nicht dasselbe sein wie der Akt der Unterwer-
fung unter die Gesetze. Andernfalls gibt es, wie Wittgenstein argumentierte,

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

keine Regel. Das Paradoxon der Autonomie wirft die Frage auf, wie das «Selbst»
des autonomen rationalen Subjekts konsequent konzipiert werden kann. Dies
ist die Frage, die Hegel zu beantworten versuchte.

Hegel korrigierte Kants «subjektiven» Begriff der Autonomie, indem er das
Subjekt auf die Gesellschaft ausdehnte. Das Subjekt ist nicht ein Individuum,
sondern eine Gemeinschaft. Das Ich ist ein Wir. Der berithmte Satz «Das <Ich,
das Wir ist, und das <Wirs, das ch> ist» stammt von Hegels Idee, dass das
Selbstbewusstsein das Ergebnis der gegenseitigen Anerkennung der Indivi-
duen in einer Gemeinschaft ist.> Uberraschenderweise kann kein Individu-
um allein ein Subjekt sein. Kants empirisches Ich, der einzelne selbstbewusste
Mensch, geht in seinem transzendentalen Ich auf, das bei Hegel zur histori-
schen Gemeinschaft wird. Das Subjekt ist also die Gemeinschaft, die durch die
gegenseitige Anerkennung der Individuen entsteht. Natiirlich taucht das Pa-
radox der Autonomie wieder auf, wenn man fragt, wie die Freiheit, die fiir die
Anerkennung des anderen als frei erforderlich ist, erst entstehen kann, nach-
dem die gegenseitige Anerkennung freier Subjekte stattgefunden hat.®> Wir
lassen diese Frage unbeantwortet und begniigen uns mit der Idee, dass das
Ergebnis der gegenseitigen Anerkennung von Subjekten ein Supersubjekt, die
Gesellschaft, schafft. Die Gesellschaft erkennt sich fiir Hegel in einem histo-
rischen Prozess der «erinnernden» Rationalitit. Das «Wir» versucht, eine Art
«Ich» zu werden, indem es die Vergangenheit der Gemeinschaft als eine Er-
zihlung rekonstruiert, in der es die zentrale Rolle spielt. Das Problem dieses
«absoluten Wissens» besteht darin, dass das «Wir» die transzendentale Einheit
der Apperzeption, die fir Kant notwendigerweise die Einheit des denkenden
Subjekts ausmacht, nicht hat und auch nicht herstellen kann. Es gibt kein «Wir
denken», das in irgendeiner Weise mit dem «Ich denke» des kantischen Sub-
jekts vergleichbar wire, das notwendigerweise mit allem Wissen einhergeht.
Esgibtkeine Synthese all dessen, was man weif3, unter einem vereinheitlichen-
den «Wir denken». Natiirlich kann jeder behaupten, dass «wir» dies oder jenes
denken, aber diese Behauptung wird nicht lange unangefochten bleiben. Das

2 «Die absolute Substanz [..] ist die Einheit der verschiedenen selbstbezogenen und
selbst existierenden Selbstbewusstseine in der vollkommenen Freiheit und Unabhan-
gigkeitihres Gegensatzes als Bestandteile dieser Substanz: Ego, das win ist, eine Mehr-
zahl von Egos, und win, das ein einziges Ego ist.» (Hegel, Phinomenologie des Ceistes:
Selbstbewu{3tsein)

3 Hegel versucht, diese Frage mit der berithmten Dialektik zwischen Herr und Sklave zu
beantworten.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

2


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

«Wir», das die Gesellschaft ausmacht, ist keine Einheit von irgendetwas. Es
besteht aus verschiedenen und widerspriichlichen Perspektiven, Meinungen,
Weltanschauungen, Religionen, Praktiken und Werten. Hegel kann das Sub-
jekt nur retten, indem er die Geschichte des «Geistes» unter dem Zwang der
Dialektik rekonstruiert, der sich in den Objekten, die es kennt, selbst erkennt.

Um auf unser Beispiel des Begriffs «<Hund» zuriickzukommen: Fiir Hegel
besteht die Welt nicht einfach aus Dingen wie Hunden, und diese Begriffe
sind dem Subjekt des Wissens unmittelbar gegeben, sei es durch Sinneser-
fahrung oder intellektuelle Intuition, sondern vielmehr hat die historische
Gemeinschaft eine lange Erfahrung im Umgang mit Hunden. All diese ak-
kumulierten sozialen Praktiken des Umgangs mit Hunden fithren zu den
logischen und materiellen Implikationen und Inkompatibilititen, zu deren
Beachtung uns das Konzept «Hund» normativ verpflichtet. Wie Brandom
(1998:149) es ausdriickt: «Jede Schlussfolgerung, die wir machen, erhilt und
verindert gleichzeitig die Tradition, in der die begrifflichen Normen, die
den [Schlussfolgerungs-]Prozess bestimmen, implizit sind.» Die Geschichte
der hermeneutischen Interpretationspraxis der Gemeinschaft prigt, oder,
wie Brandom sagt: «institutionalisiert», die Bedeutungen unserer Begriffe.
Die Autonomie wird so fiir den «Geist» bewahrt, der die Form ist, in der die
Gemeinschaft die autonome Subjektivitit aufrechterhilt. Fiir Hegel ist der
Gegenstand, den das kollektive Subjekt kennt, nicht einfach gegeben, wie
es bei Kant der Fall war, und auch die logischen Regeln, die den Gebrauch
des Begriffs in Urteilen regeln, entspringen nicht auf wundersame Weise der
rationalen Natur des Subjekts. Der Gegenstand, d.h. alles Wissen iiber die
Welt und die sozialen Normen, wird durch die historische Entwicklung des
kollektiven Subjekts konstruiert bzw. institutionalisiert. Fiir Hegel weif3 das
kollektive Subjekt, was es konstruiert hat: die Traditionen, Brauche, morali-
schen Normen, Gesetze, Institutionen und sogar die natiirliche Welt. Gemif
den Forderungen der Autonomie muss jedoch alles, was das Subjekt, das
kollektive Subjekt der Gesellschaft, weif3, eine Schopfung des Subjekts selbst
sein. Hegel fithrte damit die Grundgedanken der aufklirerischen Freiheit zu
ihrem radikalen Abschluss: Die Gemeinschaft schafft die Gesetze, denen sie
sich dann unterwirft. Das ist das autonome rationale Subjekt im Grof3en. Es
ist ein kollektives Subjekt geworden und nicht mehr ein individuelles Subjekt,
wie es bei Kant der Fall war.

Das Hegelsche Kollektivsubjekt erbt alle Probleme des autonomen ratio-
nalen Subjekts. Es wird von denselben paradoxen Spannungen geplagt, die
auch dasindividuelle Subjekt der Aufklirung befallen haben. In der modernen

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

Gesellschaftstheorie zeigt sich dieses Spannungsverhiltnis in dem Problem
des Handelns gegeniiber der Struktur und den immer wiederkehrenden The-
men «Emanzipation» und «Authentizitit», also dem Problem der individuellen
Freiheit gegeniiber dem gesellschaftlichen Zwang. Die vielleicht jingste und
einflussreichste Auseinandersetzung mit diesen typisch modernen Anliegen
ist die Strukturierungstheorie von Anthony Giddens (1984). Fiir Giddens sind
Individuen gleichzeitig Akteure des sozialen Wandels und durch die Gesell-
schaft, in der sie handeln, bedingt. Wie Hegels Geist ist das «Subjekt» des Han-
delns und der Konditionierung eine «Struktur», die irgendwie auf sich selbst
wirkt. Giddens (1979) definiert Struktur als «die wesentliche Rekursivitit des
sozialen Lebens, wie sie sich in sozialen Praktiken konstituiert: Struktur ist
sowohl Medium als auch Ergebnis der Reproduktion von Praktiken. Struktur
tritt gleichzeitig in die Konstitution des Akteurs und der sozialen Praktiken
ein und «existiert> in den erzeugenden Momenten dieser Konstitution.» Wie
Struktur sowohl Medium als auch Ergebnis, sowohl Agent als auch bedingen-
de Struktur, sowohl frei als auch determiniert sein kann, ist eine Frage, die das
moderne Denken nicht beantworten konnte.

Wie bereits erwihnt, verzichtet Luhmanns posthumanistische, postmo-
derne Theorie sozialer Systeme ginzlich auf das Subjekt. Fir Luhmann ist
das autonome rationale Subjekt fiir die Konzeption der Gesellschaft theo-
retisch nicht relevant. Was von der Freiheit der Individuen gegeniiber den
gesellschaftlichen Zwingen in Luhmanns Theorie bleibt, ist die Funktion der
aus der Gesellschaft verbannten psychischen Systeme, der Kommunikation
die notwendige Komplexitit und Kontingenz zu verleihen, um die selbstor-
ganisierende Dynamik des sozialen Systems der Kommunikation in Gang zu
setzen und zu erhalten. Man kann mit Fug und Recht behaupten, dass das
autonome rationale Subjekt auch in der zeitgendssischen Sozialtheorie und
Philosophie nicht mehr im Mittelpunkt steht, zumindest in der pragmatisti-
schen, systemtheoretischen, postmodernen und hermeneutischen Tradition.
Fiar Luhmann, Castells und Latour sind Freiheit und Autonomie jeglicher Art
von Subjekt nicht, wie Latour es ausdriicken wiirde, «matters of concern», also
«Angelegenheiten von Belang».

Wo ist das Subjekt geblieben? Was ist an seine Stelle getreten? Fir Luh-
mann scheint es trotz der ausdriicklichen Ablehnung der Annahme, dass die
Gesellschaft aus menschlichen Individuen besteht, einen Rest des freien In-
dividuums in der Funktion psychischer Systeme zu geben, Komplexitit und
Kontingenz als Motor der selbstorganisierenden Krifte des sozialen Systems
bereitzustellen. Theoretisch kénnte man sich fragen, ob psychische Systeme

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

eine solche Rolle spielen miissen, denn es ist schwer zu leugnen, dass die Kom-
munikation selbst iiber geniigend Kontingenz und Komplexitit verfiigt, um
autokatalytisch selbstorganisierende Prozesse in Gang zu setzen, die zur Kon-
struktion der funktionalen Subsysteme fithren, aus denen die moderne Gesell-
schaft besteht. Wie Chomsky betonte, ist die Sprache ein System, das die Er-
zeugung unendlicher Ausdriicke ermdglicht. Man kénnte mit Recht der Theo-
rie Luhmanns die Frage stellen: Braucht das Kommunikationssystem nicht-
kommunikative psychische Systeme, um ihm die kommunikative Komplexitit
zu verleihen, die fiir die Selbstorganisation erforderlich ist? Wenn nicht, gibt
es keine theoretische Notwendigkeit fir individuelle menschliche Wesen, die
als psychische Systeme konzipiert sind. Diese scheinen ein Uberbleibsel mo-
derner Vorstellungen vom Subjekt zu sein, das sich ohnehin ausdriicklich in
die Umwelt des sozialen Systems verbannt sieht.

Wie wir oben festgestellt haben, sind im modernen Rahmen des autono-
men rationalen Subjekts der Akt der Einfithrung von Regeln und der Akt der
Unterwerfung unter diese selbst geschaffenen Regeln paradoxerweise beides
Akte des Subjekts. Die Idee der Autonomie verlangt, dass Handlung und Struk-
tur derselben Entitit zugeschrieben werden miissen, die sich sozusagen selbst
an den Stiefeln hochzieht und sich selbst Struktur, Regeln und Verpflichtun-
gen auferlegt, um frei zu werden, was sie paradoxerweise bereits sein muss,
um die Regeln iiberhaupt erst aufstellen zu kénnen. In der Systemtheorie wird
das Paradoxon der Autonomie dadurch ersetzt, dass die Handlungsfihigkeit
als systemische Selbstorganisation und Autopoiesis begriffen wird. Dies ist ein
theoretischer Fortschritt gegeniiber dem modernen Denken. Einfach vom in-
dividuellen Subjekt zu einem kollektiven Subjekt zu springen, wie es Hegel tut,
andert nichts. Im Gegenteil, es fithrt zu den vielen oben erwihnten Problemen
von Handlung und Struktur. Die Integration der Individuen in die Gesellschaft
durch einen Gesellschaftsvertrag, in dem alle Teilnehmer gleich sind und die
Regierung nur durch die Einwilligung der Regierten legitimiert ist, schafft ei-
ne Gesellschaft, die nur dann «frei» genannt werden kann, wenn sie sich selbst
die Gesetze gibt, denen sie gehorcht. Allerdings miissen die Individuen, die
den Gesellschaftsvertrag eingehen, der sie angeblich frei macht, bereits frei
sein, bevor sie den Vertrag unterzeichnen. Andernfalls ist der Vertrag nach al-
len Maf3stiben ungiiltig.

Die Systemtheorie versteht, wie wir gesehen haben, das Handeln nicht
als Akt eines Subjekts, sondern als die Operation eines Systems. Das System
ist der Akteur. Systeme entstehen negentropisch als spezifische Formen der
Ordnung, indem sie die Komplexitit der Umwelt reduzieren. Systemische

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

Ordnung l6st das Problem der Komplexitit, indem sie Elemente aus der
Umwelt selektiert und auf bestimmte Weise zueinander in Beziehung setzt
und so Operationen zur Erreichung eines Ziels ermdglicht. Wie Heinz von
Foerster (1993) es ausdriickte, entsteht Selbstorganisation als «Ordnung aus
Lirm». Die konstitutive Differenz zwischen System und Umwelt hilt ein
Komplexititsgefille aufrecht, bei dem die Komplexitit der Umwelt immer
die Komplexitit des Systems iibersteigt und so die selbstorganisierenden
Krifte der Systembildung antreibt. Hier gibt es kein Subjekt. Es gibt auch
keine Freiheit. Natiirlich hat ein System Freiheitsgrade, die von seiner inneren
Differenzierung abhingen. Wie Helmut Willke (Komplexe Freiheit) es formu-
lierte, werden Menschen nicht frei geboren, sondern in eine Gesellschaft
hineingeboren, die bestimmte Freiheiten zuldsst und andere ausschliefit. Fiir
Luhmanns Theorie der sozialen Systeme sind Freiheit und soziale Akteure
Konstruktionen des Kommunikationssystems. In der Gesellschaft werden die
menschlichen Individuen zu sozial konstruierten «Personen». So werden die
menschlichen Individuen auf die nichtkommunikativen psychischen Funk-
tionen der Wahrnehmung und der Affekte reduziert und in die Umwelt des
sozialen Systems verbannt, wo sie Kontingenz und Komplexitit bereitstellen
sollen, die das soziale System durch Selbstorganisation reduzieren soll.

Nach einem kurzen Uberblick iiber Luhmanns Lésung fiir das moderne Di-
lemma des autonomen rationalen Subjekts wenden wir uns nun Castells zu.
Castells’ Vision einer globalen Netzwerkgesellschaft sieht einen Platz fur indi-
viduelle und kollektive Subjekte als «Identititen». Identititen sind von Natur
aus gegen die Netzwerke, welche die Welt regieren, gerichtet. Sie entstehen
als Quellen des Widerstandes im Raum der Orte gegen die drohende Desin-
tegration alle Identititen im globalen Raum der Stréme. Da Castells die kos-
mopolitischen Identititen der globalen Eliten nicht als reale Identititen zu
betrachten scheint, wird das autonome rationale Subjekt der Aufklirung, so-
wohl das individuelle als auch das gemeinschaftliche, darauf reduziert, eine
mehr oder weniger heroische Rolle in verschiedenen lokalen Geschichten der
Emanzipation von der anonymen Macht der Netzwerke zu spielen. Was vom
autonomen rationalen Subjekt tibriggeblieben ist, spielt sich in der «Identi-
titspolitik» ab, die aus den Versuchen jeder Art von Gruppe besteht, sich durch
irgendeine Differenz, sei es Nationalitit, Geschlecht, Ethnie, Glaube, Ethnizi-
tit, Alter, sexuelle Priferenz usw. zu identifizieren und dadurch 6ffentliche An-
erkennung und soziale Macht zu erlangen. Interessanterweise bestitigt Luh-
manns Theorie einer funktional differenzierten Weltgesellschaft die Idee von
Castells, dass die Politik die letzte Bastion des autonomen rationalen Subjekts

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ist. Nach Luhmann sind alle gesellschaftlichen Teilsysteme wie Wirtschaft, Bil-
dung, Wissenschaft, Recht, Kunst, Religion usw. global. Eine Ausnahme bildet
das politische System. Das politische System hat die Funktion, die Gesellschaft
zu steuern. Die Gesellschaft ist jedoch global, wihrend das politische System
an territoriale Nationalstaaten gebunden ist. Wie kann ein territorial begrenz-
ter Nationalstaat die globale Gesellschaft steuern? Er kann es nicht. Die Politik
ist daher dysfunktional. Unter allen gesellschaftlichen Teilsystemen ist die Po-
litik das einzige, das seine Funktion nicht erfiillen kann. Aus diesem Grund
greift die politische Kommunikation auf den Versuch zuriick, lokale Identiti-
ten zu schaffen. Politik findet in dem statt, was Castells den Raum der Orte
nennt, d.h. in bestimmten Territorien, und ist daher automatisch eine Poli-
tik der Identitat. Nach Castells gibt es einen inharenten Konflikt zwischen den
globalen Netzwerken und dem Selbst. Die Dysfunktionalitit des politischen
Systems driickt sich in der Ablehnung der zeitlosen Zeit der globalen Netz-
werke aus, indem man sich auflokale Traditionen und Geschichten beruft. Der
Populismus beruft sich auf die guten alten Zeiten, die Traditionen und vergan-
genen Briuche. Der Konservatismus ist in all seinen Formen immer lokal und
historisch, wihrend die globalen Netzwerke in der zeitlosen Zeit des Raums
der Strome operieren. Das autonome rationale Subjekt lebt weiter, indem es
die Globalisierung und die vernetzte Gesellschaftsordnung ablehnt, das heifit,
indem es versucht, die Moderne in einer postmodernen Welt aufrechtzuerhal-
ten.

Was nun die Akteur-Netzwerk-Theorie betrifft, so gibt es im «Kollektiv»,
wie Latour die Gesellschaft nennt, weder Platz fiir Subjekte noch fir Objekte.
Latour (1991) schligt vor, das, was er die «moderne Verfassung» nennt, die auf
dem autonomen rationalen Subjekt basiert, hinter sich zu lassen und weiter-
zugehen. Die Sozialtheorie, die er lieber als «Assoziologie» (2007) bezeichnet,
muss zu einer Art «empirischer Metaphysik» (2014) werden, die auf Prozessen
der Konstruktion von Akteur-Netzwerken beruht. Wir haben diese Prozesse
oben im Sinne dessen beschrieben, was Latour «technische Mediation» nennt.
Die technische Mediation ersetzt die freie Selbstverwirklichung des autono-
men rationalen Subjekts ebenso wie Luhmanns systemtheoretisches Konzept
der Selbstorganisation und Autopoiesis. Erinnern wir uns daran, dass auch
der Stein etwas zu «sagen» hatte, als er zur Axt wurde. Die Metapher der «spre-
chenden» Dinge hat eine prizise Bedeutung. Sie bezieht sich auf die Tatsache,
dass Dinge wie Steine und alle nichtmenschlichen Wesen, einschliefilich
Technologien, aktiv an der Konstruktion von Informationen beteiligt sind.
In Anlehnung an Batesons berithmte Definition von Information: Sie zeigen

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

Unterschiede, die Unterschiede machen. Wie wir bereits erklirt haben, ist
die Herstellung von Unterschieden die Konstruktion von Information. Dass
Dinge Unterschiede machen und aktiv Informationen konstruieren, wurde
als «Affordanzen» bezeichnet (Gibson 1979).* Im Wesentlichen beschiftigen
wir uns heute nicht mit den Affordanzen von Steinen, sondern mit den Af-
fordanzen von Computern, digitalen Netzwerken und Algorithmen. Castells
hat gezeigt, dass die Technologien, die derzeit unsere Welt vermitteln und
«informieren», digitale Technologien sind, und dass die Netzwerke, die diese
Technologien schaffen, globale Netzwerke von Information, Kommunikation,
Geld und Macht sind. In Anlehnung an Castells’ Idee einer digitalen Transfor-
mation der sozialen Ordnung in eine globale Netzwerkgesellschaft schlagen
wir vor, die Akteur-Netzwerk-Theorie zu verwenden, um die Normen zu be-
schreiben, die sich aus den Affordanzen digitaler Technologien ergeben und
die die Konstruktion von sozialer Ordnung in der heutigen Welt leiten.

Die wichtigste theoretische Neuerung von Luhmanns Systemtheorie
besteht darin, dass er behauptet, Sinn sei eine héhere Ebene emergenter Ord-
nung als Materie oder Leben, und dass er Sinn als Kommunikation und nicht
als Kognition versteht. Sobald Kommunikation in den Mittelpunkt riicke, ist
die Frage offen, wer oder was kommuniziert und damit an der Gesellschaft
teilhaben kann. Kommunikatoren sind nicht einfach gegeben, sondern wer-
den durch Kommunikation als niitzliche Attributionsmerkmale konstruiert.
Die Kommunikation steht an erster Stelle, die Kommunikatoren stehen an
zweiter. Die Gesellschaft besteht also nicht aus Menschen, sondern aus «Per-
sonen», die sozial konstruierte Kommunikatoren sind. Obwohl Luhmann
dies nie gesagt hat, geht die Theorie nicht davon aus, dass nur Menschen
kommunizieren kénnen. Mit anderen Worten: Alles, was das Kommunikati-
onssystem als Kommunikator konstruiert, ist ein Mitglied der Gesellschaft,
ob menschlich oder nichtmenschlich. Die Zuschreibung von Kommunikation
an ein menschliches Individuum ist nur eine Konvention, eine von vielen
Moglichkeiten. Es ist denkbar, dass Nichtmenschen kommunizieren. Tiere,

4 Gibson (1979, 129) schreibt: «Eine Affordanz ist weder eine objektive Eigenschaft noch
eine subjektive Eigenschaft; oder sie ist beides, wenn man so will. Eine Affordanz
durchbricht die Dichotomie von subjektiv und objektiv und hilft uns, ihre Unzulang-
lichkeit zu verstehen. Sie ist gleichermafien eine Tatsache der Umwelt und eine Tat-
sache des Verhaltens. Sie ist sowohl physisch als auch psychisch und doch keines von
beiden. Eine Affordanz verweist in beide Richtungen, auf die Umwelt und auf den Be-
obachter.»

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

127


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Dinge, Artefakte, Technologien, ETs und alles, was Informationen irgendwie
mitteilt und aus der Perspektive von ANT zum Aufbau eines Akteur-Netzwerks
beitrigt, kann kommunizieren.

Luhmann selbst ist diesen Weg nicht gegangen. Er verbot ausdriicklich,
dass Dinge, Artefakte und Technologien in das soziale System gelangen. Wie
sich herausstellt, kommen alle diese verbotenen Entititen durch die Hinter-
tiir der Information zuriick. Kommunikation braucht Information. Es gibt
nichts, iiber das nicht «als» dieses oder jenes Ding gesprochen werden kann.
Wie Heidegger gezeigt hat, liuft dies darauf hinaus, zu sagen, dass es nichts
gibt, was nicht «als» etwas erscheint. Die Sprache ist das Haus des Seins. Mit
anderen Worten: Bedeutung ist eine hohere Ebene der emergenten Ordnung,
die Materie und Leben in sich selbst integriert. Nach dem Auftauchen von Be-
deutung existieren Materie und Leben nur noch als Sinn, d.h. als Information.
Wie wir aus der Akteur-Netzwerk-Theorie gelernt haben, wird Information
symmetrisch von Menschen und Nichtmenschen konstruiert. Das soziale
System basiert daher nicht auf Ausgrenzung, wie es bei Luhmann der Fall ist,
sondern auf der Einbeziehung von allem in der Welt. Als Sinnsystem gibt es
in der Tat nichts aufSerhalb der Gesellschaft. Der Grund dafiir ist, dass Sinn
kein geschlossenes System sein kann. Fiir Sinn muss die systemkonstitutive
Differenz, die notwendigerweise eine Umwelt ausschlief3t, sinnvoll und damit
innerhalb des Systems sein. Daher ist es angemessener, Sinn nicht als ein
System, sondern als ein offenes Netzwerk zu modellieren. In dem Netzwerk,
das Sinn ist, gibt es nur Informationen. Wie wir bereits auf der Grundlage der
Akteur-Netzwerk-Theorie vorgeschlagen haben, ist Information kein Produkt
des Bewusstseins, der Intentionalitit oder der kognitiven Akte eines Subjekts.®
Die ANT ist eine postmoderne und posthumanistische Gesellschaftstheorie,
in der das «Kollektiv» philosophisch als Sein, Sinn und Welt verstanden wird.
In Anlehnung an Luhmann konnte man sagen, dass die Gesellschaft nicht aus
Menschen, sondern aus Kommunikationen besteht, aber aus der Perspektive
der ANT konnte man hinzuftigen, dass die Kommunikationen selbst auf tech-
nische Mediation, d.h. auf den iibersetzenden und einbindenden Aktivititen
sowohl von Menschen als auch von Nichtmenschen basieren.

Die Welt besteht aus Akteur-Netzwerken. Die Gesellschaft, die Natur und
alles andere, was in irgendeiner Weise etwas bedeutet, kann als Information

5 Fir Brandom und die pragmatistische Tradition sind die semantischen Inhalte der
Sprache das Produkt menschlicher sozialer Praktiken. Die ANT geht noch viel weiter,
indem sie die Dinge, die pragma, in diese Praktiken einbezieht.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

in Aktion verstanden werden, d.h. als Information im Prozess des Vernetzens,
d.h. als Prozess des Assoziierens und Einbindens von Akteuren in Kollekti-
ve. Anstelle von Systemen haben wir Netzwerke. Anstelle von Luhmann'schen
Kommunikationen haben wir technische Mediation. Statt geschlossener Sys-
teme, die sich durch radikalen Ausschluss einer Umwelt konstituieren, haben
wir offene und flexible Netzwerke von Menschen und Nichtmenschen, die alle
aus Information in Aktion bestehen, d.h. aus Unterschieden, die Unterschie-
de machen. An diesem Punkt stehen wir zu Beginn des 21. Jahrhunderts. Ganz
gleich, obwir uns einen vormenschlichen Steinaxtnutzer vorstellen oder Heid-
eggers Zimmermann, der mit einem Hammer arbeitet, oder ob wir beschrei-
ben, was Wissenschaftler in ihren Labors iiberall auf der Welt tun: Wir haben
es mit einem Netzwerk von Menschen und Nichtmenschen zu tun, die «ko-
operieren», indem sie sich gegenseitig iibersetzen und in Akteur-Netzwerke
einbinden.

Zugegeben, der Beitrag der Dinge zur Gesellschaft ist schwer zu beschrei-
ben, nachdem man jahrhundertelang davon ausging, dass sie nichts «tun».
Hinzu kommt, dass die grundlegende Unterscheidung zwischen Subjekt und
Objekt in der Moderne davon ausging, dass die Dinge passive Objekte sind,
die der determinierten Kausalitit der Naturgesetze unterliegen. Wenn wir zu-
geben, dass Maschinen, Technologien und Artefakte aller Art in der heutigen
Welt so einflussreich sind, dass jeder Versuch, ihre Beitrige zur Gesellschaft
zu ignorieren, zum Scheitern verurteilt ist, miissen wir auch zugeben, dass
diese Artefakte zu Sozialpartnern geworden sind und daher zusammen mit
den Menschen bestimmen, was diese Welt ist.® Schon vor drei Millionen Jah-
ren, aber noch deutlicher heute, ist die menschliche Existenz durch und durch
mit der Technik verwoben. Anstatt von Gesellschaft auf der einen und Tech-
nologien oder Dingen auf der anderen Seite zu sprechen, wie es die Moderne
vorschreibt, sollten wir von «soziotechnischen Netzwerken» sprechen. Sozio-
technische Netzwerke sind hybride und heterogene Akteur-Netzwerke, die aus
Menschen und Nichtmenschen bestehen, die sich gegenseitig bedingen und
konstruieren. In soziotechnischen Netzwerken gibt es weder Subjekte noch
Objekte. Es gibt keinen Konflikt oder keine Spannung zwischen Handlung
und Struktur. Es gibt keine autonomen rationalen Subjekte, die vergeblich
versuchen, die Regeln zu schaffen, denen sie sich unterwerfen miissen. Die
Welt ist die Welt der Information oder, wie Floridi sagt, die «Infosphire», eine

6 Spatestens mit dem Einzug von Kl in unser Leben musste man zugeben, dass Techno-
logie zum sozialen Partner geworden ist.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

129


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Welt, in der die Menschen zu Inforgs geworden sind.” Luhmann beschreibt die
Gesellschaft als ein Sinnsystem, in dem sich Kommunikation autokatalytisch
und autopoietisch selbst erzeugt und erhilt. Fiir Luhmann kommuniziert die
Kommunikation und das System ist der Akteur. Aus der Sicht der ANT erzeugt
Information Information. Erinnern wir uns daran, dass die Geschichte mit
der Steinaxt begann und heute von den digitalen Technologien bestimmt ist.
Erinnern wir uns an Heideggers Behauptung, dass Technik die Art und Weise
ist, wie das Sein sich seinsgeschichtlich in unserer Zeit zeigt. Also ist die
digitale Technik die gegenwirtig bestimmende Technologie in einem fortlau-
fenden Prozess der Konstruktion von Akteur-Netzwerken. In diesem Moment
der Geschichte von Sein, Sinn und Welt, in dem, wie Castells hervorhob, die
digitalen Technologien eine globale Netzwerkgesellschaft konstruieren, ist die
Metapher des Netzwerks in den Vordergrund getreten, da sie die normativen
Regeln beschreiben kann, die den fortlaufenden Prozess der Konstruktion von
Information leiten. Wir werden diese Regeln «Netzwerknormen» nennen, mit
der beabsichtigten doppelten Konnotation, dass sie sich gleichzeitig auf die
Normen der Konstruktion von Akteur-Netzwerken und digitalen Netzwerken
beziehen. Wir werden kurz skizzieren, wie diese Normen verstanden wer-
den kénnten, um eine vorliufige Antwort auf die Frage zu geben, wie das,
was der Pragmatismus «soziale Praktiken» nennt, in der heutigen seinsge-
schichtlichen Bestimmung der technischen Mediation verstanden werden
kann.

3.2 Netzwerknormen

3.2.1 Konnektivitat

Die Affordanzen von digitalen Technologien sagen uns, dass Sein bedeutet,
verbunden zu sein. Konnektivitit ist vielleicht die wichtigste Netzwerknorm.
Die Idee von Netzwerken selbst basiert auf Konnektivitit. Die Ubersetzung
und Einbindung von Akteuren in Akteur-Netzwerke erfolgen durch digitale
Technologien im Sinne von Konnektivitit. Dies ist heute anders als zu der
Zeit, als die Hominiden mit Steindxten experimentierten oder als Heideggers
Zimmermann an seiner Werkbank arbeitete. Heute sind die Werkzeuge mit
Sensoren ausgestattet, die Daten registrieren und diese in die Cloud senden,

7 Siehe Floridi (2014).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

um mit den Daten von anderen Gerdten aggregiert und analysiert zu werden.
Jede Bewegung und jeder Effekt, den sie erzeugen, werden nicht nur in Daten
umgewandelt, sondern diese Daten werden iiber verschiedene Netzwerke
verteilt, mit den Daten anderer Gerite und Nutzer zusammengefithrt, um
auf vielfiltige Weise analysiert zu werden. Dies ist nicht nur das Internet der
Dinge, sondern das Internet von allem und jedem. Dariiber hinaus werden
diese Daten durch kiinstliche Intelligenz erweitert, sodass sie nicht nur zu
Big Data, sondern zu «Smart Data» werden. Konnektivitit ist die Grundlage
fiir das, was man als «Datafikation» bezeichnen kann, d.h. das Programm zur
Umwandlung von allem und jedem, um eine «datengesteuerte Gesellschaft»
zu schaffen. Das Datafizierungsprogramm stiitzt sich auf vier Formen der
Analyse. Erstens: Die deskriptive Analytik verwendet aggregierte Daten, um eine
digitale Beschreibung der Realitit zu erstellen. Zweitens nutzt die pridiktive
Analyse Daten, um vorherzusagen, was passieren wird. Drittens: Die priventive
Analyse nutzt die pradiktive Analyse, um in die Realitit einzugreifen, damit
unerwiinschte Ergebnisse nicht eintreten. Und schlieflich automatisiert die
priiskriptive Analytik Eingriffe, sodass bestimmte Ergebnisse ohne menschliche
Entscheidungen und Eingriffe eintreten. Ein Beispiel wire ein selbstfahrendes
Auto, das nicht nur Unfille verhindert, sondern auch vorschreibt, wie sich das
Auto ohne menschliches Eingreifen zu verhalten hat.

Die Aussage, dass Konnektivitit eine Netzwerknorm ist, impliziert einen
normativen Wert in der Verbindung von Dingen, Menschen, Organisationen
und Institutionen, Produzenten mit Lieferanten, Konsumenten, Konkurren-
ten, Regierungen mit Biirgern und Regierungen untereinander. Dies ist es,
was Castells als globale Netzwerke und den Raum der Stréme bezeichnete.
Es gibt heute praktisch nichts, was nicht auf die eine oder andere Weise auf
Konnektivitit beruht oder von ihr beeinflusst wird. Konnektivitit ist nicht nur
«nice to have», sondern eine Norm; sie beeinflusst, wie Akteure aller Art im
digitalen Zeitalter in Netzwerke eingebunden werden. Sie leitet soziale Prak-
tiken aller Art. Konnektivitit kann daher als ein «neuer Wert» im Gegensatz
zu den «alten Werten» der Individualitit, Autonomie und Selbstbestimmung
betrachtet werden.

3.2.2 Flow

Castells sprach von dem Raum der Strome, der fiir die globale Netzwerkgesell-
schaft charakteristisch ist. Vernetzt zu sein bedeutet, dass es unvorhersehba-
re, unkontrollierte und allgegenwirtige Informationsstrome gibt, aber nicht

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

131


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

nur von Daten und Informationen, sondern auch von Menschen, Waren, Geld,
ja von allem. Konnektivitit impliziert die zweite Netzwerknorm, den Flow. In
einer vernetzten Welt fliefit alles. Die Stréme konnen bis zu einem gewissen
Grad reguliert werden, aber nicht vollstindig von einer zentralen Behorde oder
Regierung kontrolliert werden. Wie Castells feststellte, ist die Macht des Net-
zes diffus und anonym. Sobald die Realitit vernetzt ist, fliefit alles. Flow ist kei-
ne Folge von Netzwerken, die als problematisch oder gar als kritische Schwi-
che der Netzwerkinfrastruktur angesehen werden sollte. Flow ist vielmehr ein
normativer Wert in Netzwerken. Netzwerke sind so aufgebaut, dass sie den
Flow ermutigen, ermdglichen, férdern und zulassen. Konnektivitit und Flow
«halten» uns heute genauso fest wie die Steinaxt unseren Hominiden, der sich
ineinen Jiger oder Krieger verwandelte. Selbst wenn der Hominid die Steinaxt
fallen liefs, konnte er nicht wieder zum Affen werden. Er wurde in die Welt der
Informationen und des Sinns aufgenommen. Wir kontrollieren den Flow von
Information nicht — Information «kontrolliert» uns. Sie ist in der Tat das, was
wir sind. Hitte jemand den Hominiden gefragt, ob er ein Jiger oder ein Krie-
ger werden wollte, hitte er Nein gesagt. Die Steinaxt war eine Uberraschung.
Die technologische Vermittlung ist riskant. Heute werden wir zu Inforgs, also
zu Informationswesen, gemacht, ob wir das wollen oder nicht. Niemand bit-
tet uns um Erlaubnis oder Einwilligung. Die Affordanzen digitaler soziotech-
nischer Netzwerke zeigen uns, dass wir Konnektivitit und Informationsfliisse
schitzen.®

3.2.3 Kommunikation

Luhmann betonte die Bedeutung der Kommunikation. Konnektivitit und
Flow machen Kommunikation zu einer Netzwerknorm. Luhmann hatte recht,
als er sagte, dass die Gesellschaft aus Kommunikationen und nicht aus Men-
schen besteht. Wenn es eine normative Regel gibt, die Luhmanns Vorstellung
von der Gesellschaft als einem System von Kommunikationen zugrunde liegt,
dann ist es die, dass alle Wesen das Recht und sogar die Pflicht haben, In-
formationen zu konstruieren. Der Hegelsche Imperativ der gegenseitigen

8 Es ist aufschlussreich, dass Floridi, wenn er das soziotechnische Ensemble der IKT an-
spricht, zum Beispiel in der Diskussion (iber die «verteilte Moral» (2013:261ff.), einfach
davon ausgeht, dass IKT-Infrastrukturen Werte wie die Privatsphare enthalten. Die
«Moral» einersolchen «Infraethik» wird aber nicht von den IKT abgeleitet, sondern vom
westlichen Humanismus.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

Anerkennung, den Luhmann als Situation der «doppelten Kontingenz» neu
definiert, in der das Ich den anderen als Alter Ego akzeptiert, wird zur nor-
mativen Regel, die es jedem Wesen erlaubt, zur gegenseitigen Konstruktion
von Information in Prozessen der technischen Mediation beizutragen. He-
gels reziprok anerkennende Gemeinschaft wird zum Kollektiv der Akteur-
Netzwerke. Kommunikation als Netzwerknorm bedeutet, dass jeder und alles
als potenzieller Akteur, Partner, Mediator, Kooperateur und Ko-Konstrukteur
von Netzwerken anerkannt werden muss. Luhmann ist nicht der Einzige,
der Gesellschaft als Kommunikation versteht. Auch Habermas (1984; 1987)
hat die Gesellschaft auf kommunikatives Handeln gegriindet, allerdings in
einer fiir die Moderne typischen Weise. Er reserviert den Status des Kommu-
nikators allein fiir autonome rationale Subjekte und schlief3t die Hybriden
und die Netzwerke, in denen sie existieren, aus.” Die moderne Verfassung
erlaubt es nicht, die Kommunikation als das zu sehen, was sie ist. Wenn der
Stein, die Hand, das Holz und bestimmte Tiere sich gegenseitig ibersetzen
und in ein Akteur-Netzwerk einschreiben, das der Jiger oder der Baumeis-
ter ist, dann «kommunizieren» sie alle. Die technische Vermittlung ist eine
verteilte und symmetrische informationelle Vermittlung. Wenn Vernetzung
die Gesellschaft und sogar die Welt konstituiert, dann muss der Begriff des
«kommunikativen Handelns» auf alle Dinge ausgedehnt werden, die Akteur-
Netzwerke bilden. Was der Stein dem Jiger mit der Steinaxt gebracht hat,
war auch eine kommunikative Handlung. Kommunikation ist eine Netz-
werknorm, weil es heute unverantwortlich ist, etwas unndotigerweise davon
auszuschliefRen, eine Stimme zu haben, d.h. auf seine Weise zur Konstruktion
der Netzwerkordnung beizutragen.

3.2.4 Partizipation

Die Diskussion iiber Konnektivitit, Fluss und Kommunikation als Netzwerk-
normen bringt uns zur nichsten Netzwerknorm: Partizipation. Wenn kommu-
nikatives Handeln nicht auf den argumentativen Diskurs zwischen autono-
men, rationalen Subjekten beschrinkt ist, wie Habermas und Brandom an-
nehmen, sondern auf jede Errungenschaft und jede Anstrengung menschli-

9 Obwohl er es besser wissen sollte, folgt Brandom Habermas, indem er die sozialen
Praktiken, die Sinn konstruieren, auf das Fragen nach und das Geben von Griinden re-
duziert. Brandom (2000) kann seinen Pragmatismus daher als «linguistischen Ratio-
nalismus» bezeichnen.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

133


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

cher und nichtmenschlicher Art ausgedehnt wird, um Akteure in Netzwerke zu
iibersetzen und einzubinden, wird Ausschluss problematisch. Esist ein grof3es
theoretisches Problem fiir Luhmanns Theorie der Sinnsysteme, dass ein Sys-
tem zwar notwendigerweise eine Umwelt ausschlieRt, aber Sinn darf nichts
ausschlief}en. Aus diesem Grund ist es nétig, Sinn nicht als System, sondern
als Netzwerk zu modellieren. In Netzwerken bedeutet Inklusion Partizipation.
Partizipation ist ein Recht, eine normative Regel und eine Pflicht fiir alle We-
sen. Ein anderes Wort fiir Partizipation, das sich in Castells’ Begrift der Netz-
werkmacht wiederfindet, ist Empowerment. Wihrend Castells Empowerment
im typisch modernen Sinne als Kampf der Identititen im Raum der Orte inter-
pretiert, riumt er ein, dass die Macht in Netzwerken verteilt ist. Die Teilnah-
me an Netzwerken ist Ermichtigung. Wie Latour in seinem Prinzip der «Ir-
reduktion» formulierte, ist kein Wesen auf ein anderes reduzierbar oder kann
andere auf sich selbst reduzieren. Reduktion ist immer Entmachtung in dem
Sinne, dass bestimmte Fihigkeiten der Mediation begrenzt, umschrieben, ka-
nalisiert und eingeschrinkt werden. Mediatoren werden zu Intermedidren.
Intermediire sind die Akteure, die sich funktionellen Blackboxes bzw. Syste-
men untergeordnet haben. Das ist nichts Schlechtes, sondern unvermeidlich,
denn, wie Luhmann gezeigt hat, kann und wird das Vernetzen zum Aufbau
von Funktionssystemen fithren. Systeme sind nichts anderes als Blackboxes,
die auf der Unterordnung und Reduktion von Mediatoren in Intermediiren
beruhen, sodass eine relativ feste Input-Output-Operation besteht. Systeme
entstehen fast zwangsliufig aus Netzwerken; je umfangreicher die Netzwer-
ke werden, desto mehr hingen sie von bestimmten fixierten Operationen ab.
Systeme beschranken und kanalisieren die unbegrenzte Tendenz von Netz-
werken, Komplexitit und Wandel zu erzeugen. Systeme sind in der Tat sehr
niitzlich. Auch wenn Systeme notwendig sind, um Komplexitit zu reduzieren,
wiirde die Gesellschaft ohne die normative Kraft der Partizipation in einem
erdriickenden Konformismus versinken.

Wie bereits erwédhnt, ist eine relationale Ontologie, wie sie die ANT pos-
tuliert, eine Ontologie der Partizipation. Man kann nicht aussteigen, sich in
die Geheimhaltung zuriickziehen, sich hinter Routine und Konformismus ver-
stecken und sich weigern, in Netzwerke einzusteigen und daran teilzuneh-
men. Man kann nicht ginzlich auf sein Recht und seine Pflicht zur Mediati-
on verzichten. Das Prinzip der Irreduktion schlief3t die Nicht-Partizipation
aus. Das Netzwerk ist der Akteur. Aufierhalb des Netzwerks kann niemand und
nichts etwas tun. Mit anderen Worten: Es gibt kein vollig «autonomes» Han-
deln. Weder als kantisches individuelles Subjekt noch als hegelianisches kol-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

lektives Subjekt gibt es in der Netzwerkordnung einen Platz fir Autonomie.
Unter dem alten Regime des Humanismus miissen die Individuen autonom
sein. Siekonnen sich entscheiden, nicht teilzunehmen. Sie kénnen aussteigen,
weggehen, sich in die Geheimhaltung und Privatsphare zuriickziehen und ih-
re Freiheit irgendwie ohne den Rest der Welt und ohne Riicksicht auf ande-
re um sie herum verwirklichen. Diese Art von Individualismus ist nur még-
lich, wenn das Sein Substanz und Subjekt und nicht Relation und Informa-
tion ist. Das mythische Bild des einsamen Helden hat viele Formen, von as-
ketischen Ménchen bis zu Cowboys, existenziellen Einzelgangern, Nietzsches
Ubermenschen und unerreichbaren Superhelden. Die Affordanzen soziotechni-
scher Netzwerke aller Art machen es unméglich und moralisch fragwiirdig,
sich in eine vermeintliche Privatsphire zuriickzuziehen und die Partizipati-
on zu verweigern. Es gibt kein Empowerment ohne Partizipation. Partizipati-
on bedeutet, seinen Teil zur Konstruktion von Informationen beizutragen, das
Recht auf Mitsprache effektiv einzufordern und einen Unterschied zu machen,
der einen Unterschied macht. Das Netz dringt, ermoglicht, ermutigt und for-
dert sogar zur Partizipation auf. Aus diesem Grund ist die Partizipation eine
Netzwerknorm. Vielleicht mehr als jede andere Netzwerknorm stellt die Par-
tizipation die Legitimitit des Individualismus infrage und untergribt den he-
roischen Humanismus und den absolutistischen Anspruch auf Autonomie als
grundlegendes und unverduferliches Recht.

3.2.5 Transparenz

Konnektivitit, Flow, Kommunikation und Partizipation fithren zur nichsten
Netzwerknorm, Transparenz. Heutige Diskussionen um Transparenz in Bezug
auf digitale Technologien kreisen um zwei verschiedene Anliegen. Einerseits
wird Transparenz ein Thema, wenn es um Angste iiber den Verlust von Privat-
heitund den sogenannten «glisernen Menschen» geht. In dieser Hinsicht wird
Transparenz als Gefahr verstanden, die irgendwie verhindert werden soll. Im
entgegengesetzten Sinn wird Transparenz verlangt, wenn es angeblich darum
geht, die Operationen von komplexen Systemen, wie zum Beispiel KI, verste-
hen und nachvollziehen zu kénnen. In der Privatheit-Diskussion wird Trans-
parenz als Bedrohung der Autonomie, Wiirde und Integritit des Individuums
gesehen. Im digitalen Zeitalter ist Privatheit zum Schlachtruf des autonomen

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

135


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

rationalen Subjekts geworden.’® Wird der Mensch zum «Inforg» (Floridi 2005),
d.h. zu einem Wesen, das aus Information besteht, und Information wesent-
lich als Relation, Assoziation, Verbindung existiert, droht sich das Individuum
— das autonome, rationale Subjekt der Aufklirung — in Informationsnetzwer-
ken aufzulésen. Wo Privatheit Undurchsichtigkeit und Informationsmauern
verlangt, verlangt Transparenz als eine Netzwerknorm, dass Informationssi-
los abgebaut, Informationsmauern niedergerissen und Barrieren zur Samm-
lung und Nutzung von Daten iberwunden werden. Transparenz verlangt, dass
bekannt gemacht wird, woher Informationen stammen, welchem Zweck sie
dienen sollen und ob sie zuverlissig, vollstindig und vertrauenswiirdig sind.
Esist typisch fiir den aktuellen Diskurs iitber den Schutz der Privatsphire, dass
Verfechter des Datenschutzes und des Widerstands gegen die Netzwerkge-
sellschaft (Castells) offen eine Strategie der «Verschleierung» vorschlagen.” Es
wird empfohlen, absichtlich falsche Information zu erstellen und zu verbrei-
ten. Diese Strategie ist verfehlt, nicht nur, weil sie die Bildung und Aufrecht-
erhaltung von Identititen im Raum der Stréme hindert, sondern weil sie den
betroffenen Personen, die nicht mehr in den Genuss personalisierter Produkte
und Dienstleistungen in Bereichen wie Gesundheit und Bildung kommen kén-
nen, schadet. Der Kampf um Privatheit, d.h. der Kampfum den Humanismus
und die Grundwerte der westlichen Moderne, schadet auch der globalen Netz-
werkgesellschaft, die bei der Entwicklung und Implementierung vieler Dienst-
leistungen auf Vertrauen und offene Kommunikation angewiesen ist. Es wird
oft darauf hingewiesen, dass Netzwerke auf Vertrauen beruhen und dass Ver-
trauen auf Transparenz beruht.

Die zweite Diskussion, die heute beziiglich Transparenz eine wichtige Rol-
le spielt, dreht sich um die Tatsache, dass komplexe soziotechnische Systeme,
wie zum Beispiel K1, traditionelle Forderungen nach rechtlicher und morali-
scher Verantwortlichkeit und Rechenschaftspflicht nur schwer oder gar nicht
erfilllen konnen. Wenn zum Beispiel ein selbstfahrendes Auto oder eine KI ir-
gendwelchen Schaden verursacht, wer ist dann dafiir verantwortlich und wer
kann zur Rechenschaft gezogen werden? Unser traditionelles Rechtssystem
und unsere moralischen Vorstellungen verlangen, dass ein Titer identifiziert
und belangt werden kann. Aber komplexe soziotechnische Systeme machen

10 Fireine Kritik der Idee der Privatheit in der heutigen Diskussion um digitale Ethik sie-
he Belliger/Krieger (2018). Privatheit zeigt sich als der letzte Stand des autonomen ra-
tionalen Subjekts.

1 Siehe Brunton/Nissenbaum (2015).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

es oft unmdglich, verantwortliche Personen zu identifizieren oder sogar zu
verstehen, warum das System eine bestimmte Operation ausgefiihrt hat. Dies
wird als ein Problem der «Verstindlichkeit» betrachtet. Das intransparente
bzw. unverstindliche System muss transparent sein. Transparenz in diesem
Zusammenhang bedeutet Verstindlichkeit. In diesen Diskussionen wird
Transparenz als ein Wert genannt, der dazu verpflichtet, das soziotechnische
System so zu konstruieren und zu implementieren, dass Operationen des
Systems auf verantwortliche Personen bzw. identifizierbare Ursachen zu-
riickgefithrt werden koénnen. Nur so, wird argumentiert, konnen moralische
und rechtliche Anspriiche zur Geltung gebracht werden. Abgesehen von der
Tatsache, dass solche Forderungen nach Verstindlichkeit oft gar nicht erfillt
werden konnen — wer muss das System verstehen und was bedeutet «verste-
hen»? -, ist die Netzwerknorm von Transparenz etwas vollkommen anderes.
Als Netzwerknorm bedeutet Transparenz nicht der Anspruch darauf, dass die
Operationen komplexer Systeme fiir die Menschen, die sie nutzen, verstind-
lich und nachvollziehbar sein sollten. Die Tatsache, dass Komplexitit oft keine
Transparenz im Sinne von Verstindlichkeit zuldsst, schmilert keineswegs den
Wert von Transparenz als Netzwerknorm. Transparenz als Netzwerknorm
impliziert nicht Verstindlichkeit."

3.2.6 Authentizitat

Authentizitit wurde zu einem zentralen Thema der modernen Gesellschafts-
theorie und Philosophie im Zuge der Widerspriiche des autonomen rationa-
len Subjekts, das gleichzeitig frei von allen sozialen Zwingen sein muss, aber
nur unter den Gesetzen frei sein kann. Wenn man, wie Kant behauptete, nur
unter dem Gesetz frei ist, und wenn, wie Hegel zeigte, das Gesetz nicht von
einem Individuum allein, sondern von einer Gemeinschaft geschaffen werden
muss, was kann dann das Individuum in der Gesellschaft tun, um seine Au-
tonomie zu bewahren? Wie ist es méglich, unter die Gesellschaft subsumiert
oder in sie integriert zu werden, ohne die urspriingliche Freiheit der indivi-
duellen Subjektivitit zu verlieren? Fiir Hobbes war dies eine Frage von Leben

12 Fireine detaillierte Diskussion dieser Fragen aus ethischer und philosophischer Sicht
siehe Belliger/Krieger (2014). Es ist wahrscheinlich, dass die moralischen und rechtli-
chen Annahmen der modernen Industriegesellschaft nicht automatisch auf die glo-
bale Netzwerkgesellschaft tibertragbar sind und neues Denken in Ethik und Recht ein
Desideratum ist.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

137


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

und Tod. Man konnte sich fiir die Freiheit entscheiden und folglich ein Leben
fithren, das hisslich, brutal und kurz war, oder man konnte seine Freiheit auf-
geben, umin der Sicherheit der Gesellschaft unter der Herrschaft einer zentra-
len Autoritit zu leben. Auch wenn die Individuen nach der Theorie des Gesell-
schaftsvertrags das Recht haben, sich aufzulehnen, wenn die Herrscher ihren
Teil der Abmachung nicht einhalten, bedeutet der Vertrag, dass die Individu-
ensoziale Zwinge akzeptieren und in Ubereinstimmung mit den Erwartungen
der anderen leben miissen. Authentizitit wurde die Losung fir dieses Dilem-
ma. Sie mahnte das Subjekt, seine Individualitit trotz der unausweichlichen
sozialen Zwinge zu bewahren. Die Idee der Authentizitit wurde zum Schib-
boleth des autonomen rationalen Subjekts in der posthegelianischen Ara des
sozialen Subjekts.

Authentizitit muss jedoch nicht auf der Grundlage des autonomen ra-
tionalen Subjekts verstanden werden. Authentizitit kann als Netzwerknorm
verstanden werden, wenn klar wird, dass Kommunikation, Partizipation
und Transparenz keinen Sinn machen, wenn man nicht sagt, wer man ist.
Die Netzwerkgesellschaft hebt zwar die Unterscheidung zwischen offentlich
und privat auf, aber das muss die Akteure nicht in eine sterile Konformi-
tit mit gesellschaftlichen und damit «dufleren» Erwartungen zwingen. Wie
die Soziologie seit Langem weif3, hat sich die soziale Selbstdarstellung an
die Unterscheidung zwischen dem sozialen Bereich des Rollenspiels und
dem privaten Bereich der inneren Subjektivitit, dem Schauspieler sozusa-
gen ohne Maske, angepasst. Goffman hat den dramaturgischen Raum der
sozialen Interaktion bekanntlich in eine 6ffentliche «Biithne», auf der die
Schauspieler ihre verschiedenen sozialen Rollen in Anwesenheit anderer spie-
len und die fiir diese Rollen geeigneten Masken (persona) tragen, und einen
«Backstage»-Bereich unterteilt, in dem die Schauspieler allein sind und ihre
Masken austauschen und ihre Darbietungen proben, bevor sie den Bereich
der o6ffentlichen Betrachtung betreten. Peinlichkeit ist die Auswirkung da-
von, dass man unter bestimmten Umstinden nicht in der Lage ist, diese
Unterscheidung zwischen offentlich und privat aufrechtzuerhalten, wobei
das Publikum filschlicherweise sieht, wie soziale Akteure aus ihren Rollen
herausfallen, Verhaltensweisen einstudieren und ihre Rollen wechseln.” Eine
Folge der heutigen digitalen Welt ist, dass es immer schwieriger, wenn nicht

13 Fir eine Diskussion von Goffmans dramaturgischer Theorie des Sozialen siehe Belli-
ger/Krieger (2016).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

gar unmoglich wird, die Unterscheidung zwischen 6ffentlich und privat auf-
rechtzuerhalten. Die sozialen Medien beispielsweise machen die Details des
Privatlebens einer Person o6ffentlich und férdern das, was als «exhibitionis-
tische» Kultur der Selbstdarstellung bezeichnet wird, ohne dass es peinlich
ist, dass man viele Rollen spielt und viele Identititen hat.* Beliebte Fern-
sehformate wie «Big Brother» oder Reality-TV sind darauf spezialisiert, die
Hinterbithne der sozialen Interaktion zu enthiillen. Denn in diesem ehemals
privaten Raum spielt sich die ganze Action ab. Der 6ffentliche Druck, sich
den Rollenerwartungen anzupassen, ist den Erwartungen nach Offenlegung,
«Coming-out» in allen Formen und dem Feiern von Unterschieden und Vielfalt
gewichen. Die Kultur der digitalen Transformation tendiert zwar zur Media-
lisierung aller Information, aber der damit einher gehende Exhibitionismus
steht unter Authentizititsforderungen wie nie zuvor.

Bei der Authentizitit als Netzwerknorm geht es nicht um den typisch
modernen Kampf um Selbstverwirklichung oder die Versuche des Selbst, sich
gegen die Macht der Netzwerke zu behaupten, wie Castells den Kampf um
Identitit beschreibt. Wenn die menschliche Person zu einem Inforg geworden
ist und wenn Information grundsitzlich relational ist, wird Authentizitit zur
Standardbedingung des informationellen Selbst. Die Akteure in den Netz-
werken sind durch die Forderung nach Authentizitit normativ verpflichtet,
«Mediatoren» und nicht nur «Intermediatoren» zu sein.” Die Transparenz
des Netzes und der unkontrollierte Informationsfluss machen Authentizitit
zu einem Gebot, das nicht ungestraft ignoriert werden kann. Keine 6ffentliche
Maske kann die undichten Stellen, die Whistleblower, die Hacks, die Ent-
hiillungen und die allgemeine Offenheit des Netzes itberleben, die es jedem
erlaubt, durch alle Mauern zu sehen, alle verschlossenen Tiiren zu betreten,
in alle Verstecke einzubrechen und alle Geheimnisse aufzudecken. Diese
Errungenschaften des Netzes nicht anzuerkennen und nicht authentisch zu
sein, ist eine moralische Schande in der globalen Netzwerkgesellschaft und
wird entsprechend getadelt und sanktioniert. Authentizitit ist also nicht als

14  Siehe zum Beispiel Munar (2010).

15 Latour unterscheidet zwischen Mediatoren und Intermediiren. Mediatoren sind Ak-
teure, die sich nicht unter andere subsumieren lassen, die ihre Fahigkeit, Informa-
tion zu konstruieren, behalten, Ubersetzungen und Einbindungen zu initiieren, d.h.
die weiterhin Netzwerkarbeit zu leisten, wihrend Intermediatoren auf Funktionen in
Blackboxes reduziert werden.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

der Widerstand des freien Individuums gegen den Zwang sozialer Erwartun-
gen zu verstehen. Sie ist auch nicht blof auf den Menschen bezogen, da sie,
wie Transparenz und alle Netzwerknormen, aus Affordanzen der digitalen
Technologien abgeleitet ist.

Ein weiterer wichtiger Aspekt der Netzwerknorm der Authentizitit hat
mit Verantwortung zu tun. Zu sagen, dass Authentizitit eine Netzwerknorm
ist, bedeutet nicht, dass eine neue Form von Individualismus, Humanismus
oder gar Existenzialismus entsteht. Die Netzwerknorm der Authentizitat
steht nicht im Widerspruch zu den Netzwerknormen der Konnektivitit,
des Flows, der Kommunikation und der Partizipation. Das soziotechnische
Netzwerk von Menschen und Nichtmenschen ist immer der Akteur in der
globalen Netzwerkgesellschaft. Keiner der Akteure in einem Netzwerk ist ein
Individuum im humanistischen Sinne des Begriffs. In Akteur-Netzwerken
sind die Akteure keine autonomen rationalen Subjekte. Sie sind dennoch
aufgefordert, authentisch zu sein. Zu sagen, dass das Netzwerk der Akteur ist,
bedeutet nicht, auf Verantwortung zu verzichten und sich in die Anonymitat
zu begeben. Auch wenn die Steinaxt und der hominide Jiger ein Netzwerk
bildeten, waren sie nicht anonym und aller Verantwortung, eine gute Axt und
ein erfolgreicher Jiger zu sein, entbunden. Es ist viel iiber die Gefahren der
IKT, der kiinstlichen Intelligenz, der Automatisierung und der Netzwerke
gesagt worden, die Moglichkeiten bieten, sich der Verantwortung zu entzie-
hen und zu behaupten, dass «das System» fiir alle Probleme verantwortlich
ist.”® Authentizitit steht dieser vermeintlichen Gefahr im Weg. Sie verlangt
jedoch nicht, dass einige Individuen die Last des Systemversagens tragen,
wiahrend andere sich erfolgreich verstecken und davon verschont bleiben. Wer
soll verantwortlich gemacht werden, wenn ein selbstfahrendes Auto einen
Unfall verursacht? Wer ist verantwortlich, wenn eine KI einen Fehler macht?
Ein Grofteil der aktuellen Diskussion itber diese Fragen zielt darauf ab, si-
cherzustellen, dass jemand verantwortlich ist, und dass dieser Jemand, sei es
der Nutzer, der Programmierer, das Unternehmen, das das System herstellt,
usw. identifizierbar ist und zur Rechenschaft gezogen werden kann."” Es muss

16  Dies wird als «Verantwortungsliicke» bezeichnet und bezieht sich auf die Tatsache,
dass Individuen in Situationen verteilten Handelns versuchen, sich der Last der Ver-
antwortung zu entziehen. Floridi (2013:261ff; 2016b) zum Beispiel hat dieses Thema
aufgegriffen und sieht darin eine wichtige Herausforderung fiir die digitale Ethik.

17 Selbst aktuelle Spekulationen dariiber, Robotern oder Kl einen Rechtsstatus als
elektronische Personen zuzuerkennen (siehe: Delvaux http://www.europarl.europa.
eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSCML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

immer ein Verantwortlicher gefunden werden, der moralisch und vielleicht
auch rechtlich zur Rechenschaft gezogen werden kann. Dies ist eine direkte
Folge des methodologischen Individualismus und der humanistischen Tradi-
tion der Ethik, in der der freie Wille und die Intentionalitit des Einzelnen als
Grundlage des sozialen Handelns angenommen werden.

Die Behauptung, das Netzwerk sei der Akteur, bedeutet nicht, dass keiner
der menschlichen und nichtmenschlichen Akteure im Netzwerk rechen-
schaftspflichtig ist. Im Gegenteil, alle Akteure, die das Netzwerk bilden, sind
fur das, was das Netzwerk tut, verantwortlich und rechenschaftspflichtig.
Netzwerke sind keine Systeme. Sie sind keine Ganzheiten, die irgendwie gro-
Rer sind als die Summe ihrer Teile. Akteure in Netzwerken sind keine blofen
Funktionen, auch wenn viele Interaktionen in einem Netzwerk in Routinen
eingebettet oder sogar automatisiert sind. Netzwerke kénnen nicht in Teilen
und Ganzen, Individuen und Gruppen analysiert werden. Es ist demnach
schwierig, die traditionellen Konzepte der «kollektiven Verantwortung» auf
Netzwerke anzuwenden, da diese Konzepte unweigerlich versuchen, Gruppen
so zu verstehen, als wiren sie eine Art Superindividuen. Auch hier gilt, dass
traditionelle ethische Konzepte, die auf den subjektivistischen und humanis-
tischen Grundannahmen der Moderne basieren, nicht einfach auf die globale
Netzwerkgesellschaft ibertragen werden kénnen. Die Primissen der meisten
Diskussionen iiber kollektive Verantwortung leiten sich von modernen An-
nahmen iiber den Unterschied zwischen Individuum und Gesellschaft sowie
Gesellschaft und Natur ab. Im Rahmen der modernen Verfassung konnen nur
autonome rationale Subjekte zur Verantwortung gezogen werden.'® Es ist
fast unméglich, sich eine Ethik vorzustellen, die nicht auf dem freien Willen
und der Intentionalitit eines Individuums beruht. Rollen in Netzwerken sind
jedoch weder Funktionen innerhalb eines Systems noch absichtliche freie
Entscheidungen von Individuen. Authentizitit bedeutet, dass jeder Akteur im
Netzwerk ein «Mediator» und nicht nur ein «Intermediir» ist. Eine Theorie
der verteilten Verantwortung, die iiber die modernen Annahmen iiber den
freien Willen und die individuelle Verantwortlichkeit hinausgeht, erfordert

%2BD0C%2BPDF%2BV0//EN), beruhen auf der Uberzeugung, dass nur Individuen
moralische Akteure sind und rechtlich zur Verantwortung gezogen werden kénnen.

18  Das soll nicht heifSen, dass Begriffe wie Unternehmensverantwortung in der moder-
nen Verfassung nicht moglich sind. In der Tat entwickelt das Rechtssystem seit Langem
solche Begriffe. Wie Floridi (2013:261ff.; 2016) argumentiert hat, konnen diese Begriffe
fiir die Behandlung von Problemen, die sich aus den IKT ergeben, niitzlich sein.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

14


http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN

142

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ein Uberdenken der moralischen Imperative und rechtlichen Sanktionen, die
sich normalerweise an Einzelpersonen richten.”

3.2.7 Flexibilitat

Konnektivitit, Flow, Kommunikation, Partizipation, Transparenz und Au-
thentizitit sind Netzwerknormen, weil die Affordanzen digitaler Technolo-
gien soziotechnische Netzwerke auf bestimmte Weise beeinflussen und auf
andere nicht. Dariiber hinaus ist dieser Einfluss normativ und bedingt all
jene sozialen Praktiken, von denen der Pragmatismus, Heidegger und die
Philosophie der natiirlichen Sprache des spiteren Wittgenstein sagen, dass
sie die Grundlagen von Sinn, Sein und Welt sind. Natiirlich unterscheiden sich
digitale Netzwerke von der Steinaxt, Heideggers Hammer oder auch einer
Fabrik des Industriezeitalters. Sie haben ihre eigenen Affordanzen, die die
Technologien fritherer Epochen nicht hatten. Diese Affordanzen haben dazu
gefithrt, dass von einer digitalen Revolution oder «digitalen Transformation»
gesprochen wird.*® Im Gegensatz zu den aktuellen Theorien des Handelns und
der normativen Verantwortlichkeit, die versuchen, mit dieser neuen Situation
umzugehen, indem sie alles tun, um die fraglichen Werte der Industriegesell-
schaft und des westlichen Humanismus zu erhalten und mit Regulierung zu
bekriftigen, behaupten wir, dass diese Affordanzen zu den Netzwerknormen
fithren, die die normativen Leitlinien von denjenigen sozialen Praktiken sind,
welche in der globalen Netzwerkgesellschaft sinnstiftend sind.

Ein wichtiger Unterschied zwischen den Affordanzen digitaler Netzwer-
ke und denen sozialer Systeme besteht darin, wie digitale Netzwerke mit Ver-
anderungen umgehen. Die Netzwerknorm der Flexibilitit steht in scharfem
Kontrast zu den normativen Anforderungen der systemischen Nachhaltigkeit.
Die funktionalen Subsysteme der modernen Gesellschaft nach Luhmann legen
Wert auf Stabilitit. So wie jedes System danach strebt, seine Organisation auf-
rechtzuerhalten, indem es sich an Umweltverinderungen so anpasst, dass sei-
ne Autopoiese aufrechterhalten werden kann, so streben Luhmanns funktio-
nale Subsysteme der Gesellschaft, einschliellich der Organisationen und In-
stitutionen, aus denen sie bestehen, nach Nachhaltigkeit. Nachhaltigkeit ist

19 Siehe zum Beispiel Floridis (2013:261ff.) Erorterung der «verteilten Moral», die auf der
Idee der «Infraethik» beruht, die ein anderes Wort fiir das ist, was wir als soziotechni-
sches Netzwerk bezeichnen.

20  Fiir eine Diskussion siehe Belliger/Krieger (2024).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

ein Wert, der heute allgegenwirtig ist. Viele Erklirungen und Leitlinien fiir
gesellschaftliches Handeln aller Art nennen Nachhaltigkeit als einen der wich-
tigsten Werte. Was auch immer man tut, man sollte es auf eine nachhaltige
Weise tun.” Es ist wichtig, darauf hinzuweisen, dass Nachhaltigkeit ein Kon-
zept ist, das auf der Idee der funktionalen Stabilitit basiert, die aus der Sys-
temtheorie stammt. Nachhaltigkeit ist ein Wert, weil jedes System und jeder
Organismus durch Verinderungen bedroht ist. Hat sich ein Organismus erst
einmal an seine Umwelt angepasst, so kann jede Veranderung der Umwelt oder
des Organismus katastrophale Folgen haben. Aus der Sicht der Systemtheorie
ist eine Veranderung immer eine Katastrophe. Dies gilt selbst dann, wenn die
Veranderung zu neuen Formen der systemischen Organisation oder zu neuen
Arten fithrt. Die Idee und das Ideal der Nachhaltigkeit sind tief in den System-
imperativen der Stabilitit, oder anders gesagt, Homoostase, verwurzelt.

In der globalen Netzwerkgesellschaft ist die Nachhaltigkeit ein fragwiir-
diger Wert. Wenn Systeme den Wandel nicht mégen, dann tun es Netzwer-
ke. Wenn wir uns nach einer Ordnungsform umsehen, die Verinderung will
und sogar davon lebt, dann sind es Netzwerke, nicht Systeme. Vielleicht soll-
ten wir aufhoren, von Okosystemen zu sprechen, und stattdessen von «Oko-
Netzwerken» sprechen. Netzwerke sind von Natur aus flexibel, skalierbar, un-
begrenzt und offen fiir viele verschiedene Teilnehmer und viele verschiedene
Ziele. Die Okologie ist vielmehr eine Netzwerkwissenschaft als eine System-
wissenschaft. Die in Netzwerken implizierten Werte unterscheiden sich von
denen in Systemen. Verinderung ist ein Wert fiir Netzwerke, und Stabilitit ist
kein Wert, sondern ein Problem, da sie das Wachstum, die Ausbreitung und
die Umwandlung von Netzwerken verhindert. Nachhaltigkeit oder Stabilitit
neigen dazu, Akteure auf Funktionen festzulegen und von ihnen zu verlangen,
dass sie zu Intermediaren in Blackboxes werden. Aus diesem Grund ist Flexibi-
litit eine Netzwerknorm. Flexibilitit bedeutet, dass Akteur-Netzwerke skalier-
bar und anpassungsfihig sind. Sie konnen verschiedene Ziele gleichzeitig ver-
folgen und sind bereit, Handlungsprogramme oder Trajektorien schnell zu dn-
dern. Akteur-Netzwerke sind flexibel, weil sie nicht auf die Aufrechterhaltung
irgendwelcher Stabilitit, Homgostase, auf vorgegebene Ziele oder Identititen
ausgerichtet sind, sondern auf die Informationskonstruktion und das Vernet-
zen. Akteur-Netzwerke sind Prozesse des Vernetzens und der dauernden Er-
weiterung von Relationen und Assoziationen. Im Gegensatz zu den autopoie-

21 Die nachhaltigen Entwicklungsziele der UNO (https://sdgs.un.org/goals) sind ein Bei-
spiel dafir.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

143


https://sdgs.un.org/goals
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://sdgs.un.org/goals

M

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

tischen Operationen eines Systems, die auf die Aufrechterhaltung der Orga-
nisation des Systems gerichtet sind, sind die Prozesse der technischen Me-
diation, des Ubersetzens und Einbindens von Akteuren in Netzwerken nicht
aufirgendwelche vorgegebene Ziele oder Sollwerte ausgerichtet. Systeme sind
operational und informationell geschlossen, wihrenddem Akteur-Netzwerke
offen sind.

Wir erheben nicht den Anspruch, dass die Liste der Netzwerknormen, die
hier in aller Kiirze vorgestellt wurde, eine vollstindige Liste der Netzwerknor-
men ist, die sich aus den Affordanzen der IKT ableiten lassen. Netzwerke hat
es schon immer gegeben, aber die nichtmenschlichen Akteure waren nicht im-
mer gleich, und sie haben uns auch nicht immer zu den gleichen Werten ge-
fithrt. Die Werte und Normen, die die Steinaxt dem Jager oder Krieger sugge-
rierte, waren in der Tat andere als die, die uns heute durch die IKT suggeriert
werden. Wie Castells gezeigt hat, unterscheiden sich die Werte der Industrie-
gesellschaft von denen der globalen Netzwerkgesellschaft. Was auch immer
die Errungenschaften unserer wichtigsten nichtmenschlichen Partner gewe-
sen sein mogen, sie haben unsere Werte und das, was sie heute sind, entschei-
dend mitbestimmt. Es gibt keine menschliche Natur und keine ewigen und
unveriuflerlichen Rechte, die aus einer vermeintlichen menschlichen Natur
abgeleitet werden konnten. Die traditionellen Werte des Humanismus erge-
ben sich aus den Netzwerken der Industriegesellschaft mit ihrem Bedarfan In-
dividuen, Systemen, Standardisierung, Biirokratie und Hierarchien. Die glo-
bale Netzwerkgesellschaft ist ganz anders. Individuen werden nicht mehr ge-
braucht. Hierarchien sind dysfunktional. Offene Netzwerke treten iiberall an
die Stelle geschlossener Systeme. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, die
normativen Richtlinien, die philosophisch bedeutsame soziale Praktiken er-
moglichen, neu zu konzipieren. Die Theorien tiber die normativen Regeln, die
das Entstehen von Sinn, Sein und Welt bestimmen, bediirfen einer grundle-
genden Neuformulierung. Der Neopragmatismus ist vielleicht der wichtigs-
te gegenwirtige philosophische Versuch, die Entstehung von Sinn und Welt in
Form von normativ gesteuerten sozialen Praktiken zu formulieren. In Teil 4
bieten wir eine Rekonstruktion des Neo-Pragmatismus an, die auf der Theo-
rie der technischen Mediation und der Informationskonstruktion basiert. Wir
nennen diese Revision und Erweiterung des Pragmatismus «Informationellen
Pragmatismus».

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

Ausgehend von der Kritik der empiristischen (naturalistischen) und rationa-
listischen (logisch-mathematischen) Primissen der analytischen Philosophie
durch Seller, Quine und Rorty und einer neuen Lektiire von Kant, Hegel, Heid-
egger und Wittgenstein hat Robert Brandom eine Vision des Neo-Pragmatis-
mus entwickelt, die einen bedeutenden Beitrag zur Philosophie des 21. Jahr-
hunderts darstellt. Brandom versteht sein philosophisches Werk unter Begrif-
fen wie «linguistischer Rationalismus» und «Inferentialismus» und sieht dar-
in eine genuin postmoderne Version des Pragmatismus. Im Folgenden wer-
den wir Brandoms Neo-Pragmatismus kritisch, aber auch anerkennend mit
Latours Akteur-Netzwerk-Theorie vergleichen, die wir, wie oben, als Informa-
tionstheorie interpretiert haben. Das Ergebnis dieser Bemithungen wird sein,
eine Revision des Pragmatismus vorzuschlagen, die sich an der Theorie der
technischen Mediation als fundamentale soziale Praktik und dem Prozess der
Konstruktion von Information orientiert. Wir werden diese Revision des Prag-
matismus «Informationellen Pragmatismus» nennen. Wir werden argumen-
tieren, dass der Informationelle Pragmatismus als ein angemessener philoso-
phischer Ansatz fiir die digitale Transformation und das Verstindnis der glo-
balen Netzwerkgesellschaft angesehen werden kann.

4.1 Wie neu ist der Neo-Pragmatismus?

In einem historischen Uberblick iiber die pragmatistische Tradition un-
terscheidet Brandom (2011) zwischen vier verschiedenen Formen des Prag-
matismus: dem klassischen oder grundlegenden Pragmatismus, dem in-
strumentellen Pragmatismus, dem semantischen Pragmatismus und dem

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

methodologischen Pragmatismus.' Allen diesen Formen des Pragmatismus
gemeinsam sind bestimmte Grundannahmen, die sich um das gruppieren
lassen, was Brandom das «Abgrenzungsproblem» (demarcation problem) nennt.
Dabei handelt es sich um das Problem der klaren Abgrenzung oder Unter-
scheidung dessen, womit sich die Philosophie beschiftigt, von dem, was nicht
zum eigentlichen Gegenstand der Philosophie gehort. Brandom beginnt sein
Hauptwerk Making it Explicit (1994) nicht mit der Frage nach Sein, Sinn und
Welt, die die frithen griechischen Philosophen leitete, sondern mit der Frage,
wer «wir» sind. Das betreffende «Wir» ist das menschliche Subjekt. Die grund-
sdtzliche Entscheidung, die Philosophie auf das wissende Subjekt zu griinden,
ist typisch modern und stellt Brandom fest und unausweichlich in die Tra-
dition der Aufklirung, die er, interessanterweise, ausdriicklich iberwinden
will. Vor der Moderne konnte kein Philosoph ernsthaft das menschliche Sub-
jekt als erstes philosophisches Prinzip, als arché, in Betracht ziehen, dessen
Verstindnis die philosophische Aufgabe schlechthin ist. Fiir Brandom jedoch
ist das autonome rationale Subjekt die einzig glaubwiirdige Losung des Ab-
grenzungsproblems. Die Frage, wie man den eigentlichen Gegenstand der
Philosophie abgrenzen und definieren kann, fithrt fiir Brandom unweigerlich
zum «Wir», das tiber sich selbst philosophiert.

Die Abgrenzung besteht darin, diese Geschépfe, d.h. «<uns», als «sapiens»
im Gegensatz zu anderen Geschopfen zu definieren, die lediglich «empfin-
dungsfihig» sind. Das menschliche Subjekt ist wesentlich «sapiens» und
nicht nur «sentient», weil nur Homo sapiens sprechen, denken und Begrifte
in Sitzen verwenden kann. Was bedeutet es, intelligent und nicht nur emp-
findungsfihig bzw. «sentient» zu sein? Brandom nennt drei charakeeristische
Merkmale der Intelligenz: Vernunft, Wahrheit und logisches Denken (infe-
rence). Keine dieser vermeintlich abgrenzenden Eigenschaften kann jedoch
die Aufgabe erfiillen, die Brandom ihnen zuweist. Vernunft oder Rationa-
litdt geht auf die altgriechische Idee des nous zuriick. Nous war aber fiir die
alten Griechen nicht nur blof eine Fihigkeit des Homo sapiens, sondern ein
Prinzip der Weltordnung, das in allen Wesen vorhanden war. Betrachtet man
den anderen bedeutenden griechischen Begrift des logos, der ebenfalls zu
den modernen Vorstellungen von Vernunft beigetragen hat, so konnte man
Aristoteles dahingehend interpretieren, dass er vom Menschen als dem Tier
spricht, das den logos besitzt. Wie Heidegger jedoch hervorhob, bedeutete logos

1 Brandom spricht auch von «normativem Pragmatismus», der sich auf das Verstandnis
sozialer Praktiken als normgeleitete Aktivititen bezieht.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

urspriinglich sammeln und bewahren und konnte auf alle Wesen angewendet
werden. Heidegger deutet an, dass die aristotelische Formulierung zoon logon
echon, das Tier, das den logos besitzt, auch bedeuten kénnte, dass es der logos
ist, der den Menschen besitzt, und nicht andersherum. Wie wir in unserer
Phinomenologie der Steinaxt gesehen haben, waren Hominiden mindestens
drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens damit beschiftigt,
Dinge zu Akteur-Netzwerken zusammenzufiigen. Es scheint, dass Brandoms
moderne Beschrinkung von nous oder logos auf Homo sapiens willkiirlich und
unbegriindet ist.

Die gleichen Vorbehalte ergeben sich hinsichtlich der zweiten wichtigen
Abgrenzungseigenschaft, das logische Denken (inference). Fiir Brandom liegt
die Bedeutung der logischen Schlussfolgerung in einer besonderen «Kraft» der
Vernunft, die das Sprechen und Handeln an die logischen Implikationen und
materiellen Konsequenzen der Begriffsverwendung bindet. Homo sapiens be-
wegt sich in einem «Raum der Griinde» (1994:5) nach dem normativen Zwang
der Vernunft. Dies heifst fir Brandom, dass der Mensch normativ verpflichtet
ist, sich der Kraft des besseren Arguments zu unterwerfen. Aber wir konnen an
dieser Stelle fragen, ob unser armer Hominid, der iiber drei Millionen Jahre vor
dem Homo sapiens eine einzigartige Verbindung mit einem bestimmten Stein
einging, nicht auch durch die Kraft des Sinns gebunden war? Waren nicht der
Stein, die Feinde, das Holz, die Beutetiere und viele andere Dinge in einem
Netzwerk von Assoziationen versammelt, das nicht verschwand, als der Stein
nicht mehr in der Hand gehalten wurde? Ist Sinn nicht eine einzigartige Kraft
(logos), die das Akteur-Netzwerk der Steinaxt zusammenhielt, jenseits des epi-
sodischen Gebrauchs von Werkzeugen, wie er fiir Tiere charakteristisch ist? Es
wiirde mehr als drei Millionen Jahre dauern, bis diese Kraft vom Sinn oder das,
was wir als Kraft des Vernetzens bezeichnet haben, die Dinge zu sammeln und
in einer bestimmten Ordnung zu erhalten, in die komplexen Zeichennetzwer-
ke aufgenommen wiirde, die der Homo sapiens entwickelte und die wir heute
als Sprache bezeichnen. Es besteht natiirlich kein Zweifel, dass das, was Bran-
dom als Inferenz bezeichnet, eine Kraft ist, die den menschlichen Sprachge-
brauch im Raum der Griinde leitet. Es besteht jedoch auch kein Zweifel daran,
dass diese Kraft weit iiber die Arten des Sprachgebrauchs hinausgeht, denen
die modernen analytischen Philosophen Prioritit einrdumen, und dass diese
Kraft nicht als ausschlief3licher Besitz des Homo sapiens beansprucht werden
kann.

Schlieflich verliert der abgrenzende Wahrheitsbegriff, den auch Brandom
als charakteristisch menschlich vorschligt, seine humanistische und subjekti-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

147


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

vistische Konnotation, wenn man sich Heideggers Interpretation der altgrie-
chischen Idee der aletheia in Erinnerung ruft. Fiir Heidegger, und fiir die alt-
griechischen Denker, ist Wahrheit als die Enthilllung des Seins zu verstehen,
das In-Erscheinung-Treten aus dem Sein heraus, das sich in dieser Enthiillung
selbst zuriickzieht. Brandom bleibt im modernen Rahmen des Subjektivismus
und fest in der analytischen Tradition der Sprachphilosophie, wenn er diesen
reichhaltigen Wahrheitsbegriff auf die Festlegung von propositionalen Wahr-
heitsbedingungen reduziert.

Trotz der Schwierigkeiten, die Brandom mit seiner modernen subjektivis-
tischen Abgrenzungsstrategie hat, stellt er die richtigen Fragen, wenn es dar-
um geht, das Grundprogramm des Pragmatismus zu definieren. Bevor das Ab-
grenzungsproblem durch die Beschrinkung der Sinnkonstruktion auf die lin-
guistischen Praktiken des Homo sapiens vorschnell gelost wird, kénnte man
eine andere, viel weitergehende Frage stellen: «Was miisste wahr sein — nicht
nur fiir die wunderlichen Menschen auf der anderen Seite des Flusses, son-
dern auch fir Schimpansen, Delphine, gasférmige Auferirdische oder digi-
tale Computer (Dinge, die sich in vielerlei Hinsicht von uns unterscheiden) —,
damit sie dennoch korrekt zu uns gezahlt werden?» (Brandom 1994:4). Um die-
se Frage zu beantworten, schligt Brandom vor, «dass wir uns mit Bedingun-
gen befassen sollten, die zugleich abstrakter und praktischer sind und die das
betreffen, was wir tun konnen» (ebd.). Seine Schlussfolgerung: «Von Kandi-
daten, die als zu uns gehorend anerkannt werden wollen, sollte verlangt wer-
den, dass sie nur die grundlegenden Fihigkeiten teilen, die die Teilnahme an
den zentralen Aktivititen ermoglichen, durch die wir uns (dadurch) definie-
ren» (ebd.). Wir wissen bereits, was diese Fihigkeiten laut Brandom sind. Sie
sind die linguistischen Praktiken des autonomen rationalen Subjekts der mo-
dernen Philosophie. Aber diese Antwort ist vielleicht zu voreilig. Sie ibersieht
die Tatsache, die wir oben ausfithrlich erortert haben, dass Hominiden schon
mindestens drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens Stein-
werkzeuge herstellten und in Akteur-Netzwerken existierten, die aus Infor-
mationen bestanden. Dariiber hinaus konnte man anmerken, dass es noch et-
wa dreihunderttausend Jahre dauerte, bis der Homo sapiens auf die Idee kam,
sich selbst als autonomes rationales Subjekt zu verstehen. Aus philosophischer
und historischer Sicht bietet das, was wir oben als technische Mediation be-
schrieben haben, eine bessere Antwort auf Brandoms Frage, was die Akteu-
re tun kénnen miissen, um an Sinn teilzuhaben. Technische Mediation kon-
struiert Akteur-Netzwerke, indem sie Informationen konstruiert, d.h. die As-
soziationen oder Relationen zwischen den Akteuren in einem Netzwerk, aus

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

denen die Akteure erst als das hervorgehen, was sie sind. Technische Mediati-
on ist nicht die Titigkeit des Homo sapiens, sondern aller Dinge, die auf ihre
Weise an der Konstruktion von Akteur-Netzwerken beteiligt sind. Schlief3lich
hat auch der Stein etwas getan, um eine Axt zu werden. Dariiber hinaus ha-
ben auch die Feinde, die Beute, das Holz, die Hand und der Arm jeweils etwas
getan. Alle Akteure in einem Netzwerk sind Agenten. Alle Akteure tun sym-
metrisch etwas, sodass Information entsteht. Dies impliziert, dass Bedeutung
nicht auf Kognition reduziert werden kann, wie Brandom annimmt.

Was istes, das uns so besonders macht? Die hier zu untersuchende Antwort—
eine traditionelle, um genau zu sein—ist, dass wir uns durch Fahigkeiten aus-
zeichnen, die im weitesten Sinne kognitiv sind. Unsere Transaktionen mit
anderen Dingen und miteinander bedeuten uns in einem besonderen und
charakteristischen Sinne etwas, sie haben fir uns einen begrifflichen Inhalt,
wir verstehen sie auf eine bestimmte Art und Weise und nicht anders. (Bran-
dom 1994:4)

Die Dinge bedeuten uns etwas, weil sie als Information existieren, nicht weil
wir sie durch kognitive Akte erzeugen. Als unser armer Hominid vor drei Mil-
lionen Jahren diesen speziellen Stein aus einem Flussbett aufhob und begann,
ihn auf eine Weise zu handhaben, die der Stein nahelegte und forderte, und
ihn auf eine Weise zu benutzen, die Feinde, Beute, Holz und viele andere Din-
ge ermoglichten, entstand ein Akteur-Netzwerk, in dem nicht nur eine Axt,
sondern auch ein Jager, ein Krieger, ein Baumeister zum ersten Mal ins Da-
sein traten und so zusammengefithrt und bewahrt wurden, dass das Netzwerk
selbst dann bestehen blieb, als der Stein fallen gelassen wurde. Sinn ist nicht
erst dann entstanden, als Homo sapiens mehr als drei Millionen Jahre spiter
syntaktisch wohlgeformte Sitze machte. Technische Mediation ist das, was al-
le Wesen tun miissen, um in die Welt des Sinns und des Seins einzutreten. Die-
se Welt kann nicht mit Brandoms Raum der Griinde gleichgesetzt werden. Als
Antwort auf Brandoms Frage behaupten wir, dass es das grundlegende und
urspriingliche Wirken von Sinn ist, das der Pragmatismus erforschen und be-
schreiben muss, um zu sagen, was es ist, dass «wir» — einschlielich aller Ak-
teure — tun, damit Sinn entsteht.

Die Wahl des wissenden Subjekts als das eigentliche Anliegen der Philoso-
phie hat zur Folge, dass die Welt in Subjekte und Objekte unterteilt wird. Das
Subjekt ist ein Subjekt, gerade weil es ein Objekt kennt. Das Objekt des Wis-
sens ist die Welt der Dinge in Natur und Kultur. Das Wissen um natiirliche Ob-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

149


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

jekte ist die Domine der Naturwissenschaften, wihrend das Wissen um kul-
turelle Objekte die Sozialwissenschaften definiert. Die allgemeinen Merkmale
des Wissens selbst zu kennen, unabhingig davon, was der Gegenstand ist, ist
die Aufgabe der Philosophie. Das moderne Denken basiert auf der metaphy-
sischen Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt, die, einmal getroffen,
die Philosophie dazu verpflichtet, das Problem zu 16sen, wie die beiden wieder
zusammengefiigt werden kénnen, wie das Subjekt das Objekt erkennen kann
und wie das Objekt «objektiv» erkannt werden kann, d.h. als ein vom Subjekt
unabhingiges Objekt.

Die Einordnung des Pragmatismus in die typische Subjekt/Objekt-Dicho-
tomie der Moderne hat Konsequenzen fiir die Art und Weise, wie das prag-
matistische Programm der Ableitung von semantischer Bedeutung aus sozia-
len Praktiken und nicht aus der unmittelbaren Intuition von Ideen oder deren
Abstraktion aus empirischen Sinneseindriicken zu konzipieren ist. Brandom
verortet die vier von ihm beschriebenen Formen des Pragmatismus innerhalb
des modernen Subjekt/Objekt-Rahmens und sieht sich daher gezwungen, ob-
jektives Wissen tiber Dinge zu erkliren, das aufsozialen Praktiken des Sprach-
gebrauchs beruht. Die Hauptfrage all dieser Ansitze des Pragmatismus ist der
normative Status der Dinge, d.h. der objektiven Welt, iiber die wir sprechen.
Die moderne Philosophie von Descartes und Kant bis heute hat dieses Pro-
blem im Sinne von Reprisentation und Referenz verstanden. Da die Welt in
Subjekte und Objekte unterteilt ist, «reprasentieren» die Subjekte die Objekte
fiir das Erkennen und konstruieren so ein Wissen, das sich auf die Welt «be-
zieht». Wenn die reprisentative und referenzielle Beziehung zwischen Sub-
jekt und Objekt, wie der Pragmatismus vorschldgt, im Sinne von normgeleite-
ten sozialen Praktiken des Sprachgebrauchs verstanden wird, kann die Objek-
tivitit der Welt nicht einfach gegeben sein; sie muss in bestimmten Formen
des Sprachgebrauchs normativ konstruiert werden. Wenn die erste Aufkla-
rung darin bestand, die Freiheit des autonomen rationalen Subjekts anzuer-
kennen, die sozialen Normen, an die es sich im praktischen Handeln bindet, zu
«instituieren», so postuliert Brandom im Anschluss an Rorty eine «zweite Auf-
klarung» (2011:35ft.), in der nicht nur Normen, die das Handeln regeln, durch
das autonome Subjekt instituiert werden, sondern auch Normen des Erken-
nens. Mit anderen Worten: Der Pragmatismus muss spezifische Formen des
Sprachgebrauchs beschreiben, die es den Objekten irgendwie erlauben, «Au-
toritit» iiber die Subjekte zu haben, sodass die Subjekte den Objekten gegen-
itber normativ verantwortlich werden. Die Frage, die der Pragmatismus be-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

antworten muss, lautet: Wie kann die «Autoritit» der Dinge mit der Autoritit
gesellschaftlich akzeptierter normativer Institutionen gleichgesetzt werden?
Fir den klassischen oder fundamentalen Pragmatismus, der von Peirce,
James und Dewey vertreten wird, ist der normative Status der Dinge eine
Funktion dessen, was im Rahmen des adaptiven Verhaltens eines Organismus
gegeniiber seiner Umwelt allgemein verstanden werden kann. Kognition ist
adaptives Lernen, bei dem ein System intern Informationen auf der Grundlage
von Perturbationen aus der Umwelt konstruiert. Wenn diese Informationen
«gut» konstruiert sind, kann das System seine Autopoiesis fortsetzen, das
heifit, es bleibt lebensfihig.” Die klassischen Pragmatisten interpretieren
die Operationen eines solchen lebensfihigen Systems als «Gewohnheiten».
Gewohnbheiten sind kognitive Verhaltensregelmifigkeiten, die als «Wissen»
gelten, solange sie instrumentell «funktionieren». Die typische pragmatis-
tische Maxime, dass «Wahrheit das ist, was funktioniert» (F.C.S. Schiller),
findet in dieser Idee ihre theoretische Grundlage. Die Umwelt bestimmt iiber
die darwinistische natiirliche Auslese, ob ein sinnvoller Inhalt «funktioniert»,
d.h. so funktioniert, dass die Ziele des Organismus erreicht werden. Kogni-
tion wird instrumentell verstanden als Werkzeug, um die Autopoiese eines
Systems aufrechtzuerhalten. Natiirlich haben Peirce, James und Dewey nicht
von Autopoiese und Systemen gesprochen. Brandom stellt fest, dass sich
die klassischen Pragmatiker in ihrer Philosophie an der Wissenschaft ihrer
Zeit orientierten: Darwin'sche Biologie und statistische Mechanik. Obwohl
Brandom sich nicht auf die Systemtheorie bezieht, sind all diese Ideen in die
allgemeine Systemtheorie mittlerweile eingeflossen.> Wie wir oben bei der
Erorterung von Luhmanns Theorie sozialer Systeme festgestellt haben, st6t
die Idee von Sinn als System auf das Problem, zu erkliren, wie die system-
konstitutive Differenz zu einer Umwelt erklirt werden kann, wenn Sinn keine
Aufenseite hat, keine Umwelt, von der sich das System abgrenzen und die
erfolgreichen Anpassungen selegieren kénnte. Wie konnte Nicht-Sinn, d.h.

2 «Der klassische Pragmatismus versuchte, individuelle Anliegen und Uberzeugungen
im Hinblick auf ihren Nutzen fiir die Verfolgung allgemeiner Ziele zu bewerten. [..].
[Dies] steckt die diskursive Praxis in eine Kiste mit Werkzeugen und siehtihren Sinnin
ihrer Niitzlichkeit als Mittel, um zu bekommen, was wir wollen.» (Brandom 2011:76)

3 Ohne auf die systemtheoretischen Entwicklungen seit dem Aufkommen der Kyberne-
tik und der Informationstheorie, der Selbstorganisation und der Theorie der Autopoie-
sis, deren Hauptvertreter Luhmann ist, einzugehen, verweist Brandom en passant auf
die erste paradigmatische kybernetische Maschine, den Regler der Dampfmaschine,
und auf den typischen Zyklus des adaptiven Lernens.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

151


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

die natiirliche Umwelt, selegieren, was als erfolgreicher Sinn gilt? Welche Um-
welt kann bestimmen, ob eine Weltanschauung, eine Religion, eine politische
Ideologie oder eine kulturelle Schépfung, einschliefdlich der Wissenschaft,
«lebensfihig» ist? «Funktioniert» das Christentum zum Beispiel besser als der
Islam oder der Buddhismus? «Funktioniert» die Demokratie besser als der
Autoritarismus? «Funktioniert» der Pragmatismus besser als die Phinomeno-
logie, die Hermeneutik, der Existenzialismus oder der Post-Strukturalismus?
Funktioniert die Stringtheorie besser als die Multiverstheorie, die Quantum-
Loop-Gravitation oder die modifizierte Newtonsche Dynamik? Selbst Fragen
der sogenannten wissenschaftlichen «Fakten» sind prinzipiell offen fiir Revi-
sion und Neuinterpretation und, wie wir weiter unten sehen werden, sozial
konstruiert. Dieses Problem stellt sich dem klassischen Pragmatismus mit
seinen naturalistischen und darwinistischen Annahmen.

In diesem Zusammenhang stellt Brandom fest, dass das Abgrenzungspro-
blem notwendigerweise mit zwei anderen Problemen zusammenhingt: dem
Problem der Emergenz, d.h. wie Kultur aus der Natur, Sprache aus Nicht-
Sprache, Sinn aus Nicht-Sinn entsteht, und zweitens, wenn man von einer
grundlegenden Kontinuitit ausgeht, dass Kultur, Sprache und Sinn irgendwie
aus der Natur, Nicht-Sprache und Nicht-Sinn entstehen, wie kann man dann
die enorme Diskontinuitit zwischen Natur und Kultur, Sprache und Nicht-
Sprache, Sinn und Nicht-Sinn erkliren? Um ein erfolgreiches philosophisches
Programm zu sein, muss der Pragmatismus diese drei Probleme l6sen. Der
klassische Pragmatismus mit seinen darwinistischen Annahmen begiinstigt
die Kontinuitit zwischen Natur und Kultur auf Kosten einer unzureichenden
Erklirung, warum oder wie sich Sprache und Kultur so sehr von der Natur
unterscheiden. Der klassische Pragmatismus privilegiert das Emergenzpro-
blem gegeniiber dem Diskontinuititsproblem. Je mehr der Pragmatismus
«naturalistisch» ist, desto mehr wird Kontinuitit zwischen Natur und Kultur
betont. Ein Ergebnis dieses Naturalismus ist, dass es schwierig wird, die Dis-
kontinuitit, d.h. die Einzigartigkeit der Sprache, zu erkliren. Im Gegensatz
zum Naturalismus des klassischen Pragmatismus und unter Bezugnahme
auf die linguistische Wende in der Philosophie plidiert Brandom fiir einen
«Rationalismus» im Gegensatz zum Naturalismus. Das pragmatistische Pro-
gramm muss eindeutig und unausweichlich im Bereich der Sprache, der
Vernunft und des rationalen Denkens (Inferenz) angesiedelt werden. Nach
der linguistischen Wende in der Philosophie ist Brandom iiberzeugt, dass
der Pragmatismus nicht hinter die Sprache zurtickgehen und an das adaptive
Verhalten eines autopoietischen, operativ und informationell geschlossenen

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

Systems im evolutiondren Rahmen von Variation und Selektion appellieren
kann. Die Sprache ist kein Werkzeug, kein Instrument fiir irgendwelche
auflersprachlichen Ziele. Wenn die Sprache einmal entstanden ist, gibt es
keinen Weg zuriick zu einer naturalistischen Position. Die einzige Option ist
der Rationalismus. Daher schligt Brandom vor, einen Neo-Pragmatismus
zu vertreten, der den klassischen Pragmatismus zu einem «linguistischen
Rationalismus» weiterentwickelt.

Das entscheidende Motiv, den Rationalismus dem Naturalismus vorzu-
ziehen, liegt bei Brandom in der Priorisierung des Abgrenzungsproblems. Fiir
Brandom (2011:29) ist es «klar, dass das Scharnier, das die Themen Emergenz
und Hebelwirkung verbindet, die Frage der Abgrenzung ist». Die Abgren-
zung des Gegenstandes der Philosophie als Intelligenz oder Vernunft und die
Gleichsetzung von Intelligenz mit spezifischen Formen des Sprachgebrauchs
wie Inferenz, Wahrheitsanspruch und Argumentation schliefdt den biologi-
schen Naturalismus der klassischen Pragmatiker zu Recht aus. Wenn man
jedoch, wie oben dargelegt, der Emergenzfrage den Vorrang einrdumt und
Abgrenzung und Hebelwirkung von einer adiquaten Theorie der emergenten
Ordnung abhingig macht, besteht keine Notwendigkeit, zwischen Natura-
lismus und Rationalismus zu wihlen. Eine Theorie der Emergenz, die mit
den begrifflichen Ressourcen der allgemeinen Systemtheorie ausgestattet
ist, wie Komplexitit, Selbstorganisation und Ebenen emergenter Ordnung,
stellt Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung dar, die iiber der Materie und
dem Leben steht. Hohere Ebenen der emergenten Ordnung integrieren die
niedrigeren Ebenen, sodass das Leben mit der Materie Dinge tut, die die
Materie nicht tun kann, und Sinn Dinge mit der Materie und dem Leben tut,
die keiner von beiden allein tun kann. Nachdem Sinn entstanden ist, was wir
in unserer Geschichte iiber den Hominiden und die Steinaxt zu beschreiben
versucht haben, gibt es kein Zuriick mehr hinter Sinn. Die ganze Welt ist
eine Sinnwelt. Natiirlich ist Sinn, verstanden als eine Ebene emergenter Ord-
nung, nicht gleichzusetzen mit dem Homo sapiens oder jenen kognitiven und
sprachlichen Fihigkeiten, die moderne analytische Philosophen hervorheben.
Sinn ist viel breiter und umfassender als der vom «Rationalismus» umgrenzte
Bereich der Realitit. In der Tat ist die Unterscheidung zwischen Naturalismus
und Rationalismus selbst eine bestimmte Unterscheidung, die fiir bestimmte
Zwecke verwendet wird. Dass der Pragmatismus notwendigerweise an diese
Unterscheidung gebunden ist, sodass Pragmatisten wihlen miissen, ob sie
Naturalisten oder Rationalisten sind, ist hochst fragwiirdig. Wenn man sich
nicht zwischen Naturalismus und Rationalismus entscheiden muss, und

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

153


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

wenn das Abgrenzungsproblem durch eine Theorie der emergenten Ordnung
gelost wird, in der Sinn Materie und Leben integriert, wo bleibt dann der
Pragmatismus?

Bevor wir versuchen, diese allgemeine Frage nach dem Status des Pragma-
tismus zu Beginn des 21. Jahrhunderts zu beantworten, indem wir eine Theorie
des Informationellen Pragmatismus vorschlagen, wollen wir kurz auf die anderen
Formen des Pragmatismus eingehen, die Brandom in der Tradition ausmacht.
Im Rahmen der linguistischen Wende und der analytischen Philosophie und
auf der Grundlage der von Charles Morris (1938) eingefiihrten Klassifizierung
der Sprache in Syntax, Semantik und Pragmatik verortet Brandom das, was er
als «methodologischen Pragmatismus» und «semantischen Pragmatismus»
bezeichnet. Der methodologische Pragmatismus geht davon aus, dass die
Pragmatik, d.h. der Sprachgebrauch, gegeniiber der Semantik, d.h. der Be-
deutungskehre, eine erklirende Prioritit hat. Die bevorzugte Methode des
Pragmatismus ist nunmehr, Wittgenstein zu folgen, der sagte, frag nicht nach
Bedeutung, sondern nach Gebrauch. Semantische Inhalte sind Konstrukte
des Sprachgebrauchs. Obwohl Brandom Dummett, Quine und Sellars als
Vertreter des methodologischen Pragmatismus anfiithrt, geht der Gedanke,
dass semantische Bedeutung auf dem Sprachgebrauch beruht und aus diesem
hervorgeht, auf Wittgenstein zuriick. Der methodologische Pragmatismus
geht davon aus, dass «der Sinn unserer Rede dariiber, was wir meinen oder
glauben, in dem Licht zu finden ist, das sie auf das, was wir tun, auf unsere
Gewohnheiten, unsere Praktiken [..] wirft», wihrend der semantische Prag-
matismus davon ausgeht, «dass alles, worauf man sich berufen kann, um die
Bedeutung unserer Auerungen und den Inhalt unserer Uberzeugungen zu
erkliren, die Rolle ist, die diese Auflerungen und Uberzeugungen in unseren
Gewohnheiten und Praktiken spielen» (2011:71). Beide Formen des Pragmatis-
mus betonen das Primat des Sprachgebrauchs und dass der Gebrauch einer
Sprache als soziale Praktik zu verstehen ist. Das bedeutet, dass fiir den Prag-
matismus nach der linguistischen Wende der Gegenstand der Philosophie
praktische Aktivititen sind, die wesentlich regelgeleitet sind; das heifit, sie
sind nur in normativen Begriffen verstindlich. Der Pragmatismus ist daher,
wie Brandom betont, notwendigerweise ein «<normativer Pragmatismus».

Was ist die spezifisch normative Sprache, die geeignet ist, die sozialen
Praktiken zu beschreiben, die der Pragmatismus als Grundlage der seman-
tischen Bedeutung ansieht? Erinnern wir uns daran, dass Brandom die
Abgrenzungsfrage nicht wie Descartes in Bezug auf das «Ich», sondern wie
Hegel in Bezug auf das «Wir» stellt. Der Raum der Griinde ist kein privater,

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

individueller, subjektiver Raum, sondern ein Raum der sozialen Interaktion,
des intersubjektiven Gebrauchs der Sprache, die Domine des «Wir». Wie
oben in unserer Diskussion iiber das autonome rationale Subjekt erwihnt,
bedeutet die einfache Ausweitung der Subjektivitit vom Ich zum Wir, vom
Individuum zur historischen Gemeinschaft, wie Hegel vorschlagt, nicht, dass
man das Terrain des modernen Denkens oder des Subjektivismus verlassen
hat. Wire dies der Fall, wire Brandoms zweite Aufklirung itberhaupt keine
«Aufklirung». Es ist daher nicht iiberraschend, wenn die normative Sprache,
die Brandom zur Beschreibung der sozialen Praktiken, aus denen semantische
Bedeutung entsteht, filr angemessen hilt, von sozialen Rollen spricht, also
von Positionen oder Status, die Individuen in der Gesellschaft einnehmen.
Soziale Status sind gleichzeitig «Verpflichtungen» und «Anspriiche», denn
einen bestimmten Status zu haben, zum Beispiel Lehrer, Arzt oder Richter zu
sein, ist eine Verpflichtung, die man eingeht, und die den Inhaber der Position
zudem berechtigt, bestimmte Titigkeiten auszuiiben. Ein Lehrer zum Beispiel
verpflichtet sich zur Ausiibung des Lehrerberufs und ist auch berechtigt, in
einer Schule zu unterrichten. Wie Goffman gezeigt hat, bringt die etablierte
soziale Rolle eines Lehrers ein Skript mit sich, nach dem ein Lehrer handeln
sollte. Bei diesem Skript handelt es sich um eine Reihe normativer Regeln,
die festlegen, was Lehrer tun sollten. Diese Regeln definieren, was ein Lehrer
ist. Der Lehrer ist an diese Regeln gebunden und hat auch das Recht, entspre-
chend zu handeln und von den Schiilern als Lehrer akzeptiert und anerkannt
zu werden. Die Schiiler sind verpflichtet, auf das zu achten, was der Lehrer
sagt, und nicht zu lirmen oder den Unterricht zu stdren. Normgesteuerte
soziale Praktiken sind solche Praktiken, die sich in Form von Verpflichtungen
und Anspriichen beschreiben lassen.

Der normative Pragmatismus beschreibt nach Brandom jene Verpflich-
tungen und Anspriiche, die einen privilegierten Sprachgebrauch kennzeich-
nen. Brandom (2011:114) nennt diesen primiren Sprachgebrauch das Spiel des
«Gebens und Fragens nach Griinden». Die Verpflichtungen und Anspriiche,
die die normativen Regeln dieses Sprachspiels ausmachen, sind inferenti-
elle Kompatibilitit und Inkompatibilitit, oder was Brandom wie gesagt das
Spiel des Gebens und Fragens nach Griinden nennt, was sehr an die Haber-
mas’sche Beschreibung des argumentativen Diskurses erinnert. Obwohl die
Idee eines Sprachspiels als regelgeleitete Aktivitit von Wittgenstein stammyt,
folgt Brandom nicht Wittgenstein, wenn er behauptet, dass der inferentielle
Sprachgebrauch eine einzigartige erklirende und philosophische Prioritit
hat. Er behauptet ausdriicklich, Kant zu folgen, der die kognitiven T4tigkei-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

155


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ten des Menschen im Bereich der Freiheit zusammen mit den praktischen,
moralisch geregelten Titigkeiten ansiedelte. Es ist die Kraft der inferentiellen
Konsequenz und des Widerspruchs, die das Spiel des Gebens und Fragens
nach Griinden normativ leitet. Fiir Philosophen ist es freilich wichtig, die
Bedeutung von Begriffen zu explizieren, indem sie untersuchen, welche an-
deren Begriffe von einem bestimmten Begrift impliziert werden oder ihm
widersprechen. Fiir Philosophen besteht das Tagesgeschift darin, gute Argu-
mente zu finden. Fiir die meisten Menschen und in den meisten Situationen
ist dies jedoch nicht der Fall. Brandoms Inferentialismus oder linguistischer
Rationalismus versucht, semantische Bedeutung in all ihren Formen auf den
besonderen Gebrauch der Sprache zu griinden, der logische und materielle
Schlussfolgerungen oder, kurz gesagt, Argumente beinhaltet. Das ist nicht
das, was Heideggers Zimmermann tat, als er seinen Hammer in die Hand
nahm und an die Arbeit ging. Es war nicht das, was unser Hominid tat, als
er zum ersten Mal einen bestimmten Stein aufhob und an der Konstruktion
des Akteur-Netzwerks der Steinaxt teilnahm. In der Tat ist es nicht das, was
die meisten von uns tiglich tun, wenn wir in viele verschiedene Aktivititen
verwickelt sind. Die eigentiimliche «Kraft» des besseren Arguments ist nur
eine Art von Kraft, die soziale Praktiken unter vielen anderen beeinflusst.*
Auflerdem ist, wie wir weiter unten sehen werden, die «Kraft der Vernunft»
nicht die einzige Kraft, die fiir die Konstruktion einer wissenschaftlichen
«Tatsache» erforderlich ist.

Man kénnte fragen, ob der Pragmatismus notwendigerweise an einen
schlussfolgernden und argumentativen Sprachgebrauch gebunden ist. Gibt
es im pragmatistischen Programm keinen Platz fiir einen grundlegenderen
Begriff des normativen Handelns? Wie konnte eine normativ geleitete Hand-
lungsfihigkeit aussehen, die nicht, wie Brandom, dem Subjektivismus und
Rationalismus der modernen westlichen Philosophie verpflichtet ist? Lassen
wir den modernen Subjektivismus hinter uns und lassen wir uns nicht im
modernen Rahmen gefangen nehmen. Es besteht dann keine Notwendigkeit,
Normativitit im Sinne von Verpflichtung und Anspruch zu verstehen. Die
Grundeinheit der sozialen Praxis muss nicht als ein bestimmter sozialer
Status oder eine bestimmte Rolle verstanden werden, zu der ein Mensch

4 Habermas (1981) hat bekanntlich die Idee vom «zwanglosen Zwang des besseren Ar-
guments» zu einem Prinzip der deliberativen Demokratie erhoben und dabei entge-
genallerempirischen Evidenzangenommen, dass es einen machtfreien Diskurs geben
kann und dass Politik «rational» sein kann und soll.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

«verpflichtet» ist und die ihm «Anspriiche» gewihrt, die dann von anderen
durch diskursive Praktiken des Gebens und Fragens nach Griinden entweder
anerkannt oder bestritten werden sollen. Die sozialen Praktiken, die der Prag-
matismus als Grundlage der Bedeutung ansieht, miissen nicht auf das Geben
und Fragen nach Griinden und das Befolgen von Schlussfolgerungsregeln
reduziert werden. Man konnte sich den Pragmatismus als etwas vorstellen,
das nicht auf der Kraft des Arguments beruht, sondern auf der Kraft von
Sinn, der Kraft von Assoziationen, von Vernetzungen und von Information.
Konnte die Kraft des besseren Netzwerks machtiger sein als die Kraft des
besseren Arguments? Eine Form des Pragmatismus in diesem Sinne kénnte
fiir das postmoderne 21. Jahrhundert angemessener sein als Brandoms neo-
pragmatische Moderne.

4.2 Die Dinge als Sozialpartner - die Kraft des Vernetzens

Auch wenn Brandom einen bestimmten Sprachgebrauch in den Vordergrund
stellt, den er das Spiel des Gebens und Fragens nach Griinden nennt, ist er
sich sehr wohl bewusst, dass Nichtmenschen eine Art von Autoritit iiber Men-
schen haben kdnnen, eine Autoritit, der gegeniiber die Menschen verantwort-
lich sind. Brandom riaumt diese Moglichkeit ein, allerdings ganz im Rahmen
des typisch modernen Problems, wie das Subjekt das Objekt so reprisentie-
ren kann, wie es an sich ist und nicht nur, wie es erscheinen kénnte. Die mo-
derne Erkenntnistheorie spielt sich auf einem Terrain ab, das durch den Sub-
jekt/Objekt-Rahmen abgegrenzt ist. Das fragliche Wissen, dem die Erkennt-
nistheorie des modernen Subjektivismus Rechnung tragen musste, wurde im-
mer als wissenschaftliches Wissen verstanden. Nur wissenschaftliches Wissen
in Sinne der Newtor'schen Physik konnte die nétige «Objektivitit» beanspru-
chen, um fiir die Objekte zu «sprechen» und so dem Skeptizismus zu entge-
hen. Brandoms Antwort auf dieses typisch moderne Problem beschreibt «die
normative Struktur, die Objektivitit konstituiert» (Brandom 2011:113). Wesent-
lich fir Brandoms inferentiellen Pragmatismus ist, dass Menschen allein die
normative Struktur jener diskursiven Praktiken instituieren, die die Autoritit
von Nichtmenschen konstituieren. Wie Brandom bemerkt, «liegt die normati-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

157


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ve Bedeutung in unserer Hand, und wir kénnen sie dorthin legen, wo wir wol-

len» (ebd).’

Die Vorstellung einer Verantwortung gegeniiber einer nicht-menschlichen
Autoritdt wird nicht prinzipiell durch die pragmatische Einsicht der Aufkla-
rung untergraben, dass ein solcher Status von menschlichen Haltungen ab-
hdngt, die etwas als autoritativ ansehen oder behandeln. (Ebd.)

Zuverstehen, wie die Verantwortung fiir die Dinge von den menschlichen Hal-
tungen abhingt, isteine Frage dessen, «wie wir eine Dimension der Bewertung
unserer Auflerungen und Handlungen einfiihren kénnen, die richtig verstan-
den wird, indem sie semantische und epistemische Autoritit iiber ihre Korrekt-
heit gewihrt, wie es mit den Dingen ist, die wir dann in diesem besonderen
normativen Sinn als Denken und Reden zihlen» (ebd.).

Esist wichtig festzuhalten, dass fiir Brandom die Autoritit von Nichtmen-
schen weder von ihnen instituiert wird noch in irgendeiner Weise von ihnen
ausgeht. Stattdessen «kdnnen wir sehen, dass die referenzielle Reprisentati-
onsdimension des semantischen Inhalts ein zentraler, wesentlicher und un-
vermeidlicher Aspekt des Spiels des Gebens und Fragens nach Griinden ist,
das fiir diskursive Praktiken als solche charakteristisch ist» (ebd.: 114). Erin-
nernwir uns daran, dass Brandom das Abgrenzungsproblem 16st, indem er die
semantische Bedeutung auf die diskursiven Praktiken des Homo sapiens be-
schrinkt, die ausschlieRlich das «Wir» bilden, mit dem sich die Philosophie be-
schaftigen muss. Fiir Brandom haben Nichtmenschen keine normative Hand-
lungsfihigkeit. Sie beteiligen sich nicht an diskursiven Praktiken. Sie tragen
nicht aktiv zur Konstruktion von Informationen bei. Sie sind keine Mitglieder
des «Wir», das Brandom abgegrenzt hat, und sind daher keine Sozialpartner.
Diese Behauptung wurde bestritten, als wir oben tiber Akteur-Netzwerke und
Netzwerknormen sprachen. Netzwerknormen wie Konnektivitit, Flow, Par-
tizipation, Transparenz, Authentizitit und Flexibilitit wurden aus den Affor-
danzen der digitalen Informations- und Kommunikationstechnologien abge-
leitet. In Anlehnung an Latour behaupten wir, dass auch Nichtmenschen et-

5 Man sollte beachten, dass diese Aussage gegen Wittgensteins Verbot einer Privatspra-
che verstofit. Die Behauptung, dass das, was «wir» sagen, richtig ist, widerspricht der
Idee einer Regel. Die bloRRe Nennung eines «Wir» anstelle eines «Ich» verlagert das Pro-
blem nur auf die potenzielle Irrationalitat einer Gemeinschaft von Sprechern. Wenn
eine Gruppe von Schizophrenenin einer Anstalt sich einigist, dass das Héren von Stim-
men ein akzeptabler Grund ist, etwas zu tun, dann ist das ihre Form von Rationalitat.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

was tun, zum Beispiel, dass ein bestimmter Stein, der vor drei Millionen Jah-
renin einem Flussbettlag, oder die heutigen digitalen Technologien etwas tun.
Sie sind nicht nur passive Empfinger des menschlichen Tuns und Wissens. Es
hat sich etabliert, das, was die Dinge tun, Affordanzen zu nennen. Wir argu-
mentieren, dass Affordanzen eine eigene normative Struktur haben und nicht
nur eine Autoritit, die der Mensch ihnen durch bestimmte diskursive Prakti-
ken verleiht. Daher behaupten wir, dass Nichtmenschen als soziale Partner in
dem Sinne betrachtet werden miissen, dass sie an den sozialen Praktiken teil-
nehmen, die Sinn konstruieren. Was sind diese einzigartigen sozialen Prak-
tiken, in denen alle Formen des Pragmatismus versuchen, semantische Be-
deutung zu begriinden? In Anlehnung an Latour und die Akteur-Netzwerk-
Theorie haben wir diese sozialen Praktiken «technische Mediation» genannt.
Technische Mediation besteht aus Praktiken des «Ubersetzens» und «Einbin-
dens» von Akteuren in Netzwerke. Es sind diese Praktiken, an denen Menschen
und Nichtmenschen symmetrisch teilnehmen, die Information konstruieren.
Anstelle des Sprachspiels des Gebens und Fragens nach Griinden, das Bran-
dom als Grundlage von semantischer Bedeutung betrachtet, steht in einem
neuen, «<informationellen» Pragmatismus das Ubersetzen und Einbinden von
Akteuren in Netzwerke durch technische Mediation im Mittelpunkt. Der von
uns vorgeschlagene neue Pragmatismus konnte demnach Informationeller Prag-
matismus genannt werden, da es Information ist, was die technische Mediati-
on konstruiert, und es sind Informationen, aus denen Akteur-Netzwerke be-
stehen. Wenn wir fiir einen Informationellen Pragmatismus argumentieren
wollen, miissen wir zu zeigen versuchen, wie Dinge soziale Partner sein kon-
nen und was dies fiir unser Verstindnis von objektiver wissenschaftlicher Er-
kenntnis bedeutet.

In seiner Studie iiber Pasteur (From Fabrication to Reality — Pasteur and His
Lactic Acid Ferment, 1991) beschreibt Latour, wie ein wissenschaftliches Konzept,
eine Tatsache, injenen Praktiken der Laborforschung entsteht, die es den Din-
gen erlauben, zu «sprechen». Die wissenschaftliche Praxis wird nicht als ein
Spiel des Gebens und Fragens nach Griinden dargestellt, sondern als ein Pro-
zess der Ubersetzung und Einbindung heterogener und hybrider menschli-
cher und nichtmenschlicher Akteure in komplexe Netzwerke. Richtig verstan-
den ist das sogenannte «objektive» Faktenwissen eine Konstruktion von Fak-
ten, an der sowohl Menschen als auch Nichtmenschen symmetrisch beteiligt
sind. Latour (1991:125) merkt dazu Folgendes an:

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Der grofite Teil der Wissenschaftsphilosophie seit Hume und Kant besteht
darin, diese unmogliche Antinomie aufzugreifen, auszuweichen, zu umge-
hen, zu widerrufen, zu l6sen, zu widerlegen, zu verpacken, zu entpacken:
dass einerseits Tatsachen experimentell erfunden werden und niemals aus
ihrer vom Menschen geschaffenen Umgebung entkommen, und dass es an-
dererseits wesentlich ist, dass Tatsachen nicht erfunden werden und dass et-
was entsteht, das nicht vom Menschen geschaffen ist.

Die «sozialen Praktiken», die Konzepte oder — wie wir es vorziehen — Infor-
mationen konstruieren, sind nicht nur diskursiv, sondern auch Prozesse der
technischen Mediation. Latour zufolge veranschaulicht die «<Entdeckung» der
Milchsduregirung durch Pasteur diesen Prozess. Latour stiitzt seine Beschrei-
bung auf Pasteurs Schrift Memoire sur la fermentation appelée lactique (1857). La-
tour (1991:113) beabsichtigt ausdriicklich, mit seiner Beschreibung von Pasteurs
Forschung eine pragmatistische Perspektive zu illustrieren. Er zitiert den Be-
griff der Ambulation von William James, der behauptete, Wissen entstehe in
einer Reihe von Bewegungen, Verkniipfungen und Verbindungen und nicht
durch einen Sprung iiber eine ontologische oder epistemologische Kluft zwi-
schen einem Subjekt und einem Objekt, zwischen Worten und der Welt. Kein
Versuch, in der Domine der Worte zu bleiben, d.h. in den rein diskursiven
Praktiken des Homo sapiens, wird uns von dem befreien, was Latour die «mo-
derne Verfassung» und die Annahme der «Referenz» nennt.

Es spielt keine Rolle, wie sehr wir den Begriff der Referenz modifizieren,
wenn wir nicht auch in der Lage sind, unser Verstindnis davon zu modifi-
zieren, was die Entitdten der Welt tun, wenn sie mit der wissenschaftlichen
Gemeinschaftin Kontakt kommen und beginnen, in das Kollektiv sozialisiert
zu werden. (1991:114)

Die wichtige Anderung unseres Verstindnisses derjenigen sozialen Prak-
tiken, die dem Pragmatismus zufolge semantische Bedeutung erzeugen,
betrifft nicht nur die Begriffe der Referenz, sondern auch den Begriff des
semantischen Inhalts. Der Begriff des semantischen Inhalts ist fiir Brandoms
Beschreibung des Spiels des Fragens und des Gebens von Griinden von ent-
scheidender Bedeutung. Fitr Brandom ist die diskursive Praxis normativ dazu
verpflichtet, begriffliche Inhalte in logischen und materiellen Inferenzen zu
explizieren. Brandom spricht auch von «semantischem Pragmatismus», um
den Fokus auf Begriffe zu betonen. Um die Explikation der semantischen

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

Bedeutung von Begriffen geht es im Spiel des Gebens und Fragens nach
Griinden. Die Regeln der Inferenz stellen die entscheidenden Normen dar, zu
denen dieses Spiel die an den diskursiven Praktiken Beteiligten verpflichtet.
Fiir Latour (1991:116) miissen jedoch die Begriffe «Referenz und begrifflicher
Inhalt, wie alle anderen uns iberlieferten Begriffe, vollig neu konfiguriert
werden, wenn wir Wissenschaft in Aktion wirklich verstehen wollen». Latour
versucht zu zeigen, dass «Wissenschaft in Aktion» nicht viel anders ist als
das, was unser armer Hominid vor drei Millionen Jahren tat, als er sich an
der Konstruktion des Akteur-Netzwerks der Steinaxt beteiligte. Wie bei der
Steinaxt geht es auch bei der Hefe von Pasteur darum, dass die Akteure aus
den Assoziationen, die sie eingehen, entstehen. Es ist wichtig festzuhalten,
dass es nicht der Forscher allein ist, der den Akteur, in diesem Fall die Hefe,
in diese Assoziationen einbringt, sondern dass sowohl menschliche als auch
nichtmenschliche Akteure zusammenarbeiten, um zu etwas zu werden, was
sie vorher nicht waren. Sowohl Pasteur als auch die Hefe «tun» etwas, durch
das sie zu Akteuren in einem Netzwerk werden, das vorher nicht existierte.
Das entstehende Netzwerk ist komplex und bezieht nicht nur die Hefe,
das Labor, wissenschaftliche Instrumente, Inskriptionen, Texte, Prisentatio-
nen und Pasteur ein, sondern auch Kollegen und Experten sowie die Akademie
der Wissenschaften, die Pasteurs Erkenntnisse schlieflich bestatigen miissen.
Jede der Verbindungen und Assoziationen, die sich aus der Ubersetzung und
Einbindung verschiedener Akteure in ein Netzwerk ergeben, offenbart sowohl
die Hefe als eigenstindigen Akteur als auch Pasteur als denjenigen, der die
Hefe in den Blick nimmt und sie als das zeigt, was sie ist. Wie Latour (ebd.:
123) es ausdriickt: «Der grofite Teil des Einfallsreichtums eines Experimenta-
tors besteht darin, hinterhiltige Handlungen und sorgfiltige Inszenierungen
zu entwerfen, die einen Akteur an neuen und unerwarteten Situationen teil-
haben lassen, die ihn aktiv definieren.» Das Labor ist so konstruiert, dass die
Hefe vielen verschiedenen «Versuchen» unterzogen werden kann, in denen sie
sich auf unerwartete Weise zeigen kann. Wichtig ist, dass die Hefe trotz des
kinstlichen Aufbaus der Experimente, des Eingriffs der Instrumente und der
Manipulation der Hefe sich so zeigen darf, wie sie ist, und nicht nur den Wiin-
schen des Forschers gehorcht. «Sicherlich ist die Laborumgebung kiinstlich
und von Menschenhand geschaffen, aber Pasteur muss feststellen, dass die
Kompetenz des Ferments seine Kompetenz ist und in keiner Weise von seinem
Geschick abhingt, einen Versuch zu erfinden, der es ihm erlaubt, sich zu of-
fenbaren» (ebd.). Die Hefe wird, genau wie die Steinaxt Millionen Jahre zuvor,
in etwas iibersetzt, das es vorher nicht gab. Sie wird zum Girungsmittel und

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

161


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

in ein Netzwerk von Assoziationen mit Zucker, Umweltbedingungen, Wachs-
tumszyklen, Taxonomien und potenziellen Verwendungszwecken eingebun-
den, die sowohl sie als auch Pasteur als Akteure erscheinenlassen, die es vorher
nicht gab. Die Hefe zum Beispiel wird zu einem lebenden Organismus, der auf
spezifische Weise mit dem Zucker und anderen Organismen und deren Ver-
halten in Verbindung steht, anstatt nur ein Symptom oder Nebenprodukt rein
chemischer Reaktion zu sein. Die Handlungen der Hefe werden registriert und
in einen Text tibersetzt, der zum Narrativ, zum Aktionsprogramm des Netz-
werks wird, das dann dazu dient, Kollegen in Glaubige der organischen Na-
tur der Milchsduregirung zu verwandeln. Die Akademie der Wissenschaften
wird auf diese Weise in das Netzwerk der Milchsiuregirung aufgenommen,
das Pasteur und die Hefe errichten. Erst wenn diese vielen Akteure iibersetzt
und in das Netzwerk eingebunden worden sind, kann man von einer wissen-
schaftlichen Tatsache sprechen. Das «objektive Wissen», das auf diese Weise
konstruiert wird, ist nicht das, was die moderne Philosophie als Reprisentati-
on oder Referenz auf eine duflere Welt verstanden hat.

DieRichtigkeit der Aussage beziehtsich nichtaufeinen Zustand da draufRen,
sondern auf die Nachvollziehbarkeit einer Reihe von Umwandlungen. Kein
Experiment kann nurim Labor, nurin der Literatur oder nur in den Debatten
unter Kollegen untersucht werden. Ein Experiment ist zwar eine Geschich-
te —und als solche studierbar —, aber eine Geschichte, die an eine Situation
gebundeniist, in der neue Akteure schrecklichen Priifungen unterzogen wer-
den, die ein genialer Regisseur ausgeheckt hat; und dann unterziehtsich der
Regisseur seinerseits schrecklichen Prifungen durch seine Kollegen, die tes-
ten, welche Artvon Verbindungen es zwischen der ersten Geschichte und der
zweiten Situation gibt. Ein Experiment ist ein Text Gber eine nicht-textuelle
Situation, der spater von anderen getestet wird, um zu entscheiden, ob er
einfach ein Text ist oder nicht. Wenn der letzte Versuch erfolgreich ist, han-
delt es sich nicht nur um einen Text, sondern um eine reale Situation, und
sowohl der Akteur als auch seine Autoren sind mit einer neuen Kompetenz
ausgestattet: Pasteur hat bewiesen, dass das Ferment ein lebendiges Ding
ist. (Ebd.:124)

An diesem Beispiel, wie Wissenschaft in Aktion funktioniert, wird deutlich,
dass begriffliche Inhalte und schlussfolgernder Sprachgebrauch so eng mit
technischen Mediationen, mit Dingen aller Art, mit Prozessen der Uberset-
zung und der Einbindung von Akteuren in Netzwerke verbunden sind, aus
denen heraus die Akteure als das entstehen, was sie sind, dass das Spiel des

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

Gebens und Fragens nach Griinden, das Brandom priorisiert, nur eine Aktivi-
titvon vielen anderen ist und nur einer Art von Akteuren unter vielen anderen
zugeschrieben wird. Es ist nicht die Kraft des besseren Arguments, sondern
die Kraft der Assoziationen und Relationen, d.h. der Information, die die
Akteure versammelt (logos) und sie in einer bestimmten Seinsweise bewahrt.
Wie Latour (124) es ausdriickt:

Der wesentliche Punkt, auf den ich hinauswill, ist, dass die «Konstruktion»
keineswegs die blofse Rekombination bereits vorhandener Elemente ist. Im
Laufe des Experiments tauschen Pasteur und das Ferment ihre Eigenschaf-
ten gegenseitig aus und verbessern sie, wobei Pasteur dem Ferment hilft,
seine Fahigkeiten zu beweisen, und das Ferment Pasteur «hilft», eine seiner
vielen Medaillen zu gewinnen.

Wenn wir den Pragmatismus iiber seine Gefangenschaft in der modernen Ver-
fassung, das Bekenntnis zu einer in Subjekte und Objekte geteilten Welt und
einen humanistischen Exzeptionalismus hinausfithren wollen, miissen wir ei-
nen breiteren und umfassenderen Begriff von «sozialen Praktiken» in Betracht
ziehen. Das Spiel des Gebens und Fragens nach Griinden, das Brandom als
Grundlage der semantischen Bedeutung vorschligt, erlaubt es uns nicht, in ei-
ne Zukunft vorzudringen, in der technologische Mediation damit beschiftigt
ist, die Netzwerke zu konstruieren, in denen wir tatsichlich leben.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

163


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zusammenfassung und Schlussfolgerung

Wir begannen mit der Definition der Philosophie als Beschiftigung mit den
ersten Prinzipien, der arché des Seins. Das Sein zeigt sich in der heutigen Welt
als dynamisch und verinderlich. Heidegger sprach von der «Seinsgeschichte»
und behauptete, die Art und Weise, in der sich das Sein in der heutigen Welt
offenbart, sei die «Technik». Indem wir diesen Vorschlag ernst nahmen, frag-
ten wir, wie die Technik als arché unserer Welt verstanden werden kann, das
heifdt, welche Rolle die Technik bei der Konstruktion von Sein, Sinn und Welt
spielt. Technologie, so argumentierten wir, ist nicht nur ein Werkzeug, das
Menschen benutzen, sondern ein metaphysischer Prozess, durch den Sinn und
Sein entstehen. Um diesen Prozess zu veranschaulichen, stellten wir uns vor,
wie die erste Steinaxt vor mehr als drei Millionen Jahren entstanden ist. Wir
argumentierten, dass die Emergenz von Sinn mit der Geburt der Technologie
einherging. Als ein Hominid einen Stein in die Hand nahm und begann, ihn
auf neue und unvorhergesehene Weise zu benutzen, sodass eine Axt entstand,
markierte dieses bedeutsame Ereignis die Geburt von Sinn. In diesem Prozess
wurden sowohl der Stein als auch der Hominid transformiert. Der Stein wur-
de zu einem Artefakt, wihrend der Hominid zum Jiger oder Krieger wurde.
Diese gegenseitige Verwandlung erfolgte durch Assoziationen und Relationen
zwischen Hominid, Stein und anderen Akteuren, die ein Akteur-Netzwerk bil-
deten, in dem Menschen und Nichtmenschen gemeinsam Sinn, Sein und Welt
konstruierten. Diese Relationen und Assoziationen blieben bestehen und ver-
schwanden nicht, wie auch der episodische Gebrauch von Werkzeugen durch
Tiere. Sie hielten die Akteure im Netzwerk fest und verwandelten sie in ein
Reich des Sinns, das von da an definierte, was es «<bedeutet», zu existieren. Sein
ist Relation und Assoziation von Akteuren in Netzwerken, d.h. Information.
Diese Sicht der Emergenz von Sinn und damit von Sein und Welt stellt die
traditionelle philosophische Sicht des Seins als feste Essenz oder Substanz
infrage und argumentiert stattdessen, dass das Sein relational ist und durch

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Interaktionen innerhalb von Akteur-Netzwerken entsteht. Die Akteur-Netz-
werk-Theorie wird zu einer Metaphysik, die erklirt, wie Sein und Sinn nicht
im Verstand oder in der Sprache entstehen, sondern in realen Relationen
zwischen Akteuren. Der Bau einer Steinaxt beispielsweise war nicht nur ein
funktionaler Akt der Herstellung eines Werkzeugs, sondern ein gestaltender
Akt der Konstruktion von Dingen, die Sinn haben und in einer Welt von Sinn
existieren. In Anlehnung an Latour vertraten wir die Auffassung, dass die
Konstruktion der Steinaxt ein Beispiel fitr den Prozess der technischen Me-
diation ist, der eine dynamische Interaktion darstellt, bei der Menschen und
Nichtmenschen gemeinsam an der Konstruktion einer Sinnwelt «arbeiten».
Dieser Prozess transformiert alle Beteiligten und l6st die traditionellen Unter-
scheidungen zwischen Subjekt und Objekt oder Mensch und Werkzeug auf.
Die technische Mediation verwandelt die materielle Realitit in Sinn. Nach
der Emergenz von Sinn gibt es nur noch Information. Die technische Media-
tion wird zur arché, zum ersten Prinzip des Seins in der heutigen Welt. Das
Konzept der Emergenz spielt dabei eine entscheidende Rolle. Es beschreibt,
wie Sinn aus Prozessen der Ubersetzung und Einbindung von Akteuren in
Netzwerke entsteht. Diese Prozesse vermitteln eine hohere Ebene emergenter
Ordnung, indem sie physische und biologische Seinsformen integrieren und
in Information umwandeln. Die Steinaxt blieb nicht nur ein Stein. Sie diente
nicht nur als Werkzeug, sondern wurde Teil eines groferen Netzwerks, das
die Identitit und den Zweck des Hominiden neu definierte, und der Stein
selbst wurde in eine Axt verwandelt. Die Emergenz von Sinn verdnderte weder
den Stein noch den Hominiden allein, sondern es entstand eine Welt, in der
Steine zu potenziellen Axten oder «blofen» Steinen wurden und Hominiden
zu Kriegern, Jigern, Bauarbeitern und vielem mehr.

Die relationale Ontologie der Akteur-Netzwerke-Theorie fithrt zu der Idee,
dass Sinn, Sein und Welt am besten als Information verstanden werden. In die-
sem Zusammenhang sind Informationen nicht als mentale Zustinde, seman-
tische Inhalte, Reprisentationen, Referenzen oder die exklusiven Produkte der
diskursiven Praktiken des Homo sapiens zu verstehen. Information besteht
aus den Relationen und Erzihlungen, die Akteure konstruieren und Akteur-
Netzwerke zusammenhalten. Information ist kein Ding. Sie ist keine beson-
dere Art von Substanz. Sie besteht aus den Relationen und Erzihlungen, die
tiber die unmittelbare Aktivitit hinaus bestehen und die Welt als ein dynami-
sches Sinngefiige konstruieren. Dies erinnert an die urspriingliche Bedeutung
von logos als «<Sammeln und Bewahren» (Heidegger). Nach der Emergenz von
Sinn wird die Realitdt in Information umgewandelt. Information ist die Seins-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zusammenfassung und Schlussfolgerung

weise aller Dinge auf der Ebene der emergenten Ordnung von Sinn. Dies im-
pliziert, dass sich die Philosophie nicht mehr mit Subjekten (einzelnen Men-
schen) oder Objekten, den Dingen in der Welt, zu beschiftigen braucht. Die
Weltist kein Behilter, in dem sich Subjekte und Objekte befinden konnen. Was
auch immer sie sein mogen, die Dinge bestehen aus Relationen und existieren
als Information in Netzwerken. Nicht nur die Idee der technischen Mediati-
on als grundlegender Prozess der Konstruktion von Akteur-Netzwerken, die
aus Informationen bestehen, riickt die Technik in den Mittelpunkt des phi-
losophischen Interesses, sondern auch die Gesellschaft wird als das Kollektiv
aller Wesen, sowohl der Menschen als auch der Nichtmenschen, verstanden.
Die Konzentration auf die Technik, verstanden als technische Vermittlung und
Konstruktion von Informationen, impliziert die Konzentration auf die Gesell-
schaft und das, was der Pragmatismus als «soziale Praktiken» bezeichnet. Die
Philosophie wird zur Gesellschaftstheorie und die Soziologie geht in die Phi-
losophie iiber.

Teil 2 befasst sich mit der Gesellschaftstheorie und der Frage, wie die im 21.
Jahrhundert entstehende Gesellschaft am besten zu verstehen ist. Wir bewe-
gen uns von einer Industriegesellschaft zu einer globalen Netzwerkgesellschaft.
Dieser revolutionire Ubergang kann als «digitale Transformation» bezeich-
net werden, da er durch den Aufstieg der Informations- und Kommunikati-
onstechnologien (IKT) vorangetrieben wird. Die digitalen Technologien haben
soziale Strukturen, Machtdynamiken, das menschliche Selbstverstindnis und
kulturelle Praktiken neu definiert. Die theoretischen Quellen, auf die in dieser
Diskussion zuriickgegriffen wird, sind die Theorie der sozialen Systeme von
Niklas Luhmann, die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft von Manuel
Castells und die Akteur-Netzwerk-Theorie von Bruno Latour.

Luhmann lehnt die Grundprinzipien der traditionellen Gesellschaftstheo-
rie ab, wonach die Gesellschaft aus Menschen besteht, von aufSen beobachtet
und beschrieben werden kann, territorial begrenzt ist und dass Kommunika-
tion und kooperatives Handeln in der Gesellschaft vom Konsens abhingen.
Luhmanns Theorie sozialer Systeme liefert die Grundlage fiir das Verstindnis
der modernen Gesellschaft als ein sich selbst organisierendes Kommunikati-
onssystem. Fiir Luhmann besteht die Gesellschaft nicht aus Individuen, son-
dern aus Kommunikationen. Der Mensch ist als Element des sozialen Systems
ausgeschlossen und existiert stattdessen in seiner Umwelt. Dies bedeutet ei-
ne deutliche Abkehr von der traditionellen Auffassung der Gesellschaft als ei-
ner Ansammlung von Individuen. Luhmann legt eine postmoderne, posthu-
manistische Theorie der Gesellschaft vor. Fiir Luhmann sind die klassischen

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

167


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

pragmatistischen Vorstellungen von sozialen Praktiken als diskursive Prakti-
ken menschlicher Individuen nicht mehr Grundlage der Gesellschaftstheorie.
Luhmann argumentiert auch, dass die moderne Welt durch globale funktiona-
le Subsysteme — wie Wirtschaft, Wissenschaft und Recht — gekennzeichnetist,
die autonom und nach eigenen konstituierenden binaren Codes iiber nationale
Grenzen hinweg operieren. Diese Perspektive stellt die Vorstellung von terri-
torial begrenzten Nationalstaaten und demnach auch Sprachgemeinschaften
als definierende Einheiten der Gesellschaft infrage und schligt stattdessen ei-
ne einzige, globale Gesellschaft vor, die sich durch funktionale Systeme intern
differenziert.

Castells beschreibt den Aufstieg der globalen Netzwerkgesellschaft, einer so-
zialen Ordnung, die durch die Affordanzen der digitalen Informations- und
Kommunikationstechnologien (IKT) gepragt ist. Netzwerke, so argumentiert
er, sind dezentralisiert, dynamisch und flexibel und ersetzen die hierarchi-
schen Strukturen der Industriegesellschaft. Castells hebt die Entstehung des
Raums der Strome hervor, eines globalen Netzwerks, das den traditionellen, an
physische Orte gebundenen Raum der Orte auflost. Kulturelle und wirtschaft-
liche Aktivititen iiberschreiten in diesem Raum lokale ortsgebundene Gren-
zen und schaffen eine neue Form der «realen Virtualitit», in der virtuelle und
physische Realititen miteinander verschmelzen. Castells erforscht auch das
Konzept der zeitlosen Zeit, in der die rasante Beschleunigung des Informati-
onsflusses die historische Zeit zu einer ewigen Gegenwart verdichtet. Diese
Veranderungen fithren zu einer Neudefinition der Macht, die nun nicht mehr
durch traditionelle Hierarchien, sondern durch den Zugang zu und die Kon-
trolle iiber Netzwerke ausgetibt wird. Der entscheidende Beitrag Castells’ zum
Verstindnis der heutigen Welt ist, dass die Gesellschaft und das Soziale nicht
mehr auf der Grundlage der menschlichen Rationalitit oder von Brandoms
diskursiven Praktiken, sondern unter dem Blickwinkel der Affordanzen von
digitalen Technologien verstanden werden miissen.

Latours Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) erginzt diese Ansichten, indem
sie den relationalen Charakter der Gesellschaft hervorhebt. Latour argu-
mentiert, dass die Gesellschaft kein von der Natur getrennter Bereich ist,
sondern durch die Interaktionen menschlicher und nichtmenschlicher Ak-
teure in Netzwerken entsteht und die gesamte Realitit unserer Welt umfasst.
Latour schligt nicht nur eine relationale Ontologie vor, sondern eine flache
Ontologie, die die hierarchischen Unterscheidungen zwischen Individuen,
Strukturen und Objekten ablehnt und stattdessen davon ausgeht, dass alle
Entititen durch Prozesse der technischen Mediation und der Ubersetzung

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zusammenfassung und Schlussfolgerung

und Einbindung von Akteuren in Netzwerke gemeinsam Sinn bzw. Informa-
tion konstruieren. Die «sozialen Praktiken», welche der Pragmatismus als
Grund der Sinnkonstruktion sieht, sind daher nicht ausschlieflich als diskur-
sive Praktiken des Homo sapiens oder gar als notwendigerweise linguistisch
zu verstehen. Diese Perspektive stellt die traditionelle Dichotomie zwischen
Natur und Gesellschaft sowie Subjekt und Objekt infrage und legt nahe,
dass Technologien und Artefakte ebenso integraler Bestandteil der sozialen
Welt sind wie menschliche Akteure. Dinge sind soziale Partner und soziales
Handeln ist nicht auf die Aktivititen von Menschen beschrinkt.

Zeitgendssische Gesellschaftstheorien zeichnen ein Bild von der globalen
Netzwerkgesellschaft als einer dynamischen und relationalen Welt der Netz-
werke und Informationen. Die globale Netzwerkgesellschaft stellt einen Para-
digmenwechsel im Verstindnis jener sozialen Praktiken dar, die dem Pragma-
tismus zufolge die Grundlage fir die Konstruktion von semantischer Bedeu-
tung bilden. Dieser Wandel erfordert eine philosophische Neuausrichtung tra-
ditioneller Konzepte, die sich vom Fokus auf Individuen und ihre diskursiven
Praktiken hin zu einer relationalen Ontologie entwickelt, die auf technischer
Mediation basiert und Menschen, Technologien und Netzwerke integriert. Da
technische Mediation und die Konstruktion von Akteur-Netzwerken grund-
satzlich soziale Praktiken sind und soziale Praktiken im Wesentlichen norma-
tiv geregelt sind, stellt sich die Frage nach den Normen, die das Vernetzen in
der globalen Netzwerkgesellschaft leiten.

In Teil 3 verlagert sich der Schwerpunkt auf die Erérterung der Normen,
welche die grundlegenden sozialen Praktiken der technischen Mediation in
der globalen Netzwerkgesellschaft leiten. Traditionelle, auf den Menschen
bezogene Ansichten tiber Normativitit werden revidiert, um einen breiteren
Rahmen zu schaffen, der sowohl menschliche als auch nichtmenschliche
Akteure umfasst. Wir argumentieren, dass die Normativitit nicht mehr
wie in der Moderne als Eigenschaft des menschlichen Subjekts verstanden
werden kann. Die Normen, die technische Mediation und die Prozesse des
Ubersetzens und Einbindens regeln, leiten die Konstruktion von Informa-
tion und bilden daher die Grundlage von Sinn. Wir stimmen zwar mit dem
pragmatistischen Prinzip der Ableitung von Sinn aus sozialen Praktiken
iiberein, argumentieren aber, dass die Affordanzen von Dingen, Artefakten
und Technologien, insbesondere von digitalen Technologien, so verstanden
werden miissen, dass sie zu den Normen beitragen, die die Konstruktion von
Information und damit der Gesellschaft leiten. Ausgehend von Wittgensteins
Einsicht, dass Sprache eine regelgeleitete Aktivitit ist, und dem pragmatisti-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

schen Prinzip, dass semantische Bedeutung aus sozialen Praktiken entsteht,
muss die Entstehung von Sinn, Sein und Welt als untrennbar von normativer
Regulierung verstanden werden. Brandom leitet die Idee der Normativitit aus
Kants Unterscheidung zwischen einem Bereich der Notwendigkeit und einem
Bereich der Freiheit ab, wobei nicht nur das praktische Handeln, sondern
auch die Kognition im Bereich der Freiheit angesiedelt ist. Es ist nicht die
mechanische Kraft, die die Freiheit regiert, sondern die normative Kraft von
Sinn. Wie Brandom es ausdriickt, ist es die Kraft des besseren Arguments.
Die grundlegende Bedeutung der technischen Mediation impliziert jedoch,
dass Normativitit in einem nicht-subjektivistischen Sinne verstanden wird.
Die Kraft des besseren Vernetzens und nicht des besseren Arguments stellt
die normative Regulierung von Akteur-Netzwerken dar. Normativitit geht
iiber das menschliche Handeln hinaus und umfasst auch die Interaktionen
und Relationen zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Akteuren in
Netzwerken. Dinge miissen als soziale Partner betrachtet werden.

Um den Boden fiir diese posthumanistische und nicht-subjektivistische
Konzeption der Normativitit zu bereiten, erinnern wir an den Platz des
autonomen rationalen Subjekts im modernen Denken. Das Konzept des
autonomen rationalen Subjekts ist fiir die westliche Philosophie von grund-
legender Bedeutung. Dieses Konzept untermauert seit Jahrhunderten die
Vorstellungen von Freiheit, Gerechtigkeit und Individualitit und bildet das
Fundament des Humanismus der Aufklirung und der Demokratietheorie.
Die Idee des autonomen rationalen Subjekts ist jedoch paradox. Autonomie
erfordert Selbstgesetzgebung, aber die Idee von Regeln impliziert, dass sie von
auflerhalb des Individuums kommen miissen. Dieses Paradoxon untergribt
die Kohirenz des autonomen rationalen Subjekts als Quelle von Freiheit und
Sinn. Diese Kritik wird auf Hegels Begrift der kollektiven Autonomie aus-
geweitet, bei dem die individuelle Freiheit durch gegenseitige Anerkennung
innerhalb einer Gemeinschaft verwirklicht wird. In Hegels Rahmen entstehen
die Normen der Gesellschaft durch die kollektive historische Entwicklung der
Vernunft, die Traditionen, Institutionen und Praktiken prigt. Hegel versucht
zwar, das Paradoxon der Autonomie zu lésen, indem er von der individuellen
auf die kollektive Ebene iibergeht, aber diese Losung bringt ihre eigenen Her-
ausforderungen mit sich, insbesondere was die Verséhnung der individuellen
Handlungsfihigkeit mit den sozialen Strukturen und Zwingen und die Ver-
sohnung der Rationalitit mit der Relativitit der historischen Gemeinschaften

betrifft.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zusammenfassung und Schlussfolgerung

Anschlieflend haben wir gezeigt, wie zeitgendssische Sozialtheorien iiber
das autonome rationale Subjekt hinausgehen. Die Systemtheorie von Niklas
Luhmann beispielsweise ersetzt die Idee der individuellen Handlungsfihig-
keit durch das Konzept der systemischen Selbstorganisation. Nach Luhmanns
Auffassungist die Gesellschaft ein Kommunikationssystem, und Normen wer-
den durch kommunikative Operationen geschaffen und aufrechterhalten, um
kommunikative Komplexitit zu reduzieren. Der Mensch ist nicht die Grundla-
ge der Gesellschaft, sondern wird in die Umwelt des sozialen Systems verwie-
sen, um die Kontingenz und Komplexitit zu gewihrleisten, die fiir die stindi-
ge Selbstorganisation des Systems erforderlich sind. Manuel Castells fiigt die-
ser Diskussion eine weitere Dimension hinzu, indem er die Normativitit, ver-
mittelt durch die Affordanzen von digitalen Technologien, in den Kontext der
globalen Netzwerkgesellschaft stellt. Castells betont die Spannung zwischen
dem globalen Raum der Strome, der durch dezentrale, flexible Netzwerke ge-
kennzeichnet ist, und dem lokalen Raum der Orte, an denen Identitit und Tra-
dition als Formen des Widerstands gegen das Netz vergeblich versuchen, fort-
zubestehen. In diesem Kontext werden Normen durch die Dynamik von Netz-
werken geprigt, in denen Konnektivitit, Flexibilitit und Flow unter anderen
Vorrang haben. Diese Netzwerklogik steht in scharfem Kontrast zu traditio-
nellen Gesellschaftstheorien, die statische und ortsgebundene Normen beto-
nen und damit Konflikte zwischen globalen und lokalen Organisationsformen
schaffen. Schlieflich wenden wir uns der Akteur-Netzwerk-Theorie von Bru-
no Latour zu, um ein nicht-subjektives Verstindnis von Normativitit vorzu-
schlagen. In Latours Theorie entstehen Normen nicht aus menschlichen Ab-
sichten oder diskursiven Praktiken, sondern aus den Interaktionen und Rela-
tionen von Menschen und Nichtmenschen in Akteur-Netzwerken. Diese Nor-
men entstehen durch technische Mediation, die in Technologien, Werkzeugen
und Artefakten zum Ausdruck kommt, die das Verhalten aller Akteure aktiv
gestalten. So kann beispielsweise das Design einer StraRe oder die Konfigura-
tion eines Computersystems ebenso Normen verkorpern und auferlegen wie
Gesetze oder soziale Konventionen.

Aufder Grundlage der Affordanzen digitaler Technologien wurden Schliis-
selnormen identifiziert, die die globale Netzwerkgesellschaft charakterisieren:

1) Konnektivitit: Die Notwendigkeit, Verbindungen zwischen den Akteuren

herzustellen und aufrechtzuerhalten, um den reibungslosen Flow von In-
formationen und Ressourcen zu gewihrleisten.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

m


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

2) Flow: Die stindige Bewegung und Zirkulation von Waren, Informationen
und Menschen und anderen, die die Logik von Netzwerken bestimmt.

3) Kommunikation: Die zentrale Bedeutung der Interaktion und des Aus-
tauschs, sowohl menschlich als auch nichtmenschlich, als Grundlage fiir
die Konstruktion von Sinn bzw. Information.

4) Partizipation: Die Anforderung an die Akteure, sich in Netzwerken zu en-
gagieren und zu ihnen beizutragen, um relevant zu bleiben.

5) Transparenz: Die Betonung von Offenheit und Sichtbarkeit, insbesondere
in digitalen Systemen, die die Erwartungen an Rechenschaftspflicht und
Zugang pragen.

6) Authentizitit: Die Forderung nach echtem und glaubwiirdigem Engage-
ment in Netzwerken.

7) Flexibilitit: Die Fihigkeit, Relationen und Rollen als Reaktion auf verin-
derte Bedingungen anzupassen und neu zu gestalten.

Diese Normen sind nicht nur deskriptiv, sondern priskriptiv und bestimmen,
wie sich die Akteure in der globalen Netzwerkgesellschaft verhalten und inter-
agieren sollen. Wichtigist, dass diese Normen symmetrisch fiir Menschen und
Nichtmenschen gelten, was die aktive Rolle von Technologien und Artefakten
bei der Gestaltung sozialer Praktiken unterstreicht. In Bezug auf den Pragma-
tismus sind sie die Normen, die soziale Praktiken in der globalen Netzwerkge-
sellschaft leiten.

Wir schlagen ein neues Verstindnis von Normativitit vor, das die Gren-
zen des traditionellen, auf den Menschen bezogenen Rahmens tiberschreitet.
Normen in der Netzwerkgesellschaft griinden nicht mehr auf der Freiheit und
Autonomie von Individuen oder gar der kollektiven Subjektivitit von Gemein-
schaften. Stattdessen ergeben sie sich dynamisch aus den Interaktionen inner-
halb von Akteur-Netzwerken, die sowohl menschliche als auch nichtmensch-
liche Teilnehmer umfassen. Diese nicht-subjektive Normativitit spiegelt die
zuvor der Akteur-Netzwerk-Theorie zugeschriebene relationale Ontologie wi-
der, in der Sinn, Sein und Welt durch das Vernetzen und technische Mediation
konstruiert werden.

In Teil 4 stellen wir den Informationellen Pragmatismus vor als neuen phi-
losophischen Rahmen fiir das Verstindnis von Sinn, Sein und Welt im Kon-
text der globalen Netzwerkgesellschaft und der digitalen Transformation. Ziel
ist es, den Neo-Pragmatismus grundlegend zu revidieren, um der dynami-
schen, relationalen und nicht menschenzentrierten Natur von Sinn im digi-
talen Zeitalter Rechnung zu tragen. Der traditionelle Pragmatismus, wie er

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zusammenfassung und Schlussfolgerung

von Denkern wie Peirce, James und Dewey entwickelt wurde, betonte die Rol-
le sozialer Praktiken und menschenzentrierter Aktivititen bei der Konstruk-
tion von semantischer Bedeutung. Neo-Pragmatiker wie Richard Rorty und
Robert Brandom kniipfen an diese Tradition an, konzentrieren sich aber, der
linguistischen Wende in der Philosophie folgend, auf Sprache und diskursi-
ve Praktiken als primire Quellen von Bedeutung. Beide Ansitze bleiben einer
menschenzentrierten Perspektive verhaftet, die die zunehmend kritische Rolle
nichtmenschlicher Akteure, insbesondere von Technologien, bei der Konstruk-
tion von Sinn aufler Acht lisst.

Der Informationelle Pragmatismus integriert die Erkenntnisse der Akteur-
Netzwerk-Theorie und die Realititen der digitalen Transformation. Er erwei-
tert das Konzept der semantischen Bedeutung itber menschliche diskursive
Praktiken hinaus und schliefit die aktive Beteiligung nichtmenschlicher Ak-
teure in Akteur-Netzwerken ein. Er stellt die traditionelle Unterscheidung
zwischen Subjekten und Objekten infrage und behauptet, dass Sinn nicht
die ausschliefliche Domine des menschlichen Sprachgebrauchs ist, sondern
aus den Prozessen der technischen Mediation entsteht, an denen sowohl
Menschen als auch Nichtmenschen beteiligt sind. Ein zentrales Merkmal des
Informationellen Pragmatismus ist die Fokussierung auf Information, wie
sie in Teil 1 definiert wurde, als Grundlage von Sinn, Sein und Welt. Anstatt
sich wie Brandom auf semantische Inhalte und die inferentielle Verwendung
von Sprache zu konzentrieren, ist Information die dynamischen Relationen
und Assoziationen, die in Akteur-Netzwerken entstehen. Technische Me-
diation und Information sind nicht nur eine Reprisentation der Realitit,
eine Referenzbeziehung von Wortern zu Dingen oder sogar ein bestimmter,
inferentieller Sprachgebrauch, sondern der eigentliche Prozess, durch den
die Realitit konstruiert wird. Diese Sichtweise stimmt mit der relationalen
Ontologie der Akteur-Netzwerk-Theorie iiberein, in der Sinn aus den Inter-
aktionen zwischen Akteuren, einschliefdlich Menschen und Nichtmenschen,
symmetrisch hervorgeht.

Der Informationelle Pragmatismus wird als eine Weiterentwicklung des
Pragmatismus vorgeschlagen, die iiber den inferentiellen Pragmatismus von Ro-
bert Brandom hinausgeht, der Bedeutung im Sprachspiel des Gebens und Fra-
gens nach Griinden begriindet. Wihrend Brandoms Modell den normativen
Charakter menschlicher Kommunikation erfasst, argumentieren wir, dass der
Neo-Pragmatismus, den Brandom vertritt, die aktive Rolle nichtmenschlicher
Akteure bei der Konstruktion von Sinn und die normativen Affordanzen von
Artefakten, Dingen und Technologien nicht berticksichtigt. Der Informatio-

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

173


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

nelle Pragmatismus, bei dem die Dinge soziale Partner sind, wird durch La-
tours Analyse wissenschaftlicher Praktiken veranschaulicht, wie zum Beispiel
Pasteurs Arbeit iiber die Fermentation, die zeigt, wie nichtmenschliche Akteu-
re (z.B. Mikroben, Laborgerite) aktiv an der Konstruktion wissenschaftlichen
Wissens beteiligt sind. Dieses Beispiel verdeutlicht, dass Sinn nicht nur ein
Produkt des menschlichen Denkens bzw. diskursiver Praktiken ist, sondern
durch die Interaktion verschiedener Akteure in Netzwerken entsteht.

Der Informationelle Pragmatismus befasst sich auch mit den ethischen
und normativen Implikationen der globalen Netzwerkgesellschaft und der
digitalen Transformation. Aufbauend auf den in Teil 3 skizzierten Netzwerk-
normen wird argumentiert, dass die Prinzipien der Konnektivitit, des Flow,
der Transparenz und der Flexibilitit unter anderen die menschlichen Prakti-
ken und die Gestaltung und Steuerung von Technologien leiten miissen. Diese
Normen sind von Natur aus nicht subjektiv und ergeben sich aus den Affor-
danzen und den digitalen Technologien selbst. So verkdrpert beispielsweise
das Design einer digitalen Plattform bestimmte Werte und Normen, die die
Art und Weise beeinflussen, wie Benutzer interagieren und Entscheidungen
treffen. Der Informationelle Pragmatismus bietet somit einen Rahmen fiir
das Verstindnis und die Gestaltung der ethischen Dimensionen digitaler
Technologien in einer Weise, die ihre aktive Rolle bei der Konstruktion von
Sinn und Welt anerkennt.

Ein weiterer wichtiger Beitrag des Informationellen Pragmatismus ist
seine Neudefinition von Handlungsfihigkeit und Autonomie. Der traditio-
nelle Pragmatismus geht hiufig davon aus, dass das menschliche Handeln
die zentrale Kraft bei der Konstruktion von Sinn ist. Im Gegensatz dazu
betrachtet der Informationelle Pragmatismus Handlungsfihigkeit als tiber
Menschen und Nichtmenschen innerhalb von Akteur-Netzwerken verteilt.
Diese Verschiebung hat tiefgreifende Auswirkungen auf das Verstindnis von
Verantwortung, Freiheit und Ethik im digitalen Zeitalter. So argumentieren
wir, dass autonome Systeme wie kiinstliche Intelligenz nicht als blof3e Werk-
zeuge verstanden werden sollten, sondern als Teilnehmer an Netzwerken mit
eigenen Rollen und Verantwortlichkeiten.'

Wir schlagen also einen Informationellen Pragmatismus als Antwort auf
die Herausforderungen des 21. Jahrhunderts vor, insbesondere auf die Her-
ausforderungen der digitalen Transformation. Durch die Neudefinition von

1 Siehe Belliger/Krieger (2024; 2025).

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zusammenfassung und Schlussfolgerung

Sinn als Produkt relationaler Prozesse und die Anerkennung der aktiven Rol-
le von Technologien bietet dieser Rahmen eine neue Art, iiber Philosophie in
einer vernetzten Welt nachzudenken. Der Informationelle Pragmatismus bie-
tet Instrumente zur Beantwortung dringender Fragen zu Ethik, Governance
und Identititim digitalen Zeitalter und stellt gleichzeitig traditionelle philoso-
phische Annahmen zu Autonomie, Subjektivitit und Rationalitit infrage. Der
Informationelle Pragmatismus wird als kithne Neuinterpretation der pragma-
tistischen Philosophie vorgeschlagen, die die relationale Ontologie der Akteur-
Netzwerk-Theorie und die Realititen der digitalen Transformation integriert.
Durch die Betonung der kokreativen Rolle von Menschen und Nichtmenschen
bei der Konstruktion von Sinn bietet dieser Rahmen eine umfassende und zu-
kunftsorientierte Perspektive auf Philosophie, Gesellschaft und Technologie
im 21. Jahrhundert.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

175


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Apel, K.-O. (1979): Die Erkliren-Verstehen-Kontroverse in transzendental-
pragmatischer Sicht. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Arbib, M. A. (2006): Action to Language via the Mirror Neuron System. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Belliger, A., Krieger, D. J. (Hrsg.) (2006): ANThologie: Ein einfithrendes Hand-
buch zur Akteur-Netzwerk-Theorie. Bielefeld: transcript Verlag.

Belliger, A., Krieger, D.]. (2014): Interpreting Networks — Hermeneutics, Actor-
Network-Theory & New Media. Bielefeld: transcript Verlag.

Belliger, A., Krieger, D. J. (2016): Organizing Networks — An Actor-Network
Theory of Organizations. Bielefeld: transcript Verlag.

Belliger, A., Krieger, D.]J. (2018): Network Publicy Governance — On Privacy and
the Informational Self. Bielefeld: transcript Verlag.

Belliger, A., Krieger, D. J. (2021): Hacking Digital Ethics. UK: Anthem Press.

Belliger, A., Krieger, D. J. (2023): New Directions in Digital Ethics. In: Casas-
Roma, J., Conesa, J., Caballé, S. (eds.), Technology Users and Uses — Ethics
and Human Interaction Through Technology and AI. UK: Ethics Interna-
tional Press.

Belliger, A., Krieger, D. J. (2024): From Systems to Networks. A New Paradigm
for the Social Sciences. UK: Ethics Press.

Belliger, A., Krieger, D. J. (2025): New Perspectives in AI Alignment. In: Leo
S.F. Lin (ed.), Ethics in the Age of Al: Navigating Politics and Security. UK:
Ethics Press.

Brandom, R. (1994): Making It Explicit: Reasoning, Representing, and Discur-
sive Practice. Cambridge, MA: Harvard University Press. Dt. Expressive
Vernunft: Begriindung, Reprisentation und sprachliches Handeln. Trans-
lated by Eva Gilmer and Hermann Vetter. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
2000.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Brandom, R. (2000): Articulating Reasons: An Introduction to Inferentialism.
Cambridge, MA: Harvard University Press. Dt. Begriinden und Begreifen:
Eine Einfithrung in den Inferentialismus. Translated by Eva Gilmer. Frank-
furt am Main: Suhrkamp, 2001.

Brandom, R. (2008): Between Saying and Doing: Towards an Analytic Pragma-
tism. Oxford University Press.

Brandom, R. (2011): Perspectives on Pragmatism: Classical, Recent, & Contem-
porary. Cambridge MA: Harvard University Press.

Brandom, R. (2019): A Spirit of Trust: A Reading of Hegel's Phenomenology.
Belknap Press of Harvard University Press. Dt. Im Geiste des Vertrauens:
Eine Lektiire der «<Phinomenologie des Geistes». Translated by Sebastian
Koth and Aaron Shoichet. Berlin: Suhrkamp, 2021.

Brunton, F., Nissenbaum, H. (2015): Obfuscation: A User’s Guide for Privacy
and Protest. Cambridge, MA: MIT Press.

Callon, M. (1991): «Techno-economic Networks and Irreversibility.» In: A So-
ciology of Monsters: Essays on Power, Technology and Domination, ed. by
John Law, 132-165. London: Routledge.

Castells, M. (2000): Materials for an Exploratory Theory of the Network Society.
In: British Journal of Sociology Vol. No. 51 Issue No. 1 (January/March 2000)
pp. 5-24.

Castells, M. (2001): Die Internet-Galaxie. Oxford: Oxford University Press.

Castells, M. (2003): Das Informationszeitalter: Wirtschaft, Gesellschaft, Kul-
tur. Band 2: Die Macht der Identitit. Ubersetzt von Bernhard Jukschat. 2.
Auflage. Opladen: Leske + Budrich.

Castells, M. (2003): Das Informationszeitalter: Wirtschaft, Gesellschaft, Kul-
tur. Band 3: Jahrtausendwende: Das Ende des Jahrtausends. Ubersetzt von
Bernhard Jukschat. 2. Auflage. Opladen: Leske + Budrich.

Castells, M. (2004): Das Informationszeitalter: Wirtschaft, Gesellschaft, Kul-
tur. Band 1: Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft. Ubersetzt von Bern-
hard Jukschat. 2. Auflage. Opladen: Leske + Budrich.

Castells, M. (2004): Informationalism, Networks, and the Network Society: A
Theoretical Blueprint. In Castells, M. (ed.) (2004): The Network Society. A
Cross-cultural Perspective. UK: Edward Elgar, 3-45.

Castells, M. (2005): The Network Society: From Knowledge to Policy. In: Cardo-
s0, G. (Hrsg.). Network Society. Washington, DC: Zentrum fiir transatlan-
tische Beziehungen.

Castells, M. (2009): Kommunikationsmacht. Ubersetzt von Waldemar Schom-
mers. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Castells, M. (2011): A Network Theory of Power. In: International Journal of
Communication 5, 773-787.

Donald, M. (1991): Origins of the Modern Mind: Three Stages. In: In the Evolu-
tion of Culture and Cognition: Harvard University Press.

d’Espagnat, B. (2006) On Physics and Philosophy. Princeton & Oxford: Prince-
ton University Press.

Floridi, L. (2005): The Ontological Interpretation of Informational Privacy. In
Ethics and Informational Technology, vol. 7, no. 4, pp. 185-220.

Floridi, L. (2014). The Fourth Revolution: How the Infosphere is Reshaping Hu-
man Reality, Oxford: Oxford University Press.

Foerster, H. von (1992): Einfithrung in den Konstruktivismus. Miinchen: Piper.

Foerster, H. von (1993): Wissen und Gewissen, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Friston, K. (2010): The Free-Energy Principle: A Unified Brain Theory? Nature
Reviews Neuroscience, April.

Gadamer, H.-G. (2010): Wahrheit und Methode: Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik. 10. Auflage. Titbingen: Mohr Siebeck.

Gibson, J. (1977): The Theory of Affordances. In: Shaw, R./Bransford, J. (eds.)
Perceiving, Acting, and Knowing: Toward an Ecological Psychology. New
York: Wiley.

Giddens, A. (1984): Die Konstitution der Gesellschaft: Grundziige einer Theorie
der Strukturierung. Cambridge: Polity Press.

Giddens, A. (1979): Central Problems in Social Theory: Action, Structure, and
Contradiction in Social Analysis. Berkeley: University of California Press.

Goffman, E. (1959): The Presentation of Self in Everyday Life. New York: Dou-
bleday.

Habermas, J. (1981): Habermas, Jirgen. Theorie des kommunikativen Han-
delns. 2 vols. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Hegel, G.W.F. (1962): Phinomenologie des Geistes. Hamburg: Felix Meiner.

Heidegger, M. (2006): Sein und Zeit. 19. Auflage. Berlin: De Gruyter.

Heidegger, M. (1954): Die Frage nach der Technik. In: Vortrige und Aufsitze,
9—40. Pfullingen: Neske.

Heidegger, M. (2003): Beitrage zur Philosophie. Gesamtausgabe Bd. 65. Frank-
furt am Main: Klostermann.

Heidegger, M. (2010): Der Spruch des Anaximander. Gesamtausgabe Bd. 78.
Frankfurt am Main: Klostermann.

Hossenfelder. S. (2018): Lost in Math: How Beauty Leads Physics Astray. New
York, NY: Basic Books.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

179


https://en.wikipedia.org/wiki/James_J._Gibson
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/James_J._Gibson

180

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Thde, D. (1990): Technik und Lebenswelt: Vom Garten zur Erde. Indiana Uni-
versity Press.

Jameson, F. (1991): Postmodernism, or, the Cultural Logic of Late Capitalism.
Durham: Duke University Press.

Kapp, E. (1978): Foundations of a Philosophy of Technology. University of Min-
nesota Press.

Kant, L. (2021): Kritik der reinen Vernunft. Herausgegeben von Jens Timmer-
mann. Hamburg: Felix Meiner.

Kant, L. (2017): Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wis-
senschaft wird auftreten kénnen. Herausgegeben von Holger Lyre. Ham-
burg: Felix Meiner.

Kant. I. (2010: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Herausgegeben von
Otfried Hoffe. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kant, 1. (2014): Kritik der praktischen Vernunft. Herausgegeben von Otfried
Hoffe. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kant, 1. (2018): Kritik der Urteilskraft. Herausgegeben von Heiner F. Klemme.
Hamburg: Felix Meiner.

Kapp, E. (2015): Grundlinien einer Philosophie der Technik: Zur Entstehungs-
geschichte der Kultur aus neuen Gesichtspunkten. Herausgegeben von
Harun Maye & Leander Scholz, 1. Auflage. Felix Meiner.

Krieger, D.]., Belliger, A. (2014): Interpreting Networks — Hermeneutics, Actor-
Network-Theory and New Media. Bielefeld: transcript Verlag.

Latour, B., Woolgar, S. (1988): Laboratory Life: Die Konstruktion wissenschaft-
licher Fakten. Ubersetzt von Hans-Dieter Hellige. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Latour, B. (1987): Science in Action: How to Follow Scientists and Engineers Th-
rough Society. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Latour, B. (1993a): We Have Never Been Modern. Cambridge, MA: Harvard Uni-
versity Press.

Latour, B. (1993): The Pasteurization of France. Cambridge, MA: Harvard U.
Press.

Latour, B. (1994): On Technical Mediation. In Common Knowledge Vol. 3, n2:
29-64.

Latour, B. (1995): Wir sind nie modern gewesen: Versuch einer symmetrischen
Anthropologie. Ubersetzt von Gustav Rofiler. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Latour, B. (1998): Pasteurisierung Frankreichs: Das Labor des Lebensraums.
Ubersetzt von Michaela Ott. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Latour, B. (1999): Pandora’s Hope: Essays on the Reality of Science Studies,
Cambridge MA: Harvard University Press.

Latour, B. (2002): Krieg der Welten: Was ist mit dem Tempo? Chicago: Prickly
Paradigm Press.

Latour, B. (2007): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft: Einfithrung
in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Ubersetzt von Gustav Rofiler. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Latour, B. (2008): Reassembling the Social: Eine Einfithrung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie. Ubersetzt von Stephan Moebius. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Latour, B. (2013): An Enquiry into Modes of Existence. An Anthropology of the
Moderns. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Latour, B. (2014): Existenzweisen: Eine Anthropologie der Modernen. Uber-
setzt von Gustav Rofler. Berlin: Suhrkamp.

Leroi-Gourhan, A. (2024): André Leroi-Gourhan iiber Technologie: Eine Aus-
wahl von Schriften aus den 1930er bis 1960er Jahren. Herausgegeben von
Nathan Schlanger; ttbersetzt von Nils F. Schott. New York: Bard Graduate
Center.

Levin, M. (2022): Technological Approach to Mind Everywhere: an experimen-
tally-grounded framework for understanding diverse bodies and minds.
In: Frontiers in Systems Neuroscience.

Luhmann, N. (1971): Sinn als Grundbegriff der Soziologie. In: Habermas/
Luhmann 1971.

Luhmann, N. (1980-1995): Gesellschaftsstruktur und Semantik: Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft. 4 Binde. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Luhmann, N. (1986): Okologische Kommunikation: Kann die moderne Gesell-
schaft sich auf 6kologische Gefihrdungen einstellen? Opladen: Westdeut-
scher Verlag.

Luhmann, N. (1994): Soziale Systeme: Grundrif einer allgemeinen Theorie.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Luhmann, N. (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. 2 Binde. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Meillassoux, Q. (2010): After Finitude — An Essay on Necessity and Contingen-
cy. Bloomsbury.

Mumford, L. (1934): Technics and Civilization. New York: Harcourt, Brace &
Company.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

181


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Murphy, P. (1990): Pragmatism: From Peirce to Davidson. Oxford: Westview
Press.

Rorty, R. (1978): Philosophy and the Mirror of Nature. Princeton: Princeton Uni-
versity Press.

Rousseau, J.-J. (2018). The Social Contract and Other Later Political Writings.
Herausgegeben und tibersetzt von Victor Gourevitch, 2. Auflage. UK: Cam-
bridge University Press.

Stephan, P. F. (2024): Designing Concerns. Bruno Latour und das Transforma-
tionsdesign. Bielefeld: transcript Verlag.

Stiegler, B. (2009): Technik und Zeit: Die Schuld des Epimetheus. Ubersetzt von
Enrico Miller. Ziirich: Diaphanes.

Talisse, R. B., Aikin, S. F. (2011): The Pragmatism Reader: From Peirce to the
Present. Princeton: Princeton University Press.

Wittgenstein, L. (1922): Tractatus logico-philosophicus. London: Kegen Paul.

Wittgenstein, L. (1953): Philosophical Investigations. UK: Blackwell Publishing.

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.orn/10.14361/97838309416617 - am 13.02.2026, 06:30:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einführung
	1. Die Frage der Technologie
	1.1Der Unterschied, den ein Stein macht
	1.2Die Bedeutung des Seins
	1.3Technische Mediation und die Konstruktion von Akteur‐Netzwerken
	1.4Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung
	1.5Informationen

	2. Globale Netzwerkgesellschaft
	2.1Philosophie und Gesellschaft
	2.2Die Theorie der sozialen Systeme – Luhmann
	2.3Die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft – Castells
	2.3.1Netzwerk Soziale Ordnung
	2.3.2Netzwerkökonomie – Informationalismus
	2.3.3Netzwerkkultur – Raum der Ströme, zeitlose Zeit und reale Virtualität
	2.3.4Netzmacht und Netzpolitik

	2.4Akteur‐Netzwerk‐Theorie – Latour

	3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht‐subjektiven Normativität
	3.1Das Paradox der Autonomie
	3.2Netzwerknormen
	3.2.1Konnektivität
	3.2.2Flow
	3.2.3Kommunikation
	3.2.4Partizipation
	3.2.5Transparenz
	3.2.6Authentizität
	3.2.7Flexibilität


	4. Informationeller Pragmatismus
	4.1Wie neu ist der Neo‐Pragmatismus?
	4.2Die Dinge als Sozialpartner – die Kraft des Vernetzens

	Zusammenfassung und Schlussfolgerung
	Literaturverzeichnis

