
https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


David J. Krieger 
Informationeller Pragmatismus 

Digitale Gesellschaft 80 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


David J. Krieger (Prof. Dr. habil. habil.), Philosoph, ist Direktor des IKF – Institut 
für Kommunikation und Führung in Luzern. Er war Mitbegründer des Instituts für 
Kommunikation und Kultur an der Universität Luzern, wo er sich in Religionswis
senschaft und in Kommunikationswissenschaft habilitiert hat. Seine Forschungs
schwerpunkte liegen in den Bereichen Akteur-Netzwerk-Theorie, Systemtheorie, 
Hermeneutik, Informationstheorie, Digitale Ethik und Neue Medien. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


David J. Krieger 

Informationeller Pragmatismus 

Zur Philosophie der digitalen Transformation 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über https 
://dnb.dnb.de/ abrufbar. 

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz 
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die 
Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medi
um für beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter dersel
ben Lizenz wie das Original verbreitet wird. 
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

2025 © David J. Krieger 

transcript Verlag | Hermannstraße 26 | D-33602 Bielefeld | live@transcript-verlag.de 

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus 
Druck: Elanders Waiblingen GmbH, Waiblingen 
Lektorat: Petra Meyer, Korrektorium 
https://doi.org/10.14361/9783839416617 
Print-ISBN: 978-3-8376-7843-7 | PDF-ISBN: 978-3-8394-1661-7 
Buchreihen-ISSN: 2702-8852 | Buchreihen-eISSN: 2702-8860 

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839416617


Inhalt 

Einführung ..........................................................................7 

1. Die Frage der Technologie ..................................................... 31 
1.1 Der Unterschied, den ein Stein macht ........................................... 33 
1.2 Die Bedeutung des Seins ........................................................ 41 
1.3 Technische Mediation und die Konstruktion von Akteur-Netzwerken .............. 45 
1.4 Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung ........................................ 53 
1.5 Informationen ................................................................. 60 

2. Globale Netzwerkgesellschaft ................................................. 83 
2.1 Philosophie und Gesellschaft ................................................... 83 
2.2 Die Theorie der sozialen Systeme – Luhmann .................................... 90 
2.3 Die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft – Castells ........................ 96 
2.4 Akteur-Netzwerk-Theorie – Latour .............................................. 107 

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität ..... 117 
3.1 Das Paradox der Autonomie .................................................... 118 
3.2 Netzwerknormen .............................................................. 130 

4. Informationeller Pragmatismus ...............................................145 
4.1 Wie neu ist der Neo-Pragmatismus? .............................................145 
4.2 Die Dinge als Sozialpartner – die Kraft des Vernetzens ........................... 157 

Zusammenfassung und Schlussfolgerung .........................................165 

Literaturverzeichnis ............................................................... 177 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 

Der Titel dieses Buches ist zugleich programmatisch und demonstrativ. Er ist 
programmatisch, weil er ein Handlungsprogramm, eine Aufgabe benennt. Es 
gibt ein Ziel: Der sich verändernden Welt, die wir als digitale Transformati
on bezeichnen, soll philosophisch begegnet werden. Der Titel beschreibt auch, 
wie dies durch Informationellen Pragmatismus geschehen soll. Es gibt viele 
Möglichkeiten, eine sich verändernde Welt anzugehen. Einem Unternehmens
leiter könnte es darum gehen, die Konkurrenz zu beobachten und sich durch 
Innovation einen Marktvorteil zu sichern. Einem Politiker könnte es darum ge
hen, die öffentliche Meinung vorwegzunehmen oder zu beeinflussen, um eine 
Wahl zu gewinnen. Ein Wissenschaftler könnte sich mit der Grundlagenfor
schung zur Entwicklung neuer Technologien befassen. Den Medien könnte es 
darum gehen, Nachrichten zu finden, die die Aufmerksamkeit der Öffentlich
keit erregen. Dieses Buch bietet einen philosophischen Ansatz für eine Welt 
im Wandel. Die Wahl der Philosophie als Weg, sich der Welt zu nähern, impli
ziert die Verpflichtung zu sagen, was Philosophie ist und wie sie sich von an
deren möglichen Zugängen zur Welt unterscheidet. Es geht auch darum, zu 
begründen, warum gerade die Philosophie aus all den anderen Ansätzen ge
wählt werden sollte. Warum sollte man sich mit der Philosophie beschäftigen? 
Warum ist die Philosophie ein Weg, um sich einer sich verändernden Welt zu 
nähern? Was ist die Aufgabe der Philosophie in der heutigen Welt, wenn sie 
überhaupt eine hat? Im Zusammenhang mit diesen Fragen kommt der Begriff 
des Informationellen Pragmatismus ins Spiel. Eine wichtige philosophische 
Schule, die in der Lücke zwischen analytischer Philosophie und kontinentaler 
Philosophie entstanden ist, ist der Pragmatismus. Der Pragmatismus verortet 
den Grund des Sinnes in sozialen Praktiken und begegnet dem hermeneuti
schen, poststrukturalistischen und postmodernen Denken sozusagen auf hal
bem Weg zwischen den logischen und empirischen Grundlagen der analyti
schen Philosophie und den sozialen und historischen Grundlagen eines Groß

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

teils des kontinentalen Denkens. Dieses Buch will zeigen, dass eine neue Ver
sion des Pragmatismus, die wir Informationellen Pragmatismus nennen, als 
Grundlage für das Philosophieren im 21. Jahrhundert dienen könnte. In die
sem Buch schlagen wir eine bedeutende Revision des Pragmatismus vor, die 
den Weg dafür ebnen könnte, worum es in der Philosophie gehen sollte und 
wie sie uns helfen kann, die Welt von heute anzugehen. 

Wenn wir von «Welt» und «Wandel» als Leitbegriffen sprechen, sind wir 
verpflichtet, diese Begriffe zu definieren. Was verstehen wir unter «Welt» und 
was bedeutet es, dass sich die Welt «verändert»? Was verändert sich, wenn sich 
die Welt verändert? Verändert sich alles oder nur einige Aspekte oder Bereiche 
der Welt? Verändert sich die Technik durch Innovationen und neue Entwick
lungen, die Politik hingegen nicht? Verändert sich die Wissenschaft mit neuen 
Methoden und Entdeckungen, während die Bildung seit mindestens hundert 
Jahren weitgehend unverändert geblieben ist? Ändern sich soziale Praktiken, 
während moralische Normen und Werte unverändert bleiben? Was verändert 
sich also in einer sich verändernden Welt? Wenn man von einer sich verän
dernden «Welt» spricht, meint man die ganze Welt, nicht nur einen Teil. Wenn 
sich der Begriff «Welt» auf alles Existierende bezieht, dann umfasst der Begriff 
«Welt» das, was traditionell der Gegenstand philosophischer Fragestellungen 
schlechthin ist: die Frage nach dem Sein. Wir behaupten, dass die Erforschung 
der Welt als Sein notwendigerweise ein philosophisches Unterfangen impli
ziert. Es gibt kein Wissen, das sich mit dem Sein beschäftigt, das keine Phi
losophie ist. Obwohl es viele Arten von Philosophie gibt, ist es die Philosophie 
des Seins, die diesen Namen wirklich verdient. Die einzelnen Wissenschaften 
befassen sich mit einem Bereich des Seins, sei es die Materie, das Leben oder 
die Gesellschaft. Wenn die Philosophie nicht als eine bestimmte Art von Wis
senschaft missverstanden werden soll, als eine Disziplin unter anderen, dann 
muss die ganze Welt der Gegenstand der Philosophie sein. 

Der Titel spricht nicht nur von der Philosophie und der Welt, sondern von 
der Welt im Wandel. Er behauptet, dass die Welt, das heißt das Sein, sich ver
ändert. Seit den Anfängen der Philosophie im antiken Griechenland bis heu
te wurde viel philosophische Mühe darauf verwendet, zu verstehen, wie das 
Sein mit dem Wandel oder dem Werden in Einklang gebracht werden kann. 
In unserem täglichen Leben haben wir es mit Dingen zu tun, die sich stän
dig verändern. Auch wir selbst sind im Wandel. Es scheint, dass der Wandel 
überall ist und alle Dinge betrifft. Die ersten Philosophen in der griechischen 
Antike entdeckten jedoch, dass Ideen, wie zum Beispiel mathematische Theo

reme, unveränderlich erscheinen. 2 + 2 ist heute 4, wie es gestern war und mor

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 9 

gen sein wird. Die Ideen von Dingen wie Pflanzen, Tieren, Werkzeugen usw. 
scheinen sich nicht zu verändern. Der Stuhl, auf dem ich sitze, ändert sich. 
Das Konzept des Stuhls ändert sich nicht. Wenn ich außerdem sage, dass zwei 
verschiedene Stühle beide Stühle sind, sage ich dasselbe über zwei verschiede
ne Dinge. Die Idee des Stuhls ist sowohl unveränderlich als auch unabhängig 
von einem bestimmten Stuhl. Diese vermeintliche Tatsache veranlasste Pla
ton zu der Annahme, dass es im Geist eine Welt der ewigen und immateriellen 
Ideen gibt, die über die Welt der materiellen Dinge hinausgeht, die sich ver
ändern und durch Sinneserfahrungen erkannt werden. Vor Platon argumen
tierte Parmenides, dass sich die Idee des Seins nicht ändern kann, ohne zum 
Nichtsein zu werden, was unmöglich ist. Da die Idee der Veränderung impli
ziert, dass etwas, das vorher nicht existierte, ins Sein kommt, wie, so fragte 
Parmenides, kann etwas aus dem Nichts entstehen? Daraus schloss er, dass 
Veränderung eine Illusion ist. Obwohl auf unterschiedliche Weise, waren sich 
die frühen Philosophen einig, dass es einen fundamentalen Unterschied zwi
schen der Welt der sich verändernden Dinge und den unveränderlichen ersten 
Prinzipien (arché) gibt, was auch immer diese ersten Prinzipien sein mögen. 
Sein und Werden scheinen unvereinbar und sogar, wie Parmenides behaup
tete, widersprüchlich zu sein. Während das Sein als ewig und unveränderlich 
aufgefasst wird, bietet das Werden keinen festen Grund für die Existenz von 
Dingen über einen kurzen Zeitraum hinaus. Einzelne Wesen, wie Tische und 
Stühle, kommen und gehen, aber das Sein selbst kann sich nicht verändern. In 
was könnte es sich verwandeln, wenn nicht in das Sein, das es bereits ist? 

Die Frage nach dem Verhältnis zwischen Sein und Werden wiederholt 
sich in dem damit einhergehenden Problem des Verhältnisses zwischen der 
Erkenntnis des Seins und der Erkenntnis der sich verändernden Dinge in der 
Welt. Von Anfang an hat sich die Philosophie mit der Frage beschäftigt, was 
real ist und wie wir wissen können, was real ist. Die Frage nach dem Sein war 
immer eng mit der Frage nach dem Wissen verwoben. Demnach hat die Phi
losophie zwei Hauptanliegen: das Sein und das Wissen. Zugegebenermaßen, 
wie die ersten Philosophen behaupteten, ist es möglich, das Sein zu erkennen 
und erste Prinzipien zu entdecken. Aber wie ist dieses Wissen um die Wahrheit 
möglich? Wenn bestimmte Dinge in der Welt, wie Tiere, Pflanzen, Werkzeuge, 
Tische und Stühle, ins Sein kommen und mit der Zeit wieder verschwinden, 
muss sich das Wissen um solche sich verändernden Dinge vom Wissen um 
das Sein selbst unterscheiden. Obwohl man sagt, dass ein Tisch «ist», denkt 
man gewöhnlich nicht darüber nach, was das «ist» bedeutet, außer dass es die 
Tatsache zu beinhalten scheint, dass man über einen Tisch sprechen und ihn 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

für bestimmte Zwecke verwenden kann. Es ist unbestreitbar, dass, wenn wir 
Dinge kennen und über sie sprechen, die häufigste Art, etwas zu sagen, darin 
besteht, dass etwas auf die eine oder andere Weise «ist». Der Stuhl steht neben 
dem Tisch. Der Hund ist im Hinterhof. Mein Geld ist auf der Bank. Physiker 
sagen, dass Materie nichts anderes ist als Teilchen und Felder. Es «gibt», wie 
die Physiker sagen, dunkle Materie, auch wenn sie noch niemand gesehen hat. 
Religiöse Menschen sagen, dass es einen Gott gibt. Alles in der Welt und die 
Welt selbst «ist» immer auf irgendeine Weise. Ob in der Wissenschaft oder in 
der Religion oder in jeder anderen menschlichen Tätigkeit, beim Wissen und 
Sprechen geht es immer um Dinge, die auf die eine oder andere Weise «sind». 
Wann immer wir über etwas sprechen, verwenden wir die Idee des Seins, 
aber kennen wir aus diesem Grund wirklich das Sein? Wie wir bereits erwähnt 
haben, ist es nicht dasselbe, Dinge zu kennen, wie das Sein zu kennen. Den
noch müssen wir das Sein auf irgendeine Weise kennen, sonst könnten wir 
das Wort «ist» nicht verwenden. Was aber ist das Sein? Es ist eine Tautologie 
zu sagen, dass das Sein «ist». Zu sagen, dass das Sein das Sein ist, ist eine 
Tautologie, d.h. es bedeutet, nichts zu sagen. Was ist dann das besondere 
Wissen über das Sein, das wir offensichtlich in gewisser Weise haben, aber 
sofort beiseitelegen, vergessen und missachten, wenn wir uns mit alltäglichen 
Dingen beschäftigen? Was bedeutet das Sein, wenn es scheint, dass alles, was 
wir darüber sagen können, tautologisch und daher bedeutungslos ist?1 

Die Frage nach dem Sein zu stellen bedeutet, dass es einen Unterschied 
zwischen dem Sein und den Dingen gibt. Es gibt eine einzigartige und ent
sprechende Unterscheidung zwischen dem Wissen über das Sein und dem 
Wissen über die Dinge. Das Problem, den Unterschied zwischen dem Sein und 
den Dingen zu verstehen, ist auch das Problem, den Unterschied zwischen 
zwei Arten des Wissens zu verstehen, dem Wissen vom Sein und dem Wissen 
von den Dingen. Es handelt sich um zwei verschiedene, aber miteinander 
verbundene Probleme. So wie die frühen griechischen Philosophen nach dem 
Sein suchten, indem sie es von den Dingen unterschieden, suchten sie auch 
nach wahrem Wissen anstelle von bloßer Meinung. Sie unterschieden zwi
schen zwei Arten von Wissen: Meinung (doxa) und wahres Wissen (episteme). 
Es ist allgemein anerkannt, dass die Philosophie mit diesen grundlegenden 

1 Es war vor allem Heidegger, der behauptete, die Aufgabe der Philosophie sei es, das 
Sein zu hinterfragen und zu vermeiden, das Sein mit den Dingen zu verwechseln. Heid
egger argumentierte, dass ein Großteil der westlichen philosophischen Tradition die
sen Fehler begangen habe und daher «Seinsvergessenheit» sei. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 11 

Unterscheidungen begann. Die Philosophie ist jedoch nicht aus dem Nichts 
aufgetaucht. Sie entstand in einer Welt, die schon viele Jahrtausende zuvor 
durch Mythen beschrieben worden war. Bevor die Philosophie im 6. Jahrhun
dert v. Chr. in Griechenland sich zu entwickeln begann, war die Mythologie, 
d.h. die Geschichten über die Götter, das Mittel, mit dem die Menschen die 
Welt verstanden und kannten. Die nichtmenschliche Welt wurde nach dem 
Modell menschlicher Beziehungen, Familienbande, Machtkämpfe, Kriege 
und Intrigen interpretiert. Um einen Eindruck davon zu bekommen, was 
ein Mythos ist, hier eine kurze Zusammenfassung der frühen griechischen 
Mythologie, wie die Welt entstanden ist: 

Nach Hesiod begann die Welt mit dem Chaos, einer ursprünglichen Leere 
oder einem Nichts. Aus dem Chaos gingen mehrere Gottheiten hervor: Gaia 
(die Erde), Tartarus (die Unterwelt), Eros (die Begierde), Erebus (die Dunkel
heit) und Nyx (die Nacht). Gaia gebar dann Uranus (den Himmel), der ihr 
Gemahl wurde, und gemeinsam brachten sie die Titanen, die Zyklopen und 
die Hecatoncheires (Hunderthändige) hervor. Uranus verachtete jedoch die 
Zyklopen und Hekatoncheires und sperrte sie in Gaia ein. Dies erzürnte Ga
ia, die mit ihrem Sohn Kronus, einem der Titanen, einen Plan schmiedete, 
um Uranus zu stürzen. Kronus kastrierte Uranus, und verschiedene andere 
Wesen wurden aus Uranus’ Blut geboren, darunter die Giganten und die Er
inyen (Furien). Kronus wurde daraufhin zum Herrscher und heiratete seine 
Schwester Rhea. Da er jedoch eine Prophezeiung fürchtete, dass seine eige
nen Nachkommen ihn stürzen würden, verschlang er jedes seiner Kinder bei 
der Geburt. Rhea war darüber nicht glücklich und rettete ihr jüngstes Kind, 
Zeus, indem sie Kronus dazu brachte, stattdessen einen in Windeln gewi
ckelten Stein zu verschlucken. Zeus wurde heimlich aufgezogen, und als er 
erwachsen war, zwang er Kronus, seine Geschwister wieder zu töten: Hestia, 
Demeter, Hera, Hades und Poseidon. Zeus und seine Geschwister führten ei
nen Krieg gegen Kronus und die Titanen, der als Titanomachie bekannt wur
de. Mithilfe der Zyklopen und der Hekatoncheires, die Zeus aus dem Tarta
rus befreite, besiegten sie die Titanen. Zeus wurde zum Herrscher der Göt
ter und schuf eine neue Ordnung mit den olympischen Göttern, darunter er 
selbst, Poseidon und Hades, die die Reiche des Himmels, des Meeres und der 
Unterwelt unter sich aufteilten. So entstand die Welt aus dem Chaos und 
dem Konflikt. Der Titan Prometheus schuf die Menschen aus Wasser und 
Lehm, und Athene hauchte ihnen Leben ein. Die Götter mischen sich will
kürlich in die Angelegenheiten der Menschen ein. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Im babylonischen Enuma Elisch wird die Erschaffung der Welt wie folgt be
schrieben: 

Am Anfang steht ein ursprüngliches Chaos, das durch die Vermischung der 
Gewässer von Apsu (Süßwasser) und Tiamat (Salzwasser) dargestellt wird. 
Aus diesem Chaos gehen die ersten Götter hervor, darunter Lahmu, Laha
mu, Anshar und Kishar, die verschiedene kosmische Elemente repräsentie
ren. Diese Götter schaffen dann kleinere Gottheiten. Diese Gottheiten sind 
unzufrieden mit der vielen Arbeit, die sie zu erledigen haben, und werden 
laut und störend. Dies veranlasst Apsu, ihre Vernichtung zu planen. Apsu 
wird jedoch von Ea getötet. Tiamat wird durch den Tod von Apsu durch die 
Hand von Ea (auch bekannt als Enki oder Nudimmud) wütend. Eas Sohn, 
Marduk, wird auserwählt, sich Tiamat entgegenzustellen. Es kommt zu ei
nem heftigen Kampf zwischen Marduk und Tiamat. Marduk besiegt Tiamat 
und spaltet ihren Körper, um den Himmel und die Erde zu erschaffen. An
schließend ordnet er den Kosmos und schafft Ordnung im Chaos. Marduk 
weist den anderen Göttern Rollen zu und erschafft aus dem Blut von Qingu, 
Tiamats Gemahl, die Menschen, die den Göttern dienen und sie von ihrer Ar
beit entlasten sollen. Die Opfergaben der Menschen erhalten die Götter und 
damit die Weltordnung. 

Ein gemeinsames Thema in diesen Erzählungen ist der Kampf zwischen Ord
nung und Chaos. Die Ordnung entsteht aus einem gewaltsamen Konflikt mit 
dem Chaos, oft als Sieg eines Heldengottes über eine Art monströsen Dämon. 
Der mythologische Konflikt zwischen Ordnung und Chaos ist ein Thema, das 
in vielfältiger Weise in die Philosophie übernommen wird. Darüber hinaus fin
det die Vorstellung von heldenhaften Wesen, die irgendwie für die Ordnung in 
der Welt verantwortlich sind, heute nicht nur in der Religion, sondern auch in 
einigen aktuellen wissenschaftlichen und philosophischen Theorien ein Echo. 
In der Mythologie stehen sich die Kräfte der Ordnung und die Kräfte des Chaos 
gegenüber. Die mythische Vorstellung eines heroischen Kampfes für die Ord
nung gegen die Kräfte des Chaos bleibt in zeitgenössischen Theorien wie der 
Chaostheorie in der Physik, der Selbstorganisation in der Theorie komplexer 
Systeme, der Entropie und Negentropie in der Informationstheorie sowie den 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 13 

radikal konstruktivistischen und poststrukturalistischen Theorien in der Phi
losophie lebendig.2 

Trotz der Kontinuitäten mit dem mythologischen Weltbild bricht die Phi
losophie mit der Mythologie und lehnt es ausdrücklich ab, Geschichten über 
die Götter zu erzählen. Als Thales von Milet, der gemeinhin als erster Philosoph 
gilt, erklärte, dass die Welt aus einem Urelement, dem Wasser, hervorgeht, 
brach er entschieden mit dem mythologischen Denken. Das Urelement ist eine 
arché, ein erstes Prinzip, und keine Gottheit, noch ist es in irgendeiner Weise 
personifiziert. Es unternimmt weder einen heroischen Kampf zur Erschaffung 
der Welt, noch ist es in Familienkämpfe verwickelt, noch stellt es ein Urchaos 
dar, dem die Ordnung im Kampf abgerungen wird. Thales’ Vorstellung vom 
Wasser als Urelement kämpft nicht mit oder gegen andere personifizierte Ele
mente oder Kräfte. Was es tut, ist etwas ganz anderes. Die Vorstellung, dass al
les in irgendeiner Weise aus einem materiellen Substrat stammt, ist kein Pro
dukt der narrativen Vorstellungskraft, einer mythischen Geschichte, sondern 
das Ergebnis einer besonderen Art, Ideen miteinander in Beziehung zu setzen, 
die in der späteren philosophischen Sprache als Beobachtung, Verallgemeine
rung und Schlussfolgerung bezeichnet wurde. Man kann sehen, wie Wasser 
in verschiedene Formen übergeht, als fester Zustand in Eis oder als Dampf in 
Wasserdampf, und man findet es in allen lebenden Dingen. Es ist charakteris
tisch für die Philosophie im Gegensatz zur Mythologie, dass die Welt aus einem 
einzigen Element, einer vereinheitlichenden Form des Seins, hervorgeht und 
dass die Philosophie dies durch «Schlussfolgerungen» erkennt. 

Die Philosophie unterscheidet sich vom Mythos durch die Suche nach 
ersten Prinzipien auf der Grundlage von Beobachtung und Argumentation. 
Das bedeutet, dass sich die Philosophie stark von dem Wissen über die Welt 
unterscheidet, das für den Glauben und die Alltagssorgen der meisten Men
schen typisch ist. Die frühen Philosophen verstanden sich als Suchende nach 
dem wahren Wissen. Wahres Wissen stand im Gegensatz zum Wissen der 
gewöhnlichen Menschen, die sich mit Ackerbau und Viehzucht beschäftigten, 
zum Fachwissen der Priester über Rituale und Opfer oder sogar zum Spezial
wissen von Handwerkern, militärischen und politischen Führern. Die Welt, 
die die Philosophie zu kennen versucht, unterscheidet sich sehr von der Welt, 
die in den Mythen beschrieben wird und die durch die verschiedenen Belange 

2 Die Idee der «Kraft» der Vernunft oder der «Kraft» des besseren Arguments taucht heu
te im Neopragmatismus von Brandom und im Begriff des argumentativen Diskurses 
von Habermas auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

des Alltagslebens bekannt ist. In der Philosophie geht es um die ersten Prin
zipien oder arché und das wahre Wissen oder episteme. Die arché sind Arten, 
über das Sein zu sprechen, das erste Prinzip, aus dem alles andere hervorgeht 
und das sich immer von den Dingen unterscheidet. Und die Wahrheit des 
Sprechens über arché ergibt sich aus der Vernunft, episteme. Man könnte eine 
kurze Definition der Philosophie als jene Praxis wagen, die sich mit arché 
mittels episteme beschäftigt. Diese Definition kann auch heute noch verwendet 
werden, wenn die Begriffe ausreichend geklärt und qualifiziert werden. Eine 
wichtige Klarstellung ist, dass das Sein, auch wenn es als ein bestimmtes 
Element gedacht wird, zum Beispiel als Wasser für Thales, nicht nur ein Ding 
unter anderen ist. Es ist die Grundlage, der Ursprung und der Grund aller 
besonderen Dinge und hat daher einen besonderen Status, der es von den 
Dingen der Welt unterscheidet. 

Die Natur dieses besonderen Status ist Gegenstand vieler philosophischer 
Debatten in der westlichen Geschichte. Der Unterschied zwischen dem Sein 
und den Dingen wurde als Unterschied zwischen einem göttlichen Wesen 
jenseits der Welt und den weltlichen Dingen verstanden, oder er wurde auch 
als absoluter Unterschied verstanden, der nicht determiniert und daher 
unbegrenzt ist.3 Heidegger ist vor allem dafür bekannt, dass er die Frage 
aufgeworfen hat, was das Sein bedeuten könnte, wenn es nicht als eine Art 
Überwesen, ein Gott, gedacht wird. Abgesehen von der Natur des Seins ist die 
zweite grundlegende Frage der Philosophie die Frage nach jener besonderen 
Art des Wissens, die das Sein kennt, im Gegensatz zum Wissen um die Dinge 
in der Welt. Das Wissen um die ersten Prinzipien, die arché, ist das Wissen 
um die Wahrheit im Gegensatz zu den unbegründeten Meinungen, die das 
typische Wissen der Menschen kennzeichnen, die keine Philosophen sind. 
In der Neuzeit haben die Wissenschaften einen Platz zwischen der Kenntnis 
der arché und dem, was die Griechen als doxa bezeichneten, eingenommen. 
Die wissenschaftliche «Wahrheit», d.h. die verifizierten oder noch nicht 
falsifizierten Hypothesen, ist nicht die Wahrheit der Philosophie. 

Wir werden in diesem Buch eine bestimmte Terminologie einführen, um 
zu klären, was Philosophie ist und worum es geht. Wir werden die Beschäfti
gung der Philosophie mit dem Wissen, dem Denken, dem Sprechen und dem 
gesamten Bereich dessen, was man «Ideen» nennen könnte, als Sinn bezeich

3 Siehe Heideggers Interpretation des Apeiron des Anaximander (in: Heidegger, Der 
Spruch des Anaximander). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 15 

nen.4 Ferner werden wir, wie bereits aus der obigen Diskussion ersichtlich, 
die ersten Prinzipien, die die Philosophie zu erkennen versucht, Sein nennen. 
Drittens werden wir, um die grundlegende Annahme auszudrücken, dass Sein 
und Sinn nicht zwei verschiedene «Dinge», sondern ein und dasselbe sind, die 
Einheit von Sein und Sinn als Welt bezeichnen.5 In unserer Terminologie sind 
Sein, Sinn und Welt eins. Wir hoffen, auf diese Weise die grundlegenden Ein
sichten zu respektieren, die in den Ursprüngen der Philosophie liegen. In den 
frühen griechischen Anfängen der Philosophie gab es keine grundlegende Un
terscheidung zwischen Ideen und Dingen, zwischen Geist und Welt. Die arché 
waren die Prinzipien, die alles Existierende ordnen, sowohl das Natürliche als 
auch das Menschliche. Am Anfang der Philosophie gibt es nur eine Welt, die 
durch den Sinn des Seins bekannt ist. 

Unser Titel deutet darauf hin, dass die Welt, mit der wir uns beschäftigen, 
nicht in erster Linie eine immaterielle, unveränderliche Welt der Ideen ist, wie 
Platon annahm. Die Welt, mit der wir uns befassen, ist die sich verändernde 
Welt unseres täglichen Lebens. Es handelt sich um eine Welt, die grundsätz
lich durch Zeit gekennzeichnet ist. Veränderung ist schließlich nur in Form von 
Zeit denkbar. Seit Parmenides erklärte, dass die Welt der sich verändernden 
Dinge, die Welt des Werdens, eine Illusion ist, hat die Philosophie ein zwei
deutiges Verhältnis zur Zeit. Für Parmenides impliziert die Veränderung, dass 
etwas ins Sein kommt. Das bedeutet, dass es etwas vor dem Sein geben muss, 
aus dem etwas entsteht. Aber außerhalb des Seins gibt es nichts. Es kann weder 
vor noch nach dem Sein etwas geben. Das Sein schließt die Zeit aus. Die logi
sche Schlussfolgerung, die Parmenides zog, war, dass nichts in der Zeit existie
ren oder zeitlich bedingt sein kann. Da nichts aus dem Nichts kommen kann, 
kann die Welt des Werdens nicht sein. Dies impliziert, dass alles vermeintli
che Wissen über die sich verändernde Welt eine Illusion ist. Wie Parmenides 
betonte: Das Sein kann nicht zu etwas werden. Von ihren Anfängen an war die 
Philosophie daher mit der Frage nach dem Verhältnis von Sein (und Sinn) zur 

4 Wenn wir vom Sinn sprechen, meinen wir nicht die semantische Bedeutung eines Wor

tes, die Referenz, oder die Bedeutung eines Wortes im Wörterbuch oder in einem Satz 
oder in einer Sprache oder sogar die Bedeutung von Zeichen in einem semiotischen 
System, sei es formal, informell, visuell, auditiv, taktil oder was auch immer. Sinn ist, 
ebenso wie das Sein, das, was all diese Formen der Bedeutung ermöglicht. 

5 Heidegger sprach von In-der-Welt-Sein, um die Untrennbarkeit von Sein und Sinn zu 
bezeichnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Zeit konfrontiert. Natürlich aber haben Zeit, Werden und Wandel auch ihre 
Verfechter. 

Unter den griechischen Philosophen der Antike gab es auch die Ansicht, 
dass alles im Wandel begriffen ist und dass nichts, nicht einmal das Sein 
selbst, sich dem Zugriff der Zeit entziehen kann. Nach dieser Auffassung, die 
gewöhnlich Heraklit zugeschrieben wird, gibt es nur ein Werden und kein 
ewiges, unveränderliches Sein. Über zweitausend Jahre später wird Nietzsche 
vom «Willen zur Macht» und der «ewigen Wiederkehr des Gleichen» sprechen. 
Für Nietzsche sind diese Ideen die arché. Sie beziehen sich auf die dynami
schen und transformativen Kräfte, die er als den Sinn des Seins, den Grund 
von allem und die fundamentalen Kräfte, die die Welt formen, proklamiert. 
Aber da sich das Sein nicht ändern kann, muss alles wiederkehren. Nietzsche 
versteht das Sein als die Synthese von Sein und Werden, das heißt als ein ewi
ges Streben nach Macht, als einen nie endenden Prozess der Verwandlung, der 
zugleich derselbe und immer anders ist. Ein weiteres Echo der kontroversen 
Frage nach Sein und Werden findet sich im Titel von Heideggers berühmtem 
Buch Sein und Zeit (1928), das das Sein mit der Zeit und der Geschichte verbin
det. Heidegger zufolge ist die Seinsgeschichte das letzte Wort, das die westliche 
Philosophie über die Metaphysik sagt. 

Wir haben gesagt, dass der Titel dieses Buches sowohl programmatisch als 
auch demonstrativ ist, da er etwas über die Philosophie aussagt oder zumin
dest andeutet und auch zu veranschaulichen versucht, was die Philosophie tut. 
Wenn sich die Welt verändert, verändert sich auch die Philosophie, die ein Teil 
der Welt ist. Wenn man sich der sich verändernden Welt philosophisch nähert, 
nimmt man auch an der Veränderung der Welt und damit an der Veränderung 
der Philosophie teil. In seiner Kritik an Hegels Optimismus über das glückliche 
Ende der Geschichte fordert Marx, dass die Philosophie die Welt nicht nur be
schreiben, sondern verändern soll. Wie die philosophische Tradition des Prag
matismus argumentiert, ist Wissen grundsätzlich ein Tun, und Tun bringt im
mer Veränderung mit sich.6 Die Philosophie kann gar nicht anders, als die Welt 
zu verändern. Philosophische Ansätze für eine sich verändernde Welt sind phi
losophisch, weil sie, wie alles andere auch, an der Veränderung der Welt be
teiligt sind. Natürlich ist es eine Sache, zu behaupten, Philosophie zu betrei
ben, und eine andere, es zu tun. Es gibt viele Aktivitäten, die praktisch nichts 
verändern. Auch die Philosophie kann zu einer solchen Tätigkeit werden. Aber 

6 Für eine Einführung und einen Überblick über den Pragmatismus siehe Brandom 
(2011), Menand (2002), Murphy (1990) und Talisse/Aiken (2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 17 

wenn Wissen Tun ist, hat das eine wichtige Konsequenz. Diese Konsequenz ist 
der normative Charakter des Wissens. Man kann von allem Tun, von jeder Art 
von Tätigkeit sagen, dass sie gut oder weniger gut gemacht werden kann. Das 
Tun, ob es nun die Welt verändert oder nicht, wird nicht durch determinierte 
oder mechanistische Kausalität, sondern durch normative Regeln bestimmt.7 
Wittgenstein, wir erinnern uns, behauptete, dass Sprache und damit auch das 
Denken normgeleitetes Handeln ist. Sprachspiele haben, wie Wittgenstein be
tonte, Regeln. Eine normativ geregelte Tätigkeit unterliegt normativen Urtei
len, das heißt, sie kann ihr Ziel verfehlen. Sie kann als korrekt oder inkorrekt, 
richtig oder falsch, erfolgreich oder erfolglos beurteilt werden. Wenn von je
dem Tun gesagt werden kann, dass es das, was es tut, gut oder schlecht macht, 
dann muss auch von der Philosophie gesagt werden, dass sie dazu beiträgt, die 
Welt zum Guten oder zum Schlechten zu verändern. Nicht jede Veränderung 
ist gut, so wie auch nicht jedes Tun ein richtiges Tun ist. Wenn die Philosophie 
eine Tätigkeit ist, muss sie so beurteilt werden, wie alle Tätigkeiten beurteilt 
werden, d.h. danach, ob sie etwas gut oder weniger gut macht. 

Im Gegensatz zur kausal bedingten Reaktion ist das Handeln normativ be
dingt. Normative Urteile, d.h. die Beurteilung, ob etwas gut oder nicht gut ge
macht wurde, werden im Lichte von Normen getroffen, die die Kriterien dafür 
sind, was als gut oder nicht gut gemacht gilt. Welches sind nun die Normen 
oder Kriterien, die es uns ermöglichen, zu beurteilen, ob wir Philosophie auf 
die richtige Weise betreiben oder nicht? Was macht Philosophie zu guter Philo
sophie? Wir sind davon ausgegangen, dass sich die Philosophie irgendwie mit 
dem Sein beschäftigt. Wenn wir uns daran erinnern, was oben darüber gesagt 
wurde, dass die Philosophie notwendigerweise an der Veränderung der Welt 
beteiligt ist, können wir die Philosophie als das Bestreben verstehen, die Nor
men zu beschreiben, die bestimmen, wie sich die Welt verändert. Wenn die 
Philosophie dies gut macht, dann wissen wir, was wir tun sollten, oder zumin
dest, wie wir es gut machen sollten. Es muss noch einmal betont werden, dass 
die Philosophie keine besondere Wissenschaft unter anderen ist, wie zum Bei
spiel die Physik oder die Biologie, die die Regelmäßigkeiten, Regeln oder so
gar «Gesetze» beschreiben, die bestimmen, wie sich Materie oder lebende Or

7 Brandom (2019) hat darauf hingewiesen, dass Kant zwischen einem Bereich der Not
wendigkeit und einem Bereich der Freiheit unterscheidet und die menschliche Aktivi
tät, sowohl die kognitive als auch die praktische, auf die Seite der Freiheit stellt. Hegel 
schloss folglich das Reich der Notwendigkeit in das normativ geregelte Reich der Frei
heit ein und implizierte damit, dass Sein und Sinn normativ geordnet sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ganismen verändern. Wie Aristoteles sagte, ist die Philosophie des Seins kei
ne besondere Wissenschaft, sondern eine Wissenschaft der Wissenschaft, ei
ne Art Meta-Wissen, d.h. ein Wissen darüber, was das Wissen selbst ist. Da 
Sein und Wissen untrennbar miteinander verbunden sind, bedeutet Wissen 
zu kennen, das Sein zu kennen. Dies ist das Wissen, das im Gefolge von Aris
toteles als Metaphysik, d.h. über die Physik hinaus, bekannt wurde. Die Philo
sophie befasst sich also mit den Normen oder Regeln, die die Konstruktion des 
Sinns und damit auch des Seins und der Welt leiten. Die Philosophie muss sich 
nicht nur an diesen Normen messen lassen, sondern sie auch entdecken und 
zeigen, dass die gefundenen Normen für die Welt von heute normativ sind. 
Und natürlich muss sie zeigen, dass sie selbst diesen Normen folgt. 

Die philosophische Annäherung an eine sich verändernde Welt muss, wie 
alle Reisen, irgendwo beginnen und auf eine bestimmte Weise entlang eines 
bestimmten Weges verlaufen. Das griechische Wort methodos bezieht sich auf 
die Art und Weise, wie man auf einem Weg vorankommt. Die Philosophie muss 
also einer Methode folgen. Da die Philosophie eine Geschichte hat, liegt es na
he, dass wir dort beginnen, wo die Geschichte der Philosophie beginnt, näm
lich bei den Vorsokratikern im alten Griechenland. Die Welt im Wandel war 
jedoch schon da, lange bevor die Vorsokratiker begannen, über die Welt in je
ner besonderen Weise nachzudenken, die vor allem darauf abzielt, sich von 
Mythen und bloßen Meinungen zu unterscheiden und die als Philosophie be
kannt geworden ist. Im Gegensatz zu dem, was in der Geschichte des Denkens 
als selbstverständlich angesehen wird, sind die Ideen und das Denken, die uns 
Anaximander, Heraklit und Parmenides, um nur einige der antiken griechi
schen Denker zu nennen, hinterlassen haben, nicht die eigentlichen «Ursprün
ge» der Philosophie. Die Ursprünge, die die Philosophie zu beschreiben ver
sucht, sind philosophische und nicht historische Ursprünge. Sie sind nicht in 
der Geschichte der Philosophie zu finden, sondern in der Philosophie selbst. 
Die philosophische Idee der Geschichte impliziert, dass die Anfänge bei uns 
bleiben; sie sind nicht in der Vergangenheit «verloren», um nur durch eine Art 
Archäologie entdeckt und dann in chronologischer Reihenfolge in einem Mu
seum der Ideen ausgestellt zu werden. Zu den Ursprüngen zurückzukehren 
bedeutet nicht, die Aussagen der ersten Philosophen und ihrer Anhänger zu re
zitieren, auch wenn diese wichtig sind und berücksichtigt werden sollten. Aus 
der philosophischen Perspektive liegen die Ursprünge nicht einfach in der Ver
gangenheit. Sie bleiben bei uns, begleiten uns und leiten uns. Wie jeder weiß, 
ist unsere Herkunft ein wichtiger Teil dessen, was wir sind. Und wer wir sind, 
ist etwas, das wir immer noch werden. Wie Heidegger es ausdrückte: «Herkunft 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 19 

aber bleibt stets Zukunft»,8 was man mit «Anfänge setzen uns nicht nur auf die 
Reise, sondern führen uns in die Zukunft» interpretieren könnte. Man könnte 
sagen, dass die Ursprünge im doppelten Sinne des Wortes «vor» uns stehen, 
das heißt, sie liegen in der Vergangenheit vor uns, sind in der Gegenwart bei 
uns und liegen in der Zukunft vor uns. Bedeutet dies, dass sich die Philoso
phie im Kreis dreht? Hat Nietzsche recht, wenn er die ewige Wiederkehr des 
Gleichen proklamiert? Oder könnte es sein, dass das Sein des Werdens darin 
besteht, dass das, was im Laufe der Geschichte wiederkehrt, nicht das Gleiche, 
sondern etwas anderes ist? Könnte der Kreis eine Spirale sein, sodass die Be
wegung der «Wiederkehr» auch eine «Verwandlung» in etwas Neues und Un
erwartetes ist, eine ewige Wiederkehr des anderen, eine Transformation? 

Für Heidegger und die als philosophische Hermeneutik bekannte Schule 
ist diese kreisförmige Bewegung des Denkens die Bewegung der Geschichte 
selbst, sei es die Geschichte der Ideen oder die Geschichte der Welt. Und, was 
noch wichtiger ist, es ist die Art und Weise, wie sich das Sein uns zeigt, nämlich 
historisch. Die Philosophie begann mit der Frage nach dem Sein und dem Wer
den, und auch heute noch kreist die Philosophie, wie der Verweis auf Nietzsche 
zeigt, um diese Fragen. Aber diese Kreisbewegung ist nicht vollkommen. Es 
gibt keine Rückkehr zu dem, was einmal war, auf genau dieselbe Weise; tat
sächlich ist, wie Heraklit berühmt verkündete, nichts jemals genau dasselbe. 
Andernfalls könnte es überhaupt keine Idee von Veränderung oder Transfor
mation geben. Was in der kreisförmigen, oder vielleicht besser gesagt spiral
förmigen Bewegung der Philosophie und der Geschichte geschieht, ist immer 
überraschend und neu. Dies gilt selbst dann, wenn das, was aus dieser Aktivi
tät hervorgeht, niemals völlig neu ist und sein kann, da es, was immer es auch 
sein mag, immer in irgendeiner Weise mit allem zusammenhängt, was vor 
ihm war. Das reine und unveränderliche Sein, von dem Parmenides sprach, hat 
keine Geschichte. Das eine ist keine Beziehung. Zeit und Geschichte implizie
ren Beziehung und Unterschied. Wo es einen Unterschied gibt, gibt es immer 
eine Überraschung, etwas Unerwartetes, etwas Neues. Aus dieser Perspektive 
könnte man behaupten, dass die Philosophie nichts anderes tut, als überra
schende Beziehungen zu konstruieren. Natürlich kann man dies von fast jeder 
menschlichen Tätigkeit behaupten. Ein Schreiner zum Beispiel setzt in einer 
Werkstatt Dinge wie Hammer, Nägel und Holz so in Beziehung, dass ein Mö
belstück mit eigenem Charakter entsteht. Die Philosophie unterscheidet sich 
von der Schreinerei oder jeder anderen Tätigkeit nicht dadurch, dass sie die 

8 In Beiträge zur Philosophie (2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Dinge miteinander in Beziehung setzt, sondern dadurch, dass sie die Dinge 
mit dem Prozess des In-Beziehung-Setzens selbst in Beziehung setzt. Das Be
sondere an der Philosophie ist, dass die Beziehungen, die sie zu konstruieren 
versucht, nicht bestimmte Dinge zueinander in Beziehung setzen, wie etwa 
Hämmer zu Nägeln zu Holz, sondern die Philosophie setzt alles in Beziehung 
zum Prozess des In-Beziehung-Setzens und beschreibt, was dieser Prozess ist 
und wie er tut, was er tut, und – wie oben erwähnt – wie er normativ für unse
re philosophischen Bemühungen ist. Aus dieser Beschreibung der Philosophie 
wird ersichtlich, dass die Philosophie am Ende über alles das Gleiche sagt. 

Traditionell ist die Philosophie, die sich mit allem befasst, eine Philoso
phie, die sich nicht mit einem bestimmten Ding oder einer bestimmten Grup
pe von Dingen befasst; das heißt, sie geht über die Dinge hinaus und fragt nach 
dem, was sie überhaupt erst zu Dingen macht. Seit Aristoteles wird diese Art 
von Philosophie als «Metaphysik» oder «erste Philosophie» bezeichnet, da sie 
sich mit der grundlegenden Natur der Wirklichkeit beschäftigt, die in Begrif
fen wie Sein, Existenz und Welt zum Ausdruck kommt. Für die klassische grie
chische Philosophie sind diese Begriffe arché, d.h. Ursprünge und somit erste 
Prinzipien. Kein Begriff und keine Idee verweist auf etwas, das vor dem Sein 
kommt. Was könnte es sein? Arché oder Ursprünge sind also die Ideen und Be
griffe, nach denen die Philosophie sucht. Sie sind nicht die Ideen und Begrif
fe, mit denen sich der Zimmermann beschäftigt. Und es sind auch nicht die 
Grundbegriffe der einzelnen Wissenschaften. Wenn man davon ausgeht, dass 
die philosophischen Begriffe auf alles anwendbar sind, kann man sagen, dass 
sie die allgemeinsten und universellsten Begriffe sind, was jedoch nicht be
deutet, dass sie bloße Abstraktionen sind. Die Metaphysik versucht also, das 
Gleiche über alles zu sagen. Wenn nicht erklärt werden kann, wie und war
um ein Begriff auf alles zutrifft, ist er für die Metaphysik nicht von Interes
se. Nicht-metaphysische Begriffe können sehr gut als Grundbegriffe für be
stimmte Wissenschaften und Fertigkeiten dienen. Das Leben zum Beispiel ist 
das grundlegende Konzept der Biologie. Die Gesellschaft ist das grundlegen
de Konzept der Sozialwissenschaften. Die individuelle Psyche ist das grundle
gende Konzept der Psychologie. Die Materie ist das grundlegende Konzept der 
Physik und Chemie. Keine dieser Wissenschaften erhebt den Anspruch, über 
alles das Gleiche zu sagen, und wenn sie es tun, was häufig der Fall ist, haben 
sie die Wissenschaft hinter sich gelassen und sind in den Bereich der Philo
sophie eingetreten. Diese Art, Philosophie zu betreiben, wird Reduktionismus 
genannt, da die Welt auf ein Konzept reduziert wird, das nicht alles beschrei
ben kann, auf ein Konzept, das kein arché ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 21 

In den einzelnen Wissenschaften gibt es viele verschiedene Versuche, alles 
auf verschiedene Arten von Dingen zu reduzieren. Gewöhnlich werden die Ver
suche der Wissenschaft, Philosophie zu werden, «...ismen» genannt. Es gibt 
den Physikalismus oder den Versuch, die Welt auf Materie in Bewegung zu 
reduzieren. Es gibt den Biologismus oder den Versuch, alles auf organische 
Systeme zu reduzieren. Es gibt den Psychologismus oder den Versuch, alles 
auf psychologische Prozesse zu reduzieren. Die beiden großen «...ismen» der 
westlichen Tradition seit den alten Griechen sind der Materialismus und der 
Idealismus bzw. die Versuche, einerseits zu behaupten, dass alles nur Mate
rie ist und dass Bewusstsein, Vernunft oder Geist Epiphänomene der Materie 
sind, während andererseits der Idealismus behauptet, dass alles auf ein nicht
materielles, ideales Prinzip der Vernunft oder des Geistes reduziert werden 
kann. Die materialistische Tradition lässt sich bis zu Demokrit (5. Jh. v. Chr.) 
zurückverfolgen, der behauptete, die Welt bestehe aus nichts anderem als aus 
sich bewegenden Atomen. Die idealistische Tradition geht mindestens auf He
raklit (5. Jh. v. Chr.) mit seiner Lehre vom logos und Anaxagoras (5. Jh. v. Chr.) 
zurück, der vom nous als grundlegendem Ordnungsprinzip der Welt sprach. 
Diese Ideen wurden von Platon aufgegriffen, der von einer transzendenten, 
ewigen Welt der Formen oder Ideen sprach, die die Archetypen sind, nach de
nen alle Dinge entstehen. Diese Traditionen lassen sich in der westlichen Phi
losophie bis heute in Ideen wie dem Physikalismus auf der Grundlage der Na
turwissenschaft und dem Idealismus oder Panpsychismus auf der Grundlage 
des Primats des Geistes nachverfolgen. Heidegger wies darauf hin, dass solche 
Reduktionismen eine große Versuchung für das philosophische Denken dar
stellen, sein Ziel aus den Augen zu verlieren, und er erinnerte uns daran, dass 
sie sorgfältig vermieden werden müssen. Wir werden diese Warnung in die
sem Buch ernst nehmen und versuchen, jeden Reduktionismus zu umgehen. 

Die Leitfrage dieses Buches, wie man sich der heutigen, sich wandelnden 
Welt philosophisch nähern kann, impliziert nicht, dass wir uns strikt an die 
Geschichte der Philosophie halten. Das ist eine wichtige Aufgabe und man 
kann viel daraus lernen. Wir sind an der Geschichte interessiert, aber nicht in 
der Weise, wie es Historiker tun. Unser Anliegen ist es vielmehr, Philosophie 
zu betreiben. Als Philosophen sind wir nicht in erster Linie daran interes
siert, über Philosophie zu reden, sondern sie zu tun. Unser Ziel ist es, eine 
sich verändernde Welt philosophisch anzugehen. Es ist jedoch zu betonen, 
dass der eine Ansatz den anderen nicht ausschließt. Da die Ursprünge uns 
immer begleiten, indem wir zu ihnen zurückkehren, eröffnen wir ständig 
eine Zukunft. Wenn wir philosophisch auf die Geschichte der Philosophie 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

zurückblicken, sind die Ursprünge immer bei uns und wir haben es mit der 
Welt von heute zu tun, einer Welt, die sich verändert und umgestaltet wird. 
Was ist diese Welt? Wie sollte sie beschrieben werden? Oder besser gesagt, wie 
sollte sie philosophisch beschrieben werden? 

In Teil 1 folgen wir zunächst dem Beispiel der Technik, die mehr als jede an
dere Errungenschaft der Geschichte die heutige Welt zu prägen scheint. Unse
re heutige Welt und unser Leben sind in jeder Hinsicht von der Technik beein
flusst. Es wird oft gesagt, dass wir in einem technologischen Zeitalter leben.9 
Bereits das Industriezeitalter war von der Technik geprägt. Heute, mit dem 
Aufkommen des Computers, sprechen Soziologen von einer «Informationsge
sellschaft», und die Idee eines «Computational Paradigma» setzt sich durch.10 
Wir können mit Sicherheit davon ausgehen, dass die Technologie in der einen 
oder anderen Form alles prägt, was im 21. Jahrhundert geschieht. Es scheint 
gerechtfertigt zu sein, zu behaupten, dass die Technologie die treibende Kraft 
für den Wandel in der heutigen Welt ist. Wenn wir uns an das erinnern, was 
oben über die historischen Ursprünge gesagt wurde, die uns immer begleiten, 
können wir uns fragen, ob es nicht in gewisser Weise schon immer so war, dass 
Technologie das Sein, den Sinn und die Welt charakterisiert hat. Gab es jemals 
eine Zeit, so fragen wir, in der die menschliche Existenz nicht von der Technik 
bestimmt war? Ist die menschliche Existenz in gewisser Weise immer techno
logisch, d.h. mit den Praktiken verbunden, die die materielle Welt verändern? 
Haben wir nicht schon immer mit Dingen zu tun gehabt, mit der Erde, mit Tie
ren und Pflanzen, mit Steinen und Holz? Und taten wir das nicht schon lange 
bevor wir uns mit Göttern und ersten Prinzipien beschäftigten? 

Technik ist nichts Neues. Archäologen und Anthropologen haben die Her
stellung und Verwendung von Werkzeugen als das entscheidende Merkmal der 
menschlichen Existenz bezeichnet. Die archäologischen Befunde zeigen, dass 
unsere Vorfahren Werkzeuge benutzten, um die Welt zu verändern, lange be
vor Philosophen wie Platon oder Aristoteles ihre Aufmerksamkeit auf Spra
che und Ideen richteten. Für Aristoteles war das Unterscheidungsmerkmal des 
Menschen die Vernunft oder die Sprache und nicht mehr die Werkzeugherstel
lung. Aus der Perspektive der Archäologie wird die Technik jedoch zu einer phi
losophischen Angelegenheit. Sie ist nicht nur etwas, mit dem sich der Mensch 

9 In der Frage nach der Technik erklärt Heidegger die Technik zu der Art und Weise, in der 
sich das Sein in unserer Zeit offenbart. 

10 Für das rechnerische Paradigma siehe die Arbeit von Stephen Wolfram: https://www. 
wolframphysics.org/. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wolframphysics.org/
https://www.wolframphysics.org/
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.wolframphysics.org/
https://www.wolframphysics.org/


Einführung 23 

gelegentlich beschäftigt, wenn er nicht sitzt und denkt, wie es die Philosophen 
tun. Ein ausreichend tiefer Blick in die Vergangenheit zeigt uns, dass Technik 
nicht nur eine Tätigkeit unter anderen ist. Wenn die Technik die menschliche 
Existenz in einzigartiger Weise kennzeichnet, und dies, wie wir sehen werden, 
schon vor dem Auftreten des Homo sapiens, entsteht die Frage: Was verbindet 
diese ursprüngliche Technik mit der Technik, von der wir heute sprechen? 

In der heutigen Welt könnte man die Technologie, die alles bedingt, als 
«digitale Technologie» bezeichnen. Gibt es eine ununterbrochene, wenn nicht 
direkte Verbindung zwischen dem ersten Werkzeug, der primitiven Steinaxt, 
und dem Smartphone? Beide werden in der Hand getragen. Beide dienen vie
len Zwecken. Wenn der Transformationsprozess, den wir heute überall erle
ben, als «digitale Transformation» bezeichnet werden kann, kann er dann als 
dieselbe Art von Transformation verstanden werden, die mit der Erfindung des 
Steinbeils durch unsere hominiden Vorfahren vor etwa drei Millionen Jahren 
begann? Wenn ja, setzt das Verständnis der digitalen Transformation voraus, 
dass man die Transformation versteht, die stattfand, als der erste Hominide 
die erste Steinaxt schuf und die Kultur zum ersten Mal entstand. Wir müssen 
aber zugeben, dass «digitale Transformation» nicht als philosophischer Be
griff im heutigen Sinne betrachtet werden kann. Der Begriff bezeichnet in der 
Regel, wie Unternehmen und Organisationen digitale Technologien für den 
Umgang mit Daten, die Optimierung der Kommunikation und die Strukturie
rung von Prozessen anpassen. Er kann sich auch auf Innovationen und Projek
te im Bereich der Informations- und Kommunikationstechnologien (IKT) be
ziehen, insbesondere in der Digitaltechnikbranche, und auf die Entwicklung 
von Hard- und Softwareanwendungen aller Art für Produktion, Dienstleistun
gen und Verwaltung. Wenn wir in diesem Buch jedoch von digitaler Trans
formation sprechen, geben wir diesem Begriff eine spezifische philosophische 
Bedeutung. 

Als Philosophen befassen wir uns nicht mit einem der üblichen Verständ
nisse dessen, was digitale Transformation bedeutet. Uns geht es um die di
gitale Transformation, die als die aktuelle Form des technologischen Wandels 
verstanden wird, der mit den ersten Steinwerkzeugen begann und uns zu dem 
gemacht hat, was wir heute sind und in Zukunft werden. Heidegger erinnert 
uns daran, dass das Wesen der Technik nichts Technisches ist. In den jüngsten 
philosophischen Diskussionen ist die Technik zu einem Begriff geworden, der 
alles auf die eine oder andere Weise charakterisiert. Man könnte behaupten, 
dass die Technik metaphysisch geworden ist, da es nichts gibt, was nicht in ir
gendeiner Weise durch die Technik bedingt ist. Deshalb sprach Heidegger von 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

der Technik als der Art und Weise, in der sich das Sein in der Moderne offenbart 
(und verschleiert). Die Technik charakterisiert unseren gegenwärtigen Augen
blick in der Geschichte des Seins.11 In Teil 1 werden wir versuchen, Technologie 
philosophisch zu verstehen und dann die digitale Transformation als die Form 
zu begreifen, in der Technologie unsere Welt formt. Die Leitfrage wird lauten: 
Wie sieht eine philosophische Definition von Technologie und digitaler Trans
formation aus? Aus welchen philosophischen Ideen und Traditionen leitet sich 
ein philosophisches Konzept der digitalen Transformation ab? Wie ist die di
gitale Transformation unter dem Gesichtspunkt des primären Anliegens der 
Philosophie zu verstehen, das darin besteht, über alles das Gleiche zu sagen 
und dabei so zu den Ursprüngen zurückzukehren, dass diese Untersuchung 
uns in die Zukunft weist? Die Antworten auf diese Fragen werden sich auf das 
Entstehen von Sinn in der Konstruktion von Akteur-Netzwerken konzentrie
ren. Wir schlagen vor, Technologie in Anlehnung an Bruno Latour als «techni
sche Mediation» zu verstehen, die wir als die Konstruktion von Akteur-Netz
werken durch die Konstruktion von Information beschreiben. Sinn, Sein und 
Welt entstehen als technisch mediierte Information. Da technische Mediation 
von Natur aus etwas ist, das man als «soziale Praxis» bezeichnen könnte, wird 
die Frage nach der Philosophie zu einer Frage nach der Gesellschaft. Dies führt 
zu einer Beschreibung, in welcher Art von Gesellschaft wir heute leben. 

In Teil 2 wird unsere Leitfrage lauten: Wie sieht die Welt heute aus? Wie 
hat sie sich gegenüber der vergangenen Gesellschaft verändert, d.h. gegen
über der Gesellschaft, die üblicherweise als Moderne bezeichnet wird? Können 
wir mit Fug und Recht weiterhin von der westlichen Industriegesellschaft oder 
der «modernen Gesellschaft» sprechen? Und wenn wir nicht mehr in der mo
dernen Gesellschaft leben, in welcher Gesellschaft leben wir dann? Wir werden 
versuchen, diese Fragen in Bezug auf das zu beantworten, was man die Entste
hung einer «globalen Netzwerkgesellschaft» nennen könnte. Wir werden fra
gen: Was ist die moderne Industriegesellschaft, und wie unterscheidet sich die 
heutige globale Netzwerkgesellschaft von ihr? Wenn die globale Netzwerkge
sellschaft ein Produkt der digitalen Transformation ist, in was verwandelt sich 
dann die Gesellschaft, die philosophisch als Sein, Sinn und Welt zu verstehen 
ist? Was sind die treibenden Kräfte hinter dieser Transformation, und in wel
che Richtung scheint sie sich zu entwickeln? Welche Trends könnten die Rich

11 Obwohl wir der Meinung sind, dass Heidegger hinsichtlich der Bedeutung der Tech
nik recht hat, stimmen wir nicht mit seiner funktionalistischen Beschreibung dessen 
überein, was Technik ist. Wir werden Technik nicht als «Gestell» beschreiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 25 

tung anzeigen, in der sich die Welt verändert? Mit diesen Fragen werden wir 
uns in Teil 2 beschäftigen. 

Man könnte einwenden, dass solche Fragen nicht philosophisch, sondern 
bestenfalls historisch oder soziologisch sind. Wenn wir uns an solchen Fragen 
orientieren, scheinen wir den Weg der Philosophie verlassen zu haben und zu 
den Teilwissenschaften übergegangen zu sein. Dieser Einwand muss ernst ge
nommen werden und verlangt, dass wir zeigen, wie sich die Soziologie so ver
ändert hat, dass sie sich nicht mehr auf die Untersuchung eines bestimmten 
Objekts, nämlich der Gesellschaft, beschränkt, im Gegensatz beispielsweise 
zur Natur oder zur individuellen Psyche. Anhand der neuen Gesellschafts
theorien von Niklas Luhmann (Theorie der sozialen Systeme), Manuel Castells 
(Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft) und Bruno Latour (Akteur-Netz
werk-Theorie) soll gezeigt werden, dass der Begriff «Gesellschaft» zu einem 
philosophischen Konzept geworden ist, das alles einschließt und nichts aus
schließt. Wenn man von Gesellschaft spricht, muss man von Welt sprechen. 
Was ist nicht Teil der Gesellschaft? Was könnte irgendwie außerhalb der Ge
sellschaft liegen? Die Vorstellung, dass die Menschen als isolierte Individuen 
in einer Art Naturzustand vor dem Gesellschaftsvertrag existierten, ist reiner 
Mythos. Darüber hinaus ist die Idee der Natur selbst, spätestens seit dem 
Aufkommen der Ökologie, nicht nur ein philosophisches Konzept geworden, 
was sie immer war, sondern nun auch ein soziales und politisches Konzept. 
Zu Beginn des 21. Jahrhunderts, d.h. nach Kant und Hegel, dem Aufkommen 
der Soziologie und der Systemtheorie, der philosophischen Hermeneutik, 
der Phänomenologie, Heidegger, Wittgenstein, dem Poststrukturalismus und 
dem Pragmatismus, ist es unbestreitbar, dass die Philosophie untrennbar mit 
der Gesellschaft verwoben ist. Vor allem der Neo-Pragmatismus, mit dem wir 
uns in Teil 4 dieses Buches ausführlich befassen werden, hat betont, dass Sinn 
in sozialen Praktiken entsteht, nicht in der unmittelbaren Intuition von Ideen 
oder durch Sinneswahrnehmung.12 

Wenn die pragmatistische Tradition den Sinn in sozialen Praktiken be
gründet, verwischt sie dann nicht die Unterscheidung zwischen Philosophie 
und Soziologie? In einer fast vollständigen Umkehrung der klassischen phi
losophischen Ansätze führt die Suche nach den Ursprüngen von Sein und 
Sinn zu einer Untersuchung der sozialen Praktiken und des Alltagslebens. 

12 Der zeitgenössische Pragmatismus oder Neo-Pragmatismus ist mit den Namen R. Ror
ty und R. Brandom verbunden. Für einen Überblick siehe Brandom (2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Während die Philosophen der abendländischen Geschichte diese Welt ver
achteten und die ersten Prinzipien in den Urelementen, dem logos, dem nous 
und Gott suchten, wendet sich die pragmatistische Tradition dem zu, was 
früher als das Reich der Unwissenden oder der bloßen Meinung, der doxa, 
verachtet wurde. Die philosophische Frage des Pragmatismus lautet dann: 
Welche sozialen Praktiken konstruieren Sinn? Wie tun sie das? Können solche 
Praktiken die gleiche Stellung im philosophischen Denken einnehmen, wie es 
die klassischen ersten Prinzipien, die arché, für die alten Griechen und ihre 
Anhänger bis heute getan haben? In diesem Buch sind wir in vielerlei Hinsicht 
dem Pragmatismus verpflichtet, allerdings mit wichtigen Vorbehalten, auf 
die wir später in Teil 4 eingehen werden. Wir werden behaupten, dass die 
richtige philosophische Herangehensweise an die sich verändernde Welt von 
heute in der Tat in einem Verständnis der Gesellschaft besteht. Doch welche 
Art von Gesellschaftstheorie beschreibt die globale Netzwerkgesellschaft so, 
dass diese Beschreibung von der Philosophie nicht zu unterscheiden ist? Und 
welche Philosophie findet die arché, die ersten Prinzipien von Sein, Sinn und 
Welt, im Sozialen, in den bescheidenen Praktiken des täglichen Lebens? Die 
Antwort, die wir vorschlagen, ist, dass die Welt, die einzige Welt, die wir 
kennen, immer schon «sozial» ist, weil sie und alles in ihr durch Beziehungen 
konstruiert ist. Beziehungen und Relationen, so wurde in Teil 1 argumentiert, 
sind Informationen. Die Welt der Beziehungen und Relationen hat immer 
schon einen Sinn.13 Akteur-Netzwerke sind immer zugleich natürlich und so
zial. Das bedeutet, dass die Konstruktion von Sinn, Sein und Welt in sozialen 
Praktiken von Natur aus eine normative Tätigkeit ist. Wie Wittgenstein gezeigt 
hat, ist Bedeutung Gebrauch, und der Gebrauch von Sprache ist eine regel
geleitete Tätigkeit. Die Frage nach Normen, die soziale Praktiken leiten, wird 
nicht nur zu einer philosophischen, sondern auch zu einer metaphysischen 
Frage. 

In Teil 3 wird der Versuch unternommen, zu beschreiben, wie man sich 
der heutigen, sich verändernden Welt philosophisch richtig nähern kann, d.h. 
wie man Philosophie betreiben sollte, um an der digitalen Transformation, 
die unsere heutige Welt kennzeichnet, richtig teilzunehmen. Die Antwort auf 
diese Frage beinhaltet den Versuch, zu zeigen, was die Normen der globalen 

13 Wir sollten nicht vergessen, dass in dem Moment, in dem ein bestimmter Stein zu ei
ner Axt wurde, alle anderen Steine zu «Nicht-Äxten» oder zu «potenziellen Äxten» wur
den. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 27 

Netzwerkgesellschaft sind und wie diese Normen alles, was in dieser Gesell
schaft geschieht, auf die eine oder andere Weise leiten. Normativität ist für 
den Pragmatismus von zentraler Bedeutung, weil die sozialen Praktiken, aus 
denen Sinn, Sein und Welt hervorgehen, im Wesentlichen normengeleitete 
Aktivitäten sind. Kant verwandelte den ontologischen Dualismus von Des
cartes zwischen Subjekt und Objekt in eine Unterscheidung zwischen einem 
Bereich der Notwendigkeit und einem Bereich der Freiheit. Kant verortete den 
Sinn entscheidend im Bereich der Freiheit, der von Natur aus normativ ist. Für 
Kant unterliegen nicht nur praktische Tätigkeiten einer normativen Regelung, 
sondern auch das Erkennen und Wissen. Sinn entsteht in einem Bereich der 
Freiheit, in dem die menschlichen Subjekte nicht nur miteinander, sondern 
auch mit den Dingen wissen und umgehen. Freiheit jedoch, und das ist Kants 
wichtigster Beitrag zum modernen Denken, ist nicht nur normativ geregelt, 
sondern erfordert, dass die Normen, die freie Subjekte regeln, wenn diese 
Subjekte wirklich frei sind, von diesen Subjekten geschaffen und nicht von 
einer nichtmenschlichen Instanz wie Gott oder der Natur auferlegt werden. 
Mit diesem Schritt hat Kant das autonome rationale Subjekt als Definition der 
menschlichen Existenz etabliert und der Moderne vermacht. 

Das autonome rationale Subjekt wurde zum Helden der Aufklärung und 
des Humanismus sowie zur Grundlage der demokratischen Politik und aller 
für die moderne westliche Welt charakteristischen Emanzipationsbestre
bungen. Hegel machte Kants transzendentale Subjektivität zur konkreten 
geschichtlichen Gemeinschaft und brachte den natürlichen Bereich der Not
wendigkeit in den Bereich der Freiheit, indem er behauptete, dass nicht nur 
praktische Normen von freien Subjekten, sondern auch natürliche Dinge ein
gesetzt werden müssen. Das autonome rationale Subjekt wurde zum «Geist», 
der sich in der Erkenntnis der Welt selbst erkennt. Die Idee des «absoluten 
Wissens» beruht auf der Annahme, dass Sinn, Sein und Welt durch die norm
geleitete soziale Praxis freier Subjekte, die in eine Gemeinschaft eingebunden 
sind, konstituiert werden. Die Gemeinschaft der sich gegenseitig anerken
nenden freien Individuen wird dann zu einer Art Übersubjekt, das Hegel 
Geist nannte. Für Hegel war der Geist sowohl Subjekt als auch Objekt. Die 
Welt, die der Geist kennt, sowohl die soziale Welt der Institutionen als auch 
die natürliche Welt der Dinge, wird von ihm selbst konstruiert und ist somit 
Ausdruck seiner Autonomie und Freiheit. Für Hegel waren die Normen, denen 
der Geist bei der Konstruktion von Sein, Sinn und Welt folgte, die Normen der 
dialektischen Logik. Die Geschichte selbst hat gezeigt, dass absolutes Wissen 
ein Hirngespinst ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Der zeitgenössische Pragmatismus hält an der zentralen Bedeutung nor
mierter sozialer Praktiken für die Konstruktion von Sinn fest, jedoch ohne He
gels absolutes Wissen. Nach Hegel zerfiel das Super-Subjekt/Objekt des Geistes 
in verschiedene historische Praxisgemeinschaften, die jeweils über ihre eigene 
Welt sprechen. Was wird aus der sogenannten objektiven Welt der Fakten, über 
die diese Gemeinschaften sprechen? Solange die Gesellschaft aus menschli
chen Individuen besteht, die in Gemeinschaften integriert sind, deren diskur
sive Praktiken als Sprechen über eine Welt von Objekten verstanden werden, 
bleibt die alte Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt die Grundlage des 
philosophischen Denkens und wir bleiben innerhalb der Grenzen der Moder
ne sowie des Humanismus und der Aufklärung und ihrer Verpflichtung auf 
das autonome rationale Subjekt. Innerhalb dieser modernen Verfassung, wie 
Latour sie nennt, ringt der Pragmatismus um eine Antwort auf die Frage, wie 
Subjekt und Objekt wieder zusammengeführt werden können, nachdem die 
Moderne sie so entscheidend getrennt hat. 

Wie müssen das Soziale und die sogenannten sozialen Praktiken konzi
piert werden, wenn das autonome rationale Subjekt nicht mehr die Grund
annahme ist, die das philosophische Denken leitet? Welche Art von Normati
vität könnte soziale Praktiken leiten, wenn es sich nicht um eine Normativi
tät handelt, die autonome rationale Subjekte sowohl einführen als auch sich 
ihr unterwerfen? Um diese Frage zu beantworten, bieten wir eine Beschrei
bung der Normen an, die sich aus den affordances der digitalen Technologien 
ergeben. Diese sind Konnektivität, Flow, Kommunikation, Partizipation, Au
thentizität und Flexibilität. Diese Normen leiten die informationskonstruie
renden Aktivitäten sowohl von Menschen als auch von Nichtmenschen im di
gitalen Zeitalter. Im Mittelpunkt dieser Argumentation steht die Vorstellung, 
dass soziale Praktiken nicht ausschließlich menschlich sind. Vielmehr nehmen 
sowohl Menschen als auch Nichtmenschen (Technologie) an dem teil, was man 
als «Gesellschaft» bezeichnen könnte, und konstruieren es. Wir argumentie
ren, dass die Akteur-Netzwerk-Theorie die Pragma, die Dinge, vielleicht zum 
ersten Mal zurück in den Pragmatismus bringt, wo sie hingehören. Die Phi
losophie braucht sich nicht mehr von der typisch modernen Frage leiten zu 
lassen, wie sich die Sinngebung irgendwie auf die Dinge beziehen oder sie re
präsentieren kann, da die Dinge selbst auch Sinn konstruieren. 

In Teil 4 geht es darum, eine neue und überarbeitete Version des Pragma
tismus vorzuschlagen, die als Informationeller Pragmatismus bezeichnet wird. 
Der Informationspragmatismus behauptet, dass die sozialen Praktiken, die 
der Neo-Pragmatismus als Quelle von Sinn, Sein und Welt versteht, nicht als 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 29 

diskursive Aktivitäten autonomer rationaler Subjekte zu verstehen sind, son
dern als die Konstruktion von Akteur-Netzwerken, an denen Menschen und 
Nichtmenschen symmetrisch teilnehmen. Der Informationelle Pragmatismus 
geht über den modernen Rahmen der Unterscheidung zwischen Subjekt und 
Objekt und die Grundannahme der Moderne vom autonomen rationalen Sub
jekt hinaus. Der inferentielle Pragmatismus von Robert Brandom wird mit der 
auf der Akteur-Netzwerk-Theorie basierenden Version des Pragmatismus von 
Bruno Latour konfrontiert. Während Brandom Sinn in einer bestimmten Form 
des Sprachgebrauchs, dem Spiel des Gebens und Fragens nach Gründen, be
gründet, zeigt Latour anhand von Pasteurs Forschungen zur Milchsäuregä
rung, wie Dinge zu sozialen Partnern werden können. Wissenschaft in Ak
tion ist keine rein menschliche diskursive Praxis, ein Spiel des Gebens und 
Fragens nach Gründen, sondern eine technische Mediation, die es Nichtmen
schen ermöglicht, an der Konstruktion von Informationen teilzunehmen. Un
ter dem Gesichtspunkt eines solchen Informationellen Pragmatismus können 
die in Teil 3 beschriebenen Netzwerknormen so verstanden werden, dass sie 
für Menschen und Nichtmenschen gleichermaßen gelten. Sein, Sinn und Welt 
sind als Informationen zu begreifen, die in den Praktiken der technischen Me
diation entstehen, die Akteur-Netzwerke konstruieren. Ziel ist ein Vorschlag 
für eine grundlegende Revision des Pragmatismus, sodass die Einsichten des 
Pragmatismus in eine postmoderne und posthumanistische Welt übernom
men werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 

Die Philosophie beschäftigt sich mit der Welt.1 Es ist daher eine legitime phi
losophische Frage, zu fragen, woher die Welt kommt. Dies ist keine kosmolo
gische Frage oder eine Frage, die im Bereich der physikalischen oder astrono
mischen Wissenschaften beantwortet werden kann. Für eine philosophische 
Untersuchung reicht der Verweis auf den Urknall nicht aus. Der Urknall ist ei
ne wissenschaftliche Hypothese, die im Prinzip empirisch überprüft werden 
könnte. Aus diesem Grund handelt es sich nicht um eine philosophische Theo

rie. Es gibt keine Metaphysik oder Ontologie des Urknalls. Neben dieser wis
senschaftlichen Theorie über den Ursprung der Welt gibt es verschiedene soge
nannte «Theorien von allem», die von theoretischen Physikern vorgeschlagen 
wurden und nicht empirisch überprüft werden können, wie die Stringtheo
rie, die Multiverstheorie oder die Quantengravitation. Wenn Wissenschaftler 
von dem abweichen, was experimentell getestet werden kann, und universelle 
Theorien vorschlagen, wagen sie sich an die Philosophie.2 Als philosophische 
Frage ist die Frage nach der Welt die Frage nach dem Sein und dem Sinn. Die 
Anfänge der Welt, die die Philosophie betreffen, sind nicht die gleichen wie 
die Anfänge des bekannten Universums, unseres Sonnensystems oder sogar 
des Planeten Erde. Was auch immer die heutige oder künftige Wissenschaft 
über das Universum, das Sonnensystem und die Erde herausfinden wird: Es 
handelt sich um Dinge, die innerhalb einer bestimmten historischen Situati
on des Wissens und der wissenschaftlichen Praxis eine Bedeutung haben. Sie 
«existieren» innerhalb der Geschichte des Seins und des Sinns. Die Bedeutung, 
die sie innerhalb der Geschichte haben, ist nicht die Bedeutung der Geschichte 

1 Die Lesenden werden daran erinnert, dass sich Welt auf alle Wesen und ihre Einheit in 
Sein und Sinn bezieht. 

2 Für eine Kritik der theoretischen Physik in diesem Sinne siehe Hossenfelder (2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

selbst. Wie kann sich eine Wissenschaft selbst erklären? Obwohl die Quanten
physik die Abhängigkeit vom Beobachter anerkennt, kann sie den Beobachter 
nicht erklären.3 Obwohl die Biologie Kognition zulässt, kann sie den Sinn nicht 
erklären. Wenn die Wissenschaft in der Lage wäre, sich selbst zu erklären, wä
re sie das, was man eine «universelle Theorie» nennen könnte. Eine universelle 
Theorie muss nicht nur alles in der Welt erklären können, sondern auch sich 
selbst, wenn sie ihren Anspruch auf Universalität aufrechterhalten will. Das 
ist bisher noch keiner Wissenschaft gelungen. Der Beobachter ist bekanntlich 
nicht das, was von der Physik oder gar der Biologie beobachtet oder erklärt 
wird. Welches der fundamentalen Teilchen oder Felder des Standardmodells 
ist der Beobachter? Welche Hirnaktivität oder welche Neuronen bilden den Be
obachter? Die Schlussfolgerung, die wir aus diesen Ausführungen ziehen wol
len, ist, dass die Frage nach der Welt eine philosophische Frage ist. Was kann 
uns die Philosophie darüber sagen, woher die Welt kommt? 

Um die philosophische Frage nach der Welt zu beantworten, müssen wir 
zum Anfang der Welt zurückgehen. Da die Welt dasselbe ist wie das Sein und 
der Sinn, bedeutet dies, dass wir zu den Ursprüngen des Seins und des Sinns 
zurückgehen müssen. Wir müssen also versuchen, die Ereignisse, die Akteu
re, die Kräfte und die Prozesse zu verstehen, die zur Entstehung des Sinns ge
führt haben. Natürlich sind Zeitreisen noch nicht möglich, also müssen wir 
uns auf unsere Vorstellungskraft verlassen und versuchen, eine plausible Ge
schichte zu erzählen, die die Anfänge der Welt und den Ursprung des Sinns be
schreibt. Wir wissen, dass die Philosophie keine Mythologie ist. Entgegen der 
Polemik der antiken griechischen Philosophen gegen die Dichter ist der Philo
sophie das Geschichtenerzählen nicht fremd. Trotz seiner Verachtung für die 
Dichter und ihre Geschichten über die Götter verwendete Platon seine eigenen 
Mythen und erzählte seine eigenen Geschichten, um philosophische Wahrhei
ten zu illustrieren. Er bezeichnete diese als «edle Lügen». Dem Beispiel Platons 
folgend werden wir versuchen, die Entstehung der Welt, d.h. des Seins und des 
Sinns, zu beschreiben, indem wir eine fiktive Zeitmaschine benutzen, um zu 
dem Moment in der Geschichte zurückzukehren, von dem man sagen könnte, 
dass Welt, Sinn und Sein zum ersten Mal erschienen sind. 

3 Für eine zeitgenössische Diskussion der Beobachterabhängigkeit in der Quantenphy
sik siehe d’Espagnat (2006). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 33 

1.1 Der Unterschied, den ein Stein macht 

Nehmen wir an, es gab einen Zeitpunkt, an dem ein bestimmter Vorfahre des 
Homo sapiens an einem bedeutenden Ereignis teilnahm, einem Ereignis, das 
so bedeutsam und beispiellos war, dass es nicht nur die Welt veränderte, son
dern die Welt entstehen ließ. Gehen wir weit zurück in der Geschichte, in die 
Zeit vor dem Erscheinen des Menschen.4 Nach dem derzeitigen Stand der ar
chäologischen Forschung erschien der Homo sapiens vor etwa 300.000 Jah
ren.5 Der erste Gebrauch von Werkzeugen, das Auftauchen von Technologie 
und alles, was damit zusammenhängt, liegt viel weiter zurück, nämlich et
wa 3,3 Millionen Jahre. In dieser Periode, die als Altsteinzeit bekannt ist, be
nutzten die Hominiden, unsere frühesten Vorfahren, Werkzeuge aus Stein, 
Holz und Knochen für die Jagd, zum Kämpfen und für andere Zwecke. Stein
werkzeuge können auf ca. 3 Millionen Jahre vor dem Auftreten des Homo sa
piens datiert werden. Es handelt sich dabei um die sogenannten «Mode 1»- 
Werkzeuge aus der «Oldowan-Industrie», d.h. den Fundorten in der Olduvai- 
Schlucht in Tansania. Diese Werkzeuge stammen aus der Zeit vor 2,6 Millio
nen Jahren. Sie wurden hergestellt, indem ovale Steine, die in Flussbetten ge
funden wurden, durch Abbrechen von Flocken in Formen mit scharfen Kan
ten an einem Ende gehämmert wurden. Ein Ende war geschärft, das ande
re rund, sodass es leicht in der Hand gehalten werden konnte. Diese primiti
ve Steinaxt, auch «Hand-Axt» genannt, ist aber nicht das älteste Beispiel für 
Steinwerkzeuge. In Lomekwi 3 in West Turkana, Kenia, wurden Steinwerk
zeuge entdeckt, die vor 3,3 Millionen Jahren angefertigt worden waren.6 Die

4 Dies erlaubt uns, auf die Herausforderung von Meillassoux (2008) zu antworten, der 
vom «Ahnen» spricht, um einen Bereich jenseits der «korrelationistischen» Vorausset
zung des modernen westlichen Subjektivismus zu bezeichnen, insbesondere seit Kant 
und in der Ausprägung von Husserl. Die Idee des Ahnen stellt die Annahme infrage, 
dass das Sein – und damit die Bedeutung – notwendigerweise mit dem menschlichen 
Bewusstsein, mit der Intentionalität verbunden ist. Meillassoux fragt, wie das Sein mit 
dem menschlichen Bewusstsein in Verbindung gebracht werden kann, wenn es offen
sichtlich eine «uralte» Welt gab, lange bevor der Mensch entstand. Der Korrelationalis
mus ist eine moderne Idee, die sich aus der strikten Unterscheidung zwischen Subjekt 
und Objekt und der Notwendigkeit ergibt, sie irgendwie wieder zusammenzufügen, 
da das eine nicht ohne das andere existieren kann. 

5 Für einen Überblick siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_hu 
man 

6 Siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool


34 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

se Entdeckung zeigt, dass die Steinaxt zweifellos eines der ersten und sogar 
das am längsten genutzte Werkzeug in der Geschichte des Urmenschen und 
der Menschheit ist. In vielerlei Hinsicht war sie ein Vorläufer späterer Tech
nologien und kann als ein einfaches Modell dafür angesehen werden, was es 
bedeutet, Werkzeuge zu benutzen und was Technologie ist. Wenn wir beden
ken, dass der Gebrauch von Werkzeugen oft als das angesehen wird, was den 
Menschen von anderen Tieren unterscheidet, und damit als ein wesentlicher 
Aspekt der Kultur, könnte die Frage nach dieser Technologie zu einem tieferen 
Verständnis der menschlichen Existenz führen, als wenn man mit dem Homo 
sapiens und voll entwickelter sprachlich vermittelter Erfahrung beginnt, wie 
es die Philosophie tut.7 

Da die Fähigkeit, Werkzeuge herzustellen und zu benutzen und diese 
Fertigkeiten über viele Generationen hinweg an andere weiterzugeben, als 
Kennzeichen von Kultur und Zivilisation gilt, welche Schlussfolgerungen 
lassen sich aus der Tatsache ziehen, dass Hominiden mehrere Millionen Jahre 
vor dem Auftreten des Homo sapiens Werkzeuge herstellten und benutzten? 
Sie deutet darauf hin, dass der Mensch mit seinem großen Gehirn und seinen 
sprachlichen Fähigkeiten keine notwendige Voraussetzung für die Entstehung 
von Sinn war, oder zumindest, dass Sinn lange vor dem Auftreten spezifisch 
menschlicher Intelligenz entstanden ist. Schließlich wäre es absurd anzu
nehmen, dass unsere hominiden Vorfahren nicht irgendwie «wussten», was 
sie taten, als sie drei Millionen Jahre vor dem Auftreten des Homo sapiens 
Werkzeuge herstellten und benutzten. Darüber hinaus impliziert die Entste
hung von Sinn lange vor dem Menschen, dass Sinn eng mit der materiellen 
Realität, den Dingen und den praktischen Lebensformen verbunden ist und 
nicht mit einem rein theoretischen Wissen. Was auch immer die Hominiden 
drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens gemacht haben, 
man kann davon ausgehen, dass sie sich nicht der Kontemplation reiner Ideen 
gewidmet haben, obwohl einige dies natürlich auch getan haben mögen. Fra
gen wir uns also: Was bedeutet es, eine Steinaxt zu benutzen? Wie hat sich diese 
Technik herausgebildet? Worin besteht der Unterschied zwischen der Art und 
Weise, wie Hominiden Werkzeuge herstellten und benutzten, und der Art 
und Weise, wie sich ein Verhalten, das bei Affen und anderen Spezies ähnlich 
erscheinen mag, nie zu einer Kultur entwickelt hat? Trotz der unbestreitbaren 
Beweise für die Verwendung von Werkzeugen bei Affen und anderen Tieren 

7 Siehe z.B. die Material Engagement Theory von Malafouris (2013), die Mirror System Hy
pothesis von Arbib (2012) sowie Corballis (2003; 2017) zu den Ursprüngen der Sprache. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 35 

scheint es einen grundlegenden Unterschied zwischen dem, was Tiere tun, 
und dem, was man auf der Ebene von Sinn als nichtepisodische Verwendung 
von Werkzeugen bezeichnen könnte, zu geben.8 

Nehmen wir an, wir sind in der Zeit zurückgereist und werden durch einen 
glücklichen Zufall Zeuge der ersten Herstellung einer Steinaxt.9 Wir werden 
eine Phänomenologie der Herstellung einer Steinaxt versuchen und darüber 
hinaus versuchen, ein Verständnis für die Entstehung von Sinn und, mit dem 
Sinn, auch von Sein und Welt zu gewinnen. Was meinen wir mit Phänome
nologie? Die Phänomenologie ist eine philosophische Methode, die versucht, 
Erfahrungen mit so wenig Voraussetzungen wie möglich zu beschreiben. Die
se Methode unterscheidet sich nicht sehr von dem, was Ethnologen tun, wenn 
sie die Praktiken einer traditionellen Gesellschaft von Jägern und Sammlern 
beobachten und beschreiben. Natürlich ist es unmöglich, keine Vorannahmen 
zu haben. Wir können nicht aus unserer eigenen Welt heraustreten und so tun, 
als wären wir nicht in eine Sprache und Kultur mit ihrer eigenen, sehr langen 
und komplexen Geschichte eingebettet. Dennoch können wir plausibel anneh
men, dass es nur eine Welt gibt und dass die Welt, in der wir uns heute be
finden, ihren Ursprung in der Vergangenheit hat und dass das, was wir heu
te erleben und verstehen können, eine gewisse Kontinuität mit dem hat, was 
in der Vergangenheit geschehen ist. Wie bereits erwähnt, sind die Ursprünge 
nicht etwas, das in der Vergangenheit verloren gegangen ist, sondern sie sind 
immer bei uns, leiten uns und bestimmen, was wir sind. Die Rückkehr zu den 
Ursprüngen ist möglich, indem wir versuchen, so weit wie möglich Annahmen 
über das, was wir sehen, zu vermeiden, und das, was geschieht, ohne Rückgriff 
auf heutige Theorien oder Vorurteile zu beschreiben. Stellen wir uns also die 
Frage: Was geschah, als das erste Werkzeug hergestellt wurde, als die Technik 
entstand und als Sinn vor mehr als drei Millionen Jahren in Afrika aufkam? 

8 Der Werkzeuggebrauch der Affen ist durch seinen «episodischen» Charakter gekenn
zeichnet. Siehe Donald (1991:149), der die «Kultur» der Affen als «episodisch» be
schreibt: «Das Wort, das die kognitive Kultur der Affen am besten zu beschreiben 
scheint […], ist der Begriff ‹episodisch›. Ihr Leben findet vollständig in der Gegenwart 
statt, als eine Reihe konkreter Episoden, und das höchste Element in ihrem System 
der Gedächtnisrepräsentation scheint auf der Ebene der Ereignisrepräsentation zu lie
gen.» Notiz: Alle Übersetzungen von den in Englisch zitierten Quellen stammen vom 
Autor. 

9 Für eine Diskussion über die Analyse von Steinen und die von Archäologen verwende
ten Theorien und Methoden siehe Soressi/Geneste (2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Was wir sehen, ist zunächst nur ein Tier, ein Hominid, das etwas mit Stei
nen macht, die auf dem Boden, sagen wir einem Flussbett, herumliegen. Da 
wir nur zu beschreiben versuchen, was wir sehen, und keine Vorannahmen 
über das Geschehen treffen wollen, werden wir nicht davon ausgehen, dass 
wir beobachten, wie ein Organismus versucht, sich an seine Umwelt anzupas
sen. Wir werden auch nicht davon ausgehen, dass wir Zeugen bewusster, ab
sichtlicher Erfahrungen sind, wie wir sie machen, wenn wir heute etwas tun. 
Schließlich befinden wir uns in einem Zeitpunkt, der drei Millionen Jahre vor 
dem Entstehen des Homo sapiens liegt. Auf der grundlegendsten Ebene ist 
das, was wir sehen, ein Prozess, durch den Relationen oder «Assoziationen» 
zwischen Steinen und Tieren oder Feinden usw. hergestellt werden, sodass 
ein einzigartiges Verhalten auftritt, das allen an diesen Assoziationen Betei
ligten zugeschrieben werden muss. Nennen wir diese Teilnehmenden Akteu
re und stellen wir fest, dass das Verhalten, das sich aus ihrer Verbindung er
gibt, nicht auf einen der Akteure allein zurückgeführt werden kann. Wir kön
nen also nicht davon ausgehen, dass der Hominid aktiv ist und der Stein ein 
passives Ding. Die Vorstellung, dass Dinge lediglich passives Rohmaterial für 
die gestalterischen Aktivitäten menschlicher Akteure sind, ist sehr jungen Ur
sprungs. Die Begriffe Anpassung an die Umwelt, aktiv oder passiv, Materie 
oder Form, Potenzialität oder Aktualität usw. sind Ideen, die erst viel später 
in der Menschheitsgeschichte entstanden sind und in der Szene, die wir hier 
beobachten, keinen Platz haben. Wenn wir versuchen, alle unsere üblichen An
nahmen beiseitezulassen, sehen wir die Entstehung einer einzigartigen und 
beispiellosen Art der Zusammenarbeit zwischen Hominid und Stein, bei der die 
Handlungsfähigkeit und das, was man als «kognitive Funktion» bezeichnen 
könnte, auf alle Akteure verteilt ist. 

Wir können die Natur der «kognitiven Funktion», die für die Herstellung und 
den Gebrauch eines Werkzeugs verantwortlich ist, niemals verstehen und 
ableiten, ohne zuerst anzuerkennen, dass die verschiedenen Prozesse, die 
für die Umwandlung von Rohmaterial in ein Werkzeug verantwortlich sind, 
sowie das Werkzeug selbst aktiv und wechselseitig an der Ko-Konstruktion 
dessen, was als «kognitive Funktion» gilt, teilnehmen. (Malafouris 2013:163) 

Die Steinaxt entsteht als einzigartige «Kooperation» zwischen einem Homi
niden und einer bestimmten Art von Stein. Was der Hominid tut, kann we
der als bewusste Herstellung eines Artefakts noch als adaptive Reaktion auf 
Störungen aus der Umwelt beschrieben werden. Die Vorstellung eines primiti

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 37 

ven Handwerkers oder das biologische Modell eines Organismus als autopoie
tisches, operativ und informationell geschlossenes System, das sich an eine 
Umwelt anpasst, ist hier fehl am Platz. Woher kommen die angeblichen Stö
rungen aus der Umwelt? Welche Informationen werden rein intern konstru
iert? Woran passt sich der Hominid an? Was zählt überhaupt als Umwelt? Wel
che Homöostase wird durch die Handlungen des Hominiden aufrechterhal
ten? Was wir hier beobachten, ist nicht die Interaktion eines Organismus mit 
seiner Umwelt. Dieses biologische Modell ist mit Vorannahmen und Ideen be
laden, die erst viel später in der Geschichte und der Entwicklung von Kultur 
und Wissenschaft entstanden sind. Das Gleiche gilt für die Vorstellung von ei
nem primitiven Handwerker. Wo ist das Rohmaterial? Es mag Steine geben, 
aber es ist kein Material und gar kein Rohmaterial zu sehen. Wo ist die Form, 
die das Material zu einer Axt formt? Hat der Hominid einen Bauplan in der 
Hand oder eine platonische Form im Kopf? Warum behandelt er den Stein so, 
wie er es tut? Hat er einen bestimmten Zweck, ein Ziel? Weiß er bereits, wozu 
die Axt verwendet werden kann, bevor sie überhaupt erscheint? Und wer ist die 
effiziente Ursache? Wer führt die Handlung aus? Ist es der Hominid oder der 
Stein? Hat der Stein dem Hominiden nicht irgendwie suggeriert, dass er auf 
eine bestimmte Art und Weise gehalten oder mit dem Arm auf eine bestimmte 
Art und Weise geschwungen werden sollte? War es der Hominid, der die In
itiative ergriff, diesen speziellen Stein aufhob und ihn benutzte, um etwas zu 
schlagen? Was genau zählt in dieser ungewöhnlichen Situation als Handlung, 
als «etwas tun», wenn weder Hominid noch Stein eine Vorstellung davon hat
ten, was eine Axt ist, d.h. was getan werden soll? Wenn wir uns an die phä
nomenologische und rein deskriptive Methode halten und versuchen, Voran
nahmen so weit wie möglich zu vermeiden, ist das, was geschieht, einfach eine 
einzigartige Kooperation zwischen Hominid und Stein. Begriffe aus unserem 
Alltagsverständnis, aus der modernen Wissenschaft oder aus der traditionel
len Philosophie können nicht adäquat beschreiben, was geschah, als ein Ho
minid vor drei Millionen Jahren zum ersten Mal einen bestimmten Stein aus 
einem Flussbett aufhob, ihn auf eine bestimmte Weise in der Hand hielt, ihn 
mit dem Arm auf bestimmte Weise schwang, Dinge oder Feinde schlug und 
daraus zum ersten Mal eine Steinaxt entstand. 

Schauen wir uns genauer an, was geschah, als die erste Steinaxt entstand. 
Wir sehen einen Hominiden, der einen bestimmten Stein in einem Flussbett 
aufhebt und ihn auf verschiedene Weise in der Hand hält. Der Stein hat ei
ne bestimmte Form, ein bestimmtes Gewicht, eine bestimmte Größe und eine 
bestimmte Konsistenz. All diese Eigenschaften des Steins suggerieren, bieten 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

an, stoßen an, schlagen vor und beeinflussen den Hominiden, sodass er den 
Stein auf eine bestimmte Weise in der Hand hält und mit dem Arm auf eine 
bestimmte Art und Weise schwingt, sodass ein Tier getroffen und getötet oder 
ein Feind verscheucht oder ein Stück Holz gespalten und geformt werden kann 
usw. Es wäre nicht falsch zu sagen, dass der Stein der Hand und dem Arm «bei
bringt», wie er zu halten und zu schwingen ist.10 Andere Arten von Steinen mit 
anderen Eigenschaften tun dies nicht. Andere Arten, den Stein in der Hand 
zu halten, den Arm zu schwingen und auf etwas zu schlagen, haben nicht die 
gleiche Wirkung wie dieser besondere Stein und diese besonderen Bewegun
gen in Bezug auf nur bestimmte Gegenstände. Man könnte sagen, dass dieser 
besondere Stein, aber nicht nur der Stein, sondern auch die besondere Ana
tomie der Hand und des Arms des Hominiden sowie die Eigenschaften der 
Tiere, der Feinde, des Holzes usw., die zu den Objekten des Hominiden wur
den, der den Stein schwang, bestimmte «Affordanzen» hatten, die es diesen 
Akteuren ermöglichten, miteinander in Verbindung gebracht zu werden, so
dass im Laufe von Tausenden von Jahren der Einwirkung aufeinander etwas 
entstand, das es vorher nicht gab, nämlich ein «Jäger» oder ein «Krieger», der 
eine steinerne «Axt» schwang. Der Begriff «Affordanz» ist hilfreich, wenn es 
darum geht, die Handlungsfähigkeit nichtmenschlicher Akteure zu beschrei
ben. Gibson (1979:129) schreibt: 

Eine Affordanz ist weder eine objektive Eigenschaft noch eine subjektive Ei
genschaft; oder sie ist beides, wenn man so will. Eine Affordanz durchbricht 
die Dichotomie von subjektiv und objektiv und hilft uns, ihre Unzulänglich
keit zu verstehen. Sie ist gleichermaßen eine Tatsache der Umwelt und eine 
Tatsache des Verhaltens. Sie ist sowohl physisch als auch psychisch und doch 
keines von beiden. Eine Affordanz verweist in beide Richtungen, auf die Um

welt und auf den Beobachter. 

Diese einzigartige und außergewöhnliche Zusammenarbeit zwischen be
stimmten Steinen, Hominiden und anderen Dingen wie Tieren, Feinden, 
Holz usw., die auf bestimmte Weise miteinander verbunden waren, verän
derte nicht nur das Wesen, die Identität und das Verhalten der Hominiden, 

10 Siehe Latours Studie über Pasteur (1988) für eine detaillierte Beschreibung, wie die 
Dinge unter den Bedingungen wissenschaftlicher Beobachtung und Experimente «für 
sich selbst sprechen». Dies ist auch die Antwort auf Rortys (1979) pragmatistische Kritik 
an der kantischen Gegebenheit von Repräsentationen, seien es nun Sinneseindrücke 
oder Ideen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 39 

die zu «Jägern» oder «Kriegern» wurden, sondern auch das Verhalten und 
die Identität der Steine, die nun nicht mehr nur Steine waren, die auf dem 
Boden herumlagen, sondern «Äxte». Wie lässt sich das, was hier geschieht, 
am besten beschreiben? Latour (1995) schlägt vor, dass diese einzigartigen 
Assoziationen – oder besser sollten wir von Prozessen des Assoziierens spre
chen – als «Akteur-Netzwerk» bezeichnet werden können. Es gibt nicht eine 
Axt, einen Jäger, ein Tier usw., die als unabhängige Dinge oder Substanzen 
ohne Relationen zueinander in der Welt herumliegen und darauf warten, 
dass sie irgendwie aufeinander bezogen werden, sondern die Entstehung von 
Netzwerken von Akteuren, die sich im Netzwerk gegenseitig beeinflussen und 
zu bestimmten Zwecken interagieren und erst dadurch zu dem werden, was 
sie sind. 

Was geschieht, wenn ein Akteur-Netzwerk entsteht? Die Verwandlung ei
nes Hominiden in einen «Jäger», eines Steins in eine «Axt» und bestimmter 
Tiere in «Beute» ist nichts anderes als das Entstehen von Sinn. Sinn entsteht 
also nicht als mentaler Zustand, als Idee im Kopf oder als sprachliches Zei
chen, das etwas bezeichnet, sondern als ein reales Netzwerk von Akteuren, die 
in bestimmte Assoziationen oder Relationen zueinander treten und die durch 
diese Assoziationen und Relationen verändert werden. Es gibt nicht mehr Ho
miniden, Steine, Tiere, Holzstücke oder was auch immer; es gibt jetzt «Jäger», 
«Krieger», «Beute», «Feinde», «Rohmaterial» zum Bauen usw. Was entstanden 
ist, ist ein Akteur-Netzwerk, das nur aufgrund der Relationen und Assozia
tionen zwischen allen Akteuren, sowohl Hominiden als auch Dingen, die das 
Netzwerk bilden, existiert. Es ist dieses Netzwerk und nichts anderes, das der 
Träger des Sinns ist. Der Stein wird zu einer «Axt», einem Artefakt, und der 
Hominid wird zum «Jäger» oder «Krieger». Die Axt ist kein bloßer Stein, und 
ein Jäger, der eine Axt schwingt, ist kein bloßer Hominid. Keiner dieser Ak
teure war irgendwie der Erste, der die anderen ins Leben rief. Die Axt und der 
Jäger ermöglichen und bedingen sich gegenseitig. Es gäbe keinen Jäger ohne 
die Axt und keine Axt ohne den Jäger. Gemeinsam bilden sie, und natürlich die 
Tiere und Feinde, die erfahren haben, was die Axt mit ihnen macht, ein Netz
werk, in dem sie anschließend «als» das existieren, was sie sind. «Als» etwas zu 
existieren, sei es als «Axt», als «Jäger» oder als Tier, das zur «Beute» geworden 
ist, ist eine einzigartige Art des Seins. Eine Axt zum Beispiel ist gleichzeitig 
ein Ding und ein Sinn. Als solche ist sie ein Teil der Welt. Zusammen mit dem 
Akteur-Netzwerk entsteht eine Welt des Sinnes. Die Welt der Jäger, Krieger, 
Äxte, Beute, Rohstoffe und vieles mehr erscheint zum ersten Mal. Die Welt ist 
die Summe der Akteur-Netzwerke, die als Sinn entstehen, indem sie unterein

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ander Assoziationen konstruieren. Akteur-Netzwerke sind zugleich Sinn, Sein 
und Welt. Die Welt entsteht aus Akteur-Netzwerken. Die Welt ist die Summe 
der Akteur-Netzwerke. Aus dieser Perspektive betrachtet, war das, was wir bei 
der Konstruktion der ersten Steinaxt beobachten konnten, in der Tat ein wahr
haft bedeutsames Ereignis. Es hat alles verändert. 

Akteur-Netzwerke entstanden, wie wir bereits festgestellt haben, mehr als 
drei Millionen Jahre bevor der Homo sapiens mit seinem großen Gehirn und 
sprachlichen Fähigkeiten auf den Plan trat. Das steht im Gegensatz zu dem, 
was die meisten Menschen für selbstverständlich halten. Sinn ist nicht etwas, 
das erst mit dem Menschen entstanden ist. Sinn ist auch nicht etwas, das von 
einer vollentwickelten Sprache in dem Sinne abhängt, in dem wir heute Spra
che als Umschreibung des Bereichs der semantischen Bedeutung verstehen. 
Seit der «linguistischen Wende» in der Philosophie, deren Hauptvertreter 
Wittgenstein ist, ist die Sprache in der modernen Philosophie zum Maßstab 
für Sinn geworden. Wie Wittgenstein es ausdrückt: «Die Grenzen meiner 
Sprache sind die Grenzen meiner Welt.» Natürlich hat schon Aristoteles den 
Menschen als das Tier definiert, das Sprache «hat». Aber was ist Sprache? 
Das griechische Wort logos bedeutet, wie Heidegger hervorhebt, ursprünglich 
«Sammeln» oder, wie wir es angesichts unserer Beschreibung der Steinaxt 
bevorzugen, das Herstellen von Assoziationen und das Konstruieren eines 
Akteur-Netzwerks. Ganz abgesehen von dem, was der Hominid über die 
Steinaxt und seine Verwendung sagen konnte oder wollte, hatte die Axt einen 
Sinn, und sie bedeutete, dass der Hominid nun ein «Jäger» oder «Krieger» 
war. Mit dem Auftauchen der Axt entstand eine Welt von Sinn, und diese hält 
alle Akteure fest, bindet sie zusammen, auch wenn sie nicht jagen oder kämp
fen und wenn sie ihre Steinäxte abgelegt haben und andere Dinge tun. Im 
Laufe der folgenden drei Millionen Jahre entstand allmählich und schrittweise 
das, was wir heute als Sprache kennen, zusammen mit den evolutionären 
Anpassungen der Hominiden, die wir heute als Homo sapiens kennen. 

Es ist die Sprache, verstanden als logos in diesem ursprünglichen Sinne, 
die definiert, was Sinn bedeutet, und es ist die Entstehung von Sinn als Welt, 
in der Menschen und Nichtmenschen in Akteur-Netzwerken versammelt 
sind, die von nun an das Sein umschreibt. Der ursprüngliche griechische Satz 
von Aristoteles, zoon logon echon (das Tier, das Sprache hat), kann so verstanden 
werden, dass der Mensch ein bestimmter federloser Zweibeiner ist, der neben 
anderen Eigenschaften irgendwie die Fähigkeit zu sprechen besitzt. Vielmehr, 
wie Heidegger (Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie, 2024) betont hat, 
kann der griechische Ausdruck auch bedeuten, dass die Sprache (logos) von 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 41 

diesem besonderen Tier Besitz ergriffen hat. Zweifellos bilden große Gehirne 
und sprachliche Fähigkeiten ein biologisches Substrat, auf dem die Konstruk
tion von Assoziationen mit Zeichen unvergleichlich größer wird, als es vor der 
Evolution des Homo sapiens möglich war. Diese Fähigkeit wird später als Geist 
(nous, logos) bezeichnet und von den ersten Philosophen als die Quelle der Ord
nung in der Welt erkannt. Die in der Sprache entstandenen Zeichennetzwerke 
und ihre Strukturen wurden sowohl zum Gegenstand als auch zum Mittel, 
mit dem sich die Philosophie dem Sinn, dem Sein und der Welt näherte. Auch 
heute noch konzentriert sich die Philosophie auf die spezifisch «logischen» 
Strukturen und Praktiken dieser Zeichennetzwerke in Bezug auf das, was als 
Rationalität, Argumentation und Denken bezeichnet wird. Wenn wir jedoch 
auf die ursprüngliche Bedeutung von logos als Sammeln und Zusammenhalten 
zurückgehen, dann können wir sagen, dass es die Sprache im erweiterten und 
ursprünglichen Verständnis als Sinn ist, um die sich die Philosophie küm
mert, und dass es dieser ursprüngliche logos ist, der den Menschen besitzt, 
und nicht umgekehrt. Die Sprache nutzt den Menschen mit seinen großen 
Gehirnen, seinen Fähigkeiten, Dinge mit den Händen herzustellen und zu 
formen, und seinem Stimmapparat, der bei anderen Spezies seinesgleichen 
sucht, um bei der Konstruktion von Akteur-Netzwerken aller Art behilflich zu 
sein, einschließlich natürlich der Zeichennetzwerke, die wir heute als Sprache 
erleben.11 

1.2 Die Bedeutung des Seins 

Wenden wir uns nun dem Begriff des Seins zu. Ein Akteur-Netzwerk ist ei
ne gegenseitige Konditionierung von Menschen und Nichtmenschen, die alle 
«Akteure» zu etwas macht, was sie vorher nicht waren. Bevor der Stein und 
der Hominid und die Hand und der Arm und die Tiere oder Feinde auf be
stimmte Weise miteinander verbunden wurden, gab es keinen dieser Akteu
re. Sie werden erst durch die Assoziationen, die sie miteinander eingegangen 

11 Beispiele für den Netzwerkcharakter von Sprache und Bedeutung sind Wissensgra

phen und semantische Netzwerke, die Beziehungen der logischen Kompatibilität, In
ferenz und Inkompatibilität zwischen Begriffen und Zeichen veranschaulichen. Für ei
ne pragmatistische Philosophie, die für den normativen Charakter dieser Beziehungen 
und ihre Einbettung in soziale Praktiken sowie für den entsprechenden Begriff der Ra
tionalität argumentiert, siehe die Arbeiten von Rorty (1979) und Brandom (1994; 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

sind, zu dem, was sie sind. Man könnte also sagen, dass es die Assoziationen, 
die Relationen, sind, die bestimmen, was und wer die Akteure sind. Für einige 
griechische Philosophen der Antike, wie Empedokles, Anaxagoras und Aristo
teles, waren die Dinge ebenfalls aus einer Zusammensetzung von Elementen 
entstanden. Diese Elemente wurden oft als Erde, Luft, Feuer und Wasser oder, 
wie im Fall von Aristoteles, als die vier Ursachen (materielle, effiziente, forma
le und finale) betrachtet, die zusammenkommen müssen, damit etwas entste
hen kann. Ein Akteur-Netzwerk ist jedoch keine Zusammensetzung von Ele
menten, unabhängig davon, ob diese als Urelemente oder verschiedene Arten 
von Ursachen betrachtet werden. Ein Akteur-Netzwerk ist keine Komposition 
von Dingen, sondern ein Netzwerk von Relationen. Das bedeutet, dass es aus 
der Perspektive von Akteur-Netzwerken keine Substanz und keine Individu
en oder Atome im Sinne unabhängiger, unverbundener Elemente gibt, die ein 
Ganzes oder größere Kompositionen irgendeiner Art bilden.12 

Unabhängig davon, ob man sich die Dinge als Zusammensetzungen oder 
als atomare Individuen vorstellt, ging ein Großteil der westlichen philoso
phischen Tradition davon aus, dass das, was ein Ding zu dem macht, was es 
ist, die Substanz oder das Wesen des Dings ist. Man ging davon aus, dass die 
Substanz der Träger der Eigenschaften ist, die man den Dingen zuschreiben 
kann. Ein Tisch zum Beispiel hat die Eigenschaften, aus Holz zu sein, vier 
Beine zu haben, für verschiedene Zwecke nützlich zu sein usw. Die Substanz 
war entweder allgemein, wie Platon die «Formen» oder «Ideen» auffasste, 
oder sie war, wie Aristoteles annahm, individuell und jedem existierenden 
Ding inhärent. In beiden Interpretationen des Seins geht man von Individuen 
irgendeiner Art aus, die dann mit anderen Individuen in Beziehung treten 
oder auch nicht. Was in erster Linie existiert, sind individuelle Substanzen, 
und die Beziehungen, die sie miteinander eingehen oder auch nicht, sind 
sekundär. Man geht davon aus, dass die Welt aus Dingen besteht, seien sie 
nun ideell oder materiell, und dass diese erst in zweiter Linie in Beziehungen 
verschiedener Art zueinanderstehen. Für die philosophischen Naturalisten 

12 Dies impliziert, dass ein Akteur-Netzwerk kein System ist, das als eine Zusammenset

zung von Elementen verstanden wird. Ein Akteur-Netzwerk ist kein Ganzes, das in ir
gendeiner Weise größer ist als die Summe der Teile, da es die Teile sind, die nicht unab
hängig von ihren Beziehungen im Netzwerk existieren, Beziehungen, die nicht durch 
eine Funktion definiert sind. Eine Axt kann durch die Funktion definiert sein, etwas zu 
schlagen, aber sie kann auch viele andere Dinge tun. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 43 

sind die Dinge in der Welt materielle Entitäten, die der Mensch durch Sinnes
wahrnehmung kennenlernt und über die er wahre oder falsche Vorstellungen 
haben kann, je nachdem, ob unsere Vorstellungen den Dingen entsprechen. 
Für die Idealisten wie Platon waren die wirklichen Dinge Ideen, und die mate
riellen Dinge waren nur Kopien der ewigen Formen. Für den Pragmatismus, 
der den Anspruch erhebt, sowohl den Materialismus als auch den Idealismus 
zu überwinden, haben die Dinge, über die wir sprechen, ihre Bedeutung und 
ihr Sein innerhalb sozialer Praktiken, aber sie sind keine sozialen Partner; sie 
nehmen selbst nicht aktiv an sozialen Praktiken teil. Das Akteur-Netzwerk der 
Steinaxt erzählt eine andere Geschichte. Die Axt existiert nicht vor den Asso
ziationen, die sie zu einer Axt machen. Das Gleiche gilt für den Hominiden, 
der zum Jäger wird, oder für Tiere, die zur Beute werden. Das Wesen dieser 
Akteure ergibt sich aus den Relationen, die sie zueinander unterhalten. Diese 
Relationen sind kein Produkt der Sinneswahrnehmung, der intellektuellen 
Intuition, der dialektischen Bewegung des Geistes oder der rein menschlichen 
sozialen Praktiken. Alle Akteure sind symmetrisch an der Konstruktion der 
Relationen beteiligt, aus denen das Netzwerk besteht. Das Sein ist relational 
und nicht substanziell.13 

Es ist wichtig zu betonen, dass es aus der Sicht einer relationalen Ontolo
gie keine Individuen gibt, weder ideelle noch materielle, weder Subjekte noch 
Objekte. Die Akteur-Netzwerk-Theorie ist eine relationale Ontologie, denn die 
Akteure existieren nicht vor den Assoziationen, aus denen sie hervorgehen, 
und sie sind nichts anderes als diese Relationen. Würde man die Relationen 
wegnehmen, bliebe nichts übrig. Die Akteure in einem Akteur-Netzwerk exis
tieren nicht einmal «potenziell» in einem materiellen oder mentalen Rohma
terial, aus dem sie auf verschiedene Weise «aktualisiert» werden könnten. Po
tenzialität und Aktualität, ja die gesamte von Aristoteles abgeleitete Modallo
gik, beschäftigt sich damit, wie etwas aus etwas entstehen kann, zum Beispiel 
ein Tisch aus Holz. Diese Frage lässt sich natürlich im Nachhinein auch auf 

13 Brandom (2019) argumentiert, dass Hegel der Vater dieser Idee ist, aber für Hegel wa
ren die sozialen Beziehungen im Wesentlichen im Geist, dem dialektisch strukturier
ten System der Logik, ausgedrückt. Wir fragen: Was bleibt von Hegels Idee übrig, wenn 
die Dialektik nicht mehr erklärt, was soziale Beziehungen sind, und wenn die Gesell
schaft kein geschlossenes System ist? Brandom deutet Hegels Logik als eine diskursive 
Praxis des Begründens und Behauptens um, die selbst den Gesetzen der Implikation 
und des Widerspruchs unterworfen ist. Diese Sichtweise ignoriert die Tatsache, dass 
die meisten sozialen Praktiken keine logische Argumentation sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

die Frage anwenden, wie aus einem Stein eine Axt entsteht. Solange die Ant
wort auf diese Frage nicht die Existenz früherer Individuen voraussetzt, be
steht keine Gefahr bei der Verwendung dieser Begriffe. Gäbe es nämlich frühe
re Individuen oder Urelemente, aus denen sich alles zusammensetzt, müsste 
man fragen, in welchen Netzwerken sie entstanden sind und welche Relatio
nen sie zu dem machen, was sie sind. Vergessen wir nicht, dass unser zeit
reisender Beobachter all diese Vorstellungen mitbringt, wenn er den Homini
den beschreibt, der mit einem Stein in einem Flussbett etwas macht. Wenn 
Heidegger sagt, die Sprache sei das Haus des Seins, dann meint er damit, dass 
nichts außerhalb dieses Hauses zu finden ist. Aus der Perspektive der Akteur- 
Netzwerk-Theorie kann man sagen, dass Sinn und Sein gemeinsam entstehen, 
d.h. als Konstruktion von Assoziationen und Relationen. Wir stellen die Hypo
these auf, dass sowohl das Sein als auch der Sinn als Relationen entstehen, die Akteur- 
Netzwerke konstruieren. 

Der Hominid und der Stein waren keine Akteure, bevor sie zu einem Jä
ger und einer Axt wurden, indem sie zu einem Netzwerk verbunden wurden. 
Weder das Sein noch das Agieren liegt in den Akteuren, bevor sie zu Akteu
ren werden, sondern es wird dem Netzwerk zugeschrieben. Das Netzwerk ist 
der Akteur, aber nicht als eine Art zusammengesetztes Ding, das größer ist 
als die Summe seiner Teile, sondern als der Prozess der Vernetzung, der nicht 
durch irgendwelche Grenzen, Begrenzungen oder einschränkende Definitio
nen umschrieben wird. Wer kann schon sagen, was aus dem Jäger oder der Axt 
werden wird? Die Systemtheorie hat zwar die Idee der begrenzten Individu
en überwunden, aber sie hat sie lediglich durch begrenzte Systeme ersetzt.14 
Aus diesem Grund sind Netzwerke keine Dinge, sondern Prozesse. Aus die
sem Grund ist es auch angemessener, von «Vernetzen» (verbal) als von Netz
werken (nominal) zu sprechen. Vernetzen konstruiert Assoziationen, aus de
nen menschliche und nichtmenschliche Akteure hervorgehen, die dann eine 
spezifische Handlungsfähigkeit haben. Man könnte einwenden, dass die Ent
stehung der Steinaxt voraussetzt, dass Steine und Hominiden bereits vor der 
Konstruktion der Axt existierten. Die Antwort auf diesen Einwand lautet, dass 
die Entstehung des Sinns als einer über dem Physischen und Biologischen ste
henden Ordnungsebene Materie und Leben, Steine und Hominiden in sich in
tegriert, sodass man von ihnen erst rückwirkend sprechen kann, nachdem die 
Axt entstanden ist. Genau das hat unser zeitreisender Beobachter getan. Nur 

14 Siehe Belliger/Krieger (2024) für eine Diskussion der Beziehung zwischen der allge
meinen Systemtheorie und der Akteur-Netzwerk-Theorie. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 45 

aus der Perspektive von Steinäxten liegen Steine in einem Flussbett herum, die 
keine Äxte sind, und nur aus dieser Perspektive gibt es dort Hominiden, die 
keine Jäger oder Krieger sind. Nur wenn es Äxte gibt, können andere Steine zu 
Äxten werden oder andere Hominiden zu Jägern. Wenn wir von der Grundidee 
des logos oder der Sprache sprechen, ist es, wie bereits erwähnt, eine Sprache, 
die uns «hat», und nicht umgekehrt.15 Wenn der Sinn einmal entstanden ist, 
gibt es kein Zurück mehr; nichts ist absolut bedeutungslos. Da nun alles eine 
Bedeutung erhält, erscheint nicht nur eine Axt, sondern eine ganze Welt. So
bald die Welt entstanden ist, ist alles auf die eine oder andere Weise «in» der 
Welt. 

1.3 Technische Mediation und die Konstruktion 
von Akteur- Netzwerken 

Die Lehren, die wir aus dieser Art der Betrachtung der Ursprünge von Sein, 
Sinn und Welt ziehen können, sind, dass Akteur-Netzwerke weder subjektiv 
noch objektiv, weder natürlich noch sozial, weder materiell noch ideal sind. 
Akteur-Netzwerke untergraben alle traditionellen Unterscheidungen der 
westlichen Philosophie. Wenn wir uns nicht auf traditionelle Konzepte ver
lassen können, um zu beschreiben, wie die Dinge zustande kommen, welche 
Alternativen gibt es dann? Latour nennt den Prozess, durch den Akteur-Netz
werke konstruiert werden, «technische Mediation». Wir werden behaupten, 
dass die Konstruktion eines Akteur-Netzwerks ein Prozess der technischen 
Mediation ist. Um zu verstehen, wie Sein und Sinn entstehen und was der 
Prozess des Vernetzens ist, wollen wir zu erklären versuchen, was technische 
Mediation bedeutet. Nach Latour (1994) ist technische Mediation ein Pro
zess der Übersetzung (Translation) und Einbindung (Enrollment) menschlicher 
und nichtmenschlicher Akteure in Akteur-Netzwerke, d.h. in kooperative 
Handlungsprogramme. Latour ist sich darüber im Klaren, dass der Begriff des 
«Technischen» mehrdeutig ist; deshalb weist er sorgfältig darauf hin, dass er 
das Wort in einem besonderen Sinn verwendet. 

Technik […] bezeichnet eine sehr spezifische Art der Delegation, der Bewe
gung, der Verschiebung, die sich mit Entitäten kreuzt, die ein anderes Ti
ming, andere Eigenschaften, andere Ontologien haben, und die dazu ge

15 Heidegger wird sagen: «Die Sprache spricht.» 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

bracht werden, dass sie dasselbe Schicksal teilen, wodurch ein neuer Aktant 
geschaffen wird. (Latour 1994:44)16 

Die Geschichte der Steinaxt soll die Behauptung veranschaulichen, dass Sein 
und Sinn zusammen mit und als Technologie erscheinen. Technologie ist nicht 
etwas, das Menschen tun oder nicht tun können. Die Herstellung von Werk
zeugen, Artefakten, Transformationen von und Interaktionen mit der materi
ellen Realität aller Art sind nicht nur eine mehr oder weniger nützliche Tätig
keit, die der Mensch ausübt. Darüber hinaus ist die Transformation der mate
riellen Realität, sodass Sinn entsteht, keine bloße handwerkliche oder manu
elle Arbeit in dem Sinne, wie Aristoteles techné betrachtete. Für Aristoteles war 
techné eine Tätigkeit, die zwar notwendig war, aber nicht das ist, wonach der 
Mensch streben sollte, nämlich die Kontemplation wahren Wissens. Seit Pla
ton und Aristoteles wird der Theorie, der Kontemplation von Ideen Vorrang vor 
der Praxis eingeräumt. Die pragmatistische Tradition, in der Nachfolge von 
Hegel und Marx, hat dieses Vorurteil zugunsten der Praxis korrigiert. Nichts
destoweniger versteht der Pragmatismus Theorie bzw. Wissenschaft als eine 
soziale Praxis. Aus der Perspektive der Akteur-Netzwerk-Theorie ist die Unter
scheidung zwischen Theorie und Praxis nicht hilfreich, wenn man zu verste
hen versucht, was technische Mediation bedeutet und wie Sinn entsteht. Was 
die Steinaxt zeigt, ist, dass der Mensch und die Welt, in der er lebt, zusammen 
mit der Technik zuerst überhaupt erscheinen.17 

Das Wort «technisch» in dem Sinne, wie wir es verwenden wollen, muss 
sorgfältig definiert werden. In der Formulierung «technische Mediation» be
zieht sich der Begriff «technisch» auf die Tatsache, dass menschliches Handeln 
immer mit nichtmenschlichen, materiellen und biologischen Wesen und de
ren Möglichkeiten verbunden und verwoben ist. Im Gegensatz zur Unterschei
dung von Aristoteles zwischen techné (Konstruktion von Artefakten) und episte
me (Erkennen erster Prinzipien) impliziert technische Mediation, dass Wissen 
nicht ohne Handeln entstehen kann. Wissen ist Tun, Machen, Konstruieren, 

16 Weiter: «Technisches Geschick ist nicht nur dem Menschen eigen […]. Fertigkeiten ent
stehen in der Transaktionszone, sie sind Eigenschaften der Versammlung, die zwi
schen menschlichen und nichtmenschlichen Technikern zirkulieren oder umverteilt 
werden und sie zum Handeln befähigen und ermächtigen.» (Latour 1994:45) 

17 Man könnte sagen, dass diese Einsicht die grundlegende Revision des Pragmatismus 
ist, die Latour vorgenommen hat. Was der Pragmatismus den sozialen Praktiken als 
Grundlage von Sinn zuschreibt, interpretiert Latour als technische Mediation, eine Pra
xis, an der Nichtmenschen konstruktiv teilnehmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 47 

und Konstruieren ist immer die Konstruktion von Sinn. Seit ihren Anfängen 
hat sich die westliche Philosophie auf eine angenommene rein intellektuelle 
Form des Wissens konzentriert und dabei fast vergessen, dass die erste und 
ursprüngliche Form des Wissens eine praktische und materielle Auseinander
setzung mit der Welt war und immer noch ist. Selbst wenn wir nur mathema
tische Gleichungen auf Papier schreiben, haben wir es mit Werkzeugen, Ar
tefakten und Technologien zu tun, zu denen natürlich auch die Technologien 
der Zeichen gehören. Wie die pragmatistische Tradition sagen würde, sind wir 
unausweichlich und notwendigerweise in soziale Praktiken eingebunden. Wir 
dürfen nicht übersehen, dass die verhängnisvolle Unterscheidung zwischen 
theoretischem Wissen und praktischem Wissen mehr als drei Millionen Jah
re nach dem Auftauchen von Sein und Sinn erfolgt. Die Unterscheidung zwi
schen Wissen um des Wissens willen (Theorie) und Wissen um der Verände
rung der Welt willen (Praxis) beschreibt das Geschehen in der Welt nur unzu
reichend. 

Nicht nur die traditionelle Unterscheidung zwischen Theorie und Praxis 
führt uns in die Irre, wenn wir versuchen, Technologie zu verstehen, sondern 
auch die traditionellen Vorstellungen von dem, was Praxis bedeutet, sind frag
würdig. Unser Hominid hat sich nicht hingesetzt und darüber nachgedacht, 
wie man eine Axt herstellt. Er hatte keine intellektuelle Intuition einer plato
nischen Form oder Idee. Er hat nicht zuerst einen Entwurf gemacht und dann 
nach einem geeigneten Material gesucht, aus dem er die Axt fertigen konnte. 
Solche «Dinge» oder «Ideen» gab es 3,3 Millionen Jahre vor Platon und Aristote
les nicht. Zu diesem Zeitpunkt in der Geschichte des Seins können wir mit Si
cherheit davon ausgehen, dass es weder Sprache noch Denken in der Form gab, 
wie wir sie heute kennen. Das bedeutet, dass der Sinn der Axt nichts anderes 
ist als die Axt selbst. Die Herstellung der Axt lässt sich nicht durch Verweis auf 
intentionale Vorstellungen, freie Entscheidungen, immaterielle Formen oder 
Ideen, klare Ziele, das Vorhandensein geeigneter Rohstoffe und praktisches 
Fachwissen erklären. Der Hominid hatte nicht die Absicht, eine Axt herzu
stellen oder zu beschließen, ein Handwerker, Jäger oder Krieger zu werden. 
Es sollte Millionen von Jahren und die Konstruktion unzähliger komplexer Ak
teur-Netzwerke dauern, einschließlich der riesigen Netzwerke von Zeichen, 
die wir als Sprache erleben, bevor Platon reine Formen kontemplieren konn
te oder Aristoteles die Muße hatte, auf die Idee zu kommen, dass die Dinge 
das Ergebnis materieller, effizienter, formaler und finaler Ursachen sind. Der 
Glaube, Ideen seien Entwürfe oder Modelle für materielle Dinge, die entwe
der von göttlicher oder menschlicher Hand konstruiert wurden, hat mit der 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ursprünglichen Entstehung von Sinn und Sein ebenso wenig zu tun wie die 
Vorstellung, Ideen seien Produkte psychologischer Abstraktions- und Verall
gemeinerungsprozesse.18 

Um zu verstehen, was Praxis bedeutet, sollten wir uns den Begriff «Kon
struktion» genauer ansehen. Wir haben von der «Konstruktion» von Sinn 
durch technische Mediation gesprochen. Viele Missverständnisse entstehen, 
weil wir keine angemessene Vorstellung davon haben, was «Konstruktion» 
bedeutet. Das traditionelle Verständnis des Begriffs «Konstruktion» verstellt 
den Blick auf die ursprüngliche Erfahrung der technischen Mediation. Latour 
(2013:157) schreibt: 

Zu sagen, dass etwas – eine wissenschaftliche Tatsache, ein Haus, ein Thea
terstück, ein Idol, eine Gruppe – «konstruiert» ist, bedeutet, mindestens drei 
verschiedene Dinge gleichzeitig zu sagen, die wir vermitteln müssen. 

Erstens ist die Aktivität des Konstruierens seltsam «verdoppelt». Da an einem 
Netzwerk immer mehr als ein Akteur beteiligt ist, ist es unklar, woher die Ak
tivität kommt. Von nur einem, von anderen, und wer war zuerst da? War es 
der Stein, der dem Hominiden zuerst seine Verwendung als Axt suggerierte? 
Oder war es der Hominid, der plötzlich erkannte, dass dieser spezielle Stein ei
nen Nutzen haben könnte? Oder war es der Feind, der den Hominiden zwang, 
etwas zu tun, um sich zu verteidigen, oder war es das Holz, das gespalten wer
den musste, oder das Tier, das getötet und zerlegt werden musste? Handlung 
kann nicht isoliert werden und nur einem der Akteure in einem Netzwerk zu
geschrieben werden. Alle Akteure sind «symmetrisch» (Latour) in den Akt der 
Konstruktion involviert. Es gibt keine unidirektionale Aktion von einem akti
ven Subjekt zu einem passiven Objekt. Es gibt keine Form oder Idee, die einem 
Rohmaterial aufgezwungen wird. 

Jede Verwendung des Wortes «Konstruktion» eröffnet somit ein Rätsel hin
sichtlich des Urhebers der Konstruktion: Wenn jemand handelt, setzen sich 
andere in Bewegung, treten in Aktion. (Latour 2013:158) 

18 Für eine Interpretation der vier Ursachen des Aristoteles, die der modernen Vorstel
lung von Handlung als Auferlegung von Form auf Materie kritisch gegenübersteht, sie
he Heideggers Die Frage nach der Technik. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 49 

Zweitens weiß man im Akt des Konstruierens nicht im Voraus, was am Ende 
herauskommen wird. Wie Latour es ausdrückt, ist die «Trajektorie» der Hand
lung ungewiss. Es gibt eine «Oszillation» zwischen verschiedenen Ergebnis
sen oder Richtungen. Es gibt keine direkte Beziehung zwischen Ursache und 
Wirkung oder zwischen Absicht und Handlung oder zwischen Handlung und 
Ergebnis. Was eigentlich und am Ende getan wird, ist zu Beginn nie klar und 
kann nur im Nachhinein festgestellt werden, und dieses Urteil unterliegt selbst 
einer ständigen Revision, während sich die Handlung entfaltet. 

Der Pfeil kann in beide Richtungen gehen: vom Konstrukteur zum Konstru
ierten oder umgekehrt, vom Produkt zum Produzenten, von der Schöpfung 
zum Schöpfer. (158) 

Latour führt das Beispiel eines Puppenspielers an, der sich von der Persön
lichkeit der Puppe leiten lässt, um die Fäden auf bestimmte Weise zu ziehen. 
In ähnlicher Weise wird Michelangelo oft zitiert, wenn er sagt, dass die Statue 
bereits im Marmor vorhanden ist und sein Schöpfungsakt nur dazu dient, das, 
was bereits vorhanden ist, in Erscheinung treten zu lassen. Als er begann, den 
Stein zu bearbeiten, wusste unser Hominid nicht, dass daraus eine Axt werden 
würde und dass er ein Jäger, ein Krieger oder ein Bauer werden würde. Ver
mutlich hat auch der Stein dieses Ergebnis nicht geplant, und der Feind war 
zweifellos überrascht, als er von einem Krieger mit einer Axt angegriffen wur
de. Im Hinblick auf die Konstruktion wissenschaftlicher Fakten, die ein Lieb
lingsthema Latours ist, ist es entscheidend, dass das Experiment so konstru
iert ist, dass nicht nur die Ideen, Absichten und Wünsche des Wissenschaftlers 
als Ergebnisse erscheinen, sondern das, was die untersuchten Dinge zum Er
gebnis beitragen. Die Bedeutung von «Objektivität» besteht gerade darin, dass 
der Gegenstand selbst etwas tut und das Ergebnis zumindest mitbestimmt. Im 
Gegensatz zu den Überzeugungen des wissenschaftlichen Naturalismus stel
len sich die sogenannten «Fakten» einem wissenden Subjekt nicht unmittel
bar dar. Tatsachen liegen nicht einfach in der Umwelt herum, um durch un
eigennützige Beobachtung «entdeckt» zu werden. Wie sowohl der Pragmatis
mus als auch die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) argumentieren, ist die Wis
senschaft eine soziale Praxis. Die ANT behauptet außerdem, dass die Dinge 
an der sozialen Konstruktion von Wissen beteiligt sind. Für die ANT ist die 
Konstruktion einer wissenschaftlichen Tatsache ein Prozess der technischen 
Mediation durch Übersetzung und Einbindung (Enrollment) der Akteure in die 
Rollen, die sie innerhalb des Netzwerks spielen. Keiner der Akteure weiß vor 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

dem Konstruktionsprozess, was aus ihm wird. Und die Aktivität der Konstruk
tion, d.h. das Vernetzen, ist fortlaufend, sodass jede vermeintliche Vollendung 
einer Aufgabe revidierbar ist. Die typische kausale Darstellung des Handelns 
als Absicht – Handlung – Ergebnis ist nicht geeignet, das Geschehen der Kon
struktion und der technischen Mediation zu beschreiben. An jenem schick
salhaften Tag vor drei Millionen Jahren machte sich unser Hominid nicht auf 
den Weg, um ein Jäger zu werden. Der Stein hatte nicht die Absicht, eine Axt 
zu werden oder ein Statussymbol, das einigen Hominiden bei der Partnersu
che half, oder ein Kultobjekt, das in den Händen der Schamanen den Kontakt 
mit transzendenten Kräften vermittelte. Die Konstruktion ist, wie jedes Ver
netzen, ergebnisoffen und kontingent. Das Ergebnis ist immer auf irgendeine 
Weise überraschend und unerwartet. Wenn dies nicht der Fall ist, haben wir 
es nicht mit einer Konstruktion im eigentlichen Sinne des Wortes zu tun, son
dern mit einem mechanistischen Prozess der Vervielfältigung. 

Die dritte Komponente der Bedeutung der Konstruktion ist schließlich 
das, was Latour als «Werturteil» bezeichnet. Wann immer etwas konstruiert 
wird, kann es entweder als gut oder als schlecht konstruiert beurteilt werden. 

Von einer Sache zu sagen, dass sie konstruiert ist, bedeutet, ein Werturteil 
einzuführen, nicht nur über den Ursprung der Handlung, sondern auch über 
die Qualität der Konstruktion […]. Es reicht nicht aus, dass der Experimenta

tor Tatsachen durch Kunstgriffe konstruiert; die Tatsachen müssen ihn auch 
zu einem guten Experimentator machen, der sich in der richtigen Lage befin
det, zum richtigen Zeitpunkt, und so weiter. Konstruiert, ja, natürlich, aber 
ist es auch gut konstruiert? (159) 

Der Hominid und seine Kinder und deren Kinder haben wahrscheinlich zahl
lose Steine ausprobiert, viele Arten, die Steine zu handhaben, und eine riesige 
Vielfalt von Verwendungsmöglichkeiten für Steinäxte, wobei sie immer beur
teilten, ob es gut oder schlecht gemacht war. In diesem Sinne könnte man sa
gen, dass die Normativität in die Realität eingebaut ist und nicht als ein «Sol
len» hinzugefügt wird, etwas, das im Gegensatz zu dem steht, was ist.19 Unter 
den zeitgenössischen Philosophen ist es der Pragmatismus und vor allem Ro
bert Brandom (1994; 2000; 2019), der den normativen Charakter von Erkennt
nis und Wissen hervorgehoben hat. Brandom wies darauf hin, dass es Kant 

19 Für eine Diskussion der ethischen Implikationen der Akteur-Netzwerk-Theorie siehe 
Belliger/Krieger (2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 51 

war, der in der Neuzeit für die Normativität des Wissens und nicht nur des 
Handelns argumentierte. Laut Brandom lehnte Kant die dualistische ontologi
sche Trennung zwischen Geist und Welt (res cogitans vs. res extensa) von Descar
tes ab und führte die Unterscheidung zwischen einem Bereich der Notwendig
keit und einem Bereich der Freiheit ein. Erkennen und Wissen sind menschli
che Tätigkeiten, ebenso wie die praktischen Tätigkeiten, die der Mensch aus
übt. Als solche unterliegen sie normativen Regeln und nicht mechanistischen 
Prozessen unter den newtonschen Gesetzen deterministischer Kausalität. Die 
Tätigkeiten des Verstandes, die Verwendung von Begriffen, ob um die Welt zu 
beschreiben oder Handlungen moralisch zu beurteilen, ist daher etwas, das 
normativ geregelt ist. Wenn man Urteile über die Welt fällt, sowohl über das, 
was ist, als auch über das, was sein sollte, ist man, wie Brandom argumen
tiert, verpflichtet, die kontextuellen und inferentiellen Bedingungen von ei
nem verwendeten Begriff zu beachten. Wir müssen uns die normative Frage 
stellen, ob wir das Konzept in der richtigen Situation, auf die richtige Wei
se und mit den richtigen Konsequenzen verwenden. Der Pragmatismus, den 
Brandom vorschlägt, behauptet, dass weder die objektive Natur noch subjek
tive Absichten eines Individuums diese normativen Fragen beantworten kön
nen; nur die diskursiven Praktiken der Gemeinschaft können die normativen 
Regeln des Erkennens und Handelns festlegen. Brandom führt diese Einsicht 
auf Hegel zurück. Er argumentiert, dass für Hegel, wie für Kant auch, nicht 
nur das menschliche Handeln, sondern auch das Erkennen normativ geregelt 
sind, aber für Hegel ist es die Gemeinschaft und nicht individuelle Subjekti
vität, die normative Regeln kreieren und etablieren kann. Erkennen und Han
deln sind Bestrebungen, die nur in einem Bereich der Freiheit stattfinden kön
nen. Wenn wir uns daran erinnern, dass Kant als Vater des «Konstruktivismus» 
angesehen werden kann, d.h. der Denkschule, die davon ausgeht, dass Wis
sen durch den Verstand konstruiert wird und nicht nur durch Sinneserfahrung 
oder unmittelbare Intuition gegeben ist, dann können wir verstehen, wie tief 
der Begriff der Konstruktion und seine normativen Implikationen mit den Be
griffen Sinn, Sein und Welt verwoben sind. 

Erinnern wir uns daran, dass es uns darum geht, darauf zu bestehen, dass 
die Entstehung von Sein, Sinn und Welt in eine Zeit zurückreicht, bevor die 
Idee von Ideen als etwas von den Dingen Unterschiedenes aufkam, bevor die 
Unterscheidung zwischen Realität und Erscheinung zu einer selbstverständli
chen Annahme geworden war, sogar bevor es notwendig wurde, zwischen ei
nem Reich der Notwendigkeit und einem Reich der Freiheit zu unterscheiden, 
und schließlich vor der Idee, dass das, was konstruiert ist, irgendwie «künst

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

lich» und nicht «wirklich» ist. Es geht uns darum, die selbstverständlichen An
nahmen der philosophischen Tradition so weit wie möglich zu vermeiden. Tat
sächlich ist praktisch keines der traditionellen Konzepte und Probleme, die die 
westliche Philosophie von den Griechen, der christlichen Theologie, der mo
dernen Philosophie und sogar der postmodernen Kritik geerbt hat, von Nut
zen, wenn es darum geht, die Entstehung von Sein, Sinn und Welt zu beschrei
ben, wie wir dieses bedeutsame Ereignis nun aus der Perspektive unseres ar
men Hominiden sehen, der die erste Steinaxt mitkonstruierte. Trotzdem ist 
die philosophische Tradition alles, was wir haben, und wir müssen daher ver
suchen, sie mit den uns zur Verfügung stehenden begrifflichen Materialien 
und Werkzeugen von innen heraus neu zu gestalten. Dies erfordert, dass wir 
den Leser und die Leserin immer wieder daran erinnern, dass wir Begriffe auf 
ungewohnte Weise und mit ungewohnten Bedeutungen verwenden. 

Da wir unsere Untersuchung von Sein, Sinn und Welt mit der Konstrukti
on einer Steinaxt beginnen, also mit der Herstellung eines Werkzeugs, eines 
Artefakts, und dieses Ereignis mithilfe von Latours Begriff der «technischen 
Mediation» interpretieren, ist es wichtig zu erklären, was wir mit Technik 
meinen. Aristoteles unterschied bekanntlich schicksalhaft zwischen Dingen, 
die aus sich selbst heraus entstehen und deshalb als «natürlich» (physis) zu 
betrachten sind, und Dingen, die gemacht oder konstruiert werden und des
halb als «künstlich» (techné) zu verstehen sind. Felsen, Berge, Flüsse, Pflanzen 
und Tiere entstehen aus sich selbst heraus, während Helden- und Göttersta
tuen, Gebäude sowie alle Werkzeuge und Artefakte des täglichen Lebens von 
menschlichen Handwerkern hergestellt werden. Interessanterweise erklärt 
Aristoteles die metaphysische Lehre von den vier Ursachen (materielle, effi
ziente, formale und endgültige) am Beispiel eines Künstlers, der eine Statue 
aus Bronze herstellt. Die Metaphysik orientiert sich an techné und nicht an 
physis. Die vier Ursachen (aitia) liegen allen Dingen zugrunde und begründen 
ihre Existenz, ob sie nun natürlich oder künstlich sind. Für Aristoteles sind 
sie die ersten Prinzipien (arché) des Seins. Da sie sich sowohl auf das Natür
liche als auch auf das Künstliche beziehen, ist die Unterscheidung zwischen 
physis und techné nicht derart klar, wie spätere Philosophie und Wissenschaft 
angenommen haben. 

Könnte es sein, dass physis (Natur) auch als eine Art techné zu verstehen ist? 
Aristoteles’ Lehrer, Platon, schlug vor, dass sogar die natürlichen Dinge das 
Werk eines göttlichen Handwerkers oder Kunsthandwerkers, des dēmiourgós, 
sind. Und natürlich geht die theologische Lehre von einem Schöpfergott im 
Christentum davon aus, dass die Natur selbst ein Artefakt ist, wenn auch aus 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 53 

dem Nichts geschaffen. Aus der Sicht der Akteur-Netzwerk-Theorie, der wir 
bei der Beschreibung der Konstruktion der Steinaxt folgen, sind Sein, Sinn 
und Welt Konstruktionen. Sinn entsteht als ein Prozess der Konstruktion von 
Akteur-Netzwerken durch technische Mediation. Aus diesem Grund wird die 
Idee der Akteur-Netzwerke nicht nur mit der Technikphilosophie in Verbin
dung gebracht, sondern auch mit dem, was man heute «materielle Kultur» 
oder «materielle Semiotik» nennt.20 Wenn wir davon ausgehen, dass es bei 
Sprache und semiotischer Kodierung nicht in erster Linie um Zeichensysteme 
und deren Syntax, Semantik oder Pragmatik geht, sondern um technische 
Mediation im metaphysischen Sinne als Prinzipien von Sein und Sinn, dann 
bezieht sich die Idee einer materiellen Semiotik auf den Prozess, wie die 
materielle Welt durch einen Konstruktionsprozess in Sinn verwandelt wird. 
Wir schlagen vor, diesen Prozess der Konstruktion von Sinn «Vernetzen» zu 
nennen. Durch das Vernetzen entstehen Sinn und natürlich gleichzeitig Sein 
und Welt als eine höhere Ebene emergenter Ordnung über die materiellen oder 
biologischen Ebenen von Ordnung. Was bedeutet es, von Sinn (Sein und Welt) 
als einer Ebene der emergenten Ordnung zu sprechen? 

1.4 Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung 

Wir haben die Begriffe Technik und Konstruktion sorgfältig eingeführt, um 
die Steinaxt zu beschreiben, und versucht, deutlich zu machen, dass diese 
Begriffe anders zu verstehen sind als das, wie die westliche philosophische 
Tradition Technik und das Künstliche verstanden hat. Wir werden nun einen 
weiteren Begriff einführen: «Emergenz». Die Idee der Emergenz stammt 
aus der allgemeinen Systemtheorie. Er beschreibt, wie etwas auf eine Weise 
entsteht, die sich nicht von dem ableiten lässt, was ihm vorausgeht. Wir 
haben die ganze Zeit darüber gesprochen, wie die Steinaxt aus einem Pro
zess der Konstruktion eines Akteur-Netzwerks «entstanden» ist. Der Begriff 
«Emergenz» ist nicht willkürlich gewählt. Es gibt keine kausale Erklärung für 
emergente Phänomene. Emergentes Verhalten oder emergente Eigenschaften 
werden Systemen zugeschrieben, wenn die Elemente des Systems oder ihre 
Interaktionen das Verhalten oder die Eigenschaften, die das System als Gan
zes charakterisieren, nicht erklären können. In diesem Zusammenhang sollte 

20 Siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture; zur materiellen Se
miotik siehe Law (2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;


54 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

man sich an die bekannte Aussage erinnern, dass das Ganze größer ist als die 
Summe seiner Teile. Wie viele Hominiden sind im Laufe von Hunderttausen
den von Jahren einfach an den im Flussbett liegenden Steinen vorbeigegangen 
und haben nicht angehalten, um einen aufzuheben oder mit ihm zu «arbei
ten»? Weder Steine noch Hominiden an sich machen eine Steinaxt oder einen 
Jäger oder Krieger. Es muss etwas anderes geschehen; etwas anderes muss 
die Steinaxt und damit den Jäger oder Krieger und die anderen Assoziationen 
im Netzwerk konstruieren. Wenn der Stein zur Axt und der Hominide zum 
Jäger wird, entsteht eine ganze Welt, in der solche Wesen ihren Platz haben. 
Die Welt, die dabei entsteht, ist Sinn, d.h. etwas Einzigartiges, etwas sui 
generis. Sinn ist etwas, das den Hominiden und den Stein umwandelt und in 
dieser Umwandlung festhält. Vor diesem bedeutsamen Ereignis gab es keine 
Welt.21 Wir behaupten, dass Sein, Welt und Sinn zusammen als eine Ebene der 
emergenten Ordnung entstanden sind. 

Um von Ebenen emergenter Ordnung zu sprechen, muss man Formen von 
Ordnung postulieren, die auf der Grundlage des bereits Vorhandenen entste
hen, aber nicht vorhergesagt oder kausal aus dem bereits Vorhandenen abge
leitet werden können. Wenn man von Ebenen emergenter Ordnung spricht, 
muss man davon ausgehen, dass es in der Natur zwar zweifellos Kontinuität 
gibt, aber auch Diskontinuitäten, die von einem Ordnungsprinzip zu ande
ren Formen von Ordnung übergehen. Das am häufigsten zitierte Beispiel für 
Emergenz ist das Entstehen von Leben auf der Grundlage komplexer chemi
scher Reaktionen auf der Ebene der rein physikalischen und materiellen Ord
nung. Trotz der unermüdlichen Bemühungen von Generationen von Biologen 
und Chemikern lässt sich Leben nicht erklären oder aus rein physikalischen, 
materiellen oder chemischen Prozessen ableiten.22 Das Leben ist eine höhere 
Ebene emergenter Ordnung als rein chemische Reaktionen und physikalische 
Prozesse. Es hat seine eigenen Organisationsprinzipien, zu denen vor allem 
die auf Variation und Selektion beruhende Evolution gehört. Obwohl einige 

21 In diesem Sinne hat Meillassoux (2010) recht mit seiner Kritik am Korrelationismus, 
der auf Kant zurückgeht und der darauf beruht, die Wirklichkeit in Subjekte und Ob
jekte zu unterteilen und dann deren notwendige gegenseitige Abhängigkeit zu postu
lieren. Doch wie der Pragmatismus gezeigt hat, ergeben sich diese Unterscheidung 
und ihre Bedeutung aus sozialen Praktiken. Latour vervollständigt das pragmatisti

sche Projekt, indem er die Dinge als soziale Partner einbezieht. Er führt, sozusagen, 
die pragma, die Dinge, wieder in den Pragmatismus ein. 

22 Trotz irreführender gegenteiliger Behauptungen erklärt die «Assembly Theory» (Cro
nin, Walker) das Leben nicht auf der Grundlage der Chemie, sondern beschreibt das 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 55 

Physiker von der «Evolution» des Universums sprechen, ist dies eine höchst 
fragwürdige Metapher, die aus dem Bereich der Biologie übernommen und 
auf die Physik übertragen wurde. In der rein physikalischen Welt gibt es kei
ne Evolution. Wir schlagen vor, das Erscheinen von Sinn (Sein/Welt) auf der 
Grundlage von Leben als das Entstehen einer noch höheren Ebene emergenter 
Ordnung zu verstehen. Dementsprechend hat Sinn seine eigenen Ordnungs
prinzipien, unabhängig von der biologischen Evolution. Wir haben von diesen 
Ordnungsprinzipien als «Vernetzen» und «technische Mediation» gesprochen. 
Leben ist nicht vernetzt und biologische Systeme können keine Akteur-Netz
werke konstruieren. Sinn unterliegt nicht den evolutionären Prozessen der Va
riation und Selektion, sondern den Prozessen der technischen Mediation.23 

Eine Ebene emergenter Ordnung kann als «höher» bezeichnet werden als 
die Ordnung, aus der sie hervorgegangen ist, und zwar nicht nur, weil sie aus 
dem hervorgeht, was ihr vorausgegangen ist, sondern auch, weil sie komple
xer und variabler ist und daher in der Lage ist, das, was vorausgegangen ist, 
in ihre eigene Form der Ordnung zu «integrieren». Schließlich kann das Leben 
mit der physischen Materie Dinge tun, die die Materie selbst nicht tun könnte. 
In ähnlicher Weise integriert der Sinn das Leben und die Materie in seine ei
genen Ordnungsprozesse, oder in aristotelischen Begriffen: physis wird techné. 
Sinn kann mit der Materie und dem Leben Dinge tun, die diese Ordnungsfor
men selbst nicht tun können. Sinn verwandelt Materie und Leben, zum Bei
spiel Hominiden und Steine, in Jäger mit Äxten. Technologie ist möglich, weil 
Sinn eine höhere Ebene der emergenten Ordnung ist. Technologie ist die In
tegration von Materie und Leben in Sinn. Einfache Steine werden zu Äxten 
und arme Hominiden werden zu Kriegern und Jägern. Nach dem Entstehen 
von Sinn haben alle Dinge, materielle und lebendige, ihr Sein im Sinn und als 
Sinn. Dies bleibt auch dann so, wenn Sinn selbst Unterscheidungen trifft, wie 
die zwischen Geist und Materie, Worten und Dingen, Natur und Gesellschaft 
usw. 

Leben als einen bestimmten «Index» der Komplexität. Leben ist nicht einfach «kom

plexer» als Materie; es ist eine andere Art von Komplexität. Man kann nicht von der 
Chemie zum Leben gelangen, indem man einfach Komplexität hinzufügt; es muss ei
ne neue Form der Ordnung entstehen. 

23 Deshalb sind alle für den klassischen Pragmatismus typischen Formen des «Sozialdar
winismus» fehlgeleitet. Aus diesem Grund scheitert Luhmanns Programm einer allge
meinen Systemtheorie auf der Ebene von Sinn. Für eine Diskussion der Unzulänglich
keiten einer biologisch basierten Systemtheorie, wenn es um die Theorie des Sinnes 
geht, siehe Belliger/Krieger (2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Als der Hominid diesen speziellen Stein zum ersten Mal aufhob, war 
Sinn noch nicht entstanden. Was unser Zeitreisender bei diesem gewaltigen 
und schicksalshaften Ereignis vor drei Millionen Jahren beobachtete, war die 
Emergenz von Sinn. Sinn entstand sowohl materiell als auch semiotisch, so
wohl «subjektiv» – durch die Erfahrung des Hominiden – als auch «objektiv» 
– durch die Verwandlung des Steins in eine Axt. Wenn wir alle Dinge, die in 
irgendeiner Weise an Akteur-Netzwerken beteiligt sind, als «Technologie» be
trachten, dann kann Latour sagen, dass Technologie nicht nur ein Werkzeug, 
ein Artefakt, ein passives Instrument ist, sondern ein Partner, ein sozialer 
Akteur. Für Latour ist Technologie Gesellschaft, und Gesellschaft ist immer 
technologisch vermittelt.24 Warum sprechen wir nun von Gesellschaft? Ein 
Jäger ist doch eine soziale Rolle und eine Axt ist ein Artefakt, ein Werkzeug, ein 
kulturelles und damit soziales Wesen. Sobald wir Jäger und Äxte haben, haben 
wir Gesellschaft. Die Gesellschaft besteht aus allen Akteuren im Netzwerk. 
Die Axt ist auch ein Mitglied der Gesellschaft. Es gibt keinen Hobbes’schen 
Naturzustand, in dem der Mensch außerhalb des Sozialen lebt. Es gibt keine 
reine Natur ausserhalb der Gesellschaft oder der Kultur. Der Schritt in die 
Welt, ein «Jäger» oder ein «Krieger» zu werden, ist dasselbe, wie ein Mitglied 
der Gesellschaft zu werden. Um klar zum Ausdruck zu bringen, dass diese 
Definition von Gesellschaft nicht mit unserem modernen Konzept vergleich
bar ist, spricht Latour lieber vom «Kollektiv». Und wenn die Technik das 
Kollektiv ist, dann sind alle technisch vermittelten Wesen soziale Konstrukte. 
Wenn wir uns daran erinnern, dass sowohl Postmodernisten (z.B. Foucault) 
als auch Pragmatisten (z.B. Rorty und Brandom) behaupten, dass Sinn aus 
sozialen Praktiken entsteht, sollten diese sozialen Praktiken aus unserer Sicht 
als Praktiken der technischen Mediation, d.h. als Konstruktion von Akteur- 
Netzwerken verstanden werden.25 

Als Sinntheorie unterscheidet sich das Konzept der technischen Mediation 
nicht nur von traditionellen Sinntheorien, sondern auch in vielerlei Hinsicht 

24 Vergessen wir nicht Heideggers Behauptung, dass sich das Sein in unserer Zeit als 
Technologie offenbart. In seinem späteren Werk versteht Latour (2013) Technologie als 
eine bestimmte «Existenzweise» neben anderen, wie Politik, Religion, Wissenschaft 
usw. Wir verwenden den Begriff «Technologie» im Sinne von technischer Mediation, 
die, wie wir behaupten, für alle Existenzweisen als Netzwerke gilt. 

25 Die Idee der «Konstruktion» ist in der pragmatistischen Tradition und unter dem Na
men «sozialer Konstruktionismus» bekannt geworden. Wir verwenden den Begriff je
doch nicht im Rahmen dieser Theorien, sondern im Rahmen der Akteur-Netzwerk- 
Theorie, die soziale Praktiken als «technische Mediation» interpretiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 57 

von traditionellen Vorstellungen davon, was Technik ist. Die Idee der techni
schen Mediation besagt nicht nur, dass menschliches Handeln in dem Sinne 
vermittelt wird, dass es von Werkzeugen, Artefakten oder materiellen Dingen 
beeinflusst wird, oder sogar von visuellen oder akustischen Zeichen, wie in der 
Sprache.26 Technische Mediation bedeutet nicht, dass Menschen Werkzeuge 
benutzen, um Dinge zu tun, die sie sonst mit ihren bloßen Händen nicht tun 
könnten. Es bedeutet nicht, dass Werkzeuge und Technologien die natürlichen 
menschlichen Fähigkeiten erweitern oder ergänzen, wie es die bekannte Theo

rie der Technik als Erweiterung des Körpers vorschlägt.27 All diese verschie
denen Interpretationen der Technik und des Künstlichen sind zweifellos rich
tig. Die Axt hat den Hominiden beeinflusst, so wie die industrielle Produkti
on die moderne Gesellschaft, das menschliche Selbstverständnis und alles an
dere, was Menschen in der industriellen Welt tun und sind, beeinflusst. Aber 
technische Mediation bedeutet mehr als die bloße Beeinflussung, Vergröße
rung oder Erweiterung dessen, was der Mensch mit seinen natürlichen Fähig
keiten allein tun kann. Wir haben keine Situation, in der nackte, nur mit ihrem 
Körper ausgestattete Menschen unabhängig von irgendwelchen Artefakten in
klusive Zeichensystem existierten. Es gibt nicht einen nackten Menschen, der 
dann auf die Idee kommt, mithilfe von Dingen etwas zu tun. Der Mensch ent
steht als das, was er ist, zusammen mit der Technik, und als die Technik sich 
ändert, ändert sich der Mensch. 

Wir müssen alles, was uns über die menschliche Natur und die Technik 
beigebracht wurde, beiseitelassen und uns ansehen, was geschah, als die erste 
Steinaxt konstruiert wurde. In unserem Beispiel der Steinaxt konstruierte die 
technische Mediation das Wesen, die Identität und die Existenz des Homini
den, der schließlich – höchstwahrscheinlich durch technische Mediation – im 
Laufe der Evolution zum Homo sapiens wurde. Mit der Emergenz der tech
nischen Mediation, d.h. mit der Emergenz von Sinn, hatten das große Hirn 
und die sprachlichen Fähigkeiten, die sich später entwickelten, einen Nutzen 
und eine Wirkung. Diese evolutionären Anpassungen verschafften bestimm
ten Hominiden einen Vorteil.28 Ganz im Sinne von Heideggers «Geworfenheit» 

26 Siehe Ihde (1990), Verbeek (2008; 2011). 
27 Siehe Kapp (1978), McLuhan (1964), Leroi-Gourhan (2024), Stiegler (1998), Ihde (1990), 

Mumford (1934). 
28 Zum Einfluss der Werkzeugherstellung auf die Entwicklung der kognitiven und sprach

lichen Fähigkeiten siehe Orban/Caruana (2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

entstand der Homo sapiens in einer Welt des Sinnes, in der bereits viele Ar
ten von Artefakten und technischen Praktiken existierten. Dinge und Wesen 
aller Art spielten eine aktive Rolle in den evolutionären Prozessen, die zum Ho
mo sapiens führten.29 Die Handlungsfähigkeit von Nichtmenschen kann, wie 
bereits erwähnt, im Konzept der «Affordanz» ausgedrückt werden. Was die 
Idee der Affordanzen und die Theorie der technischen Mediation nahelegen, 
darf jedoch nicht als das missverstanden werden, was im Gefolge von Marx als 
«technologischer Determinismus» bezeichnet worden ist.30 

Wenn die technische Vermittlung nicht einfach ein Einfluss eines Artefakts 
oder Werkzeugs auf einen bereits unabhängig konstituierten menschlichen 
Akteur ist und wenn sie nicht impliziert, dass die Gesellschaft durch die 
Technik bestimmt wird, was bedeutet sie dann? Wir schlagen vor, technische 
Mediation philosophisch zu verstehen, d.h. als einen Versuch, die ersten 
Prinzipien des Seins und damit die ontologische Konstruktion des Akteurs 
(sowohl des menschlichen als auch des nichtmenschlichen!) zu beschreiben. 
Technische Mediation beschreibt, wie das Netzwerk von Assoziationen zwi
schen Menschen und Nichtmenschen, das den Akteur sowie die Werkzeuge 
und damit auch die Gesellschaft zustande kommt. Sie beschreibt den me
taphysischen Prozess des Vernetzens als denjenigen, aus dem alle Wesen 
hervorgehen. Alle Akteure im Netzwerk sind gleichzeitig Produkt und Pro
duzent, was bedeutet, dass die Handlungsfähigkeit im gesamten Netzwerk 
verteilt ist und das Netzwerk somit der Akteur ist. Wir können uns hier an 
Heideggers Interpretation von Aristoteles’ Definition des Menschen als je
nes Tier erinnern, das die Sprache «hat», und zwar in dem Sinne, dass es 
die Sprache ist, die den Menschen «hat». Wie Heidegger es ausdrückt: Die 
Sprache spricht. Auf der Ebene von Sinn gibt es in diesem radikalen philo
sophischen Verständnis dessen, was Technologie bedeutet, nichts außerhalb 
der Technologie. Es gibt keinen menschlichen Akteur und keine Gesellschaft, 
die irgendwie außerhalb des Bereichs des Technischen steht, sodass sie von 
der Technik beeinflusst oder gar bestimmt werden könnte. Die Technik ist 
also nicht etwas separat von uns, etwas außerhalb der Gesellschaft oder der 

29 Wir werden darauf zurückkommen in Kapitel 4 bei der Diskussion von Brandoms neo- 
pragmatistischem Humanismus. 

30 Der technologische Determinismus ist eine wirtschaftliche und soziologische Theorie, 
die besagt, dass die Technologie einer Gesellschaft die Institutionen, Strukturen und 
Werte der Gesellschaft bestimmt. Der soziale Wandel ist eine Folge des technologi
schen Wandels. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 59 

menschlichen Person. Wenn man verstanden hat, dass Technologie nicht ein 
bestimmtes Artefakt ist, sondern das gesamte Netzwerk von Akteuren, die 
an der Konstruktion und Nutzung von Artefakten beteiligt sind, ist es ver
ständlich, dass Latour sagen kann, dass die Gesellschaft Technologie ist. Der 
Hominid ohne Axt, d.h. ohne Technologie, ist kein Jäger, sondern ein bloßer 
Affe, und ohne den Jäger ist die Steinaxt lediglich ein Stein. 

Der zentrale Punkt der technischen Mediation ist, dass sich die Idee der 
Mediation auf die Assoziationen bezieht, die die Akteure in den Rollen, die 
sie im Netzwerk spielen, konstituieren, und nicht etwa auf die Auferlegung ei
ner Form durch ein aktives Subjekt auf ein vermeintlich passives Objekt oder 
den Einfluss eines externen Objekts auf ein menschliches Subjekt. Mediati
on bedeutet nicht, dass Technologien die menschliche Erfahrung der Welt be
einflussen, formen oder konditionieren, denn der Mensch ist selbst eine Kon
struktion der technischen Mediation und kein bereits geformtes Wesen, das le
diglich von der Technologie beeinflusst wird. Man muss sich immer vor Augen 
halten, dass sich die technische Mediation in dem spezifischen Sinne, in dem 
wir den Begriff verwenden, auf die Relationen zwischen den Akteuren bezieht, 
die die Akteure, sowohl die menschlichen als auch die nichtmenschlichen, erst 
zu dem machen, was sie sind. Es soll nochmals betont werden: Technische Me
diation ist ein metaphysisches Konzept, das versucht, die Frage nach dem Sein 
zu beantworten. So kontraintuitiv es auch sein mag, es sind die Beziehungen, 
die Assoziationen, die Relationen, die primär sind. Die Identitäten und Rollen 
der Akteure ergeben sich aus den Relationen. Die Akteure sind nichts anders 
als diese Relationen. Nimmt man die Relationen weg, verschwindet der Ak
teur. 

Diese Idee ist zu einer grundlegenden Erkenntnis der bekannten, von Goff
man (1959) beschriebenen soziologischen Rollentheorie geworden. Soziale Ak
teure treten auf einer Bühne auf, die bereits eingerichtet und mit dem Zube
hör ausgestattet ist, das dazu beiträgt, die sozialen Akteure in ihrer jeweiligen 
Rolle zu konstituieren. Ein Arzt zum Beispiel wird zum Arzt in der Praxis, wo 
Diagnose und Therapie stattfinden. Ein Lehrer ist ein Lehrer im Klassenzim
mer. Ein Bauarbeiter wird zu dem, was er auf der Baustelle ist, wo die Ausfüh
rung der vielen praktischen Tätigkeiten des Bauens möglich ist. Was in der So
zialtheorie zu einem Gemeinplatz geworden ist, erheben wir mit der Akteur- 
Netzwerk-Theorie zu einem metaphysischen Prinzip. Die Sinntheorie, die wir 
vorschlagen, behauptet daher, dass das Sein relational und nicht substanziell 
ist. Ontologisch sind die Relationen grundlegend, nicht die Relata. Die Me
taphysik, die wir aus unserer Phänomenologie der Steinaxt ableiten, ist keine 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Substanzontologie, sondern eine Relationsontologie.31 Was wir bei der Entste
hung von Sinn mit der Konstruktion des Akteur-Netzwerks der Steinaxt, des 
Jägers, der Beute usw. erlebt haben, war die Konstruktion von Relationen. Als 
die Philosophie im antiken Griechenland aufkam, mehr als 3,3 Millionen Jah
re nach der Konstruktion der Steinaxt, blickten die griechischen Philosophen 
nicht auf Netzwerke, sondern auf Dinge. Thales, der oft als der erste Philosoph 
angesehen wird, fand die arché, das erste Prinzip aller Dinge, in einer besonde
ren Art von Ding, nämlich dem Urelement Wasser. Spätere Philosophen füg
ten weitere Urelemente wie Erde, Luft und Feuer hinzu. Demokrit schlug Ato
me vor. Heraklit sprach vom logos und Anaxagoras vom nous. Platon sieht das 
Sein in den ewigen, unveränderlichen Ideen und Aristoteles in den individuel
len Dingen, also in den Substanzen, die aus dem Zusammenkommen von vier 
Ursachen entstehen. Im Gegensatz zu diesen frühen und schicksalhaften Ent
scheidungen in der Geschichte der Philosophie und ihren bis heute spürbare 
Folgen schlagen wir vor, den Blick auf das Netzwerk oder die Relationen zu 
richten, in denen die Dinge entstehen und ihren Platz haben. Wir bieten eine 
relationale Metaphysik an, die auf der Idee des Vernetzens beruht. 

1.5 Informationen 

Netzwerke sind nichts anderes als Relationen. In seinem späteren Werk wird 
Latour (2013) verschiedene Arten von Netzwerken oder Arten des Vernetzens in 
«Existenzweisen» (Modes of Existence) differenzieren. Was diese Existenzwei
sen gemeinsam haben, ist, dass das Vernetzen sie zu Existenzweisen macht. 
Wenn Metaphysik darauf hinausläuft, über alles das Gleiche zu sagen, dann 
behaupten wir, dass alles Vernetzen ist, auch wenn verschiedene Arten von 
Netzwerken unterschieden werden können. Zugegeben, die Idee einer relatio
nalen Ontologie ist schwierig. Es ist schwierig zu behaupten, dass das, was wir 
sahen, als wir den Hominiden dabei beobachteten, wie er sich mit der Steinaxt 
beschäftigte, «reine» Relationen waren und nichts anderes. Schließlich lag der 

31 Latour (2013:162) bringt diese Idee zum Ausdruck, indem er zwischen «Sein als Sein» 
und «Sein als Anderes» unterscheidet. Im Gegensatz zum Sein-als-Sein, das auf einer 
Grundlage von Substanz oder Gleichheit ruht, muss das Sein-als-Anderes eine «Subsis
tenz» oder Kontinuität herstellen. Es «muss einen Sprung, einen Hiatus, durchlaufen, 
um seine Kontinuität zu erlangen», und er fährt fort, Tarde (163) zu zitieren: «Differenz 
geht durch Unterscheiden vor sich.» 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 61 

Stein im Flussbett. Er lag dort vielleicht schon seit Millionen von Jahren. Der 
Hominid war auch da und wanderte im Flussbett umher. Und natürlich waren 
auch das Flussbett und viele andere Dinge dort. Wie können bloße Relationen 
all dies ändern? Wie kann man denn überhaupt Relationen wahrnehmen? Man 
kann leicht Flussbette, Steine und Hominiden sehen, aber wo sehen wir ihre 
Relationen? Wir stolpern nicht über Relationen, wie wir vielleicht über Steine 
stolpern. Relationen sind keine Dinge. Was sind sie dann? Wir schlagen vor, 
den Begriff «Information» zu verwenden, um die Relationen zu bezeichnen, 
aus denen Akteur-Netzwerke entstehen und aus denen sie bestehen. Für un
sere Zwecke, die in erster Linie auf eine Sinntheorie ausgerichtet sind, sind Re
lationen Informationen.32 Das, was wir «sehen», wenn wir Relationen sehen, ist 
Information. Relationen treten tatsächlich auf und können gesehen und ver
standen werden. Aber sie tun dies als Information.33 Sinn (Sein/Welt) ist nichts 
anderes als Information. Wenn wir aus dem Fenster schauen, sehen wir Infor
mationen, nicht Dinge, denen wir Namen gegeben haben. Es gibt kein Problem 
des Naturalismus, d.h. einer Welt von Dingen, denen unsere Wahrnehmungen 
und Vorstellungen irgendwie entsprechen müssen. Und es gibt auch kein Pro
blem des Idealismus, der behauptet, dass die Dinge den Vorstellungen im Kopf 
entsprechen müssen. Natürlich sind Wahrnehmungen, Ideen und Worte auch 
Informationen, aber sie entstehen in spezifischen Akteur-Netzwerken, die erst 
viel später in der Geschichte entstanden sind. Zeichen und Sprache, betonen 
wir, sind auch Technologie. 

Wenn die Welt aus Netzwerken besteht, dann sind es die Netzwerke, die 
der Welt Ordnung geben. Was die griechischen Philosophen zu erklären ver
suchten, war die Ordnung der Welt. Die Mythologie erklärte die Ordnung der 
Welt mithilfe von menschenähnlichen Konflikten und Kämpfen zwischen den 

32 Unter den zeitgenössischen Philosophen hat Brandom (1994) hervorgehoben, dass der 
semantische Inhalt eines jeden Begriffs nicht unmittelbar gegeben ist, sondern aus 
den Beziehungen der logischen und materiellen Kompatibilität und Inkompatibilität 
besteht, die der Begriff mit sich bringt und die dem Begriff seine Bedeutung verleiht. 

33 Diese Definition von Information geht auf Batesons Definition von Information als ein 
Unterschied, der einen Unterschied macht, zurück. Sie geht jedoch über Bateson hin
aus, indem sie behauptet, dass die Dinge Beziehungen sind und nichts anderes. Mit 
anderen Worten: Information ist Realität auf der Ebene der emergenten Ordnung des 
Sinns, und nachdem der Sinn entstanden ist, gibt es keine andere Realität mehr. Oder, 
wie Heidegger es ausdrückt, was immer existiert, erscheint «als» dieses oder jenes be
stimmte Ding. Das hermeneutische «als» bedeutet die Emergenz der Information. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Göttern und Dämonen. Die Philosophie entstand aus dem Versuch, die Ord
nung der Welt auf der Grundlage erster Prinzipien, der arché, zu erklären. Wir 
stehen getreu in der Tradition der Philosophie, indem wir die Ordnung der 
Welt auf die Entstehung von Sinn in der Konstruktion von Akteur-Netzwer
ken zurückführen. Die Welt der Information ist eine geordnete Welt. Die Ord
nung von Netzwerken erfordert, dass Informationen auf bestimmte Weise an
geordnet werden.34 Technische Mediation konstruiert Assoziationen oder Be
ziehungen zwischen den Akteuren, die es ihnen ermöglichen, als Akteure auf
zutreten. Aber was bedeutet es für einen Akteur, «als» Akteur zu erscheinen? 
Es bedeutet, dass die Akteure Rollen in einem Narrativ, einer Geschichte spie
len. Wie die Dichter und Geschichtenerzähler des mythologischen Zeitalters 
sehr wohl wussten, ist Information in erster Linie als Erzählung geordnet.35 
Diese Erzählung bleibt den Akteuren erhalten, auch wenn die Steinaxt nicht 
in der Hand gehalten wird. Die Akteure tun Dinge in einem sich zeitlich ent
faltenden Ablauf von Ereignissen, der den Akteuren Rollen zuweist und den 
Ereignissen eine zeitliche Ordnung gibt. In einer Geschichte passiert ein Er
eignis nach dem anderen. Ein Akteur tut etwas, woraufhin andere Ereignisse 
folgen, die wiederum andere Akteure betreffen und so weiter. Was diese Rol
len beschreibt und sie zu einer Erzählung koordiniert, kann als «Handlungs
programm» bezeichnet werden.36 Ein Handlungsprogramm beschreibt sozu
sagen die «Trajektorie» des Netzwerks und gilt für Menschen und Nichtmen
schen gleichermaßen. Wie Latour (1992:233) es ausdrückt: «Teile eines Hand
lungsprogramms können an einen Menschen oder an einen Nichtmenschen 
delegiert werden.» 

Wenn man von Akteuren und Handlungen spricht, spricht man auch von 
Handlungsfähigkeit. Handeln ist immer auf viele Akteure verteilt und immer 
eine narrative Konstruktion, in der die Akteure verschiedene Rollen spielen. 
Kein Akteur handelt allein oder ohne einen Zweck oder ein Ziel und eine 
Geschichte von Ereignissen, die einen Sinn für das Vorhergehende und das 
Kommende ergeben. Die narrative Form der Informationsordnung erklärt 

34 Latour (2013) bezeichnet diese verschiedenen Arten, Informationen zu ordnen, als 
«Modi der Existenz». 

35 Für eine Diskussion über Narrative bei der Herstellung sozialer Ordnung siehe Belliger/ 
Krieger (2016). 

36 Siehe Callon (1991:136). Handlungsprogramme, auch «Trajektorien» genannt, werden 
in der Regel als Narrative formuliert. Siehe Belliger/Krieger (2016) für eine Diskussion 
der narrativen Konstruktion von sozialer Ordnung. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 63 

die Tatsache, dass die frühen griechischen Philosophen es erst um das 6. 
Jahrhundert v. Chr., nach Millionen von Jahren des Geschichtenerzählens, für 
notwendig erachteten, die Mythologie zu denunzieren und die Informationen 
entlang logischer Schlussfolgerungen neu zu gestalten. Diese neue «rationale» 
Form der Anordnung von Informationen basierte auf den syntaktischen und 
semantischen Strukturen der Sprache und wurde zur Grundlage dessen, was 
wir heute als Vernunft bezeichnen. Die Art und Weise, wie Begriffe einander 
einschließen (Schlussfolgerung) oder ausschließen (Widerspruch), ist etwas 
ganz anderes als die Art und Weise, wie Ereignisse in einer Geschichte ab
laufen und wie sich die Akteure verhalten. Jeder weiß, dass eine Geschichte, 
auch wenn sie nicht den Gesetzen der Logik folgt, eine «gute Geschichte» sein 
kann. Was eine gute Geschichte gut macht, ist eine ganz andere Frage als 
die, was ein philosophisches Argument logisch fundiert macht. Auch wenn 
die logische Vernunft den philosophischen Diskurs sowohl inhaltlich als auch 
formal dominiert, sind das Geschichtenerzählen und der Mythos natürlich 
nicht verschwunden. Im Gegenteil: Jede persönliche Identität, jede Gemein
schaft, jedes Volk, jede Gesellschaft, jede Weltanschauung, jede Ideologie, jede 
Religion, jedes Glaubenssystem und sogar die Grundlagen der Wissenschaft 
selbst sind auch heute noch tief in narrativen Formen der Informationsord
nung verwurzelt. So ist beispielsweise die Unterscheidung zwischen Subjekt 
und Objekt eine Annahme, ein Ausgangspunkt für eine Geschichte über die 
Wirklichkeit, der die moderne westliche Philosophie bis heute verpflichtet 
ist. Wie Platon sehr wohl wusste, geht jede logische Argumentation an einem 
bestimmten Punkt in Mythos und Erzählung über. Man muss nur den Weg 
des Denkens bis hinunter zu seinen Grundannahmen, ersten Prinzipien und 
Grundbegriffen verfolgen, um eine Ebene zu erreichen, auf der Informationen 
nicht mehr logisch abgeleitet, sondern erzählt werden. 

Die Erzählung besteht aus Akteuren und Ereignissen, die entlang einer 
zeitlichen Achse angeordnet sind. Auch wenn die Handlungsfähigkeit in der 
Regel den einzelnen Akteuren zugeschrieben wird, darf nicht vergessen wer
den, dass das gesamte Netzwerk der Akteur ist. Akteure und Ereignisse existie
ren nur in einer Geschichte. Nimmt man sie aus der Geschichte heraus, sind 
sie nichts; sie haben keine Bedeutung. Für Latour ist «Handlung eine Eigen
schaft von miteinander verbundenen Einheiten» (Latour 1994:35). Mit ande
ren Worten: Netzwerke (Substantiv) vernetzen (Verb). Das Sein des Sinns ist 
der Prozess des Vernetzens. Vernetzen ist ein fortlaufender Prozess, der In
formationen konstruiert, die in einer Erzählung geordnet sind. Aus diesem 
Grund haben Geschichten kein natürliches Ende. Jede Geschichte kann nach

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

erzählt, anders erzählt, ergänzt und unendlich in alle Richtungen erweitert 
werden. Deshalb ist Geschichte nicht ein Reich der determinierten Kausalität, 
ein Reich der Notwendigkeit, sondern ein Reich der unendlichen Möglichkei
ten, wie Kant es proklamierte, ein Reich der Freiheit. Technische Mediation ist 
eine Form der Praxis, aber man darf nie vergessen, dass die Akteure, die diese 
Praxis ausüben, nicht ausschließlich Menschen sind und dass alle Akteure, ob 
menschlich oder nicht, durch den Vernetzungsprozess zu dem werden, was sie 
sind. Technische Mediation ist nicht etwas, das Menschen tun, sie ist das, was 
den Menschen zu dem macht, was er jeweils ist. Beziehungen sind dynamisch. 
Sein, Sinn und Welt sind dynamisch. Es ist kein bloßer Effekt des gesunden 
Menschenverstandes und der Erfahrung des täglichen Lebens, dass sich die 
Philosophie schon immer mit einer Welt der Veränderung und des Werdens 
beschäftigt hat. Die narrative Form der Informationsordnung ist notwendi
gerweise dynamisch und sich verändernd. 

Wir haben gesagt, dass die technische Mediation aus Prozessen der «Über
setzung» und «Einschreibung» (Translation, Enrollment) besteht. Um zu erklä
ren, wie Übersetzungs- und Einschreibungsprozesse Informationen konstru
ieren, kehren wir noch einmal zu unserem Hominiden und der Steinaxt zu
rück. Was ist das Einzigartige und Besondere an diesem Hominiden und die
sem Stein? Um die Frage etwas anders zu formulieren: Was unterscheidet die 
Technik von der tierischen Verwendung von «Werkzeugen»? Warum sind wir 
Menschen bzw. unsere Vorfahren so besonders? Wenn Tiere Werkzeuge benut
zen, heben sie einen Stein oder Stock auf, um zum Beispiel eine Kokosnuss 
aufzubrechen oder nach Nahrung zu suchen, lassen ihn dann fallen und gehen 
weiter. Die Verwendung von Werkzeugen durch Tiere wird als «episodisch» 
bezeichnet.37 Die Steinaxt wurde sicherlich auch gelegentlich zurückgelassen, 
aber irgendetwas anderes hielt sowohl unseren Hominiden als auch einen be
stimmten Stein fest, was den Unterschied ausmachte. Paradoxerweise kann 
man sagen, dass in dem Moment, in dem ein Jäger eine Steinaxt schwingt, 
im wahrsten Sinne des Wortes «die Dinge aus den Händen geraten sind».38 

37 Der Werkzeuggebrauch der Affen ist durch seinen «episodischen» Charakter gekenn
zeichnet. Siehe Donald (1991:149), der die «Kultur» der Affen als «episodisch» be
schreibt: «Das Wort, das die kognitive Kultur der Affen am besten zu beschreiben 
scheint […], ist der Begriff ‹episodisch›. Ihr Leben findet vollständig in der Gegenwart 
statt, als eine Reihe konkreter Episoden, und das höchste Element in ihrem System 
der Gedächtnisrepräsentation scheint auf der Ebene der Ereignisrepräsentation zu lie
gen.» 

38 Vgl. Belliger/Krieger (2016:29ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 65 

Mit anderen Worten, der Stein oder der Stock ist nicht länger ein Werkzeug 
für den Moment, d.h. nur so lange, wie er in der Hand gehalten wird. Nach 
der Emergenz von Sinn ist der Stein auch dann, wenn er nicht benutzt wird, 
selbst wenn die Hand andere Dinge tut, trotzdem ein Werkzeug geblieben. Die 
Steinaxt bleibt als Axt erhalten und bleibt, wie Heidegger sagen würde, «griff
bereit», selbst wenn sie nicht in der Hand oder nicht einmal in Sicht ist. Das 
Werkzeug verschwindet nicht als Werkzeug und wird in dem Moment, in dem 
es nicht mehr benutzt wird, wieder zum bloßen Stein, wie es für den tierischen 
Werkzeuggebrauch angenommen werden kann. Übersetzung und Einschrei
bung machen es möglich, dass etwas alle Akteure im Netzwerk zusammen
bindet und festhält, auch dann, wenn das Werkzeug nicht benutzt wird. Das 
ändert alles. 

Selbst dann, wenn der Hominid den Stein nicht in der Hand hält, wer
den die «Axt» und das, was es bedeutet, ein «Jäger» zu sein, in einer Erzäh
lung aufgegriffen. Eine Erzählung ist eine Geschichte, die nicht in Sprache er
zählt werden muss. Sie kann nachgespielt, verkörpert, wiederholt und zur Ge
wohnheit werden. In Anlehnung an die ursprüngliche Bedeutung von logos/le
gein als Sammeln und Bewahren verschwindet das als Erzählung konstruier
te Akteur-Netzwerk nicht. Was in dem Netzwerk miteinander verbunden ist, 
bleibt auf der Ebene der emergenten Ordnung von Sinn erhalten. Es ist die 
Entstehung von Akteur-Netzwerken und den Erzählungen, die sie verkörpern, 
die Sinn ausmacht. Nicht Konzepte oder Sprache, wie wir sie heute kennen, 
machen Sinn aus. Vor über drei Millionen Jahren gab es keine Sprache in der 
heutigen Form, keine semantischen Inhalte, keine Begriffe mit logischen Im
plikationen. Was unsere Hominid tat, war keine «diskursive Tätigkeit», aber 
trotzdem sinnvoll. Wie wir bereits erwähnt haben, ist Sinn eine Ebene emer
genter Ordnung sui generis jenseits der Ebene der physischen Realität und jen
seits der Ebene des Lebens. Sobald Sinn entstanden ist, kehren weder der Ho
minid noch der Stein zu dem zurück, was sie waren, bevor sie in das Akteur- 
Netzwerk, das die Steinaxt ist, eingebunden wurden. Sobald der Hominid zum 
«Jäger» oder «Krieger» wird, bleibt er, was er geworden ist, auch wenn er die 
Axt nicht in der Hand hält und nicht jagt oder gegen Feinde kämpft. Der Af
fe hingegen lässt den Stein fallen, wenn dieser seinen Zweck erfüllt hat. Das 
«Werkzeug» verschwindet. Es hat sich nichts verändert. Weder der Affe noch 
der Stein sind etwas anderes geworden als das, was sie vorher waren. Stein 
und Affe werden nicht zu einem Akteur-Netzwerk. Sie werden nicht in etwas 
verwandelt, das sie nicht schon vorher waren. Es gibt keine Erzählung, die sie 
festhält und sie in etwas anderes verwandelt als das, was sie waren. Um noch 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

einmal auf die ursprüngliche Bedeutung von logos als Sammeln und Bewahren 
zurückzukommen, könnte die Entstehung von Sinn durch Prozesse des Über
setzens und Einbindens als die Entstehung von logos verstanden werden, der 
später Sprache, Vernunft und, wie schon bei Heraklit, das Ordnungsprinzip 
der Welt bezeichnete. 

Bevor wir uns näher mit den Prozessen der Übersetzung und Einbindung 
befassen, wollen wir versuchen zu klären, was sie konstruieren, nämlich In
formation. Wenn wir uns vorstellen, dass die Welt aus Information besteht 
und der logos die primär narrative Ordnung der Information ist, was verstehen 
wir dann unter Information?39 Das Konzept der Information ist nicht sehr in
formativ, da der Begriff in vielen Disziplinen unterschiedlich verwendet wird. 
Daher muss der von uns vorgeschlagene Begriff der Information vorsichtig an
gegangen und eingegrenzt werden. Erinnern wir uns zunächst daran, dass zu 
den zeitgenössischen Philosophen, die sich mit der Existenzweise von Werk
zeugen, einschließlich der Dinge im Allgemeinen, beschäftigt haben, Heideg
ger gehört. Für Heidegger ist die primäre oder ursprüngliche Beziehung zu 
den Dingen, die den Menschen charakterisiert, der praktische Gebrauch oder 
die praktische Auseinandersetzung mit der Welt. Die Dinge sind nicht einfach 
gegeben, um von einem desinteressierten Beobachter betrachtet zu werden. 
Sie existieren, wie Heidegger es ausdrückt, als «zuhanden», d.h. wir sind im
mer schon in den Gebrauch von Werkzeugen und den Umgang mit den Din
gen in verschiedenen praktischen Beschäftigungen eingebunden. Die Welt ist 
kein Gegenstand der Kontemplation, sondern ein Feld praktischer Anliegen. 
Latour hat diesen Gedanken aufgegriffen, als er die moderne Vorstellung von 
«Tatsachen» (matters of fact) durch die Idee von «Anliegen» (matters of con
cern) ersetzte.40 Dies ist unsere primäre und ursprüngliche Art, in der Welt 
zu sein. Die Begriffe «primär» und «ursprünglich» beziehen sich darauf, wie 
sich Dasein – Heideggers Bezeichnung für den Menschen als Konstrukteur 
von Sinn – zur Welt verhält, bevor die Reflexion von der praktischen Erfah
rung abstrahiert wird, das heißt, bevor man beginnt, die Welt in Ideen und 
Dingen, Substanzen und Akzidenzien, Subjekten und Objekten usw. zu ver
stehen. Für Heidegger bedeutet Sein, dass etwas «als» etwas erscheint. Alles 
erscheint «als» etwas Bestimmtes, als dieses oder jenes bestimmte Ding, mit 

39 Wie Latour (2013:223) es ausdrückt: «‹Technologie› bezeichnet nicht ein Objekt, son
dern eine Differenz.» 

40 Siehe Stephan (2024) für eine aktuelle Darstellung von Latours Begriff «matters of con
cern». 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 67 

diesem oder jenem bestimmten Gebrauch, verwickelt in diese oder jene be
stimmte Tätigkeit. Dasein findet sich «geworfen» (Geworfenheit) in eine Welt 
von praktischen Aktivitäten und Anliegen. Dasein ist nicht in erster Linie ein 
desinteressierter Beobachter von Objekten, sondern ein engagierter und be
troffener Benutzer von Artefakten und Werkzeugen.41 Nur wenn die Werkzeu
ge, die immer schon auf die eine oder andere Weise benutzt werden, kaputt 
gehen oder nicht wie erwartet funktionieren, zieht sich Dasein aus dem En
gagement zurück und denkt über die Situation nach. Aber auch hier leitet die 
praktische Auseinandersetzung mit der Welt, die Frage nach der Reparatur des 
kaputten Werkzeugs oder die Suche nach einem Ersatz, die Aufmerksamkeit. 
Die Haltung der wissenschaftlichen Beobachtung und die traditionellen An
nahmen über Substanz und Eigenschaften, Subjekt und Objekt, Wissen und 
Realität, Natur und Gesellschaft sind erst sehr spät in der Geschichte des Sinns 
entstanden und sollten unsere Untersuchung von Sinn, Sein und Welt nicht 
leiten. 

Gehen wir nun weit genug zurück in die Zeit, in der Sinn zum ersten 
Mal erschien. Wir sehen, dass die Dinge zunächst nicht als Kopien ewiger 
transzendenter Ideen (Platon), oder als Substanzen, die ihr Dasein dem Zu
sammenwirken von Ursachen verdanken (Aristoteles), oder als Wirkungen 
von Atomen in Bewegung (Demokratismus/Physikalismus), oder als Wahr
nehmungen der Sinne (Empirismus), oder als Konstruktionen des Geistes 
(Kant/Systemtheorie/Kognitionswissenschaft), oder als Schöpfungen Got
tes, oder als Wirkungen sprachlicher Strukturen (Strukturalismus), oder 
als Produkte sozialer Machtkämpfe (Foucault/Poststrukturalismus), oder als 
Ergebnisse menschlicher sozialer Praktiken (Pragmatismus) erscheinen. Wir 
müssen uns von der selbstverständlichen Annahme befreien, dass die Dinge 
eine Bedeutung haben. Dinge sind Bedeutungen, und diese Bedeutungen sind 
in Netzwerken, deren Relationen, d.h. in Information, zu finden. Es ist Sinn 
als technische Mediation und Information, der die Dinge und mit ihnen die 
Menschen als Akteure in Akteur-Netzwerken konstruiert. Diese Netzwerke 
sind nicht virtuell, mental, psychologisch oder gar primär linguistisch. Es 
handelt sich um konkrete Praktiken oder, wie Latour sagen würde, um Hand
lungsprogramme, an denen Menschen und Nichtmenschen beteiligt sind. Sie 
sind untrennbar mit der Welt verbunden; sie sind die Welt. 

41 Was Heidegger als «Sorge» bezeichnet, die das Dasein als praktisches In-der-Welt-Sein 
charakterisiert, scheint in Latours Rückbesinnung auf die «Erfahrung», aber auch in sei
nem Begriff der «Angelegenheiten der Sorge» wieder aufzutauchen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Diese vielen Verwendungen, Praktiken und Handlungsweisen ergeben 
sich aus den Akteur-Netzwerken, die den Horizont möglicher Relationen und 
Assoziationen bilden, die den Sinn ausmachen. Der Hammer, um Heideggers 
berühmtes Beispiel aus Sein und Zeit zu zitieren – ein Beispiel, das nicht allzu 
weit von unserer Steinaxt entfernt ist –, ist in erster Linie in seinen vielen 
praktischen Verwendungen gegeben, sowohl in denen, die er gegenwärtig 
haben kann, zum Beispiel beim Bau eines Tisches, als auch in denen, die er 
haben könnte, und nicht als bloßes Objekt des interesselosen Wissens. Der 
Hammer steht in «Beziehung» zu Holz, Nägeln, der Werkstatt usw. und ist mit 
all diesen Dingen in vielfältiger Weise verbunden. Es sind diese Assoziationen 
und möglichen Beziehungen, die die Welt ausmachen. Der Sinn liegt also 
ursprünglich und in erster Linie im Tun, in der Konstruktion und in der Teil
nahme an Akteur-Netzwerken, zum Beispiel im Bau und in der Verwendung 
von Tischen, und nicht in der bloßen Wahrnehmung oder Betrachtung dersel
ben. Und es muss noch einmal betont werden, dass das «Tun», von dem wir in 
diesem Zusammenhang sprechen, nicht nur das Handeln von Menschen ist. 
Alle Akteure des Netzes, sowohl menschliche als auch nichtmenschliche, sind 
Akteure. Das bedeutet natürlich nicht, dass Beobachtung, Reflexion, Abstrak
tion, Verallgemeinerung und philosophisches und wissenschaftliches Denken 
nicht als sinnvoll angesehen werden sollten. Im Gegenteil, die für die Philo
sophie typische Betonung des Geistes, des Intellekts und des Wissens geht 
auf die Idee des nous (Geist) durch Anaxagoras zurück, der den Geist als das 
ordnende Prinzip des Kosmos betrachtete. Spätestens seit Anaxagoras ist der 
Begriff «Sinn» untrennbar mit Geist, Bewusstsein und Wissen verbunden.42 

Es war nur ein kurzer Schritt von der Idee des nous als grundlegendem Ord
nungsprinzip zu Platons Interpretation des Geistes als Kontemplation der im
materiellen und ewigen Formen und dann weiter zu Aristoteles’ theoretischem 
Verstand (nous theoretikos) als der höchsten Form menschlichen Strebens im Ge
gensatz zur praktischen Vernunft (nous praktikos). In der Neuzeit ist die Kon
templation zu einer Abstraktion und einer Verallgemeinerung der Erfahrung 
geworden, um wissenschaftliche Hypothesen aufzustellen und Experimente 

42 Wir erleben dies heute in den Debatten über die Natur des Bewusstseins, die durch die 
Entwicklung der künstlichen Intelligenz ausgelöst wurden. Von unserem Standpunkt 
aus wäre es angemessener zu fragen, wie KI an dem Vernetzen und der Konstrukti
on von Sinn beteiligt ist, als zu versuchen, eine Art Entität namens «Bewusstsein» zu 
identifizieren, die selbst nur in und als Netzwerkphänomen existieren könnte. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 69 

zur Überprüfung dieser Hypothesen zu konzipieren. Auf der praktischen Sei
te wurde die Rationalität zur instrumentellen Vernunft oder zur Suche nach 
Mitteln, um Ziele zu erreichen oder Probleme zu lösen. Wir behaupten, dass 
sowohl die theoretischen als auch die praktischen Formen der Vernunft von der 
ursprünglichen Konstruktion des Sinns durch technische Mediation sekundär 
und derivativ sind. Dies impliziert einen gewissen Vorrang dessen, was man 
als das «Praktische» bezeichnen könnte, gegenüber den theoretischen Aspek
ten des Geistes. Der Pragmatismus entwickelte sich im 20. und 21. Jahrhundert 
als die philosophische Denkschule, die dieser Auffassung am nächsten kam. 
Wie Peirce, James und Dewey argumentierten, besteht die Bedeutung eines 
Konzepts darin, was man mit ihm tun kann und welchen Unterschied die Idee 
in der sozialen Praxis macht. Bekanntlich steht Latour dem Pragmatismus na
he. Wir behaupten in Teil 4 dieses Buches, dass die Akteur-Netzwerk-Theo

rie in Richtung einer Revision des Pragmatismus entwickelt werden könnte. 
Allerdings impliziert diese Behauptung, dass der Pragmatismus auf seine bis 
heute geltenden biologischen, evolutionären und humanistischen Annahmen 
verzichten muss. 

Die Vorstellung, dass Sinn in erster Linie ein Prozess der Konstruktion von 
Assoziationen ist, findet sich in der zweiten frühgriechischen Interpretation 
von Ordnung, der Idee des logos. Heidegger (1977) hat darauf hingewiesen, dass 
logos von legein kommt, was sammeln und bewahren bedeutet. Für Heraklit war 
logos das Prinzip der kosmischen Ordnung. Aristoteles verstand logos im Sinne 
von Sprache, Logik und Vernunft. Die Stoiker betrachteten logos ähnlich wie 
Heraklit, nämlich als ein rationales Ordnungsprinzip, eine Art Weltseele. Mit 
Philo von Alexandria und dem Johannesevangelium wie auch Augustinus und 
Thomas von Aquin fand logos Eingang in die jüdische und christliche Theolo

gie. Mit der Entwicklung der Logik und der linguistischen Wende in der Phi
losophie im 20. Jahrhundert schließlich wurde die Vernunft mit der Sprache 
und ihren Strukturen, der Logik, der Mathematik und dem Rechnen identi
fiziert. Die von den frühen Philosophen eingeführten Unterscheidungen zwi
schen nous und logos und ihre mögliche Beziehung zueinander begleiten uns 
noch heute. Man könnte sagen, dass die Tradition, die von der Idee des nous 
ausgeht, das Wissen, den Geist und die Vernunft betont, während die Tradi
tion, die der Idee des logos folgt, trotz vieler Umwege die ursprüngliche Ent
stehung von Sinn als Konstruktion von Assoziationen, als das Sammeln und 
Bewahren aufrechterhält. 

Kommen wir zurück zur technischen Mediation. Technische Mediation ist 
nicht «technisch» im üblichen Sinne des Wortes, das die Funktionsweise ei

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ner Maschine oder ihrer Mechanik beschreibt. Latours Begriff der technischen 
Mediation ist ein metaphysisches Konzept, das beschreibt, wie Sinn, Sein und 
Welt erscheinen. Alles, was entsteht, tut dies durch einen Prozess der tech
nischen Mediation. Wie Heidegger (1977) es ausdrückte, das Wesen der Tech
nik selbst ist nicht etwas Technisches.43 Wenn Latour von technischer Media
tion spricht, ist damit nicht irgendein Artefakt oder eine Maschine gemeint. 
Es handelt sich auch nicht ausschließlich um Werkzeuge, es sei denn, man 
möchte alles, was auch immer, in gewissem Sinne als «Werkzeug» betrach
ten. Die technische Mediation ist eine «Mediation» in einem bestimmten Sinn. 
Platon betrachtete die Erkenntnis der Formen, der Ideen, als unmittelbar dem 
Geist gegeben. In der modernen Philosophie mit ihrem besonderen Interesse 
an der Erkenntnistheorie wird die unmittelbare Erkenntnis, die Gegebenheit 
der Dinge zum Wissen, sei es von Sinneswahrnehmungen oder intellektuel
len Anschauungen von Ideen, als der Grund für Wahrheit und Gewissheit an
gesehen. Descartes sprach von Ideen als «klar» und «deutlich», während die 
empiristische Tradition Sinneseindrücke als unmittelbar evident betrachtete. 
Die Idee der «Mediation» bedeutet, dass es keine unmittelbare Gegebenheit 
der Dinge gibt, weder empirisch noch intellektuell. Das Sein besteht aus Be
ziehungen und ist daher immer in irgendeiner Weise durch Relationen «ver- 
mittelt». Ein Akteur-Netzwerk ist sowohl technisch, da es sich aus menschli
chen und nichtmenschlichen Akteuren zusammensetzt, als auch durch die Re
lationen zwischen den Akteuren vermittelt. Technische Mediation konstruiert 
Akteur-Netzwerke und, wie oben erwähnt, Sein, Sinn und Welt, die als Netz
werkordnung verstanden werden können. Wir können daher technische Me
diation auch einfach als ein «Vernetzen» bezeichnen.44 

Vernetzen ist das, was passiert, wenn Dinge gesammelt und aufbewahrt 
werden (legein/logos), sodass sie nicht mehr in der Hand gehalten werden müs
sen. In der Tat scheinen die Dinge mit dem Aufkommen der Bedeutung «aus 
der Hand zu fallen». Sie werden in ein Netzwerk von Assoziationen aufgenom
men, das alle beteiligten Akteure transformiert, indem es sie auf der Ebene der 
emergenten Ordnung von Sinn erscheinen lässt. Sinn ist also kein kognitiver 

43 Es ist anzumerken, dass Latours technische Vermittlung sich stark von Heideggers «Ge
stell» unterscheidet, das ein Systemkonzept und kein Netzwerkkonzept ist. Heidegger 
beschrieb die moderne westliche Gesellschaft ähnlich wie Luhmann sie später unter 
dem Diktat des universellen Funktionalismus beschrieb, während Latour bereits über 
die Moderne hinausgeht und sich mit einer postmodernen Welt beschäftigt. 

44 Siehe Belliger/Krieger (2016) für eine Diskussion des Vernetzens. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 71 

Akt, der den Dingen irgendwie semantische Bedeutung, Zeichen oder menta
le Repräsentationen hinzufügt. Sinn ist nicht einmal ursprünglich oder aus
schließlich linguistisch. Sinn ist also nicht in erster Linie eine semantische 
Bedeutung. Er liegt nicht in Zeichen, die für Dinge oder mentale Repräsenta
tionen oder Konzepte stehen, die in Urteilen oder Prädikationen ausgedrückt 
werden. Zeichen, Bedeutung, Sprache, Logik und Argumentation, die sich aus 
Sprachstrukturen ableiten, sind in der Geschichte viel später entstanden als 
die Entstehung von Sinn. Es gibt kein Ding, das in irgendeiner Weise Bedeu
tung «haben» könnte, im Gegensatz zu Dingen, die keine Bedeutung haben. 
Wenn es etwas gäbe, das keine Bedeutung hätte, wie könnten wir es erken
nen? Sobald der Sinn entstanden ist, erscheint alles, was existiert, «als» et
was Sinnvolles, selbst wenn es als «Unsinn» erscheint. Was Wittgenstein für 
die Sprache behauptete, gilt auch für die Welt. Wittgenstein behauptete, dass 
man nicht nur ein einziges Wort sprechen kann, sondern dass das Sprechen ei
nes Wortes gleichbedeutend ist mit dem Sprechen einer ganzen Sprache. Ent
sprechend werden, sobald ein Ding als sinnvoll erscheint, alle anderen Dinge 
Teil der Welt. Sobald ein Stein zu einer Axt wurde, wurden alle anderen Steine 
zu Nicht-Äxten oder potenziellen Äxten. Sobald ein Hominid ein Jäger wur
de, wurden andere zu potenziellen Jägern, Kriegern und Baumeistern. Da der 
Sinn das Sein ist, ist der Sinn nicht etwas anderes als die Dinge selbst. Kants 
berühmte Unterscheidung zwischen Phänomena und Numina rief sofort He
gels Frage hervor, wie wir wissen können, was wir nicht wissen können. Sinn 
ist also nicht etwas, das die Dinge «haben» oder nicht haben. Bedeutung ist 
nicht etwas, das von einem wissenden Subjekt oder einem kognitiven Agen
ten produziert wird, sei es empirisch oder transzendental, menschlich oder 
göttlich. Bedeutung, oder, wie wir sagen werden, Information, ist das, was die 
Dinge «sind».45 Nur weil das Sein Sinn ist, gibt es einen evolutionären Vorteil 
für bestimmte Akteure, große Gehirne und besondere sprachliche Fähigkeiten 
zu haben. Wie Latour (2013:230) es ausdrückt: «Technologien sind dem Men
schen vorausgegangen und haben ihn hervorgebracht», und nicht umgekehrt. 

Mit diesen Bemerkungen hoffen wir, die Voraussetzungen für eine aus
führlichere Diskussion darüber geschaffen zu haben, wie technische Vermitt
lung oder Vernetzung Bedeutung konstruiert. Die Vernetzung besteht aus Pro
zessen der «Übersetzung» und «Einschreibung». Damit ein Werkzeug in ei
ner bestimmten Weise als Werkzeug eingesetzt werden kann, muss eine Reihe 

45 Dies ist die Idee hinter dem, was als materielle Semiotik oder materielle Kultur be
kannt geworden ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

von Beziehungen zwischen dem Akteur, der das Werkzeug benutzt, und dem 
Werkzeug selbst sowie zwischen dem Werkzeug und dem, was es bearbeiten 
soll, hergestellt werden. Das Steinbeil zum Beispiel bearbeitet, sagen wir, ein 
Tier oder ein Stück Holz. Die verschiedenen Elemente, die Hand, der Arm, der 
Stein und das Tier oder das Holz, müssen auf bestimmte Weise zueinander in 
Beziehung stehen. Latour spricht von einem «Umweg», den derjenige gehen 
muss, der etwas mit einem Werkzeug bearbeiten will. Im Falle der Steinaxt 
wollte der Hominid ein Tier töten oder ein Stück Holz spalten. Da er dies mit 
seinen bloßen Händen nicht gut konnte, musste er den Umweg über das Stein
beil nehmen. Latour nennt diesen Umweg «Übersetzung». 

Übersetzung bedeutet nicht eine Verschiebung von einem Vokabular in ein 
anderes, beispielsweise von einem französischen Wort in ein englisches 
Wort, als ob die beiden Sprachen unabhängig voneinander existieren wür
den. Wie Michel Serres verstehe ich unter Übersetzung die Verschiebung, 
das Abdriften, die Erfindung, die Vermittlung, die Schaffung einer Verbin
dung, die es vorher nicht gab und die in gewisser Weise zwei Elemente oder 
Akteure verändert. (Latour 1994:32) 

Übersetzung ist nicht einfach die Herstellung einer Beziehung zwischen zwei 
zuvor nicht miteinander verbundenen Dingen. Sie ist eine Beziehung, die das, 
worauf sie sich bezieht, verwandelt und auch dann noch besteht, wenn die 
ursprüngliche Tätigkeit nicht mehr ausgeübt wird. Bei der Übersetzung geht 
es nicht nur darum, zwei bereits vorhandene Dinge in eine Beziehung zuein
ander zu setzen, wobei die Relation etwas ist, das den Dingen hinzugefügt 
wird und daher auch wieder abgezogen werden kann. Eine Relation, die zu 
bereits bestehenden Dingen bloss hinzugefügt wird, verändert die Dinge, die 
sie in Beziehung setzt, nicht. Sie ist zufällig und hat keine ontologische Be
deutung. Übersetzung hingegen ist ein einzigartiger Prozess, Assoziationen 
zu schaffen, die das, was assoziiert wird, verändern. Übersetzen verwandelt 
die so übersetzten Akteure in etwas Neues und Unerwartetes. Der Hominid, 
der zuvor nur mit seinen bloßen Händen arbeiten konnte, ist nun ein Jäger, 
der Tiere töten kann, oder ein Baumeister, der mit einer Axt Holz spalten kann. 
Der Stein ist nicht mehr etwas, das in einem Flussbett liegt, sondern eine Axt, 
eine Waffe oder ein Werkzeug in der Hand eines «Jägers» oder eines «Baumeis
ters». Es ist wichtig, nicht zu vergessen, dass auch das getötete Tier oder das 
gespaltene Holz zu dieser Tätigkeit beitragen, denn nur bestimmte Tiere kön
nen zu Wild werden und nur bestimmte Holzarten können mit einer Stein

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 73 

axt gespalten werden, und dass auch nur auf bestimmte Art und Weise, über 
die sie ebenso entscheiden wie die Axt oder derjenige, der die Axt führt. Wenn 
das Tier und das Holz nicht «kooperieren», passiert nichts. Das Wesentliche 
an dieser Darstellung ist, dass die Handlungsfähigkeit verteilt ist. Alle Akteure 
sind gleichermaßen oder «symmetrisch», wie Latour sagt, an der Konstrukti
on des Akteur-Netzwerks beteiligt, das die Jagd oder das Bauen darstellt. Es 
ist nicht der Hominid allein, der der Jäger ist, der jagt, oder der Baumeister, 
der Holz hackt. Es ist nicht die Steinaxt allein, die das Wild tötet oder das Holz 
spaltet. Es ist das Akteur-Netzwerk, das sich aus den einzigartigen Assoziatio
nen zwischen Hominid, Stein, Tier oder Holz zusammensetzt, die der Über
setzungsprozess geschaffen hat.46 

Übersetzung bringt Einbindung (Enrollment) mit sich. Symmetrisches 
und verteiltes Handeln bedeutet, dass alle Akteure in einem Netzwerk sich 
gegenseitig so beeinflusst haben, dass sie in einem Akteur-Netzwerk einge
schrieben oder eingebunden sind. Dieses Akteur-Netzwerk ist keine statische 
Struktur, sondern hat eine Trajektorie, eine Bewegung in Richtung eines 
«Ziels», um dessentwillen es aufgebaut wurde, aber nicht vor dem Entstehen 
des Netzwerks fixiert war. Akteur-Netzwerke haben eine bestimmte Trajek
torie, die man als Handlungsprogramm bezeichnen kann.47 Wenn der Hominid 
sich mit der Axt in der Hand auf den Weg macht, um das Lager gegen Feinde 
zu verteidigen, ist das eine andere Trajektorie und ein anderes Handlungs
programm, als wenn er sich auf den Weg macht, um Holz zu schlagen oder 
Tiere zu jagen. Alles ist anders: der Hominid, die Axt, die Art und Weise, die 
Axt zu schwingen, die Adressaten der Handlung usw. Es ist die Übersetzung, 
die die Assoziationen zwischen den Akteuren herstellt, und die Einschreibung 
oder Einbindung in ein Handlungsprogramm, die die Rollen bestimmt, die 
die Akteure spielen, d. h. den Zweck, die Trajektorie, dem das Netzwerk folgt. 
Sinn ist also nicht die intentionale Thematisierung eines Gegenstandes oder 
die Vorstellung eines Objekts auf der Grundlage von Sinneswahrnehmun
gen. Sinn entsteht durch die Übersetzung und Einbindung von Akteuren in 
Handlungsprogramme. Sinn existiert als Akteur-Netzwerk in der realen Welt 
und nicht nur im Kopf. Erst auf der Ebene der emergenten Ordnung von Sinn 

46 Der Leser und die Leserin wird an die dreifache Bedeutung von «Konstruktion» (Latour 
2013:151ff.) erinnert, 1) das verteilte Handeln, 2) Unsicherheit des Ergebnisses und 3) 
Werturteil. 

47 Latour wird diese Idee als Grundlage für die Unterscheidung von «Existenzweisen» 
oder verschiedenen Arten von Netzwerken verwenden. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

werden die Akteure, sowohl die menschlichen als auch die nichtmenschlichen, 
zu Akteuren in einem Netzwerk, das durch eine Trajektorie, ein Handlungs
programm, gekennzeichnet ist. Akteure sind nicht nur Agenten im Sinne von 
Trägern von Bewegung, sondern auch im Sinne von Rollen, die sie spielen und 
mit denen sie im Hinblick auf ein bestimmtes Ziel interagieren. Dieser Ge
danke ist in der Philosophie nicht neu. Aristoteles behauptete, dass alle Wesen 
eine End-Ursache haben, aus der heraus sie entstehen und auf die hin sie sich 
bewegen und entwickeln. Die aristotelische Welt ist eine teleologische oder 
zielgerichtete Welt. Natürlich dachte Aristoteles dabei an einzelne Dinge oder 
Substanzen und nicht an Netzwerke von Akteuren. Moderne teleologische 
Theorien sind die Biologie, die Kybernetik und die allgemeine Systemtheo
rie.48 Unter dem Gesichtspunkt der Vernetzung sind es jedoch nicht einzelne 
Dinge, Organismen oder Systeme, die Ziele verfolgen, sondern in Netzwerke 
eingeschriebene Akteure. Die Steinaxt hat nur dann einen Zweck, wenn sie 
von einem Jäger oder einem Krieger benutzt wird, und nicht als eine Sub
stanz, die irgendwie allein und unabhängig von anderen Dingen existiert. 
Aus der Netzwerkperspektive gibt es kein «An-sich-Sein» im Sinne eines klar 
umrissenen Individuums, sondern nur ein «In-einem-Netzwerk-Sein».49 

Heidegger sprach von der Existenzweise des Daseins als In-der-Welt-sein, 
einer Existenz, die dadurch gekennzeichnet ist, dass sie in einem Netzwerk 
praktischer Tätigkeiten mit den Dingen existiert, das von Sorge oder, wie La
tour sagen wird, von Besorgnis geleitet wird. Der Hammer macht den Schrei
ner in Heideggers Werkstatt ebenso wie der Schreiner den Hammer. Beide 
und viele andere Dinge sind zu bestimmten Zwecken miteinander verbunden. 
Der Schreiner, ebenso wie der prähistorische Jäger oder heute der Software- 
Ingenieur, existiert in Netzwerken von Assoziationen mit verschiedenen von
einander abhängigen Akteuren. Das Netzwerk und die Möglichkeiten, die es 
schafft, existierten nicht vor der Arbeit der Übersetzung und Einbindung, die 
das Entstehen eines Handlungsprogramms ermöglichte. Wenn ein Affe einen 
Stein aufhebt und damit eine Kokosnuss aufbricht, lässt er ihn wieder fallen, 
isst die Kokosnuss und geht weiter. Er ist nicht zum Jäger oder zu etwas ande
rem geworden, als er vorher war. Der Stein, den er benutzt und fallen lässt, hat 
sich nicht verändert, er ist nicht zu etwas geworden, was er nicht schon war. 

48 Für eine Diskussion dieser Ansichten siehe Belliger/Krieger (2024). 
49 Hegels Begriff des An-und-für-sich-Seins könnte als Versuch interpretiert werden, 

Netzwerke auf der Grundlage der für die moderne Philosophie grundlegenden Unter
scheidung zwischen Subjekt und Objekt zu verstehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 75 

Es wurde nichts gesammelt und aufbewahrt (logos). Es gibt keine Assoziatio
nen und Relationen, die den Affen oder den Stein nach dem episodischen Ge
brauch in ein Handlungsprogramm aufnehmen und festhalten, und somit ein 
Akteur-Netzwerk bilden.50 Wenn jedoch ein Akteur-Netzwerk erscheint, gibt 
es etwas Neues. Was neu entstanden ist, verschwindet nicht sofort wieder. Es 
bleibt bestehen. Etwas ist da, das alle Akteure im Netzwerk festhält, auch wenn 
sie sich anderen Tätigkeiten zuwenden. Es ist etwas ins Sein gekommen, das 
vorher nicht da war. Was ist dieses Etwas, das entstanden ist und vorher nicht 
da war? Was hält an den Akteuren fest und verwandelt sie in etwas Neues, das 
nicht verschwindet, wenn die jeweilige Aktivität aufhört? Wie bereits erwähnt 
und wie wir weiter unten näher erläutern werden, schlagen wir vor, dieses be
sondere und einzigartige Etwas, das nur auf der Ebene der emergenten Ord
nung von Sinn entsteht, Information zu nennen. 

Unter dem Gesichtspunkt des Vernetzens kann man sagen, dass Asso
ziationen Akteur-Netzwerke konstruieren, in denen die Dinge zunächst als 
das erscheinen, was sie sind (in Erinnerung an Heideggers hermeneutisches 
«als»). Es sind die Relationen zwischen den Akteuren, die die Akteure in die 
Rollen «übersetzen» und «einbinden», die sie im Netzwerk spielen. Ein Homi
nid wird zu einem «Jäger» oder «Krieger», und ein Stein wird zu einer «Axt». 
Wenn die Assoziationen zwischen Hominid und Stein das Akteur-Netzwerk 
konstruieren, was sehen wir dann, wenn wir ein Akteur-Netzwerk beschrei
ben? Was haben wir gesehen, als wir in der Zeit zurückgereist sind zu dem 
bedeutsamen Ereignis der Konstruktion der ersten Steinaxt und der Emer
genz von Sinn? Was sehen wir, wenn wir ein Akteur-Netzwerk sehen? Was tun 
wir, wenn wir ein Akteur-Netzwerk sind? Um diese Fragen zu beantworten, 
sollten wir uns den Begriff «Information» genauer anschauen. 

Die Information spielt in der Geschichte, die wir erzählen, eine wichti
ge Rolle, nicht nur, weil sie für uns ein zentraler und grundlegender Begriff 
ist, ein arché, sondern auch, weil wir auf der Grundlage der Akteur-Netzwerk- 
Theorie eine Theorie der Information aufbauen wollen. Wir möchten ein neu
es Verständnis dessen vorschlagen, was Information ist, wobei wir uns aller 
Risiken bewusst sind, die mit dem Versuch verbunden sind, die Bedeutung 

50 Die Verwendung von Werkzeugen durch Tiere ist gut dokumentiert und weist außer
ordentliche Ähnlichkeiten mit der menschlichen Werkzeugnutzung auf. Dies scheint 
darauf hinzudeuten, dass wir es nicht mit einer radikalen Diskontinuität zu tun haben, 
sondern vielmehr mit einem Fall von Emergenz. So wie das Leben aus der Materie her
vorgeht, gibt es trotz der Sprünge immer eine Kontinuität. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

eines Wortes zu verändern, das bereits in vielerlei Hinsicht überdeterminiert 
ist. Trotzdem schlagen wir vor, Information als das zu definieren, was wir «se
hen» und «sind», wenn wir in einem Akteur-Netzwerk erscheinen. Was ent
steht, wenn ein Akteur-Netzwerk konstruiert wird, ist Information. Philoso
phische Bezugspunkte für diese Idee könnten bei Husserl gefunden werden, 
der sagt, dass Bedeutung die absichtliche Thematisierung von etwas vor ei
nem Horizont weiterer Bezüge ist. Auch Heidegger weist darauf hin, dass alles, 
was erscheint oder entsteht, «als» diese oder jene bestimmte Entität erscheint, 
die in eine Welt von Assoziationen und Hinweisen eingebettet ist. Schließlich 
behauptet Latour ebenfalls, dass Prozesse des Übersetzens und Einbindens, 
d.h. Prozesse der Herstellung von Relationen, Akteur-Netzwerke konstruie
ren. Kurz gesagt, das Vernetzen konstruiert etwas, dessen Wesen eine Relation 
ist. Diese Relation existiert als Information. 

Da die Konstruktion von Sinn gleichzeitig die Konstruktion von Sein und 
Welt ist, sind Akteure, sowohl menschliche als auch nichtmenschliche, ja, al
le Wesen überhaupt nichts anderes als Information. Wenn wir die Relationen 
und Assoziationen wegnehmen, sehen wir gar nichts mehr und wir können 
auch nichts mehr tun; die Welt verschwindet und wir sind wieder mit unseren 
Affenverwandten vereint. Vergessen wir nicht, dass wir selbst, die in der Zeit 
zurückgereist sind, um das erste Akteur-Netzwerk zu beschreiben, auch Ak
teure in den viel komplexeren und ausgedehnteren Netzwerken der modernen 
Wissenschaft und Philosophie sind. Diese Netzwerke sind viel später in der 
Geschichte aufgrund der harten Arbeit unserer Vorgänger entstanden. Über 
Hunderttausende, wenn nicht Millionen von Jahren, wurden diese Netzwer
ke, in denen wir heute leben, aufgebaut. Wir selbst existieren als das, was wir 
sind, in den Netzwerken von Assoziationen, die uns die Rollen geben, die wir 
spielen, die Werkzeuge, die wir benutzen, und sogar die Sprache, die wir spre
chen. Ein Wissenschaftler oder Philosoph zu sein, unterscheidet sich nicht von 
einem Jäger oder einem Krieger, wofür es noch viele Beispiele gibt. Wir schla
gen vor, all dies, vom ersten Hominiden, der die erste Steinaxt benutzte, bis 
zu den Wissenschaftlern und Philosophen von heute und alles, womit sie sich 
beschäftigen, als Information zu betrachten. Was wir meinen, wenn wir von 
Sein, Sinn und Welt sprechen, ist Information. Aber was ist Information? 

Wir haben argumentiert, dass Übersetzungs- und Einbindungsprozesse 
bzw. die Emergenz von Sinn den Grundstein für die evolutionären Vorteile 
von großen Gehirnen und Sprache gelegt haben. Diese Prozesse entstanden 
lange bevor der Homo sapiens mit seinem großen Hirn und seinen einzigar
tigen sprachlichen Fähigkeiten auf der Bildfläche erschien. Sinn entsteht mit 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 77 

der Entstehung von Akteur-Netzwerken und nicht mit dem Auftauchen des 
Homo sapiens. Wie wir gesehen haben, verteilt Latour durch Übersetzungs- 
und Einbindungsprozesse die Handlungsfähigkeit auf alle Akteure, sowohl 
(proto-)menschliche als auch nichtmenschliche. Übersetzung und Einbin
dung sind also keine ausschließlich menschlichen Aktivitäten; sie sind keine 
mentalen oder kognitiven Prozesse; sie sind keine Formen von Intentionalität 
oder Subjektivität; sie verwandeln die Welt nicht in Repräsentationen oder 
Vorstellungen; sie finden nicht im Gehirn statt, sei es ein großes oder ein klei
nes – was nicht bedeutet, dass Gehirne nicht notwendig sind –, sie sind weder 
ideal noch materiell, weder psychisch noch sozial noch natürlich, da sie die 
Grundlage für all diese Unterscheidungen sind. Technische Mediation mittels 
Prozessen der Übersetzung und Einbindung konstruiert Sinn als Informa
tion. Millionen von Jahren nachdem Sinn bereits entstanden war, erschien 
Homo sapiens.51 Daraus folgt, dass Sinn nicht ausschließlich menschlichen 
Individuen oder sozialen Systemen zugeschrieben werden kann, auch wenn 
wir uns Sinn heute nicht losgelöst von Sprache und Gesellschaft vorstellen 
können. Sinn lässt sich nicht auf das reduzieren, was wir Menschen wissen 
oder kommunizieren können, sondern ist die Voraussetzung für die Mög
lichkeit, Mensch zu sein und etwas zu wissen. Die Tatsache, dass Sinn kein 
ausschließlich menschliches Attribut ist, impliziert, dass künstliche Intelli
genz und Außerirdische möglich sind und dass das gegenwärtige biologische 
Substrat der Intelligenz nicht das letzte Wort ist. Weil die Welt sinnvoll ist, 
können wir sie verstehen und technologisch umgestalten und nach Millionen 
von Jahren der Evolution sogar dazu kommen, über sie zu sprechen, und nicht 
andersherum.52 

Gerade weil die Welt Sinn ist, können sich große Gehirne und Sprachfähig
keiten als evolutionärer Vorteil erweisen. Ist der Sinn jedoch einmal entstan

51 Floridi (2014) spricht von Menschen als «Inforgs» anstelle von Cyborgs. Inforgs sind We

sen, die als Informationen in einer Welt existieren, die ebenfalls aus Informationen be
steht, einer «Infosphäre». Floridis Konzept der Information unterscheidet sich jedoch 
von dem, was wir hier vorschlagen. Wir setzen Information mit Bedeutung gleich. Erst 
sehr viel später in der Geschichte der Information wird es unter bestimmten Umstän

den sinnvoll, zwischen Information und Bedeutung zu unterscheiden, zum Beispiel bei 
der Untersuchung der Kommunikation von Tieren oder bei der Entwicklung einer ma

thematischen Theorie der Information. 
52 Diese Bemerkungen markieren den Angelpunkt unserer Kritik des Pragmatismus, der, 

wie Brandom voraussetzt, auf die diskursiven Praktiken des Homo sapiens begrenzt 
ist. Wir kommen in Teil 4 darauf zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

den, spielt die Evolution keine Rolle mehr bei der Entwicklung des Sinns. Als 
eine höhere Ebene der emergenten Ordnung als das Leben kann der Sinn das 
Leben nach Belieben verändern. Schon heute, mit künstlicher Intelligenz und 
Gentechnik, sehen wir, dass Sinn die Kontrolle über die biologischen Mecha
nismen der Evolution und die physische Materie übernommen hat. An die Stel
le von Mutation und natürlicher Selektion ist die technische Mediation getre
ten.53 Dies bedeutet, dass naturalistischen und biologischen Interpretationen 
der Kognition, wie sie für die allgemeine Systemtheorie, den Vitalismus und 
den klassischen Pragmatismus in ihren frühen Formen typisch sind, nicht zu 
trauen ist, wenn sie versuchen, den Sinn im Sinne der Anpassung eines Or
ganismus an eine Umwelt zu erklären. Wir Menschen geben der Welt nicht 
zum Zweck der biologischen Anpassung einen Sinn. Tatsächlich schert sich 
der Sinn wenig um das Leben, wie die unzähligen Opfer auf den Schlachtfel
dern der Geschichte bezeugen. Kognition ist nicht in erster Linie ein biolo
gischer Prozess.54 Es ist unbestreitbar, dass der Sinn weitgehend aus einem 
biologischen Substrat hervorgegangen ist, so wie das Leben aus einem physi
kalischen und chemischen Substrat hervorgegangen ist. Dennoch ist der Sinn 
kein Leben und unterliegt nicht den Mechanismen der Evolution. Im Gegen
teil, mit der Emergenz des Sinns erscheint zum ersten Mal eine Welt. Es ist 
eine Welt, in der der Mensch einen besonderen Platz einnimmt. Mit Worten, 
die an Heidegger erinnern, könnten wir sagen, dass nicht wir Menschen die 
Sprache «benutzen», sondern die Sprache uns «benutzt». Natürlich sind gro
ße Gehirne wichtig. Große Gehirne und sprachliche Fähigkeiten ermöglichen 
es, Netzwerke fast unbegrenzt zu vergrößern und sich schnell durch viele Ver
bindungen zu bewegen. Große Gehirne und Sprache machen es möglich, viel 
mehr Relationen und Beziehungen in ein Netzwerk zu integrieren, als dies mit 
begrenzteren oder gar keinen kognitiven Fähigkeiten möglich ist. Dennoch ist 
die menschliche Kognition, verstanden als adaptiver Mechanismus, weder der 
Grund für Sinn noch ist sie die Quelle von Sinn, noch ist sie auch nur eine Ein
schränkung von Sinn. 

Wie die Phänomenologie der Steinaxt zeigt, ist Sinn lange vor dem Ho
mo sapiens entstanden. Eine weitere Implikation dieser Tatsache ist, dass 

53 Siehe die Diskussion über Transhumanismus und Cyborgs. 
54 Für aktuelle Theorien, die den biologischen Ursprung der Kognition behaupten, siehe 

Levin (2022) und Friston (2010) und natürlich fast die gesamte Tradition des Pragma

tismus, der unter dem Einfluss des Darwinismus entstand. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 79 

Sinn nicht als Beobachtung (Luhmann), sondern vielmehr als Mediation (La
tour) verstanden werden kann. Nicht der logische Operator der Negation, 
wie Luhmann im Anschluss an Hegel annimmt, ist die Grundlage des Sinns, 
sondern die Konstruktion von Relationen und Assoziationen, kurz: das Ver
netzen. Aus systemtheoretischer Sicht erkennt Luhmann an, dass Sinn eine 
emergente Ordnungsebene sui generis jenseits des Lebens und der Materie ist, 
hält aber dennoch am biologisch inspirierten Modell eines autopoietischen, 
selbstreferenziellen, informationell und operational geschlossenen Systems 
fest. Für die allgemeine Systemtheorie gilt, dass nur autopoietische, operativ 
und informationell geschlossene Systeme Informationen konstruieren. Dies 
gilt für alle Systeme als solche, sei es auf der physikalischen Ebene, der bio
logischen Ebene oder auf der Ebene des Sinns. Dies bedeutet, dass Sinn als 
System auf der gleichen Weise und nach den gleichen Prinzipien der Selekti
on, Relationierung und Steuerung funktionieren soll wie alle Systeme.55 Für 
Latour hingegen sind es technische Mediation und Prozesse des Übersetzens 
und Einbindens, welche Information und somit Netzwerke konstruieren. 
Wiederum könnten wir mit Heidegger sagen, dass nach der Emergenz von 
Sinn nicht das Dasein allein, sondern jedes Wesen als eine Frage für sich selbst 
existiert. Das liegt nicht daran, dass alle Wesen irgendwie mit intentionalem 
Bewusstsein oder der Fähigkeit, Beobachtungen zu machen und Unterschei
dungen zu treffen, ausgestattet sind, sondern daran, dass alle Wesen mit 
Handlungsfähigkeit ausgestattet sind in dem Sinne, dass sie in der Lage sind, 
an Prozessen des Übersetzens und Einbindens zu partizipieren. Alle Wesen 
sind als Wesen potenzielle Mediatoren oder Vermittler, die in der Lage sind, 
sich an der Konstruktion von Relationen zu beteiligen. So funktioniert Sinn 
auf ihrer eigenen, einzigartigen Ebene der emergenten Ordnung. 

Wenn wir in diesem Zusammenhang von Information sprechen, wollen 
wir noch einmal klarstellen, dass wir nicht von einer Vorstellung, einem men
talen Zustand, einem semantischen Inhalt sprechen und schon gar nicht von 
der digitalen Information, die in der einflussreichen mathematischen Infor
mationstheorie beschrieben wird. Information bedeutet nicht, dass es einen 
Sender und einen Empfänger, eine Botschaft und einen Kanal mit Rauschen 
usw. gibt. Information ist auch nicht, wie Luhmann vorschlägt, Beobachtung, 
d.h. binäre Unterscheidungen, die auf Negation beruhen. Information in der 
von uns vorgeschlagenen Sichtweise ist eine Form des Seins sui generis. Sie be
steht aus Relationen und nichts anderem. Auf dieser Ebene der emergenten 

55 Für die Kritik dieser Annahme siehe Belliger/Krieger (2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Ordnung von Sinn gibt es nur Relationen, und das, was existiert, existiert, weil 
es aus Relationen durch die technische Mediation konstruiert wird. 

Erinnern wir uns daran, dass Emergenz bedeutet, dass Phänomene auftre
ten, die aus nichts anderem als aus sich selbst hervorgehen können. Informati
on kann nur aus Information entstehen, so wie für Luhmann Kommunikation 
nur aus Kommunikation entstehen kann, oder für Heidegger die Sprache nur 
aus der Sprache selbst. Information existiert nur auf der Ebene der emergen
ten Ordnung von Sinn.56 Daher ist Information, wie wir sie definieren, keine 
besondere Art von Ding, als ob es Dinge geben könnte, die keine Information 
sind. Information ist ein Prozess, der Prozess des Vernetzens. Wir können Informa
tionen nicht in unseren Händen halten, weder auf Papier noch in einer Da
tenbank. Wir haben keine Informationen, wir machen sie, oder besser gesagt, 
sie machen etwas mit uns, und durch Informationen werden wir zu dem, was 
wir sind. Information ist kein neuer Name für eine bestimmte Art von Sub
stanz. Information darf nicht auf der Grundlage der westlichen Metaphysik 
oder der Computertheorie interpretiert werden, die heute die Diskussionen zu 
diesem Thema beherrscht. Nach der von uns vertretenen Auffassung ist es die 
fortlaufende Konstruktion von Information durch Information, die Menschen 
und Nichtmenschen zu dem macht, was sie sind und was sie in einer sinnvol
len Welt tun. Es kann nicht genug betont werden, dass Informationen nicht 
als mentale Zustände oder sprachliche Akte, Bewusstsein oder Kommunika
tion oder die Übertragung von Bits und Bytes entstehen, sondern als Akteur- 
Netzwerke. Das bedeutet, dass Information zugleich materiell und mental, zu
gleich menschlich und nichtmenschlich, zugleich Signifikant und Signifikat, 
zugleich gegeben und konstruiert, zugleich Subjekt und Objekt, zugleich Na
tur und Gesellschaft, zugleich Wort und Ding, zugleich Karte und Territorium 
ist. Wahrscheinlich wäre es sogar besser, zuzugeben, dass all diese traditionel
len Unterscheidungen bei der Definition von Information nicht hilfreich und 
sogar irreführend sind. 

Seitdem das Konzept der Information zu Beginn der Kybernetik in den 
Mittelpunkt gerückt wurde, ist der ontologische Status der Information noto
risch unsicher. Die berühmte Erklärung von Wiener (1949), dass Information 
Information ist und nicht Materie oder Energie, sagt mehr darüber aus, 
was Information nicht ist, als darüber, was sie ist. Hinzu kommt, dass die 

56 Das Verständnis von Information in der Biologie als Steuerung biologischer Prozesse 
oder in der Physik als Quantifizierung der Unsicherheit bzw. Eigenschaften von Mate

rie und Energie sind nicht im Sinne philosophischer arché zu betrachten. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 81 

mathematische Informationstheorie von Shannon und Weaver die Kompu
tationalmodelle dominiert und von der Medientheorie, der Kommunikati
onstheorie und den Sozialwissenschaften unkritisch übernommen worden 
ist. Das Ergebnis ist, dass Information zu einem Begriff geworden ist, der 
nicht sehr informativ ist. Es ist daher nicht verwunderlich, dass Latour diesen 
Begriff nicht verwendet und keine explizite Informationstheorie entwickelt 
hat.57 Wir möchten in diese unbefriedigende Situation eingreifen, indem wir 
eine Interpretation von Latours Prinzip der «Irreduktion» als Definition von 
Information und als Grundlage einer philosophischen Informationstheorie 
vorschlagen. Latour hat das Prinzip der Irreduktion in einem frühen philoso
phischen Werk mit demselben Titel formuliert. In diesem kurzen Aufsatz, der 
zusammen mit seiner Studie über Pasteur veröffentlicht wurde, sagt Latour, 
dass «nichts an sich entweder reduzierbar oder irreduzibel auf etwas anderes 
ist» (Latour 1993:158). Was ist damit gemeint? Wenn etwas nur insofern exis
tieren kann, als es weder dasselbe ist, d.h. reduzierbar auf etwas, noch völlig 
anders als dieses (d.h. irreduzibel auf dieses), dann kann es nur als eine Be
ziehung existieren. Kurz gesagt, nichts kann «für sich allein» existieren. Dies 
impliziert, dass das Sein relational ist, was auf eine entschiedene Ablehnung 
der westlichen Metaphysik der Substanz hinausläuft. Die Welt besteht nicht 
aus Dingen, sie besteht aus Relationen, d.h. aus Information. 

Nach einer relationalen Ontologie sind Identität, Gleichheit, Kontinuität 
und Dauerhaftigkeit nicht gegeben, sondern aus Relationen konstruiert. 
Was tun Relationen? Relationen sind Vermittler. Vermittlung oder Mediation 
impliziert, dass das, was ist, existiert, weil es ein vermittelnder Vermittler ist. 
Ausgehend von diesem Prinzip wird verständlich, warum technische Mediati
on Information konstruiert. Sie tut dies, weil sie Assoziationen, Beziehungen 
und Prozesse schafft, die auf der ständigen Überwindung von Reduktionen 
auf Identität beruhen.58 Interpretiert man das Prinzip der Irreduktion als eine 
zugegebenermaßen metaphysische Definition von Information, so besagt es, 
dass Information als eine Seinsform sui generis auftaucht, eine Seinsform, die 
Akteure in Netzwerke integriert und die Akteure transformiert, sie gewis
sermaßen auf eine neue Ebene emergenter Ordnung, die Ebene vom Sinn, 

57 Floridi (2011) ist einer der wenigen, die explizit eine systematische Philosophie der In
formation versuchen. Für eine Kritik an Floridis Position, die die relationale Natur der 
Information übersieht, siehe Belliger/Krieger (2021). 

58 Sowohl Heidegger als auch Derrida haben den Vorrang der Differenz vor der Identität 
betont. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

hebt. Wie alle Ebenen der emergenten Ordnung integriert Sinn die darunter 
liegenden Ebenen: die physische und biologische. Sobald Sinn entstanden 
ist und die Welt erscheint, existiert nichts mehr außerhalb oder jenseits der 
Welt. Die Physik und die Biologie und alles, was sie zu wissen behaupten, 
existieren nicht außerhalb von Sinn, sondern innerhalb der Welt von Sinn. Sie 
sind Teil dessen, was Luhmann «Gesellschaft» nennen würde. Latour spricht 
nicht von der Gesellschaft, sondern vom «Kollektiv», um zu betonen, dass 
auch Nichtmenschen an der Konstruktion von Sinn beteiligt sind und dass 
Sinn ein Prozess des Sammelns und Bewahrens ist. Die grundlegenden Un
terscheidungen zwischen Subjekt und Objekt, Gesellschaft und Natur, Fakten 
und Meinungen, Ideal und Materie und viele andere derartige Unterscheidun
gen, die die westliche Philosophie und insbesondere die Moderne geschaffen 
haben, werden durch diese Sichtweise infrage gestellt. Latour (1993) kann 
sogar behaupten, dass, wenn man genau hinschaut, was in der Welt wirklich 
passiert, man sieht, dass «wir nie modern gewesen sind». 

Wenn wir es wagen, uns von einem Großteil der traditionellen Philosophie 
und den selbstverständlichen Überzeugungen der westlichen Moderne in Be
zug auf Sein, Sinn und Welt zu distanzieren, wohin sollen wir dann gehen? In 
welcher Welt leben wir, wenn nicht in einer Welt der Dinge, in einer Welt, die 
in die Natur auf der einen Seite einer ontologischen Kluft und die Gesellschaft 
auf der anderen Seite unterteilt ist, in einer Welt, in der es wissende Subjekte 
und gewusste Objekte gibt, und in einer Welt, die vom Standpunkt des Huma
nismus in all seinen Formen aus verstanden wird? Dieser Frage werden wir im 
Folgenden nachgehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 

2.1 Philosophie und Gesellschaft 

Die Aufgabe, sich einer sich verändernden Welt philosophisch zu nähern, kon
zentriert sich nicht nur auf die Philosophie, sondern notwendigerweise auch 
auf die Welt und wie sie sich verändert. In was für einer Welt leben wir heu
te? Wie verändert sich die Welt? Welche Welt lassen wir vielleicht hinter uns, 
und in welche Zukunft bewegen wir uns? Fragen wie diese leiten normaler
weise nicht die philosophische Forschung. Sie sind typischerweise Fragen der 
Soziologie, der Wirtschaftswissenschaft, der Politikwissenschaft und der Ge
schichte. Die Aufnahme solcher Fragen in ein Buch über Philosophie wirft die 
Frage nach dem Verhältnis der Philosophie zu anderen Disziplinen, insbeson
dere den Sozialwissenschaften, auf. Gibt es eine natürliche und notwendige 
Schnittstelle zwischen diesen Wissenschaften und der Philosophie? Gibt es ei
nen Punkt, an dem die sich verändernde Welt, die von verschiedenen Wissen
schaften, vor allem der Soziologie, untersucht wird, philosophisch verstanden 
werden muss?1 Was wird aus der Sozialwissenschaft, wenn sie sich mit philo
sophischen Fragen beschäftigt? Es gibt auch die umgekehrte Frage: Was wird 
aus der Philosophie, wenn sie sich mit einer Welt im Wandel beschäftigt? 

Wir haben erwähnt, dass die Akteur-Netzwerk-Theorie, der Pragmatismus 
und sogar die Sprachphilosophie, die im Werk des späteren Wittgenstein zum 
Ausdruck kommt, ein neues erstes Prinzip, eine neue arché für die Philosophie 

1 Die Wissenschaftsphilosophie hat sich natürlich schon immer mit den Grundbegrif
fen und Methoden der wissenschaftlichen Erkenntnis beschäftigt. Vor allem die Physik 
und die Biologie waren eng mit der Philosophie verbunden. Dennoch handelt es sich 
nicht um eine philosophische Reflexion über die Wissenschaft, sondern um den Punkt, 
an dem die Wissenschaft zur Philosophie wird. Die Physik beschäftigt sich mit der Ma

terie und die Biologie mit dem Leben, aber nur die Sozialwissenschaften beschäftigen 
sich mit dem Sinn. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

vorschlagen. Die arché sei nicht mehr in einem Überwesen zu suchen, sei es 
ein Urelement, ein materielles Substrat, eine ewige und transzendente Welt 
der Ideen, der Geist wie bei Hegel oder Gott. Stattdessen sind es die sozialen 
Praktiken, die den Sinn begründen. Was aber sind soziale Praktiken? Bran
dom schlägt vor, dass semantische Bedeutung in sozialen Praktiken des Fra
gens und Begründens von Handlungen entsteht. Dies ist eine zugegebenerma
ßen rationalistische Interpretation des Sprachgebrauchs.2 Wittgenstein ließ 
die Frage offen, welche sozialen Praktiken den Sprachgebrauch ausmachen. 
Nach Wittgenstein gibt es viele Arten von Sprachspielen, jedes mit seinen ei
genen Regeln, seiner Art, Bedeutung zu erzeugen, und jedes offen für Ver
änderungen. Poststrukturalistische und postmoderne Theorien kamen zu ei
ner ähnlichen Schlussfolgerung. Für Foucault sind soziale Praktiken die Art 
und Weise, wie Wissen/Macht in einer Gemeinschaft oder Gesellschaft aus
gedrückt wird. Für Lyotard, Derrida und andere Poststrukturalisten ist Spra
che in soziale Kontexte des Gebrauchs und der Praxis eingebettet, aber immer 
offen für verschiedene Interpretationen.3 Es gibt keine allumfassende Inter
pretation von allem, keine «Metanarrative», wie Lyotard es in seiner Darstel
lung der Postmoderne ausdrückt. Für die postmoderne Kritik ist die Moderne, 
die durch das autonome rationale Subjekt und die große Erzählung einer ein
heitlichen Weltsicht gekennzeichnet ist, beendet. Unabhängig davon, wie man 
die Aussichten der Vernunft in einem Zeitalter der différance (Derrida) und der 
Macht/Wissen (Foucault) beurteilt, ist es eine Grundannahme des postmoder
nen wie auch des pragmatistischen Verständnisses des Seins, dass Sein, Sinn 
und Welt in gewisser Weise soziale Phänomene sind. Die Gesellschaft ist die 
Welt.4 

Das Konzept der Information, das in Teil 1 dieses Buches entwickelt wurde, 
hat seinen Platz in diesem postmodernen und pragmatistischen Umfeld. In 
der Philosophie scheint es eine Entwicklung von der Vernunft (Kant) und Geist 
(Hegel) über die Sprache (Wittgenstein) zur Gesellschaft zu geben. In diesem 

2 Brandom (1998) bezeichnet seinen Ansatz als «linguistischen Rationalismus» oder «In
ferentialismus», der im Grunde eine Wittgenstein’sche Vorstellung von Bedeutung 
als durch den Sprachgebrauch erzeugt darstellt. Allerdings beschränkt er den bedeu
tungsvollen Gebrauch auf ein bestimmtes Sprachspiel, das Spiel des Gebens und Fra
gens nach Gründen, ähnlich dem Habermas’schen Begriff des argumentativen Diskur
ses. 

3 Für einen Überblick über die postmodernen Theorien siehe Jameson (1992). 
4 Es bleibt die Frage, ob es viele Gesellschaften gibt oder nur die eine Weltgesellschaft, 

von der Luhmann, Castells und Latour sprechen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 85 

Rahmen ist der Begriff der Information als eine philosophische Beschreibung 
der heutigen Welt zu verstehen. Die Idee einer «Informationsgesellschaft» 
ist bekannt. Er entstand in den 1970er-Jahren, um eine Gesellschaft zu be
zeichnen, in der die Erzeugung, das Sammeln, die Verteilung und Nutzung 
von Information zu den wichtigsten wirtschaftlichen, politischen, wissen
schaftlichen, erzieherischen und kulturellen Aktivitäten geworden sind. Der 
Übergang zur Informationsgesellschaft erfolgte nach der Entwicklung der di
gitalen Informations- und Kommunikationstechnologien (IKT). Man spricht 
von einer «digitalen Revolution» oder der «digitalen Transformation».5 Die 
digitalen Informations- und Kommunikationstechnologien, der Computer, 
das Internet und neuerdings auch die künstliche Intelligenz haben die Welt 
verändert.6 Inzwischen spricht man in Anlehnung an Peter Drucker, der den 
Begriff «Wissensgesellschaft» populär gemacht hat, auch von Wissen als dem, 
was man mit Informationen machen kann. 

Die Wissensgesellschaft betont die produktive Nutzung von Informa
tionen zur Wertschöpfung in allen Bereichen. Was die Gesellschaft heute 
kennzeichnet, ist die Produktion und Nutzung von Informationen und Wis
sen als wichtigster Faktor, sei es in der Wirtschaft, der Forschung, der Bildung, 
dem Gesundheitswesen, der Politik usw. Aus Industriearbeitern sind größ
tenteils «Wissensarbeiter» geworden, Arbeit, die nicht mehr in Fabriken, 
sondern in Büros stattfindet und nicht mehr Waren produziert, sondern die 
Informationen und das Wissen, die in der heutigen Welt zur Wertschöpfung 
benötigt werden. Ein entscheidendes Merkmal der Wissensgesellschaft ist, 
dass sie nicht an Nationalstaaten gebunden ist, sondern global ist.7 Wirt
schaft, Wissenschaft, Bildung, Kultur und fast alle sozialen Systeme sind 
global geworden. Die Ausnahme ist, wie oft festgestellt wird, das politische 
System, das noch an die Grenzen der Nationalstaaten gebunden ist. Luh
mann (1994) verkündete, dass es nur eine Weltgesellschaft gibt und nicht 
verschiedene, territorial getrennte Gesellschaften. Castells (1995–1998, dt. 
2003–2004) zeigte, dass globale Netzwerke die neue Gesellschaftsordnung 
von heute bilden. Die gegenwärtige Globalisierungstheorie erinnert an den 

5 Siehe Belliger/Krieger (2014; 2016; 2018) sowie natürlich Castells (1996–1998, dt. 
2003–2004), der seine Beschreibung der Netzwerkgesellschaft auf die Informations- 
und Kommunikationstechnologien stützt. 

6 Dies ist die These von Manuel Castells Das Informationszeitalter: Wirtschaft, Gesell
schaft und Kultur (2003–2004). 

7 Dies wurde bereits von Castells hervorgehoben. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Kosmopolitismus der frühen griechischen Philosophie, der Stoiker und Im
manuel Kants in der Neuzeit. Trotz aller Kritik an kolonialem Imperialismus 
und geopolitischen Machtkämpfen und trotz des gegenwärtigen Aufstiegs 
des konservativen Populismus überall gibt es keinen Weg zurück zum paro
chialen Nationalismus. Die Welt ist nicht nur philosophisch, sondern auch 
gesellschaftlich eins. 

Man kann anerkennen, dass der digitale Wandel die Gesellschaft verändert 
hat und dass wir heute in einer informationsbasierten Wissensgesellschaft 
leben und arbeiten. Wir können zugeben, dass die moderne Industriege
sellschaft der Vergangenheit angehört und dass die Zukunft sowohl infor
mationell als auch global ist. Man kann außerdem anerkennen, dass die 
treibende Kraft hinter diesen Veränderungen das Aufkommen der IKT und 
das ist, was man als digitale Transformation bezeichnen könnte. Aber was 
hat diese historische Beobachtung mit der Philosophie zu tun? Haben wir es 
nicht mit Philosophie, mit ersten Prinzipien zu tun? Warum werden plötzlich 
Themen, die in Disziplinen wie Soziologie, Ökonomie und Politikwissenschaft 
beheimatet sind, für die philosophische Auseinandersetzung mit einer sich 
verändernden Welt wichtig? Was hat der Begriff der Information, den wir 
in Teil 1 als zentralen philosophischen Begriff bezeichnet haben, mit dem 
Sozialen und mit der Gesellschaft zu tun? 

Wir haben den Begriff der Information eingeführt, um das zu benennen, 
was auf der Ebene der emergenten Ordnung der Bedeutung existiert. So wie 
Materie und Energie auf der Ebene der physischen Realität und autopoietische 
Systeme auf der Ebene des Lebens existieren, so existiert auch Information auf 
der Ebene von Sinn. Sobald Sinn entstanden ist, besteht die Welt aus Informa
tion und nichts anderem mehr. Es sei daran erinnert, dass Information kein 
geistiger Zustand ist, kein Maß für die Entropie bei der Übertragung von Bits, 
keine Idee im Kopf und keine Referenz oder semantischer Inhalt von Wörtern 
in der Sprache. Dies war unsere Behauptung, dass Information das Produkt 
technischer Mediation ist, d.h. von Prozessen des Übersetzens und Einbin
dens. Information ist «Technologie» in dem einzigartigen Sinne, der alle Ak
teur-Netzwerke kennzeichnet, und sie ist «Mediation» im Sinne einer Bezie
hungsbeziehung. Was hat Information mit Gesellschaft, menschlichen Inter
aktionen, Institutionen und sozialen Strukturen sowie sozialen Systemen zu 
tun? Letztlich liegt die Antwort auf diese Fragen in der Tatsache, dass Akteur- 
Netzwerke von Natur aus «sozial» sind. Latour zieht es vor, nicht von der Ge
sellschaft zu sprechen, einem schwer beladenen Begriff, sondern vom «Kollek
tiv», wobei er die grundlegende Tätigkeit des Sammelns und Bewahrens (logos) 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 87 

betont. Das Sammeln von Akteuren in Netzwerken beinhaltet immer sowohl 
menschliches als auch nichtmenschliches Handeln. Da der Mensch nie ein In
dividuum ist – in einer vernetzten Welt, einer Welt von Information, gibt es 
keine Individuen –, sondern immer ein soziales Wesen, kann Latour sagen, 
dass Technologie Gesellschaft ist. 

Der Hominid, der zum «Jäger» wurde, tat dies in einer im Wesentlichen 
sozialen Welt. Indem er ein «Jäger» wurde, trat unser Hominid in eine sozia
le Welt ein. In dieser Welt konnten andere Hominiden den Umgang mit der 
Steinaxt erlernen, der «Jäger» konnte kommunizieren und mit anderen zu
sammen Aktivitäten koordinieren, um erfolgreicher zu sein und so ihr Über
leben zu sichern. Eine Erklärung für den evolutionären Vorteil des großen Ge
hirns und der sprachlichen Fähigkeiten, die für den Homo sapiens charakte
ristisch sind, sind die verbesserten kommunikativen Fähigkeiten, die dadurch 
möglich wurden.8 Die Sinnwelt ist sozial. Nur der moderne westliche Sub
jektivismus, der die Wirklichkeit in Subjekte und Objekte unterteilt und da
von ausgeht, dass die Subjekte individuelle Menschen sind, akzeptiert nicht 
die grundlegende soziale Natur der Gesellschaft. Diese Einsicht war ein fester 
Bestandteil der antiken griechischen Philosophie. Die klassische griechische 
Philosophie teilte die Wirklichkeit nicht in Natur, Gesellschaft, Menschen und 
Nichtmenschen ein. Von Anfang an beschäftigte sich die Philosophie mit der 
einen, allumfassenden Welt, in der die soziale und politische Ordnung diesel
be war wie die natürliche Ordnung. Der logos (Heraklit) oder nous (Anaxagoras) 
waren die ersten Prinzipien (arché) von Natur und Gesellschaft gleichermaßen. 
Die Aufteilung der Wirklichkeit in getrennte Bereiche wie Natur und Gesell
schaft, Geist und Materie, Subjekte und Objekte usw. kam erst viel später in 
der Geschichte und hat heute keinen überzeugenden Anspruch darauf, zu de
finieren, was Philosophie ist und womit sie sich beschäftigen sollte. Daher war 
die metaphysische Frage nach dem Sein von Anfang an eine Frage des Sozialen 
und der Gesellschaft. Nicht, weil die Gesellschaft auch ein Ding unter anderen 
ist, eine Art Über-Ding oder, wie Durkheim im Anschluss an Hegel sagte, ein 
«säkularer Gott», sondern weil die Gesellschaft aus Information besteht. 

Wie oben erwähnt, schlagen wir eine relationale Ontologie vor, in der alle 
Dinge in irgendeiner Weise technisch vermittelt und damit relational sind. Um 
moderne Vorurteile zu überwinden oder auch nur zu umgehen, haben wir ver
sucht, die Frage nach dem Sein mithilfe des Informationsbegriffs zu beantwor

8 Siehe beispielsweise die Hypothese des sozialen Gehirns, https://en.wikipedia.org/wi 
ki/Evolution_of_human_intelligence. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/Evolution_of_human_intelligence
https://en.wikipedia.org/wiki/Evolution_of_human_intelligence
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Evolution_of_human_intelligence
https://en.wikipedia.org/wiki/Evolution_of_human_intelligence


88 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ten. Da Information durch technische Vermittlung konstruiert wird und Tech
nik Gesellschaft ist, ist die Frage nach der Information nicht nur eine Frage, 
die sich an einem Schlagwort wie «Informationsgesellschaft» orientiert, son
dern Hinweis darauf, dass Soziologie eine philosophische Dimension hat und 
dass soziologische Theorie an einem bestimmten Punkt notwendigerweise zu 
Philosophie wird.9 Die soziologische Theorie befasst sich also nicht, wie Durk
heim annahm, mit spezifisch «sozialen Tatsachen», sondern mit allen Tatsa
chen überhaupt, denn es gibt nichts, was nicht Teil dessen ist, was Latour das 
«Kollektiv» nennt. Was ist das Kollektiv? Was ist Gesellschaft? Das sind die Fra
gen, die uns im Folgenden beschäftigen werden. 

Die eine Welt lässt sich, wie wir in Teil 1 gesehen haben, am besten als Netz
werk bzw. als Prozess des Vernetzens charakterisieren. Im Folgenden werden 
wir den Übergang der Industrie- zur Netzwerkgesellschaft vor allem anhand 
des theoretischen Rahmens von Niklas Luhmann, Manuel Castells und Bru
no Latour untersuchen. Ziel ist es, ein umfassendes Verständnis der struktu
rellen, sozialen und technologischen Veränderungen zu beschreiben, die den 
Übergang von der Industrie- zur Netzwerkgesellschaft kennzeichnen, wobei 
das Zusammenspiel zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Akteuren 
bei der Gestaltung zeitgenössischer sozialer Netzwerke hervorgehoben und 
die Entstehung einer globalen Netzwerkgesellschaft betont wird. Ziel ist es zu 
verstehen, wie die Sozialtheorie mit der Philosophie verschmilzt und wie die 
Philosophie sich dem arché unserer heutigen Welt durch die Sozialtheorie nä
hern kann. 

Die Geschichte ist wohlbekannt und muss hier nicht im Detail wiederholt 
werden. Die Industriegesellschaft, die während der Industriellen Revolu
tion entstand, ist gekennzeichnet durch Massenproduktion, zentralisierte 
Kontrolle, hierarchische Organisationsstrukturen, die Dominanz der Indus
trie, die zunehmende Urbanisierung, die Entstehung einer Zwei-Klassen- 
Gesellschaft und eine dominante Ideologie einer liberalen, kapitalistischen, 
freien Marktwirtschaft. Im Gegensatz dazu stellt die Netzwerkgesellschaft, 
wie sie erstmals von Manuel Castells unter diesem Namen beschrieben wur
de, eine neue soziale Struktur dar, die im späten 20. Jahrhundert entstand. 
Angetrieben von den Fortschritten der Informations- und Kommunikations
technologien (IKT) ist diese Gesellschaft gekennzeichnet durch dezentrale 

9 Diese Einsicht spiegelt sich in Luhmanns (1984) Charakterisierung seiner soziologi
schen Theorie als «Supertheorie» oder «universelle» Theorie oder in Latours (2013) Be
griff einer «praktischen Metaphysik» wider. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 89 

Netzwerke, die Vorrangstellung von Information und Wissen als Quelle der 
Wertschöpfung in allen Bereichen und die globale Vernetzung sozialer, wirt
schaftlicher, wissenschaftlicher und kultureller Aktivitäten. Als Vorläufer von 
Castells’ Konzept der Netzwerkgesellschaft könnte man Luhmanns Theorie der 
sozialen Systeme anführen, in der es nur eine «Weltgesellschaft» gibt, die sich 
in semiautonome soziale Subsysteme wie Wirtschaft, Recht, Politik, Bildung, 
Wissenschaft, Religion, Kunst usw. differenziert. Mit Ausnahme des politi
schen Systems sind diese sozialen Subsysteme nicht in territorial begrenzten 
Nationalstaaten angesiedelt, sondern haben eine globale Reichweite. In Luh
manns Systemtheorie ist zwar nicht von Netzwerken die Rede und Luhmann 
misst den IKT keine besondere Bedeutung bei. Trotzdem stellt Luhmanns 
Theorie sozialer Systeme eine postmoderne Gesellschaftstheorie dar und 
veranschaulicht den Wandel der Gesellschaft und der Gesellschaftstheorie im 
21. Jahrhundert. Auf der Grundlage dieser Quellen werden wir kurz den Weg 
der zeitgenössischen Gesellschaftstheorie skizzieren und eine Perspektive für 
das Verständnis des digitalen Wandels auf der Grundlage der oben in Teil 1 
entwickelten Theorie der Netzwerke und Information beschreiben. 

Die westliche Industriegesellschaft entstand im 18. und 19. Jahrhundert, 
angetrieben durch technische Innovationen wie die Dampfmaschine, die me
chanisierte Textilproduktion und die Entwicklung der Eisenbahn. Ideologisch 
wird die westliche Industriegesellschaft getragen von liberalen Ideen von indi
vidueller Freiheit und Selbstbestimmung, von der Vorstellung eines freien und 
offenen Marktes, in dem die ungezügelte Verfolgung privater Interessen durch 
das Wirken einer unsichtbaren Hand zum Gemeinwohl führt, von demokrati
scher politischer Organisation auf der Grundlage von Gesellschaftsvertrags
theorien, von einem Selbstverständnis der menschlichen Existenz als auto
nomes, rationales Subjekt, das in der Allgemeinen Erklärung der Menschen
rechte (1948) gipfelte, und von einem Glauben an den Fortschritt durch Wis
senschaft und Technik. In soziologischer Hinsicht ist die Industriegesellschaft 
durch eine starke Arbeitsteilung, den Aufstieg der Arbeiterklasse im Gegen
satz zu einer Klasse von Besitzern von Produktionsmitteln und die Vorherr
schaft des Kapitalismus im globalen Maßstab gekennzeichnet. Diese Gesell
schaftsform ist so erfolgreich und einflussreich geworden, dass es auch heute 
noch fast unmöglich scheint, sich eine andere Art von Gesellschaftsordnung 
oder eine andere Interpretation der menschlichen Existenz vorzustellen. Den
noch geht die Geschichte weiter. Die Gesellschaft verändert sich. Nachdem der 
Zusammenbruch der marxistischen Visionen einer kommunistischen Gesell
schaft und der westlichen liberalen Demokratie vorschnell zum Ende der Ge

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

schichte erklärt wurde (Fukuyama 1989), ist im 21. Jahrhundert eine neue Form 
der Gesellschaftsordnung entstanden. Die Protagonisten dieser Vision, Luh
mann, Castells und Latour, interpretieren die Welt ganz anders als die typi
sche moderne Dichotomie von Kapitalismus und Sozialismus oder Individua
lismus und Kollektivismus. Sie legen die Grundlagen für ein Verständnis der 
Gesellschaft im 21. Jahrhundert, das nicht mehr an die Annahmen der moder
nen westlichen Industriegesellschaft gebunden ist 

2.2 Die Theorie der sozialen Systeme – Luhmann 

Beginnen wir mit einem kurzen und zugegebenermaßen oberflächlichen 
Überblick über Luhmanns Theorie der sozialen Systeme.10 Obwohl Luh
mann seine Theorie sozialer Systeme als eine Beschreibung der Moderne 
charakterisiert, hat er sich über viele der Grundannahmen der modernen 
Sozialtheorie hinweggesetzt und typisch «postmoderne» Positionen einge
nommen. Luhmanns Soziologie lehnt die folgenden Grundannahmen des 
modernen Denkens und der modernen Sozialtheorie ausdrücklich ab: 

1) dass die Gesellschaft aus Menschen und Beziehungen zwischen Menschen 
bestehe; 

2) dass die Gesellschaft folglich durch Konsens der Menschen, durch Über
einstimmung ihrer Meinungen und Komplementarität ihrer Zielsetzun
gen konstituiert oder doch integriert werde; 

3) dass Gesellschaften regionale, territorial begrenzte Einheiten seien, sodass 
Brasilien eine andere Gesellschaft als Thailand, die USA eine andere als die 
Russlands, und dann wohl auch Uruguay eine andere als Paraguay sei; 

4) und dass deshalb Gesellschaften wie Gruppen von Menschen oder wie Ter
ritorien von außen beobachtet werden können. (Luhmann 1997:24f.) 

Es ist entschieden postmodern und posthumanistisch, dass Luhmann die 
traditionelle und grundlegende Annahme ablehnt, dass die Gesellschaft aus 
Menschen und ihren Beziehungen besteht. Dies sind genau die Grund
annahmen des humanistischen Individualismus und der demokratischen 
politischen Theorie, die die Säulen der modernen westlichen Welt und das 
Bekenntnis der Moderne zum autonomen rationalen Subjekt bilden. Für 

10 Siehe Luhmann (1984, 1997). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 91 

das moderne westliche Denken entscheiden sich freie, mit Vernunft begabte 
menschliche Individuen dafür, soziale Beziehungen einzugehen und eine 
soziale Ordnung zu konstituieren, deren zwingende und regierende Kräfte 
der Einwilligung dieser Individuen verpflichtet bleiben. Die einzige wichtige 
Frage für die Gesellschaftstheorie war, wie die Individuen in das soziale Ganze 
integriert sind. Angesichts dieser Grundannahmen ist es schockierend, wenn 
Luhmann verkündet, die Gesellschaft bestehe nicht aus Individuen. Woraus 
besteht die Gesellschaft, wenn nicht aus menschlichen Individuen? In einem 
kühnen theoretischen Schritt definiert Luhmann das Grundproblem der So
ziologie neu. Die Theorie der Gesellschaft muss nicht mehr erklären, wie die 
Individuen in die Gesellschaft integriert sind. Das war das Problem der Sozio
logie und der politischen Theorie von Hobbes und Rousseau über Durkheim 
und Weber bis hin zu Habermas und Rawls. Gegen die gesamte moderne 
westliche Tradition erklärt Luhmann, dass die menschlichen Individuen von 
der Gesellschaft ausgeschlossen sind. Der einzelne Mensch ist der Umwelt des 
sozialen Systems zugeordnet. 

Die Grundlage für diesen Schritt liegt im systemtheoretischen Ansatz von 
Luhmann. Ein Grundprinzip der systemischen Ordnung ist, dass jedes System 
durch eine Differenz zwischen dem System und seiner Umwelt konstituiert ist. 
Ohne eine klare Grenze zwischen dem System und der Umwelt kann es kein 
System geben. Das liegt daran, dass alle Systeme auf den Prinzipien der Selek
tion, der Relationierung und der Steuerung beruhen, wobei Elemente ausge
wählt werden, um in ein System aufgenommen zu werden, und in bestimmte 
Beziehungen zueinander gesetzt werden, um die Operationen des Systems auf 
ein Ziel hin zu steuern. Wenn die Gesellschaft ein System sein soll, muss sie al
les ausschließen, was nicht Teil des Systems ist. Für Luhmann sind Kommuni
kationen und nicht Individuen die Elemente des sozialen Systems. Wenn das 
soziale System aus Kommunikationen besteht, braucht es keine menschlichen 
Individuen. Luhmann erklärt also, dass die Gesellschaft aus Kommunikatio
nen und nicht aus Menschen besteht. Diese einzigartige und provozierende 
theoretische Position ergibt sich aus Luhmanns wichtiger Behauptung, dass 
Sinn eine höhere Ebene der emergenten Ordnung ist als das Leben. Für Luh
mann ist die Gesellschaft ein Sinnsystem, d.h. ein System, das auf der Ebe
ne des Sinns existiert.11 Auf der Ebene des Sinns sind nicht die Menschen be

11 Bei dieser Gelegenheit möchten wir offen zugeben, dass wir uns bei unserer Darstel
lung der Sinntheorie in Teil 1 stark auf Luhmanns (1971; 1984) Theorie vom Sinn als einer 
eigenständigen Ebene der emergenten Ordnung gestützt haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

deutsam, sondern die Kommunikation. Es ist die Kommunikation, die den ge
sellschaftlichen Sinn verkörpert. Die Gesellschaft ist also ein System von Kom
munikationen. Alle Kommunikationen befinden sich auf der gleichen ontolo
gischen Ebene, der Ebene der Bedeutung. Der Mensch als solcher hat keine 
andere Bedeutung als die, die über ihn gesagt und ihm in der Kommunikati
on zugeschrieben wird. Luhmann spricht von sozial konstruierten «Personen» 
anstelle von Individuen. 

Obwohl Luhmann zwischen der Gesellschaft als Ganzes, die aus großen 
funktionalen Teilsystemen wie Wirtschaft, Bildung, Politik, Wissenschaft, 
Kunst usw. besteht, und kleinen Interaktionen zwischen «Personen» unter
scheidet, begründet dies nicht die traditionelle Unterscheidung zwischen 
Individuum und Gesellschaft, Handeln und Struktur sowie Mikro- und 
Makroebene, die die traditionelle Soziologie kennzeichnet und die soziale 
Integration irgendwie erklären soll. Für Luhmann, und wie wir noch sehen 
werden, auch für Latour, ist der soziale Raum «flach».12 Die Systemtheorie 
erkennt die soziale Differenzierung in Form von Systemen innerhalb von 
Systemen an; dies ist in der Tat das, was «interne Differenzierung» in der 
allgemeinen Systemtheorie bedeutet. Wenn Subsysteme jedoch tatsächlich 
Systeme sind, dann beziehen sie sich auf die Systeme, in denen sie sich be
finden, wie auf eine externe Umwelt. Das bedeutet, dass Personen und ihre 
Face-to-Face-Interaktionen nur in dem Maße zum sozialen System gehören, 
wie die Interaktionssysteme sie konstruieren, d.h. nur als Kommunikation. 
In Luhmanns Revision der Sozialtheorie gibt es folglich kein Problem der 
«Integration» von Individuen in die Gesellschaft. Es ist nicht so, wie Rousseau 
meinte, dass alle Menschen frei geboren werden, aber überall in Ketten liegen, 
sondern alle Akteure sind sozial konstruiert, sodass bestimmte Formen der 
Freiheit verfügbar sind. In Luhmanns Theorie der sozialen Systeme ist kein 
Platz für das autonome rationale Subjekt und das moderne Problem von 
Freiheit und Zwang, Integration und Desintegration. Das soziale System ist 
ein System der Kommunikation, und nur Kommunikation kommuniziert. 
Das System ist der Akteur. 

Die zweite Annahme, dass die Gesellschaft auf einem Konsens oder einer 
Übereinkunft beruht, wie sie für die modernen Gesellschaftsvertragstheorien 
von Hobbes bis Rawls typisch ist, lehnt Luhmann ab. Gesellschaft entsteht und 
besteht nicht, weil freie Individuen, die ursprünglich irgendwie außerhalb der 

12 Das bedeutet, dass es keine ontologischen Domänen und keine Mikro- und Makroebe

ne in der Gesellschaft gibt. Zu Latours Version dieser Idee siehe (2005:165ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 93 

Gesellschaft in einem Naturzustand leben, eine Vereinbarung in Form eines 
Gesellschaftsvertrags darüber treffen, wie sie zusammenleben wollen. Weil die 
Gesellschaft aus Kommunikation und nicht aus Kooperation zwischen den In
dividuen besteht, ist für Luhmann keine Übereinkunft zwischen den Individu
en notwendig, damit die Gesellschaft entstehen kann. Uneinigkeit und nicht 
Konsens ist nicht nur empirisch die Norm, sondern fördert auch die Kommu
nikation und behindert sie nicht. Je mehr Menschen uneinig sind und je we
niger Konsens besteht, desto größer ist das Bedürfnis nach Kommunikation. 
Kommunikation hängt also nicht von Einigkeit und Konsens ab. Im Gegenteil: 
Wenn Menschen sich einig sind, haben sie keinen Grund zu kommunizieren. 
Empirisch gesehen ist das Gegenteil von Konsens in der Gesellschaft der Fall.13 
Je mehr Meinungsverschiedenheiten und Kontroversen, desto mehr Kommu
nikation, und je mehr Einigkeit, desto weniger Kommunikation, denn es gibt 
weniger zu besprechen. Würden sich alle darauf einigen, was als wahr, sozial 
akzeptabel und als ehrlich und aufrichtig gilt, wie Habermas (1987) behaup
tet, damit Kommunikation möglich ist, dann gäbe es keine Kontroverse, kei
nen Konflikt, keine Interessenvielfalt, keine echte Politik, ja keine Gesellschaft, 
wie wir sie kennen. Alle wirklichen Probleme wären bereits gelöst. Die Tat
sache, dass die Kräfte des gesellschaftlichen Zwanges und Konformismus so 
groß sind, was sich für Luhmann in der Entstehung symbolisch generalisierter 
Medien und funktionaler Subsysteme zeigt, zeugt von der ständigen Gefahr 
des Kommunikationsversagens und der Bedrohung, die dies für das Funktio
nieren des sozialen Systems darstellt. Nach dem systemtheoretischen Ansatz 
beruht die Gesellschaft nicht auf Konsens, sondern auf der Reduktion kommu
nikativer Komplexität und der Sicherstellung kontinuierlicher kommunikati
ver Operationen. Systeme sind immer ein Komplexitätsgradient, ein Gleichge
wicht von interner und externer Komplexität. Systeme organisieren sich selbst 
und entstehen als Versuche, Komplexität zu reduzieren, die sie notwendiger
weise voraussetzen. Soziale Systeme beruhen nicht auf Gleichartigkeit, Kon
formität, Einstimmigkeit und Konsens. Im Gegenteil, der Konsens ist eine Ge

13 In Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns (1987) wird argumentiert, dass Kom

munikation von einem Konsens über grundlegende Kriterien der Wahrheit, Richtigkeit 
und Aufrichtigkeit abhängt. Brandom greift diesen Gedanken in seinem Begriff des 
«Spiels des Gebens und Fragens nach Gründen» auf, mit dem er die sozialen Praktiken 
definiert, die der Pragmatismus als Grundlage der Bedeutung ansieht. In beiden Fällen 
wird, empirisch gesehen, die «Kraft des besseren Arguments» ständig durch die Kraft 
der Meinungsverschiedenheit und Kontroverse überwunden. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

fahr für die Gesellschaft. Es gibt, wie wir uns erinnern, keine Politik ohne eine 
Opposition. 

Die dritte Annahme, dass Gesellschaften territorial begrenzte Einheiten 
sind, verwechselt die Gesellschaft, zumindest in der Neuzeit, mit National
staaten. Nationalstaaten, ethnische Regionen, Kulturen usw. sollten nicht mit 
der Gesellschaft gleichgesetzt werden. Wo die Globalisierung jegliche terri
toriale Beschränkung der Kommunikation aufhebt, muss davon ausgegangen 
werden, dass die Nationalstaaten innerhalb der Gesellschaft, der einen globa
len Gesellschaft, existieren und nicht die Gesellschaft selbst sind. Wenn das so
ziale System als das System der Kommunikation definiert wird, wo liegen dann 
die Grenzen der Kommunikation? Hört die Kommunikation an der Grenze ei
nes Nationalstaates auf? Die Theorie der sozialen Systeme als Kommunikati
onstheorie ist eine Theorie der einen globalen Gesellschaft, einer «Weltgesell
schaft».14 Dies wird deutlich, wenn man sich die funktionalen Subsysteme der 
Gesellschaft ansieht. Alle funktionalen Subsysteme der Gesellschaft sind glo
bal. Wirtschaft, Wissenschaft, Recht, Religion, Kunst, Bildung usw. sind nicht 
territorial begrenzt. Die einzige Ausnahme, so könnte man argumentieren, ist 
das politische System. Das politische System hat die Funktion, kollektiv ver
bindliche Entscheidungen zu treffen und damit die Gesellschaft zu steuern, 
wobei das durch politische Entscheidungen gebundene «Kollektiv» als territo
rialer Nationalstaat definiert ist. Das Kollektiv des Nationalstaates ist jedoch 
nicht das Kollektiv der Weltgesellschaft. Aus diesem Grund gibt es derzeit kein 
politisches System auf globaler Ebene. Die beunruhigende Folge dieser Situa
tion ist, dass der Gesellschaft derzeit die politische Funktion fehlt. Wie kann 
der territorial begrenzte Nationalstaat die Gesellschaft «steuern», wenn er kei
ne Befugnisse jenseits seiner Grenzen hat? Und wenn die Nationalstaaten ver
suchen, die globale Gesellschaft zu steuern, kommt es auf internationaler Ebe
ne zu einem Hobbes’schen Krieg aller gegen alle.15 Vom politischen System aus 
gesehen gibt es keine Weltgesellschaft, sondern nur einen Hobbes’schen Na
turzustand. 

14 Luhmann, «Globalization or World Society: How to Conceive of Modern Society?», in: 
International Review of Sociology (1997). 

15 Dies ist eine Tatsache, die auch Castells zur Kenntnis nimmt. Trotz vieler Bemühun

gen um eine globale Governance klammern sich die Nationalstaaten an das, was sie 
«Souveränität» nennen (siehe Brexit), und weigern sich, ihre Macht an globale Institu
tionen abzugeben. Aus der Perspektive einer globalen Weltgesellschaft bedeutet dies, 
dass die politische Funktion der Steuerung der Gesellschaft nicht vorhanden ist bzw. 
dass das politische System dysfunktional ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 95 

Schließlich wird die vierte Annahme über die Möglichkeit einer externen 
Beobachtung der Gesellschaft abgelehnt, weil sie den Beobachter außerhalb 
der Gesellschaft stellen würde, was unmöglich ist. Das soziale System ist ein 
Kommunikationssystem und ein Sinnsystem, und man kann nicht außerhalb 
der Kommunikation oder ausserhalb von Sinn existieren. Sinn kann nur 
durch Sinn beobachtet werden, so wie Kommunikation nur aus Kommunika
tion entstehen kann. Sinn existiert für Luhmann als Selbstbeobachtung oder 
Selbstdifferenzierung in Wahrnehmung und Kommunikation. Die Selbstre
ferenz des Sinnsystems ist ein Hauptthema in Luhmanns Theorie und nimmt 
einen Großteil der Diskussion der Kybernetik zweiter Ordnung ein.16 Wenn 
die Gesellschaft ein Sinnsystem ist, dann muss die Soziologie zu einer Sinn
theorie werden, was, wie wir argumentiert haben, bedeutet, dass sie in der 
Lage sein muss, sich selbst zu erklären und nicht nur soziale «Objekte», die in 
einem Bereich beobachtet werden, der irgendwie außerhalb des Beobachters 
liegt.17 

Luhmann zeichnet das Bild einer globalen Gesellschaft, die sich in teilauto
nome funktionale Subsysteme ausdifferenziert, von denen jedes seine eigene 
konstitutive Kodierung von Kommunikation besitzt, die vor keinen territoria
len Grenzen haltmacht und den Anspruch erhebt, für alle Kommunikationen 
innerhalb ihrer spezifisch kodierten Grenzen universell zu gelten. Business ist 
überall und kann mit allem gemacht werden, solange es darum geht, etwas zu 
kaufen und zu verkaufen. Bildung ist überall und kann mit allem gemacht wer
den, solange sie erworbene Kenntnisse und Fähigkeiten zertifiziert. Wissen
schaft ist überall und kann alles erforschen, solange sie wahres und zuverläs
siges Wissen schafft. Recht ist überall und kann auf alles angewandt werden, 
solange es darum geht, zu entscheiden, was legal und was illegal ist. Kunst 
ist überall und kann auf alles angewandt werden, solange es darum geht, zu 
erkennen und zu vermarkten, was als originell gilt. Religion ist überall und 
kann auf alles angewandt werden, solange es darum geht, zwischen Transzen
denz und Immanenz zu unterscheiden. Die Medien sind allgegenwärtig und 

16 Die Kybernetik zweiter Ordnung ist die Kybernetik der Kybernetik, die aus dem Ver
such entstanden ist, kybernetische Prinzipien und Konzepte auf die Gesellschaft an
zuwenden. Siehe vor allem Heinz von Foerster. 

17 Die philosophische Hermeneutik, Heidegger, Gadamer, Ricœur, hat immer behauptet, 
die Sozialwissenschaften seien im Unterschied zu den Erklärungsmethoden der Natur
wissenschaften auf «Selbsterkenntnis» ausgerichtet. Für eine Diskussion der einst heiß 
diskutierten Frage siehe Apel (1988). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

können auf alles angewandt werden, solange es sich um die Präsentation von 
Nachrichten und News handelt. Die universelle, aber auch exklusive binäre Co
dierung funktionaler gesellschaftlicher Subsysteme, die gerade deshalb eine 
globale Reichweite haben, ist ein Merkmal dessen, was Luhmann die funktio
nal differenzierte Gesellschaft der heutigen Welt nennt. 

2.3 Die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft – Castells 

Manuel Castells führte die Idee der Netzwerkgesellschaft in seinem drei
bändigen Werk Das Informationszeitalter: Wirtschaft, Gesellschaft, Kultur ein, 
dessen erster Band den Titel Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft (2003) trägt. 
Im Gegensatz zu Luhmann stützt Castells seinen Begriff der Netzwerkge
sellschaft auf die disruptiven Wirkungen der digitalen Informations- und 
Kommunikationstechnologien (IKT). Er spricht von einer «informations
technologischen Revolution» und einem neuen «Technologieparadigma» 
(Castells 2003:75ff.). In Abgrenzung zu einem systemtheoretischen Ansatz 
stellt Castells klar, dass «das Paradigma der Informationstechnologie sich 
nicht in Richtung seiner Schließung als System, sondern in Richtung seiner 
Offenheit als vielschichtiges Netzwerk entwickelt» (75–77). Wie Luhmann ist 
es jedoch die Kommunikation, oder zumindest die Technologien und Formen 
der Kommunikation, die die soziale Ordnung strukturieren. Während die 
Industriegesellschaft die industrielle Technologie widerspiegelt, reflektiert 
die Netzwerkgesellschaft die netzwerkbasierten Informations- und Kom
munikationstechnologien (IKT), insbesondere das Internet.18 Für Castells 
haben die IKT eine neue Form der sozialen Ordnung eingeleitet, die sich 
ebenso wie das Internet über den gesamten Globus erstreckt und alle Formen 
der sozialen Ordnung verändert. Was für Luhmann halbautonome soziale 
Teilsysteme sind, sind für Castells Netzwerke. Netzwerke haben eine ganz 
andere Struktur als geschlossene Systeme. Wie unterscheidet sich Castells’ 
Konzept einer durch globale Netzwerke strukturierten Gesellschaft und der 
daraus entstehenden neuen sozialen Ordnung von Luhmanns Vorstellung 
einer funktional differenzierten Gesellschaft? 

Ein wichtiger Unterschied zwischen Luhmann und Castells ist, dass Luh
mann der Theoretiker, Castells der Empiriker ist. Während Luhmanns Theorie 

18 Siehe Castells Die Internet-Galaxie: Die Reflexionen über das Internet, Wirtschaft und Ge
sellschaft (2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 97 

sozialer Systeme in erster Linie auf die Erklärung abzielt, beschreibt Castells 
die globale Netzwerkgesellschaft. Castells entwickelt nicht explizit eine Theo

rie der Gesellschaft. Er stützt seine Diskussion der Netzwerkgesellschaft auf 
tatsächliche Veränderungen sozialer Praktiken und sozialer Strukturen, die er 
beobachtet und ausführlich dokumentiert, und nicht auf eine übergreifende 
Theorie. Er erhebt jedoch den Anspruch, Konzepte zu entwickeln, mit denen 
sich der Wandel von der Industrie- zur Netzwerkgesellschaft interpretieren 
lässt. Auf diese Konzepte soll im Folgenden eingegangen werden. Wenn wir je
doch eine Theorie der Netzwerkgesellschaft auf dem Abstraktions- und Verall
gemeinerungsniveau von Luhmanns Theorie sozialer Systeme finden wollen, 
müssen wir uns an Latour und die Akteur-Netzwerk-Theorie wenden, was wir 
nach der Diskussion von Castells tun werden. Um die Idee der Netzwerkge
sellschaft einzuführen und zu verdeutlichen, schauen wir uns die Gesellschaft 
an, die Castells für das 21. Jahrhundert beschreibt. 

Castells nennt mehrere Merkmale, die zusammen die entstehende Netz
werkgesellschaft charakterisieren: 

1) Netzwerk Soziale Ordnung: Netzwerke ersetzen geschlossene Systeme in 
allen Bereichen der Gesellschaft. 

2) Netzwerk-Ökonomie: Der «Informationalismus» ersetzt den industriellen 
Kapitalismus. 

3) Netzkultur: Die IKT schaffen einen globalen «Raum der Ströme», «zeitlose 
Zeit» und eine Mischung aus physischer und virtueller Realität, eine «Kul
tur der realen Virtualität». 

4) Macht des Netzes: Macht ist eine Funktion des Zugangs zu Netzwerken 
und der Kontrolle über Knotenpunkte, Verbindungen und Ströme. Auf glo
baler Ebene werden Nationalstaaten zu Knotenpunkten in einem Netz
werk, was zu einer internationalen Global Governance führt. Im Gegensatz 
dazu wird die Politik der Nationalstaaten im Inneren zu einer Identitäts
politik, die durch den Konflikt zwischen dem «Ich» und dem «Netz», dem 
Raum der Ströme und den territorial begrenzten Orten und Plätzen be
dingt ist. 

2.3.1 Netzwerk Soziale Ordnung 

Wenn Castells von Netzwerken spricht, ist es das Internet, das als Modell 
für ein Netzwerk dient. Das Internet ist ein verteiltes Netz, das ursprünglich 
von Paul Baran in den frühen 1960er-Jahren definiert wurde. Es zeichnet sich 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

durch viele gleichberechtigt zugängliche Knoten aus, wobei verschiedene 
Wege alle Knoten miteinander verbinden. Wenn ein Knoten ausfällt, halten 
die anderen Knoten den Fluss durch das Netz aufrecht. Das Netzwerk, wie 
Castells es versteht, ist eine spezifische Form der Ordnung, die aus Knoten 
und Verbindungen in verschiedenen Konfigurationen besteht. Es ermöglicht 
den Fluss von etwas durch die Verbindungen, zum Beispiel von Informatio
nen, aber auch von Waren und Dienstleistungen, Menschen, Geld usw. Als 
spezifische Form der Ordnung unterscheidet sich die Netzwerkstruktur von 
historisch gesehen früheren Formen der Ordnung in der Gesellschaft, wie 
zum Beispiel der segmentierten, stratifizierten, hierarchischen oder systemi
schen. Castells identifiziert fünf Hauptmerkmale, die die Netzwerkordnung 
und das Paradigma der Informationstechnologie charakterisieren. 

1) In der Netzgesellschaft ist die Information der Rohstoff. Die IKT sind 
«Technologien, die auf Informationen einwirken» (70). Sie produzieren 
und verbreiten Informationen. 

2) Da alle menschlichen Aktivitäten auf Informationen beruhen, werden «al
le Prozesse unserer individuellen und kollektiven Existenz unmittelbar […] 
durch das neue technologische Medium geprägt» (ebd.). Die IKT sind uni
versell in Umfang und Anwendung. 

3) Die Netzstruktur zwingt allen Beziehungen eine einzigartige Form der 
«Netzlogik» auf. Diese Netzlogik ist gekennzeichnet durch Komplexität, 
Unvorhersehbarkeit, Innovation, Offenheit, exponentielles Wachstums
potenzial oder sogenannte Netzwerkeffekte. 

4) Netzwerke sind von Natur aus flexibel. «Nicht nur Prozesse sind um
kehrbar, sondern auch Organisationen und Institutionen können durch 
die Neuanordnung ihrer Komponenten modifiziert und sogar grundle
gend verändert werden. Das Besondere an der Konfiguration des neuen 
technologischen Paradigmas ist seine Fähigkeit zur Rekonfiguration, 
ein entscheidendes Merkmal in einer Gesellschaft, die durch ständigen 
Wandel und organisatorische Fluidität gekennzeichnet ist» (71). 

5) Die informationstechnische Revolution ist gekennzeichnet durch die 
Konvergenz fast aller Technologien zu digitalen Technologien, die mitein
ander verbunden sind. Es gibt praktisch keine Technologie, die nicht in die 
computerabhängige Informationsverarbeitung integriert ist. Wirtschaft, 
Wissenschaft, Kulturproduktion und -distribution, Medien, Politik, Bil
dung, Gesundheitswesen, Recht usw. – alle Luhmann’schen autonomen 
und sich gegenseitig ausschließenden gesellschaftlichen Teilsysteme sind 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 99 

in verwandte Netzwerke der Informationsverarbeitung eingebunden. 
So kann beispielsweise ein Softwareproblem in einem gesellschaftlichen 
Bereich zu Kommunikations- und Handlungsstörungen in vielen anderen 
gesellschaftlichen Bereichen führen. «Die fortschreitende Konvergenz 
zwischen verschiedenen technologischen Feldern im Informationspara
digma resultiert aus ihrer gemeinsamen Logik der Informationsgenerie
rung» (73). 

Im Vergleich zur Industriegesellschaft ist die globale Netzwerkgesellschaft 
durch netzwerkartige Ordnungsformen geprägt. Netzwerke sind verteilt 
und dezentralisiert und nicht hierarchisch. Sie sind flexibel und verändern 
sich ständig. Netzwerke sind keine geschlossenen Systeme mit klaren Gren
zen. Sie haben ein offenes Ende, können mehrere Wege und Ziele haben 
und gleichzeitig verschiedenen Zwecken dienen. Schließlich sind Netzwerke 
nicht territorial begrenzt, sondern von Natur aus global. Obwohl in einigen 
Netzwerktopologien bestimmte Knoten zu Knotenpunkten werden, d.h. zu 
Knoten, die viel mehr Verbindungen haben als andere Knoten im Netz, bleibt 
das Netz dezentralisiert, da die Verteilung der Verbindungen nie feststeht 
und sich daher ständig ändert. Da Netzwerke global und multifunktional 
sind, widersetzen sie sich der Modellierung als geschlossene Systeme, wie 
Luhmann die funktional differenzierte Gesellschaft interpretierte, die er als 
charakteristisch für die moderne Welt bezeichnete. Nach Castells ist die 
Netzwerkgesellschaft die sich abzeichnende Form der sozialen Ordnung des 
21. Jahrhunderts. Sie bringt neue Formen der Wirtschaft, der Wissenschaft, 
der Bildung, der Politik, des Rechts, der Medien, der Kultur und ein neues 
Selbstverständnis der menschlichen Existenz mit sich. 

2.3.2 Netzwerkökonomie – Informationalismus 

Castells beschreibt die Netzwerkökonomie als «informationell». In einer 
Informationsökonomie liegen die primären Produktivkräfte und die Wert
schöpfung in allen Bereichen in der Produktion und Nutzung von Informa
tionen. Während die Technologie im Industriezeitalter Güter produzierte, 
produzieren die IKT Informationen. Außerdem sind sie die erste Technologie 
in der Geschichte, die sich selbst produziert und ständig optimiert. Mit dem 
Aufkommen der künstlichen Intelligenz (KI) tritt die Technologie in eine 
Phase der Selbstoptimierung ein, die potenziell exponentiell ist und zu einer 
Post-Labor-Wirtschaft und einer radikalen Umgestaltung des Kapitalismus 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

führen wird. Castells hat die künstliche Intelligenz nicht vorhergesehen, aber 
seine Beschreibung der Informationswirtschaft bildet den Rahmen für das 
Verständnis der radikalen Umgestaltung der Wirtschaft in all ihren Formen, 
die heute sichtbar sind. Eines der wichtigsten Merkmale der vernetzten Wirt
schaft ist die Umwandlung geschlossener, hierarchischer Organisationen in 
offene, vernetzte Organisationen und die damit einhergehende Dezentrali
sierung der Entscheidungsfindung und Zusammenarbeit in allen Branchen 
und Sektoren. Mit der globalen Vernetzung in der Wirtschaft geht die ab
nehmende Fähigkeit von Nationalstaaten einher, politische, wirtschaftliche 
und soziale Macht zu organisieren. Netzwerke wirtschaftlicher Macht und 
wirtschaftlichen Einflusses, seien es Produktions- und Vertriebsnetzwerke, 
Finanznetzwerke oder auch Forschungs- und Entwicklungsnetzwerke, sind 
global, flexibel, dezentralisiert, offen und vielseitig einsetzbar. Die folgenden 
dreißig Jahre seit der Veröffentlichung von Castells’ Beobachtungen haben 
seine Behauptungen bestätigt. Heute übernehmen Unternehmen aller Art 
und Sektoren zunehmend vernetzte Strukturen und Prozesse, da traditionelle 
hierarchische Organisationen in einem komplexen vernetzten Umfeld immer 
weniger wettbewerbsfähig, anpassungsunfähig und unrentabel sind.19 

2.3.3 Netzwerkkultur – Raum der Ströme, zeitlose Zeit 
und reale Virtualität 

In der Netzgesellschaft, wie in der Gesellschaft seit den Anfängen der mensch
lichen Zivilisation, wird Kultur in all ihren Formen durch Kommunikations- 
und Informationstechnologien vermittelt. Die Art und Weise, wie Menschen 
Informationen registrieren und kommunizieren können, prägt die Art von 
Kultur, die sie entwickeln können. Castells führt die Erfindung der Schrift 
als Beispiel dafür an, wie eine bestimmte Kommunikationstechnologie die 
menschliche Kultur über Jahrtausende hinweg geprägt hat. Für Castells 
sind die digitalen Informations- und Kommunikationstechnologien ebenso 
revolutionär wie die Erfindung der Schrift. «Das Aufkommen eines neuen 
elektronischen Kommunikationssystems, das durch seine globale Reichweite, 
seine Integration aller Kommunikationsmedien und seine potenzielle Inter
aktivität gekennzeichnet ist, verändert unsere Kultur und wird sie für immer 
verändern.» (Castells 2019:357) Die Art von Kultur, die als Ergebnis der IKT- 
Revolution entsteht, bezeichnet Castells als «reale Virtualität», in der nicht nur 

19 Siehe die Diskussion über vernetzte Organisationen in Belliger/Krieger (2018; 2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 101 

Medien konvergieren, sondern auch die virtuelle Realität des Internets mit der 
physischen Welt verschmilzt. Alltägliche Aktivitäten wie Einkaufen, Arbeit, 
Bildung, Finanztransaktionen, Hobbys usw. werden in vielen Formen durch 
IKT vermittelt. Die sogenannte «reale» Welt geht nahtlos in die «virtuelle 
Realität» über. Die Kommunikation und damit die Kultur in all ihren Formen, 
ob Wissenschaft, Literatur, Kunst, Nachrichten, Unterhaltung und sogar 
die Zusammenarbeit in Wirtschaft und Politik, finden in einer gemischten 
Realität statt, die gleichzeitig virtuell und real ist. 

Die Grundlage dieser «realen Virtualität» ist eine allgegenwärtige Netz
struktur, die Castells als «Raum der Ströme» bezeichnet. Der Raum der 
Ströme erstreckt sich über die ganze Welt. Er transformiert die traditionelle 
Raumerfahrung, die den Menschen seit Beginn der Zivilisation an bestimmte 
Orte, Dörfer, Städte, Regionen und Staaten gebunden hat. Der traditionelle 
«Raum der Orte» löst sich auf in ein räumlich undifferenziertes Netzwerk, 
in dem Knoten und Verbindungen über den gesamten Globus verteilt sind.20 
Für Castells kommt dies einer radikalen «Transformation der materiellen 
Basis unserer Erfahrung» gleich (2010:409). Historisch gewachsene Orte wie 
Städte sind keine territorial begrenzten Einheiten mehr, sondern werden zu
nehmend zu Kommunikations-, Informations- und Wissensströmen, die mit 
globalen Netzwerken aller Art verbunden sind und daher, so Castells, nicht als 
statische Formen, sondern als Prozesse charakterisiert werden müssen. Wenn 
man sagt, dass der Raum der Ströme die soziale Ordnung in der Netzwerk
gesellschaft dominiert, bedeutet dies, dass Strukturen zu Prozessen werden. 
Unter dem Gesichtspunkt der Kommunikation waren es der Ort, der Platz 
und die physische Nähe, die Kommunikation ermöglichten und ordneten. Die 
Menschen kamen auf dem Dorfplatz, dem Rathaus, der Agora, dem Markt 
usw. zusammen und sprachen miteinander. Die Kommunikation war durch 
physische Orte begrenzt und bedingt. Das Aufkommen der Schrift änderte 
diese Situation nur geringfügig, da schriftliche Materialien an physischen 
Orten aufbewahrt werden mussten und in ihrer Anzahl und Ausdehnung 
begrenzt waren. Der Raum der Ströme hingegen ermöglicht eine globale 
Kommunikation ohne Rücksicht auf den physischen Ort oder irgendwelche 
physischen Einschränkungen. Dies gilt nicht nur für in Sprache kodierte 
Informationen. Die soziale Ordnung des Netzes beschränkt sich nicht darauf, 
Informationsflüsse zu ermöglichen. Alles fließt durch das globale Netz: 

20 «Ein Ort ist eine Örtlichkeit, deren Form, Funktion und Bedeutung innerhalb der Gren
zen der physischen Kontiguität in sich geschlossen sind» (Castells 2003:431ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

[…] für die Konstruktion unserer Gesellschaft Ströme von zentraler Bedeu
tung sind: Ströme von Kapital, Ströme von Information, Ströme von Techno
logie, Ströme von organisatorischer Interaktion, Ströme von Bildern, Tönen 
und Symbole. Ströme sind nicht einfach ein Element der sozialen Organisa
tion: Sie sind der Ausdruck von Prozessen, die unser wirtschaftliches, politi
sches und symbolisches Leben beherrschen. (2004:467) 

Castells versteht den Raum der Ströme im Sinne von drei verschiedenen, 
aber voneinander abhängigen «Schichten». Da ist zunächst die materielle und 
technologische Infrastruktur des elektronischen Netzes. Auf dieser grundle
genden Schicht, die die Konnektivität des Netzes ausmacht, folgt die zweite 
Schicht, in der es darum geht, wie die Knoten und Knotenpunkte des Netzes 
angeordnet sind. Die Konzentration von Verbindungen und das Entstehen 
von Knotenpunkten sind in erster Linie eine Folge der Funktion. Finanznetz
werke haben andere Knoten und Knotenpunkte, und das Finanznetzwerk ist 
anders aufgebaut als wissenschaftliche Netzwerke, die sich von Produktions- 
und Vertriebsnetzwerken unterscheiden. Logistiknetzwerke unterscheiden 
sich von politischen Netzwerken oder Bildungsnetzwerken. Aufgrund der 
Konvergenz von Technologie und Medien sind jedoch alle diese funktionalen 
Netzwerke, die in der Netzwerkgesellschaft an die Stelle der funktionalen 
sozialen Subsysteme von Luhmann treten, miteinander verbunden und in
teragieren miteinander. Drittens gibt es die Ebene der Akteure, die Zugang 
zu den Netzwerken haben und in den Netzwerken leben und arbeiten. Diese 
Akteure könnte man als «kosmopolitische Eliten» bezeichnen, die in globalen 
Netzwerken zu Hause und nicht mehr an bestimmte Orte gebunden sind. 
Diese kosmopolitischen Eliten sind Wissensarbeiter, digitale Nomaden, Tech
nologen, Manager und hochmobile Experten, die überall auf der Welt arbeiten 
können. Im Gegensatz zu den kosmopolitischen Eliten stehen die Menschen, 
die Massen, die überwiegend lokal und an bestimmte Orte, Städte, Nationen 
und Regionen gebunden sind. Die globale Netzwerkgesellschaft ist durch eine 
Asymmetrie der Macht zwischen denen, die im Raum der Ströme leben, und 
denen, die im Raum der Orte leben, gekennzeichnet. 

Kurz gesagt: Eliten sind kosmopolitisch, einfache Leute sind lokal. Der Raum 
von Macht und Reichtum wird über diese ganze Welt hinweg projiziert, wäh
rend Leben und Erfahrungen der einfachen Leute an Orten, in ihrer Kultur 
und in ihrer Geschichte verwurzelt bleiben. Je mehr also eine soziale Orga
nisation auf a-historischen Strömen beruht, die die Logik eines jeden spe

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 103 

zifischen Ortes überlagern, desto mehr entgleitet die Logik globaler Macht 
der soziopolitischen Kontrolle historisch spezifischer lokaler/nationaler Ge
sellschaften. (2004:471) 

Für Castells hat die Netzwerkgesellschaft ihre eigene Form von Raum und ihre 
charakteristische Form von Zeit. Der Raum der Ströme erzeugt eine besonde
re Form der Zeitlichkeit, die Castells als «zeitlose Zeit» bezeichnet. Im Raum 
der Ströme tendiert die Zeit dazu, sich auf die Gegenwart, den Augenblick 
und die immer schneller werdende Übertragung von Informationen, Geld, 
Entscheidungen und Handlungen im globalen Netzwerk zu reduzieren. So 
wie der Raum der Orte durch physische Grenzen und Begrenzungen gebun
den ist, so ist die traditionelle Zeit durch die Geschichte gebunden. In der 
Industriegesellschaft war die Zeit linear, messbar, vorhersehbar und wurde 
als die Bewegung der Geschichte erlebt. Die Menschen lebten nicht nur an 
physischen Orten, sondern auch in der historischen Zeit. Ihr Leben war nicht 
nur davon abhängig, wo sie lebten, sondern auch davon, wann sie lebten, von 
den Traditionen und Institutionen, die sie von ihren Vorgängern übernom
men hatten. Die Gesellschaft basierte auf Traditionen und Bräuchen, und die 
Menschen orientierten sich durch das Erzählen und Wiedererzählen ihrer 
Geschichte. Die Geschichte erklärte, woher «wir», d.h. eine Gemeinschaft, ein 
Volk, eine Nation, kamen und wohin die Gemeinschaft in der Zukunft ging. 
In der globalen Netzwerkgesellschaft sind Vergangenheit und Zukunft in der 
Gegenwart verdichtet. Die Informations-, Menschen-, Geld-, Entscheidungs- 
und Produktströme des Netzes erfordern Geschwindigkeit und Zeitersparnis, 
Freiheit von der Vergangenheit und Raum für Innovation. Die Betonung der 
Innovation lässt die Zukunft in die Gegenwart kollabieren, während gleichzei
tig die Ansprüche der Vergangenheit, des Status quo, der Traditionen und der 
Art und Weise, wie die Dinge in den alten Tagen gemacht wurden, abgelehnt 
werden. In Bezug auf die Idee der zeitlosen Zeit schreibt Castells (2004:489): 
«Die Komprimierung der Zeit bis zum Äussersten ist gleichbedeutend damit, 
die Zeitabfolge und damit Zeit verschwinden zu machen.» Im Gegensatz zur 
zeitlosen Zeit des Netzwerks steht die historische Zeitlichkeit des Raums der 
Orte. «Der vielfache Raum der Orte, die verstreut, fragmentiert und unter
einander unverbunden sind, weist verschiedene Zeitlichkeiten auf […]» (523). 
Diese verschiedenen Zeitlichkeiten sind die unterschiedlichen Geschichten 
dieser Orte, ihre Traditionen, Institutionen, Bräuche, Berufe, Sprachen, so
zialen Praktiken, Identitäten und Formen der Interaktion. Die inhärente 
Spannung oder sogar Opposition zwischen dem Raum der Ströme und dem 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Raum der Orte einerseits und zwischen der zeitlosen Zeit des Netzwerks und 
den lokalen Geschichten der Orte andererseits kennzeichnet die hoch kon
fliktreiche soziale und politische Machtdynamik der Netzwerkgesellschaft. 

2.3.4 Netzmacht und Netzpolitik 

Spätestens seit Foucault wissen wir, dass sich Macht in der Gesellschaft nicht 
auf politische oder militärische Macht beschränkt, sondern in der gesamten 
sozialen Ordnung verbreitet ist und allen Handlungs- und Ausdrucksformen 
innewohnt. In ähnlicher Weise ist für Luhmanns Theorie der sozialen Systeme 
Macht ein Ausdruck der Ordnung, die jeder Systemkonstruktion innewohnt. 
Es gibt kein soziales System, das nicht auf Macht beruht. Die Macht eines 
sozialen Systems kommt in seinen Operationen zum Ausdruck. Wie bei allen 
autopoietischen, operativ geschlossenen Systemen operiert das System, um 
seinen kontinuierlichen Betrieb zu gewährleisten. Diese allgemeine syste
mische Auffassung von Macht, die sie eher als anonyme soziale Kraft denn 
als eine Eigenschaft versteht, die von privilegierten Individuen oder Grup
pen besessen oder ausgeübt wird, bleibt auch dann gültig, wenn Luhmann 
Macht nachträglich als das spezifische symbolische verallgemeinerte Medi
um des politischen Systems definiert. Selbst dieser eingeschränktere Begriff 
der Macht als spezifisches Medium der politischen Kommunikation, ähnlich 
wie Geld das verallgemeinerte symbolische Medium des Wirtschaftssystems 
ist, verortet die Macht nicht in den Händen einiger weniger Personen oder 
Institutionen, sondern versteht sie als über das gesamte System verteilt. In 
ähnlicher Weise sieht Castells Macht in der globalen Netzwerkgesellschaft 
nicht als exklusives Attribut von Nationalstaaten, ihren internen politischen 
Prozessen oder bestimmten privilegierten Personen, sondern als Attribut von 
Netzwerken. Netzwerkmacht ist die «Kraft», die soziale Beziehungen aller Art 
gemäß der Struktur und den Möglichkeiten von Netzwerken ordnet. Netz
werkmacht ersetzt die für die Industriegesellschaft typische hierarchische 
und personalisierte Macht. 

Castells (2011) entwickelt eine Netzwerktheorie der Macht, in der er vier 
verschiedene Formen der Macht identifiziert, die Netzwerke charakterisieren. 

1) Vernetzungsmacht: Vernetzungsmacht ist die Macht der Netze über die 
Ausgeschlossenen. Trotz der weiten Verbreitung und des fast universellen 
Zugangs zum Internet haben einige immer noch keinen Zugang. Dies gilt 
insbesondere für funktionale Netze wie das globale Finanznetz, an dem 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 105 

nur Eliten uneingeschränkt teilnehmen können. Diejenigen, die keinen 
Zugang zu den Netzen haben, werden in der globalen Netzwerkgesell
schaft entmachtet. 

2) Netzmacht: Netzmacht ist die Macht, die Netze über die Teilnehmer haben. 
Netze verfügen über eine spezifische technologische Infrastruktur, sowohl 
bei der Hardware als auch bei der Software. Netze funktionieren auf der 
Grundlage von Protokollen, Standards und Codes, die, wie Lawrence Lessig 
(1999) feststellte, fast so etwas wie Gesetze sind. Sie müssen befolgt werden 
und werden durch den technischen Betrieb des Netzes sowie durch die für 
die Netzverwaltung zuständigen Gremien durchgesetzt. 

3) Vernetzte Macht: Vernetzte Macht bezieht sich auf die Macht, die bestimmte 
Akteure in Netzwerken über andere Akteure haben. In diesem Zusammen
hang definiert Castells Macht als die Fähigkeit einer Person, anderen ihren 
Willen aufzuzwingen. Natürlich ist es oft schwierig, wenn nicht gar un
möglich, eine einzelne Person oder Gruppe zu identifizieren, die eine sol
che Macht ausübt und autonom Entscheidungen trifft, die für alle Teilneh
mer und Stakeholder in einem Netzwerk verbindlich sind. Dies ist im All
gemeinen bei komplexen soziotechnischen Systemen der Fall.21 Es bleibt 
eine offene Frage, ob das, was Castells «vernetzte Macht» nennt, theore
tisch oder sogar empirisch als Zuschreibung an Personen beschrieben wer
den kann. 

4) Die netzwerkbildende Macht: Trotz der Schwierigkeiten, Einzelpersonen 
oder Gruppen zu identifizieren, von denen man sagen könnte, dass 
sie Macht «haben», beschreibt Castells mindestens zwei grundlegende 
Rollen, die von denjenigen gespielt werden, die sich in Positionen befin
den, in denen sie Macht über das Netzwerk ausüben. Die ersten werden 
«Programmierer» genannt. Programmierer sind diejenigen, die die Akti
onsprogramme, die Ziele und Prozesse eines Netzwerks programmieren, 
wer auch immer sie sein mögen. So unterscheiden sich beispielsweise die 
Ziele und Prozesse des globalen Finanznetzwerks von denen des globalen 
wissenschaftlichen Forschungsnetzwerks. Die Personen oder Institutio
nen, die für die Einrichtung eines bestimmten Netzwerks zur Verfolgung 
bestimmter Ziele verantwortlich sind, sind in Castells’ Terminologie die 
Programmierer. Nach Castells haben diese Personen oder Institutionen 
«netzwerkbildende» Macht. Die zweite Rolle, die die Macht hat, Netzwerke 

21 Siehe Belliger/Krieger (2021) für eine ausführliche Erörterung komplexer Systeme im 
Vergleich zu Netzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

zu «machen», nennt Castells die «Umschalter». Wie bereits erwähnt, sind 
die funktionalen Netzwerke der globalen Gesellschaft nicht die geschlos
senen, halbautonomen sozialen Subsysteme, die Luhmann beschreibt. 
Im Gegenteil, die Netzwerke sind offen füreinander und mit anderen 
Netzwerken verbunden. Die Verbindungen zwischen den Netzwerken, 
zum Beispiel zwischen dem finanziellen und dem politischen Netzwerk, 
werden durch die Funktion hergestellt und gesteuert, die Castells als 
«Switching» bezeichnet. Vermittler haben die Macht, Netzwerke für ge
meinsame Ziele zusammenarbeiten zu lassen. So kann beispielsweise 
das politische Netz mit den Medien- und Wirtschaftsnetzen zusammen
arbeiten, um politische oder ideologische Ziele zu erreichen. Mit dem 
Konzept der Programmierer und Vermittler versucht Castells, Personen 
oder Instanzen zu benennen, die in Netzwerken und über Netzwerke 
Macht haben. Dabei ist zu beachten, dass komplexe soziotechnische Netz
werke in der Regel keine eindeutige Zuweisung von Handlungsmacht, 
Verantwortung und Rechenschaftspflicht zulassen. 

Unabhängig davon, wie die Macht der Netzwerke beschrieben wird, ist es un
bestreitbar, dass die Macht in der globalen Netzwerkgesellschaft wirksam ist, 
um die vielen vernetzten Formen der Ordnung, die die sozialen Beziehungen 
in der heutigen Welt kennzeichnen, zu etablieren und aufrechtzuerhalten. 
Dies gilt selbst dann, wenn Netzwerke aktiv bekämpft werden. Castells be
hauptet, dass Macht Gegenmacht hervorruft. Interessanterweise liegt der Ort 
der Gegenmacht in der globalen Netzwerkgesellschaft in jenen Instanzen, die 
im Industriezeitalter Machtzentren waren, nämlich in den Nationalstaaten. 
Castells beschreibt die Netzwerkpolitik als konstituierend für die Opposition, 
ja sogar den Antagonismus zwischen dem Netzwerk und dem Selbst, wobei 
das Selbst, d.h. die Identität der Akteure, an Orten und zu Zeiten außerhalb 
der Reichweite des Netzwerks gesucht werden muss. Der Raum der Orte wird 
von territorial begrenzten nationalen, ethnischen und kulturellen Identitäten 
bewohnt. Aus diesem Grund kann Castells (2004:3) sagen, «unsere Gesell
schaften sind immer mehr durch die bipolaren Gegensätze zwischen dem 
Netz und dem Ich strukturiert». Dies setzt natürlich voraus, dass die globalen 
Eliten irgendwie eine kosmopolitische Identität aufrechterhalten, die für 
die meisten Menschen unzureichend ist, um die Frage nach dem Sinn des 
Lebens zu beantworten. Wenn dies tatsächlich der Fall ist, dann «tut sich ein 
tiefer Riss auf zwischen einem abstrakten, universalen Instrumentalismus 
und historisch verwurzelten partikularen Identitäten» (ebd.). Als Reaktion auf 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 107 

den kosmopolitischen Universalismus des Raums der Ströme entstehen viele 
verschiedene «kommunale» und lokale Identitäten wie religiöse Fundamenta
lismen, Umweltschutz, ethnischer Nationalismus, Populismus und die vielen 
Formen, in denen lokale Orte und historische Traditionen aufgerufen werden, 
um der Auflösung der Identität in der Anonymität des Netzes zu entkommen. 

2.4 Akteur-Netzwerk-Theorie – Latour 

Nachdem wir kurz Luhmanns Theorie der einen Weltgesellschaft auf der 
Grundlage der allgemeinen Systemtheorie und Castells empirische Beschrei
bung der globalen Netzwerkgesellschaft auf der Grundlage der digitalen 
Revolution besprochen haben, wollen wir uns der Akteur-Netzwerk-Theorie 
(ANT) zuwenden, um eine adäquate theoretische Grundlage dafür zu finden, 
was es bedeutet, über die Entstehung einer globalen Netzwerkgesellschaft zu 
sprechen. Wie wir oben festgestellt haben, zwingt uns das philosophische, ja 
metaphysische Prinzip, dass Sinn, Welt und Sein aus der Konstruktion von In
formationen in Akteur-Netzwerken hervorgehen und dass Akteur-Netzwerke 
das Soziale konstituieren, dazu, uns der Gesellschaftstheorie zuzuwenden, 
um zu verstehen, was die sozialen Praktiken sind, die die arché unserer Zeit 
ausmachen. Die grundlegende Richtung philosophischer Forschung ist nicht 
mehr wie in der Moderne auf das Subjekt gerichtet, sei es als unmittelbare 
Intuition von Ideen oder als empirische Psychologie. Stattdessen ist die Phi
losophie im Gefolge der philosophischen Hermeneutik, des Pragmatismus, 
der Phänomenologie, des Poststrukturalismus, der Sprachphilosophie, der 
Systemtheorie und der Akteur-Netzwerk-Theorie heute untrennbar mit der 
Frage nach dem Sozialen verwoben. Im Folgenden soll gezeigt werden, wie 
gegenwärtig Sozialtheorie zur Philosophie und Philosophie zur Sozialtheorie 
geworden ist. 

Latour würde mit Luhmann und Castells übereinstimmen, wenn er die von 
Luhmann genannten vier modernen Grundannahmen über die Gesellschaft 
und das Wesen des Sozialen zurückweist. Erstens lassen sich das Soziale und 
die Gesellschaft für die ANT, ebenso wie für Luhmanns Theorie der sozia
len Systeme und Castells’ Beschreibung der Netzwerkgesellschaft, nicht auf 
Menschen und ihre Interaktionen reduzieren. Die Gesellschaft kann nicht als 
Sammlung von Menschen und ihre Handlungen verstanden werden, und dies 
aus dem einfachen Grund, dass Menschen nicht allein dafür verantwortlich 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

sind, dass es Akteur-Netzwerke gibt.22 Im Gegensatz zu Luhmanns Strategie 
des Ausschlusses, die Individuen und alles, was nicht Kommunikation ist, aus 
der Gesellschaft verbannt, und zu Castells’ Annahme, dass kosmopolitische 
Identitäten überhaupt keine Identitäten sind, ist das «Kollektiv» für die ANT 
radikal inklusiv und erkennt alle Akteure als solche an. Technologien, Arte
fakte, alles Materielle und Lebendige sind in gewisser Weise soziale Partner.23 
Während es Luhmann darum geht, den Geltungsbereich der Soziologie auf die 
Untersuchung von Kommunikationsformen zu beschränken, und es Castells 
darum geht, die für die entstehende globale Netzwerkgesellschaft charakte
ristische Sinnkrise und den Gegensatz zwischen dem Raum der Ströme und 
dem Raum der Orte zu beschreiben, beschreibt die Soziologie für Latour die 
sinnkonstruierenden Aktivitäten aller Akteure, die zum Kollektiv beitragen 
und aktiv daran teilnehmen. Netzwerke ersetzen für Latour nicht nur Syste
me, sondern unterscheiden sich grundlegend von der Art von Netzwerken, die 
Castells beschreibt. Für Castells werden Luhmanns funktionale Subsysteme 
zu globalen, miteinander verbundenen Netzwerken von Geld, Symbolen und 
Macht. Für Latour sind Netzwerke als Formen der Sinnkonstruktion zu ver
stehen. Latour will die typisch moderne Opposition zwischen Individuum und 
Gesellschaft überwinden, die in Luhmanns Theorie der sozialen Systeme in der 
Unterscheidung zwischen psychischen und sozialen Systemen noch immer 
nachwirkt, ebenso wie Castells’ Sicht der Netzwerkgesellschaft als Opposition 
zwischen der Anonymität des Raums der Ströme und den lokalen Identitäten 
des Raums der Orte. Der Raum der Orte definiert die Gesellschaft nicht, wie es 
scheinen mag, in Form von Orten oder territorialen Grenzen, sondern in Form 
von Widerstand gegen den Raum der Ströme und die überholte politische 
Organisation des Nationalstaats. 

Nicht nur Luhmann und Castells, auch Latour lehnt eindeutig die Vorstel
lung ab, dass die Gesellschaft aus Menschen und den hypostasierten Beziehun
gen zwischen Individuen in sozialen Strukturen besteht. Für die ANT ist der 
soziale Raum nicht in verschiedene Handlungs- und Strukturbereiche unter

22 Dieser entscheidende theoretische Schritt von ANT werden wir als kritischen Hebel 
einsetzen, um den Neo-Pragmatismus in Richtung eines Informationellen Pragmatis

mus zu erweitern. 
23 Dies wird deutlich, wenn Latour (2013) nicht nur die Technik, sondern auch materielle 

Dinge und lebende Organismen offiziell als «Existenzmodus» innerhalb des Kollektivs 
betrachtet. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 109 

teilt; er ist «flach».24 Die Unterscheidung zwischen Individuum und Gesell
schaft sowie die Annahme, dass Individuen irgendwie eine Identität im Ge
gensatz zur Gesellschaft finden und aufrechterhalten müssen, ist ein moder
ner Mythos, der die tatsächlich immer laufenden Prozesse des Vernetzens ver
schleiert, die das Kollektiv konstruiert. Solange man davon ausgeht, dass die 
Gesellschaft aus Individuen besteht, ist die Frage nach dem Sozialen eine Frage 
danach, wie Individuen in die Gesellschaft integriert werden können. Die tra
ditionelle Sozialtheorie stützte sich auf den Mythos des Gesellschaftsvertrags 
und die ebenso mythologische Vorstellung vom Konsens zwischen den Indi
viduen. Dies führt zur zweiten fragwürdigen Grundannahme der modernen 
Sozialtheorie: dass die Gesellschaft auf dem Konsens zwischen den Individu
en beruht. 

Gesellschaftsvertragstheorien gehen davon aus, dass die Gesellschaft aus 
dem Konsens der Individuen entsteht. Für Luhmann, Castells und Latour ist 
Sinn die Grundlage zugleich für Konsens und Konflikt. Beziehungen, Relatio
nen und Assoziationen, die den eigentlichen Stoff des Sozialen ausmachen, 
sind nicht immer friedlich und spiegeln kaum jemals eine Einigung über 
Werte, Weltanschauungen oder darüber, wie Dinge miteinander verbunden 
sein sollen und welche Wege Netzwerke einschlagen sollen. Castells’ Vision 
des Netzwerks als relativ stabiles globales Verteilungssystem von Geld, In
formation und Macht auf der einen Seite und der entgegengesetzten Macht 
von ortsgebundenen Nationalstaaten, sozialen Bewegungen und kommu
nalen Gruppen auf der anderen Seite übersieht, wie konfliktreich, vielfältig 
und heterogen die Netzwerke innerhalb und untereinander sind. Meinungs
verschiedenheiten sind ebenso bedeutsam wie Einigungen. Konflikte sind 
wahrscheinlich weiterverbreitet als Einigungen. Netzwerke sind dauernd am 
Sich-Ändern. Sie probieren ständig diverse und teilweise entgegengesetzte 
Handlungsprogramme aus. Damit etwas sozial ist, muss es, ob menschlich 
oder nichtmenschlich, lediglich Assoziationen eingehen. Dies braucht nicht 
Konsens oder Übereinstimmung unter den Akteuren. Akteur-Netzwerke sind 
konfliktträchtig, befinden sich in ständiger Revision, verfolgen unterschiedli
che und konträre Ziele und sind offen für Veränderungen in alle Richtungen. 
Die Vorstellung, dass Menschen nur dann sinnvoll miteinander reden können, 
wenn sie sich über grundlegende Annahmen über die Realität, Werte usw. 
einig sind, wie sie Habermas vorschlägt, beruht auf einem sehr vereinfachten 

24 Siehe Latour (2005). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Verständnis von Kommunikation und von Gesellschaft.25 Nur wenn Menschen 
in Bezug auf grundlegende Werte und Weltanschauungen nicht übereinstim
men, wird Kommunikation entscheidend. Nur wenn Netzwerke flexibel sind 
und ständig neu konfiguriert werden, kann Sinn nicht in Konformismus 
ersticken. Wären Übereinstimmung und Konsens eine Bedingung für soziale 
Ordnung, wüssten wir alle, was von uns erwartet wird, und würden entspre
chend handeln. Das soziale Leben würde in einen sterilen Konformismus 
verfallen, es könnte nichts Neues und Überraschendes geschehen, es würde 
keine Information konstruiert und das Netzwerk würde nicht wachsen. 

Die dritte Annahme moderner Sozialtheorie ist, dass die Gesellschaft 
territorial konstituiert ist. Diese typisch moderne Sichtweise verwechselt 
die Gesellschaft mit dem Nationalstaat, einer ethnischen Gruppe oder einer 
Region. Natürlich sprechen wir von der «amerikanischen» Gesellschaft, der 
«französischen» Gesellschaft usw. Außerdem ist es wahr, dass Frankreich 
nicht Deutschland ist und Europa nicht Amerika. Aber es ist ebenso offen
sichtlich, dass diese Unterschiede soziale Unterschiede sind, die nur in der 
Gesellschaft möglich sind. Sie finden nur im Zusammenhang mit dem, was 
Luhmann als «Weltgesellschaft» bezeichnet, statt. Luhmann erklärt den glo
balen Charakter der Gesellschaft auf der Grundlage seiner Identifizierung 
des sozialen Systems mit der Kommunikation. Es gibt keine territorialen 
Grenzen für die Kommunikation und somit auch nicht für die Gesellschaft. 
Castells beschreibt diese Tatsache als den Aufstieg globaler Netzwerke auf 
der Grundlage von IKT. Territorial begrenzte Nationalstaaten, Regionen und 
Orte sind, für Castells, im Wesentlichen Formen des Widerstands gegen die 
globale Netzwerkgesellschaft und können in keiner Weise als Gesellschaften 
an sich betrachtet werden, auch wenn der konservative Populismus an die alte 
Idee der territorialen Gesellschaft appelliert. Für Latour schliessen Akteur- 
Netzwerke selbst territoriale Begrenzungen aus, die über die für praktische 
Zwecke festgelegten Grenzen hinausgehen, die immer wieder revidiert und 
erweitert werden können. 

25 Brandom akzeptiert das pragmatische Prinzip, dass semantische Bedeutung aus sozia
len Praktiken entsteht, verwechselt aber, ähnlich wie Habermas, soziale Praktiken mit 
rationaler Argumentation, als ob die Kraft des besseren Arguments irgendjemanden 
dazu zwingen würde, mit jemand anderem übereinzustimmen. Das Spiel des Gebens 
und Fragens nach Gründen endet nicht im Konsens, sondern in Kontroversen, Missver

ständnissen und Meinungsverschiedenheiten und spiegelt eher ideologische Ausrich
tungen als Schlussfolgerungen wider. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 111 

Die vierte Annahme der traditionellen Gesellschaftstheorie, die Luhmann, 
Castells und Latour ablehnen, ist, dass die Gesellschaft von außen beobachtet 
werden kann. Für die ANT wie auch für die Theorie sozialer Systeme und 
die Netzwerkgesellschaft, die Castells beschreibt, kann Gesellschaft nicht 
als etwas Begrenztes verstanden werden, sodass eine Beobachterposition 
außerhalb der Gesellschaft möglich ist. Man könnte einwenden, dass es für 
die Luhmann’sche Systemtheorie eine Position außerhalb der Gesellschaft 
geben muss. Systeme sind notwendigerweise durch eine Unterscheidung 
zwischen dem System und seiner Umwelt konstituiert. Das soziale System 
muss also eine Umwelt haben, die außerhalb der Gesellschaft liegt. Nur für 
Sinnsysteme gilt, dass die Umwelt innerhalb des Systems fällt. Denn die Gren
ze zwischen Sinnsystem und Umwelt muss einen Sinn haben. Für Luhmann 
kann kein Beobachter eine Position außerhalb der Gesellschaft einnehmen, 
da Beobachtung Unterscheidungen einführt, die Informationen sind und 
demnach Sinn haben müssen. Trotzdem hat das Modell von Sinn als System 
theoretische Probleme – wie kann die Umwelt eines Systems im System selbst 
sein? –, die vermieden werden können, indem Sinn als Netzwerk und nicht 
als System modelliert wird.26 Netzwerke haben von Natur aus keine klaren 
Grenzen, schon gar keine territorialen. Sie haben Verteilungen, Intensitäten, 
Ausdehnungen, Verzweigungen, Knotenpunkte und Peripherien, aber nichts 
markiert genau, wo ein Netzwerk aufhört und etwas anderes beginnt. Er
innert man sich an das ursprüngliche Akteur-Netzwerk unseres hominiden 
Jägers, kann man sehen, wie schnell es sich ausdehnt und in das Netzwerk 
eines Baumeisters oder eines Kriegers verwandelt. Sobald die Steinaxt zum 
Statussymbol wurde, wurde sie zu einem Netzwerk, das Vorteile bei der Part
nersuche bot. Die Steinaxt konnte auch zu einem rituellen Gegenstand in 
einer religiösen Zeremonie werden, der dazu diente, den Kontakt zu tran
szendenten Kräften aufzunehmen und aufrechtzuerhalten. Der Prozess der 
Erweiterung und Umgestaltung der Axt-Netzwerktrajektorien dauert bis heu
te an. Darüber hinaus sollte daran erinnert werden, dass Akteur-Netzwerke 
aus Informationen bestehen; als Relationen sind alle Informationen grund
sätzlich mit allen anderen Informationen verknüpft. Wie zahlreiche Hacks, 
Lecks und Datensicherheitsverletzungen zeigen, lassen sich Informationen 
nicht territorial eingrenzen, nicht einmal durch Firewalls. Informationen 
können kein begrenztes Individuum – oder das, was die westliche Metaphysik 

26 Für eine detaillierte Diskussion der theoretischen Probleme der Idee von Sinnsyste
men siehe Belliger/Krieger (2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

eine Substanz nennt – konstituieren. Die allgemeine Systemtheorie hat auch 
keine Verwendung für Substanzen oder Individuen, da Systeme per Defini
tion Zusammensetzungen von Elementen sind, die vom System konstruiert 
werden. Die Systemtheorie setzt jedoch den konstitutiven Unterschied zu 
einer Umwelt voraus, was die Theorie für die Modellierung von Sinn weniger 
nützlich macht. 

Sinn kennt keine andere Grenze als die, die er selbst für verschiedene Zwe
cke im Raum des Sinnes konstruiert. Es gibt keine Position, die ein Beobachter 
möglicherweise außerhalb von Sinn einnehmen könnte. Wir argumentieren, 
dass die Idee von Sinn als Netzwerk und nicht als System das Problem einer 
Außenposition vermeidet. Netzwerke werden nicht durch Grenzen konstitu
iert, wie es bei Systemen notwendigerweise der Fall ist, sondern durch Asso
ziationen, Verbindungen oder Relationen. Netzwerke sind skalierbar. Sie kön
nen sich fast unbegrenzt ausdehnen oder auf kleine Gruppen von Akteuren 
und wenige Assoziationen schrumpfen. Netzwerke differenzieren sich zwar, 
beruhen aber nicht notwendigerweise auf binärer Inklusion/Exklusion, wie es 
Luhmanns soziale Subsysteme tun. Für die ANT ist Sinn als Netzwerk geord
net, und nur unter bestimmten Umständen, unter denen Grenzen vorüberge
hend gezogen werden können, um funktionale Blackboxes zu konstruieren, 
kann sie als System modelliert werden.27 

Die Vorstellung, dass die Gesellschaft «objektiv», d.h. von «außen» beob
achtet werden kann, wurde nicht nur durch die Fortschritte in der Methodolo
gie der Ethnologie und der philosophischen Hermeneutik widerlegt, sondern 
in jüngerer Zeit auch durch die genaue Beschreibung der Funktionsweise der 
Wissenschaft, sogar der Naturwissenschaften, durch Science und Technology 
Studies und die ANT. Wissenschaft in Aktion, so der Titel eines von Latours ers
ten Werken, zeigt, dass die traditionelle Erkenntnistheorie, die Wissenschaft 
als desinteressiertes Wissen über angebliche Fakten versteht, größtenteils ein 
Mythos ist. Die ANT hat jahrzehntelang dokumentiert, wie komplexe, hybri
de Akteure und Prozesse wissenschaftliche Fakten konstruieren.28 Die Gesell
schaft kann ebenso wenig wie alles andere ein «Objekt» für ein «Subjekt» in 
dem Sinne sein, wie es die moderne Erkenntnistheorie und Wissenschafts
philosophie annehmen. Nicht nur die ANT, sondern auch die Wissenschafts- 

27 Systeme sind aus der Perspektive der ANT Blackboxes, d.h. relativ stabile Input-Out
put-Prozesse. 

28 Wir kommen darauf zurück unten in der Diskussion von Latours Arbeit über Pasteur. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 113 

und Technologiestudien haben gezeigt, dass die Wissenschaft nicht aus Sub
jekten und Objekten besteht. Was die Dinge sind und wie sie in den Labors 
erscheinen, ist das Ergebnis langer und komplexer Konstruktionen, von In
teraktionen zwischen Menschen und Nichtmenschen, ja von Künstlichkeiten. 
Die in der modernen Wissenschaftsphilosophie vertretenen Vorstellungen von 
Subjekt und Objekt haben nichts mit der Wissenschaft, wie sie in Wirklichkeit 
praktiziert wird, zu tun und sind weitgehend moderne Mythen. Was die phi
losophische Hermeneutik schon immer behauptet hat, erweist sich nicht nur 
für die Sozialwissenschaften, sondern für die Wissenschaft im Allgemeinen als 
wahr. Wie die philosophische Hermeneutik überzeugend gezeigt hat, ist alles 
Wissen Interpretation, und es gibt keine Dichotomie zwischen «Verstehen» 
und «Erklärung».29 Verschiedene Arten von Netzwerken konstruieren Infor
mationen unterschiedlich und verkörpern somit verschiedene Arten von Wis
sen. Keine dieser «Existenzweisen», wie Latour (2014) sie nennt, lässt sich je
doch mit der traditionellen Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt und 
der Idee eines reinen, wertfreien und uninteressierten Wissens angemessen 
modellieren. 

An diesem Punkt können wir fragen, was die Ablehnung dieser vier tradi
tionellen Prinzipien der modernen Soziologie durch Luhmann, Castells und 
Latour für das Selbstverständnis der Gesellschaftstheorie bedeutet. Wenn die 
zeitgenössische Gesellschaftstheorie einen klaren Übergang von der klassi
schen Sozialwissenschaft zu dem markiert, was man eine «postmoderne» oder 
sogar «posthumanistische» Theorie nennen könnte, was ist dann das «Objekt» 
der Sozialwissenschaften, wer ist das «Subjekt», das dieses Objekt kennt, und 
was ist die Funktion einer Wissenschaft von der Gesellschaft? Die System
theorie, die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft und die ANT erlauben 
es uns, diese Fragen, die sich unvermeidlich aus der modernen Verfassung 
ergeben, einfach zu ignorieren und direkt zu einer anderen «postmodernen» 
Auffassung von Gesellschaft und Sozialwissenschaft überzugehen. Obwohl 
Luhmann das Verdienst zukommt, Sinn als eine eigenständige und höhere 
Ebene emergenter Ordnung jenseits von Materie und Leben eingeführt zu 
haben, eine Ordnungsebene, auf der die Gesellschaft als Kommunikations
system entsteht, bleibt der ontologische Status von Materie und Leben im 
Verhältnis zum Sinn in Luhmanns Theorie ungeklärt. 

Für Luhmann, wie für die gesamte traditionelle Soziologie, ist der Bereich 
der Natur, der Dinge, der biologischen Organismen, der Artefakte und der 

29 Zur Verstehen-Erklären-Kontroverse siehe Apel (1979). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Technik nicht Teil des sozialen Systems. Im sozialen System kann es nichts 
geben außer Kommunikation. Alles andere wird in die Umwelt verbannt, 
von der angenommen wird, dass sie irgendwie außerhalb der Stadtmauern 
des sozialen Systems existiert. Luhmann hielt sorgfältig an der grundlegen
den Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Natur und sogar zwischen 
Gesellschaft und Technik fest. Für Luhmann sind alle diese Dinge zwar in 
gewissem Sinne Teil des sozialen Systems, aber nur insofern, als sie Ge
genstand der Kommunikation sind. Gesellschaft ist Kommunikation, nicht 
materielle Dinge, Lebewesen, Artefakte oder gar menschliche Individuen. 
Das soziale System besteht aus Kommunikation und nicht aus dem, worüber 
gesprochen wird, es sei denn, die Kommunikation spricht über sich selbst, 
was ein Sonderfall ist, dessen Schwierigkeiten zu unserer Kritik an der sys
temtheoretischen Modellierung von Sinn geführt haben. Die Dinge, über die 
gesprochen wird, sind nicht Teil des sozialen Systems; nur ihre Bedeutung in 
Form von ausgewählten Informationen ist Teil der Gesellschaft. Erst dann, 
wenn Dinge zu Informationen werden, können sie kommuniziert werden und 
sind Elemente des sozialen Systems. Diese Information ist jedoch nicht das, 
was die Dinge sind, ihre Existenzweise, wie Latour sagen wird. Die Dinge 
existieren in ihrem eigenen ontologischen Bereich, unabhängig davon, ob 
über sie gesprochen wird oder nicht. Die typisch moderne Kluft zwischen Ge
sellschaft und Natur bleibt also für die Theorie sozialer Systeme völlig intakt 
und unhinterfragt. Physikalische und biologische Systeme existieren nicht 
auf der gleichen ontologischen Ebene wie Sinn. Es gibt Sinn und andere Arten 
von Systemen, was auch immer das «bedeuten» mag. Im Fall, dass man davon 
ausgeht, wie wir vorschlagen, dass eine höhere Ebene emergenter Ordnung 
die darunter liegenden Ebenen in sich integriert, bedeutet dies, dass die Dinge 
nur noch als Information existieren und folglich, dass es nichts außerhalb 
von Gesellschaft gibt. Diese Annahme aber zeigt, wie Gesellschaftstheorie zur 
Philosophie wird, denn Aussagen über die Gesellschaft sind Aussagen über 
Sein, Welt und Sinn. 

Castells räumt ein, dass die Natur Teil der Gesellschaft geworden ist, bie
tet aber keine soziale Ontologie an, die klären würde, was dies bedeutet für 
die Sozialtheorie. Netzwerke konstituieren die globale Netzwerkgesellschaft 
bzw. die Welt; außerhalb der Netzwerke gibt es nur lokale und kommunale Wi
derstandsbewegungen. Der Raum der Orte ist parasitär vom Raum der Strö
me abhängig und bildet keinen unabhängigen Bereich des Seins. Was Castells 
fehlt, ist eine theoretische Erklärung für diese neue Form der allumfassen
den Gesellschaft. Wie ist Gesellschaft zu verstehen, wenn sie zur Welt wird? 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 115 

An dieser Stelle tritt die Akteur-Netzwerk-Theorie auf als grundlegende Theo

rie der neuen Form von Gesellschaft. Für Latour, wie wir gesehen haben, wird 
Sinn durch das Vernetzen oder durch technische Mediation konstruiert. Da 
es nichts gibt, was nicht in einem oder als ein Akteur-Netzwerk entsteht und 
somit auf die eine oder andere Weise technisch vermittelt wird, kann das Kol
lektive nicht als eine ontologische Domäne verstanden werden, das sich von 
Materie, Leben oder Artefakten unterscheidet. Sinn, d.h. alles, was in einem 
Akteur-Netzwerk gesammelt und bewahrt (logos) wird, ist nicht ein bestimm
ter Bereich des Seins neben anderen. Sinn ist ein Akteur-Netzwerk, das sowohl 
aus Menschen als auch aus Nichtmenschen besteht. Die Welt, die einzige Welt, 
die wir kennen, ist immer schon «sozial», weil sie und alles in ihr durch Rela
tionen konstruiert ist. Da Relationen Informationen sind, hat die Welt immer 
schon einen Sinn.30 Akteur-Netzwerke sind immer zugleich natürlich und so
zial. Das ist es, was Latours Prinzip der Irreduktion impliziert. Wenn nichts 
auf etwas anderes reduziert werden kann oder etwas auf sich selbst reduziert 
werden kann, da es immer etwas anderes gibt, löst sich Substanz in Relatio
nen, d.h. in Information auf. Es gibt keine Natur «da draußen», die als ein 
«Ding an sich» gedacht ist, das wir nicht kennen können – Kants Kritiker frag
ten schnell, wie er über das Noumenon Bescheid wissen könne –, oder einen 
Bereich objektiver Tatsachen, der von determinierter Kausalität regiert wird 
und sich ontologisch als Reich der Notwendigkeit (Kant) von der Gesellschaft 
als einem Bereich der Freiheit, der Normativität, der subjektiven Überzeugun
gen, der kulturellen Artefakte und der sich historisch verändernden Institutio
nen unterscheidet. Die Hegel’sche Lösung dieses Problems bestand bekannt
lich darin, das Sein im Geist einzubeziehen, das heute aus dem vermeintlichen 
Entwurf der autonomen Subjektivität heraustritt und zu den sozialen Prakti
ken des Pragmatismus, dem historischen Ereignis des Sinnes im hermeneu
tischen Verständnis (Heidegger), der Selbstorganisation des Sinnsystems in 
der Systemtheorie, der Netzwerkmacht (Castells) und der technischen Media
tion (Latour) wird. Alle diese postmodernen Lösungen für das vom modernen 
Subjektivismus aufgeworfene Problem beruhen auf dem, was man das Soziale 
und die Gesellschaft nennen könnte. Deshalb können wir alle unter dem Be
griff «soziale Praktiken» subsummieren und fragen: Was sind diese sozialen 
Praktiken, die Sein, Sinn und Welt hervorbringen? 

30 Wir sollten nicht vergessen, dass in dem Moment, in dem ein bestimmter Stein zu ei
ner Axt wurde, alle anderen Steine zu «Nicht-Äxten» oder «potenziellen Äxten» wur
den. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer 

nicht- subjektiven  Normativität  

Wenn es einen gemeinsamen Nenner für alle Sozialtheorien gibt, dann ist es 
die Annahme, dass das Soziale normativ strukturiert ist. Dies wird natürlich 
durch die Behauptung der Physikalisten bestritten, dass es nichts als determi
nistische Kausalität gibt und der freie Wille eine Illusion ist. Der Physikalismus 
muss jedoch noch erklären, wie seine eigene Sprache und seine soziale Einbet
tung nicht normativ geregelt sind. Wie Wittgenstein feststellte, ist das Spre
chen einer natürlichen Sprache, egal was man sagt, eine regelgeleitete Tätig
keit, wobei die Regeln als normativ zu verstehen sind.1 Keine deterministische 
Kausalität bringt uns dazu, so zu sprechen, wie wir es tun, und zu sagen, was 
wir sagen. Was bedeutet es, von Normen, Regeln, Konventionen und sozialen 
Praktiken zu sprechen, wenn diese Praktiken zur metaphysischen Würde er
hoben wurden, die Quelle von Sinn, Sein und Welt zu sein? Was sind Normen? 
Wie «binden» oder «leiten» sie jene Aktivitäten, aus denen Sinn, Sein und Welt 
entstehen? Wenn, wie Wittgenstein argumentierte und inzwischen alle Prag
matiker akzeptieren, Bedeutung im Sprachgebrauch entsteht, was bedeutet 
es dann, Sprache zu «benutzen»? Und wenn, wie Wittgenstein ebenfalls be
tonte, Sprache eine «regelgeleitete» Tätigkeit ist, also eine normativ geleitete 
Tätigkeit, woher kommen dann die Normen, die die Sprache leiten? Wie ver
ändern sie sich, wenn sie sich überhaupt verändern? Wenn normative Regeln, 
fast wie der altgriechische logos, Sinn, Sein und Welt ordnen und nicht nur die 
menschliche Gesellschaft, wie kann man dann sagen, dass Dinge aller Art, die 
ebenfalls existieren und einen Sinn haben, normativen Regeln folgen? Ist der 
Bereich der Normativität nicht ausschließlich den Menschen vorbehalten, die 

1 Innerhalb der analytischen und pragmatistischen Tradition hat Brandom (1994), Sel
lars und Rorty folgend, gezeigt, dass semantische Bedeutung als durch normativ gere
gelte soziale Praktiken erzeugt verstanden werden muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ein Bewusstsein, einen freien Willen, Wünsche und Ziele haben und in Gesell
schaften leben, die eine Koordination des Verhaltens auf der Grundlage von 
Kommunikation erfordern? Ist die pragmatistische Tradition nicht zu weit ge
gangen, indem sie alles auf soziale Praktiken reduziert hat? 

3.1 Das Paradox der Autonomie 

Es wäre keine Übertreibung zu behaupten, dass die moderne Philosophie und 
Gesellschaftstheorie fast vollständig auf der Annahme des autonomen ratio
nalen Subjekts beruht. Das autonome rationale Subjekt war die große Errun
genschaft des modernen westlichen Denkens und die Grundlage von Kapita
lismus und Demokratie. Das autonome rationale Subjekt ist die Basis des Hu
manismus, des Individualismus, des Säkularismus, der Demokratie und der 
Aufklärung. Es ist der Held aller westlichen sozialen und politischen Emanzi
pationsbestrebungen. Es ist der Träger der Menschenrechte. Es ist das Leitmo
tiv aller modernen Vorstellungen von Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit und 
die einzige Legitimationsgrundlage politischer Macht in der modernen west
lichen Welt. Es gibt kein modernes westliches Verständnis der menschlichen 
Existenz, von Descartes’ cogito bis zu Nietzsches Übermensch, das nicht auf den 
atlasartigen Schultern des autonomen rationalen Subjekts ruht. Und doch hat 
das autonome rationale Subjekt ein Problem. Es ist paradox, wenn nicht gar 
selbstwidersprüchlich und sinnlos. Der sogenannte «Posthumanismus» in sei
nen verschiedenen Ausprägungen ist zum Schluss gekommen, dass wir ver
suchen müssen, dieses ehemals unerschütterliche Fundament der modernen 
Welt zu beseitigen. Posthumanismus und Postmoderne sind Versuche, das au
tonome rationale Subjekt zu entthronen und es als Mythos zu entlarven. Die 
Tatsache, dass sich das autonome rationale Subjekt weigert, die Bühne zu ver
lassen, zeugt jedoch von der Schwierigkeit, eine bessere Show zu bieten, diese 
Ehrfurcht gebietende Figur durch ein besseres Narrativ zu ersetzen. Was oder 
wer kann schließlich die Verantwortung übernehmen und die heroische Auf
gabe erfüllen, die das autonome rationale Subjekt seit Hunderten von Jahren 
erfüllt hat? Was wird aus Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit, Rationalität, Au
thentizität, Menschenrechten und all den Werten, die wir in der westlichen 
Welt hochhalten, wenn sie nicht vom autonomen rationalen Subjekt getragen 
und verkörpert werden? 

Wagen wir es also zu fragen: Was ist das autonome rationale Subjekt? Zu
nächst einmal ist es ein Subjekt. Ein Subjekt kann vieles sein, aber in dem 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 119 

für die moderne Philosophie und Gesellschaftstheorie wichtigen Sinne ist ein 
Subjekt der Wissende eines Objekts und ein individueller Akteur moralischen 
Handelns. Nach Brandoms (2019) Interpretation von Kant ist nicht nur das 
Wollen, sondern auch das Erkennen eine normativ geregelte Tätigkeit, die im 
ontologischen Bereich der Freiheit gehört. Um überhaupt einen Begriff in ei
nem Urteil zu benutzen und somit über etwas zu sprechen oder denken, ver
pflichtet man sich, den Begriff «richtig» zu verwenden, d.h. gemäß den Re
geln der logischen und materiellen Konsequenz und Unvereinbarkeit. Wenn 
wir zum Beispiel sagen, dass ein Tier, das wir sehen, ein Hund ist, verpflichten 
wir uns unter anderem, anzuerkennen, dass dieses Tier ein menschenfreund
liches, hilfsbereites, fleischfressendes, vierbeiniges Haustier ist, das Katzen 
jagt, jeden Tag spazieren gehen will, sich nicht mit Politik beschäftigt und an 
der Leine geführt werden sollte. Woher wissen wir das alles über den Hund? 
Für Platon besteht die Welt u.a. aus Hunden. Die Idee des Hundes, seine Form, 
ist dem Geist einfach und unmittelbar gegeben. Die tatsächlichen Hunde, die 
wir sehen und über die wir sprechen, sind mehr oder weniger gute Kopien 
des wirklichen «Hundes», d.h. des idealen Wesens oder der idealen Form des 
Hundes, der ursprünglichen Idee, die in einem transzendenten Reich ewiger, 
unveränderlicher Ideen existiert. Auch bei Kant sind die semantischen Inhal
te unserer Begriffe einfach gegeben. Der Begriff «Hund» impliziert automa
tisch bestimmte Eigenschaften, die mit anderen Eigenschaften vereinbar sind 
oder diese ausschließen. Zum semantischen Inhalt, der eine wichtige Neue
rung Kants darstellt, kommen die logischen Regeln der Kompatibilität und des 
Ausschlusses, die unseren Gebrauch des Begriffs normativ leiten. Warum sind 
diese Regeln normativ? Descartes konnte nicht, so sehr er sich auch bemühte, 
anders denken als mit dem cogito. Rationalität war notwendig und determi
nativ und nicht normativ. Für Kant und die moderne Philosophie nach ihm ist 
Wissen ein Tun, und das Tun des Menschen steht unter dem Imperativ der Au
tonomie, das heißt: Freiheit. Und freies Handeln wird notwendigerweise von 
normativen Regeln geleitet. Rationalität in diesem Sinne ist ein wesentliches 
Merkmal des autonomen Subjekts. 

Die Erkenntnis ist, ebenso wie das praktische Handeln, ein normativ ge
leitetes Handeln, weil wir zum Beispiel das Wort «Hund» nicht auf eine Weise 
verwenden «dürfen», die gegen seinen Sinn verstößt. Tun wir dies trotzdem, 
werden wir von der Gemeinschaft der Sprechenden korrigiert. Uns wird sofort 
mitgeteilt, dass das Wort nicht so verwendet werden soll, wie wir behaupten. 
Für Kant sind die Regeln der Vernunft nicht wie die Newton’schen Naturgeset
ze. Sie bestimmen uns nicht von außen. Sie entstehen spontan aus dem erken

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

nenden Subjekt selbst, insofern das autonome Subjekt ein vernünftiges Wesen 
ist. Die spontane Hervorbringung der Vernunft aus dem Subjekt, das für Kant 
in doppelter Hinsicht sowohl eine empirische Person als auch ein transzenden
tales Wesen ist, ist die Grundlage für Kants Begriff der Autonomie. Autonomie 
bedeutet wortwörtlich, sich selbst zu regieren. Autonomie heißt, dass die Re
geln, die das Handeln des Subjekts leiten, vom Subjekt selbst ausgehen. Da das 
autonome Subjekt ein rationales Subjekt ist, sind die Regeln, die es sich selbst 
gibt, die Regeln der Vernunft. Keine äußere Kraft könnte jemanden determi
nistisch dazu zwingen, rational zu sein. Es ist bekannt und wird oft zitiert, 
dass in Kants sparsam eingerichtetem Arbeitszimmer nur ein einziges Bild an 
der Wand hing, ein Porträt von Rousseau. Kant bewunderte Rousseaus Defini
tion von Freiheit. Nach Rousseau (Der Gesellschaftsvertrag) ist Freiheit «Gehor
sam gegenüber einem Gesetz, das man sich selbst gegeben hat». Dies ist die 
Grundlage von Kants Verständnis von Autonomie, und es bringt ein Problem 
mit sich, das die moderne westliche Philosophie seit Kant nicht lösen konnte. 

Das Problem kann als die Frage formuliert werden: Wie kann das Subjekt 
für sich selbst Gesetze erlassen, wenn die Idee einer Regel impliziert, dass man 
nicht unabhängig und allein entscheiden kann, ob etwas richtig oder falsch 
ist? In seinem Argument gegen die Möglichkeit einer Privatsprache formulier
te Wittgenstein (Philosophische Untersuchungen §256–§271): Wenn das, was ich 
sage, richtig ist, dann macht die Idee von richtig und falsch keinen Sinn. Im 
Gegensatz zur Idee der Autonomie hat eine Regel oder ein Gesetz nur dann ei
nen Sinn, wenn das Subjekt sie nicht selbst aufgestellt hat, das heißt, wenn die 
Regel nicht von ihm selbst stammt. Die Idee der willkürlichen Befolgung von 
Regeln ist daher paradox, wenn nicht geradezu selbstwidersprüchlich. Das Pa
radox des autonomen rationalen Subjekts kann auch in Bezug auf Kants (Die 
Metaphysik der Sitten) berühmte Behauptung formuliert werden, dass es nur 
Freiheit unter dem Gesetz gibt; das heißt, Freiheit kann nicht willkürlich sein, 
sondern muss durch die universellen Gesetze der Vernunft geregelt werden. 
Das Paradoxon entsteht, wenn man fragt, woher die universellen Gesetze der 
Vernunft kommen. Die Idee der Autonomie impliziert, dass sie vom Subjekt 
selbst hervorgebracht werden müssen. Die Freiheit des Subjekts, die Gesetze 
zu schaffen, unter denen es allein frei sein kann, wirft die Huhn/Ei-Frage auf, 
was zuerst kommt: Ist es das freie Selbst, das die Gesetze schafft, denen es sich 
dann unterwerfen muss, um frei zu sein, oder sind es die Gesetze, deren Unter
werfung durch das Subjekt die Freiheit des Subjekts begründen? Der Akt der 
Einführung der Gesetze kann nicht dasselbe sein wie der Akt der Unterwer
fung unter die Gesetze. Andernfalls gibt es, wie Wittgenstein argumentierte, 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 121 

keine Regel. Das Paradoxon der Autonomie wirft die Frage auf, wie das «Selbst» 
des autonomen rationalen Subjekts konsequent konzipiert werden kann. Dies 
ist die Frage, die Hegel zu beantworten versuchte. 

Hegel korrigierte Kants «subjektiven» Begriff der Autonomie, indem er das 
Subjekt auf die Gesellschaft ausdehnte. Das Subjekt ist nicht ein Individuum, 
sondern eine Gemeinschaft. Das Ich ist ein Wir. Der berühmte Satz «Das ‹Ich›, 
das ‹Wir› ist, und das ‹Wir›, das ‹Ich› ist» stammt von Hegels Idee, dass das 
Selbstbewusstsein das Ergebnis der gegenseitigen Anerkennung der Indivi
duen in einer Gemeinschaft ist.2 Überraschenderweise kann kein Individu
um allein ein Subjekt sein. Kants empirisches Ich, der einzelne selbstbewusste 
Mensch, geht in seinem transzendentalen Ich auf, das bei Hegel zur histori
schen Gemeinschaft wird. Das Subjekt ist also die Gemeinschaft, die durch die 
gegenseitige Anerkennung der Individuen entsteht. Natürlich taucht das Pa
radox der Autonomie wieder auf, wenn man fragt, wie die Freiheit, die für die 
Anerkennung des anderen als frei erforderlich ist, erst entstehen kann, nach
dem die gegenseitige Anerkennung freier Subjekte stattgefunden hat.3 Wir 
lassen diese Frage unbeantwortet und begnügen uns mit der Idee, dass das 
Ergebnis der gegenseitigen Anerkennung von Subjekten ein Supersubjekt, die 
Gesellschaft, schafft. Die Gesellschaft erkennt sich für Hegel in einem histo
rischen Prozess der «erinnernden» Rationalität. Das «Wir» versucht, eine Art 
«Ich» zu werden, indem es die Vergangenheit der Gemeinschaft als eine Er
zählung rekonstruiert, in der es die zentrale Rolle spielt. Das Problem dieses 
«absoluten Wissens» besteht darin, dass das «Wir» die transzendentale Einheit 
der Apperzeption, die für Kant notwendigerweise die Einheit des denkenden 
Subjekts ausmacht, nicht hat und auch nicht herstellen kann. Es gibt kein «Wir 
denken», das in irgendeiner Weise mit dem «Ich denke» des kantischen Sub
jekts vergleichbar wäre, das notwendigerweise mit allem Wissen einhergeht. 
Es gibt keine Synthese all dessen, was man weiß, unter einem vereinheitlichen
den «Wir denken». Natürlich kann jeder behaupten, dass «wir» dies oder jenes 
denken, aber diese Behauptung wird nicht lange unangefochten bleiben. Das 

2 «Die absolute Substanz […] ist die Einheit der verschiedenen selbstbezogenen und 
selbst existierenden Selbstbewusstseine in der vollkommenen Freiheit und Unabhän
gigkeit ihres Gegensatzes als Bestandteile dieser Substanz: Ego, das ‹wir› ist, eine Mehr

zahl von Egos, und ‹wir›, das ein einziges Ego ist.» (Hegel, Phänomenologie des Geistes: 
Selbstbewußtsein) 

3 Hegel versucht, diese Frage mit der berühmten Dialektik zwischen Herr und Sklave zu 
beantworten. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

«Wir», das die Gesellschaft ausmacht, ist keine Einheit von irgendetwas. Es 
besteht aus verschiedenen und widersprüchlichen Perspektiven, Meinungen, 
Weltanschauungen, Religionen, Praktiken und Werten. Hegel kann das Sub
jekt nur retten, indem er die Geschichte des «Geistes» unter dem Zwang der 
Dialektik rekonstruiert, der sich in den Objekten, die es kennt, selbst erkennt. 

Um auf unser Beispiel des Begriffs «Hund» zurückzukommen: Für Hegel 
besteht die Welt nicht einfach aus Dingen wie Hunden, und diese Begriffe 
sind dem Subjekt des Wissens unmittelbar gegeben, sei es durch Sinneser
fahrung oder intellektuelle Intuition, sondern vielmehr hat die historische 
Gemeinschaft eine lange Erfahrung im Umgang mit Hunden. All diese ak
kumulierten sozialen Praktiken des Umgangs mit Hunden führen zu den 
logischen und materiellen Implikationen und Inkompatibilitäten, zu deren 
Beachtung uns das Konzept «Hund» normativ verpflichtet. Wie Brandom 
(1998:149) es ausdrückt: «Jede Schlussfolgerung, die wir machen, erhält und 
verändert gleichzeitig die Tradition, in der die begrifflichen Normen, die 
den [Schlussfolgerungs-]Prozess bestimmen, implizit sind.» Die Geschichte 
der hermeneutischen Interpretationspraxis der Gemeinschaft prägt, oder, 
wie Brandom sagt: «institutionalisiert», die Bedeutungen unserer Begriffe. 
Die Autonomie wird so für den «Geist» bewahrt, der die Form ist, in der die 
Gemeinschaft die autonome Subjektivität aufrechterhält. Für Hegel ist der 
Gegenstand, den das kollektive Subjekt kennt, nicht einfach gegeben, wie 
es bei Kant der Fall war, und auch die logischen Regeln, die den Gebrauch 
des Begriffs in Urteilen regeln, entspringen nicht auf wundersame Weise der 
rationalen Natur des Subjekts. Der Gegenstand, d.h. alles Wissen über die 
Welt und die sozialen Normen, wird durch die historische Entwicklung des 
kollektiven Subjekts konstruiert bzw. institutionalisiert. Für Hegel weiß das 
kollektive Subjekt, was es konstruiert hat: die Traditionen, Bräuche, morali
schen Normen, Gesetze, Institutionen und sogar die natürliche Welt. Gemäß 
den Forderungen der Autonomie muss jedoch alles, was das Subjekt, das 
kollektive Subjekt der Gesellschaft, weiß, eine Schöpfung des Subjekts selbst 
sein. Hegel führte damit die Grundgedanken der aufklärerischen Freiheit zu 
ihrem radikalen Abschluss: Die Gemeinschaft schafft die Gesetze, denen sie 
sich dann unterwirft. Das ist das autonome rationale Subjekt im Großen. Es 
ist ein kollektives Subjekt geworden und nicht mehr ein individuelles Subjekt, 
wie es bei Kant der Fall war. 

Das Hegelsche Kollektivsubjekt erbt alle Probleme des autonomen ratio
nalen Subjekts. Es wird von denselben paradoxen Spannungen geplagt, die 
auch das individuelle Subjekt der Aufklärung befallen haben. In der modernen 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 123 

Gesellschaftstheorie zeigt sich dieses Spannungsverhältnis in dem Problem 
des Handelns gegenüber der Struktur und den immer wiederkehrenden The

men «Emanzipation» und «Authentizität», also dem Problem der individuellen 
Freiheit gegenüber dem gesellschaftlichen Zwang. Die vielleicht jüngste und 
einflussreichste Auseinandersetzung mit diesen typisch modernen Anliegen 
ist die Strukturierungstheorie von Anthony Giddens (1984). Für Giddens sind 
Individuen gleichzeitig Akteure des sozialen Wandels und durch die Gesell
schaft, in der sie handeln, bedingt. Wie Hegels Geist ist das «Subjekt» des Han
delns und der Konditionierung eine «Struktur», die irgendwie auf sich selbst 
wirkt. Giddens (1979) definiert Struktur als «die wesentliche Rekursivität des 
sozialen Lebens, wie sie sich in sozialen Praktiken konstituiert: Struktur ist 
sowohl Medium als auch Ergebnis der Reproduktion von Praktiken. Struktur 
tritt gleichzeitig in die Konstitution des Akteurs und der sozialen Praktiken 
ein und ‹existiert› in den erzeugenden Momenten dieser Konstitution.» Wie 
Struktur sowohl Medium als auch Ergebnis, sowohl Agent als auch bedingen
de Struktur, sowohl frei als auch determiniert sein kann, ist eine Frage, die das 
moderne Denken nicht beantworten konnte. 

Wie bereits erwähnt, verzichtet Luhmanns posthumanistische, postmo
derne Theorie sozialer Systeme gänzlich auf das Subjekt. Für Luhmann ist 
das autonome rationale Subjekt für die Konzeption der Gesellschaft theo
retisch nicht relevant. Was von der Freiheit der Individuen gegenüber den 
gesellschaftlichen Zwängen in Luhmanns Theorie bleibt, ist die Funktion der 
aus der Gesellschaft verbannten psychischen Systeme, der Kommunikation 
die notwendige Komplexität und Kontingenz zu verleihen, um die selbstor
ganisierende Dynamik des sozialen Systems der Kommunikation in Gang zu 
setzen und zu erhalten. Man kann mit Fug und Recht behaupten, dass das 
autonome rationale Subjekt auch in der zeitgenössischen Sozialtheorie und 
Philosophie nicht mehr im Mittelpunkt steht, zumindest in der pragmatisti
schen, systemtheoretischen, postmodernen und hermeneutischen Tradition. 
Für Luhmann, Castells und Latour sind Freiheit und Autonomie jeglicher Art 
von Subjekt nicht, wie Latour es ausdrücken würde, «matters of concern», also 
«Angelegenheiten von Belang». 

Wo ist das Subjekt geblieben? Was ist an seine Stelle getreten? Für Luh
mann scheint es trotz der ausdrücklichen Ablehnung der Annahme, dass die 
Gesellschaft aus menschlichen Individuen besteht, einen Rest des freien In
dividuums in der Funktion psychischer Systeme zu geben, Komplexität und 
Kontingenz als Motor der selbstorganisierenden Kräfte des sozialen Systems 
bereitzustellen. Theoretisch könnte man sich fragen, ob psychische Systeme 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

eine solche Rolle spielen müssen, denn es ist schwer zu leugnen, dass die Kom
munikation selbst über genügend Kontingenz und Komplexität verfügt, um 
autokatalytisch selbstorganisierende Prozesse in Gang zu setzen, die zur Kon
struktion der funktionalen Subsysteme führen, aus denen die moderne Gesell
schaft besteht. Wie Chomsky betonte, ist die Sprache ein System, das die Er
zeugung unendlicher Ausdrücke ermöglicht. Man könnte mit Recht der Theo

rie Luhmanns die Frage stellen: Braucht das Kommunikationssystem nicht
kommunikative psychische Systeme, um ihm die kommunikative Komplexität 
zu verleihen, die für die Selbstorganisation erforderlich ist? Wenn nicht, gibt 
es keine theoretische Notwendigkeit für individuelle menschliche Wesen, die 
als psychische Systeme konzipiert sind. Diese scheinen ein Überbleibsel mo
derner Vorstellungen vom Subjekt zu sein, das sich ohnehin ausdrücklich in 
die Umwelt des sozialen Systems verbannt sieht. 

Wie wir oben festgestellt haben, sind im modernen Rahmen des autono
men rationalen Subjekts der Akt der Einführung von Regeln und der Akt der 
Unterwerfung unter diese selbst geschaffenen Regeln paradoxerweise beides 
Akte des Subjekts. Die Idee der Autonomie verlangt, dass Handlung und Struk
tur derselben Entität zugeschrieben werden müssen, die sich sozusagen selbst 
an den Stiefeln hochzieht und sich selbst Struktur, Regeln und Verpflichtun
gen auferlegt, um frei zu werden, was sie paradoxerweise bereits sein muss, 
um die Regeln überhaupt erst aufstellen zu können. In der Systemtheorie wird 
das Paradoxon der Autonomie dadurch ersetzt, dass die Handlungsfähigkeit 
als systemische Selbstorganisation und Autopoiesis begriffen wird. Dies ist ein 
theoretischer Fortschritt gegenüber dem modernen Denken. Einfach vom in
dividuellen Subjekt zu einem kollektiven Subjekt zu springen, wie es Hegel tut, 
ändert nichts. Im Gegenteil, es führt zu den vielen oben erwähnten Problemen 
von Handlung und Struktur. Die Integration der Individuen in die Gesellschaft 
durch einen Gesellschaftsvertrag, in dem alle Teilnehmer gleich sind und die 
Regierung nur durch die Einwilligung der Regierten legitimiert ist, schafft ei
ne Gesellschaft, die nur dann «frei» genannt werden kann, wenn sie sich selbst 
die Gesetze gibt, denen sie gehorcht. Allerdings müssen die Individuen, die 
den Gesellschaftsvertrag eingehen, der sie angeblich frei macht, bereits frei 
sein, bevor sie den Vertrag unterzeichnen. Andernfalls ist der Vertrag nach al
len Maßstäben ungültig. 

Die Systemtheorie versteht, wie wir gesehen haben, das Handeln nicht 
als Akt eines Subjekts, sondern als die Operation eines Systems. Das System 
ist der Akteur. Systeme entstehen negentropisch als spezifische Formen der 
Ordnung, indem sie die Komplexität der Umwelt reduzieren. Systemische 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 125 

Ordnung löst das Problem der Komplexität, indem sie Elemente aus der 
Umwelt selektiert und auf bestimmte Weise zueinander in Beziehung setzt 
und so Operationen zur Erreichung eines Ziels ermöglicht. Wie Heinz von 
Foerster (1993) es ausdrückte, entsteht Selbstorganisation als «Ordnung aus 
Lärm». Die konstitutive Differenz zwischen System und Umwelt hält ein 
Komplexitätsgefälle aufrecht, bei dem die Komplexität der Umwelt immer 
die Komplexität des Systems übersteigt und so die selbstorganisierenden 
Kräfte der Systembildung antreibt. Hier gibt es kein Subjekt. Es gibt auch 
keine Freiheit. Natürlich hat ein System Freiheitsgrade, die von seiner inneren 
Differenzierung abhängen. Wie Helmut Willke (Komplexe Freiheit) es formu
lierte, werden Menschen nicht frei geboren, sondern in eine Gesellschaft 
hineingeboren, die bestimmte Freiheiten zulässt und andere ausschließt. Für 
Luhmanns Theorie der sozialen Systeme sind Freiheit und soziale Akteure 
Konstruktionen des Kommunikationssystems. In der Gesellschaft werden die 
menschlichen Individuen zu sozial konstruierten «Personen». So werden die 
menschlichen Individuen auf die nichtkommunikativen psychischen Funk
tionen der Wahrnehmung und der Affekte reduziert und in die Umwelt des 
sozialen Systems verbannt, wo sie Kontingenz und Komplexität bereitstellen 
sollen, die das soziale System durch Selbstorganisation reduzieren soll. 

Nach einem kurzen Überblick über Luhmanns Lösung für das moderne Di
lemma des autonomen rationalen Subjekts wenden wir uns nun Castells zu. 
Castells’ Vision einer globalen Netzwerkgesellschaft sieht einen Platz für indi
viduelle und kollektive Subjekte als «Identitäten». Identitäten sind von Natur 
aus gegen die Netzwerke, welche die Welt regieren, gerichtet. Sie entstehen 
als Quellen des Widerstandes im Raum der Orte gegen die drohende Desin
tegration alle Identitäten im globalen Raum der Ströme. Da Castells die kos
mopolitischen Identitäten der globalen Eliten nicht als reale Identitäten zu 
betrachten scheint, wird das autonome rationale Subjekt der Aufklärung, so
wohl das individuelle als auch das gemeinschaftliche, darauf reduziert, eine 
mehr oder weniger heroische Rolle in verschiedenen lokalen Geschichten der 
Emanzipation von der anonymen Macht der Netzwerke zu spielen. Was vom 
autonomen rationalen Subjekt übriggeblieben ist, spielt sich in der «Identi
tätspolitik» ab, die aus den Versuchen jeder Art von Gruppe besteht, sich durch 
irgendeine Differenz, sei es Nationalität, Geschlecht, Ethnie, Glaube, Ethnizi
tät, Alter, sexuelle Präferenz usw. zu identifizieren und dadurch öffentliche An
erkennung und soziale Macht zu erlangen. Interessanterweise bestätigt Luh
manns Theorie einer funktional differenzierten Weltgesellschaft die Idee von 
Castells, dass die Politik die letzte Bastion des autonomen rationalen Subjekts 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ist. Nach Luhmann sind alle gesellschaftlichen Teilsysteme wie Wirtschaft, Bil
dung, Wissenschaft, Recht, Kunst, Religion usw. global. Eine Ausnahme bildet 
das politische System. Das politische System hat die Funktion, die Gesellschaft 
zu steuern. Die Gesellschaft ist jedoch global, während das politische System 
an territoriale Nationalstaaten gebunden ist. Wie kann ein territorial begrenz
ter Nationalstaat die globale Gesellschaft steuern? Er kann es nicht. Die Politik 
ist daher dysfunktional. Unter allen gesellschaftlichen Teilsystemen ist die Po
litik das einzige, das seine Funktion nicht erfüllen kann. Aus diesem Grund 
greift die politische Kommunikation auf den Versuch zurück, lokale Identitä
ten zu schaffen. Politik findet in dem statt, was Castells den Raum der Orte 
nennt, d.h. in bestimmten Territorien, und ist daher automatisch eine Poli
tik der Identität. Nach Castells gibt es einen inhärenten Konflikt zwischen den 
globalen Netzwerken und dem Selbst. Die Dysfunktionalität des politischen 
Systems drückt sich in der Ablehnung der zeitlosen Zeit der globalen Netz
werke aus, indem man sich auf lokale Traditionen und Geschichten beruft. Der 
Populismus beruft sich auf die guten alten Zeiten, die Traditionen und vergan
genen Bräuche. Der Konservatismus ist in all seinen Formen immer lokal und 
historisch, während die globalen Netzwerke in der zeitlosen Zeit des Raums 
der Ströme operieren. Das autonome rationale Subjekt lebt weiter, indem es 
die Globalisierung und die vernetzte Gesellschaftsordnung ablehnt, das heißt, 
indem es versucht, die Moderne in einer postmodernen Welt aufrechtzuerhal
ten. 

Was nun die Akteur-Netzwerk-Theorie betrifft, so gibt es im «Kollektiv», 
wie Latour die Gesellschaft nennt, weder Platz für Subjekte noch für Objekte. 
Latour (1991) schlägt vor, das, was er die «moderne Verfassung» nennt, die auf 
dem autonomen rationalen Subjekt basiert, hinter sich zu lassen und weiter
zugehen. Die Sozialtheorie, die er lieber als «Assoziologie» (2007) bezeichnet, 
muss zu einer Art «empirischer Metaphysik» (2014) werden, die auf Prozessen 
der Konstruktion von Akteur-Netzwerken beruht. Wir haben diese Prozesse 
oben im Sinne dessen beschrieben, was Latour «technische Mediation» nennt. 
Die technische Mediation ersetzt die freie Selbstverwirklichung des autono
men rationalen Subjekts ebenso wie Luhmanns systemtheoretisches Konzept 
der Selbstorganisation und Autopoiesis. Erinnern wir uns daran, dass auch 
der Stein etwas zu «sagen» hatte, als er zur Axt wurde. Die Metapher der «spre
chenden» Dinge hat eine präzise Bedeutung. Sie bezieht sich auf die Tatsache, 
dass Dinge wie Steine und alle nichtmenschlichen Wesen, einschließlich 
Technologien, aktiv an der Konstruktion von Informationen beteiligt sind. 
In Anlehnung an Batesons berühmte Definition von Information: Sie zeigen 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 127 

Unterschiede, die Unterschiede machen. Wie wir bereits erklärt haben, ist 
die Herstellung von Unterschieden die Konstruktion von Information. Dass 
Dinge Unterschiede machen und aktiv Informationen konstruieren, wurde 
als «Affordanzen» bezeichnet (Gibson 1979).4 Im Wesentlichen beschäftigen 
wir uns heute nicht mit den Affordanzen von Steinen, sondern mit den Af
fordanzen von Computern, digitalen Netzwerken und Algorithmen. Castells 
hat gezeigt, dass die Technologien, die derzeit unsere Welt vermitteln und 
«informieren», digitale Technologien sind, und dass die Netzwerke, die diese 
Technologien schaffen, globale Netzwerke von Information, Kommunikation, 
Geld und Macht sind. In Anlehnung an Castells’ Idee einer digitalen Transfor
mation der sozialen Ordnung in eine globale Netzwerkgesellschaft schlagen 
wir vor, die Akteur-Netzwerk-Theorie zu verwenden, um die Normen zu be
schreiben, die sich aus den Affordanzen digitaler Technologien ergeben und 
die die Konstruktion von sozialer Ordnung in der heutigen Welt leiten. 

Die wichtigste theoretische Neuerung von Luhmanns Systemtheorie 
besteht darin, dass er behauptet, Sinn sei eine höhere Ebene emergenter Ord
nung als Materie oder Leben, und dass er Sinn als Kommunikation und nicht 
als Kognition versteht. Sobald Kommunikation in den Mittelpunkt rückt, ist 
die Frage offen, wer oder was kommuniziert und damit an der Gesellschaft 
teilhaben kann. Kommunikatoren sind nicht einfach gegeben, sondern wer
den durch Kommunikation als nützliche Attributionsmerkmale konstruiert. 
Die Kommunikation steht an erster Stelle, die Kommunikatoren stehen an 
zweiter. Die Gesellschaft besteht also nicht aus Menschen, sondern aus «Per
sonen», die sozial konstruierte Kommunikatoren sind. Obwohl Luhmann 
dies nie gesagt hat, geht die Theorie nicht davon aus, dass nur Menschen 
kommunizieren können. Mit anderen Worten: Alles, was das Kommunikati
onssystem als Kommunikator konstruiert, ist ein Mitglied der Gesellschaft, 
ob menschlich oder nichtmenschlich. Die Zuschreibung von Kommunikation 
an ein menschliches Individuum ist nur eine Konvention, eine von vielen 
Möglichkeiten. Es ist denkbar, dass Nichtmenschen kommunizieren. Tiere, 

4 Gibson (1979, 129) schreibt: «Eine Affordanz ist weder eine objektive Eigenschaft noch 
eine subjektive Eigenschaft; oder sie ist beides, wenn man so will. Eine Affordanz 
durchbricht die Dichotomie von subjektiv und objektiv und hilft uns, ihre Unzuläng
lichkeit zu verstehen. Sie ist gleichermaßen eine Tatsache der Umwelt und eine Tat
sache des Verhaltens. Sie ist sowohl physisch als auch psychisch und doch keines von 
beiden. Eine Affordanz verweist in beide Richtungen, auf die Umwelt und auf den Be
obachter.» 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Dinge, Artefakte, Technologien, ETs und alles, was Informationen irgendwie 
mitteilt und aus der Perspektive von ANT zum Aufbau eines Akteur-Netzwerks 
beiträgt, kann kommunizieren. 

Luhmann selbst ist diesen Weg nicht gegangen. Er verbot ausdrücklich, 
dass Dinge, Artefakte und Technologien in das soziale System gelangen. Wie 
sich herausstellt, kommen alle diese verbotenen Entitäten durch die Hinter
tür der Information zurück. Kommunikation braucht Information. Es gibt 
nichts, über das nicht «als» dieses oder jenes Ding gesprochen werden kann. 
Wie Heidegger gezeigt hat, läuft dies darauf hinaus, zu sagen, dass es nichts 
gibt, was nicht «als» etwas erscheint. Die Sprache ist das Haus des Seins. Mit 
anderen Worten: Bedeutung ist eine höhere Ebene der emergenten Ordnung, 
die Materie und Leben in sich selbst integriert. Nach dem Auftauchen von Be
deutung existieren Materie und Leben nur noch als Sinn, d.h. als Information. 
Wie wir aus der Akteur-Netzwerk-Theorie gelernt haben, wird Information 
symmetrisch von Menschen und Nichtmenschen konstruiert. Das soziale 
System basiert daher nicht auf Ausgrenzung, wie es bei Luhmann der Fall ist, 
sondern auf der Einbeziehung von allem in der Welt. Als Sinnsystem gibt es 
in der Tat nichts außerhalb der Gesellschaft. Der Grund dafür ist, dass Sinn 
kein geschlossenes System sein kann. Für Sinn muss die systemkonstitutive 
Differenz, die notwendigerweise eine Umwelt ausschließt, sinnvoll und damit 
innerhalb des Systems sein. Daher ist es angemessener, Sinn nicht als ein 
System, sondern als ein offenes Netzwerk zu modellieren. In dem Netzwerk, 
das Sinn ist, gibt es nur Informationen. Wie wir bereits auf der Grundlage der 
Akteur-Netzwerk-Theorie vorgeschlagen haben, ist Information kein Produkt 
des Bewusstseins, der Intentionalität oder der kognitiven Akte eines Subjekts.5 
Die ANT ist eine postmoderne und posthumanistische Gesellschaftstheorie, 
in der das «Kollektiv» philosophisch als Sein, Sinn und Welt verstanden wird. 
In Anlehnung an Luhmann könnte man sagen, dass die Gesellschaft nicht aus 
Menschen, sondern aus Kommunikationen besteht, aber aus der Perspektive 
der ANT könnte man hinzufügen, dass die Kommunikationen selbst auf tech
nische Mediation, d.h. auf den übersetzenden und einbindenden Aktivitäten 
sowohl von Menschen als auch von Nichtmenschen basieren. 

Die Welt besteht aus Akteur-Netzwerken. Die Gesellschaft, die Natur und 
alles andere, was in irgendeiner Weise etwas bedeutet, kann als Information 

5 Für Brandom und die pragmatistische Tradition sind die semantischen Inhalte der 
Sprache das Produkt menschlicher sozialer Praktiken. Die ANT geht noch viel weiter, 
indem sie die Dinge, die pragma, in diese Praktiken einbezieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 129 

in Aktion verstanden werden, d.h. als Information im Prozess des Vernetzens, 
d.h. als Prozess des Assoziierens und Einbindens von Akteuren in Kollekti
ve. Anstelle von Systemen haben wir Netzwerke. Anstelle von Luhmann’schen 
Kommunikationen haben wir technische Mediation. Statt geschlossener Sys
teme, die sich durch radikalen Ausschluss einer Umwelt konstituieren, haben 
wir offene und flexible Netzwerke von Menschen und Nichtmenschen, die alle 
aus Information in Aktion bestehen, d.h. aus Unterschieden, die Unterschie
de machen. An diesem Punkt stehen wir zu Beginn des 21. Jahrhunderts. Ganz 
gleich, ob wir uns einen vormenschlichen Steinaxtnutzer vorstellen oder Heid
eggers Zimmermann, der mit einem Hammer arbeitet, oder ob wir beschrei
ben, was Wissenschaftler in ihren Labors überall auf der Welt tun: Wir haben 
es mit einem Netzwerk von Menschen und Nichtmenschen zu tun, die «ko
operieren», indem sie sich gegenseitig übersetzen und in Akteur-Netzwerke 
einbinden. 

Zugegeben, der Beitrag der Dinge zur Gesellschaft ist schwer zu beschrei
ben, nachdem man jahrhundertelang davon ausging, dass sie nichts «tun». 
Hinzu kommt, dass die grundlegende Unterscheidung zwischen Subjekt und 
Objekt in der Moderne davon ausging, dass die Dinge passive Objekte sind, 
die der determinierten Kausalität der Naturgesetze unterliegen. Wenn wir zu
geben, dass Maschinen, Technologien und Artefakte aller Art in der heutigen 
Welt so einflussreich sind, dass jeder Versuch, ihre Beiträge zur Gesellschaft 
zu ignorieren, zum Scheitern verurteilt ist, müssen wir auch zugeben, dass 
diese Artefakte zu Sozialpartnern geworden sind und daher zusammen mit 
den Menschen bestimmen, was diese Welt ist.6 Schon vor drei Millionen Jah
ren, aber noch deutlicher heute, ist die menschliche Existenz durch und durch 
mit der Technik verwoben. Anstatt von Gesellschaft auf der einen und Tech
nologien oder Dingen auf der anderen Seite zu sprechen, wie es die Moderne 
vorschreibt, sollten wir von «soziotechnischen Netzwerken» sprechen. Sozio
technische Netzwerke sind hybride und heterogene Akteur-Netzwerke, die aus 
Menschen und Nichtmenschen bestehen, die sich gegenseitig bedingen und 
konstruieren. In soziotechnischen Netzwerken gibt es weder Subjekte noch 
Objekte. Es gibt keinen Konflikt oder keine Spannung zwischen Handlung 
und Struktur. Es gibt keine autonomen rationalen Subjekte, die vergeblich 
versuchen, die Regeln zu schaffen, denen sie sich unterwerfen müssen. Die 
Welt ist die Welt der Information oder, wie Floridi sagt, die «Infosphäre», eine 

6 Spätestens mit dem Einzug von KI in unser Leben musste man zugeben, dass Techno
logie zum sozialen Partner geworden ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Welt, in der die Menschen zu Inforgs geworden sind.7 Luhmann beschreibt die 
Gesellschaft als ein Sinnsystem, in dem sich Kommunikation autokatalytisch 
und autopoietisch selbst erzeugt und erhält. Für Luhmann kommuniziert die 
Kommunikation und das System ist der Akteur. Aus der Sicht der ANT erzeugt 
Information Information. Erinnern wir uns daran, dass die Geschichte mit 
der Steinaxt begann und heute von den digitalen Technologien bestimmt ist. 
Erinnern wir uns an Heideggers Behauptung, dass Technik die Art und Weise 
ist, wie das Sein sich seinsgeschichtlich in unserer Zeit zeigt. Also ist die 
digitale Technik die gegenwärtig bestimmende Technologie in einem fortlau
fenden Prozess der Konstruktion von Akteur-Netzwerken. In diesem Moment 
der Geschichte von Sein, Sinn und Welt, in dem, wie Castells hervorhob, die 
digitalen Technologien eine globale Netzwerkgesellschaft konstruieren, ist die 
Metapher des Netzwerks in den Vordergrund getreten, da sie die normativen 
Regeln beschreiben kann, die den fortlaufenden Prozess der Konstruktion von 
Information leiten. Wir werden diese Regeln «Netzwerknormen» nennen, mit 
der beabsichtigten doppelten Konnotation, dass sie sich gleichzeitig auf die 
Normen der Konstruktion von Akteur-Netzwerken und digitalen Netzwerken 
beziehen. Wir werden kurz skizzieren, wie diese Normen verstanden wer
den könnten, um eine vorläufige Antwort auf die Frage zu geben, wie das, 
was der Pragmatismus «soziale Praktiken» nennt, in der heutigen seinsge
schichtlichen Bestimmung der technischen Mediation verstanden werden 
kann. 

3.2 Netzwerknormen 

3.2.1 Konnektivität 

Die Affordanzen von digitalen Technologien sagen uns, dass Sein bedeutet, 
verbunden zu sein. Konnektivität ist vielleicht die wichtigste Netzwerknorm. 
Die Idee von Netzwerken selbst basiert auf Konnektivität. Die Übersetzung 
und Einbindung von Akteuren in Akteur-Netzwerke erfolgen durch digitale 
Technologien im Sinne von Konnektivität. Dies ist heute anders als zu der 
Zeit, als die Hominiden mit Steinäxten experimentierten oder als Heideggers 
Zimmermann an seiner Werkbank arbeitete. Heute sind die Werkzeuge mit 
Sensoren ausgestattet, die Daten registrieren und diese in die Cloud senden, 

7 Siehe Floridi (2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 131 

um mit den Daten von anderen Geräten aggregiert und analysiert zu werden. 
Jede Bewegung und jeder Effekt, den sie erzeugen, werden nicht nur in Daten 
umgewandelt, sondern diese Daten werden über verschiedene Netzwerke 
verteilt, mit den Daten anderer Geräte und Nutzer zusammengeführt, um 
auf vielfältige Weise analysiert zu werden. Dies ist nicht nur das Internet der 
Dinge, sondern das Internet von allem und jedem. Darüber hinaus werden 
diese Daten durch künstliche Intelligenz erweitert, sodass sie nicht nur zu 
Big Data, sondern zu «Smart Data» werden. Konnektivität ist die Grundlage 
für das, was man als «Datafikation» bezeichnen kann, d.h. das Programm zur 
Umwandlung von allem und jedem, um eine «datengesteuerte Gesellschaft» 
zu schaffen. Das Datafizierungsprogramm stützt sich auf vier Formen der 
Analyse. Erstens: Die deskriptive Analytik verwendet aggregierte Daten, um eine 
digitale Beschreibung der Realität zu erstellen. Zweitens nutzt die prädiktive 
Analyse Daten, um vorherzusagen, was passieren wird. Drittens: Die präventive 
Analyse nutzt die prädiktive Analyse, um in die Realität einzugreifen, damit 
unerwünschte Ergebnisse nicht eintreten. Und schließlich automatisiert die 
präskriptive Analytik Eingriffe, sodass bestimmte Ergebnisse ohne menschliche 
Entscheidungen und Eingriffe eintreten. Ein Beispiel wäre ein selbstfahrendes 
Auto, das nicht nur Unfälle verhindert, sondern auch vorschreibt, wie sich das 
Auto ohne menschliches Eingreifen zu verhalten hat. 

Die Aussage, dass Konnektivität eine Netzwerknorm ist, impliziert einen 
normativen Wert in der Verbindung von Dingen, Menschen, Organisationen 
und Institutionen, Produzenten mit Lieferanten, Konsumenten, Konkurren
ten, Regierungen mit Bürgern und Regierungen untereinander. Dies ist es, 
was Castells als globale Netzwerke und den Raum der Ströme bezeichnete. 
Es gibt heute praktisch nichts, was nicht auf die eine oder andere Weise auf 
Konnektivität beruht oder von ihr beeinflusst wird. Konnektivität ist nicht nur 
«nice to have», sondern eine Norm; sie beeinflusst, wie Akteure aller Art im 
digitalen Zeitalter in Netzwerke eingebunden werden. Sie leitet soziale Prak
tiken aller Art. Konnektivität kann daher als ein «neuer Wert» im Gegensatz 
zu den «alten Werten» der Individualität, Autonomie und Selbstbestimmung 
betrachtet werden. 

3.2.2 Flow 

Castells sprach von dem Raum der Ströme, der für die globale Netzwerkgesell
schaft charakteristisch ist. Vernetzt zu sein bedeutet, dass es unvorhersehba
re, unkontrollierte und allgegenwärtige Informationsströme gibt, aber nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

nur von Daten und Informationen, sondern auch von Menschen, Waren, Geld, 
ja von allem. Konnektivität impliziert die zweite Netzwerknorm, den Flow. In 
einer vernetzten Welt fließt alles. Die Ströme können bis zu einem gewissen 
Grad reguliert werden, aber nicht vollständig von einer zentralen Behörde oder 
Regierung kontrolliert werden. Wie Castells feststellte, ist die Macht des Net
zes diffus und anonym. Sobald die Realität vernetzt ist, fließt alles. Flow ist kei
ne Folge von Netzwerken, die als problematisch oder gar als kritische Schwä
che der Netzwerkinfrastruktur angesehen werden sollte. Flow ist vielmehr ein 
normativer Wert in Netzwerken. Netzwerke sind so aufgebaut, dass sie den 
Flow ermutigen, ermöglichen, fördern und zulassen. Konnektivität und Flow 
«halten» uns heute genauso fest wie die Steinaxt unseren Hominiden, der sich 
in einen Jäger oder Krieger verwandelte. Selbst wenn der Hominid die Steinaxt 
fallen ließ, konnte er nicht wieder zum Affen werden. Er wurde in die Welt der 
Informationen und des Sinns aufgenommen. Wir kontrollieren den Flow von 
Information nicht – Information «kontrolliert» uns. Sie ist in der Tat das, was 
wir sind. Hätte jemand den Hominiden gefragt, ob er ein Jäger oder ein Krie
ger werden wollte, hätte er Nein gesagt. Die Steinaxt war eine Überraschung. 
Die technologische Vermittlung ist riskant. Heute werden wir zu Inforgs, also 
zu Informationswesen, gemacht, ob wir das wollen oder nicht. Niemand bit
tet uns um Erlaubnis oder Einwilligung. Die Affordanzen digitaler soziotech
nischer Netzwerke zeigen uns, dass wir Konnektivität und Informationsflüsse 
schätzen.8 

3.2.3 Kommunikation 

Luhmann betonte die Bedeutung der Kommunikation. Konnektivität und 
Flow machen Kommunikation zu einer Netzwerknorm. Luhmann hatte recht, 
als er sagte, dass die Gesellschaft aus Kommunikationen und nicht aus Men
schen besteht. Wenn es eine normative Regel gibt, die Luhmanns Vorstellung 
von der Gesellschaft als einem System von Kommunikationen zugrunde liegt, 
dann ist es die, dass alle Wesen das Recht und sogar die Pflicht haben, In
formationen zu konstruieren. Der Hegelsche Imperativ der gegenseitigen 

8 Es ist aufschlussreich, dass Floridi, wenn er das soziotechnische Ensemble der IKT an
spricht, zum Beispiel in der Diskussion über die «verteilte Moral» (2013:261ff.), einfach 
davon ausgeht, dass IKT-Infrastrukturen Werte wie die Privatsphäre enthalten. Die 
«Moral» einer solchen «Infraethik» wird aber nicht von den IKT abgeleitet, sondern vom 
westlichen Humanismus. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 133 

Anerkennung, den Luhmann als Situation der «doppelten Kontingenz» neu 
definiert, in der das Ich den anderen als Alter Ego akzeptiert, wird zur nor
mativen Regel, die es jedem Wesen erlaubt, zur gegenseitigen Konstruktion 
von Information in Prozessen der technischen Mediation beizutragen. He
gels reziprok anerkennende Gemeinschaft wird zum Kollektiv der Akteur- 
Netzwerke. Kommunikation als Netzwerknorm bedeutet, dass jeder und alles 
als potenzieller Akteur, Partner, Mediator, Kooperateur und Ko-Konstrukteur 
von Netzwerken anerkannt werden muss. Luhmann ist nicht der Einzige, 
der Gesellschaft als Kommunikation versteht. Auch Habermas (1984; 1987) 
hat die Gesellschaft auf kommunikatives Handeln gegründet, allerdings in 
einer für die Moderne typischen Weise. Er reserviert den Status des Kommu
nikators allein für autonome rationale Subjekte und schließt die Hybriden 
und die Netzwerke, in denen sie existieren, aus.9 Die moderne Verfassung 
erlaubt es nicht, die Kommunikation als das zu sehen, was sie ist. Wenn der 
Stein, die Hand, das Holz und bestimmte Tiere sich gegenseitig übersetzen 
und in ein Akteur-Netzwerk einschreiben, das der Jäger oder der Baumeis
ter ist, dann «kommunizieren» sie alle. Die technische Vermittlung ist eine 
verteilte und symmetrische informationelle Vermittlung. Wenn Vernetzung 
die Gesellschaft und sogar die Welt konstituiert, dann muss der Begriff des 
«kommunikativen Handelns» auf alle Dinge ausgedehnt werden, die Akteur- 
Netzwerke bilden. Was der Stein dem Jäger mit der Steinaxt gebracht hat, 
war auch eine kommunikative Handlung. Kommunikation ist eine Netz
werknorm, weil es heute unverantwortlich ist, etwas unnötigerweise davon 
auszuschließen, eine Stimme zu haben, d.h. auf seine Weise zur Konstruktion 
der Netzwerkordnung beizutragen. 

3.2.4 Partizipation 

Die Diskussion über Konnektivität, Fluss und Kommunikation als Netzwerk
normen bringt uns zur nächsten Netzwerknorm: Partizipation. Wenn kommu
nikatives Handeln nicht auf den argumentativen Diskurs zwischen autono
men, rationalen Subjekten beschränkt ist, wie Habermas und Brandom an
nehmen, sondern auf jede Errungenschaft und jede Anstrengung menschli

9 Obwohl er es besser wissen sollte, folgt Brandom Habermas, indem er die sozialen 
Praktiken, die Sinn konstruieren, auf das Fragen nach und das Geben von Gründen re
duziert. Brandom (2000) kann seinen Pragmatismus daher als «linguistischen Ratio
nalismus» bezeichnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

cher und nichtmenschlicher Art ausgedehnt wird, um Akteure in Netzwerke zu 
übersetzen und einzubinden, wird Ausschluss problematisch. Es ist ein großes 
theoretisches Problem für Luhmanns Theorie der Sinnsysteme, dass ein Sys
tem zwar notwendigerweise eine Umwelt ausschließt, aber Sinn darf nichts 
ausschließen. Aus diesem Grund ist es nötig, Sinn nicht als System, sondern 
als Netzwerk zu modellieren. In Netzwerken bedeutet Inklusion Partizipation. 
Partizipation ist ein Recht, eine normative Regel und eine Pflicht für alle We
sen. Ein anderes Wort für Partizipation, das sich in Castells’ Begriff der Netz
werkmacht wiederfindet, ist Empowerment. Während Castells Empowerment 
im typisch modernen Sinne als Kampf der Identitäten im Raum der Orte inter
pretiert, räumt er ein, dass die Macht in Netzwerken verteilt ist. Die Teilnah
me an Netzwerken ist Ermächtigung. Wie Latour in seinem Prinzip der «Ir
reduktion» formulierte, ist kein Wesen auf ein anderes reduzierbar oder kann 
andere auf sich selbst reduzieren. Reduktion ist immer Entmachtung in dem 
Sinne, dass bestimmte Fähigkeiten der Mediation begrenzt, umschrieben, ka
nalisiert und eingeschränkt werden. Mediatoren werden zu Intermediären. 
Intermediäre sind die Akteure, die sich funktionellen Blackboxes bzw. Syste
men untergeordnet haben. Das ist nichts Schlechtes, sondern unvermeidlich, 
denn, wie Luhmann gezeigt hat, kann und wird das Vernetzen zum Aufbau 
von Funktionssystemen führen. Systeme sind nichts anderes als Blackboxes, 
die auf der Unterordnung und Reduktion von Mediatoren in Intermediären 
beruhen, sodass eine relativ feste Input-Output-Operation besteht. Systeme 
entstehen fast zwangsläufig aus Netzwerken; je umfangreicher die Netzwer
ke werden, desto mehr hängen sie von bestimmten fixierten Operationen ab. 
Systeme beschränken und kanalisieren die unbegrenzte Tendenz von Netz
werken, Komplexität und Wandel zu erzeugen. Systeme sind in der Tat sehr 
nützlich. Auch wenn Systeme notwendig sind, um Komplexität zu reduzieren, 
würde die Gesellschaft ohne die normative Kraft der Partizipation in einem 
erdrückenden Konformismus versinken. 

Wie bereits erwähnt, ist eine relationale Ontologie, wie sie die ANT pos
tuliert, eine Ontologie der Partizipation. Man kann nicht aussteigen, sich in 
die Geheimhaltung zurückziehen, sich hinter Routine und Konformismus ver
stecken und sich weigern, in Netzwerke einzusteigen und daran teilzuneh
men. Man kann nicht gänzlich auf sein Recht und seine Pflicht zur Mediati
on verzichten. Das Prinzip der Irreduktion schließt die Nicht-Partizipation 
aus. Das Netzwerk ist der Akteur. Außerhalb des Netzwerks kann niemand und 
nichts etwas tun. Mit anderen Worten: Es gibt kein völlig «autonomes» Han
deln. Weder als kantisches individuelles Subjekt noch als hegelianisches kol

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 135 

lektives Subjekt gibt es in der Netzwerkordnung einen Platz für Autonomie. 
Unter dem alten Regime des Humanismus müssen die Individuen autonom 
sein. Sie können sich entscheiden, nicht teilzunehmen. Sie können aussteigen, 
weggehen, sich in die Geheimhaltung und Privatsphäre zurückziehen und ih
re Freiheit irgendwie ohne den Rest der Welt und ohne Rücksicht auf ande
re um sie herum verwirklichen. Diese Art von Individualismus ist nur mög
lich, wenn das Sein Substanz und Subjekt und nicht Relation und Informa
tion ist. Das mythische Bild des einsamen Helden hat viele Formen, von as
ketischen Mönchen bis zu Cowboys, existenziellen Einzelgängern, Nietzsches 
Übermenschen und unerreichbaren Superhelden. Die Affordanzen soziotechni
scher Netzwerke aller Art machen es unmöglich und moralisch fragwürdig, 
sich in eine vermeintliche Privatsphäre zurückzuziehen und die Partizipati
on zu verweigern. Es gibt kein Empowerment ohne Partizipation. Partizipati
on bedeutet, seinen Teil zur Konstruktion von Informationen beizutragen, das 
Recht auf Mitsprache effektiv einzufordern und einen Unterschied zu machen, 
der einen Unterschied macht. Das Netz drängt, ermöglicht, ermutigt und for
dert sogar zur Partizipation auf. Aus diesem Grund ist die Partizipation eine 
Netzwerknorm. Vielleicht mehr als jede andere Netzwerknorm stellt die Par
tizipation die Legitimität des Individualismus infrage und untergräbt den he
roischen Humanismus und den absolutistischen Anspruch auf Autonomie als 
grundlegendes und unveräußerliches Recht. 

3.2.5 Transparenz 

Konnektivität, Flow, Kommunikation und Partizipation führen zur nächsten 
Netzwerknorm, Transparenz. Heutige Diskussionen um Transparenz in Bezug 
auf digitale Technologien kreisen um zwei verschiedene Anliegen. Einerseits 
wird Transparenz ein Thema, wenn es um Ängste über den Verlust von Privat
heit und den sogenannten «gläsernen Menschen» geht. In dieser Hinsicht wird 
Transparenz als Gefahr verstanden, die irgendwie verhindert werden soll. Im 
entgegengesetzten Sinn wird Transparenz verlangt, wenn es angeblich darum 
geht, die Operationen von komplexen Systemen, wie zum Beispiel KI, verste
hen und nachvollziehen zu können. In der Privatheit-Diskussion wird Trans
parenz als Bedrohung der Autonomie, Würde und Integrität des Individuums 
gesehen. Im digitalen Zeitalter ist Privatheit zum Schlachtruf des autonomen 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

rationalen Subjekts geworden.10 Wird der Mensch zum «Inforg» (Floridi 2005), 
d.h. zu einem Wesen, das aus Information besteht, und Information wesent
lich als Relation, Assoziation, Verbindung existiert, droht sich das Individuum 
– das autonome, rationale Subjekt der Aufklärung – in Informationsnetzwer
ken aufzulösen. Wo Privatheit Undurchsichtigkeit und Informationsmauern 
verlangt, verlangt Transparenz als eine Netzwerknorm, dass Informationssi
los abgebaut, Informationsmauern niedergerissen und Barrieren zur Samm
lung und Nutzung von Daten überwunden werden. Transparenz verlangt, dass 
bekannt gemacht wird, woher Informationen stammen, welchem Zweck sie 
dienen sollen und ob sie zuverlässig, vollständig und vertrauenswürdig sind. 
Es ist typisch für den aktuellen Diskurs über den Schutz der Privatsphäre, dass 
Verfechter des Datenschutzes und des Widerstands gegen die Netzwerkge
sellschaft (Castells) offen eine Strategie der «Verschleierung» vorschlagen.11 Es 
wird empfohlen, absichtlich falsche Information zu erstellen und zu verbrei
ten. Diese Strategie ist verfehlt, nicht nur, weil sie die Bildung und Aufrecht
erhaltung von Identitäten im Raum der Ströme hindert, sondern weil sie den 
betroffenen Personen, die nicht mehr in den Genuss personalisierter Produkte 
und Dienstleistungen in Bereichen wie Gesundheit und Bildung kommen kön
nen, schadet. Der Kampf um Privatheit, d.h. der Kampf um den Humanismus 
und die Grundwerte der westlichen Moderne, schadet auch der globalen Netz
werkgesellschaft, die bei der Entwicklung und Implementierung vieler Dienst
leistungen auf Vertrauen und offene Kommunikation angewiesen ist. Es wird 
oft darauf hingewiesen, dass Netzwerke auf Vertrauen beruhen und dass Ver
trauen auf Transparenz beruht. 

Die zweite Diskussion, die heute bezüglich Transparenz eine wichtige Rol
le spielt, dreht sich um die Tatsache, dass komplexe soziotechnische Systeme, 
wie zum Beispiel KI, traditionelle Forderungen nach rechtlicher und morali
scher Verantwortlichkeit und Rechenschaftspflicht nur schwer oder gar nicht 
erfüllen können. Wenn zum Beispiel ein selbstfahrendes Auto oder eine KI ir
gendwelchen Schaden verursacht, wer ist dann dafür verantwortlich und wer 
kann zur Rechenschaft gezogen werden? Unser traditionelles Rechtssystem 
und unsere moralischen Vorstellungen verlangen, dass ein Täter identifiziert 
und belangt werden kann. Aber komplexe soziotechnische Systeme machen 

10 Für eine Kritik der Idee der Privatheit in der heutigen Diskussion um digitale Ethik sie
he Belliger/Krieger (2018). Privatheit zeigt sich als der letzte Stand des autonomen ra
tionalen Subjekts. 

11 Siehe Brunton/Nissenbaum (2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 137 

es oft unmöglich, verantwortliche Personen zu identifizieren oder sogar zu 
verstehen, warum das System eine bestimmte Operation ausgeführt hat. Dies 
wird als ein Problem der «Verständlichkeit» betrachtet. Das intransparente 
bzw. unverständliche System muss transparent sein. Transparenz in diesem 
Zusammenhang bedeutet Verständlichkeit. In diesen Diskussionen wird 
Transparenz als ein Wert genannt, der dazu verpflichtet, das soziotechnische 
System so zu konstruieren und zu implementieren, dass Operationen des 
Systems auf verantwortliche Personen bzw. identifizierbare Ursachen zu
rückgeführt werden können. Nur so, wird argumentiert, können moralische 
und rechtliche Ansprüche zur Geltung gebracht werden. Abgesehen von der 
Tatsache, dass solche Forderungen nach Verständlichkeit oft gar nicht erfüllt 
werden können – wer muss das System verstehen und was bedeutet «verste
hen»? –, ist die Netzwerknorm von Transparenz etwas vollkommen anderes. 
Als Netzwerknorm bedeutet Transparenz nicht der Anspruch darauf, dass die 
Operationen komplexer Systeme für die Menschen, die sie nutzen, verständ
lich und nachvollziehbar sein sollten. Die Tatsache, dass Komplexität oft keine 
Transparenz im Sinne von Verständlichkeit zulässt, schmälert keineswegs den 
Wert von Transparenz als Netzwerknorm. Transparenz als Netzwerknorm 
impliziert nicht Verständlichkeit.12 

3.2.6 Authentizität 

Authentizität wurde zu einem zentralen Thema der modernen Gesellschafts
theorie und Philosophie im Zuge der Widersprüche des autonomen rationa
len Subjekts, das gleichzeitig frei von allen sozialen Zwängen sein muss, aber 
nur unter den Gesetzen frei sein kann. Wenn man, wie Kant behauptete, nur 
unter dem Gesetz frei ist, und wenn, wie Hegel zeigte, das Gesetz nicht von 
einem Individuum allein, sondern von einer Gemeinschaft geschaffen werden 
muss, was kann dann das Individuum in der Gesellschaft tun, um seine Au
tonomie zu bewahren? Wie ist es möglich, unter die Gesellschaft subsumiert 
oder in sie integriert zu werden, ohne die ursprüngliche Freiheit der indivi
duellen Subjektivität zu verlieren? Für Hobbes war dies eine Frage von Leben 

12 Für eine detaillierte Diskussion dieser Fragen aus ethischer und philosophischer Sicht 
siehe Belliger/Krieger (2014). Es ist wahrscheinlich, dass die moralischen und rechtli
chen Annahmen der modernen Industriegesellschaft nicht automatisch auf die glo
bale Netzwerkgesellschaft übertragbar sind und neues Denken in Ethik und Recht ein 
Desideratum ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

und Tod. Man konnte sich für die Freiheit entscheiden und folglich ein Leben 
führen, das hässlich, brutal und kurz war, oder man konnte seine Freiheit auf
geben, um in der Sicherheit der Gesellschaft unter der Herrschaft einer zentra
len Autorität zu leben. Auch wenn die Individuen nach der Theorie des Gesell
schaftsvertrags das Recht haben, sich aufzulehnen, wenn die Herrscher ihren 
Teil der Abmachung nicht einhalten, bedeutet der Vertrag, dass die Individu
en soziale Zwänge akzeptieren und in Übereinstimmung mit den Erwartungen 
der anderen leben müssen. Authentizität wurde die Lösung für dieses Dilem
ma. Sie mahnte das Subjekt, seine Individualität trotz der unausweichlichen 
sozialen Zwänge zu bewahren. Die Idee der Authentizität wurde zum Schib
boleth des autonomen rationalen Subjekts in der posthegelianischen Ära des 
sozialen Subjekts. 

Authentizität muss jedoch nicht auf der Grundlage des autonomen ra
tionalen Subjekts verstanden werden. Authentizität kann als Netzwerknorm 
verstanden werden, wenn klar wird, dass Kommunikation, Partizipation 
und Transparenz keinen Sinn machen, wenn man nicht sagt, wer man ist. 
Die Netzwerkgesellschaft hebt zwar die Unterscheidung zwischen öffentlich 
und privat auf, aber das muss die Akteure nicht in eine sterile Konformi
tät mit gesellschaftlichen und damit «äußeren» Erwartungen zwingen. Wie 
die Soziologie seit Langem weiß, hat sich die soziale Selbstdarstellung an 
die Unterscheidung zwischen dem sozialen Bereich des Rollenspiels und 
dem privaten Bereich der inneren Subjektivität, dem Schauspieler sozusa
gen ohne Maske, angepasst. Goffman hat den dramaturgischen Raum der 
sozialen Interaktion bekanntlich in eine öffentliche «Bühne», auf der die 
Schauspieler ihre verschiedenen sozialen Rollen in Anwesenheit anderer spie
len und die für diese Rollen geeigneten Masken (persona) tragen, und einen 
«Backstage»-Bereich unterteilt, in dem die Schauspieler allein sind und ihre 
Masken austauschen und ihre Darbietungen proben, bevor sie den Bereich 
der öffentlichen Betrachtung betreten. Peinlichkeit ist die Auswirkung da
von, dass man unter bestimmten Umständen nicht in der Lage ist, diese 
Unterscheidung zwischen öffentlich und privat aufrechtzuerhalten, wobei 
das Publikum fälschlicherweise sieht, wie soziale Akteure aus ihren Rollen 
herausfallen, Verhaltensweisen einstudieren und ihre Rollen wechseln.13 Eine 
Folge der heutigen digitalen Welt ist, dass es immer schwieriger, wenn nicht 

13 Für eine Diskussion von Goffmans dramaturgischer Theorie des Sozialen siehe Belli
ger/Krieger (2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 139 

gar unmöglich wird, die Unterscheidung zwischen öffentlich und privat auf
rechtzuerhalten. Die sozialen Medien beispielsweise machen die Details des 
Privatlebens einer Person öffentlich und fördern das, was als «exhibitionis
tische» Kultur der Selbstdarstellung bezeichnet wird, ohne dass es peinlich 
ist, dass man viele Rollen spielt und viele Identitäten hat.14 Beliebte Fern
sehformate wie «Big Brother» oder Reality-TV sind darauf spezialisiert, die 
Hinterbühne der sozialen Interaktion zu enthüllen. Denn in diesem ehemals 
privaten Raum spielt sich die ganze Action ab. Der öffentliche Druck, sich 
den Rollenerwartungen anzupassen, ist den Erwartungen nach Offenlegung, 
«Coming-out» in allen Formen und dem Feiern von Unterschieden und Vielfalt 
gewichen. Die Kultur der digitalen Transformation tendiert zwar zur Media
lisierung aller Information, aber der damit einher gehende Exhibitionismus 
steht unter Authentizitätsforderungen wie nie zuvor. 

Bei der Authentizität als Netzwerknorm geht es nicht um den typisch 
modernen Kampf um Selbstverwirklichung oder die Versuche des Selbst, sich 
gegen die Macht der Netzwerke zu behaupten, wie Castells den Kampf um 
Identität beschreibt. Wenn die menschliche Person zu einem Inforg geworden 
ist und wenn Information grundsätzlich relational ist, wird Authentizität zur 
Standardbedingung des informationellen Selbst. Die Akteure in den Netz
werken sind durch die Forderung nach Authentizität normativ verpflichtet, 
«Mediatoren» und nicht nur «Intermediatoren» zu sein.15 Die Transparenz 
des Netzes und der unkontrollierte Informationsfluss machen Authentizität 
zu einem Gebot, das nicht ungestraft ignoriert werden kann. Keine öffentliche 
Maske kann die undichten Stellen, die Whistleblower, die Hacks, die Ent
hüllungen und die allgemeine Offenheit des Netzes überleben, die es jedem 
erlaubt, durch alle Mauern zu sehen, alle verschlossenen Türen zu betreten, 
in alle Verstecke einzubrechen und alle Geheimnisse aufzudecken. Diese 
Errungenschaften des Netzes nicht anzuerkennen und nicht authentisch zu 
sein, ist eine moralische Schande in der globalen Netzwerkgesellschaft und 
wird entsprechend getadelt und sanktioniert. Authentizität ist also nicht als 

14 Siehe zum Beispiel Munar (2010). 
15 Latour unterscheidet zwischen Mediatoren und Intermediären. Mediatoren sind Ak

teure, die sich nicht unter andere subsumieren lassen, die ihre Fähigkeit, Informa

tion zu konstruieren, behalten, Übersetzungen und Einbindungen zu initiieren, d.h. 
die weiterhin Netzwerkarbeit zu leisten, während Intermediatoren auf Funktionen in 
Blackboxes reduziert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

der Widerstand des freien Individuums gegen den Zwang sozialer Erwartun
gen zu verstehen. Sie ist auch nicht bloß auf den Menschen bezogen, da sie, 
wie Transparenz und alle Netzwerknormen, aus Affordanzen der digitalen 
Technologien abgeleitet ist. 

Ein weiterer wichtiger Aspekt der Netzwerknorm der Authentizität hat 
mit Verantwortung zu tun. Zu sagen, dass Authentizität eine Netzwerknorm 
ist, bedeutet nicht, dass eine neue Form von Individualismus, Humanismus 
oder gar Existenzialismus entsteht. Die Netzwerknorm der Authentizität 
steht nicht im Widerspruch zu den Netzwerknormen der Konnektivität, 
des Flows, der Kommunikation und der Partizipation. Das soziotechnische 
Netzwerk von Menschen und Nichtmenschen ist immer der Akteur in der 
globalen Netzwerkgesellschaft. Keiner der Akteure in einem Netzwerk ist ein 
Individuum im humanistischen Sinne des Begriffs. In Akteur-Netzwerken 
sind die Akteure keine autonomen rationalen Subjekte. Sie sind dennoch 
aufgefordert, authentisch zu sein. Zu sagen, dass das Netzwerk der Akteur ist, 
bedeutet nicht, auf Verantwortung zu verzichten und sich in die Anonymität 
zu begeben. Auch wenn die Steinaxt und der hominide Jäger ein Netzwerk 
bildeten, waren sie nicht anonym und aller Verantwortung, eine gute Axt und 
ein erfolgreicher Jäger zu sein, entbunden. Es ist viel über die Gefahren der 
IKT, der künstlichen Intelligenz, der Automatisierung und der Netzwerke 
gesagt worden, die Möglichkeiten bieten, sich der Verantwortung zu entzie
hen und zu behaupten, dass «das System» für alle Probleme verantwortlich 
ist.16 Authentizität steht dieser vermeintlichen Gefahr im Weg. Sie verlangt 
jedoch nicht, dass einige Individuen die Last des Systemversagens tragen, 
während andere sich erfolgreich verstecken und davon verschont bleiben. Wer 
soll verantwortlich gemacht werden, wenn ein selbstfahrendes Auto einen 
Unfall verursacht? Wer ist verantwortlich, wenn eine KI einen Fehler macht? 
Ein Großteil der aktuellen Diskussion über diese Fragen zielt darauf ab, si
cherzustellen, dass jemand verantwortlich ist, und dass dieser Jemand, sei es 
der Nutzer, der Programmierer, das Unternehmen, das das System herstellt, 
usw. identifizierbar ist und zur Rechenschaft gezogen werden kann.17 Es muss 

16 Dies wird als «Verantwortungslücke» bezeichnet und bezieht sich auf die Tatsache, 
dass Individuen in Situationen verteilten Handelns versuchen, sich der Last der Ver
antwortung zu entziehen. Floridi (2013:261ff; 2016b) zum Beispiel hat dieses Thema 
aufgegriffen und sieht darin eine wichtige Herausforderung für die digitale Ethik. 

17 Selbst aktuelle Spekulationen darüber, Robotern oder KI einen Rechtsstatus als 
elektronische Personen zuzuerkennen (siehe: Delvaux http://www.europarl.europa. 
eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 141 

immer ein Verantwortlicher gefunden werden, der moralisch und vielleicht 
auch rechtlich zur Rechenschaft gezogen werden kann. Dies ist eine direkte 
Folge des methodologischen Individualismus und der humanistischen Tradi
tion der Ethik, in der der freie Wille und die Intentionalität des Einzelnen als 
Grundlage des sozialen Handelns angenommen werden. 

Die Behauptung, das Netzwerk sei der Akteur, bedeutet nicht, dass keiner 
der menschlichen und nichtmenschlichen Akteure im Netzwerk rechen
schaftspflichtig ist. Im Gegenteil, alle Akteure, die das Netzwerk bilden, sind 
für das, was das Netzwerk tut, verantwortlich und rechenschaftspflichtig. 
Netzwerke sind keine Systeme. Sie sind keine Ganzheiten, die irgendwie grö
ßer sind als die Summe ihrer Teile. Akteure in Netzwerken sind keine bloßen 
Funktionen, auch wenn viele Interaktionen in einem Netzwerk in Routinen 
eingebettet oder sogar automatisiert sind. Netzwerke können nicht in Teilen 
und Ganzen, Individuen und Gruppen analysiert werden. Es ist demnach 
schwierig, die traditionellen Konzepte der «kollektiven Verantwortung» auf 
Netzwerke anzuwenden, da diese Konzepte unweigerlich versuchen, Gruppen 
so zu verstehen, als wären sie eine Art Superindividuen. Auch hier gilt, dass 
traditionelle ethische Konzepte, die auf den subjektivistischen und humanis
tischen Grundannahmen der Moderne basieren, nicht einfach auf die globale 
Netzwerkgesellschaft übertragen werden können. Die Prämissen der meisten 
Diskussionen über kollektive Verantwortung leiten sich von modernen An
nahmen über den Unterschied zwischen Individuum und Gesellschaft sowie 
Gesellschaft und Natur ab. Im Rahmen der modernen Verfassung können nur 
autonome rationale Subjekte zur Verantwortung gezogen werden.18 Es ist 
fast unmöglich, sich eine Ethik vorzustellen, die nicht auf dem freien Willen 
und der Intentionalität eines Individuums beruht. Rollen in Netzwerken sind 
jedoch weder Funktionen innerhalb eines Systems noch absichtliche freie 
Entscheidungen von Individuen. Authentizität bedeutet, dass jeder Akteur im 
Netzwerk ein «Mediator» und nicht nur ein «Intermediär» ist. Eine Theorie 
der verteilten Verantwortung, die über die modernen Annahmen über den 
freien Willen und die individuelle Verantwortlichkeit hinausgeht, erfordert 

%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN), beruhen auf der Überzeugung, dass nur Individuen 
moralische Akteure sind und rechtlich zur Verantwortung gezogen werden können. 

18 Das soll nicht heißen, dass Begriffe wie Unternehmensverantwortung in der moder

nen Verfassung nicht möglich sind. In der Tat entwickelt das Rechtssystem seit Langem 
solche Begriffe. Wie Floridi (2013:261ff.; 2016) argumentiert hat, können diese Begriffe 
für die Behandlung von Problemen, die sich aus den IKT ergeben, nützlich sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN


142 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ein Überdenken der moralischen Imperative und rechtlichen Sanktionen, die 
sich normalerweise an Einzelpersonen richten.19 

3.2.7 Flexibilität 

Konnektivität, Flow, Kommunikation, Partizipation, Transparenz und Au
thentizität sind Netzwerknormen, weil die Affordanzen digitaler Technolo
gien soziotechnische Netzwerke auf bestimmte Weise beeinflussen und auf 
andere nicht. Darüber hinaus ist dieser Einfluss normativ und bedingt all 
jene sozialen Praktiken, von denen der Pragmatismus, Heidegger und die 
Philosophie der natürlichen Sprache des späteren Wittgenstein sagen, dass 
sie die Grundlagen von Sinn, Sein und Welt sind. Natürlich unterscheiden sich 
digitale Netzwerke von der Steinaxt, Heideggers Hammer oder auch einer 
Fabrik des Industriezeitalters. Sie haben ihre eigenen Affordanzen, die die 
Technologien früherer Epochen nicht hatten. Diese Affordanzen haben dazu 
geführt, dass von einer digitalen Revolution oder «digitalen Transformation» 
gesprochen wird.20 Im Gegensatz zu den aktuellen Theorien des Handelns und 
der normativen Verantwortlichkeit, die versuchen, mit dieser neuen Situation 
umzugehen, indem sie alles tun, um die fraglichen Werte der Industriegesell
schaft und des westlichen Humanismus zu erhalten und mit Regulierung zu 
bekräftigen, behaupten wir, dass diese Affordanzen zu den Netzwerknormen 
führen, die die normativen Leitlinien von denjenigen sozialen Praktiken sind, 
welche in der globalen Netzwerkgesellschaft sinnstiftend sind. 

Ein wichtiger Unterschied zwischen den Affordanzen digitaler Netzwer
ke und denen sozialer Systeme besteht darin, wie digitale Netzwerke mit Ver
änderungen umgehen. Die Netzwerknorm der Flexibilität steht in scharfem 
Kontrast zu den normativen Anforderungen der systemischen Nachhaltigkeit. 
Die funktionalen Subsysteme der modernen Gesellschaft nach Luhmann legen 
Wert auf Stabilität. So wie jedes System danach strebt, seine Organisation auf
rechtzuerhalten, indem es sich an Umweltveränderungen so anpasst, dass sei
ne Autopoiese aufrechterhalten werden kann, so streben Luhmanns funktio
nale Subsysteme der Gesellschaft, einschließlich der Organisationen und In
stitutionen, aus denen sie bestehen, nach Nachhaltigkeit. Nachhaltigkeit ist 

19 Siehe zum Beispiel Floridis (2013:261ff.) Erörterung der «verteilten Moral», die auf der 
Idee der «Infraethik» beruht, die ein anderes Wort für das ist, was wir als soziotechni
sches Netzwerk bezeichnen. 

20 Für eine Diskussion siehe Belliger/Krieger (2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 143 

ein Wert, der heute allgegenwärtig ist. Viele Erklärungen und Leitlinien für 
gesellschaftliches Handeln aller Art nennen Nachhaltigkeit als einen der wich
tigsten Werte. Was auch immer man tut, man sollte es auf eine nachhaltige 
Weise tun.21 Es ist wichtig, darauf hinzuweisen, dass Nachhaltigkeit ein Kon
zept ist, das auf der Idee der funktionalen Stabilität basiert, die aus der Sys
temtheorie stammt. Nachhaltigkeit ist ein Wert, weil jedes System und jeder 
Organismus durch Veränderungen bedroht ist. Hat sich ein Organismus erst 
einmal an seine Umwelt angepasst, so kann jede Veränderung der Umwelt oder 
des Organismus katastrophale Folgen haben. Aus der Sicht der Systemtheorie 
ist eine Veränderung immer eine Katastrophe. Dies gilt selbst dann, wenn die 
Veränderung zu neuen Formen der systemischen Organisation oder zu neuen 
Arten führt. Die Idee und das Ideal der Nachhaltigkeit sind tief in den System
imperativen der Stabilität, oder anders gesagt, Homöostase, verwurzelt. 

In der globalen Netzwerkgesellschaft ist die Nachhaltigkeit ein fragwür
diger Wert. Wenn Systeme den Wandel nicht mögen, dann tun es Netzwer
ke. Wenn wir uns nach einer Ordnungsform umsehen, die Veränderung will 
und sogar davon lebt, dann sind es Netzwerke, nicht Systeme. Vielleicht soll
ten wir aufhören, von Ökosystemen zu sprechen, und stattdessen von «Öko- 
Netzwerken» sprechen. Netzwerke sind von Natur aus flexibel, skalierbar, un
begrenzt und offen für viele verschiedene Teilnehmer und viele verschiedene 
Ziele. Die Ökologie ist vielmehr eine Netzwerkwissenschaft als eine System
wissenschaft. Die in Netzwerken implizierten Werte unterscheiden sich von 
denen in Systemen. Veränderung ist ein Wert für Netzwerke, und Stabilität ist 
kein Wert, sondern ein Problem, da sie das Wachstum, die Ausbreitung und 
die Umwandlung von Netzwerken verhindert. Nachhaltigkeit oder Stabilität 
neigen dazu, Akteure auf Funktionen festzulegen und von ihnen zu verlangen, 
dass sie zu Intermediären in Blackboxes werden. Aus diesem Grund ist Flexibi
lität eine Netzwerknorm. Flexibilität bedeutet, dass Akteur-Netzwerke skalier
bar und anpassungsfähig sind. Sie können verschiedene Ziele gleichzeitig ver
folgen und sind bereit, Handlungsprogramme oder Trajektorien schnell zu än
dern. Akteur-Netzwerke sind flexibel, weil sie nicht auf die Aufrechterhaltung 
irgendwelcher Stabilität, Homöostase, auf vorgegebene Ziele oder Identitäten 
ausgerichtet sind, sondern auf die Informationskonstruktion und das Vernet
zen. Akteur-Netzwerke sind Prozesse des Vernetzens und der dauernden Er
weiterung von Relationen und Assoziationen. Im Gegensatz zu den autopoie

21 Die nachhaltigen Entwicklungsziele der UNO (https://sdgs.un.org/goals) sind ein Bei
spiel dafür. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://sdgs.un.org/goals
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://sdgs.un.org/goals


144 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

tischen Operationen eines Systems, die auf die Aufrechterhaltung der Orga
nisation des Systems gerichtet sind, sind die Prozesse der technischen Me
diation, des Übersetzens und Einbindens von Akteuren in Netzwerken nicht 
auf irgendwelche vorgegebene Ziele oder Sollwerte ausgerichtet. Systeme sind 
operational und informationell geschlossen, währenddem Akteur-Netzwerke 
offen sind. 

Wir erheben nicht den Anspruch, dass die Liste der Netzwerknormen, die 
hier in aller Kürze vorgestellt wurde, eine vollständige Liste der Netzwerknor
men ist, die sich aus den Affordanzen der IKT ableiten lassen. Netzwerke hat 
es schon immer gegeben, aber die nichtmenschlichen Akteure waren nicht im
mer gleich, und sie haben uns auch nicht immer zu den gleichen Werten ge
führt. Die Werte und Normen, die die Steinaxt dem Jäger oder Krieger sugge
rierte, waren in der Tat andere als die, die uns heute durch die IKT suggeriert 
werden. Wie Castells gezeigt hat, unterscheiden sich die Werte der Industrie
gesellschaft von denen der globalen Netzwerkgesellschaft. Was auch immer 
die Errungenschaften unserer wichtigsten nichtmenschlichen Partner gewe
sen sein mögen, sie haben unsere Werte und das, was sie heute sind, entschei
dend mitbestimmt. Es gibt keine menschliche Natur und keine ewigen und 
unveräußerlichen Rechte, die aus einer vermeintlichen menschlichen Natur 
abgeleitet werden könnten. Die traditionellen Werte des Humanismus erge
ben sich aus den Netzwerken der Industriegesellschaft mit ihrem Bedarf an In
dividuen, Systemen, Standardisierung, Bürokratie und Hierarchien. Die glo
bale Netzwerkgesellschaft ist ganz anders. Individuen werden nicht mehr ge
braucht. Hierarchien sind dysfunktional. Offene Netzwerke treten überall an 
die Stelle geschlossener Systeme. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, die 
normativen Richtlinien, die philosophisch bedeutsame soziale Praktiken er
möglichen, neu zu konzipieren. Die Theorien über die normativen Regeln, die 
das Entstehen von Sinn, Sein und Welt bestimmen, bedürfen einer grundle
genden Neuformulierung. Der Neopragmatismus ist vielleicht der wichtigs
te gegenwärtige philosophische Versuch, die Entstehung von Sinn und Welt in 
Form von normativ gesteuerten sozialen Praktiken zu formulieren. In Teil 4 
bieten wir eine Rekonstruktion des Neo-Pragmatismus an, die auf der Theo

rie der technischen Mediation und der Informationskonstruktion basiert. Wir 
nennen diese Revision und Erweiterung des Pragmatismus «Informationellen 
Pragmatismus». 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 

Ausgehend von der Kritik der empiristischen (naturalistischen) und rationa
listischen (logisch-mathematischen) Prämissen der analytischen Philosophie 
durch Seller, Quine und Rorty und einer neuen Lektüre von Kant, Hegel, Heid
egger und Wittgenstein hat Robert Brandom eine Vision des Neo-Pragmatis
mus entwickelt, die einen bedeutenden Beitrag zur Philosophie des 21. Jahr
hunderts darstellt. Brandom versteht sein philosophisches Werk unter Begrif
fen wie «linguistischer Rationalismus» und «Inferentialismus» und sieht dar
in eine genuin postmoderne Version des Pragmatismus. Im Folgenden wer
den wir Brandoms Neo-Pragmatismus kritisch, aber auch anerkennend mit 
Latours Akteur-Netzwerk-Theorie vergleichen, die wir, wie oben, als Informa
tionstheorie interpretiert haben. Das Ergebnis dieser Bemühungen wird sein, 
eine Revision des Pragmatismus vorzuschlagen, die sich an der Theorie der 
technischen Mediation als fundamentale soziale Praktik und dem Prozess der 
Konstruktion von Information orientiert. Wir werden diese Revision des Prag
matismus «Informationellen Pragmatismus» nennen. Wir werden argumen
tieren, dass der Informationelle Pragmatismus als ein angemessener philoso
phischer Ansatz für die digitale Transformation und das Verständnis der glo
balen Netzwerkgesellschaft angesehen werden kann. 

4.1 Wie neu ist der Neo-Pragmatismus? 

In einem historischen Überblick über die pragmatistische Tradition un
terscheidet Brandom (2011) zwischen vier verschiedenen Formen des Prag
matismus: dem klassischen oder grundlegenden Pragmatismus, dem in
strumentellen Pragmatismus, dem semantischen Pragmatismus und dem 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

methodologischen Pragmatismus.1 Allen diesen Formen des Pragmatismus 
gemeinsam sind bestimmte Grundannahmen, die sich um das gruppieren 
lassen, was Brandom das «Abgrenzungsproblem» (demarcation problem) nennt. 
Dabei handelt es sich um das Problem der klaren Abgrenzung oder Unter
scheidung dessen, womit sich die Philosophie beschäftigt, von dem, was nicht 
zum eigentlichen Gegenstand der Philosophie gehört. Brandom beginnt sein 
Hauptwerk Making it Explicit (1994) nicht mit der Frage nach Sein, Sinn und 
Welt, die die frühen griechischen Philosophen leitete, sondern mit der Frage, 
wer «wir» sind. Das betreffende «Wir» ist das menschliche Subjekt. Die grund
sätzliche Entscheidung, die Philosophie auf das wissende Subjekt zu gründen, 
ist typisch modern und stellt Brandom fest und unausweichlich in die Tra
dition der Aufklärung, die er, interessanterweise, ausdrücklich überwinden 
will. Vor der Moderne konnte kein Philosoph ernsthaft das menschliche Sub
jekt als erstes philosophisches Prinzip, als arché, in Betracht ziehen, dessen 
Verständnis die philosophische Aufgabe schlechthin ist. Für Brandom jedoch 
ist das autonome rationale Subjekt die einzig glaubwürdige Lösung des Ab
grenzungsproblems. Die Frage, wie man den eigentlichen Gegenstand der 
Philosophie abgrenzen und definieren kann, führt für Brandom unweigerlich 
zum «Wir», das über sich selbst philosophiert. 

Die Abgrenzung besteht darin, diese Geschöpfe, d.h. «uns», als «sapiens» 
im Gegensatz zu anderen Geschöpfen zu definieren, die lediglich «empfin
dungsfähig» sind. Das menschliche Subjekt ist wesentlich «sapiens» und 
nicht nur «sentient», weil nur Homo sapiens sprechen, denken und Begriffe 
in Sätzen verwenden kann. Was bedeutet es, intelligent und nicht nur emp
findungsfähig bzw. «sentient» zu sein? Brandom nennt drei charakteristische 
Merkmale der Intelligenz: Vernunft, Wahrheit und logisches Denken (infe
rence). Keine dieser vermeintlich abgrenzenden Eigenschaften kann jedoch 
die Aufgabe erfüllen, die Brandom ihnen zuweist. Vernunft oder Rationa
lität geht auf die altgriechische Idee des nous zurück. Nous war aber für die 
alten Griechen nicht nur bloß eine Fähigkeit des Homo sapiens, sondern ein 
Prinzip der Weltordnung, das in allen Wesen vorhanden war. Betrachtet man 
den anderen bedeutenden griechischen Begriff des logos, der ebenfalls zu 
den modernen Vorstellungen von Vernunft beigetragen hat, so könnte man 
Aristoteles dahingehend interpretieren, dass er vom Menschen als dem Tier 
spricht, das den logos besitzt. Wie Heidegger jedoch hervorhob, bedeutete logos 

1 Brandom spricht auch von «normativem Pragmatismus», der sich auf das Verständnis 
sozialer Praktiken als normgeleitete Aktivitäten bezieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 147 

ursprünglich sammeln und bewahren und konnte auf alle Wesen angewendet 
werden. Heidegger deutet an, dass die aristotelische Formulierung zoon logon 
echon, das Tier, das den logos besitzt, auch bedeuten könnte, dass es der logos 
ist, der den Menschen besitzt, und nicht andersherum. Wie wir in unserer 
Phänomenologie der Steinaxt gesehen haben, waren Hominiden mindestens 
drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens damit beschäftigt, 
Dinge zu Akteur-Netzwerken zusammenzufügen. Es scheint, dass Brandoms 
moderne Beschränkung von nous oder logos auf Homo sapiens willkürlich und 
unbegründet ist. 

Die gleichen Vorbehalte ergeben sich hinsichtlich der zweiten wichtigen 
Abgrenzungseigenschaft, das logische Denken (inference). Für Brandom liegt 
die Bedeutung der logischen Schlussfolgerung in einer besonderen «Kraft» der 
Vernunft, die das Sprechen und Handeln an die logischen Implikationen und 
materiellen Konsequenzen der Begriffsverwendung bindet. Homo sapiens be
wegt sich in einem «Raum der Gründe» (1994:5) nach dem normativen Zwang 
der Vernunft. Dies heißt für Brandom, dass der Mensch normativ verpflichtet 
ist, sich der Kraft des besseren Arguments zu unterwerfen. Aber wir können an 
dieser Stelle fragen, ob unser armer Hominid, der über drei Millionen Jahre vor 
dem Homo sapiens eine einzigartige Verbindung mit einem bestimmten Stein 
einging, nicht auch durch die Kraft des Sinns gebunden war? Waren nicht der 
Stein, die Feinde, das Holz, die Beutetiere und viele andere Dinge in einem 
Netzwerk von Assoziationen versammelt, das nicht verschwand, als der Stein 
nicht mehr in der Hand gehalten wurde? Ist Sinn nicht eine einzigartige Kraft 
(logos), die das Akteur-Netzwerk der Steinaxt zusammenhielt, jenseits des epi
sodischen Gebrauchs von Werkzeugen, wie er für Tiere charakteristisch ist? Es 
würde mehr als drei Millionen Jahre dauern, bis diese Kraft vom Sinn oder das, 
was wir als Kraft des Vernetzens bezeichnet haben, die Dinge zu sammeln und 
in einer bestimmten Ordnung zu erhalten, in die komplexen Zeichennetzwer
ke aufgenommen würde, die der Homo sapiens entwickelte und die wir heute 
als Sprache bezeichnen. Es besteht natürlich kein Zweifel, dass das, was Bran
dom als Inferenz bezeichnet, eine Kraft ist, die den menschlichen Sprachge
brauch im Raum der Gründe leitet. Es besteht jedoch auch kein Zweifel daran, 
dass diese Kraft weit über die Arten des Sprachgebrauchs hinausgeht, denen 
die modernen analytischen Philosophen Priorität einräumen, und dass diese 
Kraft nicht als ausschließlicher Besitz des Homo sapiens beansprucht werden 
kann. 

Schließlich verliert der abgrenzende Wahrheitsbegriff, den auch Brandom 
als charakteristisch menschlich vorschlägt, seine humanistische und subjekti

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

vistische Konnotation, wenn man sich Heideggers Interpretation der altgrie
chischen Idee der aletheia in Erinnerung ruft. Für Heidegger, und für die alt
griechischen Denker, ist Wahrheit als die Enthüllung des Seins zu verstehen, 
das In-Erscheinung-Treten aus dem Sein heraus, das sich in dieser Enthüllung 
selbst zurückzieht. Brandom bleibt im modernen Rahmen des Subjektivismus 
und fest in der analytischen Tradition der Sprachphilosophie, wenn er diesen 
reichhaltigen Wahrheitsbegriff auf die Festlegung von propositionalen Wahr
heitsbedingungen reduziert. 

Trotz der Schwierigkeiten, die Brandom mit seiner modernen subjektivis
tischen Abgrenzungsstrategie hat, stellt er die richtigen Fragen, wenn es dar
um geht, das Grundprogramm des Pragmatismus zu definieren. Bevor das Ab
grenzungsproblem durch die Beschränkung der Sinnkonstruktion auf die lin
guistischen Praktiken des Homo sapiens vorschnell gelöst wird, könnte man 
eine andere, viel weitergehende Frage stellen: «Was müsste wahr sein – nicht 
nur für die wunderlichen Menschen auf der anderen Seite des Flusses, son
dern auch für Schimpansen, Delphine, gasförmige Außerirdische oder digi
tale Computer (Dinge, die sich in vielerlei Hinsicht von uns unterscheiden) –, 
damit sie dennoch korrekt zu uns gezählt werden?» (Brandom 1994:4). Um die
se Frage zu beantworten, schlägt Brandom vor, «dass wir uns mit Bedingun
gen befassen sollten, die zugleich abstrakter und praktischer sind und die das 
betreffen, was wir tun können» (ebd.). Seine Schlussfolgerung: «Von Kandi
daten, die als zu uns gehörend anerkannt werden wollen, sollte verlangt wer
den, dass sie nur die grundlegenden Fähigkeiten teilen, die die Teilnahme an 
den zentralen Aktivitäten ermöglichen, durch die wir uns (dadurch) definie
ren» (ebd.). Wir wissen bereits, was diese Fähigkeiten laut Brandom sind. Sie 
sind die linguistischen Praktiken des autonomen rationalen Subjekts der mo
dernen Philosophie. Aber diese Antwort ist vielleicht zu voreilig. Sie übersieht 
die Tatsache, die wir oben ausführlich erörtert haben, dass Hominiden schon 
mindestens drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens Stein
werkzeuge herstellten und in Akteur-Netzwerken existierten, die aus Infor
mationen bestanden. Darüber hinaus könnte man anmerken, dass es noch et
wa dreihunderttausend Jahre dauerte, bis der Homo sapiens auf die Idee kam, 
sich selbst als autonomes rationales Subjekt zu verstehen. Aus philosophischer 
und historischer Sicht bietet das, was wir oben als technische Mediation be
schrieben haben, eine bessere Antwort auf Brandoms Frage, was die Akteu
re tun können müssen, um an Sinn teilzuhaben. Technische Mediation kon
struiert Akteur-Netzwerke, indem sie Informationen konstruiert, d.h. die As
soziationen oder Relationen zwischen den Akteuren in einem Netzwerk, aus 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 149 

denen die Akteure erst als das hervorgehen, was sie sind. Technische Mediati
on ist nicht die Tätigkeit des Homo sapiens, sondern aller Dinge, die auf ihre 
Weise an der Konstruktion von Akteur-Netzwerken beteiligt sind. Schließlich 
hat auch der Stein etwas getan, um eine Axt zu werden. Darüber hinaus ha
ben auch die Feinde, die Beute, das Holz, die Hand und der Arm jeweils etwas 
getan. Alle Akteure in einem Netzwerk sind Agenten. Alle Akteure tun sym
metrisch etwas, sodass Information entsteht. Dies impliziert, dass Bedeutung 
nicht auf Kognition reduziert werden kann, wie Brandom annimmt. 

Was ist es, das uns so besonders macht? Die hier zu untersuchende Antwort – 
eine traditionelle, um genau zu sein – ist, dass wir uns durch Fähigkeiten aus
zeichnen, die im weitesten Sinne kognitiv sind. Unsere Transaktionen mit 
anderen Dingen und miteinander bedeuten uns in einem besonderen und 
charakteristischen Sinne etwas, sie haben für uns einen begrifflichen Inhalt, 
wir verstehen sie auf eine bestimmte Art und Weise und nicht anders. (Bran
dom 1994:4) 

Die Dinge bedeuten uns etwas, weil sie als Information existieren, nicht weil 
wir sie durch kognitive Akte erzeugen. Als unser armer Hominid vor drei Mil
lionen Jahren diesen speziellen Stein aus einem Flussbett aufhob und begann, 
ihn auf eine Weise zu handhaben, die der Stein nahelegte und förderte, und 
ihn auf eine Weise zu benutzen, die Feinde, Beute, Holz und viele andere Din
ge ermöglichten, entstand ein Akteur-Netzwerk, in dem nicht nur eine Axt, 
sondern auch ein Jäger, ein Krieger, ein Baumeister zum ersten Mal ins Da
sein traten und so zusammengeführt und bewahrt wurden, dass das Netzwerk 
selbst dann bestehen blieb, als der Stein fallen gelassen wurde. Sinn ist nicht 
erst dann entstanden, als Homo sapiens mehr als drei Millionen Jahre später 
syntaktisch wohlgeformte Sätze machte. Technische Mediation ist das, was al
le Wesen tun müssen, um in die Welt des Sinns und des Seins einzutreten. Die
se Welt kann nicht mit Brandoms Raum der Gründe gleichgesetzt werden. Als 
Antwort auf Brandoms Frage behaupten wir, dass es das grundlegende und 
ursprüngliche Wirken von Sinn ist, das der Pragmatismus erforschen und be
schreiben muss, um zu sagen, was es ist, dass «wir» – einschließlich aller Ak
teure – tun, damit Sinn entsteht. 

Die Wahl des wissenden Subjekts als das eigentliche Anliegen der Philoso
phie hat zur Folge, dass die Welt in Subjekte und Objekte unterteilt wird. Das 
Subjekt ist ein Subjekt, gerade weil es ein Objekt kennt. Das Objekt des Wis
sens ist die Welt der Dinge in Natur und Kultur. Das Wissen um natürliche Ob

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

jekte ist die Domäne der Naturwissenschaften, während das Wissen um kul
turelle Objekte die Sozialwissenschaften definiert. Die allgemeinen Merkmale 
des Wissens selbst zu kennen, unabhängig davon, was der Gegenstand ist, ist 
die Aufgabe der Philosophie. Das moderne Denken basiert auf der metaphy
sischen Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt, die, einmal getroffen, 
die Philosophie dazu verpflichtet, das Problem zu lösen, wie die beiden wieder 
zusammengefügt werden können, wie das Subjekt das Objekt erkennen kann 
und wie das Objekt «objektiv» erkannt werden kann, d.h. als ein vom Subjekt 
unabhängiges Objekt. 

Die Einordnung des Pragmatismus in die typische Subjekt/Objekt-Dicho
tomie der Moderne hat Konsequenzen für die Art und Weise, wie das prag
matistische Programm der Ableitung von semantischer Bedeutung aus sozia
len Praktiken und nicht aus der unmittelbaren Intuition von Ideen oder deren 
Abstraktion aus empirischen Sinneseindrücken zu konzipieren ist. Brandom 
verortet die vier von ihm beschriebenen Formen des Pragmatismus innerhalb 
des modernen Subjekt/Objekt-Rahmens und sieht sich daher gezwungen, ob
jektives Wissen über Dinge zu erklären, das auf sozialen Praktiken des Sprach
gebrauchs beruht. Die Hauptfrage all dieser Ansätze des Pragmatismus ist der 
normative Status der Dinge, d.h. der objektiven Welt, über die wir sprechen. 
Die moderne Philosophie von Descartes und Kant bis heute hat dieses Pro
blem im Sinne von Repräsentation und Referenz verstanden. Da die Welt in 
Subjekte und Objekte unterteilt ist, «repräsentieren» die Subjekte die Objekte 
für das Erkennen und konstruieren so ein Wissen, das sich auf die Welt «be
zieht». Wenn die repräsentative und referenzielle Beziehung zwischen Sub
jekt und Objekt, wie der Pragmatismus vorschlägt, im Sinne von normgeleite
ten sozialen Praktiken des Sprachgebrauchs verstanden wird, kann die Objek
tivität der Welt nicht einfach gegeben sein; sie muss in bestimmten Formen 
des Sprachgebrauchs normativ konstruiert werden. Wenn die erste Aufklä
rung darin bestand, die Freiheit des autonomen rationalen Subjekts anzuer
kennen, die sozialen Normen, an die es sich im praktischen Handeln bindet, zu 
«instituieren», so postuliert Brandom im Anschluss an Rorty eine «zweite Auf
klärung» (2011:35ff.), in der nicht nur Normen, die das Handeln regeln, durch 
das autonome Subjekt instituiert werden, sondern auch Normen des Erken
nens. Mit anderen Worten: Der Pragmatismus muss spezifische Formen des 
Sprachgebrauchs beschreiben, die es den Objekten irgendwie erlauben, «Au
torität» über die Subjekte zu haben, sodass die Subjekte den Objekten gegen
über normativ verantwortlich werden. Die Frage, die der Pragmatismus be

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 151 

antworten muss, lautet: Wie kann die «Autorität» der Dinge mit der Autorität 
gesellschaftlich akzeptierter normativer Institutionen gleichgesetzt werden? 

Für den klassischen oder fundamentalen Pragmatismus, der von Peirce, 
James und Dewey vertreten wird, ist der normative Status der Dinge eine 
Funktion dessen, was im Rahmen des adaptiven Verhaltens eines Organismus 
gegenüber seiner Umwelt allgemein verstanden werden kann. Kognition ist 
adaptives Lernen, bei dem ein System intern Informationen auf der Grundlage 
von Perturbationen aus der Umwelt konstruiert. Wenn diese Informationen 
«gut» konstruiert sind, kann das System seine Autopoiesis fortsetzen, das 
heißt, es bleibt lebensfähig.2 Die klassischen Pragmatisten interpretieren 
die Operationen eines solchen lebensfähigen Systems als «Gewohnheiten». 
Gewohnheiten sind kognitive Verhaltensregelmäßigkeiten, die als «Wissen» 
gelten, solange sie instrumentell «funktionieren». Die typische pragmatis
tische Maxime, dass «Wahrheit das ist, was funktioniert» (F.C.S. Schiller), 
findet in dieser Idee ihre theoretische Grundlage. Die Umwelt bestimmt über 
die darwinistische natürliche Auslese, ob ein sinnvoller Inhalt «funktioniert», 
d.h. so funktioniert, dass die Ziele des Organismus erreicht werden. Kogni
tion wird instrumentell verstanden als Werkzeug, um die Autopoiese eines 
Systems aufrechtzuerhalten. Natürlich haben Peirce, James und Dewey nicht 
von Autopoiese und Systemen gesprochen. Brandom stellt fest, dass sich 
die klassischen Pragmatiker in ihrer Philosophie an der Wissenschaft ihrer 
Zeit orientierten: Darwin’sche Biologie und statistische Mechanik. Obwohl 
Brandom sich nicht auf die Systemtheorie bezieht, sind all diese Ideen in die 
allgemeine Systemtheorie mittlerweile eingeflossen.3 Wie wir oben bei der 
Erörterung von Luhmanns Theorie sozialer Systeme festgestellt haben, stößt 
die Idee von Sinn als System auf das Problem, zu erklären, wie die system
konstitutive Differenz zu einer Umwelt erklärt werden kann, wenn Sinn keine 
Außenseite hat, keine Umwelt, von der sich das System abgrenzen und die 
erfolgreichen Anpassungen selegieren könnte. Wie könnte Nicht-Sinn, d.h. 

2 «Der klassische Pragmatismus versuchte, individuelle Anliegen und Überzeugungen 
im Hinblick auf ihren Nutzen für die Verfolgung allgemeiner Ziele zu bewerten. […]. 
[Dies] steckt die diskursive Praxis in eine Kiste mit Werkzeugen und sieht ihren Sinn in 
ihrer Nützlichkeit als Mittel, um zu bekommen, was wir wollen.» (Brandom 2011:76) 

3 Ohne auf die systemtheoretischen Entwicklungen seit dem Aufkommen der Kyberne
tik und der Informationstheorie, der Selbstorganisation und der Theorie der Autopoie
sis, deren Hauptvertreter Luhmann ist, einzugehen, verweist Brandom en passant auf 
die erste paradigmatische kybernetische Maschine, den Regler der Dampfmaschine, 
und auf den typischen Zyklus des adaptiven Lernens. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

die natürliche Umwelt, selegieren, was als erfolgreicher Sinn gilt? Welche Um
welt kann bestimmen, ob eine Weltanschauung, eine Religion, eine politische 
Ideologie oder eine kulturelle Schöpfung, einschließlich der Wissenschaft, 
«lebensfähig» ist? «Funktioniert» das Christentum zum Beispiel besser als der 
Islam oder der Buddhismus? «Funktioniert» die Demokratie besser als der 
Autoritarismus? «Funktioniert» der Pragmatismus besser als die Phänomeno
logie, die Hermeneutik, der Existenzialismus oder der Post-Strukturalismus? 
Funktioniert die Stringtheorie besser als die Multiverstheorie, die Quantum- 
Loop-Gravitation oder die modifizierte Newtonsche Dynamik? Selbst Fragen 
der sogenannten wissenschaftlichen «Fakten» sind prinzipiell offen für Revi
sion und Neuinterpretation und, wie wir weiter unten sehen werden, sozial 
konstruiert. Dieses Problem stellt sich dem klassischen Pragmatismus mit 
seinen naturalistischen und darwinistischen Annahmen. 

In diesem Zusammenhang stellt Brandom fest, dass das Abgrenzungspro
blem notwendigerweise mit zwei anderen Problemen zusammenhängt: dem 
Problem der Emergenz, d.h. wie Kultur aus der Natur, Sprache aus Nicht- 
Sprache, Sinn aus Nicht-Sinn entsteht, und zweitens, wenn man von einer 
grundlegenden Kontinuität ausgeht, dass Kultur, Sprache und Sinn irgendwie 
aus der Natur, Nicht-Sprache und Nicht-Sinn entstehen, wie kann man dann 
die enorme Diskontinuität zwischen Natur und Kultur, Sprache und Nicht- 
Sprache, Sinn und Nicht-Sinn erklären? Um ein erfolgreiches philosophisches 
Programm zu sein, muss der Pragmatismus diese drei Probleme lösen. Der 
klassische Pragmatismus mit seinen darwinistischen Annahmen begünstigt 
die Kontinuität zwischen Natur und Kultur auf Kosten einer unzureichenden 
Erklärung, warum oder wie sich Sprache und Kultur so sehr von der Natur 
unterscheiden. Der klassische Pragmatismus privilegiert das Emergenzpro
blem gegenüber dem Diskontinuitätsproblem. Je mehr der Pragmatismus 
«naturalistisch» ist, desto mehr wird Kontinuität zwischen Natur und Kultur 
betont. Ein Ergebnis dieses Naturalismus ist, dass es schwierig wird, die Dis
kontinuität, d.h. die Einzigartigkeit der Sprache, zu erklären. Im Gegensatz 
zum Naturalismus des klassischen Pragmatismus und unter Bezugnahme 
auf die linguistische Wende in der Philosophie plädiert Brandom für einen 
«Rationalismus» im Gegensatz zum Naturalismus. Das pragmatistische Pro
gramm muss eindeutig und unausweichlich im Bereich der Sprache, der 
Vernunft und des rationalen Denkens (Inferenz) angesiedelt werden. Nach 
der linguistischen Wende in der Philosophie ist Brandom überzeugt, dass 
der Pragmatismus nicht hinter die Sprache zurückgehen und an das adaptive 
Verhalten eines autopoietischen, operativ und informationell geschlossenen 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 153 

Systems im evolutionären Rahmen von Variation und Selektion appellieren 
kann. Die Sprache ist kein Werkzeug, kein Instrument für irgendwelche 
außersprachlichen Ziele. Wenn die Sprache einmal entstanden ist, gibt es 
keinen Weg zurück zu einer naturalistischen Position. Die einzige Option ist 
der Rationalismus. Daher schlägt Brandom vor, einen Neo-Pragmatismus 
zu vertreten, der den klassischen Pragmatismus zu einem «linguistischen 
Rationalismus» weiterentwickelt. 

Das entscheidende Motiv, den Rationalismus dem Naturalismus vorzu
ziehen, liegt bei Brandom in der Priorisierung des Abgrenzungsproblems. Für 
Brandom (2011:29) ist es «klar, dass das Scharnier, das die Themen Emergenz 
und Hebelwirkung verbindet, die Frage der Abgrenzung ist». Die Abgren
zung des Gegenstandes der Philosophie als Intelligenz oder Vernunft und die 
Gleichsetzung von Intelligenz mit spezifischen Formen des Sprachgebrauchs 
wie Inferenz, Wahrheitsanspruch und Argumentation schließt den biologi
schen Naturalismus der klassischen Pragmatiker zu Recht aus. Wenn man 
jedoch, wie oben dargelegt, der Emergenzfrage den Vorrang einräumt und 
Abgrenzung und Hebelwirkung von einer adäquaten Theorie der emergenten 
Ordnung abhängig macht, besteht keine Notwendigkeit, zwischen Natura
lismus und Rationalismus zu wählen. Eine Theorie der Emergenz, die mit 
den begrifflichen Ressourcen der allgemeinen Systemtheorie ausgestattet 
ist, wie Komplexität, Selbstorganisation und Ebenen emergenter Ordnung, 
stellt Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung dar, die über der Materie und 
dem Leben steht. Höhere Ebenen der emergenten Ordnung integrieren die 
niedrigeren Ebenen, sodass das Leben mit der Materie Dinge tut, die die 
Materie nicht tun kann, und Sinn Dinge mit der Materie und dem Leben tut, 
die keiner von beiden allein tun kann. Nachdem Sinn entstanden ist, was wir 
in unserer Geschichte über den Hominiden und die Steinaxt zu beschreiben 
versucht haben, gibt es kein Zurück mehr hinter Sinn. Die ganze Welt ist 
eine Sinnwelt. Natürlich ist Sinn, verstanden als eine Ebene emergenter Ord
nung, nicht gleichzusetzen mit dem Homo sapiens oder jenen kognitiven und 
sprachlichen Fähigkeiten, die moderne analytische Philosophen hervorheben. 
Sinn ist viel breiter und umfassender als der vom «Rationalismus» umgrenzte 
Bereich der Realität. In der Tat ist die Unterscheidung zwischen Naturalismus 
und Rationalismus selbst eine bestimmte Unterscheidung, die für bestimmte 
Zwecke verwendet wird. Dass der Pragmatismus notwendigerweise an diese 
Unterscheidung gebunden ist, sodass Pragmatisten wählen müssen, ob sie 
Naturalisten oder Rationalisten sind, ist höchst fragwürdig. Wenn man sich 
nicht zwischen Naturalismus und Rationalismus entscheiden muss, und 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

wenn das Abgrenzungsproblem durch eine Theorie der emergenten Ordnung 
gelöst wird, in der Sinn Materie und Leben integriert, wo bleibt dann der 
Pragmatismus? 

Bevor wir versuchen, diese allgemeine Frage nach dem Status des Pragma
tismus zu Beginn des 21. Jahrhunderts zu beantworten, indem wir eine Theorie 
des Informationellen Pragmatismus vorschlagen, wollen wir kurz auf die anderen 
Formen des Pragmatismus eingehen, die Brandom in der Tradition ausmacht. 
Im Rahmen der linguistischen Wende und der analytischen Philosophie und 
auf der Grundlage der von Charles Morris (1938) eingeführten Klassifizierung 
der Sprache in Syntax, Semantik und Pragmatik verortet Brandom das, was er 
als «methodologischen Pragmatismus» und «semantischen Pragmatismus» 
bezeichnet. Der methodologische Pragmatismus geht davon aus, dass die 
Pragmatik, d.h. der Sprachgebrauch, gegenüber der Semantik, d.h. der Be
deutungskehre, eine erklärende Priorität hat. Die bevorzugte Methode des 
Pragmatismus ist nunmehr, Wittgenstein zu folgen, der sagte, frag nicht nach 
Bedeutung, sondern nach Gebrauch. Semantische Inhalte sind Konstrukte 
des Sprachgebrauchs. Obwohl Brandom Dummett, Quine und Sellars als 
Vertreter des methodologischen Pragmatismus anführt, geht der Gedanke, 
dass semantische Bedeutung auf dem Sprachgebrauch beruht und aus diesem 
hervorgeht, auf Wittgenstein zurück. Der methodologische Pragmatismus 
geht davon aus, dass «der Sinn unserer Rede darüber, was wir meinen oder 
glauben, in dem Licht zu finden ist, das sie auf das, was wir tun, auf unsere 
Gewohnheiten, unsere Praktiken […] wirft», während der semantische Prag
matismus davon ausgeht, «dass alles, worauf man sich berufen kann, um die 
Bedeutung unserer Äußerungen und den Inhalt unserer Überzeugungen zu 
erklären, die Rolle ist, die diese Äußerungen und Überzeugungen in unseren 
Gewohnheiten und Praktiken spielen» (2011:71). Beide Formen des Pragmatis
mus betonen das Primat des Sprachgebrauchs und dass der Gebrauch einer 
Sprache als soziale Praktik zu verstehen ist. Das bedeutet, dass für den Prag
matismus nach der linguistischen Wende der Gegenstand der Philosophie 
praktische Aktivitäten sind, die wesentlich regelgeleitet sind; das heißt, sie 
sind nur in normativen Begriffen verständlich. Der Pragmatismus ist daher, 
wie Brandom betont, notwendigerweise ein «normativer Pragmatismus». 

Was ist die spezifisch normative Sprache, die geeignet ist, die sozialen 
Praktiken zu beschreiben, die der Pragmatismus als Grundlage der seman
tischen Bedeutung ansieht? Erinnern wir uns daran, dass Brandom die 
Abgrenzungsfrage nicht wie Descartes in Bezug auf das «Ich», sondern wie 
Hegel in Bezug auf das «Wir» stellt. Der Raum der Gründe ist kein privater, 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 155 

individueller, subjektiver Raum, sondern ein Raum der sozialen Interaktion, 
des intersubjektiven Gebrauchs der Sprache, die Domäne des «Wir». Wie 
oben in unserer Diskussion über das autonome rationale Subjekt erwähnt, 
bedeutet die einfache Ausweitung der Subjektivität vom Ich zum Wir, vom 
Individuum zur historischen Gemeinschaft, wie Hegel vorschlägt, nicht, dass 
man das Terrain des modernen Denkens oder des Subjektivismus verlassen 
hat. Wäre dies der Fall, wäre Brandoms zweite Aufklärung überhaupt keine 
«Aufklärung». Es ist daher nicht überraschend, wenn die normative Sprache, 
die Brandom zur Beschreibung der sozialen Praktiken, aus denen semantische 
Bedeutung entsteht, für angemessen hält, von sozialen Rollen spricht, also 
von Positionen oder Status, die Individuen in der Gesellschaft einnehmen. 
Soziale Status sind gleichzeitig «Verpflichtungen» und «Ansprüche», denn 
einen bestimmten Status zu haben, zum Beispiel Lehrer, Arzt oder Richter zu 
sein, ist eine Verpflichtung, die man eingeht, und die den Inhaber der Position 
zudem berechtigt, bestimmte Tätigkeiten auszuüben. Ein Lehrer zum Beispiel 
verpflichtet sich zur Ausübung des Lehrerberufs und ist auch berechtigt, in 
einer Schule zu unterrichten. Wie Goffman gezeigt hat, bringt die etablierte 
soziale Rolle eines Lehrers ein Skript mit sich, nach dem ein Lehrer handeln 
sollte. Bei diesem Skript handelt es sich um eine Reihe normativer Regeln, 
die festlegen, was Lehrer tun sollten. Diese Regeln definieren, was ein Lehrer 
ist. Der Lehrer ist an diese Regeln gebunden und hat auch das Recht, entspre
chend zu handeln und von den Schülern als Lehrer akzeptiert und anerkannt 
zu werden. Die Schüler sind verpflichtet, auf das zu achten, was der Lehrer 
sagt, und nicht zu lärmen oder den Unterricht zu stören. Normgesteuerte 
soziale Praktiken sind solche Praktiken, die sich in Form von Verpflichtungen 
und Ansprüchen beschreiben lassen. 

Der normative Pragmatismus beschreibt nach Brandom jene Verpflich
tungen und Ansprüche, die einen privilegierten Sprachgebrauch kennzeich
nen. Brandom (2011:114) nennt diesen primären Sprachgebrauch das Spiel des 
«Gebens und Fragens nach Gründen». Die Verpflichtungen und Ansprüche, 
die die normativen Regeln dieses Sprachspiels ausmachen, sind inferenti
elle Kompatibilität und Inkompatibilität, oder was Brandom wie gesagt das 
Spiel des Gebens und Fragens nach Gründen nennt, was sehr an die Haber
mas’sche Beschreibung des argumentativen Diskurses erinnert. Obwohl die 
Idee eines Sprachspiels als regelgeleitete Aktivität von Wittgenstein stammt, 
folgt Brandom nicht Wittgenstein, wenn er behauptet, dass der inferentielle 
Sprachgebrauch eine einzigartige erklärende und philosophische Priorität 
hat. Er behauptet ausdrücklich, Kant zu folgen, der die kognitiven Tätigkei

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ten des Menschen im Bereich der Freiheit zusammen mit den praktischen, 
moralisch geregelten Tätigkeiten ansiedelte. Es ist die Kraft der inferentiellen 
Konsequenz und des Widerspruchs, die das Spiel des Gebens und Fragens 
nach Gründen normativ leitet. Für Philosophen ist es freilich wichtig, die 
Bedeutung von Begriffen zu explizieren, indem sie untersuchen, welche an
deren Begriffe von einem bestimmten Begriff impliziert werden oder ihm 
widersprechen. Für Philosophen besteht das Tagesgeschäft darin, gute Argu
mente zu finden. Für die meisten Menschen und in den meisten Situationen 
ist dies jedoch nicht der Fall. Brandoms Inferentialismus oder linguistischer 
Rationalismus versucht, semantische Bedeutung in all ihren Formen auf den 
besonderen Gebrauch der Sprache zu gründen, der logische und materielle 
Schlussfolgerungen oder, kurz gesagt, Argumente beinhaltet. Das ist nicht 
das, was Heideggers Zimmermann tat, als er seinen Hammer in die Hand 
nahm und an die Arbeit ging. Es war nicht das, was unser Hominid tat, als 
er zum ersten Mal einen bestimmten Stein aufhob und an der Konstruktion 
des Akteur-Netzwerks der Steinaxt teilnahm. In der Tat ist es nicht das, was 
die meisten von uns täglich tun, wenn wir in viele verschiedene Aktivitäten 
verwickelt sind. Die eigentümliche «Kraft» des besseren Arguments ist nur 
eine Art von Kraft, die soziale Praktiken unter vielen anderen beeinflusst.4 
Außerdem ist, wie wir weiter unten sehen werden, die «Kraft der Vernunft» 
nicht die einzige Kraft, die für die Konstruktion einer wissenschaftlichen 
«Tatsache» erforderlich ist. 

Man könnte fragen, ob der Pragmatismus notwendigerweise an einen 
schlussfolgernden und argumentativen Sprachgebrauch gebunden ist. Gibt 
es im pragmatistischen Programm keinen Platz für einen grundlegenderen 
Begriff des normativen Handelns? Wie könnte eine normativ geleitete Hand
lungsfähigkeit aussehen, die nicht, wie Brandom, dem Subjektivismus und 
Rationalismus der modernen westlichen Philosophie verpflichtet ist? Lassen 
wir den modernen Subjektivismus hinter uns und lassen wir uns nicht im 
modernen Rahmen gefangen nehmen. Es besteht dann keine Notwendigkeit, 
Normativität im Sinne von Verpflichtung und Anspruch zu verstehen. Die 
Grundeinheit der sozialen Praxis muss nicht als ein bestimmter sozialer 
Status oder eine bestimmte Rolle verstanden werden, zu der ein Mensch 

4 Habermas (1981) hat bekanntlich die Idee vom «zwanglosen Zwang des besseren Ar
guments» zu einem Prinzip der deliberativen Demokratie erhoben und dabei entge
gen aller empirischen Evidenz angenommen, dass es einen machtfreien Diskurs geben 
kann und dass Politik «rational» sein kann und soll. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 157 

«verpflichtet» ist und die ihm «Ansprüche» gewährt, die dann von anderen 
durch diskursive Praktiken des Gebens und Fragens nach Gründen entweder 
anerkannt oder bestritten werden sollen. Die sozialen Praktiken, die der Prag
matismus als Grundlage der Bedeutung ansieht, müssen nicht auf das Geben 
und Fragen nach Gründen und das Befolgen von Schlussfolgerungsregeln 
reduziert werden. Man könnte sich den Pragmatismus als etwas vorstellen, 
das nicht auf der Kraft des Arguments beruht, sondern auf der Kraft von 
Sinn, der Kraft von Assoziationen, von Vernetzungen und von Information. 
Könnte die Kraft des besseren Netzwerks mächtiger sein als die Kraft des 
besseren Arguments? Eine Form des Pragmatismus in diesem Sinne könnte 
für das postmoderne 21. Jahrhundert angemessener sein als Brandoms neo- 
pragmatische Moderne. 

4.2 Die Dinge als Sozialpartner – die Kraft des Vernetzens 

Auch wenn Brandom einen bestimmten Sprachgebrauch in den Vordergrund 
stellt, den er das Spiel des Gebens und Fragens nach Gründen nennt, ist er 
sich sehr wohl bewusst, dass Nichtmenschen eine Art von Autorität über Men
schen haben können, eine Autorität, der gegenüber die Menschen verantwort
lich sind. Brandom räumt diese Möglichkeit ein, allerdings ganz im Rahmen 
des typisch modernen Problems, wie das Subjekt das Objekt so repräsentie
ren kann, wie es an sich ist und nicht nur, wie es erscheinen könnte. Die mo
derne Erkenntnistheorie spielt sich auf einem Terrain ab, das durch den Sub
jekt/Objekt-Rahmen abgegrenzt ist. Das fragliche Wissen, dem die Erkennt
nistheorie des modernen Subjektivismus Rechnung tragen musste, wurde im
mer als wissenschaftliches Wissen verstanden. Nur wissenschaftliches Wissen 
in Sinne der Newton’schen Physik konnte die nötige «Objektivität» beanspru
chen, um für die Objekte zu «sprechen» und so dem Skeptizismus zu entge
hen. Brandoms Antwort auf dieses typisch moderne Problem beschreibt «die 
normative Struktur, die Objektivität konstituiert» (Brandom 2011:113). Wesent
lich für Brandoms inferentiellen Pragmatismus ist, dass Menschen allein die 
normative Struktur jener diskursiven Praktiken instituieren, die die Autorität 
von Nichtmenschen konstituieren. Wie Brandom bemerkt, «liegt die normati

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ve Bedeutung in unserer Hand, und wir können sie dorthin legen, wo wir wol
len» (ebd).5 

Die Vorstellung einer Verantwortung gegenüber einer nicht-menschlichen 
Autorität wird nicht prinzipiell durch die pragmatische Einsicht der Aufklä
rung untergraben, dass ein solcher Status von menschlichen Haltungen ab
hängt, die etwas als autoritativ ansehen oder behandeln. (Ebd.) 

Zu verstehen, wie die Verantwortung für die Dinge von den menschlichen Hal
tungen abhängt, ist eine Frage dessen, «wie wir eine Dimension der Bewertung 
unserer Äußerungen und Handlungen einführen können, die richtig verstan
den wird, indem sie semantische und epistemische Autorität über ihre Korrekt
heit gewährt, wie es mit den Dingen ist, die wir dann in diesem besonderen 
normativen Sinn als Denken und Reden zählen» (ebd.). 

Es ist wichtig festzuhalten, dass für Brandom die Autorität von Nichtmen
schen weder von ihnen instituiert wird noch in irgendeiner Weise von ihnen 
ausgeht. Stattdessen «können wir sehen, dass die referenzielle Repräsentati
onsdimension des semantischen Inhalts ein zentraler, wesentlicher und un
vermeidlicher Aspekt des Spiels des Gebens und Fragens nach Gründen ist, 
das für diskursive Praktiken als solche charakteristisch ist» (ebd.: 114). Erin
nern wir uns daran, dass Brandom das Abgrenzungsproblem löst, indem er die 
semantische Bedeutung auf die diskursiven Praktiken des Homo sapiens be
schränkt, die ausschließlich das «Wir» bilden, mit dem sich die Philosophie be
schäftigen muss. Für Brandom haben Nichtmenschen keine normative Hand
lungsfähigkeit. Sie beteiligen sich nicht an diskursiven Praktiken. Sie tragen 
nicht aktiv zur Konstruktion von Informationen bei. Sie sind keine Mitglieder 
des «Wir», das Brandom abgegrenzt hat, und sind daher keine Sozialpartner. 
Diese Behauptung wurde bestritten, als wir oben über Akteur-Netzwerke und 
Netzwerknormen sprachen. Netzwerknormen wie Konnektivität, Flow, Par
tizipation, Transparenz, Authentizität und Flexibilität wurden aus den Affor
danzen der digitalen Informations- und Kommunikationstechnologien abge
leitet. In Anlehnung an Latour behaupten wir, dass auch Nichtmenschen et

5 Man sollte beachten, dass diese Aussage gegen Wittgensteins Verbot einer Privatspra
che verstößt. Die Behauptung, dass das, was «wir» sagen, richtig ist, widerspricht der 
Idee einer Regel. Die bloße Nennung eines «Wir» anstelle eines «Ich» verlagert das Pro
blem nur auf die potenzielle Irrationalität einer Gemeinschaft von Sprechern. Wenn 
eine Gruppe von Schizophrenen in einer Anstalt sich einig ist, dass das Hören von Stim

men ein akzeptabler Grund ist, etwas zu tun, dann ist das ihre Form von Rationalität. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 159 

was tun, zum Beispiel, dass ein bestimmter Stein, der vor drei Millionen Jah
ren in einem Flussbett lag, oder die heutigen digitalen Technologien etwas tun. 
Sie sind nicht nur passive Empfänger des menschlichen Tuns und Wissens. Es 
hat sich etabliert, das, was die Dinge tun, Affordanzen zu nennen. Wir argu
mentieren, dass Affordanzen eine eigene normative Struktur haben und nicht 
nur eine Autorität, die der Mensch ihnen durch bestimmte diskursive Prakti
ken verleiht. Daher behaupten wir, dass Nichtmenschen als soziale Partner in 
dem Sinne betrachtet werden müssen, dass sie an den sozialen Praktiken teil
nehmen, die Sinn konstruieren. Was sind diese einzigartigen sozialen Prak
tiken, in denen alle Formen des Pragmatismus versuchen, semantische Be
deutung zu begründen? In Anlehnung an Latour und die Akteur-Netzwerk- 
Theorie haben wir diese sozialen Praktiken «technische Mediation» genannt. 
Technische Mediation besteht aus Praktiken des «Übersetzens» und «Einbin
dens» von Akteuren in Netzwerke. Es sind diese Praktiken, an denen Menschen 
und Nichtmenschen symmetrisch teilnehmen, die Information konstruieren. 
Anstelle des Sprachspiels des Gebens und Fragens nach Gründen, das Bran
dom als Grundlage von semantischer Bedeutung betrachtet, steht in einem 
neuen, «informationellen» Pragmatismus das Übersetzen und Einbinden von 
Akteuren in Netzwerke durch technische Mediation im Mittelpunkt. Der von 
uns vorgeschlagene neue Pragmatismus könnte demnach Informationeller Prag
matismus genannt werden, da es Information ist, was die technische Mediati
on konstruiert, und es sind Informationen, aus denen Akteur-Netzwerke be
stehen. Wenn wir für einen Informationellen Pragmatismus argumentieren 
wollen, müssen wir zu zeigen versuchen, wie Dinge soziale Partner sein kön
nen und was dies für unser Verständnis von objektiver wissenschaftlicher Er
kenntnis bedeutet. 

In seiner Studie über Pasteur (From Fabrication to Reality – Pasteur and His 
Lactic Acid Ferment, 1991) beschreibt Latour, wie ein wissenschaftliches Konzept, 
eine Tatsache, in jenen Praktiken der Laborforschung entsteht, die es den Din
gen erlauben, zu «sprechen». Die wissenschaftliche Praxis wird nicht als ein 
Spiel des Gebens und Fragens nach Gründen dargestellt, sondern als ein Pro
zess der Übersetzung und Einbindung heterogener und hybrider menschli
cher und nichtmenschlicher Akteure in komplexe Netzwerke. Richtig verstan
den ist das sogenannte «objektive» Faktenwissen eine Konstruktion von Fak
ten, an der sowohl Menschen als auch Nichtmenschen symmetrisch beteiligt 
sind. Latour (1991:125) merkt dazu Folgendes an: 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Der größte Teil der Wissenschaftsphilosophie seit Hume und Kant besteht 
darin, diese unmögliche Antinomie aufzugreifen, auszuweichen, zu umge

hen, zu widerrufen, zu lösen, zu widerlegen, zu verpacken, zu entpacken: 
dass einerseits Tatsachen experimentell erfunden werden und niemals aus 
ihrer vom Menschen geschaffenen Umgebung entkommen, und dass es an
dererseits wesentlich ist, dass Tatsachen nicht erfunden werden und dass et
was entsteht, das nicht vom Menschen geschaffen ist. 

Die «sozialen Praktiken», die Konzepte oder – wie wir es vorziehen – Infor
mationen konstruieren, sind nicht nur diskursiv, sondern auch Prozesse der 
technischen Mediation. Latour zufolge veranschaulicht die «Entdeckung» der 
Milchsäuregärung durch Pasteur diesen Prozess. Latour stützt seine Beschrei
bung auf Pasteurs Schrift Memoire sur la fermentation appelée lactique (1857). La
tour (1991:113) beabsichtigt ausdrücklich, mit seiner Beschreibung von Pasteurs 
Forschung eine pragmatistische Perspektive zu illustrieren. Er zitiert den Be
griff der Ambulation von William James, der behauptete, Wissen entstehe in 
einer Reihe von Bewegungen, Verknüpfungen und Verbindungen und nicht 
durch einen Sprung über eine ontologische oder epistemologische Kluft zwi
schen einem Subjekt und einem Objekt, zwischen Worten und der Welt. Kein 
Versuch, in der Domäne der Worte zu bleiben, d.h. in den rein diskursiven 
Praktiken des Homo sapiens, wird uns von dem befreien, was Latour die «mo
derne Verfassung» und die Annahme der «Referenz» nennt. 

Es spielt keine Rolle, wie sehr wir den Begriff der Referenz modifizieren, 
wenn wir nicht auch in der Lage sind, unser Verständnis davon zu modifi

zieren, was die Entitäten der Welt tun, wenn sie mit der wissenschaftlichen 
Gemeinschaft in Kontakt kommen und beginnen, in das Kollektiv sozialisiert 
zu werden. (1991:114) 

Die wichtige Änderung unseres Verständnisses derjenigen sozialen Prak
tiken, die dem Pragmatismus zufolge semantische Bedeutung erzeugen, 
betrifft nicht nur die Begriffe der Referenz, sondern auch den Begriff des 
semantischen Inhalts. Der Begriff des semantischen Inhalts ist für Brandoms 
Beschreibung des Spiels des Fragens und des Gebens von Gründen von ent
scheidender Bedeutung. Für Brandom ist die diskursive Praxis normativ dazu 
verpflichtet, begriffliche Inhalte in logischen und materiellen Inferenzen zu 
explizieren. Brandom spricht auch von «semantischem Pragmatismus», um 
den Fokus auf Begriffe zu betonen. Um die Explikation der semantischen 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 161 

Bedeutung von Begriffen geht es im Spiel des Gebens und Fragens nach 
Gründen. Die Regeln der Inferenz stellen die entscheidenden Normen dar, zu 
denen dieses Spiel die an den diskursiven Praktiken Beteiligten verpflichtet. 
Für Latour (1991:116) müssen jedoch die Begriffe «Referenz und begrifflicher 
Inhalt, wie alle anderen uns überlieferten Begriffe, völlig neu konfiguriert 
werden, wenn wir Wissenschaft in Aktion wirklich verstehen wollen». Latour 
versucht zu zeigen, dass «Wissenschaft in Aktion» nicht viel anders ist als 
das, was unser armer Hominid vor drei Millionen Jahren tat, als er sich an 
der Konstruktion des Akteur-Netzwerks der Steinaxt beteiligte. Wie bei der 
Steinaxt geht es auch bei der Hefe von Pasteur darum, dass die Akteure aus 
den Assoziationen, die sie eingehen, entstehen. Es ist wichtig festzuhalten, 
dass es nicht der Forscher allein ist, der den Akteur, in diesem Fall die Hefe, 
in diese Assoziationen einbringt, sondern dass sowohl menschliche als auch 
nichtmenschliche Akteure zusammenarbeiten, um zu etwas zu werden, was 
sie vorher nicht waren. Sowohl Pasteur als auch die Hefe «tun» etwas, durch 
das sie zu Akteuren in einem Netzwerk werden, das vorher nicht existierte. 

Das entstehende Netzwerk ist komplex und bezieht nicht nur die Hefe, 
das Labor, wissenschaftliche Instrumente, Inskriptionen, Texte, Präsentatio
nen und Pasteur ein, sondern auch Kollegen und Experten sowie die Akademie 
der Wissenschaften, die Pasteurs Erkenntnisse schließlich bestätigen müssen. 
Jede der Verbindungen und Assoziationen, die sich aus der Übersetzung und 
Einbindung verschiedener Akteure in ein Netzwerk ergeben, offenbart sowohl 
die Hefe als eigenständigen Akteur als auch Pasteur als denjenigen, der die 
Hefe in den Blick nimmt und sie als das zeigt, was sie ist. Wie Latour (ebd.: 
123) es ausdrückt: «Der größte Teil des Einfallsreichtums eines Experimenta
tors besteht darin, hinterhältige Handlungen und sorgfältige Inszenierungen 
zu entwerfen, die einen Akteur an neuen und unerwarteten Situationen teil
haben lassen, die ihn aktiv definieren.» Das Labor ist so konstruiert, dass die 
Hefe vielen verschiedenen «Versuchen» unterzogen werden kann, in denen sie 
sich auf unerwartete Weise zeigen kann. Wichtig ist, dass die Hefe trotz des 
künstlichen Aufbaus der Experimente, des Eingriffs der Instrumente und der 
Manipulation der Hefe sich so zeigen darf, wie sie ist, und nicht nur den Wün
schen des Forschers gehorcht. «Sicherlich ist die Laborumgebung künstlich 
und von Menschenhand geschaffen, aber Pasteur muss feststellen, dass die 
Kompetenz des Ferments seine Kompetenz ist und in keiner Weise von seinem 
Geschick abhängt, einen Versuch zu erfinden, der es ihm erlaubt, sich zu of
fenbaren» (ebd.). Die Hefe wird, genau wie die Steinaxt Millionen Jahre zuvor, 
in etwas übersetzt, das es vorher nicht gab. Sie wird zum Gärungsmittel und 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

in ein Netzwerk von Assoziationen mit Zucker, Umweltbedingungen, Wachs
tumszyklen, Taxonomien und potenziellen Verwendungszwecken eingebun
den, die sowohl sie als auch Pasteur als Akteure erscheinen lassen, die es vorher 
nicht gab. Die Hefe zum Beispiel wird zu einem lebenden Organismus, der auf 
spezifische Weise mit dem Zucker und anderen Organismen und deren Ver
halten in Verbindung steht, anstatt nur ein Symptom oder Nebenprodukt rein 
chemischer Reaktion zu sein. Die Handlungen der Hefe werden registriert und 
in einen Text übersetzt, der zum Narrativ, zum Aktionsprogramm des Netz
werks wird, das dann dazu dient, Kollegen in Gläubige der organischen Na
tur der Milchsäuregärung zu verwandeln. Die Akademie der Wissenschaften 
wird auf diese Weise in das Netzwerk der Milchsäuregärung aufgenommen, 
das Pasteur und die Hefe errichten. Erst wenn diese vielen Akteure übersetzt 
und in das Netzwerk eingebunden worden sind, kann man von einer wissen
schaftlichen Tatsache sprechen. Das «objektive Wissen», das auf diese Weise 
konstruiert wird, ist nicht das, was die moderne Philosophie als Repräsentati
on oder Referenz auf eine äußere Welt verstanden hat. 

Die Richtigkeit der Aussage bezieht sich nicht auf einen Zustand da draußen, 
sondern auf die Nachvollziehbarkeit einer Reihe von Umwandlungen. Kein 
Experiment kann nur im Labor, nur in der Literatur oder nur in den Debatten 
unter Kollegen untersucht werden. Ein Experiment ist zwar eine Geschich
te – und als solche studierbar –, aber eine Geschichte, die an eine Situation 
gebunden ist, in der neue Akteure schrecklichen Prüfungen unterzogen wer
den, die ein genialer Regisseur ausgeheckt hat; und dann unterzieht sich der 
Regisseur seinerseits schrecklichen Prüfungen durch seine Kollegen, die tes
ten, welche Art von Verbindungen es zwischen der ersten Geschichte und der 
zweiten Situation gibt. Ein Experiment ist ein Text über eine nicht-textuelle 
Situation, der später von anderen getestet wird, um zu entscheiden, ob er 
einfach ein Text ist oder nicht. Wenn der letzte Versuch erfolgreich ist, han
delt es sich nicht nur um einen Text, sondern um eine reale Situation, und 
sowohl der Akteur als auch seine Autoren sind mit einer neuen Kompetenz 
ausgestattet: Pasteur hat bewiesen, dass das Ferment ein lebendiges Ding 
ist. (Ebd.:124) 

An diesem Beispiel, wie Wissenschaft in Aktion funktioniert, wird deutlich, 
dass begriffliche Inhalte und schlussfolgernder Sprachgebrauch so eng mit 
technischen Mediationen, mit Dingen aller Art, mit Prozessen der Überset
zung und der Einbindung von Akteuren in Netzwerke verbunden sind, aus 
denen heraus die Akteure als das entstehen, was sie sind, dass das Spiel des 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 163 

Gebens und Fragens nach Gründen, das Brandom priorisiert, nur eine Aktivi
tät von vielen anderen ist und nur einer Art von Akteuren unter vielen anderen 
zugeschrieben wird. Es ist nicht die Kraft des besseren Arguments, sondern 
die Kraft der Assoziationen und Relationen, d.h. der Information, die die 
Akteure versammelt (logos) und sie in einer bestimmten Seinsweise bewahrt. 
Wie Latour (124) es ausdrückt: 

Der wesentliche Punkt, auf den ich hinauswill, ist, dass die «Konstruktion» 
keineswegs die bloße Rekombination bereits vorhandener Elemente ist. Im 
Laufe des Experiments tauschen Pasteur und das Ferment ihre Eigenschaf
ten gegenseitig aus und verbessern sie, wobei Pasteur dem Ferment hilft, 
seine Fähigkeiten zu beweisen, und das Ferment Pasteur «hilft», eine seiner 
vielen Medaillen zu gewinnen. 

Wenn wir den Pragmatismus über seine Gefangenschaft in der modernen Ver
fassung, das Bekenntnis zu einer in Subjekte und Objekte geteilten Welt und 
einen humanistischen Exzeptionalismus hinausführen wollen, müssen wir ei
nen breiteren und umfassenderen Begriff von «sozialen Praktiken» in Betracht 
ziehen. Das Spiel des Gebens und Fragens nach Gründen, das Brandom als 
Grundlage der semantischen Bedeutung vorschlägt, erlaubt es uns nicht, in ei
ne Zukunft vorzudringen, in der technologische Mediation damit beschäftigt 
ist, die Netzwerke zu konstruieren, in denen wir tatsächlich leben. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammenfassung und Schlussfolgerung 

Wir begannen mit der Definition der Philosophie als Beschäftigung mit den 
ersten Prinzipien, der arché des Seins. Das Sein zeigt sich in der heutigen Welt 
als dynamisch und veränderlich. Heidegger sprach von der «Seinsgeschichte» 
und behauptete, die Art und Weise, in der sich das Sein in der heutigen Welt 
offenbart, sei die «Technik». Indem wir diesen Vorschlag ernst nahmen, frag
ten wir, wie die Technik als arché unserer Welt verstanden werden kann, das 
heißt, welche Rolle die Technik bei der Konstruktion von Sein, Sinn und Welt 
spielt. Technologie, so argumentierten wir, ist nicht nur ein Werkzeug, das 
Menschen benutzen, sondern ein metaphysischer Prozess, durch den Sinn und 
Sein entstehen. Um diesen Prozess zu veranschaulichen, stellten wir uns vor, 
wie die erste Steinaxt vor mehr als drei Millionen Jahren entstanden ist. Wir 
argumentierten, dass die Emergenz von Sinn mit der Geburt der Technologie 
einherging. Als ein Hominid einen Stein in die Hand nahm und begann, ihn 
auf neue und unvorhergesehene Weise zu benutzen, sodass eine Axt entstand, 
markierte dieses bedeutsame Ereignis die Geburt von Sinn. In diesem Prozess 
wurden sowohl der Stein als auch der Hominid transformiert. Der Stein wur
de zu einem Artefakt, während der Hominid zum Jäger oder Krieger wurde. 
Diese gegenseitige Verwandlung erfolgte durch Assoziationen und Relationen 
zwischen Hominid, Stein und anderen Akteuren, die ein Akteur-Netzwerk bil
deten, in dem Menschen und Nichtmenschen gemeinsam Sinn, Sein und Welt 
konstruierten. Diese Relationen und Assoziationen blieben bestehen und ver
schwanden nicht, wie auch der episodische Gebrauch von Werkzeugen durch 
Tiere. Sie hielten die Akteure im Netzwerk fest und verwandelten sie in ein 
Reich des Sinns, das von da an definierte, was es «bedeutet», zu existieren. Sein 
ist Relation und Assoziation von Akteuren in Netzwerken, d.h. Information. 

Diese Sicht der Emergenz von Sinn und damit von Sein und Welt stellt die 
traditionelle philosophische Sicht des Seins als feste Essenz oder Substanz 
infrage und argumentiert stattdessen, dass das Sein relational ist und durch 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Interaktionen innerhalb von Akteur-Netzwerken entsteht. Die Akteur-Netz
werk-Theorie wird zu einer Metaphysik, die erklärt, wie Sein und Sinn nicht 
im Verstand oder in der Sprache entstehen, sondern in realen Relationen 
zwischen Akteuren. Der Bau einer Steinaxt beispielsweise war nicht nur ein 
funktionaler Akt der Herstellung eines Werkzeugs, sondern ein gestaltender 
Akt der Konstruktion von Dingen, die Sinn haben und in einer Welt von Sinn 
existieren. In Anlehnung an Latour vertraten wir die Auffassung, dass die 
Konstruktion der Steinaxt ein Beispiel für den Prozess der technischen Me

diation ist, der eine dynamische Interaktion darstellt, bei der Menschen und 
Nichtmenschen gemeinsam an der Konstruktion einer Sinnwelt «arbeiten». 
Dieser Prozess transformiert alle Beteiligten und löst die traditionellen Unter
scheidungen zwischen Subjekt und Objekt oder Mensch und Werkzeug auf. 
Die technische Mediation verwandelt die materielle Realität in Sinn. Nach 
der Emergenz von Sinn gibt es nur noch Information. Die technische Media
tion wird zur arché, zum ersten Prinzip des Seins in der heutigen Welt. Das 
Konzept der Emergenz spielt dabei eine entscheidende Rolle. Es beschreibt, 
wie Sinn aus Prozessen der Übersetzung und Einbindung von Akteuren in 
Netzwerke entsteht. Diese Prozesse vermitteln eine höhere Ebene emergenter 
Ordnung, indem sie physische und biologische Seinsformen integrieren und 
in Information umwandeln. Die Steinaxt blieb nicht nur ein Stein. Sie diente 
nicht nur als Werkzeug, sondern wurde Teil eines größeren Netzwerks, das 
die Identität und den Zweck des Hominiden neu definierte, und der Stein 
selbst wurde in eine Axt verwandelt. Die Emergenz von Sinn veränderte weder 
den Stein noch den Hominiden allein, sondern es entstand eine Welt, in der 
Steine zu potenziellen Äxten oder «bloßen» Steinen wurden und Hominiden 
zu Kriegern, Jägern, Bauarbeitern und vielem mehr. 

Die relationale Ontologie der Akteur-Netzwerke-Theorie führt zu der Idee, 
dass Sinn, Sein und Welt am besten als Information verstanden werden. In die
sem Zusammenhang sind Informationen nicht als mentale Zustände, seman
tische Inhalte, Repräsentationen, Referenzen oder die exklusiven Produkte der 
diskursiven Praktiken des Homo sapiens zu verstehen. Information besteht 
aus den Relationen und Erzählungen, die Akteure konstruieren und Akteur- 
Netzwerke zusammenhalten. Information ist kein Ding. Sie ist keine beson
dere Art von Substanz. Sie besteht aus den Relationen und Erzählungen, die 
über die unmittelbare Aktivität hinaus bestehen und die Welt als ein dynami
sches Sinngefüge konstruieren. Dies erinnert an die ursprüngliche Bedeutung 
von logos als «Sammeln und Bewahren» (Heidegger). Nach der Emergenz von 
Sinn wird die Realität in Information umgewandelt. Information ist die Seins

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammenfassung und Schlussfolgerung 167 

weise aller Dinge auf der Ebene der emergenten Ordnung von Sinn. Dies im
pliziert, dass sich die Philosophie nicht mehr mit Subjekten (einzelnen Men
schen) oder Objekten, den Dingen in der Welt, zu beschäftigen braucht. Die 
Welt ist kein Behälter, in dem sich Subjekte und Objekte befinden können. Was 
auch immer sie sein mögen, die Dinge bestehen aus Relationen und existieren 
als Information in Netzwerken. Nicht nur die Idee der technischen Mediati
on als grundlegender Prozess der Konstruktion von Akteur-Netzwerken, die 
aus Informationen bestehen, rückt die Technik in den Mittelpunkt des phi
losophischen Interesses, sondern auch die Gesellschaft wird als das Kollektiv 
aller Wesen, sowohl der Menschen als auch der Nichtmenschen, verstanden. 
Die Konzentration auf die Technik, verstanden als technische Vermittlung und 
Konstruktion von Informationen, impliziert die Konzentration auf die Gesell
schaft und das, was der Pragmatismus als «soziale Praktiken» bezeichnet. Die 
Philosophie wird zur Gesellschaftstheorie und die Soziologie geht in die Phi
losophie über. 

Teil 2 befasst sich mit der Gesellschaftstheorie und der Frage, wie die im 21. 
Jahrhundert entstehende Gesellschaft am besten zu verstehen ist. Wir bewe
gen uns von einer Industriegesellschaft zu einer globalen Netzwerkgesellschaft. 
Dieser revolutionäre Übergang kann als «digitale Transformation» bezeich
net werden, da er durch den Aufstieg der Informations- und Kommunikati
onstechnologien (IKT) vorangetrieben wird. Die digitalen Technologien haben 
soziale Strukturen, Machtdynamiken, das menschliche Selbstverständnis und 
kulturelle Praktiken neu definiert. Die theoretischen Quellen, auf die in dieser 
Diskussion zurückgegriffen wird, sind die Theorie der sozialen Systeme von 
Niklas Luhmann, die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft von Manuel 
Castells und die Akteur-Netzwerk-Theorie von Bruno Latour. 

Luhmann lehnt die Grundprinzipien der traditionellen Gesellschaftstheo
rie ab, wonach die Gesellschaft aus Menschen besteht, von außen beobachtet 
und beschrieben werden kann, territorial begrenzt ist und dass Kommunika
tion und kooperatives Handeln in der Gesellschaft vom Konsens abhängen. 
Luhmanns Theorie sozialer Systeme liefert die Grundlage für das Verständnis 
der modernen Gesellschaft als ein sich selbst organisierendes Kommunikati
onssystem. Für Luhmann besteht die Gesellschaft nicht aus Individuen, son
dern aus Kommunikationen. Der Mensch ist als Element des sozialen Systems 
ausgeschlossen und existiert stattdessen in seiner Umwelt. Dies bedeutet ei
ne deutliche Abkehr von der traditionellen Auffassung der Gesellschaft als ei
ner Ansammlung von Individuen. Luhmann legt eine postmoderne, posthu
manistische Theorie der Gesellschaft vor. Für Luhmann sind die klassischen 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

pragmatistischen Vorstellungen von sozialen Praktiken als diskursive Prakti
ken menschlicher Individuen nicht mehr Grundlage der Gesellschaftstheorie. 
Luhmann argumentiert auch, dass die moderne Welt durch globale funktiona
le Subsysteme – wie Wirtschaft, Wissenschaft und Recht – gekennzeichnet ist, 
die autonom und nach eigenen konstituierenden binären Codes über nationale 
Grenzen hinweg operieren. Diese Perspektive stellt die Vorstellung von terri
torial begrenzten Nationalstaaten und demnach auch Sprachgemeinschaften 
als definierende Einheiten der Gesellschaft infrage und schlägt stattdessen ei
ne einzige, globale Gesellschaft vor, die sich durch funktionale Systeme intern 
differenziert. 

Castells beschreibt den Aufstieg der globalen Netzwerkgesellschaft, einer so
zialen Ordnung, die durch die Affordanzen der digitalen Informations- und 
Kommunikationstechnologien (IKT) geprägt ist. Netzwerke, so argumentiert 
er, sind dezentralisiert, dynamisch und flexibel und ersetzen die hierarchi
schen Strukturen der Industriegesellschaft. Castells hebt die Entstehung des 
Raums der Ströme hervor, eines globalen Netzwerks, das den traditionellen, an 
physische Orte gebundenen Raum der Orte auflöst. Kulturelle und wirtschaft
liche Aktivitäten überschreiten in diesem Raum lokale ortsgebundene Gren
zen und schaffen eine neue Form der «realen Virtualität», in der virtuelle und 
physische Realitäten miteinander verschmelzen. Castells erforscht auch das 
Konzept der zeitlosen Zeit, in der die rasante Beschleunigung des Informati
onsflusses die historische Zeit zu einer ewigen Gegenwart verdichtet. Diese 
Veränderungen führen zu einer Neudefinition der Macht, die nun nicht mehr 
durch traditionelle Hierarchien, sondern durch den Zugang zu und die Kon
trolle über Netzwerke ausgeübt wird. Der entscheidende Beitrag Castells’ zum 
Verständnis der heutigen Welt ist, dass die Gesellschaft und das Soziale nicht 
mehr auf der Grundlage der menschlichen Rationalität oder von Brandoms 
diskursiven Praktiken, sondern unter dem Blickwinkel der Affordanzen von 
digitalen Technologien verstanden werden müssen. 

Latours Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) ergänzt diese Ansichten, indem 
sie den relationalen Charakter der Gesellschaft hervorhebt. Latour argu
mentiert, dass die Gesellschaft kein von der Natur getrennter Bereich ist, 
sondern durch die Interaktionen menschlicher und nichtmenschlicher Ak
teure in Netzwerken entsteht und die gesamte Realität unserer Welt umfasst. 
Latour schlägt nicht nur eine relationale Ontologie vor, sondern eine flache 
Ontologie, die die hierarchischen Unterscheidungen zwischen Individuen, 
Strukturen und Objekten ablehnt und stattdessen davon ausgeht, dass alle 
Entitäten durch Prozesse der technischen Mediation und der Übersetzung 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammenfassung und Schlussfolgerung 169 

und Einbindung von Akteuren in Netzwerke gemeinsam Sinn bzw. Informa
tion konstruieren. Die «sozialen Praktiken», welche der Pragmatismus als 
Grund der Sinnkonstruktion sieht, sind daher nicht ausschließlich als diskur
sive Praktiken des Homo sapiens oder gar als notwendigerweise linguistisch 
zu verstehen. Diese Perspektive stellt die traditionelle Dichotomie zwischen 
Natur und Gesellschaft sowie Subjekt und Objekt infrage und legt nahe, 
dass Technologien und Artefakte ebenso integraler Bestandteil der sozialen 
Welt sind wie menschliche Akteure. Dinge sind soziale Partner und soziales 
Handeln ist nicht auf die Aktivitäten von Menschen beschränkt. 

Zeitgenössische Gesellschaftstheorien zeichnen ein Bild von der globalen 
Netzwerkgesellschaft als einer dynamischen und relationalen Welt der Netz
werke und Informationen. Die globale Netzwerkgesellschaft stellt einen Para
digmenwechsel im Verständnis jener sozialen Praktiken dar, die dem Pragma
tismus zufolge die Grundlage für die Konstruktion von semantischer Bedeu
tung bilden. Dieser Wandel erfordert eine philosophische Neuausrichtung tra
ditioneller Konzepte, die sich vom Fokus auf Individuen und ihre diskursiven 
Praktiken hin zu einer relationalen Ontologie entwickelt, die auf technischer 
Mediation basiert und Menschen, Technologien und Netzwerke integriert. Da 
technische Mediation und die Konstruktion von Akteur-Netzwerken grund
sätzlich soziale Praktiken sind und soziale Praktiken im Wesentlichen norma
tiv geregelt sind, stellt sich die Frage nach den Normen, die das Vernetzen in 
der globalen Netzwerkgesellschaft leiten. 

In Teil 3 verlagert sich der Schwerpunkt auf die Erörterung der Normen, 
welche die grundlegenden sozialen Praktiken der technischen Mediation in 
der globalen Netzwerkgesellschaft leiten. Traditionelle, auf den Menschen 
bezogene Ansichten über Normativität werden revidiert, um einen breiteren 
Rahmen zu schaffen, der sowohl menschliche als auch nichtmenschliche 
Akteure umfasst. Wir argumentieren, dass die Normativität nicht mehr 
wie in der Moderne als Eigenschaft des menschlichen Subjekts verstanden 
werden kann. Die Normen, die technische Mediation und die Prozesse des 
Übersetzens und Einbindens regeln, leiten die Konstruktion von Informa
tion und bilden daher die Grundlage von Sinn. Wir stimmen zwar mit dem 
pragmatistischen Prinzip der Ableitung von Sinn aus sozialen Praktiken 
überein, argumentieren aber, dass die Affordanzen von Dingen, Artefakten 
und Technologien, insbesondere von digitalen Technologien, so verstanden 
werden müssen, dass sie zu den Normen beitragen, die die Konstruktion von 
Information und damit der Gesellschaft leiten. Ausgehend von Wittgensteins 
Einsicht, dass Sprache eine regelgeleitete Aktivität ist, und dem pragmatisti

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

schen Prinzip, dass semantische Bedeutung aus sozialen Praktiken entsteht, 
muss die Entstehung von Sinn, Sein und Welt als untrennbar von normativer 
Regulierung verstanden werden. Brandom leitet die Idee der Normativität aus 
Kants Unterscheidung zwischen einem Bereich der Notwendigkeit und einem 
Bereich der Freiheit ab, wobei nicht nur das praktische Handeln, sondern 
auch die Kognition im Bereich der Freiheit angesiedelt ist. Es ist nicht die 
mechanische Kraft, die die Freiheit regiert, sondern die normative Kraft von 
Sinn. Wie Brandom es ausdrückt, ist es die Kraft des besseren Arguments. 
Die grundlegende Bedeutung der technischen Mediation impliziert jedoch, 
dass Normativität in einem nicht-subjektivistischen Sinne verstanden wird. 
Die Kraft des besseren Vernetzens und nicht des besseren Arguments stellt 
die normative Regulierung von Akteur-Netzwerken dar. Normativität geht 
über das menschliche Handeln hinaus und umfasst auch die Interaktionen 
und Relationen zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Akteuren in 
Netzwerken. Dinge müssen als soziale Partner betrachtet werden. 

Um den Boden für diese posthumanistische und nicht-subjektivistische 
Konzeption der Normativität zu bereiten, erinnern wir an den Platz des 
autonomen rationalen Subjekts im modernen Denken. Das Konzept des 
autonomen rationalen Subjekts ist für die westliche Philosophie von grund
legender Bedeutung. Dieses Konzept untermauert seit Jahrhunderten die 
Vorstellungen von Freiheit, Gerechtigkeit und Individualität und bildet das 
Fundament des Humanismus der Aufklärung und der Demokratietheorie. 
Die Idee des autonomen rationalen Subjekts ist jedoch paradox. Autonomie 
erfordert Selbstgesetzgebung, aber die Idee von Regeln impliziert, dass sie von 
außerhalb des Individuums kommen müssen. Dieses Paradoxon untergräbt 
die Kohärenz des autonomen rationalen Subjekts als Quelle von Freiheit und 
Sinn. Diese Kritik wird auf Hegels Begriff der kollektiven Autonomie aus
geweitet, bei dem die individuelle Freiheit durch gegenseitige Anerkennung 
innerhalb einer Gemeinschaft verwirklicht wird. In Hegels Rahmen entstehen 
die Normen der Gesellschaft durch die kollektive historische Entwicklung der 
Vernunft, die Traditionen, Institutionen und Praktiken prägt. Hegel versucht 
zwar, das Paradoxon der Autonomie zu lösen, indem er von der individuellen 
auf die kollektive Ebene übergeht, aber diese Lösung bringt ihre eigenen Her
ausforderungen mit sich, insbesondere was die Versöhnung der individuellen 
Handlungsfähigkeit mit den sozialen Strukturen und Zwängen und die Ver
söhnung der Rationalität mit der Relativität der historischen Gemeinschaften 
betrifft. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammenfassung und Schlussfolgerung 171 

Anschließend haben wir gezeigt, wie zeitgenössische Sozialtheorien über 
das autonome rationale Subjekt hinausgehen. Die Systemtheorie von Niklas 
Luhmann beispielsweise ersetzt die Idee der individuellen Handlungsfähig
keit durch das Konzept der systemischen Selbstorganisation. Nach Luhmanns 
Auffassung ist die Gesellschaft ein Kommunikationssystem, und Normen wer
den durch kommunikative Operationen geschaffen und aufrechterhalten, um 
kommunikative Komplexität zu reduzieren. Der Mensch ist nicht die Grundla
ge der Gesellschaft, sondern wird in die Umwelt des sozialen Systems verwie
sen, um die Kontingenz und Komplexität zu gewährleisten, die für die ständi
ge Selbstorganisation des Systems erforderlich sind. Manuel Castells fügt die
ser Diskussion eine weitere Dimension hinzu, indem er die Normativität, ver
mittelt durch die Affordanzen von digitalen Technologien, in den Kontext der 
globalen Netzwerkgesellschaft stellt. Castells betont die Spannung zwischen 
dem globalen Raum der Ströme, der durch dezentrale, flexible Netzwerke ge
kennzeichnet ist, und dem lokalen Raum der Orte, an denen Identität und Tra
dition als Formen des Widerstands gegen das Netz vergeblich versuchen, fort
zubestehen. In diesem Kontext werden Normen durch die Dynamik von Netz
werken geprägt, in denen Konnektivität, Flexibilität und Flow unter anderen 
Vorrang haben. Diese Netzwerklogik steht in scharfem Kontrast zu traditio
nellen Gesellschaftstheorien, die statische und ortsgebundene Normen beto
nen und damit Konflikte zwischen globalen und lokalen Organisationsformen 
schaffen. Schließlich wenden wir uns der Akteur-Netzwerk-Theorie von Bru
no Latour zu, um ein nicht-subjektives Verständnis von Normativität vorzu
schlagen. In Latours Theorie entstehen Normen nicht aus menschlichen Ab
sichten oder diskursiven Praktiken, sondern aus den Interaktionen und Rela
tionen von Menschen und Nichtmenschen in Akteur-Netzwerken. Diese Nor
men entstehen durch technische Mediation, die in Technologien, Werkzeugen 
und Artefakten zum Ausdruck kommt, die das Verhalten aller Akteure aktiv 
gestalten. So kann beispielsweise das Design einer Straße oder die Konfigura
tion eines Computersystems ebenso Normen verkörpern und auferlegen wie 
Gesetze oder soziale Konventionen. 

Auf der Grundlage der Affordanzen digitaler Technologien wurden Schlüs
selnormen identifiziert, die die globale Netzwerkgesellschaft charakterisieren: 

1) Konnektivität: Die Notwendigkeit, Verbindungen zwischen den Akteuren 
herzustellen und aufrechtzuerhalten, um den reibungslosen Flow von In
formationen und Ressourcen zu gewährleisten. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

2) Flow: Die ständige Bewegung und Zirkulation von Waren, Informationen 
und Menschen und anderen, die die Logik von Netzwerken bestimmt. 

3) Kommunikation: Die zentrale Bedeutung der Interaktion und des Aus
tauschs, sowohl menschlich als auch nichtmenschlich, als Grundlage für 
die Konstruktion von Sinn bzw. Information. 

4) Partizipation: Die Anforderung an die Akteure, sich in Netzwerken zu en
gagieren und zu ihnen beizutragen, um relevant zu bleiben. 

5) Transparenz: Die Betonung von Offenheit und Sichtbarkeit, insbesondere 
in digitalen Systemen, die die Erwartungen an Rechenschaftspflicht und 
Zugang prägen. 

6) Authentizität: Die Forderung nach echtem und glaubwürdigem Engage
ment in Netzwerken. 

7) Flexibilität: Die Fähigkeit, Relationen und Rollen als Reaktion auf verän
derte Bedingungen anzupassen und neu zu gestalten. 

Diese Normen sind nicht nur deskriptiv, sondern präskriptiv und bestimmen, 
wie sich die Akteure in der globalen Netzwerkgesellschaft verhalten und inter
agieren sollen. Wichtig ist, dass diese Normen symmetrisch für Menschen und 
Nichtmenschen gelten, was die aktive Rolle von Technologien und Artefakten 
bei der Gestaltung sozialer Praktiken unterstreicht. In Bezug auf den Pragma
tismus sind sie die Normen, die soziale Praktiken in der globalen Netzwerkge
sellschaft leiten. 

Wir schlagen ein neues Verständnis von Normativität vor, das die Gren
zen des traditionellen, auf den Menschen bezogenen Rahmens überschreitet. 
Normen in der Netzwerkgesellschaft gründen nicht mehr auf der Freiheit und 
Autonomie von Individuen oder gar der kollektiven Subjektivität von Gemein
schaften. Stattdessen ergeben sie sich dynamisch aus den Interaktionen inner
halb von Akteur-Netzwerken, die sowohl menschliche als auch nichtmensch
liche Teilnehmer umfassen. Diese nicht-subjektive Normativität spiegelt die 
zuvor der Akteur-Netzwerk-Theorie zugeschriebene relationale Ontologie wi
der, in der Sinn, Sein und Welt durch das Vernetzen und technische Mediation 
konstruiert werden. 

In Teil 4 stellen wir den Informationellen Pragmatismus vor als neuen phi
losophischen Rahmen für das Verständnis von Sinn, Sein und Welt im Kon
text der globalen Netzwerkgesellschaft und der digitalen Transformation. Ziel 
ist es, den Neo-Pragmatismus grundlegend zu revidieren, um der dynami
schen, relationalen und nicht menschenzentrierten Natur von Sinn im digi
talen Zeitalter Rechnung zu tragen. Der traditionelle Pragmatismus, wie er 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammenfassung und Schlussfolgerung 173 

von Denkern wie Peirce, James und Dewey entwickelt wurde, betonte die Rol
le sozialer Praktiken und menschenzentrierter Aktivitäten bei der Konstruk
tion von semantischer Bedeutung. Neo-Pragmatiker wie Richard Rorty und 
Robert Brandom knüpfen an diese Tradition an, konzentrieren sich aber, der 
linguistischen Wende in der Philosophie folgend, auf Sprache und diskursi
ve Praktiken als primäre Quellen von Bedeutung. Beide Ansätze bleiben einer 
menschenzentrierten Perspektive verhaftet, die die zunehmend kritische Rolle 
nichtmenschlicher Akteure, insbesondere von Technologien, bei der Konstruk
tion von Sinn außer Acht lässt. 

Der Informationelle Pragmatismus integriert die Erkenntnisse der Akteur- 
Netzwerk-Theorie und die Realitäten der digitalen Transformation. Er erwei
tert das Konzept der semantischen Bedeutung über menschliche diskursive 
Praktiken hinaus und schließt die aktive Beteiligung nichtmenschlicher Ak
teure in Akteur-Netzwerken ein. Er stellt die traditionelle Unterscheidung 
zwischen Subjekten und Objekten infrage und behauptet, dass Sinn nicht 
die ausschließliche Domäne des menschlichen Sprachgebrauchs ist, sondern 
aus den Prozessen der technischen Mediation entsteht, an denen sowohl 
Menschen als auch Nichtmenschen beteiligt sind. Ein zentrales Merkmal des 
Informationellen Pragmatismus ist die Fokussierung auf Information, wie 
sie in Teil 1 definiert wurde, als Grundlage von Sinn, Sein und Welt. Anstatt 
sich wie Brandom auf semantische Inhalte und die inferentielle Verwendung 
von Sprache zu konzentrieren, ist Information die dynamischen Relationen 
und Assoziationen, die in Akteur-Netzwerken entstehen. Technische Me
diation und Information sind nicht nur eine Repräsentation der Realität, 
eine Referenzbeziehung von Wörtern zu Dingen oder sogar ein bestimmter, 
inferentieller Sprachgebrauch, sondern der eigentliche Prozess, durch den 
die Realität konstruiert wird. Diese Sichtweise stimmt mit der relationalen 
Ontologie der Akteur-Netzwerk-Theorie überein, in der Sinn aus den Inter
aktionen zwischen Akteuren, einschließlich Menschen und Nichtmenschen, 
symmetrisch hervorgeht. 

Der Informationelle Pragmatismus wird als eine Weiterentwicklung des 
Pragmatismus vorgeschlagen, die über den inferentiellen Pragmatismus von Ro
bert Brandom hinausgeht, der Bedeutung im Sprachspiel des Gebens und Fra
gens nach Gründen begründet. Während Brandoms Modell den normativen 
Charakter menschlicher Kommunikation erfasst, argumentieren wir, dass der 
Neo-Pragmatismus, den Brandom vertritt, die aktive Rolle nichtmenschlicher 
Akteure bei der Konstruktion von Sinn und die normativen Affordanzen von 
Artefakten, Dingen und Technologien nicht berücksichtigt. Der Informatio

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

nelle Pragmatismus, bei dem die Dinge soziale Partner sind, wird durch La
tours Analyse wissenschaftlicher Praktiken veranschaulicht, wie zum Beispiel 
Pasteurs Arbeit über die Fermentation, die zeigt, wie nichtmenschliche Akteu
re (z.B. Mikroben, Laborgeräte) aktiv an der Konstruktion wissenschaftlichen 
Wissens beteiligt sind. Dieses Beispiel verdeutlicht, dass Sinn nicht nur ein 
Produkt des menschlichen Denkens bzw. diskursiver Praktiken ist, sondern 
durch die Interaktion verschiedener Akteure in Netzwerken entsteht. 

Der Informationelle Pragmatismus befasst sich auch mit den ethischen 
und normativen Implikationen der globalen Netzwerkgesellschaft und der 
digitalen Transformation. Aufbauend auf den in Teil 3 skizzierten Netzwerk
normen wird argumentiert, dass die Prinzipien der Konnektivität, des Flow, 
der Transparenz und der Flexibilität unter anderen die menschlichen Prakti
ken und die Gestaltung und Steuerung von Technologien leiten müssen. Diese 
Normen sind von Natur aus nicht subjektiv und ergeben sich aus den Affor
danzen und den digitalen Technologien selbst. So verkörpert beispielsweise 
das Design einer digitalen Plattform bestimmte Werte und Normen, die die 
Art und Weise beeinflussen, wie Benutzer interagieren und Entscheidungen 
treffen. Der Informationelle Pragmatismus bietet somit einen Rahmen für 
das Verständnis und die Gestaltung der ethischen Dimensionen digitaler 
Technologien in einer Weise, die ihre aktive Rolle bei der Konstruktion von 
Sinn und Welt anerkennt. 

Ein weiterer wichtiger Beitrag des Informationellen Pragmatismus ist 
seine Neudefinition von Handlungsfähigkeit und Autonomie. Der traditio
nelle Pragmatismus geht häufig davon aus, dass das menschliche Handeln 
die zentrale Kraft bei der Konstruktion von Sinn ist. Im Gegensatz dazu 
betrachtet der Informationelle Pragmatismus Handlungsfähigkeit als über 
Menschen und Nichtmenschen innerhalb von Akteur-Netzwerken verteilt. 
Diese Verschiebung hat tiefgreifende Auswirkungen auf das Verständnis von 
Verantwortung, Freiheit und Ethik im digitalen Zeitalter. So argumentieren 
wir, dass autonome Systeme wie künstliche Intelligenz nicht als bloße Werk
zeuge verstanden werden sollten, sondern als Teilnehmer an Netzwerken mit 
eigenen Rollen und Verantwortlichkeiten.1 

Wir schlagen also einen Informationellen Pragmatismus als Antwort auf 
die Herausforderungen des 21. Jahrhunderts vor, insbesondere auf die Her
ausforderungen der digitalen Transformation. Durch die Neudefinition von 

1 Siehe Belliger/Krieger (2024; 2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammenfassung und Schlussfolgerung 175 

Sinn als Produkt relationaler Prozesse und die Anerkennung der aktiven Rol
le von Technologien bietet dieser Rahmen eine neue Art, über Philosophie in 
einer vernetzten Welt nachzudenken. Der Informationelle Pragmatismus bie
tet Instrumente zur Beantwortung drängender Fragen zu Ethik, Governance 
und Identität im digitalen Zeitalter und stellt gleichzeitig traditionelle philoso
phische Annahmen zu Autonomie, Subjektivität und Rationalität infrage. Der 
Informationelle Pragmatismus wird als kühne Neuinterpretation der pragma
tistischen Philosophie vorgeschlagen, die die relationale Ontologie der Akteur- 
Netzwerk-Theorie und die Realitäten der digitalen Transformation integriert. 
Durch die Betonung der kokreativen Rolle von Menschen und Nichtmenschen 
bei der Konstruktion von Sinn bietet dieser Rahmen eine umfassende und zu
kunftsorientierte Perspektive auf Philosophie, Gesellschaft und Technologie 
im 21. Jahrhundert. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 

Apel, K.-O. (1979): Die Erklären-Verstehen-Kontroverse in transzendental- 
pragmatischer Sicht. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Arbib, M. A. (2006): Action to Language via the Mirror Neuron System. Cam
bridge: Cambridge University Press. 

Belliger, A., Krieger, D. J. (Hrsg.) (2006): ANThologie: Ein einführendes Hand
buch zur Akteur-Netzwerk-Theorie. Bielefeld: transcript Verlag. 

Belliger, A., Krieger, D. J. (2014): Interpreting Networks – Hermeneutics, Actor- 
Network-Theory & New Media. Bielefeld: transcript Verlag. 

Belliger, A., Krieger, D. J. (2016): Organizing Networks – An Actor-Network 
Theory of Organizations. Bielefeld: transcript Verlag. 

Belliger, A., Krieger, D. J. (2018): Network Publicy Governance – On Privacy and 
the Informational Self. Bielefeld: transcript Verlag. 

Belliger, A., Krieger, D. J. (2021): Hacking Digital Ethics. UK: Anthem Press. 
Belliger, A., Krieger, D. J. (2023): New Directions in Digital Ethics. In: Casas- 

Roma, J., Conesa, J., Caballé, S. (eds.), Technology Users and Uses – Ethics 
and Human Interaction Through Technology and AI. UK: Ethics Interna
tional Press. 

Belliger, A., Krieger, D. J. (2024): From Systems to Networks. A New Paradigm 
for the Social Sciences. UK: Ethics Press. 

Belliger, A., Krieger, D. J. (2025): New Perspectives in AI Alignment. In: Leo 
S.F. Lin (ed.), Ethics in the Age of AI: Navigating Politics and Security. UK: 
Ethics Press. 

Brandom, R. (1994): Making It Explicit: Reasoning, Representing, and Discur
sive Practice. Cambridge, MA: Harvard University Press. Dt. Expressive 
Vernunft: Begründung, Repräsentation und sprachliches Handeln. Trans
lated by Eva Gilmer and Hermann Vetter. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 
2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Brandom, R. (2000): Articulating Reasons: An Introduction to Inferentialism. 
Cambridge, MA: Harvard University Press. Dt. Begründen und Begreifen: 
Eine Einführung in den Inferentialismus. Translated by Eva Gilmer. Frank
furt am Main: Suhrkamp, 2001. 

Brandom, R. (2008): Between Saying and Doing: Towards an Analytic Pragma
tism. Oxford University Press. 

Brandom, R. (2011): Perspectives on Pragmatism: Classical, Recent, & Contem
porary. Cambridge MA: Harvard University Press. 

Brandom, R. (2019): A Spirit of Trust: A Reading of Hegel’s Phenomenology. 
Belknap Press of Harvard University Press. Dt. Im Geiste des Vertrauens: 
Eine Lektüre der «Phänomenologie des Geistes». Translated by Sebastian 
Koth and Aaron Shoichet. Berlin: Suhrkamp, 2021. 

Brunton, F., Nissenbaum, H. (2015): Obfuscation: A User’s Guide for Privacy 
and Protest. Cambridge, MA: MIT Press. 

Callon, M. (1991): «Techno-economic Networks and Irreversibility.» In: A So
ciology of Monsters: Essays on Power, Technology and Domination, ed. by 
John Law, 132–165. London: Routledge. 

Castells, M. (2000): Materials for an Exploratory Theory of the Network Society. 
In: British Journal of Sociology Vol. No. 51 Issue No. 1 (January/March 2000) 
pp. 5–24. 

Castells, M. (2001): Die Internet-Galaxie. Oxford: Oxford University Press. 
Castells, M. (2003): Das Informationszeitalter: Wirtschaft, Gesellschaft, Kul

tur. Band 2: Die Macht der Identität. Übersetzt von Bernhard Jukschat. 2. 
Auflage. Opladen: Leske + Budrich. 

Castells, M. (2003): Das Informationszeitalter: Wirtschaft, Gesellschaft, Kul
tur. Band 3: Jahrtausendwende: Das Ende des Jahrtausends. Übersetzt von 
Bernhard Jukschat. 2. Auflage. Opladen: Leske + Budrich. 

Castells, M. (2004): Das Informationszeitalter: Wirtschaft, Gesellschaft, Kul
tur. Band 1: Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft. Übersetzt von Bern
hard Jukschat. 2. Auflage. Opladen: Leske + Budrich. 

Castells, M. (2004): Informationalism, Networks, and the Network Society: A 
Theoretical Blueprint. In Castells, M. (ed.) (2004): The Network Society. A 
Cross-cultural Perspective. UK: Edward Elgar, 3–45. 

Castells, M. (2005): The Network Society: From Knowledge to Policy. In: Cardo
so, G. (Hrsg.). Network Society. Washington, DC: Zentrum für transatlan
tische Beziehungen. 

Castells, M. (2009): Kommunikationsmacht. Übersetzt von Waldemar Schom
mers. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 179 

Castells, M. (2011): A Network Theory of Power. In: International Journal of 
Communication 5, 773–787. 

Donald, M. (1991): Origins of the Modern Mind: Three Stages. In: In the Evolu
tion of Culture and Cognition: Harvard University Press. 

d’Espagnat, B. (2006) On Physics and Philosophy. Princeton & Oxford: Prince
ton University Press. 

Floridi, L. (2005): The Ontological Interpretation of Informational Privacy. In 
Ethics and Informational Technology, vol. 7, no. 4, pp. 185–220. 

Floridi, L. (2014). The Fourth Revolution: How the Infosphere is Reshaping Hu
man Reality, Oxford: Oxford University Press. 

Foerster, H. von (1992): Einführung in den Konstruktivismus. München: Piper. 
Foerster, H. von (1993): Wissen und Gewissen, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Friston, K. (2010): The Free-Energy Principle: A Unified Brain Theory? Nature 

Reviews Neuroscience, April. 
Gadamer, H.-G. (2010): Wahrheit und Methode: Grundzüge einer philosophi

schen Hermeneutik. 10. Auflage. Tübingen: Mohr Siebeck. 
Gibson, J. (1977): The Theory of Affordances. In: Shaw, R./Bransford, J. (eds.) 

Perceiving, Acting, and Knowing: Toward an Ecological Psychology. New 
York: Wiley. 

Giddens, A. (1984): Die Konstitution der Gesellschaft: Grundzüge einer Theorie 
der Strukturierung. Cambridge: Polity Press. 

Giddens, A. (1979): Central Problems in Social Theory: Action, Structure, and 
Contradiction in Social Analysis. Berkeley: University of California Press. 

Goffman, E. (1959): The Presentation of Self in Everyday Life. New York: Dou
bleday. 

Habermas, J. (1981): Habermas, Jürgen. Theorie des kommunikativen Han
delns. 2 vols. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Hegel, G.W.F. (1962): Phänomenologie des Geistes. Hamburg: Felix Meiner. 
Heidegger, M. (2006): Sein und Zeit. 19. Auflage. Berlin: De Gruyter. 
Heidegger, M. (1954): Die Frage nach der Technik. In: Vorträge und Aufsätze, 

9–40. Pfullingen: Neske. 
Heidegger, M. (2003): Beiträge zur Philosophie. Gesamtausgabe Bd. 65. Frank

furt am Main: Klostermann. 
Heidegger, M. (2010): Der Spruch des Anaximander. Gesamtausgabe Bd. 78. 

Frankfurt am Main: Klostermann. 
Hossenfelder. S. (2018): Lost in Math: How Beauty Leads Physics Astray. New 

York, NY: Basic Books. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/James_J._Gibson
https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/James_J._Gibson


180 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Ihde, D. (1990): Technik und Lebenswelt: Vom Garten zur Erde. Indiana Uni
versity Press. 

Jameson, F. (1991): Postmodernism, or, the Cultural Logic of Late Capitalism. 
Durham: Duke University Press. 

Kapp, E. (1978): Foundations of a Philosophy of Technology. University of Min
nesota Press. 

Kant, I. (2021): Kritik der reinen Vernunft. Herausgegeben von Jens Timmer
mann. Hamburg: Felix Meiner. 

Kant, I. (2017): Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wis
senschaft wird auftreten können. Herausgegeben von Holger Lyre. Ham
burg: Felix Meiner. 

Kant. I. (2010: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Herausgegeben von 
Otfried Höffe. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Kant, I. (2014): Kritik der praktischen Vernunft. Herausgegeben von Otfried 
Höffe. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Kant, I. (2018): Kritik der Urteilskraft. Herausgegeben von Heiner F. Klemme. 
Hamburg: Felix Meiner. 

Kapp, E. (2015): Grundlinien einer Philosophie der Technik: Zur Entstehungs
geschichte der Kultur aus neuen Gesichtspunkten. Herausgegeben von 
Harun Maye & Leander Scholz, 1. Auflage. Felix Meiner. 

Krieger, D. J., Belliger, A. (2014): Interpreting Networks – Hermeneutics, Actor- 
Network-Theory and New Media. Bielefeld: transcript Verlag. 

Latour, B., Woolgar, S. (1988): Laboratory Life: Die Konstruktion wissenschaft
licher Fakten. Übersetzt von Hans-Dieter Hellige. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Latour, B. (1987): Science in Action: How to Follow Scientists and Engineers Th

rough Society. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Latour, B. (1993a): We Have Never Been Modern. Cambridge, MA: Harvard Uni

versity Press. 
Latour, B. (1993): The Pasteurization of France. Cambridge, MA: Harvard U. 

Press. 
Latour, B. (1994): On Technical Mediation. In Common Knowledge Vol. 3, n2: 

29–64. 
Latour, B. (1995): Wir sind nie modern gewesen: Versuch einer symmetrischen 

Anthropologie. Übersetzt von Gustav Roßler. Frankfurt am Main: Suhr
kamp. 

Latour, B. (1998): Pasteurisierung Frankreichs: Das Labor des Lebensraums. 
Übersetzt von Michaela Ott. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 181 

Latour, B. (1999): Pandora’s Hope: Essays on the Reality of Science Studies, 
Cambridge MA: Harvard University Press. 

Latour, B. (2002): Krieg der Welten: Was ist mit dem Tempo? Chicago: Prickly 
Paradigm Press. 

Latour, B. (2007): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft: Einführung 
in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Übersetzt von Gustav Roßler. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Latour, B. (2008): Reassembling the Social: Eine Einführung in die Akteur- 
Netzwerk-Theorie. Übersetzt von Stephan Moebius. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Latour, B. (2013): An Enquiry into Modes of Existence. An Anthropology of the 
Moderns. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Latour, B. (2014): Existenzweisen: Eine Anthropologie der Modernen. Über
setzt von Gustav Roßler. Berlin: Suhrkamp. 

Leroi-Gourhan, A. (2024): André Leroi-Gourhan über Technologie: Eine Aus
wahl von Schriften aus den 1930er bis 1960er Jahren. Herausgegeben von 
Nathan Schlanger; übersetzt von Nils F. Schott. New York: Bard Graduate 
Center. 

Levin, M. (2022): Technological Approach to Mind Everywhere: an experimen
tally-grounded framework for understanding diverse bodies and minds. 
In: Frontiers in Systems Neuroscience. 

Luhmann, N. (1971): Sinn als Grundbegriff der Soziologie. In: Habermas/ 
Luhmann 1971. 

Luhmann, N. (1980–1995): Gesellschaftsstruktur und Semantik: Studien zur 
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft. 4 Bände. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Luhmann, N. (1986): Ökologische Kommunikation: Kann die moderne Gesell
schaft sich auf ökologische Gefährdungen einstellen? Opladen: Westdeut
scher Verlag. 

Luhmann, N. (1994): Soziale Systeme: Grundriß einer allgemeinen Theorie. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Luhmann, N. (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. 2 Bände. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Meillassoux, Q. (2010): After Finitude – An Essay on Necessity and Contingen
cy. Bloomsbury. 

Mumford, L. (1934): Technics and Civilization. New York: Harcourt, Brace & 
Company. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Murphy, P. (1990): Pragmatism: From Peirce to Davidson. Oxford: Westview 
Press. 

Rorty, R. (1978): Philosophy and the Mirror of Nature. Princeton: Princeton Uni
versity Press. 

Rousseau, J.-J. (2018). The Social Contract and Other Later Political Writings. 
Herausgegeben und übersetzt von Victor Gourevitch, 2. Auflage. UK: Cam
bridge University Press. 

Stephan, P. F. (2024): Designing Concerns. Bruno Latour und das Transforma
tionsdesign. Bielefeld: transcript Verlag. 

Stiegler, B. (2009): Technik und Zeit: Die Schuld des Epimetheus. Übersetzt von 
Enrico Müller. Zürich: Diaphanes. 

Talisse, R. B., Aikin, S. F. (2011): The Pragmatism Reader: From Peirce to the 
Present. Princeton: Princeton University Press. 

Wittgenstein, L. (1922): Tractatus logico-philosophicus. London: Kegen Paul. 
Wittgenstein, L. (1953): Philosophical Investigations. UK: Blackwell Publishing. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839416617 - am 13.02.2026, 06:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einführung
	1. Die Frage der Technologie
	1.1Der Unterschied, den ein Stein macht
	1.2Die Bedeutung des Seins
	1.3Technische Mediation und die Konstruktion von Akteur‐Netzwerken
	1.4Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung
	1.5Informationen

	2. Globale Netzwerkgesellschaft
	2.1Philosophie und Gesellschaft
	2.2Die Theorie der sozialen Systeme – Luhmann
	2.3Die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft – Castells
	2.3.1Netzwerk Soziale Ordnung
	2.3.2Netzwerkökonomie – Informationalismus
	2.3.3Netzwerkkultur – Raum der Ströme, zeitlose Zeit und reale Virtualität
	2.3.4Netzmacht und Netzpolitik

	2.4Akteur‐Netzwerk‐Theorie – Latour

	3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht‐subjektiven Normativität
	3.1Das Paradox der Autonomie
	3.2Netzwerknormen
	3.2.1Konnektivität
	3.2.2Flow
	3.2.3Kommunikation
	3.2.4Partizipation
	3.2.5Transparenz
	3.2.6Authentizität
	3.2.7Flexibilität


	4. Informationeller Pragmatismus
	4.1Wie neu ist der Neo‐Pragmatismus?
	4.2Die Dinge als Sozialpartner – die Kraft des Vernetzens

	Zusammenfassung und Schlussfolgerung
	Literaturverzeichnis

