3.
Von (Fabel-)Tieren und Pflanzen

- am 28012026, 20:47:26.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 28012026, 20:47:26.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Ikonographie des dabbat al-ard

Joachim Gierlichs, Berlin

Die Idee, sich mit der Ikonographie des ,Tieres der Endzeit* (dabbat al-ard) zu
beschiftigen, geht zuriick auf den ,Fund® einer figiirlichen Darstellung, die als al-
Burag bezeichnet wurde, der jedoch die wesentlichen Merkmale fehlen, um eine
solche Identifizierung zu rechtfertigen (s. Bernus Taylor. In: Kat. Paris 2001: 290,
Kat.nr. 192).

Dies zeigt der Vergleich der Darstellung dieses Wesens auf einem Albumblatt
in der Bibliothéque Nationale (Dep. des Estampes et de la Photographie, Inv.
OD 264°) in Paris [Abb. 1] mit einer typischen Burag-Darstellung, wie wir sie in
dem Beispiel im Kitab-i Siyer-i Nebi von Darir aus Erzurum, entstanden 1003
H./1594-95, finden [Abb. 2]. Illustriert ist hier der Mirraj, des Propheten Mu-
hammad Auffahrt oder Reise in den Himmel, bei der er auf einem Mischwesen —
als al-Burdq bezeichnet - reitet. Dieses Wesen besitzt den schlanken Korper eines
Pferdes oder Mulis, einen menschlichen Kopf, unterschiedlich gestaltete Fliigel
und hiufig einen Pfauenschweif.! Das illustrierte Manuskript der Prophetenge-
schichte, das insgesamt sechs Binde umfasst, ist heute auf mehrere Museen und
Bibliotheken verteilt. Der dritte Band, aus dem die hier zitierte Miniatur stammt,
befindet sich in der New York Public Library (Spencer, Turk. ms. 3).?

Bei der Darstellung in der Bibliothéque Nationale muss es sich folglich um
etwas anderes handeln. Nach einigen Recherchen stief§ ich auf ein Wesen, das als
dabbat al-ard bezeichnet wird, das ,Tier der Apokalypse® oder “beast of the earth”.
Es ist allen drei Buchreligionen, dem Judentum, dem Christentum und auch
dem Islam?®, gemeinsam. Allerdings ist im Koran (Sure 27, Vers 82) nur sehr all-
gemein von einem Tier, das aus der Erde hervorkommt und zu den Menschen
spricht, die Rede. Zu seiner dufleren Erscheinung werden keine Angaben ge-
macht.* Kaum detaillierter ist die Beschreibung im Neuen Testament bzw. in der
Offenbarung des Johannes (XIII, 11): ,Und ich sah ein anderes Tier vom Land
aufsteigen; das hatte zwei Horner gleich einem Lamm, und es redete wie ein
Drache. (Zitiert nach der Ziircher Bibel).

Zur Tkonographie des Buraq siehe ausftihrlich Gierlichs 1995. Im Text verwendete Abkiir-

zungen fir Handschriftenfonds: TSM (Topkap: Saray1 Miuzesi), B. (Bagdad Koski), H.

(Hazine).

2 Zur Handschrift siche Tanind: 1984: Taf. 38; zur Miniatur siche Schmitz 1992: 238-254,
IV.2, pl. XVIII (Farbtaf.).

3 Siehe Abel 1965: 71, der sich jedoch mit der Ikonographie erhaltener Darstellungen, die

bislang kaum untersucht wurden, nicht beschiftigt.

Zur koranischen Vorstellung des Tieres der Endzeit siehe Andrae 1926.

- am 28012026, 20:47:26.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 JOACHIM GIERLICHS

Die wenigen, bislang bekannten Darstellungen finden sich meines Wissens bis
auf zwei Ausnahmen alle in illustrierten Manuskripten aus osmanischer Zeit, sind
jedoch ikonographisch in zwei vollig unterschiedliche Typen zu scheiden. Wih-
rend zum einen grosso modo eine gehornte und gefliigelte Giraffe (Typus A) wieder-
gegeben ist, stellt ein zweiter Typus einen riesigen gefliigelten Dimon (Typus B)

dar.

Typus A

In einer Kopie des Terciime-i Mifiab Jefr el-Jami‘ im Topkapt Sarayr Miizesi (B. 373,
fol. 219 b)°, die um 1600 entstanden sein diirfte, sehen wir ein weit iiberlebensgro-
Bes Mischwesen, das sich als gefliigelte Giraffe mit leopardenartig geflecktem Fell
beschreiben ldsst [Abb. 3]. Es besitzt ein menschliches, ovales Gesicht mit einem
langen Horn auf der Stirn, wie wir es bei Einhornern dargestellt finden, sowie auf-
fillig grofie, lappige Ohren. Die dreifarbigen Fliigel sind ausgebreitet, an verschie-
denen Stellen entwachsen dem Korper auch so genannte Flammenfliigel. Zusitz-
lich zu den vier Extremititen (Vorder- und Hinterbeine), die in gespaltenen Fuflen
wie bei einem Kamel enden, hat es zwei kriftige Arme mit groflen Pranken. In der
linken hilt es einen langen, diinnen Stab mit einem groflen, riickwirts orientierten
Drachenkopf am Ende, wihrend es seine rechte Hand einer Gruppe von Minnern
entgegenstreckt [Abb. 3a], die in der linken Bildhilfte versammelt sind. Der zu-
vorderst stehende, hellrot gewandete Turbantriger berithrt mit seiner linken Hand
den Arm des Wesens. Die Szene spielt in einer Berglandschaft, angedeutet durch
verschiedenfarbige Felsen im Vorder- und Hintergrund. Um zu verstehen, was hier
gemeint sein kann, missen wir die folgende Darstellung betrachten.

Eine zweite Miniatur in einer anderen Kopie des gleichen Werkes, das in der
Istanbul Universitesi Kiitiiphanesi (T 6624) aufbewahrt wird (And 1998: 284,
Farbabb.), ebenfalls um 1600 angefertigt, zeigt eine sehr dhnliche Darstellung
[Abb. 4]. Wiederum sehen wir eine grofle Giraffe mit einem ,Leopardenfell®,
groflen Fliigeln und kleineren Flammenfliigeln, Kamelfilen und zusitzlich zwei
kriftigen Armen. Allerdings fallen auch einige Unterschiede ins Auge: so ist der
Menschenkopf hier durch den Kopf einer Giraffe (?) und das lange Horn durch
ein groles Geweih ersetzt worden. Auflerdem ldsst sich eine Verdnderung an dem
diinnen Stab konstatieren, der nicht in einem Drachenkopf, sondern in einem
Tierkopf, wohl dem einer Giraffe, endet. Auch die Orientierung des Wesens hat
sich gedndert, es schreitet von links nach rechts auf eine Gruppe stehender Min-
ner zu. Mit seiner linken Hand hilt es einen Gegenstand, bei dem es sich um ei-
nen Ring oder ein Siegel zu handeln scheint, einem der Médnner unmittelbar vor

das Gesicht [Abb. 4a].

5 Vgl. die Farbabbildung bei And 1998: 285 (rechte Abb.); siche auch Karatay 1961: No.
1965.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR IKONOGRAPHIE DES DABBAT AL-ARD 185

Hier durfte dargestellt sein, wie am Jiingsten Tage mit dem Siegel Salomons
diejenigen gezeichnet werden, die als Ungldubige nicht ins Paradies eingehen
werden. Wihrend mit Moses” Stab die Gldubigen mit einem weiffen Punkt mar-
kiert werden, der sich ausdehnt und schliefflich das gesamte Gesicht erstrahlen
ldsst, werden die Ungldubigen mit dem Siegel an der Nase gezeichnet, und dieses
Zeichen breitet sich aus, bis das ganze Gesicht schwarz wird (Abel 1965: 71; Sari-
toprak 1993: 394).

Im Gegensatz zu der zuvor besprochenen Miniatur sind hier weitere Personen
abgebildet, d. h. es sind mehrere Gruppen (Gute und Schlechte), sowohl hinter
dem Tier als auch hinter den Felsen, in der typischen Position von Beobachtern,
zum Teil im Gestus des Staunens — den Finger am Mund - abgebildet.

Eine dritte Miniatur aus einer Kopie des Apval-i Kiyamet [Abb. 5], die sich in
der Stileymaniye Kutiiphanesi (Hafid Efendi 139 [And 1998: 285, linke Farb-
abb.]) in Istanbul befindet und die wohl ebenfalls aus dem 17. Jahrhundert
stammt, entspricht mit leichten Verinderungen der Darstellung im Tercime-i
Miftah Jefr elJamic im Topkapi Sarayr Miizesi (B. 373), die als erste besprochen
wurde [Abb. 3]. Die Verinderungen beziehen sich im Wesentlichen auf die Pro-
portionen des Tierkorpers, der auf kiirzeren Beinen steht und dadurch deutlich
gedrungener erscheint. Auch der lange Hals ist geschrumpft und die Gestalt erin-
nert nur mehr entfernt an eine Giraffe. Das grofle, lappige Ohr ist zwar nach wie
vor vorhanden, hebt sich hier aber - flach anliegend - kaum vom Kopf ab. Das
im Verhiltnis zum Kopf grofle, zweizackige Drachenhorn ist flir verschiedene Fa-
belwesen belegt, wie z. B. fir den mythischen Vogel Simurgh, der im Shabnama
des Firdausi (um 1010 entstanden) eine bedeutende Rolle spielt.® Die beiden At-
tribute, die das Wesen in Hinden hilt, sind wiederum Stab und Ring; allerdings
ist der Drachenkopf am Ende des Stabes so winzig klein, dass man ihn nur sieht,
wenn man von seiner Existenz bereits weifd [Abb. 5a]. In der rechten Hand hilt
das Tier den Ring, nicht dargestellt ist jedoch die Gruppe der Minner. Damit
fehlt der Adressat, d. h. die Gruppe von Personen, die gekennzeichnet werden
soll; an ihre Stelle ist hier ein Baum getreten. Im Bildhintergrund sind finf Min-
ner — aufgeteilt auf zwei Gruppen - im Rede- und Staunensgestus dargestellt. Im
Vergleich zu den beiden anderen Miniaturen konnen wir hier also Verinderungen
sowohl beim dabbat al-ard als auch in der Bildkomposition insgesamt festhalten.

Die Kopie des Majma“ al-Ghara’ib’ (Recueil de choses rares et précienses = ,Samm-
lung ungewohnlicher und kostbarer Dinge®) in der Chester Beatty Library in
Dublin (Ms. 9), die um die Mitte des 17. Jahrhunderts in Indien (im sog. Moghul-
stil) entstanden sein dirfte, enthilt eine Miniatur (fol. 64 v), die zusammen mit
der Darstellung des Hundes der Siebenschlifer (im oberen Register) ein Wesen

6 Siehe z. B. das Blatt aus dem Schah Tahmasp-Manuskript (Tabriz, um 1530) in Museum
fiir Islamische Kunst in Berlin, Inv. I. 5/77, siehe u. a. Gierlichs 1993: 17-20, Taf. 5.

7 Urspriinglich um 1555 von Muhammad al-Mufti aus Balkh fiir den Herrscher Pir Muham-
mad Khan zusammengestellt, sieche Kat. Paris 2001: 57, Kat.nr. 35.

- am 28012026, 20:47:26.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 JOACHIM GIERLICHS

(im unteren Register) abbildet, bei dem es sich ebenfalls um eine Darstellung des
dabbat al-ard handeln konnte [Abb. 6, 6a].

Wir sehen ein nach rechts ausschreitendes Tier mit menschlichem Kopf und
grolem Hirschgeweih (Kat. Paris 2001: 57, Kat.nr. 35). Auch der Korperbau ent-
spricht am ehesten einem Hirsch, das gefleckte Fell gehort jedoch zu einem Leo-
parden. Der lang gestreckte Hals und die groflen, lappigen Ohren sowie die ge-
spaltenen Hufe (eines Kamels) erinnern noch an die zuvor gesehenen Darstel-
lungen. Es fehlen jedoch die zusitzlichen Extremititen, d. h. die menschlichen
Arme, mit denen der Ring bzw. das Siegel und der Stab gehalten werden. Inso-
fern hat hier eine deutliche Verinderung der Ikonographie stattgefunden.

Typus B

Vollig verschieden von den bisher betrachteten Beispielen ist der zweite Typus
des dabbat al-ard, bei dem es sich um einen berlebensgrofien, frontal dargestell-
ten, gefliigelten Dimon, mit Stab und Ring bzw. Siegel in den Hinden, handelt.
Bislang sind mir drei Beispiele bekannt, von denen zwei aus Falname-
Manuskripten stammen, wihrend die dritte Miniatur einen sog. Fal-i Kur'an im
Topkap1 Saray1 Miuzesi (H. 1702) illustriert.

Das bekannteste Falname ist das Weissagungsbuch des 6. Imam Ja‘far al-Sadiq
(gest. 148 H./745), von dem sich eine illustrierte, grofSformatige Kopie® des 16.
Jahrhunderts (um 1550) — ohne die Abbildung des dabbat al-ard - in den Freer
and Sackler Galleries of Art in Washington befindet. Berithmt ist die Darstellung
der Nachtreise des Propheten auf seinem Reittier a/-Buraq aus diesem Manuskript
(Inv.-Nr. 86.0253 [Lowry/Nemazee 1988: 124—125, Nr. 31, mit Farbtaf.]).

Bei den beiden osmanischen Kopien handelt es sich um tiirkische Uberset-
zungen aus dem beginnenden 17. Jahrhundert, die sich in Istanbul (TSM,
H. 1703 [And 1998: 284, Farbabb.])’ bzw. in Dresden in der Sichsischen Landes-
und Universititsbibliothek (Eb 445)'° befinden.

Vergleichen wir die beiden Dimonen miteinander, so fallen Gemeinsamkeiten
und Unterschiede ins Auge: Die Darstellung im Falname (TSM, H. 1703) ist deut-
lich ddmonischer wiedergegeben [Abb. 7], dies belegen u. a. die Gibergrofien Reif-
zihne, die Halskette mit Drachenkdpfen und die groffen Drachenhorner auf dem
Kopf. Der Dimon im Fal-i Kur'an (TSM, H. 1702) sieht dagegen viel menschlicher
aus [Abb. 8]. Mit seinem langen Bart erinnert er eher an einen freundlichen Rie-
sen, denn an ein dimonisches Endzeitwesen. Beide Gestalten sind mit einer Art

8 Die Grofle der Blitter betrigt knapp 60 x 45 cm.

9 Zuerst publiziert von Esin 1960:10, Abb. 11.

10" Rithrdanz 1984: 100-101, Nr. 29 (zur Handschrift allgemein, ohne Abb. des dabbat al-ard),
138-139, Nr. 44 (zu den turkischen Blittern); Rithrdanz 1987, 47-49 (mit einer Beschrei-
bung der Miniatur, aber ohne Abb.); eine Abbildung der Dresdener Miniatur in Rithrdanz
1988, Tafel 11.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR IKONOGRAPHIE DES DABBAT AL-ARD 187

kurzem Rock' bekleidet und halten die schon vorher gesehenen Attribute — den
Ring des Salomon und den Stab des Moses - in den Hinden [Abb. 7a, 8a].!?

Bei den Manuskripten, die Darstellungen des dabbat al-ard aufweisen, handelt es
sich um Werke aus dem religiosen Kontext, wie Tercime-i Mifiah Jefr el-Jami',
Falname und Apval-i Kiyamet. Hinzu kommen ein Beleg einer moghulzeitlichen
Kopie eines Majma“ al-Ghara’ib-Manuskriptes, sowie ein isoliertes Blatt, das
wahrscheinlich im Iran der Qajarenzeit entstanden ist.

Dabei fillt auf, dass der Typus der gefliigelten Giraffe mit Horn auf der Stirn
nur in illustrierten Texten des Mifiah Jefr el-Jami‘ sowie des Apval-i Kyyamet nach-
zuweisen ist, wihrend die Darstellung eines gefliigelten Dimons auf Falname-
Manuskripte und eine als Fali Kur’an bezeichnete Handschrift beschrinkt ist. Ob
diese eindeutige Zuweisung bei einer systematischen Untersuchung, die bislang
aussteht, allerdings Bestand haben wird, ist zurzeit nicht zu entscheiden.

Sollte es sich nicht um eine Zufilligkeit der Uberlieferung handeln, stellt sich
natiirlich die Frage, warum zwei so unterschiedliche Darstellungstypen geschaf-
fen und verwendet wurden. Um hierauf eine Antwort zu erlangen, misste zu-
nichst der Zusammenhang zwischen Bild und Text genauer untersucht werden.
Eine solche Untersuchung steht jedoch noch aus und konnte hier nicht vorge-
nommen werden.

Interessant ist weiterhin, dass anscheinend Darstellungen des dabbat al-ard -
weder im Typus der gefliigelten Giraffe (Typus A) noch als Dimon (Typus B) -
nicht in den zahlreichen, Giber Jahrhunderte entstandenen Kopien des A7a’ib al-
Makbligat al-Qazwinis vorkommen. Sie tauchen auch nicht in al-Mustaufis Nuz-
bat al-Qulith auf, in dem zwar vom einem dabbe-i chahar-sar die Rede ist, bei dem
es sich aber offensichtlich um ein véllig anderes Mischwesen handelt.!

Dagegen finden wir - vollig unerwartet — eine Erwihnung des dabbat al-ard in
Evliya Celebis Seyahatname."* Im zehnten Buch des ,Fahrtenbuches, das Ober-
dgypten, dem Sudan sowie dem geheimnisumwitterten ,Land der Func® gewid-
met ist, lesen wir nach der Beschreibung der Stadt Riimeyle (Rumayla):

11 Hier kénnte ein bislang nicht untersuchter Bezug zur Ikonographie der Divs bestehen, die

vor allem aus dem Shabnama bekannt sind. Haufig illustriert ist der Kampf des grofiten
Helden des Epos - Rustam - mit dem sog. Weilen Div. Siehe zusammenfassend Gierlichs
1993, 34-35, Abb.: 64, Abb. 96.

Moglicherweise liegt hier eine (visuelle) Vermischung mit der Gestalt des Dajjal vor, hierzu
sind aber weitere, ikonographische Untersuchungen nétig; zum Dajjal sieche Abel 1961:
76-77 sowie Yaman 2007.

13 Sjehe Mode 1973: 252 (ohne Abbildung), der im Glossar ein dabbe-i chabar-sar, “ein vier-
kopfiges Untier der islamischen Sage, das im indischen Ozean lebt, Fliigel besitzt und
schreckliche Gerdusche verursacht®, erwidhnt. Diese Beschreibung fufit (ohne Nennung der
Originalquelle) auf al-Qazwini 1928: 52: ,In the Aja’ibu-I-Makbliqat it says that in the In-
dian Sea there is an animal with four heads and two wings, which makes a terrifying noise
and eats the animals of the sea.”

Probleme bei der Textrekonstruktion und Textedition mit kritischer Sichtung der Seyahat-
name-Editionen behandelt zusammenfassend Dankoft 2000.

12

14

- am 28012026, 20:47:26.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 JOACHIM GIERLICHS

,»30 zogen wir von Riimeyle wieder den Nil entlang nach Siiden und gelangten nach vier
Stunden zum Berg Dabbetii-I-Arz, [...]. Da war [...] nichts als steile weifle Felsen!

[Beschreibung des ungeheuerlichen Tieres Dabbetii-I-Arz)

Auf diesem Felsen steht auf vier Beinen eine weifle Marmorstatue von der Grofie eines
Elefantenleibes. Der langgestreckte Hals ragt wie eine Zypresse hoch zum Himmel em-
por. Der Kopf gleicht dem eines Menschen und hat ein tiberaus liebliches Aussehen,
aber auf der Stin hat es ein spitzes Horn. Das Haar ist gelost, die Ohren dhneln denen
eines Elefanten und hingen flach herab. Am Hals hat die Gestalt keine Mihne, und das
Fell am Korper ist gefleckt wie bei einem Leoparden. Der Schwanz ist gefasert und aus-
gefranst, und die vier Fiile sind gespalten wie bei einem Kamel. Die Enden sind mit
Krallen bewehrt, und an der Schulter hat der Meister mit gewaltiger Hand zwei Fliigel
angebracht, dass es aussieht, als wolle das Tier sie 6ffnen und auf und davon fliegen.”
(Evliya Celebi 1991: 223).

Die im Seyahatname beschriebene “Kolossalstatue® stimmt fast wortlich tiberein mit
der Darstellung des dabbat al-ard in der Kopie des Terciime-i Mifiah Jefr el-Jami¢ im
Topkap1 Saray1 Miizesi (B 373, fol. 219b), die um 1600 entstanden ist [Abb. 3].

Dieser unerwartete, interessante Fund wirft nun zwei Fragen auf: Hat Evliya
Celebi illustrierte Kopien des Terciime-i Mifiah Jefr el-Jami® gekannt und unter Um-
stinden als Vorlage benutzt? Oder belegt diese weitgehende Ubereinstimmung
zwischen Text und Bild, dass wir hier die urspriingliche Vorstellung des apokalyp-
tischen Wesens vor uns haben? Beide Fragen lassen sich beim derzeitigen For-
schungsstand nicht beantworten, konnen aber unter Umstinden Hinweise fur
weitere Untersuchungen geben.

Zum Schluss mochte ich die Ergebnisse meiner Recherche kurz zusammenfassen:!®

1. Die Beschreibungen zur Erscheinung des dabbat al-ard im Koran wie auch in
der Bibel sind duf3erst sparlich und bieten eigentlich keinen Ansatz fiir eine vi-
suelle Ausgestaltung.

2. Eine eindeutige Textvorlage konnte noch nicht identifiziert werden, es finden
sich aber weitergehende Beschreibungen in den Hadithen.

3. Die frihesten, bislang nachweisbaren Darstellungen des dabbat al-ard stammen
aus der Zeit um 1600 und finden sich in osmanischen Handschriften aus dem
religiosen Kontext.

15 Erst nach Abschluff des Manuskriptes erschien der Band von Farhad, Massumeh; Bagci,
Serpil und Mavroudi, Maria 2009: Falnama, the book of omens: [published on the occasion of the
Exhibition Falnama: The Book of Omens, October 24, 2009 - January 24, 2010]. Washington,
D.C. Die Arbeit beschiftigt sich ausfiihrlich mit der Thematik Falname, insbesondere mit
den beiden im Topkap1 Sarayi aufbewahrten Handschriften (TSM H. 1702, TSM H.1703),
dem sog. ,Dispersed Falname® (Rekonstruktion der Handschriften und ihrer Miniaturen)
sowie dem Dresdner Falname (E 445).

- am 28012026, 20:47:26.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR IKONOGRAPHIE DES DABBAT AL-ARD 189

4. Bei diesen Handschriften handelt es um folgende Texte:
a. Mifiab Jefr eljamic Terciimesi
b. Abval-i Kyyamet
c. Falname
d. Fal-i Kuran.

5. Ikonographisch konnen wir zwei sich deutlich unterscheidende Typen fassen:
a. Typus A: gefliigelte Giraffe
b. Typus B: frontaler Ddmon.

6. Unabhingig von diesen beiden Typen sind zwei Attribute kennzeichnend: der
Stab des Moses und der Ring Salomons.

7. Unklar ist bislang, inwieweit die unterschiedlichen Darstellungen (Typus Gi-
raffe und Typus Dimon) eindeutig bestimmten Handschriften zuzuordnen
sind und inwieweit ein direkter Bild-Text-Bezug vorliegt.

8. Eine interessante, sehr enge Ubereinstimmung zwischen einer Darstellung im
Mifiah Jefr el-Jamic und einer Textstelle bei Evliya Celebi (X. Buch) lisst sich

nachweisen.

Literatur

Abel, Armand 1961 a. Al-Dadjdjal. In: The Encyclopaedia of Islam. New Edition.
Leiden, II: 76-77.

- 1961 b. Dabba. In: The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Leiden, I1: 71.

Al-Qazwini 1928 = al-Qazwini, Hamdullah al-Mustauf al-Qazwini. The Zoologi-
cal Section of the Nuzhatu-l-qulib. Ed., Trans. and Annot. John Stephenson.
London.

And, Metin 1998. Minyatiirlerle Osmanl: Islam Mitologyas:. Istanbul.

Andrae, Tor 1926. Der Ursprung des Islam und das Christentum. Uppsala. Zitiert
nach: Rudi Paret 1980. Der Koran. Kommentar wund Konkordanz. Stutt-
gart/Berlin/Koln: 376.

Dankoff, Robert 2000. Establishing the Text of Evliya Celebi’s Seyabatname. A
Critique of Recent Scholarship and Suggestions for the Future. In: Archivum
Ottomanicum (18): 139-44.

Esin, Emel 1960. Turkish Miniature Painting. Rutland/Tokyo.

Evliya Celebi 1991 = Ins Land der geheimnisvollen Func. Des tiirkischen Weltenbumm-
lers Evliya Celebi Reise durch Oberdgypten und den Sudan nebst der osmanischen Pro-
vinz Habes in den Jabren 1672/73. Ubers./Erliut. Erich Prokosch. Graz/Wien/
Koln.

Gierlichs, Joachim 1993. Drache — Phonix — Doppeladler: Fabelwesen in der islamischen
Kunst. Berlin.

- 1995. Fabelwesen in der islamischen Kunst. Teil I - Al Buraq. In: Spectrum Iran
(8/1): 8-28.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 JOACHIM GIERLICHS

Karatay, Fehmi Edhem 1961. Topkap: Saray: Miizesi Kiitiiphanesi Tiirkce Yazmalar
Katalogu I. Istanbul.

Kat. Paris 2001 = Bernus Taylor, Marthe/Jail, Cécile (ed.). Létrange et le merveilleux
en terres d’Islam. Paris, musée du Lonvre 23 avril — 23 juillet 2001. Paris.

Lowry, Glenn D./Nemazee, Susan 1988. A Jeweller’s Eye. Islamic Art of the Book
from the Vever Collection. Washington.

Mode, Heinz 1973. Fabeltiere und Démonen. Die phantastische Welt der Mischwesen.
Leipzig.

Rithrdanz, Karin 1984. Orientalische illustrierte Handschrifien aus Museen und Biblio-
theken der DDR. Berlin.

- 1987. Die Miniaturen des Dresdener ,,Falnameh®. In: Persica (12): 1-56.

- 1988. Tirkische Miniaturen. Leipzig 1988.

Saritoprak, Zeki 1993. Dabbeti’l-Arz. In: Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi
(8): 393-395.

Schmitz, Barbara 1992. Islamic Manuscripts in the New York Public Library. New
York/Oxford.

Tanindi, Zeren 1984. Siyer-i Nebi. Islim Tasvir Sanatinda Hz. Mubammed’n Hayatr.
0. O.

Yaman, Bahattin 2007. Dini Kiiltiirii Resimle Ifadesi: Deccal Ornegi. In: Anadolu
ve Cevresinde Ortagag (1): 139-155.

Zircher Bibel. http://www.die-bibel.de/online-bibeln/zuercher-bibel/lesen-im-bibel
text/bibelstelle/offb/cache/eb3d37d82f/, zuletzt abgerufen am 11.3.2009.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

