Communicatio Socialis 42 (2009), Nr. 4: 345-350
Quelle: www.communicatio-socialis.de

ESSAY

Kiaus Maller | Generalangriff im Tarnanzug
Peter Sloterdijk tiber Religion

Niveau-Wechsel

Dem neuen Vulgdratheismus a la Richard Dawkins und Christopher
Hitchens ist langst mehr Ehre getan, als dass man iiber ihn noch
ein Wort verlieren miisste. Gleichwohl: Zum entspannten Zuriickleh-
nen besteht fiir die Theologie kein Anlass. Denn auch noch hinter
den hemdsarmeligsten Religionskritiken der Gegenwart ist ein Mo-
tiv wirksam, so hochkomplex, dass es den Kirchen und den Theolo-
gien, so sie es denn wahrnehmen, einigermafen zu schaffen machen
wird. Das zentrale Stichwort findet sich in einer Selbstbeschreibung
der Giordano-Bruno-Stiftung, die mittlerweile als Aktionsbiihne von
Vulgaratheisten unterster Kategorie in den Fokus einer breiteren
Offentlichkeit geriickt ist. Die Stiftung verfolgt nach eigenen Anga-
ben das Ziel, ,die Grundziige eines naturalistischen Weltbildes sowie
einer sdkularen, evolutionar-humanistischen Ethik zu entwickeln und
einer interessierten Offentlichkeit zugidnglich zu machen® (zit. nach
Warnecke 2009).

Das entscheidende Stichwort, das hier fallt, heif’t:  naturalistisch
—und es steht fiir ein ausgreifendes Programm. Wenn ich recht sehe,
bildet sich seit kiirzerem iiber eben diese Schiene der Naturalisierung
und in Ubereinstimmung mit dem intellektuellen Anspruch neurowis-
senschaftlicher Zugriffe so etwas wie ein Elitenatheismus aus, der
beansprucht, das Betriebsgeheimnis alles Religiosen als anthropo-
technischen Treibsatz umfassender Selbstvervollkommnung durch-
schaut zu haben. Genau darauf zielt Peter Sloterdijk mit seinem Opus
magnum ,Du musst Dein Leben dndern“ — wohl der seit Feuerbach
prinzipiellste Angriff auf Religion.

Naturalismus
Naturalisierungsprogramme dekonstruieren Religion in der Re-
gel als (langst iiberfliissiges) Bei-Produkt der Evolution, wie etwa

Dawkins das tut, oder gemafd dem ,Handicap-Prinzip“ als luxurieren-
des und damit im Aufmerksamkeitskampf der Partnerwahl forderli-

345

13.01.2026, 07:27:46. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-4-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Klaus Miiller

ches Merkmal biologischer Fitness, so etwa bei Pascal Boyer und
Harvey Whitehouse. Ein solcher verschwenderischer Aufwand wie
ein Bewusstsein oder religiose Praxis — so behaupten diese Positio-
nen — signalisiere im Zusammenhang der sexuellen Partnerwahl und
-werbung einen hoheren Grad biologischer Fitness. Pointiert gesagt:
Wissen und Glauben machen sexy. Allerdings sind solche Versuche
einer kognitionswissenschaftlich fundierten Biologie im Fall der Re-
ligion von einer befriedigenden Erklarung der Ausbildung abstrakter
Gottesvorstellungen, sogenannter ,doctrinal religions“, meilenweit
entfernt, ganz zu schweigen von moglichen Alternativen etwa aus
Ressourcen der Subjekttheorie.

Statt Religion: Ubung

Peter Sloterdijks neuestes Programm der Religionskritik setzt darum
auch mit ganz anderer Geste an: in seinem vorletzten Buch ,Gottes
Eifer”. Vom Kampf der drei Monotheismen war er da noch vorsichti-
ger gewesen und hatte einige Ziige am Gedanken der Transzendenz
benannt, die ihm nur schwer oder gar nicht naturalisierbar erschie-
nen, darunter nicht zuletzt die Frage nach dem Tod. Jetzt aber, im
jiingsten Opus ,Du musst dein Leben dndern“, sind diese Selbstbe-
grenzungen komplett gefallen. Das macht sich zweifelsfrei in der
These geltend, so etwas wie Religion gebe es iiberhaupt nicht. Was
unter diesem Titel firmiere, sei nichts anderes als ein Ensemble von
Techniken der Selbstvervollkommnung, mit denen der Mensch seit je
versuche, sich iiber seine konstitutionellen Defekte hinweg zu etwas
zu stilisieren, was mehr ausmacht, als er de facto ist — und mit die-
ser Umschreibung spiele ich natiirlich auch gleich auf den Patron an,
der Sloterdijks Projekt von der ersten bis zur letzten Seite begleitet,
namlich Nietzsche.

In einem beeindruckenden Panorama durchmisst Sloterdijk phéano-
menologisch alles von Askesepraktiken des Fernen Ostens iiber anti-
ke Vervollkommnungstechniken und christliche Exerzitien bis zu der
paganen Religionsneustiftung namens ,Olympische Spiele“ und dem
chemisch-nanotechnischen Programm des Neuro-Enhancement (der
pharmakologischen Optimierung intellektueller Leistungsfahigkeit
etwa bei Priifungen), um in all dem ein einziges Motiv wirksam zu
sehen: das Uben, durch das der Mensch den Menschen hervorbringt
und bestdndig in einer Art Hohenpsychologie geleitet von Idealen der
Perfektion an seiner Selbstformung arbeitet.

Vieles an Sloterdijks Parcours ist auch gar nicht zu bestreiten:
Der Mensch ist in der Tat — um es mit Nietzsche zu sagen — das nicht

346

13.01.2026, 07:27:46. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-4-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Generalangriff im Tarnanzug

olestgestellte Thier” , ein Wesen also, das sich selbst zu formen hat.
Aber dieser anthropologische Befund geht keineswegs notwendig mit
einer Entzauberung von Transzendenz einher, wie man etwa paradig-
matisch in Pico della Mirandolas ,De dignitate hominis oratio“ nach-
lesen kann: Nach Abschluss des Schopfungswerks, so schreibt Pico,
habe sich der Schopfer gewiinscht, es moge jemanden geben, der die
Logik, die Schonheit und Grofie seines Werkes wahrzunehmen und zu
schatzen vermoge. So sei er auf den Gedanken gekommen, nachdem
alles fertig war, auch noch den Menschen zu schaffen. Aber weil alles
schon seine Ordnung und seinen Ort bekommen hatte, konnte dieses
neue Geschopf nicht einfach auf der Basis des bereits Bestehenden
geschaffen werden.

Pico gibt darum dem Phdnomen der Unterbestimmtheit den Rang
einer theologischen Qualifikation. So erhalt nicht nur der Freiheitsge-
danke eine Legitimitat verliehen, deren Niveau das heutige theologi-
sche, geschweige denn kirchlich-lehramtliche Denken nicht erreicht.
Zugleich gelingt Pico damit eine Verfliissigung der Anthropologie.
Er macht als erster darauf aufmerksam, dass das, was die mensch-
liche Natur ausmacht, nicht unabhangig ist vom Handeln des Men-
schen selbst. Durch Handeln wird etwas als etwas bestimmt. Anders
gesagt: Menschliches Wesen — Natur — gibt es immer nur als vom
Menschen bestimmte, also als interpretierte. Interpretation versucht
immer, dem Interpretierten Sinn zu geben, sagt also zumindest impli-
zit mit, wie es sein soll. Deutung fiihrt ein normatives Moment mit
sich. Pico bringt ja auch wie selbstverstandlich eine Taxonomie in
den Umgang des Menschen mit sich selbst hinein: Er kann sich zum
Niedrigeren und zum Hoheren hin bestimmen. Aber der normative
Zug bleibt eingebettet in die Grundmoglichkeit schopferischer Selbst-
gestaltung. Die Wiirde des Menschen griindet nicht mehr in ontologi-
schen, seinsmafdigen Bestimmungen, sondern in seiner Freiheit.

Sloterdijk freilich verfolgt mit seiner These von der Anthropotech-
nik ersichtlich eine ganz andere Agenda: Ihm geht es darum, die — mit
Jan Assmann gesagt — mosaische Unterscheidung zwischen wahrer
und falscher Religion zu unterlaufen und den Religionsbegriff insge-
samt zu suspendieren: ,Es gibt nur mehr oder weniger ausbreitungs-
fihige, mehr oder weniger ausbreitungswiirdige Ubungssysteme.
Auch der falsche Gegensatz zwischen den Glaubigen und den Unglau-
bigen entféllt und wird durch die Unterscheidung zwischen Prakti-
zierenden und Ungeiibten bzw. anders Ubenden ersetzt* (Sloterdijk
2009a, S. 12).

Sloterdijk bestreitet im Ubrigen, dass er naturalistische Absich-
ten verfolge und damit an einer Funktionalisierung des Religiosen

347

13.01.2026, 07:27:46. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-4-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Klaus Miiller

laboriere. Er nehme ausschlieRlich interne Ubersetzungen vor, ,dank
welcher die anthropotechnischen Binnensprachen in den spirituellen
Systemen selbst explizit gemacht werden“ (Sloterdijk 2009a, S. 32).
Und diese Explikation des wahren Sinns von Religion sei nichts an-
deres als ein weiterer und iiberfalliger Akt von Aufklarung. Daran,
dass dieser Anspruch durch Sloterdijks Studie eingelost wird, melde
ich allerdings doppelten Zweifel an.

Doppelter Einspruch

Meine Kritik richtet sich zunadchst gegen ein systematisches Argu-
ment, dass sich durch das ganze Buch zieht, aber in seiner Schlicht-
heit beinahe schon erstaunt: dass namlich das Faktum anthropo-
technischer Wirkung religioser Praxis und ihre Rekonstruierbarkeit
per se Religion und Transzendenz als illusiondr entzaubere. Dieser
Schluss aber sticht genauso wenig, wie die Tatsache, dass ich mir
etwas wiinsche, erweise ex sese die Nicht-Existenz des Gewrlinsch-
ten (bekanntlich einer der Denkfehler Feuerbachs). Ware das anders,
miisste (in Anlehnung an ein dhnliches Argument Robert Spaemanns)
etwa Durst als Beleg fiir die Nichtexistenz von Wasser gelten. Aber
legte sich nicht gerade in einem naturalistischen Horizont der gegen-
teilige Schluss nahe? Bei der basalen Verankerung und Relevanz des
Religiosen ware es ein schieres Wunder, wenn dieses nicht auch iiber
biologisch-naturale Wurzeln verfiigte — was aber noch lange nicht
heit, es liefe sich allein aus diesen erkldren. Bezeichnend scheint
mir, dass genau die zwei Beispiele, die Sloterdijk fiir die genetische
Durchschaubarkeit und damit den Illusionscharakter von Religion
aufbietet, exakt Geschichten des Scheiterns synthetischer Religions-
stiftung sind: die Olympischen Spiele und Scientology. Im ersteren
Fall ist daraus eine langst unbeherrschbar dopingverseuchte Geld-
maschine in den Handen eines internationalen Syndikats namens
,Olympisches Komitee“ geworden; im letzteren ein Psychokonzern,
der seinen Griinder L. Ron Hubbard in dessen letzten Lebensjahren
vor der Offentlichkeit versteckte, um — wie Sloterdijk selbst schreibt,
»seinen Anhangern nicht vor Augen zu fiihren, bis wohin man es mit
seinen Methoden bringen kann“ (Sloterdijk 2009a, S. 170).

Zum Zweiten: Sloterdijk setzt durchgehend und von vornherein
Religion mit Ethik gleich — sozusagen der erste Schritt seines Auf-
klarungsprogramms. Schon das aber ist schlechte Aufklarung, gegen
die bereits — ausgerechnet — Kants praktische Philosophie mit der fiir
sie wesentlichen Transformation von Metaphysik in philosophische
Moraltheologie als ein epochaler Differenzierungsschub empfunden

348

13.01.2026, 07:27:46. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-4-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Generalangriff im Tarnanzug

wurde (und die Nach-Kantianer Fichte, Hegel, Schelling und Holderlin
haben das forciert). Seine eigentliche Pointe gewinnt dieser Einspruch
aber dadurch, dass Sloterdijks eigener Ethikbegriff mit dem Selbst-
verstandnis der Religionen nicht zur Deckung gebracht werden kann
— jedenfalls nicht mit dem der grofsen Monotheismen. Ein gewisser
Sonderfall konnte der Buddhismus sein, wenn man diesen denn als
Religion begreift, was aber zunehmend weniger geschieht, sodass er
als Gegeninstanz ausscheidet. Hochst verraterisch sagt Sloterdijk am
Ende eines der zahlreichen das Erscheinen seines Buches begleiten-
den Interviews: ,Mein Buch macht [...] den Versuch, das Erhabene
in die Ethik zuriickzuversetzen. Deshalb mufd auch die Religion dran
glauben: Wer sich auf die Ethik der absoluten Uberforderung einlésst,
braucht den Vorwand ,Religion’ nicht mehr“ (Sloterdijk 2009b, S. 55).

Christliche Alternative

Es ist aber genau das Problem der ethischen (Selbst-) Uberforderung,
auf das die Religion jene Antwort gibt, die ihr Spezifikum ausmacht.
Um es gleich am Fall des Christlichen zu konkretisieren: Der christli-
che Grund-Satz (im buchstablichen Sinn) hei’t eben nicht ,Du musst®,
sondern ,Du bist“ (nicht zuletzt die Paradoxien der Bergpredigt haben
genau damit zu tun): Du musst Dir dein Dasein nicht machen, verdie-
nen, rechtfertigen, auch nicht durch moralisches Spitzenverhalten,
weil du daran sowieso scheiterst, sondern es geniigt, dass es dich
gibt, weil Gott gesagt hat: ,Ich will, dass Du bist“ — nach Augustinus
nichts anderes als eine Umschreibung des Bekenntnisses ,Ich liebe
dich“. Nur im Horizont der Uberzeugung von einer solchen transzen-
denten Bejahung — also Seinsbestatigung — vermogen Sterbliche der,
so Sloterdijk, ,Selbsterhaltungspanik® (Sloterdijk 2009a, S. 626) zu
entkommen, in die jede auf sich allein gestellte kontingente Existenz
notwendig gerat.

Selbst die subtilste Anthropotechnik schafft es nicht, das Argernis
des Todes aus der Welt zu schaffen. Mit ihm einverstanden sein kann
nur, wer sich mitsamt seinem Ende im Letzten eingeborgen weifd in
eine Wirklichkeit, die ihrerseits solcher Kontingenz nicht unterliegt.
Die immanente Einlagerung der perfectio fiihrt nie zu etwas anderem
als zu Autodestruktion. Insofern bedeutet das Offenhalten von Tran-
szendenz-Bezug — und sei es ,nur“ im Modus der Hoffnung, wie das
etwa die kantische Postulatenlehre auszeichnet —, eine Anwaltschaft
des Humanum wahrzunehmen. Und es spielt zugleich gegen den Eli-
tismus von Sloterdijks Anthropologie, hinter dem sich unschwer die
Konturen des nietzscheanischen Ubermenschen ausmachen lassen,

349

13.01.2026, 07:27:46. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-4-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Klaus Miiller

einen Egalitarismus ein, der zur Substanz gerade des Jiidisch-Christ-
lichen gehort.

So etwas freilich liegt aufderhalb von Sloterdijks Sichtbereich. Aber
genau hier hatte der heute neu zu fithrende Streit um Aufklarung,
dem sich Sloterdijk doch so verpflichtet weify, anzusetzen. Es lohnt
sich vielleicht, in diesem Zusammenhang an Alfred Doblins autobio-
grafische Schrift Schicksalsreise zu erinnern, in der dieser Rechen-
schaft gab iiber seine von Kollegen wie Brecht als Skandal empfun-
dene Konversion zum Katholizismus, mit der er sich seiner Uber-
zeugung nach zu einer ,neuen besseren Aufklarung“ (Doblin 1949,
S. 365) aufmachte. Wenn im Christentum Religion wirklich Aufkla-
rung geworden ist, wie der damalige Kardinal Ratzinger kurz nach
der letzten Jahrtausendwende mit triftigen Argumenten aus der
Friihzeit christlich-theologischer Selbstverstandigung schrieb (Bene-
dikt XVI. 2007, S. 29), dann liegt ohnehin auf der Hand, dass jeder
kiinftige Streit um Gott als Streit um die Form wahrer Aufklarung
zu fiihren ist.

Literatur

Benedikt XVI. (2007): Jesus von Nazareth. Erster Teil von der Taufe im Jordan bis zur
Verkldrung. Freiburg, Basel, Wien.

Boyer, Pascal (2003): Religious thought and behaviour as by-products of brain func-
tion. In: Trends in Cognitive Science, 7. Jg., H. 7, S. 119-124.

Dawkins, Richard (2007): Der Gotteswahn. Aus dem Englischen von Sebastian
Vogel. Berlin.

Doblin, Alfred (1949): Schicksalsreise. Bericht und Bekenntnis. Frankfurt am Main.

Miiller, Klaus (2006): Streit um Gott. Politik, Poetik und Philosophie im Ringen um
das wahre Gottesbild. Regensburg.

Sloterdijk, Peter (2007): Gottes Eifer. Vom Kampf der drei Monotheismen. Frankfurt
am Main.

Sloterdijk, Peter (2009a): Du muftt dein Leben dndern. Uber Religion, Artistik und
Anthropotechnik. Frankfurt am Main.

Sloterdijk, Peter (2009b): ,Die glauben, demnéchst konnen sie fliegen“. In: Literatu-
ren, 9. Jg., H. 5, S. 50-55.

Uhl, Matthias/Voland, Eckart (2002): Angeber haben mehr vom Leben. Heidelberg,
Berlin.

Warnecke, Willem (2009): Michi Neunmalklug erkldrt die Evolution. In: Literatur-
kritik.de, Nr. 5.

Whitehouse, Harvey (2004): Theorizing Religious Past. In: Whitehouse, Harvey
(Hg.): Theorizing Religious Past — Archeology, History and Cognition. Walnut
Creek, S. 215-230.

350

13.01.2026, 07:27:46. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-4-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

