Communicatio Socialis 34 (2001), Nr. 4: 421-437
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Franz-Josef Eiters | Mlissionarische Kommunikation

ins Dritte Jahrtausend

Theologische Anmerkungen fir eine
Grundlegung

Alles Gerede und alle Sorgen vor dem Beginn des Jahres 2000 mit ,Com-
puterbug’ und apokalyptischen Voraussagen sind inzwischen Geschich-
te. Wir haben uns schon an die Jahreszahl 2001 gewdhnt und unser
Leben hat sich offensichtlich doch nicht so sehr verdndert. Das Dritte
Jahrtausend hat endgiiltig begonnen und die Aufgaben und Verpflichtun-
gen als Christen sind die gleichen, auch wenn das neue Jahrtausend sie
uns noch dringlicher erscheinen ldsst. Dies gilt besonders fiir die missio-
narische Kommunikation, die nicht nur verstirkt, sondern wohl auch neu
durchdacht werden muss.

Als Anfang Januar 2001 die Nachrichtenagenturen ein 29seitiges Do-
kument aus Rom auf den Tisch brachten, legte ich es zunichst einmal
zur Seite. Wer liest schon ein solches Dokument in einem Zuge und so
,zwischen' den vielen anderen Arbeiten? Als ich aber dann einige Tage
spater den Text als Reiselektiire mitnahm, war ich tief beeindruckt. Hier
handelte es sich um eine Sicht und einen pastoralen Plan fiir die Kirche
des Dritten Jahrtausends, der alles andere war, als eine ,how to do“
Angelegenheit. Novo Millennio Ineunte, ,Zum Beginn des Neuen Jahrtau-
sends”, enthielt Uberlegungen von grofer Tragweite fiir jede missionari-
sche Arbeit und Kommunikation der Kirche.

Johannes Paul II., der nach Vatikan-Insidern das Dokument wohl
personlich geschrieben hat, begniigt sich nicht mit einer weithin positi-
ven Bilanz des Jubildumsjahres 2000. Er verlangt eine Zukunftsplanung,
die weit iiber unsere gewohnten Vorstellungen hinausgeht.

Er beginnt mit einer Meditation iiber das Geheimnis Christi, das alle
pastorale und missionarische Arbeit pragen muss: ,Wichtig ist, dass
alles, was wir uns mit Gottes Hilfe vornehmen, tief in Betrachtung und
Gebet verwurzelt ist. Unsere Zeit ist in stdndiger Bewegung, in dauern-
der Ruhelosigkeit, mit der Gefahr des ,Machens um des Machens willen',
Wir miissen dieser Versuchung dadurch widerstehen, dass wir versuchen
‘zu sein’, bevor wir uns um das ,Machen’ miithen. Wie sagte Jesus zu
Martha? ,Du machst dir viele Sorgen und Miihen. Aber nur eines ist
notwendig ... (Lk 10,41-42). In diesem Geiste méchte ich” - so schreibt
Johannes Paul II. - ,vor einigen praktischen Leitlinien Anregungen zur
Meditation iiber das Geheimnis Christi vorlegen. Er ist ja das absolute
Fundament unseres ganzen pastoralen Wirkens.“

Geht es uns bei Uberlegungen zur missionarischen Kommunikation

421

https://dolorg/10.5771/0010-3497-2001-4-421 - am 13.01.2026, 07:25:20. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EILERS

nicht auch so, dass wir mehr um das ,Machen' als um das ,Sein‘ besorgt
sind?! Dies ist wohl ein erstes theologisches Prinzip missionarischer
Kommunikation, welches uns in Novo Millennio Ineunte vorgestellt wird:
Bevor wir zu praktischen Leitlinien kommen, miissen wir das ,Antlitz
Christi‘ betrachten. Folgen wir deswegen weiter den Gedanken Johannes
Paul II. - immer im Blick auf die missionarische Kommunikation ins
Dritte Jahrtausend:

* Missionarische Kommunikation wichst aus dem Glauben.
JAllein der von Petrus und mit ihm von der Kirche aller Zeiten
bekannte Glaube trifft das Herz, weil er die Tiefe des Geheimnisses
erreicht: ,... Du bist der Messias, der Sohn des lebendigen Gottes' (Mt
16,17). Wie war Petrus zu diesem Glauben gelangt? Matthdus gibt
uns ... einen erleuchtenden Hinweis: ,... nicht Fleisch und Blut haben
dir das offenbart, sondern mein Vater im Himmel’ (Mt 16,18).
Jleisch und Blut' geniigen im Falle Jesu nicht. ,Es braucht eine
Gnade der ,Offenbarung‘, die vom Vater kommt. Lukas weist in
dieselbe Richtung, wenn er anmerkt, dass dieses Gesprach mit den
Jilngern stattfand, als Jesus in der Einsamkeit betete’ (Lk 9,18).
Beide Hinweise zeigen, dass wir allein mit unseren Kriften nicht zur
vollen Betrachtung des Angesichts des Herrn gelangen, sondern nur,
wenn uns Gottes Gnade an die Hand nimmt. Allein die Erfahrung des
Schweigens und des Gebetes bietet jenes Umfeld, in dem das wahre,
treue und bestindige Wissen ,um das Geheimnis der Menschwer-
dung sich entfaltet: ,Und das Wort ist Fleisch geworden und hat
unter uns gewohnt, und wir haben seine Herrlichkeit gesehen, die
Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, voll Gnade und Wahr-
heit. (Joh 1,14).“ (Nr. 19, 20)

¢ Alle pastoralen und missions-kommunikativen Initaitiven stehen in
Beziehung zu und sind eingebettet in Heiligkeit.
»Der pastorale Weg ist eingebettet in jene Wirklichkeit, die Heiligkeit
heifdt ... Sie ist eine Aufgabe, die die ganze christliche Existenz leiten

1 Erich Fromm verweist in seinem Werk ,Haben oder Sein - Die seelischen

Grundlagen einer neuen Gesellschaft (dtv-Sachbuch Nr.1490) wohl in eine dhnliche
Richtung, wenn er u.a. schreibt: ,So sehr die Auffassungen auch sonst auseinander
gehen mégen, eine {berzeugung haben alle Zweige des Christentums gemein: den
Glauben an Jesus als Retter, der aus Liebe zu seinen Mitmenschen sein Leben
hingab. Er war der Held der Liebe, ein Held ohne Macht, der keine Gewalt
anwendete, der nicht herrschen wollte, der nichts haben wollte. Er war ein Held des
Seins, des Gebens, des Teilens.” Und: ,In dem Mafie, in dem wir die Existenzweise
des Habens bzw. des Nichtseins abbauen, .. kann die Existenzweise des Seins
durchbrechen. Um zu sein miissen wir unsere Egozentrik und Selbstsucht aufgeben
bzw. uns grm und leer machen, wie es die Mystiker oft ausdriicken.”

422



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MISSIONARISCHE KOMMUNIKATION INS DRITTE JAHRTAUSEND

muss. ,Das ist es, was Gott will: eure Heiligung ... (1 Thess 4,3). Auf
den ersten Blick scheint es fast unmoglich, diese wesentliche
Wahrheit als Grundlage pastoraler Planung zum Beginn des neuen
Jahrtausends zu sehen. Kann man etwa ,Heiligkeit’ planen? Was
bedeutet ein solcher Begriff im Zusammenhang eines pastoralen
Planes? Einen Pastoralplan unter das Stichwort  Heiligkeit' zu
stellen, hat tatsdchlich weitgehende Folgerungen. Es kennzeichnet
die Uberzeugung, dass es widersinnig ist, auf ein Leben der
MittelmadRigkeit und oberflichlicher Religiositit zu setzen. Die Taufe
ist durch die Einverleibung mit Christus und die Einwohnung des
Heiligen Geistes ein wahrer Eintritt in die Heiligkeit Gottes.
Katechumenen zu fragen ,Mdchtest Du getauft werden?’ bedeutet
auch, sie vor die radikale Forderung der Bergpredigt zu stellen: ,Seid
vollkommen, wie auch euer himmlischer Vater vollkommen ist.' (Mt
5,48) (Nr. 30, 31)

Die ,Kunst des Gebetes' ist existenzieller Bestandteil missionarischer
Kommunikation.

.Diese Ubung in Heiligkeit verlangt ein christliches Leben, das sich
vor allem in der Kunst des Gebets auszeichnet. {..] Wir miissen
beten lernen ... wie die ersten Jiinger: ,Herr lehre uns beten!‘ (Lk
11,1). Gebet entwickelt jenen Dialog mit Christus, der uns zu seinen
intimen Freunden macht: ,Bleibt in mir und ich in Euch!‘ (Joh 15,4).
Dieses ist der eigentliche Kern, die Seele christlichen Lebens und die
Voraussetzung fiir jede echte Seelsorge ... Ist es nicht vielleicht ein
,Zeichen der Zeit', dass in der heutigen Welt trotz aller Sikula-
risierung ein verbreitetes Bediirfnis nach Spiritualitit zu verzeichnen
ist, das sich grofenteils in einem erneuernden Gebetsbediirfnis
ausdriickt? ... Unsere christlichen Gemeinschaften miissen wieder
echte Schulen des Gebetes werden, wo die Begegnung mit Christus
sich nicht im Flehen um Hilfe erschépft, sondern sich auch in
Danksagen, Loben, Anbeten, Kontemplation und zuhérender und
brennender Hingabe ausdriickt, bis das Herz wirklich im vollen
Lieben aufgeht ...“ (Nr. 32, 33)

Missionarische Kommunikation muss den Vorrang der Gnade vor
aller Aktivitit beachten.

+~Wenn wir uns fiir die Zukunft zuversichtlicher einer Planung
unterwerfen, die dem personlichen und gemeinschaftlichen Gebet
geniigend Platz gibt, verwirklichen wir ein wesentliches Prinzip
christlichen Lebens: den Vorrang der Gnade. Es gibt eine Versu-
chung, die dauernd jeden geistlichen Weg und pastorales Wirken
gefahrden: zu glauben, dass der Erfolg unserer Arbeit von unser
Fahigkeit zur Planung und Aktivitit abhingt. Natiirlich bittet uns

423

https://dolorg/10.5771/0010-3497-2001-4-421 - am 13.01.2026, 07:25:20. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EILERS

Gott, mit seiner Gnade mitzuwirken und er erwartet, dass wir unsere
intellektuellen und praktischen Fahigkeiten im Dienst des Gottesrei-
ches entwickeln. Es wire aber fatal, dabei zu vergessen, dass wir
,ohne Christus nichts tun kénnen' (cf. Joh 15,5). Gebet griindet uns
in dieser Wahrheit. Es erinnert uns bestidndig an den Primat Christi
und in Vereinigung mit ihm an den Vorrang innerlichen Lebens und
der Heiligkeit. Muss man sich wundern, wenn pastorale Vorhaben
scheitern oder uns mit dem entmutigenden Gefiihl der Frustration
zuriicklassen, wenn dieses Prinzip nicht eingehalten wird? Wir
machen dann die gleiche Erfahrung wie die Jiinger im Evangelium
beim wunderbaren Fischfang: ,Wir haben die ganz Nacht gearbeitet,
aber nichts gefangen* (Lk 5,5). Dies ist der Augenblick des Glaubens,
des Gebets, des Gesprichs mit Gott, um unsere Herzen fiir den
Uberfluss der Gnade zu 6ffnen und fiir das Wort Christi, uns mit
seiner ganzen Kraft zu durchdringen: Duc in Altum! Bei jener
Gelegenheit sprach Petrus das Wort das Glaubens: ,Auf Dein Wort
hin wollen wir die Netze auswerfen‘.” (Nr. 38)

Missionarische Kommunikation ist eine Aufgabe der christlichen
Gemeinschaft.

Die gliihende Leidenschaft des Paulus ,Weh mir, wenn ich das
Evangelium nicht verkiinde!* (1 Kor 9,16) ist sicher auch heute zum
Beginn dieses Jahrtausends Prioritdt der Kirche. Eine solche mis-
sionarische Kommunikation kann nicht nur die Aufgabe einiger
Spezialisten sein. Sie muss von christlichen Gemeinschaften gelebt
werden. Die Leidenschaft des Paulus muss das Kennzeichen der
ganzen Gemeinschaft sein: ,Wer Christus wirklich begegnet ist, kann
ihn nicht fiir sich behalten, er muss ihn weitergeben. Ein neuer
apostolischer Aufbruch ist notwendig, der als tigliche Verpflichtung
der christlichen Gemeinden und Gruppen gelebt werden muss.” Eine
solche missionarische Kommunikation vollzieht sich jeweils im
Kontext einer gegebenen Kultur, die auch fiir die Wege und Mittel
der Kommunikation eine entsprechende Inkulturation verlangt. (Nr.
40) Missionarische Kommunikation braucht deswegen eine Spiritua-
litdit der ,communio' und ,communicatio’, die sich in christlicher
Gemeinschaft ausdriickt. ,Wenn wir dem Plan Gottes gehorsam und
dem tiefsten Verlangen der Welt entsprechen wollen, miissen wir die
grofe Herausforderung zum Beginn des neuen Jahrtausends aufgrei-
fen, die darin liegt, die Kirche zur Heimat und Schule der Gemein-
schaft zu machen. Was aber bedeutet dies konkret? Auch hier
konnten wir wieder sofort versuchen, praktisch zu werden. Doch
wire es falsch, dieser Versuchung nachzugeben. Vor der Planung
konkreter Initiativen gilt es, eine Spiritualitit der Communio (Ge-

424



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MISSIONARISCHE KOMMUNIKATION INS DRITTE JAHRTAUSEND

meinschaft) zum Leitprinzip aller Erziehung und Bildung zu ma-

chen.” Eine solche Spiritualitit bedeutet etwa:

- den Blick des Herzens auf das Geheimnis der Dreifaltigkeit zu
lenken, das in uns lebt und auch auf dem Angesicht der Briider
und Schwestern neben uns wahrgenommen werden muss.

- Die Féhigkeit, den Bruder oder die Schwester im Glauben als Teil
,mystischen’ Leibes zu erkennen, d.h. es geht um jemanden, der
,zu mir gehort’ und dem ich tiefe Freundschaft anbieten kann.

- Dem Bruder oder der Schwester Raum zu geben, indem einer des
anderen Last (Gal 6,2) trdgt und den egoistischen Versuchungen
widersteht. (Nr. 43)

Eine solche Spiritualitit der Kommunikation legt den Grund fiir mis-
sionarische Kommunikation, die weit iiber Methoden and die Anwendung
bestimmter Mittel hinausgeht. Eine solche Kommunikation wichst aus
dem tiefsten Sein der Kirche als christlicher Gemeinschaft.

Wie nun begriindet sich missionarische Kommunikation?

Uber viele Jahrzehnte hat es immer wieder Versuche zu einer Theologie
der Kommunikation gegeben. Man versuchte, den Gebrauch der Massen-
medien und jede Arbeit mit den Medien theologisch zu begriinden, um
nicht zu sagen zu ,dekorieren’. In einer Zeit der Instrumentalisierung der
Kommunikation - die entsprechende Vatikanische Stelle hief: . Kommis-
sion fiir die Instrumente der sozialen Kommunikation und auch im Deut-
schen nennen wir sie noch heute den ,Papstlichen Medienrat" - versuch-
te man, dem Gebrauch dieser Medien ein theologisches Mdntelchen um-
zuhéngen.

In Wirklichkeit liegt die theologische Begriindung kirchlicher und
missionarischer Kommunikation aber viel tiefer. Es war der jilngst zum
Kardinal erhobene amerikanische Theologe Avery Dulles, der schon in
den 70er Jahren ein Papier fiir die Amerikanische Bischofskonferenz mit
dem Satz iiberschrieb: ,,Church is Communication®, Kirche ist Kommuni-
kation. Er wies nach, dass es zum Wesen der Kirche gehért, zu kommuni-
zieren, Kommunikation zu sein. Dieses Thema hat ihn nie wieder ganz
losgelassen und so schrieb er z.B. 1992, dass der Gesamtbereich der
Theologie in allen ihren Disziplinen unter dem Blickwinkel der Kommu-
nikation betrachtet werden konne. Er sieht alle Bereiche der Theologie
als von der Kommunikation bestimmt. Nach ihm ist das Christentum ,an
erster Stelle eine Religion der Kommunikation®, denn Gott ist in seinem
Innersten ein Geheimnis der Selbst-Kommunikation, der Selbst-Mittei-
lung. Er sieht die gesamte Schépfung, Erldsung und Heiligung des Men-
schen als eine Verlingerung der inneren Hervorbringungen der Dreifal-

425

421 - am 13.01.2026, 07:25:20. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tigkeit. Zusammen mit Carlo Martini und anderen sieht er so Kommuni-
kation nicht nur als Aktion, sondern mehr als theologisches Prinzip.
Kommunikation ist der Schliissel zum Verstindnis der gesamten Theolo-
gie und nicht so sehr ein Instrument oder technisches Mittel zur Informa-
tionsvermittlung und Uberzeugung (1992). Es ist hier vielleicht bezeich-
nend, dass Herbert Vorgrimler in seiner jiingsten Verdffentlichung,
»Neues Theologisches Worterbuch“ (2000) ein eigenes Stichwort , Kom-
munikation” einfiigt, das mit keinem einzigen Wort die Massenmedien
oder andere mediale Vermittlungen erwihnt. Kommunikation ist fiir ihn
»auch ein theologischer Begriff“. Sie ,beruht ja auf personalem Horen
kénnen und freier Offenheit und fithrt zu einer Gemeinsamkeit von Mit-
teilenden und Empfangenden, die ,Kommunion' heifit” (S. 356).

Wenn man in diesem Geiste tiefer in die theologischen Grundlagen
missionarischer Kommunikation vordringt, kann man dies vielleicht in
vier Schritten tun, die auch bestimmten theologischen Disziplinen zuge-
schrieben werden kénnen: Von der innertrinitarischen Kommunikation
der géttlichen Personen kommen wir zur Offenbarung dieses in sich und
mit uns kommunizierenden Gottes, deren Hohepunkt in der Menschwer-
dung seines Sohnes (Inkarnation) ihren Ausdruck findet. Mit dem Tod
Jesu Christi, seiner Auferstehung und der Geistsendung wird diese Kom-
munikationsbewegung Gottes als Jesu Vermichtnis an die Kirche iiber-
tragen, die die Menschwerdung Jesu Christi jeweils immer wieder neu in
das Hier und Heute der Menschen und Kulturen vollziehen muss.

1. Trinitarische Kommunikation

»Das innere Leben Gottes, soweit wir es in dieser Welt wahrnehmen
kénnen“, schreibt Carlo Martini (1996), ,ist eine tiefe, immerwahrende
Kommunikation zwischen den drei gottlichen Personen: Der Vater
,spricht’ den Sohn und gebiert und kommuniziert so alles was er ist und
hat. Der Sohn ruft den Vater und gibt sich selbst im vollen Gehorsam. Der
Heilige Geist geht vom Vater und vom Sohne aus als lebendiges Band, die
vollkommene und persdnliche Frucht des liebenden Zwiegesprichs zwi-
schen Vater und Sohn*, Oder, wie die lateinamerikanischen Bischéfe es
bei ihrer Versammlung in Puebla (1978) ausdriickten: ,Christus offen-
bart uns, dass gottliches Leben eine trinitarische Gemeinschaft ist, wo
Vater, Sohn und Geist in dem Geheimnis der Einheit in vollkommener
und liebender Gemeinschaft - Interkommunikation - leben.“ Wir Men-
schen konnen kommunizieren, miteinander sprechen und uns austau-
schen, weil wir nach dem Bild und Gleichnis dieses in sich kommunizie-
renden Gottes geschaffen sind (Gen 1,26). Die Berechtigung missionari-
scher Kommunikation beruht auf dieser theologischen Tatsache.

426



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MISSIONARISCHE KOMMUNIKATION INS DRITTE JAHRTAUSEND

2. Offenbarung

Der trinitarisch in sich selbst kommunizierende Gott bleibt aber nicht
allein und fiir sich selbst. Er schafft den Menschen und tritt so in das
Zwiegesprach mit seinen Geschopien. Er offenbart sich, damit auch sie
am dreifaltigen, innergéttlichen Dialog teilhaben. Diese Offenbarung des
kommunizierenden trinitarischen Gottes vollzieht sich auf den zwei Ebe-
nen von Natur und Gnade. Die Natur ,spiegelt' den kommunizierenden
Gott, der durch die Natur seine Gegenwart offenbart. Auf der Ebene der
Gnade aber ,spricht’ Gott mit den Menschen, die er nach seinem Bild und
Gleichnis erschaffen hat. Das Alte Testament ist voll von Zeugnissen wie
Gott verbal und non-verbal mit jenen kommuniziert, die er als sein Volk
erwdhlt hat. Das Zweite Vatikanum driickt dies in ,,Dei Verbum*“ (Nr. 6,4)
so aus: ,Durch die géttliche Offenbarung wollte Gott sich selbst und
die ewigen Entscheidungen seines Willens iiber das Heil der Menschen
kundtun und mitteilen, um Anteil zu geben am gdttlichen Reichtum, der
die Fassungskraft des menschlichen Geistes schlechthin iibersteigt
(Vat. I).“ Gott ,teilt sich mit’, ,spricht’ mit Adam und Eva, mit Abraham,
Moses und den Propheten. Er benutzt alle Mittel und Wege menschlicher
Kommunikation. Er spricht in Worten und Taten, im Augenblick ebenso
wie auch in geschichtlichen Entwicklungen iiber lingere Zeit. Der Gott
des Alten Testamentes ist ein kommunizierender Gott, ein Gott des
Gespréchs mit seinen Geschdpfen und der Mensch kann in diesen Dialog
eintreten, weil er selbst nach dem Bild und Gleichnis eines kommunizie-
renden Gottes geschaffen ist.

3. Menschwerdung

Seinen Héhepunkt erreicht die Kommunikation Gottes im Kommen sei-
nes Sohnes Jesus Christus: ,,Und das Wort ist Fleisch geworden und hat
unter uns gewohnt“ (Joh 1, 14) oder wie der Hebréderbrief (Hebr 1,1-3) es
ausdriickt: ,Viele Male und auf vielerlei Weise hat Gott einst zu den
Vitern gesprochen durch die Propheten; in dieser Endzeit aber hat er zu
uns gesprochen durch den Sohn, den er zum Erben des Alls eingesetzt
und durch den er auch die Welt erschaffen hat.“ Die vom Konzil (Inter
Mirifica, Nr. 23) geforderte Pastoralinstruktion zur sozialen Kommunika-
tion, Communio et Progressio, (1971) beschreibt diese Tatsache folgen-
dermafien: ,,Wiahrend seines Erdenwandels erwies sich Christus als Mei-
ster der Kommunikation. In der ,Menschwerdung' nahm er die Natur
derer an, die einmal die Botschaft, welche in seinen Worten und seinem
ganzen Leben zum Ausdruck kam, empfangen sollten. Er sprach ihnen
aus dem Herzen, ganz in ihrer Mitte stehend. Er verkiindete die géttliche

427



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EILERS

Botschaft verbindlich, mit Macht und ohne Kompromiss. Andererseits
glich er sich ihnen in der Art und Weise des Redens und Denkens an, da
er aus ihrer Situation heraus sprach.”

Es ist aufschlussreich und anregend, das Leben und Wirken Jesu
unter dem Gesichtspunkt missionarischer Kommunikation zu betrach-
ten. Wie ,kommuniziert', missioniert nun dieser Jesus?

- Er ,spricht’ schon durch die Umsténde seines Lebens: Die Mensch-
werdung im Heiligen Geist, die Geburt im Stall, die verborgenen
Jahre in Nazareth, die 40 Tage in der Wiiste, aber auch besonders
sein Tod am Kreuz und seine Auferstehung sind Ausdruck -
Kommunikation - seiner erlésenden Sendung,

- Die Orte und Wege seiner Verkiindigung sind vielfdltig: er wirkt als
Wanderprediger, spricht in Synagogen und privaten Hiusern, auf
Marktpldtzen und Straften, am Meer und in den Bergen ... Wo immer
er geht ,verkiindigt' er durch Worte und Taten, aber auch einfach
durch seine Gegenwart.

- Und wie ist die Art und Weise seiner Verkiindigung?

Alle Kommunikation Jesu griindet im ndchtlichen Gesprdach mit
dem Vater (Gebet).

Er beginnt immer mit dem konkreten Leben und den Erfahrungen
seiner Zuhorer und bringt diese in den Willen des Vaters. Er
verkiindet nie sich selbst, sondern den Vater in das Hier und
Heute seiner Zuhdrer.

Alle Kommunikation Jesu griindet und ist eingebettet in die
Schriften des Alten Testamentes, das in seinem Kommen erfiillt
ist.

Er spricht aus der Erfahrung des alltiglichen Lebens (Sdmann,
Fischer, Hausfrau usw.) in Geschichten, Parabeln und Gleichnis-
sell.

Er stellt immer wieder Fragen, die seine Zuhorer zum Nachdenken
zwingen sollen. Hans Wijngaards hat allein im Johannesevangeli-
um 161 solcher Fragen gezihit.

Jesus bringt durch seine Verkiindigung die Zuhérer zur Entschei-
dung und zur radikalen Erfilllung von Gottes - des Vaters -
Willen. Er verweist jene, die nicht bereit sind, die Wirklichkeit
ihres Lebens und ihrer Situation vor Gott zu sehen und daraus
Folgerungen zu ziehen.

Er arbeitet mit ,dialektischer’ Methode und bringt Menschen in
Krise und Konfrontation, um sie mehr fiir die Selbstoffenbarung
Gottes zu 6ffnen.

Alle seine Heilungen machen nicht nur kérperlich gesund,
sondern verbinden die durch Siinde unterbrochene Kommunika-

428 l

https://dolLorg/10.5771/0010-3497-2001-4-421 - am 13.01.2026, 07:25:20. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MISSIONARISCHE KOMMUNIKATION INS DRITTE JAHRTAUSEND

tionslinie mit Gott: ,Deine Siinden sind dir vergeben“ steht vor der
korperlichen Heilung.

- Die Kommunikation Jesu ist nicht einfache Informationsweiterga-
be, sondern Mit-Teilung des ganzen Menschen, seines ganzen
Da-seins, was sich schlussendlich in seinem Tod am Kreuz voll-
endet. Keine Worte - sondern nur noch das Schweigen der voll-
stdndigen Hingabe an den Vater ...

- Jesu Kommunikation beschriankt sich schlieflich nicht auf diese
Welt. Sie hat in der Ausrichtung zum Vater immer auch eine
eschatologische Dimension ...

4. Kirche als Weiterfiihrung géttlicher Kommunikation

Gottes Kommunikation ist aber mit dem Tode Jesu nicht beendet. In
seiner Auferstehung und mit der Sendung des Heiligen Geistes gebiert er
die Kirche, die Ausdruck und Weiterfithrung seiner Kommunikationsauf-
gabe ist. Diese Kirche muss die kommunizierende Dreifaltigkeit, den sich
offenbarenden und Mensch gewordenen Gott in das Hier und Heute der
jeweiligen Zeit bringen. Kommunikation ist deswegen das Wesen der
Kirche. Sie ist geschaffen, um zu verkiindigen, zu kommunizieren,
dhnlich wie es das 2. Vatikanum im Dekret Ad Gentes iiber die missiona-
rische Téatigkeit der Kirche feststellt (AG 2): ,Die pilgemde Kirche ist
ihrem Wesen nach ,missionarisch’, da sie selbst ihren Ursprung aus der
Sendung des Sohnes und der Sendung des Heiligen Geistes herleitet
gemdf dem Plan Gottes des Vaters ...*

Im Kommen des Heiligen Geistes an Pfingsten sind alle Vélker der
damaligen Welt versammelt und alle héren die Botschaft in ihrer Spra-
che, einem bestechenden Ereignis interkultureller Kommunikation. Die-
se Sendung von Pfingsten ist eine Sendung bis ans Ende der Zeit. Die
Kirche Jesu Christi hat nur eine Daseinsberechtigung als kommunizie-
rende, verkiindende Kirche. Schon in der Apostelgeschichte als dem er-
sten Buch und Bericht von der Kommunikationsaufgabe der jungen Kir-
che wird dies deutlich. Wohin auch immer die Mitglieder der Urkirche
versprengt werden: Sie 'verkiinden‘, kommunizieren in Wort und Tat. Mit
seinem ,Weh mir, wenn ich das Evangelium nicht verkiinde!“ (1 Kor
9,16) trifft Paulus den Kern des Anliegens! [Ich warte noch immer auf
eine Dissertation, die gerade die Apostelgeschichte als erstes Buch iiber
die Kommunikation der Kirche analysiert und darstelit!]

Es ist aufschlussreich, dass in jiingster Zeit moderne Marketing-Fach-
leute Paulus als Kommunikator und Meister des Marketing entdeckt
haben. Sie sprechen von einem , Paulusprinzip“ fiir Marketing. Fiir Franz
S. Berger und Harald Gleissner, die Autoren des Werkes (Econ Verlag

J 429

httpa://dolorg/10.5771/0010-3467-2001-4-421 - am 13.01.2026, 07:25:20. Access



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EILERS

1998) ist dieses Paulusprinzip ,die erfolgreichste Marketingstrategie der
Weltgeschichte” (Untertitel). In Paulus’ Missionsarbeit - so der Klap-
pentext - ,kommen alle vier Aspekte des Marketings, die vier groften P,
Product, Price, Placement, Promotion zur Wirkung ... Das Geheimnis
seines Erfolges ist der Einsatz des fiinften P‘s, der Einsatz der eigenen
Personlichkeit ...“ Offensichtlich sehen sie in ihm den gréfiten Meister
der Kommunikation in der Geschichte der Menschheit iiberhaupt. Ob wir
nicht auch davon lernen sollten?

Die alte Kirche sah ihre Kommunikationsaufgabe vor allem in drei
Bereichen: der direkten Verkiindigung (Kerygma), der Gemeinschaft
(Koinonia) und dem Dienst (Diakonia). Missionarische Kommunikation
heute sollte wohl auch diese drei Bereiche im Auge haben und sich nicht
auf das Kerygma oder gar eine enge Instrumentalisierung allein be-
schranken lassen. Schlieflich ist missionarische Verkiindigung an erster
Stelle nicht eine Frage der Anwendung dieser oder jener Mittel und
Methoden. Missionarische Kommunikation ist das Wesen der Kirche -
Kirche ist Kommunikation und alle ihre T4tigkeiten miissen aus diesem
Wesen flieRen und von dieser Sendung bestimmt sein, wie Jesus in allem
von der Sendung des Vaters - Abba - bestimmt war. Missionarische
Kommunikation begriindet sich aus dem dreifaltigen (trinitarischen) Le-
ben, der Offenbarung und Menschwerdung Gottes und der Sendung des
Heiligen Geistes.

Schematisch kann man die Schritte einer solchen Kommunikations-
theologie vielleicht so darstellen:

REVELATION (OT)
KERYGMA

k KOINONIA
esuvessReENe: -————-—* SACH

INCARNATION
{NT}

COREOLXNINXBIUNSERNLERRABIORROANIONNDOS

DIAKONIA

=
.
x

 HOLY SPIRIT

TRINITARIAN
DIMENSION

430|

https://dolorg/10.5771/0010-3497-2001-4-421 - am 13.01.2026, 07:25:20. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MISSIONARISCHE KOMMUNIKATION INS DRITTE JAHRTAUSEND

Kommunikationsmodelle der Kirche

Der amerikanische Theologe Avery Dulles hat die Dokumente des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils auf mégliche Ansitze fiir eine '’kommunizie-
rende’ Kirche untersucht. In Sinne eines seiner Hauptwerke "Models of
the Church” kommt er dabei auf fiinf verschiedene Ansétze oder Modelle
einer Kommunikation der Kirche, die sich nicht unbedingt gegenseitig
ausschliefien.

1. Kirche als fnstitution/Hierarchie (, hierarchic-institutional model’)

Hier ist die Kirche in ihrer Kommunikation ,ziemlich engfithrend besorgt
um die Autoritit des Amtes und des verpflichtenden Charakters der
offiziellen Lehre“. Die Kommunikation ist ein Prozess von oben nach
unten. Er beginnt bei Gott und fithrt durch die hierarchischen Strukturen
zu den einzelnen Mitgliedern der Kirche. Die ,Ecclesia Docens’ ist hier
unterschieden von der ,Ecclesia Discens’. Kommunitaktionsformen die-
ses Ansatzes sind kirchliche Dokumente wie etwa amtliche Verlautba-
rungen, Hirtenbriefe, Enzykliken. Bevorzugte Mittel sind gedruckte Un-
terlagen, also die Presse.

2. Kirche als Verkiindiger (,herald model’)

Dieser ,kerygmatische’ Ansatz - nach den Konzilsdokumenten ,Dei Ver-
bum’ und ,Ad Gentes' - sieht die Kirche als Verkiinderin, als Botin der
,guten Nachricht’. Sie richtet sich vor allem an Auenstehende (,ad ex-
tra‘), wihrend sich der erste Ansatz mehr an die Menschen innerhalb der
Kirche (,ad intra‘) wendet. In diesem Ansatz sind auch alle Glieder der
Kirche Boten und Verkiinder, denn die Kirche ist in ihrem Wesen missio-
narisch. Kommunikationsmittel sind hier alle Formen traditioneller Kom-
munikation, wie etwa die Traditionen oraler Kulturen, aber auch die
modernen Massenmedien, einschliefblich des Internet. In der Mitte steht
eine Verkiindigung, die zur Bekehrung fiihrt.

3. Kirche als Sakrament (,sacramental model’)

Missionarische Kommunikation geschieht nicht nur durch Worte und
unmittelbare Verkiindigung, sondern auch durch die Kirche als sichtba-
res Zeichen. ,Jesus Christus kommuniziert nicht nur durch das was er
sagt, sondern auch durch das was er ist und tut.“ Deswegen sieht dieser
Ansatz die Kirche als Zeichen und Instrument der sichtbaren Gegenwart
Gottes. Zu dieser Kommunikation gehort u.a. die Liturgie (,Sacrosantum

| 431

421 - am 13.01.2026, 07:25:20. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EILERS

Concilium‘), in der heilige Zeichen innerlich das bewirken, was sie
guferlich ausdriicken. Kommunikationsmittel sind hier vor allem Zei-
chen und Symbole, Gesten und Geschehnisse. In der Kommunikations-
wissenschaft kénnte man hier vielleicht von einem semiotischen Ansatz
sprechen.

4. Kirche als Gemeinschaft (,communion or community model’)

Hier Jkommuniziert' die Kirche als lebendige, glaubende und liebende
Gemeinschaft, als das Volk Gottes, wie es etwa in ,Lumen Gentium*
(9-17) beschrieben ist. Die Kirche als Gemeinschaft, als ,Koinonia’, ist
Zeichen der Gegenwart des Herrn. Adressaten dieser Kommunkation
sind iiber die eigene Gemeinschaft hinaus auch andere christliche Kir-
chen und Gemeinschaften. Kommunikationmittel sind nicht nur Worte,
sondern auch alle Mittel und Wege, die Jesu Gegenwart untereinander
deutlich machen. Aus dieser Haltung wachst dann auch der letzte An-
satz.

5. Kirche als Dialog mit der Welt (,secular-dialogic model’)

Fufiend auf ,Gaudium et Spes‘’ und ,Nostra Aetate’ wird hier die Welt
auferhalb der Kirche nicht einfach als , Rohmaterial fiir Bekehrung oder
als blofbes Objekt missionarischen Eifers” gesehen. Sie ist vielmehr eine
Einladung zur Betrachtung dariiber, wie sich der schopferische und
erlosende Wille Gottes auch aufierhalb des Christentums - zunéchst in
Ansitzen - ausdriickt. Hierher gehort das Gesprich, der Dialog mit den
Kulturen und der Welt. Dabei sollte man dann auch den ersten ,Areopa-
gus’ - Marktplatz - der modernen Welt, den der sozialen Kommunikation
(cf. Redemptoris Missio 37¢) nicht iibersehen. In diesem Ansatz versucht
die Kirche, kommunizierend die Zeichen der Zeit zu deuten. Dulles weist
darauf hin, dass Gottes Kommunikation nicht erst mit Schrift und Tradi-
tion oder gar Jesus Christus beginnt, sondern im WORT, in dem alles
erschaffen ist. Fiir den kirchlichen Kommunikationsbereich wird dann
spdter dieser Ansatz durch die Pastoralinstruktion ,Communio et Pro-
gressio” (1971) weiter entfaltet, welche die weltweite Gemeinschaft der
Menschheit als einen grofRen ,runden‘ Tisch betrachtet, um den alle zum
Austausch von Informationen und Erfahrungen versammelt sind.

Ein christliches Kommunikationsmodell

In der Geschichte der Kirche kann man den heiligen Augustinus wohl als
den ersten Lehrer und Theoretiker der Kommunikation bezeichnen. In

432



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MISSIONARISCHE KOMMUNIKATION INS DRITTE JAHRTAUSEND

seiner ,De doctrina christiana“ wendet er die Prinzipien und Erfahrun-
gen seines ureigenen Faches Rhetorik auf den kirchlichen Dienst an und
begriindet damit die kirchliche Homiletik. In seinem Werk ,De cateche-
candis rudibus” unterweist er den Diakon Deogratias in Methoden und
Praxis kirchlicher Kommunikation fiir die Katechese bis hin zu signifi-
kanten Kleinigkeiten (,Biete deinem Gegeniiber eine bequemen Stuhl
zum Sitzen, damit er ausgeruht zuhéren kann*). Einige meiner Studenten
an der Santo Tomas Universitit in Manila, der &ltesten Universitit
Asiens (1611), haben neulich aufgrund dieser beiden Werke ein Modell
christlicher Kommunikation entwickelt, das generell, vor allem aber fiir
die missionarische Kommunikation bedeutende Folgerungen hat. Es un-
terscheidet sich vom herkommlichen linearen Modell der Kommunikati-
onswissenschaft, wo wir den Kommunikationsprozess als Vorgang vom
,Sender” iiber die ,Message“ zum ,Receiver” (SMR Modell) beschreiben.
Angeregt durch St. Augustin, beginnt das neue, christliche Modell mit
der ,Message” und der ,Sender” wird zum ,Messenger, der dann die
Botschaft an den und die Empfinger (einzeln und als Gemeinschaft)
weitergibt. Statt SMR ist es hier also M S/M R, wie der Kommunikations-
vorgang beschrieben wird. Wahrend im klassischen Modell mit linearer
Ausrichtung der Sender und sein Bemithen um den Empfinger zentral
stehen, ist es in diesem christlichen Modell die Botschaft, welche zentral
steht. Der ,Sender” wird zum ,Messenger* als einfachem Instrument der
Botschaft und je mehr er sich auf diese Botschaft einldsst und mit ihr
identifiziert, wird er zum Instrument der Weitergabe an den/die Emp-
fanger. Gottes Wort, ja er selbst ist die Botschaft, und der ,Sender* ist
nur noch ein Gegenstand, durch den diese Botschaft zum Empfinger
flieft. Die von Johannes Paul II. geforderte geistliche Begriindung mis-
sionarischer Kommunikation wird hier auch aus einer neuen christlichen
kommunikationstheoretischen Sicht deutlich.

Wie verwirklicht sich nun missionarische Kommunikation?

Vielleicht sollten wir jetzt noch fragen, wie sich eine solche missionari-.
sche Kommunikation, die auf der Sendung Gottes beruht, konkret vuﬁ
wirklicht. Wir haben dabei schon auf ein wesentliches Prinzip hmgewiaé
sen, das in dem Schreiben Novo Millennio Ineunte deutlich wird: So, wli
Jesu Verkiindigung vom Vater bestimmt wird, hat auch alle missionari+
sche Verkiindigung zunéchst eine geistliche Grundlage und muss vom
dieser in Gebet und Kontemplation, Heiligkeit und Gnade bestimmt wer-
den. Nur so verwirklicht sich missionarische Kommunikation nicht nur
als technische Methode (Instrument, Mittel), sondern fliefit aus dem

433

https://dolorg/10.5771/0010-3497-2001-4-421 - am 13.01.2026, 07:25:20. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BILERS

Wesen des Christentums als Menschwerdung Gottes in dieser Zeit und

an diesem Ort.

In der konkreten Verwirklichung dieser missionarischen Kommunika-
tion ist es immer hilfreich, auf die Darstellung Papst Pauls VI. in seiner
Apostolischen Exhortation Evangelii Nuntiandi (1975) zuriickzugreifen,
die er als Schlussdokument einer Synode (1974) iiber die Evangelisie-
‘ung verdffentlicht hat. Nach seinen Uberlegungen zum Begriff und In-
‘halt der Evangelisation handelt er im vierten Kapitel von den Mitteln (Nr.
;30-48). Er nennt sie die am meisten ,brauchbaren und wirksamsten
Mittel zur Verkiindigung des Evangeliums fiir die Mdnner und Frauen
‘mnserer Zeit“ (Nr. 40). Sie sind wohl auch heute noch als entscheidende
“Mittel missionarischer Kommunikation anzusehen:

3. Bezeichnenderweise beginnt Paul VI. seine Liste der Evangelisa-
tionsmittel mit dem Zeugnis des Lebens (Nr. 41), auf das er noch bei
zwei weiteren Gelegenheiten im gleichen Dokument ausfiihrlich zu
sprechen kommt (Nr 21, 76). ,Fiir die Kirche ist das Zeugnis eines
echt christlichen Lebens mit seiner Hingabe an Gott in einer

Gemeinschaft, die durch nichts zerstort werden darf, und gleichzeitig
mit seiner Hingabe an den N&chsten in grenzenloser Einsatzbereit-
schaft der erste Weg der Evangelisierung. ,Der heutige Mensch ...
hért lieber auf das Zeugnis als auf Lehrer und wenn er auf Lehrer
hort, dann deshalb, weil sie Zeugen sind‘.“ Ohne zu reden, gewannen
sie diejenigen, welche sich weigerten, an das Wort zu glauben, heifit
es im 1. Petrusbrief (3,1) von den Frauen gegeniiber ihren Mdnnern.

2. Eine lebendige Predigt (Nr. 42) ist ein weiterer Weg, denn ,wie
sollen sie an den glauben, von dem sie nichts gehdort haben? Wie
sollen sie horen, wenn niemand verkiindet? ...“ (Rém 10,14.17). In

" der Sicht Pauls VI. ist diese miindliche Verkiindigung nach wie vor

unverzichtbar: ,Die Miidigkeit, die sich heute angesichts einer

solchen Flut leerer Worte und der Aktualitit anderer Kommunikati-
onsformen einstellt, darf indes die bleibende Kraft des Wortes nicht
schwichen oder das Vertrauen zum Wort verloren gehen lassen. Das

Wort bleibt immer aktuell, zumal wenn es die Macht Gottes in sich

tragt.” (cf. 1 Kor. 2,1-5)

3. Besondere Bedeutung erhdlt eine solche Verkiindigung in der
Liturgie (Nr. 43). Im engeren und im weiteren Sinne muss sie als ein
wichtiges Element missionarischer Kommunikation gesehen werden.
Wir brauchen ,.ein echtes geistliches Gespiir, um aus den Ereignissen
die Botschaft Gottes zu vernehmen*“. Dies geschieht vor allem auch in
der Feier der Liturgie mit der Homilie als wesentlichem Teil. , Diese
Verkiindigung, die in besonderer Weise in die eucharistische Feier
eingefiigt ist ..., nimmt in der Evangelisierung sicher einen vorrangi-

434



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MISSIONARISCHE KOMMUNIKATION INS DRITTE JAHRTAUSEND

gen Platz ein, und zwar in dem MaR, wie sie den tiefen Glauben des
Predigers zum Ausdruck bringt und wie sie von Liebe getragen ist ...*

. Die Katechese (Nr. 44) als ,systematische religiose Unterweisung”
nicht nur in der Kirche oder Schule, sondern auch in der Familie, ist
ein weiterer Bereich.

. Die Massenmedien (Nr. 45) sind ,bei der ersten Bekanntmachung
mit dem Glauben, bei der katechetischen Unterweisung und bei der
weiteren Vertiefung des Glaubens“ unverzichtbar. ,Die Kirche wiirde
vor ihrem Herrn schuldig, wenn sie diese machtvollen Mittel nicht
niitzte, die der menschliche Verstand immer noch weiter vervoll-
kommnet.” [Vielleicht ist es gut, hier darauf hinzuweisen, dass die
einzelnen Massenmedien in den drei genannten Stufen der Bekannt-
machung, der Einfithrung und der Vertiefung des Glaubens vor allem
den Massenmedien verschiedene Moglichkeiten bieten. Wéahrend
Fernsehen und Hérfunk wohl eher zu einem positiven ,Umfeld‘ fiir
den Glauben beitragen konnen, sind es die interpersonale, die
Gruppenkommunikation und wohl die Presse (Biicher, Zeitschriften),
die helfen, unmittelbar in den Glauben einzufiilhren und ihn zu
vertiefen.] In jedem Falle muss - nach ,Evangelii Nuntiandi' - die
Massenkommunikation in der Evangelisierung so sein, dass ,sie
immer den Einzelnen innerlich zu treffen vermag, sich in das Herz
eines jeden einsenkt, als wire er/sie allein, in seiner/ihrer ganzen
personlichen Einmaligkeit ..."

. Trotz aller technischen Moglichkeiten unserer Zeit bleibt aber auch
der personliche Kontakt (Nr. 46) ein entscheidendes Element mis-
sionarischer Kommunikation, ,Wird es im Grunde je eine andere
Form der Mitteilung des Evangeliums geben als die, in der man einem
anderen seine eigene Glaubenserfahrung mitteilt?” fragt Paul VI.
»Die Dringlichkeit, die Frohbotschaft den vielen zu verkiinden, darf
nicht jene Form des Mitteilens iibersehen, in welcher das ganz
personliche Innere des Menschen angesprochen wird.” Jesus selbst
war Meister des persénlichen Gesprichs, wie wir etwa bei seinen
Gesprdchen mit Nikodemus, Zachdus, der Samariterin und anderen
sehen.

. Missionarische Kommunikation lebt nicht nur in Verkiindigung und
Lehre, sie lebt auch in den Sakramenten {Nr. 47) der Kirche. Wort
und Sakrament sind keine Gegensitze, sondern die Quellen, aus
denen die Kirche lebt. Sakramente sind duferer Ausdruck eines
lebendigen inneren Lebens und eines geistlichen Geschehens, das
nach Auflen strahlt und damit kommuniziert.

. Eine besondere Form missionarischer Kommunikation sieht ,Evange-
lii Nuniandi‘ schlieflich in der Volksfrommigkeit (Nr. 48). Sie hat

435

421 - am 13.01.2026, 07:25:20. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EILERS

ihre Grenzen und mag manchmal in Fehlformen oder gar Aberglau-
ben abgleiten. Man darf andererseits aber nicht iibersehen, dass sie
auch wertvolle Reichtiimer in sich birgt. Oft kommt in ihr ein
»Hunger nach Gott zum Ausdruck, wie ihn nur die Einfachen und die
Armen kennen. Sie befihigt zu Groffmut und Opfer, ja zum Herois-
mus, wenn es gilt, den Glauben zu bekunden. In ihr zeigt sich ein
feines Gespiir fiir tiefe Eigenschaften Gottes: seine Vaterschaft, seine
Vorsehung, seine stindige liebende Gegenwart. Sie fithrt zu inneren
Haltungen, die man sonst kaum in diesem Mafie findet: Geduld, einen
Sinn fiir das Kreuz im tiglichen Leben, Entsagung, Wohlwollen fiir
andere, Ehrfurcht ...*

. Wire Evangelii Nuntiandi 25 Jahre spéter geschrieben, hitte Paul

VI. wohl noch einen weiteren Punkt iiber die Bedeutung der neuen
Kommunikationsmittel, wie etwa des Internets, fiir die Evangelisation
und den starken Einfluss der Kommunikationsrevolution auf die
Werte vor allem junger Menschen zugefiigt. Wahrscheinlich hétte er
sich dann die Uberlegungen seines Nachfolgers Johannes Paul II. in
dessen Missionsenzyklika Redemptoris Missio (37c) zu eigen ge-
macht, die von der sozialen Kommunikation als dem ersten und
hervorragendsten Marktplatz (Areopagus) der modernen Welt spre-
chen, ,die die Menschheit immer mehr eint und - wie man zu sagen
pflegt - zu einem ,Weltdorf' (global Village) macht”, wo die Men-
schen ihre ,Werte’ mehr an den Medien messen als an den ewigen
Werten eines christlichen Glaubens. Er wiirde wohl auch mit der
Feststellung iibereinstimmen, dass die modernen Medien nicht nur
die christliche Verkiindigung stirken kénnen, sondern eine neue,
tiefere Wirklichkeit schaffen, ,da die Evangelisierung der modernen
Kultur selbst zum grofien Teil von ihrem Einfluss abhdngt. Es geniigt
also nicht, sie nur zur Verbreitung der christlichen Botschaft und der
Lehre der Kirche zu benutzen; sondern die Botschaft selbst muss in
diese, von der modernen Kommunikation geschaffene neue Kultur
integriert werden. Es ist ein komplexes Problem, da diese Kultur
noch vor ihren Inhalten aus der Tatsache selbst entsteht, dass es
neue Arten der Mitteilung in Verbindung mit einer neuen Sprache,
mit neuen Techniken und mit neuen psychologischen Haltungen gibt.
Mein Vorginger Papst Paul VI. sagte, dass der Bruch zwischen
Evangelium und Kultur ohne Zweifel das Drama unserer Zeit ist”
{Evangelii Nuntiandi, 1975,20).

Der Welttag der Kommunikationsmittel dieses Jahres (2001) hat als

Thema ,Die Predigt von den Dachern: Das Evangelium im Zeitalter globa-
ler Kommunikation“. In seiner Botschaft zu diesem Tag fordert Johannes
Paul II., ,dass sich die Kirche immer eingehender auf die sich rapid

436 |

https://dolorg/10.5771/0010-3497-2001-4-421 - am 13.01.2026, 07:25:20. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MISSIONARISCHE KOMMUNIKATION INS DRITTE JAHRTAUSEND

entwickelnde Welt der Kommunikation einlassen muss.” Dies erfordere
eine tiefere Beschiftigung mit den Erscheinungen und Méglichkeiten der
modernen, auch von Cyberspace und Internet bestimmten Welt. Wir soll-
ten hier fiir die ,missionarische Kommunikation‘ mit der Botschaft dieses
Tages (27.5.2001) davon iiberzeugt sein, dass auch fiir das Dritte Jahr-
tausend trotz aller Hindernisse ,der aktive und phantasievolle Einsatz
der Medien durch die Kirche dringend geboten® ist. Ein solcher Einsatz
verlangt allerdings heute mehr denn je auch eine solide theologische
Grundlegung, die uns in der Vergangenheit bei fast ausschlieRlicher ,In-
strumentalisierung” der Kommunikation oft gefehlt hat.

Literatur

Franz S. Berger/Harald Gleissner: Das Paulusprinzip. Die erfolgreichs-
te Marketingsstrategie der Weltgeschichte. Miinchen/Diisseldorf
(Econ) 1998 -

Avery Dulles: Church is Communication. Roma (Multimedia) 1971

Ders.: The Church and Communications: Vatican II and beyond. In:
Reshaping Catholicism. Current Challenges in the Theology of the
Church. San Francisco 1988

Ders.: The Craft of Theology, From Symbol to System. Dublin (Gill and
Macmillan) 1992

Johannes Paul II: Redemptoris Missio, Enzyklika zur bleibenden
missionarischen Sendung der Kirche, Vatikan, 7. Dezember 1990

Ders.: Novo Millenio Inuente.Apostolisches Schreiben zum Beginn des
neuen Jahrtausends, Vatican, 6. Januar 2001

Ders.:Botschaft zum 35. Welttag der Sozialen Kommunikationsmittel
(27.Mai 2001) vom 24. Januar 2001

Carlo Maria Martini: Effata,,Apriti', Lettera per il programma pastorale
,Communicare‘. Milano (Centro Ambrosiano) 1990

Paul VI: Evangelii Nuntiandi. Apostolische Exhortation iiber die
Evangelisation in der modernen Welt, Vatikan, 8 Dezember 1975

Herbert Vorgrimler: Neues Theologisches Worterbuch. Freiburg (Her-
der) 2000

437



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-4-421
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

