SCHWERPUNKT: FREIHEIT UND GEWALT

Jonas Barth und Gesa Lindemann

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne!

In diesem Aufsatz untersuchen wir die Frage, welche Bedeutung dem Zeit-
verstindnis dafiir zukommt, wie sich Gesellschaften auf den Klimawandel
einstellen. Fur die Analyse fithren wir Einsichten der Risikosoziologie und
der neueren Gewaltforschung zusammen. Dies ermoglicht es, die Zeitord-
nung, die die Risikosoziologie herausgearbeitet hat, in ihrer Bedeutung fiir
die Sicherung des gesellschaftlichen Friedens besser zu verstehen. Wenn man
die auf Zeit bezogenen Einsichten von Gewaltforschung und Risikosoziolo-
gie kontrastierend voneinander abhebt, kristallisieren sich unterschiedliche
Zeitordnungen heraus. Deren Differenzierung begreifen wir im Anschluss
an Hartog als je unterschiedliche Formen, wie die drei Modi der Zeit » Ver-
gangenheit«, »Gegenwart« und »Zukunft« aufeinander bezogen werden.2
Wenn die mit dem Klimawandel verbundenen Gefahren wissenschaftlich als
Risiko gefasst werden, steht die Relationierung von Gegenwart und Zukunft
im Mittelpunkt: »[R]isk is constituted by the distinction between present
reality and future possibilities.«3 Aus dieser Problemfassung folgt dessen
primir technische Behandlung mit dem Ziel, die so modellierten Risiken zu
kontrollieren.

Auch die Gewaltsoziologie interessiert sich fur die Frage, wie Gefahren
gesellschaftlich bearbeitet werden, riickt dabei aber Fragen der Normativi-
tdit und der Verantwortungszurechnung in den Vordergrund, womit der
Vergangenheitsbezug akzentuiert wird: Gewalt kann in der Moderne damit
gerechtfertigt werden, wenn sie mit vergangener Gewalt bricht und sie
damit das moderne Versprechen auf Gewaltlosigkeit erneuert.* Die Einbe-
ziehung der gewaltsoziologischen Perspektive fuhrt auf die folgende Hypo-
these: Je eher der Klimawandel sich als ein kalkulierbares Risiko berech-
nen ldsst und ein finanzieller Ausgleich angestrebt wird, umso eher wirkt
dies befriedend auf das gesellschaftliche Zusammenleben. Wenn jedoch der
Aspekt der Zurechnung moralischer Verantwortung in den Fokus riickt,

1 Fiir wertvolle Hinweise danken wir den anonymen Gutachtenden und insbesondere dem sich aus
Rechtswissenschaften, Politikwissenschaften und Soziologie zusammensetzenden interdisziplina-
ren Arbeitszusammenhang »Freiheit und Gewalt in der Klimakrise«.

2 Hartog 2015, S.17.
Lidskog, Sundqvist 2013, S. 85.
4 Reemtsma 2008, S.256-269.

(O8]

Leviathan, 52.Jg., 4/2024, S. 495 — 524, DOI: 10.5771/0340-0425-2024-4-495

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

496 Jonas Barth und Gesa Lindemann

gewinnen entweder die strafende Zentralgewalt des Staates oder gewaltsame
Gegenwehr beziehungsweise Protest gesellschaftlich an Bedeutung, wodurch
der gesellschaftliche Frieden gefahrdet wird.

Um die Bedeutung der unterschiedlichen Zeitordnungen aufzuzeigen,
untersuchen wir das Klimaschutzurteil des Bundesverfassungsgerichts
(BVerfG) vom 24. Mirz 2021. Dieses stellt mit dem Konzept der »intertem-
poralen Freiheitssicherung« explizit die Bedeutung des Zeitverstindnisses
fir den Umgang mit dem Klimawandel in den Vordergrund.® Im Folgenden
arbeiten wir dessen Zusammenhang mit der Ordnung der demokratisch
legitimierten rechtsstaatlich gebundenen Gewalt heraus.

Um unser Argument zu entwickeln, plausibilisieren wir in einem ersten
Schritt die Verbindung von risiko- und gewaltsoziologischer Perspektive
(Abschnitt 1) und skizzieren die konzeptuellen Grundlagen, das heifdt den
reflexiven Gewaltbegriff und die Theorie der Verfahrensordnungen der
Gewalt (Abschnitt 2). Gesellschaftstheoretisch stellen wir die moderne Ord-
nung der rechtsstaatlich gebundenen Gewalt in den Mittelpunkt und dabei
insbesondere die Zeitordnungen der Sicherung des Vertrauens in Gewaltlo-
sigkeit. Vor diesem Hintergrund wird verstindlich, welche Bedeutung der
Institutionalisierung der Zeitordnung des Risikos und der Versicherung
zukommt. Sie wirkt im Sinne einer Befriedung krisenhafter und damit
potenziell gewaltformiger gesellschaftlicher Konflikte (Abschnitt 3). Das
Klimaschutzurteil des BVerfG erweist sich dabei als ein Beitrag zur Siche-
rung der Zeitordnung des Risikos, die ein kalkulierendes Abwigen von
Freiheit und Sicherheit ermoglicht. Gleichwohl kollidiert die Argumentation
des BVerfG mit den bereits von Ewald® und spiter von Beck” diagnosti-
zierten Formen der gesellschaftlichen Auflosung der Zeitordnung des Risi-
kos (Abschnitt 4). Die sich daraus ergebenden Konsequenzen werden wir

abschliefSend diskutieren (Abschnitt 5).

1. Die Perspektiven von Risiko- und Gewaltsoziologie

Der Bezugspunkt fiir die Verbindung von risiko- und gewaltsoziologischer
Perspektive ist die bereits benannte zeittheoretische Einsicht von Hartog,
der zufolge sich Zeitordnungen danach unterscheiden lassen, wie sie die

5 Andere Urteile stellen eher die Sozialdimension in den Vordergrund. So zuletzt das Urteil des
Europdischen Gerichtshofs fiir Menschenrechte vom 9. April 2024 (»EGMR Urteil - 53600/20,
BeckRS 2024, 6526« 2024), dessen Bedeutung darin liegt, auch eine Verbandsklage zuzulassen
und den entsprechenden kollektiven Akteuren damit ein »Standing« vor Gericht einzurdumen,
sowie in der Festlegung des Klagewegs durch die nationalen Gerichte.

6 Ewald 1998.

7 Beck 2007.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 497

Modi von Vergangenheit — Gegenwart — Zukunft aufeinander beziehen. Die
Bedeutung unterschiedlicher Relationierungen dieser Modi erschliefst sich,
wenn man die Besonderheiten des von uns verwendeten Gewaltbegriffs in
den Blick nimmt. Wir schliefSen einerseits an die bekannte Einsicht an, dass
die Befriedung von Gesellschaften nach innen, das heifst die Moglichkeit, in
Gewaltlosigkeit vertrauen zu konnen, ein wesentliches Merkmal moderner
Gesellschaften darstellt.® Allerdings arbeiten wir nicht mit einem positiven
Gewaltbegriff wie etwa Reemtsma und Elias, sondern mit einem reflexiven
Gewaltbegriff.

Elias und Reemtsma, um nur zwei prominente Beispiele zu nennen, set-
zen ein bestimmtes auf den Korper bezogenes Gewaltverstindnis voraus.
Gewalt als korperliche Gewalt zu verstehen ist allerdings spatestens seit
den 1960er Jahren problematisch, das heifSt, seitdem Galtung den Begriff
der »strukturellen Gewalt«® geprigt hat. Dies hat nimlich zu einem Streit
dariiber gefiihrt, was unter Gewalt eigentlich zu verstehen ist. Gemaf3
den unterschiedlichen Gewaltverstindnisse kime man auch bei historischen
Analysen zu unterschiedlichen Aussagen dartber, ob Gewalt nun zu- oder
abnimmt. Direkte physische Gewalt mag abgenommen haben, aber ob auch
strukturelle Gewalt an Bedeutung verloren hat, durfte zumindest zweifel-
haft sein. Im Streit um einen engen (korperliche Gewalt) und einen weiten
Gewaltbegriff, der auch strukturelle, symbolische, psychische oder noch
andere Formen von Gewalt einschlieft, ist es zu einem argumentativen
Stillstand gekommen.19 Als Ausweg aus dieser unbefriedigenden Situation
resultierte der Vorschlag, einen reflexiven Gewaltbegriff zu entwickeln, dem
zufolge sich ein Phanomen nur mit Bezug auf den jeweiligen Kontext als
Gewalt identifizieren liefSe.!’ Auf der Grundlage eines solchen reflexiven
Gewaltbegriffs hat sich die Theorie der Verfahrensordnungen der Gewalt
entwickelt.!? Dieser zufolge lassen sich historisch derart grofle qualitative
Unterschiede im Gewaltverstandnis identifizieren, die es unmoglich machen,
von einer Ab- oder Zunahme von Gewalt zu sprechen. Denn es sei zu
unterschiedlich, was im Rahmen verschiedener Gesellschaften unter Gewalt
verstanden wird.!3

Wenn man einen reflexiven Gewaltbegriff und die Theorie der Verfahrens-
ordnungen der Gewalt zugrunde legt, hat dies Konsequenzen dafiir, wie das

8 Elias 1976; Reemtsma 2008.
9 Galtung 1984.
10 Barth 2023, S.25-37.

11 Barth 2023; Endrefl, Rampp 2013; Hoebel, Koloma Beck 2019; Lindemann 2014; Staudigl
2015.

12 Lindemann 2017.
13 Lindemann 2024.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

498 Jonas Barth und Gesa Lindemann

oben beschriebene Vertrauen in Gewaltlosigkeit moderner Gesellschaften
gesichert wird. Von besonderer Bedeutung ist dabei, dass es in modernen
Gesellschaften einen politischen Streit darum gibt, was als Gewalt zu verste-
hen ist. Ein Beispiel hierfiir wiren etwa die Auseinandersetzungen darum,
ob die Sitzblockaden von Aktivist:innen der sogenannten »Letzten Genera-
tion« als Gewalt einzustufen sind oder nicht. Wihrend die Beendigung so
bestimmter Gewalt das moderne Vertrauen in Gewaltlosigkeit erneuert,
kann Pazifizierung unter diesen Bedingungen auch dadurch erfolgen, dass
eine Klasse von Phinomenen gesellschaftlich-diskursiv anerkanntermafSen
nicht als Gewalt gedeutet wird, die unter anderen Umstinden als Gewalt
verstanden werden konnte.

In dieser Perspektive nehmen wir die Institutionalisierung von Risiko und
dessen Versicherung!# sowie die damit verbundene kalkulierende Relatio-
nierung von Freiheit und Sicherheit’ in den Blick und analysieren diese
Institutionalisierungsprozesse als Formen der Pazifizierung von krisenhaf-
ten und damit (potenziell) gewaltsamen innergesellschaftlichen Konflikten!®
in dem Sinne, dass normative und damit potenziell gewaltbezogene Pro-
bleme transformiert werden in Fragen der technischen Handhabung der
gesellschaftlichen Umwelt. Unsere These ist dabei, dass das Urteil des
Bundesverfassungsgerichts zum Klimaschutzgesetz von 2021, obgleich es
als Rechtsproblem ausschliefflich normative Fragen verhandelt, vor diesem
Hintergrund als ein Versuch der Befriedung drohender gesellschaftlicher
Krisen erscheint, die durch den Klimawandel ausgelost werden konnten.
Unsere Argumentation bedarf also einer Explikation des reflexiven Gewalt-
verstandnisses, das die Grundlage dafur bildet, eine Briicke zur Risikosozio-
logie zu schlagen.

2. Sozialtheoretische Pramissen

Gewalt verstehen wir einerseits als unmittelbares Ereignis zwischen leibli-
chen Selbsten im Sinne Plessners,!” das als spezifisches Gewaltereignis erst
im Rahmen einer institutionalisierten Ordnung der Gewalt zu begreifen
ist, die wir als Verfahrensordnung der Gewalt bezeichnen.!® Ob etwas als
Gewalt gilt, hangt demnach davon ab, wie die unmittelbaren Umweltbeziige
leiblicher Selbste symbolisch vermittelt werden. Erst durch solche Vermitt-

14 Brockling 2008; Ewald 1993.

15 Denninger 2002; Isensee 1983; Schieder 2005; Zabel 2018.
16 Brunkhorst 2012.

17 Plessner 1975.

18 Lindemann 2017.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 499

lungen wird gesellschaftlich festgelegt, ob das leiblich unmittelbar Erlebte
Gewalt ist oder nicht.

Fir die Beteiligten kann es in unterschiedlicher Weise fraglich werden,
ob etwas als Gewalt zu verstehen ist. Erstens ist es unentschieden, welche
Art leiblicher Berithrungen als Gewalt gilt. Welche Erfahrung von Schmerz,
Angst oder Leid gilt als Gewalt? Dies ist kontextabhingig: Wenn etwa ein
Arzt einem Patienten im Rahmen einer Behandlung Schmerz zufugt, gilt das
solange nicht als Gewalt, wie die Zustimmung der Patienten als gesichert
angenommen werden kann. Ist das nicht der Fall, begeht der Arzt eine
Korperverletzung. Aber die Zustimmung sichert nicht immer vor Gewalt.
Wer einen anderen mit dessen Zustimmung quilt oder totet, hat Gewalt
angewendet. Es zeichnet den reflexiven Gewaltbegriff aus, dies nicht aus
der Beobachterperspektive festzulegen, sondern zu rekonstruieren, wie im
beobachteten Feld ein Ereignis als Gewalt gedeutet wird.

Zweitens erhebt, wer Gewalt ausiibt, einen moralischen Anspruch, der
infrage gestellt werden kann. Wer eine Frau, die die Ehre der Familie ver-
letzt hat, totet, erhebt den moralischen Anspruch auf das Recht, die Famili-
enehre zu schiitzen. Ob dieses Recht legitimerweise in Anspruch genommen
worden ist oder nicht, liegt nicht im Ermessen der Beobachtenden (Sozio-
log:innen, Journalist:innen), sondern wird anhand der im beobachteten Feld
gultigen Ordnung entschieden.

Drittens spielen unterschiedliche und eventuell auch konkurrierende Drit-
tenbeziige eine entscheidende Rolle, wenn es darum geht, zu entscheiden, ob
der erhobene normative Anspruch giiltig ist und ob ein Ereignis als Gewalt
identifiziert werden kann beziehungsweise ob die angewendete Gewalt legi-
tim war oder nicht. Wenn es um die Rettung der Familienehre geht, werden
die unterschiedlichen Drittenbeziige offensichtlich. Einerseits die Familie
insgesamt beziehungsweise die Community, in welche die Familie eingebun-
den ist, und andererseits die das staatliche Recht etwa in Deutschland legi-
timierenden Dritten, in deren Namen (im Namen des Volkes) ein Urteil
gesprochen wiirde. Die Auseinandersetzung tiber die Legitimitidt von Femi-
ziden lasst sich so gesehen als Konflikt unterschiedlicher Verfahrensordnun-
gen der Gewalt rekonstruieren.

Viertens ist es unentschieden, welche Wesen in den Kreis der persona-
len Bertihrungswesen zahlen und deshalb tberhaupt gewaltfihig sind bezie-
hungsweise Gewalt erleiden konnen, denn es gibt Ordnungen, in denen
auch Tiere, Verstorbene oder Geister als gewaltfihige Akteure gelten.

Funftens unterscheidet sich das Wissen um Wirkketten der Gewaltaus-
tibung erheblich und unterliegt deutlichen Verinderungen.!®

19 Vgl. hierzu insgesamt Lindemann 2017; Lindemann 2024.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

500 Jonas Barth und Gesa Lindemann

Im Rahmen eines positiven Gewaltbegriffs werden in diesen Hinsichten
Festlegungen aus der Beobachterperspektive getroffen. Wenn man einen
reflexiven Gewaltbegriff verwendet, gilt es jeweils der Logik des Feldes
zu folgen, um zu rekonstruieren, wie diese Festlegungen im beobachteten
Feld erfolgen. Dies ist fiir die Beobachtung der gesellschaftlichen Verarbei-
tung des Klimawandels von besonderer Bedeutung. Denn nur mit Bezug
auf einen reflexiven Gewaltbegriff kann man tberhaupt danach fragen, ob
beziehungsweise wie die zunehmend als katastrophal bewerteten Folgen des
Klimawandels gesellschaftlich als Gewalt gedeutet werden. Denn nur mit
Bezug auf eine institutionalisierte Ordnung ist es folglich moglich, etwas
dartiber zu sagen, was Gewalt ist, ob sie legitim ist, wie viel Gewalt erfor-
derlich ist, wer sie austiben und erleiden kann. Eine Ordnung, in der diese
Fragen in einer verbindlichen Weise geklart werden konnen, bezeichnen wir
als Verfahrensordnung der Gewalt.20

Berticksichtigt man, dass ein Ungliick oder eine drohende Gefahr immer
auch als gewaltsame Darstellung der Normgiiltigkeit erlebt wird bezie-
hungsweise werden kann, muss eine solche Ordnung notwendigerweise
Regeln enthalten, die es erlauben, die Verantwortung fiir einen Normbruch
und die dadurch fir die Ordnung erzeugten Gefahren zuzuschreiben. Dou-
glas bezeichnet dies als »blaming system«.2! Gesellschaften unterscheiden
sich Douglas zufolge danach, welche Gefahren infolge welcher Normbriiche
zu erwarten sind. Damit formuliert sie einen wichtigen Aspekt fiir eine
Differenzierung der Theorie der Verfahrensordnungen der Gewalt. In dieser
liegt der Schwerpunkt darauf, dass die Sicherung der Ordnung gewahrleistet
wird, indem durch anerkannte Formen der Gewaltanwendung die Gultig-
keit der jeweiligen Ordnung fiir alle erfahrbar dargestellt wird. Mit Bezug
auf Douglas ldsst sich genauer verstehen, wie es dazu kommt, dass es in
allen Gesellschaften einen Sinn fiir die Bedeutung von Normbriichen gibt.
Denn diese werden je gegenwirtig als Gefahr fur den Bestand der Ordnung
erlebt, weshalb die Beteiligten dazu motiviert werden, entsprechend zu han-
deln.

Folgt man Girard,?? lassen sich idealtypisch drei unterschiedliche Verfah-
rensordnungen der Gewalt identifizieren, in denen jeweils unterschiedliche
Ordnungen der Verantwortungszuschreibung wirksam sind. Wir erganzen
dies um eine vierte Ordnung, die moderne Ordnung der rechtsstaatlich
gebundenen Gewalt. Darauf gehen wir im folgenden Abschnitt ein.

20 Lindemann 2017.
21 Douglas 1994, S. 15.
22 Girard 2002, S. 27-36.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 501

In zeitlicher Hinsicht ist es fiir das Verstindnis von Gewalt, Gefahr und
Norm wichtig, die Merkmale der erlebten Zeit zu berticksichtigen. Hierfir
beziehen wir uns auf Schmitz’ Analyse der modalen Differenzen zwischen
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft?3 und die fir Handlungsmotivie-
rung relevante zeitliche Dialektik der Sorge.2* Schmitz analysiert die beson-
dere Bedeutung der Gegenwart, in der leibliche Akteure je existieren, denn
gegenwirtig drangt sich dasjenige auf, das als wirklich erlebt wird, das wir
hinnehmen miussen. Im Unterschied dazu ist die Vergangenheit nicht mehr,
und die Zukunft ist noch nicht. Dies ermoglicht es, eine gegenwirtige Sorge
um die Gultigkeit der Norm zu erfassen. Der zukiinftig mogliche Norm-
bruch wird bereits gegenwirtig gefurchtet, weil er Gefahren heraufbe-
schwort, und der vergangene Normbruch bleibt ein Problem, weil er gegen-
wiartig als drohende Gefahr fur die Ordnung erlebt wird, was leibliche
Wesen dazu driangt, den vergangenen Normbruch irrelevant zu machen,
indem entweder die Norm fiir irrelevant erklart oder ihre Giiltigkeit darge-
stellt wird. Der Normbruch wird dadurch nicht ungeschehen gemacht, aber
er hat keine Bedeutung mehr fir das weitere soziale Leben, die Gefahr fir
die Ordnung ist gebannt. Solange die Vergangenheit des Normbruchs als
gegenwirtig relevante Infragestellung der Norm erlebt wird, bleiben die aus
dem Normbruch folgenden Gefahren bestehen, weshalb die Darstellung der
Normgiiltigkeit unabdingbar wird. Die Verfahrensordnungen der Gewalt
unterscheiden sich danach, wie dieser sozialen Notwendigkeit Gentige getan
wird. Fur die Analyse von Zeitordnungen ist dabei bedeutsam, dass eine
direkt gewaltbezogene Ordnungsbildung einen starken Bezug zur Vergan-
genheit aufweist. Wie sich dieser genau ausgestaltet, hangt allerdings von
der jeweiligen Verfahrensordnung ab.

3. Gesellschaftstheoretische Annahmen: Die moderne Verfahrensordnung
der Gewalt und ihr »system of blaming«

Eine Ordnung, die Girard nicht mehr in den Blick bekommt, ist diejenige
der rechtsstaatlich gebundenen Gewalt, die ein Vertrauen in Gewaltlosigkeit
ermoglichen soll, was sie von nichtmodernen Ordnungen unterscheidet.
Letztere basieren darauf, dass die moralisch relevanten personalen Berih-
rungswesen ein Vertrauen in die Gewaltfihigkeit der eigenen Gruppe ent-
wickeln und entsprechend handeln. Ein wichtiges Beispiel wire etwa die
Ordnung des Ausgleichs.2’ In deren Rahmen werden normative Anspriiche,
die durch die andere Gruppe verletzt werden, durch BufSen oder durch aus-

23 Schmitz 1964, S. 153-158.
24 Lindemann 2016.
25 Lindemann 2024.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

502 Jonas Barth und Gesa Lindemann

gleichende gewaltsame Rache geltend gemacht. Dies fuhrt zu einer starken
Bindung an die eigene Vergangenheit. Die Gruppe muss das Gedichtnis an
die vergangenen Verletzungen durch andere Gruppen pflegen, um die Bereit-
schaft ihrer Glieder zu stabilisieren, sich in einem gewaltsamen riachenden
Ausgleich zu engagieren. Eine offene Zukunft gibt es in diesem Rahmen
nicht, denn die »Zukunft« ist durch Rache- und Ausgleichsverpflichtungen
festgelegt. Dies entspricht einem kulturellen Muster, das die Verantwortung
fir erlebtes Unglick konkurrierenden Gruppen beziehungsweise dufSeren
Feinden zurechnet.26

Wenn wir uns der modernen Verfahrensordnung der Gewalt zuwenden,
zeigt sich, dass diese ein spezifisch neuartiges Zeitverstindnis aufweist,
in dessen Rahmen neue Muster der Verantwortungszurechnung entwickelt
werden. Dabei wird »Risiko« zu einem zentralen Begriff, mit dessen Hilfe
festgelegt werden kann, wie und wem die Verantwortung fiir erlebtes
Ungliick beziehungsweise fur das Heraufbeschworen drohender Gefahren
zugerechnet wird.

3.1 Die moderne Verfabrensordnung der Gewalt und ibr Zeitverstindnis

Die moderne Ordnung zeichnet sich dadurch aus, dass die beteiligten Per-
sonen in Gewaltlosigkeit vertrauen konnen sollen.?” Dieses Vertrauen ist
integraler Bestandteil des Ethos der Menschenrechte und damit des Schut-
zes von Freiheit und Wiirde individueller Menschen. Dabei darf nicht ver-
gessen werden, dass das Versprechen, in Gewaltlosigkeit vertrauen zu kon-
nen, durch die staatliche Zentralgewalt gestiitzt werden muss. Diese muss
Gewalt anwenden (konnen), um das Vertrauen in Gewaltlosigkeit zu ermog-
lichen. Die Gewalt des Staates gilt als legitim, weil und solange ihr die
Aufgabe zukommt, jede Gewalt zu beenden, die das Vertrauen in Gewaltlo-
sigkeit gefahrdet.

Das Paradox des gewaltgestiitzten Vertrauens in Gewaltlosigkeit fuhrt
uns auf entscheidende Merkmale der modernen Ordnung. Erstens sind die
Menschen als Biirger:innen der Gewalt des Staates unterworfen, dies soll
praktisch die Ausiibung privater Gewalt verhindern und ein friedliches
Zusammenleben erméglichen. Im Alltag soll niemand verletzende Beriih-
rungen furchten mussen. Zweitens bindet sich der Staat an Gesetze: Er
beschrankt sich selbst im Zugriff auf seine Buirger:innen, was in der Insti-
tutionalisierung von Grundrechten zum Ausdruck kommt, die eine Stopp-
regel fiir den Staat bilden. Er darf nicht beliebig auf seine Biirger:innen
zugreifen, weil diese Abwehrrechte gegen den Staat haben — vor allem Frei-

26 Douglas 1994, S.5.
27 Reemtsma 2008.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 503

heitsrechte. Biirger:innen sollen der staatlichen Gewalt zwar unterworfen
sein, aber sie sollen diese auch nicht einfach fiirchten miissen. Drittens
sollen die Biirger:innen dem Staat aber auch als potenziell aufrithrerische
politische Subjekte gegeniiberstehen konnen, die notfalls auch gegen den
Staat Gewalt anwenden konnen sollen — jedenfalls dann, wenn der Staat
seiner Aufgabe nicht nachkommt, illegitime Gewalt zu beenden. Die Biir-
ger:innen haben also subjektive offentliche Rechte, dies schliefdt ein, dass
ihnen ein Minimum an Gewaltfihigkeit erhalten bleiben soll.28 Im Rahmen
dieser Ordnung verdndert sich auch das Zeitverstindnis, denn die Zukunft
wird als eine offene und von Menschen individuell und kollektiv gestaltbare
Zukunft verstanden.?’

Wenn wir das Paradox der gewaltgestiitzten Sicherung des Vertrauens
in Gewaltlosigkeit erkennen, konnen wir sehen, warum die Auseinander-
setzung darum, was Gewalt ist, politisch so ungeheuer relevant ist. Das
Gewaltparadox ist in sich politisiert: Wenn es gelingt, diskursiv etwas
erfolgreich als diejenige Gewalt zu identifizieren, die das Vertrauen in
Gewaltlosigkeit zu gefihrden droht, ist die Gewalt des Staates aufgeru-
fen, dieser Gewalt ein Ende zu setzen. Anders gesagt: Ob das Vertrauen
in Gewaltlosigkeit in einer gesellschaftlich relevanten Weise gefihrdet ist,
hiangt davon ab, was wir als Gewalt verstehen. Das heifSt: Wie der Staat
sein Gewaltmonopol einsetzt beziehungsweise einsetzen muss, hiangt davon
ab, was gesellschaftlich unter Gewalt verstanden wird. Um untersuchen zu
konnen, welchen Umgang moderne Gesellschaften mit Gewalt unterhalten,
ist es daher angezeigt, jeweils zu rekonstruieren, was offentlich verbindlich
unter Gewalt verstanden wird.

Wenn etwas offentlich als Gewalt identifiziert worden ist, muss diese so
beantwortet werden, dass das Vertrauen in Gewaltlosigkeit aufrechterhal-
ten werden kann. Fur die Bearbeitung dieser Probleme hat Reemtsma3?
unterschiedliche Praktiken des Vertrauenserhalts in die Gewaltlosigkeit der
Moderne ausgemacht. Fur unsere Zwecke ist besonders die Temporalisie-
rung bedeutsam, die die Gewalt fur unwesentlich halt, insofern die auf
sie reagierende staatlich gebotene Gewalt mit ihr bricht und sie auf diese
Weise in die Vergangenheit verlagert: Das Vertrauen in Gewaltlosigkeit wird
gesichert durch den Bruch mit der vergangenen Gewalt.3! Dies erfordert
notwendigerweise eine wirksame Ordnung der Zurechnung im Sinne von
Douglas.

28 Lindemann 2018; Lindemann 2024.
29 Holscher 2016.

30 Reemtsma 2008.

31 Ebd., S.264ff.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

504 Jonas Barth und Gesa Lindemann

Zusammengefasst heifSt das: Es gilt zwar allgemein, dass eine direkt
gewaltbezogene Ordnungsbildung immer einen Bezug zur Vergangenheit
beinhaltet. Es zeigt sich aber auch, dass dies unterschiedlich erfolgen kann:
im Sinne einer Pflege der Erinnerung an die gewaltsame Vergangenheit oder
als Bruch mit der Vergangenheit, um eine offene gewaltfreie Zukunft zu
erschlieffen. Freiheitsgarantie, eine bestimmte Form legitimer Gewalt und
eine bestimmte zeitliche Struktur gehoren zusammen: Staatliche Gewalt
sichert die personellen Freiheiten und die Wiirde, das heifdt den sakralen Sta-
tus menschlicher Personen, ab, indem immer wieder ein Bruch mit der
gewaltsamen Vergangenheit vollzogen wird, wodurch ein offener Zukunfts-
entwurf beziehungsweise eine politisch gestaltbare Zukunft basierend auf
dem Vertrauen in Gewaltlosigkeit moglich gemacht wird. Im Sinne Hartogs
konnen wir also zwei unterschiedliche Zeitordnungen ausmachen, die
jeweils fiir eine Verfahrensordnung der Gewalt charakteristisch sind.

Wenn gesellschaftlich eine offene Zukunft erschlossen wird, werden die
Beteiligten in einer qualitativ neuartigen Weise damit konfrontiert, mit Unsi-
cherheit und Kontingenz umgehen zu missen. Dies erfordert auch eine
Neuordnung der moralischen Verantwortungszurechnung, des »system of
blaming« im Sinne Douglas’. In diesem spielt »Risiko« eine entscheidende
Rolle. Denn Risiko beziehungsweise das Eingehen von Risiken wird zu
einer »forensic theory of danger«,32 die es ermoglicht, unter den Bedingun-
gen einer nationalstaatlich verfassten Welt mit einer global ausgreifenden
Wirtschaft Verantwortlichkeiten fiir drohende Gefahren zuzurechnen. Dabei
zeigt sich, dass der Risikobegriff es ermoglicht, das Vertrauen in Gewalt-
losigkeit auf eine neuartige Weise zu sichern. Denn das Vertrauen in die
Gewaltlosigkeit der Moderne kann auch geschiitzt werden, indem entweder
abgesichert wird, dass ein bestimmtes Phinomen gerade nicht als Gewalt
gilt, oder aber die Zurechnung von Verantwortung fiir drohende Gefahren
erfolgt, ohne dass dies den Einsatz staatlicher Gewalt erfordert. Die Institu-
tionalisierung von Gewaltlosigkeit zeigt sich in einem zur Temporalisierung
kontraren Fall des zeitlichen Umgangs moderner Gesellschaften mit Gefah-
renlagen, die potenziell auch als Gewalt charakterisiert werden konnten.
Dies erschliefSt sich, wenn man die durch den Risikobegriff ermoglichte
Zeitordnung einbezieht und mit den beiden beschriebenen Zeitordnungen
der direkt gewaltbezogenen Ordnungsbildung kontrastiert.

32 Douglas 1994, S. 10.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 505

3.2 Zwei Risikoverstindnisse und ibre Wirkung in der modernen
Verfabhrensordnung der Gewalt

Risiko verstehen wir ganz allgemein als einen Bestandteil des modernen
Zeitverstandnisses. Erst in der Moderne entsteht eine offene und von
Menschen individuell oder gesellschaftlich gestaltbare Zukunft.33 Risiko
entsteht mit der Moderne3* und bietet ein Vokabular, um mit dem Sach-
verhalt umzugehen, dass es eine offene, gestaltbare und deshalb kontin-
gente Zukunft gibt. Das heifSt, Risiko ist ein Begriff, den wir Modernen
verwenden, um uns in der Moderne zurechtzufinden. Um zu verstehen,
wie »Risiko« im Rahmen der modernen Verfahrensordnung der Gewalt
wirksam ist, gehen wir auf die Bedeutung von »Wahrscheinlichkeit« ein,
der fiir das Risikoverstandnis eine zentrale Rolle zukommt. Dies kann man
im Sinne einer Feldtheorie des Risikos formulieren: »Risiko = Schadensaus-
maf x Eintrittswahrscheinlichkeit.«35 Um die Feldtheorie genauer zu verste-
hen, ist es wichtig, zu ergdnzen, dass Wahrscheinlichkeit zwei Bedeutungen
annehmen kann.3¢ Bedeutung A: Diese bezieht sich auf die objektivierbare
Verteilung von Haufigkeiten von Ereignissen, wie die Haufigkeit von Verlet-
zungen, Erkrankungen oder Todesfillen, von Einkommensverteilungen usw.
Bedeutung B bezieht sich auf den Grad der Gewissheit, den ein Akteur hat,
wenn er sich zum Beispiel hinsichtlich des Eintretens eines Ereignisses nicht
sicher ist. Bei einem Risiko gemaf§ A handelt es sich um einen objektivier-
baren Sachverhalt, der eine mehr oder weniger exakte Risikokalkulation
erlaubt, die die Grundlage fiir eine Entscheidung bildet. Ein Risiko gemafs
B meint eine Entscheidung, die darauf basiert, dass ein Akteur zu einer
qualitativen Gesamteinschitzung einer konkreten Situation gelangt und auf
dieser Grundlage zu einer gegenwirtig ausreichenden Handlungssicherheit
kommt.

Die Implikationen der innergesellschaftlichen Beobachtung gesellschaftli-
cher Prozesse durch Risiko sind allerdings sehr unterschiedlich. Wer ein
Risiko gemafs Wahrscheinlichkeitsverstindnis B eingeht, kann hinterher zur
Rechenschaft gezogen werden, wenn sein Handeln zu einem Schaden fur
andere fithrt. Die Frage ist, ob er sich sicher genug sein konnte, dass sein
Handeln unter den gegebenen Bedingungen nicht dazu fihrt, andere zu
schiadigen. In diesem Sinn koénnen Gefahren fiir eine Ordnung gesellschaft-
lich auf diejenigen zuriickgefihrt werden, die sich fiir eine risikobehaftete
Handlung entschieden haben. In diesem Sinn funktioniert der Risikobegriff

33 Holscher 2016.

34 Beck 1986; Luhmann 1991; Zinn 2023.
35 Brockling 2008, S. 41.

36 Hacking 2006, S. XIV.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

506 Jonas Barth und Gesa Lindemann

im Sinne einer »forensischen Theorie« (Douglas), mit deren Hilfe Schuld
moralisch zugeschrieben wird.

Wenn ein Akteur aber eine Handlung im Sinne von Risikoverstindnis A
ausfihrt, orientiert er sich an einer objektiv feststellbaren Haufigkeitsvertei-
lung und wihlt die Alternative, die wahrscheinlich keinen beziehungsweise
am wenigsten zu Schaden beziehungsweise Gefahren fur andere fihrt. In
dieser Objektivierung lost sich die Moglichkeit der Verantwortungszurech-
nung auf. Denn der Akteur entscheidet nicht, sondern folgt dem Ergebnis
eines Risikokalkiils.

Vor dem Hintergrund dieser Differenzierung wird deutlich, wie Risiko
und Verfahrensordnung der Gewalt aufeinander bezogen werden konnen. In
dem Mafse, in dem sich Risikoverstindnis A (objektive Verteilung von Hau-
figkeiten) durchsetzt, wird es weniger moglich, die adressierten Gefahren
als Gewalt zu kennzeichnen, denn es kann niemand verantwortlich gemacht
werden. Die Gefahrenbearbeitung erfolgt gesellschaftlich, indem diejenigen,
die einem solchen Risiko ausgesetzt sind, fiir eventuell entstehende Scha-
den entschidigt werden. Es geht darum, dass zukiinftig mogliche Schiden
beziehungsweise Gefahren erwartet werden, fur die zukiinftig mit einem
Ausgleich gerechnet werden kann. Der Zeitbezug ist primir an der abzusi-
chernden Zukunft orientiert. Dies folgt der Logik von Versicherungen.3”

Wenn Risiko im Sinne einer forensischen Theorie funktioniert, konnen
die Entscheidenden zur Verantwortung gezogen werden. Dies entspricht
prinzipiell dem Vergangenheitsbezug, der sich auch in der modernen Ver-
fahrensordnung der Gewalt findet. Der Bruch mit der Vergangenheit kann
durch einen Ausgleich erfolgen. Damit wiirde die Fortwirkung der Vergan-
genheit in die Zukunft gekappt. Weder die Betroffenen der Risikoentschei-
dung noch die Entscheidenden konnen weitere Anspriiche gegeneinander
geltend machen. Dies wire der zivilrechtliche Aspekt. Je mehr der Schaden
beziehungsweise die durchlebte Gefahr als Gewalt gedeutet wiirde, umso
eher wiirde das Strafrecht greifen. In diesem Fall stiinde nicht der Ausgleich
im Vordergrund, sondern der Anspruch auf Bestrafung der Entscheidenden.
Durch ein entsprechendes Urteil wurde dargestellt, dass die Erwartung,
nicht von dieser Gefahr betroffen zu sein, aufrechtzuerhalten ist.

3.3 Der politische Charakter der Zuschreibung von Risiko und Gewalt

Aus dem Gesagten ergibt sich, dass die Zuschreibung von Risiko einen
politischen Charakter hat.3® Gleiches gilt fir die Charakterisierung eines

37 Vgl. etwa Ewald 1993.
38 Douglas 1994, S. 16.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 507

Ereignisses als Gewalt.?® Wenn ein Ereignis als Gewalt identifiziert wird, hat
das gravierende gesellschaftliche Konsequenzen, denn in diesem Fall ist die
staatliche Gewalt aufgefordert, der illegitimen Gewalt ein Ende zu setzen.
Deshalb ist es im Rahmen der modernen Verfahrensordnung der Gewalt
politisch umstritten, ob ein Ereignis als Gewalt gelten soll oder nicht. Sehr
instruktiv sind in diesem Zusammenhang die Auseinandersetzungen darum,
ob die Proteste gegen den Klimawandel, etwa die StrafSenblockaden der Pro-
testgruppe Die letzte Generation, als Gewalt eingestuft werden. Im Selbst-
verstindnis der Protestierenden und teilweise in der offentlichen Debatte
gilt dies als gewaltfreier Protest, wiahrend in der gerichtlichen Bearbeitung
der Straflenblockaden diese gesellschaftlich verbindlich als Gewalt geahndet
werden.#? Vergleichbare politische Deutungskonflikte finden sich analog fiir
die Verwendung des Risikovokabulars. Hier geht es erstens darum, ob ein
Ereignis tiberhaupt im Sinne einer zuktnftigen Gefihrdung zu erwarten ist,
und zweitens darum, im Rahmen welchen Risikoverstindnisses es erwartet
werden sollte.

Sowohl die Zurechnung von Gewalt als auch eines Risikoverstindnisses
kann retrospektiv erfolgen. In diesen Fillen wird post hoc diskursiv festge-
legt, ob in einer vergangenen Gegenwart ein Ereignis als Gewalt zu verste-
hen war oder nicht.#! Mit Bezug auf Risiko gilt Entsprechendes: Hitte in
einer vergangenen Gegenwart die zu erwartende Zukunft als Gefihrdung
eingestuft werden mussen beziehungsweise welches Risikoverstandnis hitte
schon damals gelten miussen? Wenn in den letzten Jahren zivilrechtliche
Klagen gegen Konzerne zugelassen werden, um einen Ausgleich fir Schiden
zu erlangen, die durch den Klimawandel verursacht sind, beinhaltet dies
einen Wechsel im Risikoverstandnis. Aus dem Klimawandel im Sinne eines
objektivierten Risikos wird ein Klimawandel, dessen Schiaden und Gefahren
im Rahmen des forensischen Risikoverstandnisses bearbeitet werden. Weder
bei Risiko noch bei Gewalt handelt es sich um einfache Feststellungen,
sondern um politische beziehungsweise diskursive Aushandlungsprozesse.
Durch Rechtsetzung und die Rechtsprechung werden die entsprechenden
politischen Festlegungen in einer zumindest vorlaufig gesellschaftlich ver-
bindlichen Weise abgesichert.*2

Letztlich kann man von einem Kontinuum sprechen, an dessen einem
Ende das objektiv und deshalb als unpolitisch geltende Risiko der Vertei-
lung von Haufigkeiten steht und am anderen Ende die Identifikation eines

39 Lindemann et al. 2022.
40 Lindemann 2025.

41 Fur die verdnderliche Einschitzung politischer Proteste vgl. zum Beispiel Lindemann et al.
2022.

42 Fiir den Ubergang zum forensischen Risikoverstindnis vgl. Sauerwald 2023.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

508 Jonas Barth und Gesa Lindemann

Ereignisses als Gewalt, die von einem intentional handelnden Menschen
ausgetibt wird und eine direkte Gefahr fiir andere Menschen darstellt. Im
ersten Fall wird kein verantwortlicher Akteur identifiziert, es reicht gesell-
schaftlich aus, fur die durchlebte Gefahr beziehungsweise den erlittenen
Schaden einen Ausgleich zu erhalten. Im Fall der Gewalt wird ein:e inten-
tional Handelnde:r identifiziert, der oder die dafir bestraft wird, dass er
oder sie andere durch den Einsatz von Gewalt geschiadigt hat. Hier geht es
primdr nicht um einen Ausgleich, sondern darum, die Giiltigkeit der Norm
darzustellen, andere nicht in Gefahr zu bringen. Das auf Entscheidende
zurechenbare Risiko steht in der Mitte. Die durch Entscheidende hervorge-
rufene mogliche Gefihrdung anderer bringt andere zwar in Gefahr, aber es
kann ausreichend sein, eine Entschidigung zu leisten.

Ein historisch instruktives Beispiel fiir den Ubergang von explizit morali-
sierbarer Gewalt hin zu einem objektivierten Risiko (Verteilung von Haufig-
keiten) bietet Ewald43 mit seiner Analyse des Umgangs mit Arbeitsunfillen.
Den Ausgangspunkt bildet ein moralisierender und damit gewaltbezogener
Umgang mit Gefahrenlagen. Etabliert hatten sich hierzu zwei unterschied-
liche Formen. Die erste zielte ab auf individualisierbare, moralisch schuld-
hafte Handlungen, die solche Gefahrenlagen auslosen: ein skrupelloser
Geschdftsmann, der seine kurzfristigen Renditeinteressen auf Kosten der
Belegschaft verfolgt. Mit der Industrialisierung einher ging aber auch die
Vorstellung, dass mit ihr typischerweise verbundene Gefahrenlagen auch
dann verursacht werden, wenn keine moralisch schuldhaften Handlungen
von Individuen vorliegen, weil es sich um systemische beziehungsweise »kri-
senhafte« Gefahrenlagen handelt. Es gibt also sowohl die Gewalttaten Ein-
zelner, die gegebenenfalls kollektive Folgen haben, als auch die strukturelle
Gewalt der »stummen Verhiltnisse«. Die oben angesprochene Temporalisie-
rung, nach der die Gewalt moralisch schuldhafter Handlungen gewalthaft
unterbunden wird, greift auch in Bezug auf dieses Gewaltverstindnis. Im
Rahmen der Arbeiter:innenbewegung wurde diese temporalisierende legi-
time Gewalt als revolutiondre Gewalt gefasst,** die die Gewalt der Ver-
haltnisse beenden soll. Indem die vergangene Gewalt beendet wird, ldsst
sich der vergangene Normbruch als irrelevant fiir das weitere gewaltfreie
Zusammenleben verstehen. In beiden Fillen wird der Bruch mit der Vergan-
genheit durch den Einsatz von Gewalt erreicht, die die Gultigkeit der Norm
darstellt. Hierbei kann es sich um die Staatsgewalt handeln, auf die sich das
Verfahren gerichtlicher Verantwortungszurechnung stutzt, oder um gewalt-

43 Ewald 1993.
44 Grebing 1966; Grebing 1978.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 509

samen politischen Protest. In beiden Fillen ist eine Zeitordnung relevant,
die die Zukunft ausgehend vom vergangenen Unrecht gestaltet.

Dieser moralisierende Umgang wird vermieden, indem die Bearbeitung
von Gefahrenlagen in die Zeitordnung des ersten Risikoverstindnisses
(objektive Verteilung von Haufigkeiten des Vorkommens von Ereignissen)
uberfihrt wird. Aus Gefahren, die zunichst als durch illegitime Gewalt
verursacht angesehen wurden, wird die objektiv messbare Verteilung der
Haufigkeit von Unfillen. Aus einer moralisierbaren Gefahr wird das Risiko,
einen Unfall zu erleiden, was als ein allgemeines Lebensrisiko zu verstehen
ist. Dieses bezeichnet einen Sachverhalt, der zwar normativ aufgeladen ist,
weil eine Vermeidungsalternative formuliert ist, aber nicht direkt moralisch
problematisch ist. Mit einem allgemeinen Lebensrisiko zu leben beziehungs-
weise leben zu miissen, ist weder justiziabel noch moralisch verwerflich.

Die dritte Moglichkeit entspricht dem forensischen Verstindnis von
Risiko. Hier werden Gefahren auf Entscheidende zurtckgefiihrt, die ein
Risiko eingehen, das eine Gefihrdung fiir andere mit sich bringt bezie-
hungsweise bringen kann, ohne dass dies gesellschaftlich als Gewalt gelten
wirde. Dieses Risikoverstindnis bestimmt auch die Theorie der reflexiven
Moderne,® der zufolge die Entscheidung fiir die Entwicklung und Nutzung
von Technologien zu Gefahren fihrt, die als Risiken fiir die gesellschaftli-
che Ordnung aufgefasst werden, weshalb Risiken immer gesellschaftliche
Risiken sind. Dies beinhaltet ein modernes Zeitverstindnis, denn die tech-
nologische Bearbeitung der technologisch erzeugten Risiken setzt voraus,
dass die Zukunft als eine offene begriffen wird, die durch menschliches
Handeln gestaltet wird: »Die Moderne ist eine Risikokultur [...] Dieses Kon-
zept wird von grundlegender Bedeutung fiir die Art und Weise, wie sowohl
Laienakteure als auch technische Spezialisten die soziale Welt organisieren.
Unter den Bedingungen der Moderne wird die Zukunft durch die reflexive
Organisation von Wissenswelten kontinuierlich in die Gegenwart hineinge-
zogen.«* Luhmann?*” identifiziert hier sogar einen selbstverstarkenden Zir-
kel: Die offene Zukunft ist ihm zufolge nicht nur die Bedingung dafiir, Risi-
ken gesellschaftlich bearbeiten zu konnen, sondern eine Folge von Risiken
selbst. Risiken erzeugen Entscheidungsdruck, und Entscheidungen kommen
zustande auf Grundlage einer unsicheren Zukunft. Riickblickend konnen
getroffene Entscheidungen im Hinblick auf ausgeschlagene Entscheidungs-
moglichkeiten bedauert werden, wodurch dann die Zukunft als unsichere
und damit riskante Zukunft erneut in Erscheinung tritt.

45 Beck 1986.
46 Giddens 1990, S. 3.
47 Luhmann 1991.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

510 Jonas Barth und Gesa Lindemann

3.4 Ubergang in die Katastrophe?

Fur die Analyse gesellschaftlicher Veranderungen ist es fruchtbar, danach zu
fragen, ob beziehungsweise inwiefern zukinftige oder vergangene Ereignisse
neu bewertet werden. Wie werden zum Beispiel die erwarteten Folgen des
Klimawandels und der Protest gegen eine Politik, die nicht ausreichend
handelt, eingeordnet? Handelt es sich um Gefahren, die im Sinne eines
objektivierten Risikos auf die einen mehr, auf die anderen weniger zukom-
men? Oder handelt es sich um Gefahren, die von Entscheidenden verursacht
werden, die verantwortlich gemacht werden konnen? Oder sind die Gefah-
ren des Klimawandels beziehungsweise der Protest gegen die Klimapolitik
als Gewalt einzustufen, weshalb die staatliche Gewalt aufgerufen ist, den
Gewaltakteuren entgegenzutreten, um der Gewalt ein Ende zu setzen?

Wie der Beitrag von August et al.#8 zeigt, gibt es grofle Anstrengungen,
den Protest gegen die als unzureichend erlebte Klimapolitik als gewaltsam
darzustellen. Dabei wird mit Erfolg argumentiert, dass diese Proteste eine
Gefahr fiir die politische Ordnung darstellen.*® Umgekehrt gibt es auf
Seiten der Protestierenden eine groffe Hemmung, die Entscheidungen der
Protagonisten der CO,-verbrauchenden Industrien beziehungsweise die Ent-
scheidungen der offiziellen Politik der westlichen Nationen als Gewalt zu
kennzeichnen.’? Der Klimawandel bleibt damit in der 6ffentlichen Debatte
ein auf uns zukommendes Risiko, das zwar von Entscheidenden verursacht
wird, welche aber zumeist nur in einer sehr allgemeinen Weise benannt
werden. Trotz der Entwicklungen im juristischen Bereich, in dem Klagen
zugelassen werden, liegt der Schwerpunkt in der offentlichen Debatte oft
darauf, den Klimawandel sehr allgemein etwa auf den Lebensstil in westli-
chen Staaten zurickzufihren, womit der forensische Impetus des zweiten
Risikoverstindnisses gleichsam ins Leere lauft. Die Frage ist, ob dies so
bleiben wird, wenn sich durchsetzt, dass der Klimawandel als eine drohende
Katastrophe zu begreifen ist.

Die Irreversibilitat katastrophaler Schiden bringt es mit sich, dass sie
durch Geldzahlungen nicht ausgeglichen werden konnen. Dies trifft auch
auf die Folgen des Klimawandels zu: Denn dieser drohe, das Leben und
die Lebensbedingungen von Menschen derart umfassend zu schiadigen, dass
ein Ausgleich des Schadens nicht mehr moglich sei.’! Folglich konnte die
Wahrscheinlichkeit einer solchen Katastrophe die Logik des Risikos aufSer
Kraft setzen. Dies ist allerdings nur dann moglich, wenn die Katastrophe als

48 August et al. in diesem Heft.
49 Vgl. auch Lindemann 2025.
50 Pettenkofer in diesem Heft.
51 IPPC 2024.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 511

handlungsorientierende Zukunft erlebt wird. Zukiinfte sind aber nur dann
handlungsorientierend, wenn sie als reale Zukiinfte auch gegenwartig erlebt
werden. Beck zufolge miisste institutionell abgesichert werden, dass die
Katastrophe gegenwartig handlungsorientierend wirkt. Es bedarf einer ent-
sprechenden »Realitatsinszenierung«.°2 Die Katastrophe muss sicher dro-
hen, erst dann wiirde sie bereits gegenwirtig als Realitat behandelt werden,
und das Handeln misste auf die Vermeidung der Katastrophe hin ausgerich-
tet sein. Eine solche Zukunft zu erwarten hitte Ewald>3 zufolge eine Renor-
mativierung des Risikos zur Konsequenz. Wenn Risiken nicht mehr tech-
nisch beherrscht und kollektiv geschultert werden konnen, sie aber zugleich
auf menschliches Handeln zurtckgefihrt werden, tritt die Zuschreibung
moralischer Schuld in den Vordergrund. Dies konnte ein Motiv sein, von
einem forensischen Verstindnis des Risikos zu einer Deutung des Klima-
wandels im Sinne von Gewalt tiberzugehen. Wenn sich der gesellschaftliche
Diskurs in diese Richtung verschobe, wiirde die Bestrafung der Schuldigen
in den Vordergrund riicken. Mit anderen Worten: Gesellschaften wiirden
dann dazu iibergehen, das Strafrecht zu mobilisieren, um klimaschidigende
Akteure zu bestrafen und am Fortgang ihres klimaschiadigenden Verhaltens
zu hindern. Ansitze hierzu finden sich sowohl in der 6ffentlichen DebatteS*
als auch in der rechtswissenschaftlichen Literatur.’> Am Urteil des BVerfG
lasst sich exemplarisch zeigen, wie sich deutungsmachtige Akteure im Span-
nungsfeld von drohender Gefahr, Krise/Katastrophe und Risiko bewegen.

4. Die Trennung von Katastrophe und Gegenwart im Klimaurteil

Auf die wissenschaftliche Ungewissheit und die Irreversibilitit der durch
den Klimawandel hervorgerufenen schweren Schiden hebt das BVerfG in
seinem wegweisenden Urteil vom 24. Marz 2021 nicht ab. Es kommt auch
nicht zu einer Renormativierung der Schuldfrage. Die Moglichkeit hierzu
hitte bestanden, wenn das Gericht auf den Wirdeschutz abgehoben hitte,
dessen Verletzung die Klagenden explizit ins Spiel gebracht hatten.¢

Dass eine Verletzung der Menschenwiirde vorliegt, hatte sachlich beinhal-
tet, dass der Staat keine ausreichende Vorsorge betreibt, um eine gegen-
wirtig drohende Katastrophe abzuwenden. Genau dies wird aber verneint:
»Dass der Staat Anforderungen verletzt hat, die zur Vermeidung existenzbe-

52 Beck 2007, S. 30.
53 Ewald 1998.

54 www.zeit.de/kultur/2022-11/klimawandel-oekologische-gewalt-aktivismus-klimaschutz (Zugriff
vom 20.11.2014).

55 Arkush, Braman 2024.
56 Rn.144.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://www.zeit.de/kultur/2022-11/klimawandel-oekologische-gewalt-aktivismus-klimaschutz
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://www.zeit.de/kultur/2022-11/klimawandel-oekologische-gewalt-aktivismus-klimaschutz

512 Jonas Barth und Gesa Lindemann

drohender Zustinde katastrophalen oder gar apokalyptischen AusmafSes an
ihn gerichtet sein konnten, kann aber nicht festgestellt werden. «37

Damit ist eine Verletzung der Menschenwiirde fiir das Gericht nicht
erkennbar. Diese Wendung ist fiir das BVerfG von hoher Bedeutung. Der
Menschenwiirdeschutz konnte namlich, so Zabel, das Abwagungskalkiil,
welches mit Bezug auf Freiheit und Sicherheit immer moglich ist, aushebeln,
weil — im Unterschied zu Freiheit — der Bezug auf Menschenwiirde keine
Abwigung zulisst.®8 Er begriindet dies mit der Urteilspraxis des BVerfG
und mit Verweis auf die philosophische Begrindung durch Kant. Im Unter-
schied zum Risikokalkiil, das Sicherheit und Freiheit zueinander relationiert,
bezieht Zabel sich in der Wirdefrage aber nicht auf die Soziologie der
jeweiligen Grundrechte. Dies liegt vermutlich daran, dass sein soziologischer
Gewdhrsmann Luhmann hier kaum weiterhilft. Luhmann versteht Wiirde
als gelingende und den Wiirdeverlust als Scheitern der Selbstdarstellung.5®
Sachlich steht diese Deutung recht unvermittelt neben dem verfassungs-
rechtlichen Wiirdeverstindnis, von dem auszugehen man erwarten miisste,
wenn es um eine soziologische Rekonstruktion des Wiirdeschutzes geht.®0

Das neuere soziologische Wiirdeverstandnis folgt Luhmann zwar in der
Diagnose, dass Wiirde und horizontale Differenzierung zusammenhingen,
stellt die Verbindung aber anders her. Denn es hebt darauf ab, dass die
Individuen nicht vollstindig durch die Zwecklogik einzelner gesellschaftli-
cher Handlungsbereiche (Recht, Wirtschaft, Politik usw.) oder gesellschaftli-
cher Subgruppen (etwa Organisationen) bestimmt werden sollen. Menschen
sollen nicht ausschlieSlich als Mittel zum Zweck verstanden werden. Erst
dieses Verbot der Vereinnahmung durch gesellschaftliche Subgruppen oder
die Logik eines gesellschaftlichen Handlungsbereichs sichert die Wiirde des
Menschen. Dies zu verhindern sei ein funktionales Erfordernis gesellschaft-
licher Differenzierung, denn nur so wird garantiert, dass Menschen sich
in verschiedenen Handlungszusammenhingen beziehungsweise Subgruppen
vergesellschaften konnen. Es ist daher nicht nur angesichts der anerkannten
Beschreibung der Gefahrenlage (IPCC), sondern auch soziologisch durchaus
erstaunlich, dass das BVerfG jeden Bezug auf eine mogliche Wirdeverlet-
zung ablehnt, denn es droht gegenwirtig eine Zukunft, in der der Staat
die Behandlung seiner Biirger:innen vollstandig dem Ziel unterordnen muss,
den Klimaschutz zu realisieren. Damit wiirden Biirger:innen zu einem blo-
8en Mittel der Herstellung ausreichender Lebenssicherheit gemacht.

57 Rn.115.

58 Zabel 2018.

59 Luhmann 1999.

60 Barth 2023, S. 71-94; Lindemann 2018, S. 301-333.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 513

Diesen Schritt geht das BVerfG nicht, sondern verbleibt durch Ubernahme
einer abwehrschutzrechtlichen Perspektive explizit im Rahmen der »Dialek-
tik von Sicherheit und Freiheit«®! und damit im Rahmen einer Risiken
abwigenden Kalkulation.®? Den Fragen des Klimaschutzes wird also einer-
seits ein rechtlich relevanter Verfassungsrang eingeraumt, andererseits wird
dieser aber in engen Grenzen gehalten, indem Fragen des Wiirdeschutzes auf
die Zukunft verschoben werden.

4.1 Die abwebrschutzrechtliche Dimension des Klimaurteils und die Logik
des Risikos

Die dogmatischen Probleme der Urteilsbegriindung wurden bereits verschie-
dentlich diskutiert.®3 Um das Fiir und Wider unterschiedlicher grundrechts-
theoretischer Vorgehensweisen® im Sinne grundrechtlich vorzuziehender
Interpretationshinsichten geht es uns nicht, sondern um die gesellschafts-
theoretischen Implikationen der durch das Gericht hier faktisch getroffenen
Entscheidung. Grundrechtstheoretische Begriindungen des BVerfG®S bertick-
sichtigen wir nur, soweit dies fiir unsere Analyse des Urteils hilfreich ist.

Das zentrale Problem, welches das BVerfG diskutiert, besteht in der
Abwdigung bestimmter Schutzpflichten des Staates gegeniiber den Bur-
ger:innen mit ihren generalisierten Freiheitsrechten. Besondere Bedeutung
erhalt dabei der Artikel 20a GG, der den Gesetzgeber zum Schutz der natiir-
lichen Lebensgrundlage und der Tiere in der Zukunft verpflichtet. Mit die-
ser Schutzpflicht des Staates konnen andere Freiheitsrechte von Bir-
ger:innen grundsatzlich eingeschrankt werden. Wihrend das BVerfG das
Klimaschutzgesetz (KSG) auf VerfassungsmafSigkeit geprift hat, hat es
zugleich dessen Ziele (das 1,5-Grad-Ziel des Pariser Klimaschutzabkom-
mens) als MafSstab zur Auslegung der oben genannten staatlichen Schutz-
pflicht anerkannt. Damit ist der Weg dafiir frei, dass auch in der Klimapoli-
tik zwischen Schutz und Freiheit abgewogen werden darf. Dass bestimmte
Eingriffe in die buirgerlichen Freiheitsrechte erforderlich sein kénnen, so ihre
Inanspruchnahme mit klimaschidlichen Emissionen verbunden ist,¢ legt
aber noch nicht fest, in welcher Weise abgewogen werden soll. Entscheidend
hierfiir ist aber laut BVerfG wiederum nicht die Naturschutzpflicht des Staa-
tes allein, sondern wie sich die Erfullung dieser Pflicht auf die Inanspruch-
nahme von Freiheitsrechten in der Gegenwart im Vergleich zu ihrer Inan-

61 Zabel 2018.

62 Denninger 2002; Isensee 1983; Schieder 2005; Zabel 2018.
63 Buser 2021; Breuer 2021; Stohlmann 2021.

64 Klassisch: Bockenforde 1974; Augsberg 2021.

65 Vgl. hierzu Akbarian 2023.

66 Rn.117.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

514 Jonas Barth und Gesa Lindemann

spruchnahme in der Zukunft auswirkt. »Subjektivrechtlich schitzen die
Grundrechte als intertemporale Freiheitssicherung vor einer einseitigen Ver-
lagerung der durch Art.20a GG aufgegebenen Treibhausgasminderungslast
in die Zukunft.«®7

Im Vordergrund der Rechtsprechung steht daher der Schutz biirgerlicher
Freiheiten vor den nach Artikel 20 a GG abzusehenden Eingriffen des Staa-
tes in Freiheitsrechte der Burger:innen. Insofern dominieren in dem Urteil
abwehrschutzrechtliche Uberlegungen, weshalb die Kennzeichnung des
Urteils als »Klimaschutzurteil« irrefithrend ist — denn: »Ein Verstof$ gegen
Art. 20a GG kann nicht festgestellt werden. «68

Fur die Problematik des verbleibenden Restbudgets an CO, geht das
BVerfG von klimawissenschaftlichen Prognosen aus, die einer gewissen
Unsicherheit unterliegen.®® Demnach ist es denkbar, dass durch zukiinftige
technologische Entwicklungen die Emissionsminderungsziele grundrechts-
schonender erreicht werden konnen, als es das BVerfG derzeit fiir moglich
hilt. Es ist aber nicht der Klimawandel selbst, der die Freiheitsrechte der
Burger:innen einschranken konnte, sondern: »Es ist das Verfassungsrecht
selbst, das mit jedem Anteil, der vom endlichen CO,-Budget verzehrt
wird, umso dringender aufgibt, weitere CO,-relevante Freiheitsausiibung zu
unterbinden. «70

Dazu werde der Staat nicht nur aufgrund des Artikel 20a GG, sondern
auch aufgrund seiner Pflicht, das Leben und die korperliche Unversehrtheit
nach Artikel 2 Abs.2 Satz1 GG zu schiitzen, verpflichtet.”! Mit sinkendem
verbleibenden CO,-Budget steigt somit laut BVerfG die objektivrechtliche
Verpflichtung des Staates, Leben und Umwelt zu schiitzen, an und rechtfer-
tige auf diese Weise stiarkere Eingriffe in die Freiheitsrechte der Biir-
ger:innen, als dies heute der Fall wire.”? Insofern entspreche eine im Hin-
blick auf das Ziel der Klimaneutralitit im Vergleich zur zukinftig
erforderlichen Emissionsminderungsquote zu geringe Emissionsminderung
in der Gegenwart beziehungsweise nahen Zukunft einer »eingriffsihnlichen
Vorwirkung auf die Freiheitsrechte«.”3

Somit versucht das BVerfG mit der intertemporalen Freiheitssicherung
daftr zu sorgen, dass in Zukunft keine Freiheitseinschrankungen der Buir-

67 Leitsatz 4.
68 Rn.183.
69 Rn.224.
70 Rn.187.
71 Rn.146f.

72 Vgl. hierzu Kirchhof 2022, der die intertemporale Freiheitssicherung auf andere Rechtsgebiete
ibertrigt — wie etwa die Renten-, Kranken- und Pflegeversicherung.

73 Rn. 183 ff.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 515

ger:innen erforderlich sein werden, die zwar verfassungsmafSig geboten, aus
gegenwartiger Perspektive jedoch verfassungswidrig wiaren. In diesem Sinne
dient sie der Abwehr illegitimer zukiinftiger Freiheitseinschrankungen durch
den Staat. Mit anderen Worten: Das BVerfG bezieht sich auf eine Zukunft,
in welcher der deutsche Staat entlang heute geltender MafSstabe illegitime
Gewalt gegen seine Staatsbiirger:innen ausubt. Diese Zukunft soll verhin-
dert werden.

Das BVerfG postuliert, dass in einer zukunftigen Gegenwart die Katastro-
phe eine gegenwirtige Zukunft sein konnte. Diese zukiinftige Gegenwart
gelte es zu vermeiden. Es droht also gegenwartig nicht die Katastrophe,
sondern eine zukinftige Gegenwart, in der die Katastrophe drohen konnte.
Auf diese Weise wird die Moglichkeit einer drohenden Katastrophe nicht
geleugnet, sie wird aber in die Zeit des objektivierten Risikos eingefangen.

Mit der Auslagerung der Katastrophe aus der gegenwartigen Zukunft in
eine zukiinftige Zukunft verschiebt sich der Bezugspunkt des Risikokalkiils.
Es geht nicht mehr um das Risiko, das eine Gesellschaft mit der Fortsetzung
einer karbonbasierten Wirtschaft eingeht, sondern darum, dass der Staat
selbst zum Risiko fiir die Freiheit wird, wenn er in einer zukiinftigen Gegen-
wart MafSnahmen ergreifen muss, um die dann gegenwartig zukunftige
Katastrophe abzuwenden. Es geht um intertemporale Freiheitssicherung,
aber nicht um den Schutz der Menschenwiirde.

Wihrend die Anwendung der soziologischen Risikoforschung auf die Ver-
fassungsrechtsprechung zum Klimawandel zeigt, dass diese der Logik des
Risikos folgt und daher pazifizierende Wirkungen zu erwarten sind, gibt die
Rechtsprechung umgekehrt der Risikoforschung neue Aufgaben auf, weil
hier die Orientierung an Risiko und Krise in besonderer Weise temporali-
siert wird, es sich also nicht einfach um eine Ersetzung der Krisensemantik
durch Risiko handelt, sondern der Bezug auf die Krise als zukiinftiger Hori-
zont nicht nur erhalten, sondern geradezu stabilisiert wird.

4.2 Die Zeit der Katastrophenvorbeugung

Im Unterschied zum Vorgehen des BVerfG zeichnet sich die Zeitordnung,
an der sich die Klimaforschung und die Klimaaktivist:innen orientieren,
dadurch aus, dass sie die Katastrophe als bereits gegenwirtig drohend
erleben. Dem entspricht es, dass die Klagenden eine Verletzung der Men-
schenwiirde als gegenwirtig drohend ansahen: »Die Beschwerdefithrenden
[...] rigen die Verletzung eines Grundrechts auf menschenwiirdige Zukunft
[...].«7* Damit verlassen sie die Zeitordnung des Risikos und gehen in die
Zeit der Vorbeugung der Katastrophe tber. Im Kern geht es dabei um

74 Klimaschutzurteil Rn. 60.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

516 Jonas Barth und Gesa Lindemann

zwei unterschiedliche Zukiinfte. Im ersten Fall werden klimawissenschaftli-
che Prognosen in die Erwartung des Hereinbrechens einer Klimakatastrophe
im Sinne einer Umweltkatastrophe transformiert, die das Vertrauen in eine
offene Zukunft insofern stort, als dass sie die Lebensbedingungen des Men-
schen auf dem Planeten Erde grundsitzlich gefihrden konnte. In Bezug auf
diese Zukunft ist zu unterscheiden, ob ihr Eintreten schicksalshaft oder ob
sie im Sinne der offenen Zukunftsgestaltung als vermeidbar erlebt wird. Der
erste Fall wird mittlerweile umfassender unter der Bezeichnung »Klima-
angst« (oder »ecoanxiety«) diskutiert. Diese ist mit psychiatrischen Syndro-
men wie Depression und Angststorungen assoziiert, mit denen zum Aus-
druck gebracht wird, dass die Erwartung des Hereinbrechens einer solchen
Katastrophe Handlungshemmungen auslosen kann, die sich auf die gesamte
biografische Gestaltung des eigenen Lebens erstrecken.”’

Der Gegenfall des Erlebens dieser erwarteten Zukunft ist dadurch gekenn-
zeichnet, dass sie als (noch) vermeidbar erlebt wird. Das ist bei vielen
Klima- und Erdsystemwissenschaftler:innen’¢ oder bei Klimaaktivist:innen
wie etwa den Klager:innen der Fall, die das BVerfG wegen des Klima-
schutzgesetzes angerufen haben. Gerade bei den Wissenschaftler:innen und
den Aktivist:innen scheint es sich so zu verhalten, dass diese erwartete
Zukunft als beschleunigt eintreffend erlebt wird. Der verbleibende Zeitkor-
ridor, sich als Menschheit auf den Klimawandel so einstellen zu konnen,
dass das Vertrauen auf eine offene gestaltbare Zukunft nicht vollig ero-
diert, wird als sich zunehmend verengend erlebt. Hieran zeigt sich, dass
die zukunftige Katastrophe als gegenwirtig drohend und damit als gegen-
wirtig reale Zukunft erlebt wird. Das moderne Verstindnis der offenen
gestaltbaren Zukunft braucht deswegen nicht aufgegeben werden. Denn die
wissenschaftlichen Prognosen werden so formuliert, dass die Moglichkeit
zu handeln nicht ausgeschlossen wird. Dies zeigt sich etwa daran, dass
die handlungserméglichenden Prognosen nur deswegen Giiltigkeit behalten,
weil Wissenschaftler:innen davon ausgehen, dass Technologien — etwa zur
CO,-Speicherung — erfolgreich entwickelt werden. Das heifst ohne die Pro-
gnose, dass entsprechende Technologien entwickelt werden, wiirde sich das
Zeitfenster, in dem noch gehandelt werden kann, wahrscheinlich derart ver-
kiirzen, dass bereits jetzt alles zu spat ist.””

75 Heinzel 2022; IPCC 2022, S.1078.
76 Block 2024.

77 www.umweltbundesamt.de/themen/ipcc-bericht-sofortige-globale-trendwende-noetig (Zugriff
vom 20.11.2024).

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://www.umweltbundesamt.de/themen/ipcc-bericht-sofortige-globale-trendwende-noetig
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://www.umweltbundesamt.de/themen/ipcc-bericht-sofortige-globale-trendwende-noetig

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 517

4.3 Wiederkehr der moralischen Verantwortlichkeit?

Das BVerfG bleibt in der Zeit des objektivierten Risikos. Die Zurechnung
auf verantwortliche Akteure erfolgt in einer sehr allgemeinen Weise durch
den Hinweis auf den »anthropogenen Klimawandel«.”8 Indem der Klima-
wandel allgemein auf den Einfluss von Menschen zuriickgefuhrt wird, wird
es unmoglich, die moralische Verantwortlichkeit in spezifischer Weise zum
Problem zu machen. Genau dies hatte Ewald als eines der wichtigen Merk-
male des Ubergangs in die Zeit der Vermeidung der Katastrophe bezeich-
net. Die Praxis der Aktivist:innen etwa der Letzten Generation geht einen
Schritt weiter. Sie schreiben Verantwortung in verschiedener Weise zu. Thre
Aktionen verweisen auf die Verantwortlichkeit der Politik, die verstirkt
MafSnahmen ergreifen misste, um den Klimawandel zu begrenzen. Sie
identifizieren weiterhin explizit diejenigen, die durch ihren Lebensstil (Nut-
zung von Privatflugzeugen) tiberproportional zum Klimawandel beitragen.”®
Damit nutzen sie die Moglichkeiten der Verantwortungszuschreibung im
Sinne des forensischen Risikoverstindnisses. Ein vergleichbarer Ubergang in
das forensische Risikoverstindnis dokumentiert sich auch in der medialen
Berichterstattung.8°

Es scheint allerdings gesellschaftlich groffe Hemmungen zu geben, die
Umstellung auf die Zeit der bereits gegenwartig drohenden Katastrophe
praktisch zu vollziehen und diese als Gewalt zu kennzeichnen. In Anbe-
tracht der Ergebnisse und Prognosen der Klimaforschung ist das durchaus
erstaunlich. Selbst staatliche Einrichtungen wie die Europadische Umwelt-
agentur kommen zu dem Ergebnis, dass der Klimawandel kurzfristig bevor-
stehende katastrophale Folgen haben wird.8! Es gibe also gute Griinde,
die Katastrophe als gegenwirtig drohende Gewalt einzustufen. Wenn Regie-
rende diese Wendung trotzdem vermeiden, muss dies gravierende Griinde
haben. Wenn unsere Analyse zutrifft, dass die Einfiihrung der Zeit des Risi-
kos seit mehr als 100 Jahren eine mafSgebliche Stiitze der gesellschaftlichen
Befriedung beziehungsweise der Sicherung des Vertrauens in Gewaltlosigkeit
bildet, liegt umgekehrt die Schlussfolgerung nahe, dass der gesellschaftli-
che Frieden durch den Ubergang in die Zeit der Katastrophenvorbeugung
gefihrdet wurde, denn dies wiirde die Frage nach der moralischen Verant-
wortung in einer qualitativ anderen Weise aufwerfen und konnte damit zu

78 Rn.16.

79 www.zdf.de/nachrichten/panorama/klimaprotest-sylt-privatjet-letzte-generation-100.html
(Zugriff vom 20.11.2024).

80 www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheide
nheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131
c2a2 (Zugriff vom 20.11.2024).

81 www.eea.europa.eu/de/highlights/europa-ist-nicht-auf-die (Zugriff vom 20.11.2024).

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://www.zdf.de/nachrichten/panorama/klimaprotest-sylt-privatjet-letzte-generation-100.html
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.eea.europa.eu/de/highlights/europa-ist-nicht-auf-die
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://www.zdf.de/nachrichten/panorama/klimaprotest-sylt-privatjet-letzte-generation-100.html
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.eea.europa.eu/de/highlights/europa-ist-nicht-auf-die

518 Jonas Barth und Gesa Lindemann

der Deutung fithren, die Gefahren des Klimawandels als Gewalt einzustu-
fen, der der Staat unbedingt entgegentreten muss.

Gemafs dem Bericht der EU-Umweltagentur fithrt der Klimawandel zur
Verwustung ganzer Regionen in Siideuropa, er fordert hunderttausende
Hitzetote, in Nordeuropa drohen Uberschwemmungen groflerer Kiistenre-
gionen. Wenn diejenigen identifiziert werden, die dafir mafSgeblich verant-
wortlich sind, stellte sich zwangsldufig die Frage, wie die Giiltigkeit der
Norm, dass dies nicht hiatte geschehen durfen, dargestellt werden soll. In
Anbetracht dessen, wie erwartbar diese Katastrophe war, konnte keiner der
Verantwortlichen ein grundlegendes Nichtwissen fir sich reklamieren. Es
gibe Handelnde, die fur den Tod vieler Menschen verantwortlich wairen
und fur die Zerstorung einer lebenswerten Umwelt. Es ginge nicht mehr
beziehungsweise nicht mehr ausschliefSlich um die Kalkulation eines Risi-
kos, sondern um politische und strafrechtliche Verantwortung fiir eine gera-
dezu mafSlose Ausiibung von Gewalt. Genau diese Wendung deutet sich
in der juristischen Diskussion derzeit an.’2 Welche Konsequenzen dies im
Weiteren haben wird, ldsst sich gegenwirtig nur schwer abschitzen.

5. Fazit und mogliche Konsequenzen

Vergegenwirtigen wir uns noch einmal, wie sich der Ubergang in die Zeit
des Risikos vollzogen hat. Anhand der Merkmale des reflexiven Gewaltbe-
griffs hatten wir herausgearbeitet, wie sich durch die Institutionalisierung
des Risikos als objektive Verteilung von Haufigkeiten die Moglichkeit auf-
gelost hatte, Gefahren als Gewalt zu deuten. Wenn in diesem Sinn von
Risiko gesprochen wird, 16st sich die Moglichkeit auf, verantwortlich Han-
delnde zu identifizieren. Aus dem gleichen Grund gibt es auch niemanden,
der Gewalt erleiden konnte, denn die Institutionalisierung des objektivier-
ten Risikos besagt, dass es jede:n treffen konnte und dass jede:r einen
Anspruch auf Schadensausgleich hat. Mit der Zeit der gegenwirtig drohen-
den Katastrophe werden zwar Handelnde und Opfer sichtbar, aber solange
es nicht als moglich erscheint, die Folgen des Klimawandels gesellschaftlich
als Gewalt zu deuten, geht die Dringlichkeit verloren, gegenwartig den Kli-
mawandel und dessen mafSgebliche Verursacher:innen zu stoppen.

In der Zeit des objektivierten Risikos stellt sich primar die Frage, wie
das Risiko vermindert werden kann beziehungsweise wie der Schaden ange-
messen auszugleichen ist. In der Zeit des forensischen Risikos stellt sich
zwar das Problem der Zurechnung moralischer Verantwortlichkeit, aber
nur in abgemilderter Form. Die Frage, auf welchem Weg Handelnde auf

82 Arkush, Braman 2024.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 519

ihre Opfer einwirken, stellt sich nicht mit der gleichen Dringlichkeit, wie
es der Fall wire, wenn die Katastrophenvorbeugung als Gewaltabwehr
verstanden wiirde. In diesem Fall ginge es nicht nur um Verantwortungs-
zurechnung, sondern auch darum, die Verantwortlichen strafrechtlich zur
Rechenschaft zu ziehen. Dass es in diesem Sinn verantwortlich Handelnde
gibt, setzt voraus, dass ein Weg identifiziert wird, wie diese den Schaden
verursacht haben. Diese Frage liefSe sich mit Bezug auf die Ergebnisse der
Klimaforschung zur Erderwiarmung beantworten. In Anbetracht des verfug-
baren Wissens zu den Mechanismen des Klimawandels wire es also plausi-
bel anzunehmen, dass weiterhin massiv zur Erderwarmung beizutragen als
eine Form illegitimer Gewalt begriffen werden musste. In der Konsequenz
misste die Gultigkeit der Norm, dass dies nicht hitte geschehen diirfen,
dargestellt werden.

Nach derzeitigem Kenntnisstand wiren im Rahmen der aus der Literatur
bekannten Verfahrensordnungen der Gewalt drei Moglichkeiten denkbar,
die Gultigkeit von Normen darzustellen. Die erste wird von Ewald selbst
angesprochen, die Anwendung des Strafrechts im Rahmen der demokratisch
legitimierten und rechtsstaatlich gebundenen Gewalt. Gegenwirtig finden
sich in der US-amerikanischen Debatte Ansitze dafir, in diese Richtung zu
gehen.83 Dies wiirde entsprechende gesetzgeberische Aktivititen erfordern
und konnte wegen des Riickwirkungsverbots von Gesetzen schwer durch-
setzbar sein. Im Rahmen demokratischer Gewaltordnungen konnten auch
massive und gewalttatige Proteste zu entsprechenden Verianderungen fiihren.

Die zweite Option wire die Darstellung von Normgultigkeit im Rahmen
der Verfahrensordnung des Ausgleichs. In diesem Fall stehen sich Gruppen
gegeniiber, und durch Gewalt gegen die Glieder einer anderen Gruppe
wirde eine Gruppe darstellen, dass ihre normativen Anspriche durch eine
oder mehrere andere Gruppen verletzt sind. Die Frage nach individueller
Verantwortung wiirde sich im Rahmen dieser Ordnung nicht stellen. Es
reicht, wenn eine Gruppe identifiziert ist, die die normativen Anspriiche
einer anderen Gruppe verletzt hat. Fiur die zwischenstaatliche Ebene wire
hier ein Gedankenexperiment interessant. Nehmen wir an, ein vom Unter-
gang bedrohter Inselstaat wiirde tiber eine hegemonial Gberlegene Militdr-
macht vergleichbar jener der USA verfugen. Wenn man die Reaktion der
USA auf die Anschlige des 11. September 2001 als Blaupause verwendet,
wirde dies zu einem Szenario fihren, in dem die CEOs von Erdolgesell-
schaften, die CEOs von Kapitalgesellschaften, die in die ErschliefSung neuer
Erdol- und Erdgasfelder investieren, sowie Staatsoberhdupter von Staaten,
deren Geschiftsmodell auf Erdol und Erdgas basiert, behandelt werden wie

83 Ebd.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

520 Jonas Barth und Gesa Lindemann

die Fiihrer gewaltbereiter islamistischer Organisationen, etwa Al-Kaida.
Dass ein solches Szenario als vollkommen unwahrscheinlich erscheint, liegt
mutmafllich ausschliefSlich an der militarischen Schwiche der vom Unter-
gang bedrohten Inselstaaten. Nicht in den Beziehungen zwischen Staaten,
sondern in den Beziehungen zwischen Biirger:innen unterschiedlicher Staa-
ten findet das forensische Risiko Anwendung — etwa in Form von Klagen
auf einen Schadensersatz.34

Die dritte Option wiare die Ordnung der Opferung. Diese Form der
Darstellung von Normgiltigkeit erfordert es erstens, dass sich das Gefiihl
verbreitet, dass Normen in einem die bestehende Ordnung gefihrdenden
Ausmaf verletzt werden, die gelebte gesellschaftliche Ordnung wird als in
Gefahr erlebt, und zweitens, dass eine Entsolidarisierung mit bestimmten
gesellschaftlichen Gruppen durchgesetzt wird, gegen die die Gultigkeit von
Normen darstellende Gewalt eingesetzt werden kann.8® Der Nachweis einer
konkreten Verantwortlichkeit fur bestimmte Normbriiche ist dabei nicht
erforderlich. Wichtig ist vor allem die gesellschaftliche Entsolidarisierung.
Wenn man sich die Situation in Deutschland in den 2020er Jahren anschaut,
gibt es eine Reihe von Ereignissen, die sich im Sinne der Opfergewalt
deuten lassen: Gewalt gegen Migrant:innen, Lokalpolitiker:innen, Klimaak-
tivist:innen, gegen Politiker:innen der Griinen sowie Gewalt gegen Frauen,
die in der Offentlichkeit politisch Position beziehen.

GemafS der Logik des Urteils des BVerfG fillt die Anwendung des Straf-
rechts aus. Die Normdarstellung gemaf§ der Ordnung des Ausgleichs schei-
tert daran, dass diejenigen, die in diesem Sinne aktiv werden konnten, nicht
uber ausreichende militarische Gewaltmittel verfiigen. Die Ordnung der ent-
solidarisierenden Opferung scheint diejenige Option zu sein, die aktuell in
Deutschland gesellschaftlich realisiert wird.

Literatur

AkbariaLn, lS(arnira 2023. Ziviler Ungehorsam als Verfassungsinterpretation. Tiibingen: Mohr

Siebeck.

Arkush, David; Bramant, Donald 2024. »Climate Homicide: Prosecuting Big Oil for Climate
Deaths«, in Harvard Environmental Law Review 48, S.47-1135.

Augsberg, Ino 2021. Theorien der Grund- und Menschenrechte: eine Einfiihrung. Tubingen:
Mohr Siebeck

Barth, Jonas 2023. Staatliche Ordnung und Gewaltforschung. Zur Rolle von Gewalt in der
stationdren Pflege von Menschen mit Demenz. Weilerswist: Velbriick.

Beck, Ulrich 1986. Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Beck, Ulrich 2007. Weltrisikogesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

84 www.germanwatch.org/de/89817 (Zugriff vom 20.11.2024).
85 Girard 2002, S. 31-38.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://www.germanwatch.org/de/89817
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://www.germanwatch.org/de/89817

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 521

Block, Katharina 2024. »Zukunft im Anthropozin. Zur Sorge um den Verlust moderner
Selbstgewissheiten«, in Soziologie des Un/Verfiigbaren. Band 1 der Reibe Theoriekultu-
ren — Kulturtheorien, hrsg. v. Block, Katharina; Murawska, Oliwia; Schlitte, Annika.
Baden-Baden: Nomos (im Erscheinen).

Bockenforde, Ernst-Wolfgang 1974. »Grundrechtstheorie und Grundrechtsinterpretation«,
in Neue Juristische Wochenschrift 27, S.1529-1538.

Breuer, Marten 2021. Die Freibeit der Anderen. VerfBlog, 2021/5/18. https://verfassungsb
log.de/die-freiheit-der-anderen/ (Zugriff vom 20.11.2024). DOI: 10.17176/20210518-
165614-0.

Brockling, Ulrich 2008. »Vorbeugen ist besser ... Zur Soziologie der Pravention«, in Bebe-
moth. A Journal on Civilisation 1, S. 38-48.

Brunkhorst, Hauke 2012. »Wiederkehr der Krise. Revisionen des marxistischen Theoriepro-
gramms«, in Hauke Brunkhorst: Legitimationskrisen. Verfassungsprobleme der Weltge-
sellschaft, S. 21-42. Baden-Baden: Nomos.

Bundesverfassungsgericht 2021. Beschluss — 1 BuR 2656/18 vom 24. Marz 2021.

Buser, Andreas 2021. Die Freibeit der Zukunft: Zum Klima-Beschluss des Bundesverfas-
sungsgerichts. VerfBlog, 2021/4/30. https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-zukunft/
(Zugriff vom 20.11.2024). DOI: 10.17176/20210430-162550-0.

Denninger, Erhard 2002. »Freiheit durch Sicherheit. Anmerkungen zum Terrorismusbe-
kampfungsgesetz«, in Aus Politik und Zeitgeschichte 10-11, S. 22-30.

Douglas, Mary 1994. Risk and Blame. Essays in Cultural Theory. London: Routledge.

Douglas, Mary; Wildavsky, Aaron B. 1982. Risk and Culture. An Essay on the Selection of
Technical and Environmental Dangers. Berkeley: University of California Press.

Elias, Norbert 1976. Uber den Prozefl der Zivilisation. 2 Binde. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

EndrefS, Martin; Rampp, Benjamin. Hrsg. 2013. Special Issue on Violence. Human Studies
36, 1. Heidelberg: Springer.

Ewald, Francois 1993. Der Vorsorgestaat. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ewald, Francois 1998. »Die Riickkehr des genius malignus: Entwurf zu einer Philosophie der
Vorbeugung«, in Soziale Welt 49, S. 5-23.

Foucault, Michel 2000. »Die Gouvernementalitit«, in Gouvernementalitit der Gegenwart.
Studien zur Okonomisierung des Sozialen, hrsg. v. Brockling, Ulrich; Krasmann,
Susanne; Lemke, Thomas, S. 41-67. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Galtung, Johan 1984. Strukturelle Gewalt. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Giddens, Anthony 1990. The Consequences of Modernity. Cambridge: Polity Press.

Girard, René 2002. Das Heilige und die Gewalt. Ostfildern: Patmos.

Grebing, Helga 1966. Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung. 2. Auflage. Miinchen:
Nymphenburger Verlagshandlung.

Grebing, Helga 1978. »Arbeiterbewegung und Gewalt«. in Gewerkschaftliche Monatshefte
29,2,S8.65-77.

Hacking, Ian 2006. The Emergence of Probability: A Philosophical Study of Early Ideas
about Probability. 2. Auflage. Cambridge: Cambridge University Press.

Hartog, Francois 2015. Regimes of Historicity: Presentism and Experiences of Time. New
York: Columbia University Press.

Heinzel, Stefan 2022. »Klima-Angst — eine angemessene Reaktion auf eine MafSlose Krise?«,
in Climate Emotions — Klimakrise und Psychische Gesundheit, hrsg. v. van Bronswijk,
Katharina; Hausmann, Christoph M., S. 129-143. GiefSen: Psychosozial-Verlag.

Hoebel, Thomas; Koloma Beck, Teresa 2019. Gewalt und ibre Indexikalitit. Theoretische
Potenziale einer kontextsensiblen Heuristik. ORDEX Working Paper #04. Bielefeld:
Universitat Bielefeld.

Holscher, Lucian 2016. Die Entdeckung der Zukunft. Gottingen: Wallstein.

IPCC (Intergovernmental Panel on Climate Change) 2022. Climate Change 2022: Impacts,
Adaptation and Vulnerability. Contribution of Working Group II to the Sixth Assess-
ment Repodourt of the Intergovernmental Panel on Climate Change. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

IPCC (Intergovernmental Panel on Climate Change) 2024. Synthesebericht zum Sechsten
IPCC-Sachstandsbericht (AR6). Hauptaussagen aus der Zusammenfassung fiir die poli-
tische Entscheidungsfindung (SPM). Genf: IPCC.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Utheberrechtiich geschltzter Inhalt.
Inhalts I Ir oder In



https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-anderen
https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-anderen
https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-zukunft
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-anderen
https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-anderen
https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-zukunft

522 Jonas Barth und Gesa Lindemann

Isensee, Josef 1983. Das Grundrecht auf Sicherheit. Zu den Schutzpflichten des freibeitlichen
Verfassungsstaates. Berlin, New York: de Gruyter.

Kirchhof, Gregor 2022. Intertemporale Freibeitssicherung. Klimaschutz — Sozialsysteme —
Staatsverschuldung. Tubingen: Mohr Siebeck.

Lidskog, Rolf; Sundqvist, Géran 2013. »Sociology of Risk«, in Essentials of Risk Theory,
hrsg. v. Roeser, Sabine; Hillerbrand, Rafaela; Sandin, Per; Peterson, Martin, S. 75-105.
Dordrecht: Springer Netherlands.

Lindemann, Gesa 2014. Weltzuginge. Die mebrdimensionale Ordnung des Sozialen. Weiler-
swist: Velbrick Wissenschaft.

Lindemann, Gesa 2016. »In Sorge und aus Lust«, in Dimensionen der Sorge, hrsg. v. Hen-
kel, Anna; Karle, Isolde; Lindemann, Gesa; Werner, Micha H., S. 73-97. Baden Baden:
Nomos.

Lindemann, Gesa 2017. »Verfahrensordnungen der Gewalt«, in Zeitschrift fiir Rechtssozio-
logie 37,S.57-87.

Lindemann, Gesa 2018. Strukturnotwendige Kritik. Theorie der modernen Gesellschaft.
Band 1. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Lindemann, Gesa 2020. Die Ordnung der Beriibrung. Staat, Gewalt und Kritik in Zeiten der
Coronakrise. Weilerswist: Velbrick Wissenschaft

Lindemann, Gesa 2022 a. »Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrela-
tion fiir die Analyse der Grenzen des Sozialen«, in Grenzen des Sozialen. Kommunika-
tion mit nicht-menschlichen Akteuren in der Vormoderne, hrsg. v. Pohlig, Matthias;
Schlieben, Barbara, S.27-49. Gottingen: Wallstein.

Lindemann, Gesa 2022 b. »Klimawandel. Die okologische Gewalt fordert lingst Opfer«, in
Zeit online vom 11. November 2022.

Lindemann, Gesa 2024. »Die Verfahrensordnungen der Gewalt und ihre Formen gesell-
schaftlicher Differenzierung«, in Zeitschrift fiir Theoretische Soziologie (in Vorberei-
tung).

Lindemann, Gesa 2025. Wieviel Gewalt braucht die Demokratie? Wieviel vertrigt sie?
Essaypreis des Jakob-Fugger-Zentrums, Augsburg 2023 (Publikation in Vorbereitung).

Lindemann, Gesa, Jonas Barth & Johanna Frohlich (2022): The Methodological Relevance
of a Theory-of-Society Perspective for the Empirical Analysis of Violence. Historical
Social Research 47 (1): 268-288. DOI: 10.12759/hsr.47.2022.12.

Luhmann, Niklas 1991. Soziologie des Risikos. Berlin, New York: de Gruyter,

Luhmann, Niklas 1999. Grundrechte als Institution. Berlin: Duncker & Humblot.

Pinker, Steven 2011. Gewalt. Eine neue Geschichte der Menschbeit. Berlin: S. Fischer.

Plessner, Helmuth 1975. Die Stufen des Organischen und der Mensch. Berlin: de Gruyter.

Reemtsma, Jan Philipp 2008. Vertrauen und Gewalt. Versuch iiber eine besondere Konstella-
tion der Moderne. Hamburg: Hamburger Edition.

Sauerwald, Jonas 2023. Haftung fiir den Klimawandel im Zivilrecht. Berlin: Duncker &
Humblot.

Schieder, Alfons 2005. » Anmerkungen zur Konkurrenz von Priaventionsstaat und Sozial-
staat«, in Kritische Vierteljahresschrift fiir Gesetzgebung und Rechtswissenschaft 88, 3,
S.264-282.

Schmitz, Hermann 1964. Die Gegenwart. System der Philosophie. Band 1. Bonn: Bouvier.

Staudigl, Michael 2015. Phidnomenologie der Gewalt. Heidelberg, New York, Dordrecht,
London: Springer Cham.

Stohlmann, Bent 2021. Keine Schutzpflicht vor zukiinftigen Freibeitsbeschrinkungen —
warum eigentlich? VerfBlog, 2021/5/04. https://verfassungsblog.de/keine-schutzpflicht-v
or-zukunftigen-freiheitsbeschrankungen-warum-eigentlich/ (Zugriff vom 20.11.2024).
DOI: 10.17176/20210504-175934-0.

Tulloch, John; Lupton, Deborah 2003. Risk and Everyday Life. London: Sage.

Wynne, Brian 1996. »May the Sheep Safely Graze? A Reflexive View of the Expert Lay
Knowledge Divide«, in Risk, Environment and Modernity. Towards a New Ecology,
hrsg. v. Lash, Scott, S. 44-83. London: Sage.

Zabel, Benno 2018. »Das Paradox der Priavention«, in Der Staat und die Sicherbeitsgesell-
schaft, hrsg. v. Puschke, Jens; Singelnstein, Tobias, S. 55-75. Wiesbaden: Springer VS.

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Utheberrechtiich geschltzter Inhalt.
Inhalts I Ir oder In



https://verfassungsblog.de/keine-schutzpflicht-vor-zukunftigen-freiheitsbeschrankungen-warum-eigentlich
https://verfassungsblog.de/keine-schutzpflicht-vor-zukunftigen-freiheitsbeschrankungen-warum-eigentlich
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://verfassungsblog.de/keine-schutzpflicht-vor-zukunftigen-freiheitsbeschrankungen-warum-eigentlich
https://verfassungsblog.de/keine-schutzpflicht-vor-zukunftigen-freiheitsbeschrankungen-warum-eigentlich

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 523

Zinn, Jens O. 2023. »Zweite Moderne und Risikogesellschaft«, in Handbuch Umuweltsozio-
logie, hrsg. v. Sonnberger, Marco; Bleicher, Alena; Grof§, Matthias, S. 1-14. Wiesbaden:
Springer VS.

Leviathan, 52.Jg., 4/2024

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

524 Jonas Barth und Gesa Lindemann

Zusammenfassung: Der Aufsatz befasst sich mit der Frage, wie sich Gegenwartsgesell-
schaften auf den Klimawandel zeitlich einstellen. Am Beispiel der verfassungsrechtlichen
Befassung mit dem Klimawandel werden mit Risiko beziehungsweise Katastrophe zwei
kontrire Zeitvorstellungen herausgearbeitet und ihre politischen und rechtlichen Impli-
kationen benannt.

Stichworte: Klimawandel, Risiko, Gewalt, Recht, Zeit

Securing Freedom Intertemporally: The Future of Modern Society

Summary: The article deals with the question of how contemporary societies adjust to
climate change in terms of time. Using the example of the constitutional approach to
climate change, two contrasting concepts of time — risk and catastrophe — are analyzed
and their political and legal implications identified.

Keywords: climate change, risk, violence, law, time

Autor:innen

Jonas Barth

SOCIUM - Forschungszentrum Ungleichheit und Sozialpolitik
Universitdat Bremen

Postfach 33 04 40

28334 Bremen

Deutschland

jbarth@uni-bremen.de

Gesa Lindemann

Fellow am Max-Weber-Kolleg
Universitat Erfurt

Postfach 90 02 21

99105 Erfurt

Deutschland
gesa.lindemann@uni-oldenburg.de

73.216:11, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

