
SCHWERPUNKT: FREIHEIT UND GEWALT

Jonas Barth und Gesa Lindemann

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne1

In diesem Aufsatz untersuchen wir die Frage, welche Bedeutung dem Zeit­
verständnis dafür zukommt, wie sich Gesellschaften auf den Klimawandel 
einstellen. Für die Analyse führen wir Einsichten der Risikosoziologie und 
der neueren Gewaltforschung zusammen. Dies ermöglicht es, die Zeitord­
nung, die die Risikosoziologie herausgearbeitet hat, in ihrer Bedeutung für 
die Sicherung des gesellschaftlichen Friedens besser zu verstehen. Wenn man 
die auf Zeit bezogenen Einsichten von Gewaltforschung und Risikosoziolo­
gie kontrastierend voneinander abhebt, kristallisieren sich unterschiedliche 
Zeitordnungen heraus. Deren Differenzierung begreifen wir im Anschluss 
an Hartog als je unterschiedliche Formen, wie die drei Modi der Zeit »Ver­
gangenheit«, »Gegenwart« und »Zukunft« aufeinander bezogen werden.2 

Wenn die mit dem Klimawandel verbundenen Gefahren wissenschaftlich als 
Risiko gefasst werden, steht die Relationierung von Gegenwart und Zukunft 
im Mittelpunkt: »[R]isk is constituted by the distinction between present 
reality and future possibilities.«3 Aus dieser Problemfassung folgt dessen 
primär technische Behandlung mit dem Ziel, die so modellierten Risiken zu 
kontrollieren.

Auch die Gewaltsoziologie interessiert sich für die Frage, wie Gefahren 
gesellschaftlich bearbeitet werden, rückt dabei aber Fragen der Normativi­
tät und der Verantwortungszurechnung in den Vordergrund, womit der 
Vergangenheitsbezug akzentuiert wird: Gewalt kann in der Moderne damit 
gerechtfertigt werden, wenn sie mit vergangener Gewalt bricht und sie 
damit das moderne Versprechen auf Gewaltlosigkeit erneuert.4 Die Einbe­
ziehung der gewaltsoziologischen Perspektive führt auf die folgende Hypo­
these: Je eher der Klimawandel sich als ein kalkulierbares Risiko berech­
nen lässt und ein finanzieller Ausgleich angestrebt wird, umso eher wirkt 
dies befriedend auf das gesellschaftliche Zusammenleben. Wenn jedoch der 
Aspekt der Zurechnung moralischer Verantwortung in den Fokus rückt, 

 
1 Für wertvolle Hinweise danken wir den anonymen Gutachtenden und insbesondere dem sich aus 

Rechtswissenschaften, Politikwissenschaften und Soziologie zusammensetzenden interdisziplinä­
ren Arbeitszusammenhang »Freiheit und Gewalt in der Klimakrise«.

2 Hartog 2015, S. 17.
3 Lidskog, Sundqvist 2013, S. 85.
4 Reemtsma 2008, S. 256–269.

Leviathan, 52. Jg., 4/2024, S. 495 – 524, DOI: 10.5771/0340-0425-2024-4-495

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


gewinnen entweder die strafende Zentralgewalt des Staates oder gewaltsame 
Gegenwehr beziehungsweise Protest gesellschaftlich an Bedeutung, wodurch 
der gesellschaftliche Frieden gefährdet wird.

Um die Bedeutung der unterschiedlichen Zeitordnungen aufzuzeigen, 
untersuchen wir das Klimaschutzurteil des Bundesverfassungsgerichts 
(BVerfG) vom 24. März 2021. Dieses stellt mit dem Konzept der »intertem­
poralen Freiheitssicherung« explizit die Bedeutung des Zeitverständnisses 
für den Umgang mit dem Klimawandel in den Vordergrund.5 Im Folgenden 
arbeiten wir dessen Zusammenhang mit der Ordnung der demokratisch 
legitimierten rechtsstaatlich gebundenen Gewalt heraus.

Um unser Argument zu entwickeln, plausibilisieren wir in einem ersten 
Schritt die Verbindung von risiko- und gewaltsoziologischer Perspektive 
(Abschnitt 1) und skizzieren die konzeptuellen Grundlagen, das heißt den 
reflexiven Gewaltbegriff und die Theorie der Verfahrensordnungen der 
Gewalt (Abschnitt 2). Gesellschaftstheoretisch stellen wir die moderne Ord­
nung der rechtsstaatlich gebundenen Gewalt in den Mittelpunkt und dabei 
insbesondere die Zeitordnungen der Sicherung des Vertrauens in Gewaltlo­
sigkeit. Vor diesem Hintergrund wird verständlich, welche Bedeutung der 
Institutionalisierung der Zeitordnung des Risikos und der Versicherung 
zukommt. Sie wirkt im Sinne einer Befriedung krisenhafter und damit 
potenziell gewaltförmiger gesellschaftlicher Konflikte (Abschnitt 3). Das 
Klimaschutzurteil des BVerfG erweist sich dabei als ein Beitrag zur Siche­
rung der Zeitordnung des Risikos, die ein kalkulierendes Abwägen von 
Freiheit und Sicherheit ermöglicht. Gleichwohl kollidiert die Argumentation 
des BVerfG mit den bereits von Ewald6 und später von Beck7 diagnosti­
zierten Formen der gesellschaftlichen Auflösung der Zeitordnung des Risi­
kos (Abschnitt 4). Die sich daraus ergebenden Konsequenzen werden wir 
abschließend diskutieren (Abschnitt 5).

Die Perspektiven von Risiko- und Gewaltsoziologie

Der Bezugspunkt für die Verbindung von risiko- und gewaltsoziologischer 
Perspektive ist die bereits benannte zeittheoretische Einsicht von Hartog, 
der zufolge sich Zeitordnungen danach unterscheiden lassen, wie sie die 

1.

 
5 Andere Urteile stellen eher die Sozialdimension in den Vordergrund. So zuletzt das Urteil des 

Europäischen Gerichtshofs für Menschenrechte vom 9. April 2024 (»EGMR Urteil – 53600/20, 
BeckRS 2024, 6526« 2024), dessen Bedeutung darin liegt, auch eine Verbandsklage zuzulassen 
und den entsprechenden kollektiven Akteuren damit ein »Standing« vor Gericht einzuräumen, 
sowie in der Festlegung des Klagewegs durch die nationalen Gerichte.

6 Ewald 1998.
7 Beck 2007.

496 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


Modi von Vergangenheit – Gegenwart – Zukunft aufeinander beziehen. Die 
Bedeutung unterschiedlicher Relationierungen dieser Modi erschließt sich, 
wenn man die Besonderheiten des von uns verwendeten Gewaltbegriffs in 
den Blick nimmt. Wir schließen einerseits an die bekannte Einsicht an, dass 
die Befriedung von Gesellschaften nach innen, das heißt die Möglichkeit, in 
Gewaltlosigkeit vertrauen zu können, ein wesentliches Merkmal moderner 
Gesellschaften darstellt.8 Allerdings arbeiten wir nicht mit einem positiven 
Gewaltbegriff wie etwa Reemtsma und Elias, sondern mit einem reflexiven 
Gewaltbegriff.

Elias und Reemtsma, um nur zwei prominente Beispiele zu nennen, set­
zen ein bestimmtes auf den Körper bezogenes Gewaltverständnis voraus. 
Gewalt als körperliche Gewalt zu verstehen ist allerdings spätestens seit 
den 1960er Jahren problematisch, das heißt, seitdem Galtung den Begriff 
der »strukturellen Gewalt«9 geprägt hat. Dies hat nämlich zu einem Streit 
darüber geführt, was unter Gewalt eigentlich zu verstehen ist. Gemäß 
den unterschiedlichen Gewaltverständnisse käme man auch bei historischen 
Analysen zu unterschiedlichen Aussagen darüber, ob Gewalt nun zu- oder 
abnimmt. Direkte physische Gewalt mag abgenommen haben, aber ob auch 
strukturelle Gewalt an Bedeutung verloren hat, dürfte zumindest zweifel­
haft sein. Im Streit um einen engen (körperliche Gewalt) und einen weiten 
Gewaltbegriff, der auch strukturelle, symbolische, psychische oder noch 
andere Formen von Gewalt einschließt, ist es zu einem argumentativen 
Stillstand gekommen.10 Als Ausweg aus dieser unbefriedigenden Situation 
resultierte der Vorschlag, einen reflexiven Gewaltbegriff zu entwickeln, dem 
zufolge sich ein Phänomen nur mit Bezug auf den jeweiligen Kontext als 
Gewalt identifizieren ließe.11 Auf der Grundlage eines solchen reflexiven 
Gewaltbegriffs hat sich die Theorie der Verfahrensordnungen der Gewalt 
entwickelt.12 Dieser zufolge lassen sich historisch derart große qualitative 
Unterschiede im Gewaltverständnis identifizieren, die es unmöglich machen, 
von einer Ab- oder Zunahme von Gewalt zu sprechen. Denn es sei zu 
unterschiedlich, was im Rahmen verschiedener Gesellschaften unter Gewalt 
verstanden wird.13

Wenn man einen reflexiven Gewaltbegriff und die Theorie der Verfahrens­
ordnungen der Gewalt zugrunde legt, hat dies Konsequenzen dafür, wie das 

 
8 Elias 1976; Reemtsma 2008.
9 Galtung 1984.

10 Barth 2023, S. 25–37.
11 Barth 2023; Endreß, Rampp 2013; Hoebel, Koloma Beck 2019; Lindemann 2014; Staudigl 

2015.
12 Lindemann 2017.
13 Lindemann 2024.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 497

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


oben beschriebene Vertrauen in Gewaltlosigkeit moderner Gesellschaften 
gesichert wird. Von besonderer Bedeutung ist dabei, dass es in modernen 
Gesellschaften einen politischen Streit darum gibt, was als Gewalt zu verste­
hen ist. Ein Beispiel hierfür wären etwa die Auseinandersetzungen darum, 
ob die Sitzblockaden von Aktivist:innen der sogenannten »Letzten Genera­
tion« als Gewalt einzustufen sind oder nicht. Während die Beendigung so 
bestimmter Gewalt das moderne Vertrauen in Gewaltlosigkeit erneuert, 
kann Pazifizierung unter diesen Bedingungen auch dadurch erfolgen, dass 
eine Klasse von Phänomenen gesellschaftlich-diskursiv anerkanntermaßen 
nicht als Gewalt gedeutet wird, die unter anderen Umständen als Gewalt 
verstanden werden könnte.

In dieser Perspektive nehmen wir die Institutionalisierung von Risiko und 
dessen Versicherung14 sowie die damit verbundene kalkulierende Relatio­
nierung von Freiheit und Sicherheit15 in den Blick und analysieren diese 
Institutionalisierungsprozesse als Formen der Pazifizierung von krisenhaf­
ten und damit (potenziell) gewaltsamen innergesellschaftlichen Konflikten16 

in dem Sinne, dass normative und damit potenziell gewaltbezogene Pro­
bleme transformiert werden in Fragen der technischen Handhabung der 
gesellschaftlichen Umwelt. Unsere These ist dabei, dass das Urteil des 
Bundesverfassungsgerichts zum Klimaschutzgesetz von 2021, obgleich es 
als Rechtsproblem ausschließlich normative Fragen verhandelt, vor diesem 
Hintergrund als ein Versuch der Befriedung drohender gesellschaftlicher 
Krisen erscheint, die durch den Klimawandel ausgelöst werden könnten. 
Unsere Argumentation bedarf also einer Explikation des reflexiven Gewalt­
verständnisses, das die Grundlage dafür bildet, eine Brücke zur Risikosozio­
logie zu schlagen.

Sozialtheoretische Prämissen

Gewalt verstehen wir einerseits als unmittelbares Ereignis zwischen leibli­
chen Selbsten im Sinne Plessners,17 das als spezifisches Gewaltereignis erst 
im Rahmen einer institutionalisierten Ordnung der Gewalt zu begreifen 
ist, die wir als Verfahrensordnung der Gewalt bezeichnen.18 Ob etwas als 
Gewalt gilt, hängt demnach davon ab, wie die unmittelbaren Umweltbezüge 
leiblicher Selbste symbolisch vermittelt werden. Erst durch solche Vermitt­

2.

 
14 Bröckling 2008; Ewald 1993.
15 Denninger 2002; Isensee 1983; Schieder 2005; Zabel 2018.
16 Brunkhorst 2012.
17 Plessner 1975.
18 Lindemann 2017.

498 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


lungen wird gesellschaftlich festgelegt, ob das leiblich unmittelbar Erlebte 
Gewalt ist oder nicht.

Für die Beteiligten kann es in unterschiedlicher Weise fraglich werden, 
ob etwas als Gewalt zu verstehen ist. Erstens ist es unentschieden, welche 
Art leiblicher Berührungen als Gewalt gilt. Welche Erfahrung von Schmerz, 
Angst oder Leid gilt als Gewalt? Dies ist kontextabhängig: Wenn etwa ein 
Arzt einem Patienten im Rahmen einer Behandlung Schmerz zufügt, gilt das 
solange nicht als Gewalt, wie die Zustimmung der Patienten als gesichert 
angenommen werden kann. Ist das nicht der Fall, begeht der Arzt eine 
Körperverletzung. Aber die Zustimmung sichert nicht immer vor Gewalt. 
Wer einen anderen mit dessen Zustimmung quält oder tötet, hat Gewalt 
angewendet. Es zeichnet den reflexiven Gewaltbegriff aus, dies nicht aus 
der Beobachterperspektive festzulegen, sondern zu rekonstruieren, wie im 
beobachteten Feld ein Ereignis als Gewalt gedeutet wird.

Zweitens erhebt, wer Gewalt ausübt, einen moralischen Anspruch, der 
infrage gestellt werden kann. Wer eine Frau, die die Ehre der Familie ver­
letzt hat, tötet, erhebt den moralischen Anspruch auf das Recht, die Famili­
enehre zu schützen. Ob dieses Recht legitimerweise in Anspruch genommen 
worden ist oder nicht, liegt nicht im Ermessen der Beobachtenden (Sozio­
log:innen, Journalist:innen), sondern wird anhand der im beobachteten Feld 
gültigen Ordnung entschieden.

Drittens spielen unterschiedliche und eventuell auch konkurrierende Drit­
tenbezüge eine entscheidende Rolle, wenn es darum geht, zu entscheiden, ob 
der erhobene normative Anspruch gültig ist und ob ein Ereignis als Gewalt 
identifiziert werden kann beziehungsweise ob die angewendete Gewalt legi­
tim war oder nicht. Wenn es um die Rettung der Familienehre geht, werden 
die unterschiedlichen Drittenbezüge offensichtlich. Einerseits die Familie 
insgesamt beziehungsweise die Community, in welche die Familie eingebun­
den ist, und andererseits die das staatliche Recht etwa in Deutschland legi­
timierenden Dritten, in deren Namen (im Namen des Volkes) ein Urteil 
gesprochen würde. Die Auseinandersetzung über die Legitimität von Femi­
ziden lässt sich so gesehen als Konflikt unterschiedlicher Verfahrensordnun­
gen der Gewalt rekonstruieren.

Viertens ist es unentschieden, welche Wesen in den Kreis der persona­
len Berührungswesen zählen und deshalb überhaupt gewaltfähig sind bezie­
hungsweise Gewalt erleiden können, denn es gibt Ordnungen, in denen 
auch Tiere, Verstorbene oder Geister als gewaltfähige Akteure gelten.

Fünftens unterscheidet sich das Wissen um Wirkketten der Gewaltaus­
übung erheblich und unterliegt deutlichen Veränderungen.19

 
19 Vgl. hierzu insgesamt Lindemann 2017; Lindemann 2024.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 499

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


Im Rahmen eines positiven Gewaltbegriffs werden in diesen Hinsichten 
Festlegungen aus der Beobachterperspektive getroffen. Wenn man einen 
reflexiven Gewaltbegriff verwendet, gilt es jeweils der Logik des Feldes 
zu folgen, um zu rekonstruieren, wie diese Festlegungen im beobachteten 
Feld erfolgen. Dies ist für die Beobachtung der gesellschaftlichen Verarbei­
tung des Klimawandels von besonderer Bedeutung. Denn nur mit Bezug 
auf einen reflexiven Gewaltbegriff kann man überhaupt danach fragen, ob 
beziehungsweise wie die zunehmend als katastrophal bewerteten Folgen des 
Klimawandels gesellschaftlich als Gewalt gedeutet werden. Denn nur mit 
Bezug auf eine institutionalisierte Ordnung ist es folglich möglich, etwas 
darüber zu sagen, was Gewalt ist, ob sie legitim ist, wie viel Gewalt erfor­
derlich ist, wer sie ausüben und erleiden kann. Eine Ordnung, in der diese 
Fragen in einer verbindlichen Weise geklärt werden können, bezeichnen wir 
als Verfahrensordnung der Gewalt.20

Berücksichtigt man, dass ein Unglück oder eine drohende Gefahr immer 
auch als gewaltsame Darstellung der Normgültigkeit erlebt wird bezie­
hungsweise werden kann, muss eine solche Ordnung notwendigerweise 
Regeln enthalten, die es erlauben, die Verantwortung für einen Normbruch 
und die dadurch für die Ordnung erzeugten Gefahren zuzuschreiben. Dou­
glas bezeichnet dies als »blaming system«.21 Gesellschaften unterscheiden 
sich Douglas zufolge danach, welche Gefahren infolge welcher Normbrüche 
zu erwarten sind. Damit formuliert sie einen wichtigen Aspekt für eine 
Differenzierung der Theorie der Verfahrensordnungen der Gewalt. In dieser 
liegt der Schwerpunkt darauf, dass die Sicherung der Ordnung gewährleistet 
wird, indem durch anerkannte Formen der Gewaltanwendung die Gültig­
keit der jeweiligen Ordnung für alle erfahrbar dargestellt wird. Mit Bezug 
auf Douglas lässt sich genauer verstehen, wie es dazu kommt, dass es in 
allen Gesellschaften einen Sinn für die Bedeutung von Normbrüchen gibt. 
Denn diese werden je gegenwärtig als Gefahr für den Bestand der Ordnung 
erlebt, weshalb die Beteiligten dazu motiviert werden, entsprechend zu han­
deln.

Folgt man Girard,22 lassen sich idealtypisch drei unterschiedliche Verfah­
rensordnungen der Gewalt identifizieren, in denen jeweils unterschiedliche 
Ordnungen der Verantwortungszuschreibung wirksam sind. Wir ergänzen 
dies um eine vierte Ordnung, die moderne Ordnung der rechtsstaatlich 
gebundenen Gewalt. Darauf gehen wir im folgenden Abschnitt ein.

 
20 Lindemann 2017.
21 Douglas 1994, S. 15.
22 Girard 2002, S. 27–36.

500 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


In zeitlicher Hinsicht ist es für das Verständnis von Gewalt, Gefahr und 
Norm wichtig, die Merkmale der erlebten Zeit zu berücksichtigen. Hierfür 
beziehen wir uns auf Schmitzʼ Analyse der modalen Differenzen zwischen 
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft23 und die für Handlungsmotivie­
rung relevante zeitliche Dialektik der Sorge.24 Schmitz analysiert die beson­
dere Bedeutung der Gegenwart, in der leibliche Akteure je existieren, denn 
gegenwärtig drängt sich dasjenige auf, das als wirklich erlebt wird, das wir 
hinnehmen müssen. Im Unterschied dazu ist die Vergangenheit nicht mehr, 
und die Zukunft ist noch nicht. Dies ermöglicht es, eine gegenwärtige Sorge 
um die Gültigkeit der Norm zu erfassen. Der zukünftig mögliche Norm­
bruch wird bereits gegenwärtig gefürchtet, weil er Gefahren heraufbe­
schwört, und der vergangene Normbruch bleibt ein Problem, weil er gegen­
wärtig als drohende Gefahr für die Ordnung erlebt wird, was leibliche 
Wesen dazu drängt, den vergangenen Normbruch irrelevant zu machen, 
indem entweder die Norm für irrelevant erklärt oder ihre Gültigkeit darge­
stellt wird. Der Normbruch wird dadurch nicht ungeschehen gemacht, aber 
er hat keine Bedeutung mehr für das weitere soziale Leben, die Gefahr für 
die Ordnung ist gebannt. Solange die Vergangenheit des Normbruchs als 
gegenwärtig relevante Infragestellung der Norm erlebt wird, bleiben die aus 
dem Normbruch folgenden Gefahren bestehen, weshalb die Darstellung der 
Normgültigkeit unabdingbar wird. Die Verfahrensordnungen der Gewalt 
unterscheiden sich danach, wie dieser sozialen Notwendigkeit Genüge getan 
wird. Für die Analyse von Zeitordnungen ist dabei bedeutsam, dass eine 
direkt gewaltbezogene Ordnungsbildung einen starken Bezug zur Vergan­
genheit aufweist. Wie sich dieser genau ausgestaltet, hängt allerdings von 
der jeweiligen Verfahrensordnung ab.

Gesellschaftstheoretische Annahmen: Die moderne Verfahrensordnung 
der Gewalt und ihr »system of blaming«

Eine Ordnung, die Girard nicht mehr in den Blick bekommt, ist diejenige 
der rechtsstaatlich gebundenen Gewalt, die ein Vertrauen in Gewaltlosigkeit 
ermöglichen soll, was sie von nichtmodernen Ordnungen unterscheidet. 
Letztere basieren darauf, dass die moralisch relevanten personalen Berüh­
rungswesen ein Vertrauen in die Gewaltfähigkeit der eigenen Gruppe ent­
wickeln und entsprechend handeln. Ein wichtiges Beispiel wäre etwa die 
Ordnung des Ausgleichs.25 In deren Rahmen werden normative Ansprüche, 
die durch die andere Gruppe verletzt werden, durch Bußen oder durch aus­

3.

 
23 Schmitz 1964, S. 153–158.
24 Lindemann 2016.
25 Lindemann 2024.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 501

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


gleichende gewaltsame Rache geltend gemacht. Dies führt zu einer starken 
Bindung an die eigene Vergangenheit. Die Gruppe muss das Gedächtnis an 
die vergangenen Verletzungen durch andere Gruppen pflegen, um die Bereit­
schaft ihrer Glieder zu stabilisieren, sich in einem gewaltsamen rächenden 
Ausgleich zu engagieren. Eine offene Zukunft gibt es in diesem Rahmen 
nicht, denn die »Zukunft« ist durch Rache- und Ausgleichsverpflichtungen 
festgelegt. Dies entspricht einem kulturellen Muster, das die Verantwortung 
für erlebtes Unglück konkurrierenden Gruppen beziehungsweise äußeren 
Feinden zurechnet.26

Wenn wir uns der modernen Verfahrensordnung der Gewalt zuwenden, 
zeigt sich, dass diese ein spezifisch neuartiges Zeitverständnis aufweist, 
in dessen Rahmen neue Muster der Verantwortungszurechnung entwickelt 
werden. Dabei wird »Risiko« zu einem zentralen Begriff, mit dessen Hilfe 
festgelegt werden kann, wie und wem die Verantwortung für erlebtes 
Unglück beziehungsweise für das Heraufbeschwören drohender Gefahren 
zugerechnet wird.

Die moderne Verfahrensordnung der Gewalt und ihr Zeitverständnis

Die moderne Ordnung zeichnet sich dadurch aus, dass die beteiligten Per­
sonen in Gewaltlosigkeit vertrauen können sollen.27 Dieses Vertrauen ist 
integraler Bestandteil des Ethos der Menschenrechte und damit des Schut­
zes von Freiheit und Würde individueller Menschen. Dabei darf nicht ver­
gessen werden, dass das Versprechen, in Gewaltlosigkeit vertrauen zu kön­
nen, durch die staatliche Zentralgewalt gestützt werden muss. Diese muss 
Gewalt anwenden (können), um das Vertrauen in Gewaltlosigkeit zu ermög­
lichen. Die Gewalt des Staates gilt als legitim, weil und solange ihr die 
Aufgabe zukommt, jede Gewalt zu beenden, die das Vertrauen in Gewaltlo­
sigkeit gefährdet.

Das Paradox des gewaltgestützten Vertrauens in Gewaltlosigkeit führt 
uns auf entscheidende Merkmale der modernen Ordnung. Erstens sind die 
Menschen als Bürger:innen der Gewalt des Staates unterworfen, dies soll 
praktisch die Ausübung privater Gewalt verhindern und ein friedliches 
Zusammenleben ermöglichen. Im Alltag soll niemand verletzende Berüh­
rungen fürchten müssen. Zweitens bindet sich der Staat an Gesetze: Er 
beschränkt sich selbst im Zugriff auf seine Bürger:innen, was in der Insti­
tutionalisierung von Grundrechten zum Ausdruck kommt, die eine Stopp­
regel für den Staat bilden. Er darf nicht beliebig auf seine Bürger:innen 
zugreifen, weil diese Abwehrrechte gegen den Staat haben – vor allem Frei­

3.1

 
26 Douglas 1994, S. 5.
27 Reemtsma 2008.

502 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


heitsrechte. Bürger:innen sollen der staatlichen Gewalt zwar unterworfen 
sein, aber sie sollen diese auch nicht einfach fürchten müssen. Drittens 
sollen die Bürger:innen dem Staat aber auch als potenziell aufrührerische 
politische Subjekte gegenüberstehen können, die notfalls auch gegen den 
Staat Gewalt anwenden können sollen – jedenfalls dann, wenn der Staat 
seiner Aufgabe nicht nachkommt, illegitime Gewalt zu beenden. Die Bür­
ger:innen haben also subjektive öffentliche Rechte, dies schließt ein, dass 
ihnen ein Minimum an Gewaltfähigkeit erhalten bleiben soll.28 Im Rahmen 
dieser Ordnung verändert sich auch das Zeitverständnis, denn die Zukunft 
wird als eine offene und von Menschen individuell und kollektiv gestaltbare 
Zukunft verstanden.29

Wenn wir das Paradox der gewaltgestützten Sicherung des Vertrauens 
in Gewaltlosigkeit erkennen, können wir sehen, warum die Auseinander­
setzung darum, was Gewalt ist, politisch so ungeheuer relevant ist. Das 
Gewaltparadox ist in sich politisiert: Wenn es gelingt, diskursiv etwas 
erfolgreich als diejenige Gewalt zu identifizieren, die das Vertrauen in 
Gewaltlosigkeit zu gefährden droht, ist die Gewalt des Staates aufgeru­
fen, dieser Gewalt ein Ende zu setzen. Anders gesagt: Ob das Vertrauen 
in Gewaltlosigkeit in einer gesellschaftlich relevanten Weise gefährdet ist, 
hängt davon ab, was wir als Gewalt verstehen. Das heißt: Wie der Staat 
sein Gewaltmonopol einsetzt beziehungsweise einsetzen muss, hängt davon 
ab, was gesellschaftlich unter Gewalt verstanden wird. Um untersuchen zu 
können, welchen Umgang moderne Gesellschaften mit Gewalt unterhalten, 
ist es daher angezeigt, jeweils zu rekonstruieren, was öffentlich verbindlich 
unter Gewalt verstanden wird.

Wenn etwas öffentlich als Gewalt identifiziert worden ist, muss diese so 
beantwortet werden, dass das Vertrauen in Gewaltlosigkeit aufrechterhal­
ten werden kann. Für die Bearbeitung dieser Probleme hat Reemtsma30 

unterschiedliche Praktiken des Vertrauenserhalts in die Gewaltlosigkeit der 
Moderne ausgemacht. Für unsere Zwecke ist besonders die Temporalisie­
rung bedeutsam, die die Gewalt für unwesentlich hält, insofern die auf 
sie reagierende staatlich gebotene Gewalt mit ihr bricht und sie auf diese 
Weise in die Vergangenheit verlagert: Das Vertrauen in Gewaltlosigkeit wird 
gesichert durch den Bruch mit der vergangenen Gewalt.31 Dies erfordert 
notwendigerweise eine wirksame Ordnung der Zurechnung im Sinne von 
Douglas.

 
28 Lindemann 2018; Lindemann 2024.
29 Hölscher 2016.
30 Reemtsma 2008.
31 Ebd., S. 264 ff.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 503

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


Zusammengefasst heißt das: Es gilt zwar allgemein, dass eine direkt 
gewaltbezogene Ordnungsbildung immer einen Bezug zur Vergangenheit 
beinhaltet. Es zeigt sich aber auch, dass dies unterschiedlich erfolgen kann: 
im Sinne einer Pflege der Erinnerung an die gewaltsame Vergangenheit oder 
als Bruch mit der Vergangenheit, um eine offene gewaltfreie Zukunft zu 
erschließen. Freiheitsgarantie, eine bestimmte Form legitimer Gewalt und 
eine bestimmte zeitliche Struktur gehören zusammen: Staatliche Gewalt 
sichert die personellen Freiheiten und die Würde, das heißt den sakralen Sta­
tus menschlicher Personen, ab, indem immer wieder ein Bruch mit der 
gewaltsamen Vergangenheit vollzogen wird, wodurch ein offener Zukunfts­
entwurf beziehungsweise eine politisch gestaltbare Zukunft basierend auf 
dem Vertrauen in Gewaltlosigkeit möglich gemacht wird. Im Sinne Hartogs 
können wir also zwei unterschiedliche Zeitordnungen ausmachen, die 
jeweils für eine Verfahrensordnung der Gewalt charakteristisch sind.

Wenn gesellschaftlich eine offene Zukunft erschlossen wird, werden die 
Beteiligten in einer qualitativ neuartigen Weise damit konfrontiert, mit Unsi­
cherheit und Kontingenz umgehen zu müssen. Dies erfordert auch eine 
Neuordnung der moralischen Verantwortungszurechnung, des »system of 
blaming« im Sinne Douglas’. In diesem spielt »Risiko« eine entscheidende 
Rolle. Denn Risiko beziehungsweise das Eingehen von Risiken wird zu 
einer »forensic theory of danger«,32 die es ermöglicht, unter den Bedingun­
gen einer nationalstaatlich verfassten Welt mit einer global ausgreifenden 
Wirtschaft Verantwortlichkeiten für drohende Gefahren zuzurechnen. Dabei 
zeigt sich, dass der Risikobegriff es ermöglicht, das Vertrauen in Gewalt­
losigkeit auf eine neuartige Weise zu sichern. Denn das Vertrauen in die 
Gewaltlosigkeit der Moderne kann auch geschützt werden, indem entweder 
abgesichert wird, dass ein bestimmtes Phänomen gerade nicht als Gewalt 
gilt, oder aber die Zurechnung von Verantwortung für drohende Gefahren 
erfolgt, ohne dass dies den Einsatz staatlicher Gewalt erfordert. Die Institu­
tionalisierung von Gewaltlosigkeit zeigt sich in einem zur Temporalisierung 
konträren Fall des zeitlichen Umgangs moderner Gesellschaften mit Gefah­
renlagen, die potenziell auch als Gewalt charakterisiert werden könnten. 
Dies erschließt sich, wenn man die durch den Risikobegriff ermöglichte 
Zeitordnung einbezieht und mit den beiden beschriebenen Zeitordnungen 
der direkt gewaltbezogenen Ordnungsbildung kontrastiert.

 
32 Douglas 1994, S. 10.

504 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


Zwei Risikoverständnisse und ihre Wirkung in der modernen 
Verfahrensordnung der Gewalt

Risiko verstehen wir ganz allgemein als einen Bestandteil des modernen 
Zeitverständnisses. Erst in der Moderne entsteht eine offene und von 
Menschen individuell oder gesellschaftlich gestaltbare Zukunft.33 Risiko 
entsteht mit der Moderne34 und bietet ein Vokabular, um mit dem Sach­
verhalt umzugehen, dass es eine offene, gestaltbare und deshalb kontin­
gente Zukunft gibt. Das heißt, Risiko ist ein Begriff, den wir Modernen 
verwenden, um uns in der Moderne zurechtzufinden. Um zu verstehen, 
wie »Risiko« im Rahmen der modernen Verfahrensordnung der Gewalt 
wirksam ist, gehen wir auf die Bedeutung von »Wahrscheinlichkeit« ein, 
der für das Risikoverständnis eine zentrale Rolle zukommt. Dies kann man 
im Sinne einer Feldtheorie des Risikos formulieren: »Risiko = Schadensaus­
maß x Eintrittswahrscheinlichkeit.«35 Um die Feldtheorie genauer zu verste­
hen, ist es wichtig, zu ergänzen, dass Wahrscheinlichkeit zwei Bedeutungen 
annehmen kann.36 Bedeutung A: Diese bezieht sich auf die objektivierbare 
Verteilung von Häufigkeiten von Ereignissen, wie die Häufigkeit von Verlet­
zungen, Erkrankungen oder Todesfällen, von Einkommensverteilungen usw. 
Bedeutung B bezieht sich auf den Grad der Gewissheit, den ein Akteur hat, 
wenn er sich zum Beispiel hinsichtlich des Eintretens eines Ereignisses nicht 
sicher ist. Bei einem Risiko gemäß A handelt es sich um einen objektivier­
baren Sachverhalt, der eine mehr oder weniger exakte Risikokalkulation 
erlaubt, die die Grundlage für eine Entscheidung bildet. Ein Risiko gemäß 
B meint eine Entscheidung, die darauf basiert, dass ein Akteur zu einer 
qualitativen Gesamteinschätzung einer konkreten Situation gelangt und auf 
dieser Grundlage zu einer gegenwärtig ausreichenden Handlungssicherheit 
kommt.

Die Implikationen der innergesellschaftlichen Beobachtung gesellschaftli­
cher Prozesse durch Risiko sind allerdings sehr unterschiedlich. Wer ein 
Risiko gemäß Wahrscheinlichkeitsverständnis B eingeht, kann hinterher zur 
Rechenschaft gezogen werden, wenn sein Handeln zu einem Schaden für 
andere führt. Die Frage ist, ob er sich sicher genug sein konnte, dass sein 
Handeln unter den gegebenen Bedingungen nicht dazu führt, andere zu 
schädigen. In diesem Sinn können Gefahren für eine Ordnung gesellschaft­
lich auf diejenigen zurückgeführt werden, die sich für eine risikobehaftete 
Handlung entschieden haben. In diesem Sinn funktioniert der Risikobegriff 

3.2

 
33 Hölscher 2016.
34 Beck 1986; Luhmann 1991; Zinn 2023.
35 Bröckling 2008, S. 41.
36 Hacking 2006, S. XIV.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 505

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


im Sinne einer »forensischen Theorie« (Douglas), mit deren Hilfe Schuld 
moralisch zugeschrieben wird.

Wenn ein Akteur aber eine Handlung im Sinne von Risikoverständnis A 
ausführt, orientiert er sich an einer objektiv feststellbaren Häufigkeitsvertei­
lung und wählt die Alternative, die wahrscheinlich keinen beziehungsweise 
am wenigsten zu Schaden beziehungsweise Gefahren für andere führt. In 
dieser Objektivierung löst sich die Möglichkeit der Verantwortungszurech­
nung auf. Denn der Akteur entscheidet nicht, sondern folgt dem Ergebnis 
eines Risikokalküls.

Vor dem Hintergrund dieser Differenzierung wird deutlich, wie Risiko 
und Verfahrensordnung der Gewalt aufeinander bezogen werden können. In 
dem Maße, in dem sich Risikoverständnis A (objektive Verteilung von Häu­
figkeiten) durchsetzt, wird es weniger möglich, die adressierten Gefahren 
als Gewalt zu kennzeichnen, denn es kann niemand verantwortlich gemacht 
werden. Die Gefahrenbearbeitung erfolgt gesellschaftlich, indem diejenigen, 
die einem solchen Risiko ausgesetzt sind, für eventuell entstehende Schä­
den entschädigt werden. Es geht darum, dass zukünftig mögliche Schäden 
beziehungsweise Gefahren erwartet werden, für die zukünftig mit einem 
Ausgleich gerechnet werden kann. Der Zeitbezug ist primär an der abzusi­
chernden Zukunft orientiert. Dies folgt der Logik von Versicherungen.37

Wenn Risiko im Sinne einer forensischen Theorie funktioniert, können 
die Entscheidenden zur Verantwortung gezogen werden. Dies entspricht 
prinzipiell dem Vergangenheitsbezug, der sich auch in der modernen Ver­
fahrensordnung der Gewalt findet. Der Bruch mit der Vergangenheit kann 
durch einen Ausgleich erfolgen. Damit würde die Fortwirkung der Vergan­
genheit in die Zukunft gekappt. Weder die Betroffenen der Risikoentschei­
dung noch die Entscheidenden können weitere Ansprüche gegeneinander 
geltend machen. Dies wäre der zivilrechtliche Aspekt. Je mehr der Schaden 
beziehungsweise die durchlebte Gefahr als Gewalt gedeutet würde, umso 
eher würde das Strafrecht greifen. In diesem Fall stünde nicht der Ausgleich 
im Vordergrund, sondern der Anspruch auf Bestrafung der Entscheidenden. 
Durch ein entsprechendes Urteil würde dargestellt, dass die Erwartung, 
nicht von dieser Gefahr betroffen zu sein, aufrechtzuerhalten ist.

Der politische Charakter der Zuschreibung von Risiko und Gewalt

Aus dem Gesagten ergibt sich, dass die Zuschreibung von Risiko einen 
politischen Charakter hat.38 Gleiches gilt für die Charakterisierung eines 

3.3

 
37 Vgl. etwa Ewald 1993.
38 Douglas 1994, S. 16.

506 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


Ereignisses als Gewalt.39 Wenn ein Ereignis als Gewalt identifiziert wird, hat 
das gravierende gesellschaftliche Konsequenzen, denn in diesem Fall ist die 
staatliche Gewalt aufgefordert, der illegitimen Gewalt ein Ende zu setzen. 
Deshalb ist es im Rahmen der modernen Verfahrensordnung der Gewalt 
politisch umstritten, ob ein Ereignis als Gewalt gelten soll oder nicht. Sehr 
instruktiv sind in diesem Zusammenhang die Auseinandersetzungen darum, 
ob die Proteste gegen den Klimawandel, etwa die Straßenblockaden der Pro­
testgruppe Die letzte Generation, als Gewalt eingestuft werden. Im Selbst­
verständnis der Protestierenden und teilweise in der öffentlichen Debatte 
gilt dies als gewaltfreier Protest, während in der gerichtlichen Bearbeitung 
der Straßenblockaden diese gesellschaftlich verbindlich als Gewalt geahndet 
werden.40 Vergleichbare politische Deutungskonflikte finden sich analog für 
die Verwendung des Risikovokabulars. Hier geht es erstens darum, ob ein 
Ereignis überhaupt im Sinne einer zukünftigen Gefährdung zu erwarten ist, 
und zweitens darum, im Rahmen welchen Risikoverständnisses es erwartet 
werden sollte.

Sowohl die Zurechnung von Gewalt als auch eines Risikoverständnisses 
kann retrospektiv erfolgen. In diesen Fällen wird post hoc diskursiv festge­
legt, ob in einer vergangenen Gegenwart ein Ereignis als Gewalt zu verste­
hen war oder nicht.41 Mit Bezug auf Risiko gilt Entsprechendes: Hätte in 
einer vergangenen Gegenwart die zu erwartende Zukunft als Gefährdung 
eingestuft werden müssen beziehungsweise welches Risikoverständnis hätte 
schon damals gelten müssen? Wenn in den letzten Jahren zivilrechtliche 
Klagen gegen Konzerne zugelassen werden, um einen Ausgleich für Schäden 
zu erlangen, die durch den Klimawandel verursacht sind, beinhaltet dies 
einen Wechsel im Risikoverständnis. Aus dem Klimawandel im Sinne eines 
objektivierten Risikos wird ein Klimawandel, dessen Schäden und Gefahren 
im Rahmen des forensischen Risikoverständnisses bearbeitet werden. Weder 
bei Risiko noch bei Gewalt handelt es sich um einfache Feststellungen, 
sondern um politische beziehungsweise diskursive Aushandlungsprozesse. 
Durch Rechtsetzung und die Rechtsprechung werden die entsprechenden 
politischen Festlegungen in einer zumindest vorläufig gesellschaftlich ver­
bindlichen Weise abgesichert.42

Letztlich kann man von einem Kontinuum sprechen, an dessen einem 
Ende das objektiv und deshalb als unpolitisch geltende Risiko der Vertei­
lung von Häufigkeiten steht und am anderen Ende die Identifikation eines 

 
39 Lindemann et al. 2022.
40 Lindemann 2025.
41 Für die veränderliche Einschätzung politischer Proteste vgl. zum Beispiel Lindemann et al. 

2022.
42 Für den Übergang zum forensischen Risikoverständnis vgl. Sauerwald 2023.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 507

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


Ereignisses als Gewalt, die von einem intentional handelnden Menschen 
ausgeübt wird und eine direkte Gefahr für andere Menschen darstellt. Im 
ersten Fall wird kein verantwortlicher Akteur identifiziert, es reicht gesell­
schaftlich aus, für die durchlebte Gefahr beziehungsweise den erlittenen 
Schaden einen Ausgleich zu erhalten. Im Fall der Gewalt wird ein:e inten­
tional Handelnde:r identifiziert, der oder die dafür bestraft wird, dass er 
oder sie andere durch den Einsatz von Gewalt geschädigt hat. Hier geht es 
primär nicht um einen Ausgleich, sondern darum, die Gültigkeit der Norm 
darzustellen, andere nicht in Gefahr zu bringen. Das auf Entscheidende 
zurechenbare Risiko steht in der Mitte. Die durch Entscheidende hervorge­
rufene mögliche Gefährdung anderer bringt andere zwar in Gefahr, aber es 
kann ausreichend sein, eine Entschädigung zu leisten.

Ein historisch instruktives Beispiel für den Übergang von explizit morali­
sierbarer Gewalt hin zu einem objektivierten Risiko (Verteilung von Häufig­
keiten) bietet Ewald43 mit seiner Analyse des Umgangs mit Arbeitsunfällen. 
Den Ausgangspunkt bildet ein moralisierender und damit gewaltbezogener 
Umgang mit Gefahrenlagen. Etabliert hatten sich hierzu zwei unterschied­
liche Formen. Die erste zielte ab auf individualisierbare, moralisch schuld­
hafte Handlungen, die solche Gefahrenlagen auslösen: ein skrupelloser 
Geschäftsmann, der seine kurzfristigen Renditeinteressen auf Kosten der 
Belegschaft verfolgt. Mit der Industrialisierung einher ging aber auch die 
Vorstellung, dass mit ihr typischerweise verbundene Gefahrenlagen auch 
dann verursacht werden, wenn keine moralisch schuldhaften Handlungen 
von Individuen vorliegen, weil es sich um systemische beziehungsweise »kri­
senhafte« Gefahrenlagen handelt. Es gibt also sowohl die Gewalttaten Ein­
zelner, die gegebenenfalls kollektive Folgen haben, als auch die strukturelle 
Gewalt der »stummen Verhältnisse«. Die oben angesprochene Temporalisie­
rung, nach der die Gewalt moralisch schuldhafter Handlungen gewalthaft 
unterbunden wird, greift auch in Bezug auf dieses Gewaltverständnis. Im 
Rahmen der Arbeiter:innenbewegung wurde diese temporalisierende legi­
time Gewalt als revolutionäre Gewalt gefasst,44 die die Gewalt der Ver­
hältnisse beenden soll. Indem die vergangene Gewalt beendet wird, lässt 
sich der vergangene Normbruch als irrelevant für das weitere gewaltfreie 
Zusammenleben verstehen. In beiden Fällen wird der Bruch mit der Vergan­
genheit durch den Einsatz von Gewalt erreicht, die die Gültigkeit der Norm 
darstellt. Hierbei kann es sich um die Staatsgewalt handeln, auf die sich das 
Verfahren gerichtlicher Verantwortungszurechnung stützt, oder um gewalt­

 
43 Ewald 1993.
44 Grebing 1966; Grebing 1978.

508 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


samen politischen Protest. In beiden Fällen ist eine Zeitordnung relevant, 
die die Zukunft ausgehend vom vergangenen Unrecht gestaltet.

Dieser moralisierende Umgang wird vermieden, indem die Bearbeitung 
von Gefahrenlagen in die Zeitordnung des ersten Risikoverständnisses 
(objektive Verteilung von Häufigkeiten des Vorkommens von Ereignissen) 
überführt wird. Aus Gefahren, die zunächst als durch illegitime Gewalt 
verursacht angesehen wurden, wird die objektiv messbare Verteilung der 
Häufigkeit von Unfällen. Aus einer moralisierbaren Gefahr wird das Risiko, 
einen Unfall zu erleiden, was als ein allgemeines Lebensrisiko zu verstehen 
ist. Dieses bezeichnet einen Sachverhalt, der zwar normativ aufgeladen ist, 
weil eine Vermeidungsalternative formuliert ist, aber nicht direkt moralisch 
problematisch ist. Mit einem allgemeinen Lebensrisiko zu leben beziehungs­
weise leben zu müssen, ist weder justiziabel noch moralisch verwerflich.

Die dritte Möglichkeit entspricht dem forensischen Verständnis von 
Risiko. Hier werden Gefahren auf Entscheidende zurückgeführt, die ein 
Risiko eingehen, das eine Gefährdung für andere mit sich bringt bezie­
hungsweise bringen kann, ohne dass dies gesellschaftlich als Gewalt gelten 
würde. Dieses Risikoverständnis bestimmt auch die Theorie der reflexiven 
Moderne,45 der zufolge die Entscheidung für die Entwicklung und Nutzung 
von Technologien zu Gefahren führt, die als Risiken für die gesellschaftli­
che Ordnung aufgefasst werden, weshalb Risiken immer gesellschaftliche 
Risiken sind. Dies beinhaltet ein modernes Zeitverständnis, denn die tech­
nologische Bearbeitung der technologisch erzeugten Risiken setzt voraus, 
dass die Zukunft als eine offene begriffen wird, die durch menschliches 
Handeln gestaltet wird: »Die Moderne ist eine Risikokultur [...] Dieses Kon­
zept wird von grundlegender Bedeutung für die Art und Weise, wie sowohl 
Laienakteure als auch technische Spezialisten die soziale Welt organisieren. 
Unter den Bedingungen der Moderne wird die Zukunft durch die reflexive 
Organisation von Wissenswelten kontinuierlich in die Gegenwart hineinge­
zogen.«46 Luhmann47 identifiziert hier sogar einen selbstverstärkenden Zir­
kel: Die offene Zukunft ist ihm zufolge nicht nur die Bedingung dafür, Risi­
ken gesellschaftlich bearbeiten zu können, sondern eine Folge von Risiken 
selbst. Risiken erzeugen Entscheidungsdruck, und Entscheidungen kommen 
zustande auf Grundlage einer unsicheren Zukunft. Rückblickend können 
getroffene Entscheidungen im Hinblick auf ausgeschlagene Entscheidungs­
möglichkeiten bedauert werden, wodurch dann die Zukunft als unsichere 
und damit riskante Zukunft erneut in Erscheinung tritt.

 
45 Beck 1986.
46 Giddens 1990, S. 3.
47 Luhmann 1991.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 509

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


Übergang in die Katastrophe?

Für die Analyse gesellschaftlicher Veränderungen ist es fruchtbar, danach zu 
fragen, ob beziehungsweise inwiefern zukünftige oder vergangene Ereignisse 
neu bewertet werden. Wie werden zum Beispiel die erwarteten Folgen des 
Klimawandels und der Protest gegen eine Politik, die nicht ausreichend 
handelt, eingeordnet? Handelt es sich um Gefahren, die im Sinne eines 
objektivierten Risikos auf die einen mehr, auf die anderen weniger zukom­
men? Oder handelt es sich um Gefahren, die von Entscheidenden verursacht 
werden, die verantwortlich gemacht werden können? Oder sind die Gefah­
ren des Klimawandels beziehungsweise der Protest gegen die Klimapolitik 
als Gewalt einzustufen, weshalb die staatliche Gewalt aufgerufen ist, den 
Gewaltakteuren entgegenzutreten, um der Gewalt ein Ende zu setzen?

Wie der Beitrag von August et al.48 zeigt, gibt es große Anstrengungen, 
den Protest gegen die als unzureichend erlebte Klimapolitik als gewaltsam 
darzustellen. Dabei wird mit Erfolg argumentiert, dass diese Proteste eine 
Gefahr für die politische Ordnung darstellen.49 Umgekehrt gibt es auf 
Seiten der Protestierenden eine große Hemmung, die Entscheidungen der 
Protagonisten der CO2-verbrauchenden Industrien beziehungsweise die Ent­
scheidungen der offiziellen Politik der westlichen Nationen als Gewalt zu 
kennzeichnen.50 Der Klimawandel bleibt damit in der öffentlichen Debatte 
ein auf uns zukommendes Risiko, das zwar von Entscheidenden verursacht 
wird, welche aber zumeist nur in einer sehr allgemeinen Weise benannt 
werden. Trotz der Entwicklungen im juristischen Bereich, in dem Klagen 
zugelassen werden, liegt der Schwerpunkt in der öffentlichen Debatte oft 
darauf, den Klimawandel sehr allgemein etwa auf den Lebensstil in westli­
chen Staaten zurückzuführen, womit der forensische Impetus des zweiten 
Risikoverständnisses gleichsam ins Leere läuft. Die Frage ist, ob dies so 
bleiben wird, wenn sich durchsetzt, dass der Klimawandel als eine drohende 
Katastrophe zu begreifen ist.

Die Irreversibilität katastrophaler Schäden bringt es mit sich, dass sie 
durch Geldzahlungen nicht ausgeglichen werden können. Dies trifft auch 
auf die Folgen des Klimawandels zu: Denn dieser drohe, das Leben und 
die Lebensbedingungen von Menschen derart umfassend zu schädigen, dass 
ein Ausgleich des Schadens nicht mehr möglich sei.51 Folglich könnte die 
Wahrscheinlichkeit einer solchen Katastrophe die Logik des Risikos außer 
Kraft setzen. Dies ist allerdings nur dann möglich, wenn die Katastrophe als 

3.4

 
48 August et al. in diesem Heft.
49 Vgl. auch Lindemann 2025.
50 Pettenkofer in diesem Heft.
51 IPPC 2024.

510 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


handlungsorientierende Zukunft erlebt wird. Zukünfte sind aber nur dann 
handlungsorientierend, wenn sie als reale Zukünfte auch gegenwärtig erlebt 
werden. Beck zufolge müsste institutionell abgesichert werden, dass die 
Katastrophe gegenwärtig handlungsorientierend wirkt. Es bedarf einer ent­
sprechenden »Realitätsinszenierung«.52 Die Katastrophe muss sicher dro­
hen, erst dann würde sie bereits gegenwärtig als Realität behandelt werden, 
und das Handeln müsste auf die Vermeidung der Katastrophe hin ausgerich­
tet sein. Eine solche Zukunft zu erwarten hätte Ewald53 zufolge eine Renor­
mativierung des Risikos zur Konsequenz. Wenn Risiken nicht mehr tech­
nisch beherrscht und kollektiv geschultert werden können, sie aber zugleich 
auf menschliches Handeln zurückgeführt werden, tritt die Zuschreibung 
moralischer Schuld in den Vordergrund. Dies könnte ein Motiv sein, von 
einem forensischen Verständnis des Risikos zu einer Deutung des Klima­
wandels im Sinne von Gewalt überzugehen. Wenn sich der gesellschaftliche 
Diskurs in diese Richtung verschöbe, würde die Bestrafung der Schuldigen 
in den Vordergrund rücken. Mit anderen Worten: Gesellschaften würden 
dann dazu übergehen, das Strafrecht zu mobilisieren, um klimaschädigende 
Akteure zu bestrafen und am Fortgang ihres klimaschädigenden Verhaltens 
zu hindern. Ansätze hierzu finden sich sowohl in der öffentlichen Debatte54 

als auch in der rechtswissenschaftlichen Literatur.55 Am Urteil des BVerfG 
lässt sich exemplarisch zeigen, wie sich deutungsmächtige Akteure im Span­
nungsfeld von drohender Gefahr, Krise/Katastrophe und Risiko bewegen.

Die Trennung von Katastrophe und Gegenwart im Klimaurteil

Auf die wissenschaftliche Ungewissheit und die Irreversibilität der durch 
den Klimawandel hervorgerufenen schweren Schäden hebt das BVerfG in 
seinem wegweisenden Urteil vom 24. März 2021 nicht ab. Es kommt auch 
nicht zu einer Renormativierung der Schuldfrage. Die Möglichkeit hierzu 
hätte bestanden, wenn das Gericht auf den Würdeschutz abgehoben hätte, 
dessen Verletzung die Klagenden explizit ins Spiel gebracht hatten.56

Dass eine Verletzung der Menschenwürde vorliegt, hätte sachlich beinhal­
tet, dass der Staat keine ausreichende Vorsorge betreibt, um eine gegen­
wärtig drohende Katastrophe abzuwenden. Genau dies wird aber verneint: 
»Dass der Staat Anforderungen verletzt hat, die zur Vermeidung existenzbe­

4.

 
52 Beck 2007, S. 30.
53 Ewald 1998.
54 www.zeit.de/kultur/2022-11/klimawandel-oekologische-gewalt-aktivismus-klimaschutz (Zugriff 

vom 20.11.2014).
55 Arkush, Braman 2024.
56 Rn. 144.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 511

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.zeit.de/kultur/2022-11/klimawandel-oekologische-gewalt-aktivismus-klimaschutz
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://www.zeit.de/kultur/2022-11/klimawandel-oekologische-gewalt-aktivismus-klimaschutz


drohender Zustände katastrophalen oder gar apokalyptischen Ausmaßes an 
ihn gerichtet sein könnten, kann aber nicht festgestellt werden.«57

Damit ist eine Verletzung der Menschenwürde für das Gericht nicht 
erkennbar. Diese Wendung ist für das BVerfG von hoher Bedeutung. Der 
Menschenwürdeschutz könnte nämlich, so Zabel, das Abwägungskalkül, 
welches mit Bezug auf Freiheit und Sicherheit immer möglich ist, aushebeln, 
weil – im Unterschied zu Freiheit – der Bezug auf Menschenwürde keine 
Abwägung zulässt.58 Er begründet dies mit der Urteilspraxis des BVerfG 
und mit Verweis auf die philosophische Begründung durch Kant. Im Unter­
schied zum Risikokalkül, das Sicherheit und Freiheit zueinander relationiert, 
bezieht Zabel sich in der Würdefrage aber nicht auf die Soziologie der 
jeweiligen Grundrechte. Dies liegt vermutlich daran, dass sein soziologischer 
Gewährsmann Luhmann hier kaum weiterhilft. Luhmann versteht Würde 
als gelingende und den Würdeverlust als Scheitern der Selbstdarstellung.59 

Sachlich steht diese Deutung recht unvermittelt neben dem verfassungs­
rechtlichen Würdeverständnis, von dem auszugehen man erwarten müsste, 
wenn es um eine soziologische Rekonstruktion des Würdeschutzes geht.60

Das neuere soziologische Würdeverständnis folgt Luhmann zwar in der 
Diagnose, dass Würde und horizontale Differenzierung zusammenhängen, 
stellt die Verbindung aber anders her. Denn es hebt darauf ab, dass die 
Individuen nicht vollständig durch die Zwecklogik einzelner gesellschaftli­
cher Handlungsbereiche (Recht, Wirtschaft, Politik usw.) oder gesellschaftli­
cher Subgruppen (etwa Organisationen) bestimmt werden sollen. Menschen 
sollen nicht ausschließlich als Mittel zum Zweck verstanden werden. Erst 
dieses Verbot der Vereinnahmung durch gesellschaftliche Subgruppen oder 
die Logik eines gesellschaftlichen Handlungsbereichs sichert die Würde des 
Menschen. Dies zu verhindern sei ein funktionales Erfordernis gesellschaft­
licher Differenzierung, denn nur so wird garantiert, dass Menschen sich 
in verschiedenen Handlungszusammenhängen beziehungsweise Subgruppen 
vergesellschaften können. Es ist daher nicht nur angesichts der anerkannten 
Beschreibung der Gefahrenlage (IPCC), sondern auch soziologisch durchaus 
erstaunlich, dass das BVerfG jeden Bezug auf eine mögliche Würdeverlet­
zung ablehnt, denn es droht gegenwärtig eine Zukunft, in der der Staat 
die Behandlung seiner Bürger:innen vollständig dem Ziel unterordnen muss, 
den Klimaschutz zu realisieren. Damit würden Bürger:innen zu einem blo­
ßen Mittel der Herstellung ausreichender Lebenssicherheit gemacht.

 
57 Rn. 115.
58 Zabel 2018.
59 Luhmann 1999.
60 Barth 2023, S. 71–94; Lindemann 2018, S. 301–333.

512 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


Diesen Schritt geht das BVerfG nicht, sondern verbleibt durch Übernahme 
einer abwehrschutzrechtlichen Perspektive explizit im Rahmen der »Dialek­
tik von Sicherheit und Freiheit«61 und damit im Rahmen einer Risiken 
abwägenden Kalkulation.62 Den Fragen des Klimaschutzes wird also einer­
seits ein rechtlich relevanter Verfassungsrang eingeräumt, andererseits wird 
dieser aber in engen Grenzen gehalten, indem Fragen des Würdeschutzes auf 
die Zukunft verschoben werden.

Die abwehrschutzrechtliche Dimension des Klimaurteils und die Logik 
des Risikos

Die dogmatischen Probleme der Urteilsbegründung wurden bereits verschie­
dentlich diskutiert.63 Um das Für und Wider unterschiedlicher grundrechts­
theoretischer Vorgehensweisen64 im Sinne grundrechtlich vorzuziehender 
Interpretationshinsichten geht es uns nicht, sondern um die gesellschafts­
theoretischen Implikationen der durch das Gericht hier faktisch getroffenen 
Entscheidung. Grundrechtstheoretische Begründungen des BVerfG65 berück­
sichtigen wir nur, soweit dies für unsere Analyse des Urteils hilfreich ist.

Das zentrale Problem, welches das BVerfG diskutiert, besteht in der 
Abwägung bestimmter Schutzpflichten des Staates gegenüber den Bür­
ger:innen mit ihren generalisierten Freiheitsrechten. Besondere Bedeutung 
erhält dabei der Artikel 20a GG, der den Gesetzgeber zum Schutz der natür­
lichen Lebensgrundlage und der Tiere in der Zukunft verpflichtet. Mit die­
ser Schutzpflicht des Staates können andere Freiheitsrechte von Bür­
ger:innen grundsätzlich eingeschränkt werden. Während das BVerfG das 
Klimaschutzgesetz (KSG) auf Verfassungsmäßigkeit geprüft hat, hat es 
zugleich dessen Ziele (das 1,5-Grad-Ziel des Pariser Klimaschutzabkom­
mens) als Maßstab zur Auslegung der oben genannten staatlichen Schutz­
pflicht anerkannt. Damit ist der Weg dafür frei, dass auch in der Klimapoli­
tik zwischen Schutz und Freiheit abgewogen werden darf. Dass bestimmte 
Eingriffe in die bürgerlichen Freiheitsrechte erforderlich sein können, so ihre 
Inanspruchnahme mit klimaschädlichen Emissionen verbunden ist,66 legt 
aber noch nicht fest, in welcher Weise abgewogen werden soll. Entscheidend 
hierfür ist aber laut BVerfG wiederum nicht die Naturschutzpflicht des Staa­
tes allein, sondern wie sich die Erfüllung dieser Pflicht auf die Inanspruch­
nahme von Freiheitsrechten in der Gegenwart im Vergleich zu ihrer Inan­

4.1

 
61 Zabel 2018.
62 Denninger 2002; Isensee 1983; Schieder 2005; Zabel 2018.
63 Buser 2021; Breuer 2021; Stohlmann 2021.
64 Klassisch: Böckenförde 1974; Augsberg 2021.
65 Vgl. hierzu Akbarian 2023.
66 Rn. 117.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 513

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


spruchnahme in der Zukunft auswirkt. »Subjektivrechtlich schützen die 
Grundrechte als intertemporale Freiheitssicherung vor einer einseitigen Ver­
lagerung der durch Art. 20a GG aufgegebenen Treibhausgasminderungslast 
in die Zukunft.«67

Im Vordergrund der Rechtsprechung steht daher der Schutz bürgerlicher 
Freiheiten vor den nach Artikel 20 a GG abzusehenden Eingriffen des Staa­
tes in Freiheitsrechte der Bürger:innen. Insofern dominieren in dem Urteil 
abwehrschutzrechtliche Überlegungen, weshalb die Kennzeichnung des 
Urteils als »Klimaschutzurteil« irreführend ist – denn: »Ein Verstoß gegen 
Art. 20a GG kann nicht festgestellt werden.«68

Für die Problematik des verbleibenden Restbudgets an CO2 geht das 
BVerfG von klimawissenschaftlichen Prognosen aus, die einer gewissen 
Unsicherheit unterliegen.69 Demnach ist es denkbar, dass durch zukünftige 
technologische Entwicklungen die Emissionsminderungsziele grundrechts­
schonender erreicht werden können, als es das BVerfG derzeit für möglich 
hält. Es ist aber nicht der Klimawandel selbst, der die Freiheitsrechte der 
Bürger:innen einschränken könnte, sondern: »Es ist das Verfassungsrecht 
selbst, das mit jedem Anteil, der vom endlichen CO2-Budget verzehrt 
wird, umso dringender aufgibt, weitere CO2-relevante Freiheitsausübung zu 
unterbinden.«70

Dazu werde der Staat nicht nur aufgrund des Artikel 20a GG, sondern 
auch aufgrund seiner Pflicht, das Leben und die körperliche Unversehrtheit 
nach Artikel 2 Abs. 2 Satz 1 GG zu schützen, verpflichtet.71 Mit sinkendem 
verbleibenden CO2-Budget steigt somit laut BVerfG die objektivrechtliche 
Verpflichtung des Staates, Leben und Umwelt zu schützen, an und rechtfer­
tige auf diese Weise stärkere Eingriffe in die Freiheitsrechte der Bür­
ger:innen, als dies heute der Fall wäre.72 Insofern entspreche eine im Hin­
blick auf das Ziel der Klimaneutralität im Vergleich zur zukünftig 
erforderlichen Emissionsminderungsquote zu geringe Emissionsminderung 
in der Gegenwart beziehungsweise nahen Zukunft einer »eingriffsähnlichen 
Vorwirkung auf die Freiheitsrechte«.73

Somit versucht das BVerfG mit der intertemporalen Freiheitssicherung 
dafür zu sorgen, dass in Zukunft keine Freiheitseinschränkungen der Bür­

 
67 Leitsatz 4.
68 Rn. 183.
69 Rn. 224.
70 Rn. 187.
71 Rn. 146 f.
72 Vgl. hierzu Kirchhof 2022, der die intertemporale Freiheitssicherung auf andere Rechtsgebiete 

überträgt – wie etwa die Renten-, Kranken- und Pflegeversicherung.
73 Rn. 183 ff.

514 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


ger:innen erforderlich sein werden, die zwar verfassungsmäßig geboten, aus 
gegenwärtiger Perspektive jedoch verfassungswidrig wären. In diesem Sinne 
dient sie der Abwehr illegitimer zukünftiger Freiheitseinschränkungen durch 
den Staat. Mit anderen Worten: Das BVerfG bezieht sich auf eine Zukunft, 
in welcher der deutsche Staat entlang heute geltender Maßstäbe illegitime 
Gewalt gegen seine Staatsbürger:innen ausübt. Diese Zukunft soll verhin­
dert werden.

Das BVerfG postuliert, dass in einer zukünftigen Gegenwart die Katastro­
phe eine gegenwärtige Zukunft sein könnte. Diese zukünftige Gegenwart 
gelte es zu vermeiden. Es droht also gegenwärtig nicht die Katastrophe, 
sondern eine zukünftige Gegenwart, in der die Katastrophe drohen könnte. 
Auf diese Weise wird die Möglichkeit einer drohenden Katastrophe nicht 
geleugnet, sie wird aber in die Zeit des objektivierten Risikos eingefangen.

Mit der Auslagerung der Katastrophe aus der gegenwärtigen Zukunft in 
eine zukünftige Zukunft verschiebt sich der Bezugspunkt des Risikokalküls. 
Es geht nicht mehr um das Risiko, das eine Gesellschaft mit der Fortsetzung 
einer karbonbasierten Wirtschaft eingeht, sondern darum, dass der Staat 
selbst zum Risiko für die Freiheit wird, wenn er in einer zukünftigen Gegen­
wart Maßnahmen ergreifen muss, um die dann gegenwärtig zukünftige 
Katastrophe abzuwenden. Es geht um intertemporale Freiheitssicherung, 
aber nicht um den Schutz der Menschenwürde.

Während die Anwendung der soziologischen Risikoforschung auf die Ver­
fassungsrechtsprechung zum Klimawandel zeigt, dass diese der Logik des 
Risikos folgt und daher pazifizierende Wirkungen zu erwarten sind, gibt die 
Rechtsprechung umgekehrt der Risikoforschung neue Aufgaben auf, weil 
hier die Orientierung an Risiko und Krise in besonderer Weise temporali­
siert wird, es sich also nicht einfach um eine Ersetzung der Krisensemantik 
durch Risiko handelt, sondern der Bezug auf die Krise als zukünftiger Hori­
zont nicht nur erhalten, sondern geradezu stabilisiert wird.

Die Zeit der Katastrophenvorbeugung

Im Unterschied zum Vorgehen des BVerfG zeichnet sich die Zeitordnung, 
an der sich die Klimaforschung und die Klimaaktivist:innen orientieren, 
dadurch aus, dass sie die Katastrophe als bereits gegenwärtig drohend 
erleben. Dem entspricht es, dass die Klagenden eine Verletzung der Men­
schenwürde als gegenwärtig drohend ansahen: »Die Beschwerdeführenden 
[…] rügen die Verletzung eines Grundrechts auf menschenwürdige Zukunft 
[…].«74 Damit verlassen sie die Zeitordnung des Risikos und gehen in die 
Zeit der Vorbeugung der Katastrophe über. Im Kern geht es dabei um 

4.2

 
74 Klimaschutzurteil Rn. 60.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 515

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


zwei unterschiedliche Zukünfte. Im ersten Fall werden klimawissenschaftli­
che Prognosen in die Erwartung des Hereinbrechens einer Klimakatastrophe 
im Sinne einer Umweltkatastrophe transformiert, die das Vertrauen in eine 
offene Zukunft insofern stört, als dass sie die Lebensbedingungen des Men­
schen auf dem Planeten Erde grundsätzlich gefährden könnte. In Bezug auf 
diese Zukunft ist zu unterscheiden, ob ihr Eintreten schicksalshaft oder ob 
sie im Sinne der offenen Zukunftsgestaltung als vermeidbar erlebt wird. Der 
erste Fall wird mittlerweile umfassender unter der Bezeichnung »Klima­
angst« (oder »ecoanxiety«) diskutiert. Diese ist mit psychiatrischen Syndro­
men wie Depression und Angststörungen assoziiert, mit denen zum Aus­
druck gebracht wird, dass die Erwartung des Hereinbrechens einer solchen 
Katastrophe Handlungshemmungen auslösen kann, die sich auf die gesamte 
biografische Gestaltung des eigenen Lebens erstrecken.75

Der Gegenfall des Erlebens dieser erwarteten Zukunft ist dadurch gekenn­
zeichnet, dass sie als (noch) vermeidbar erlebt wird. Das ist bei vielen 
Klima- und Erdsystemwissenschaftler:innen76 oder bei Klimaaktivist:innen 
wie etwa den Kläger:innen der Fall, die das BVerfG wegen des Klima­
schutzgesetzes angerufen haben. Gerade bei den Wissenschaftler:innen und 
den Aktivist:innen scheint es sich so zu verhalten, dass diese erwartete 
Zukunft als beschleunigt eintreffend erlebt wird. Der verbleibende Zeitkor­
ridor, sich als Menschheit auf den Klimawandel so einstellen zu können, 
dass das Vertrauen auf eine offene gestaltbare Zukunft nicht völlig ero­
diert, wird als sich zunehmend verengend erlebt. Hieran zeigt sich, dass 
die zukünftige Katastrophe als gegenwärtig drohend und damit als gegen­
wärtig reale Zukunft erlebt wird. Das moderne Verständnis der offenen 
gestaltbaren Zukunft braucht deswegen nicht aufgegeben werden. Denn die 
wissenschaftlichen Prognosen werden so formuliert, dass die Möglichkeit 
zu handeln nicht ausgeschlossen wird. Dies zeigt sich etwa daran, dass 
die handlungsermöglichenden Prognosen nur deswegen Gültigkeit behalten, 
weil Wissenschaftler:innen davon ausgehen, dass Technologien – etwa zur 
CO2-Speicherung – erfolgreich entwickelt werden. Das heißt ohne die Pro­
gnose, dass entsprechende Technologien entwickelt werden, würde sich das 
Zeitfenster, in dem noch gehandelt werden kann, wahrscheinlich derart ver­
kürzen, dass bereits jetzt alles zu spät ist.77

 
75 Heinzel 2022; IPCC 2022, S. 1078.
76 Block 2024.
77 www.umweltbundesamt.de/themen/ipcc-bericht-sofortige-globale-trendwende-noetig (Zugriff 

vom 20.11.2024).

516 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.umweltbundesamt.de/themen/ipcc-bericht-sofortige-globale-trendwende-noetig
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://www.umweltbundesamt.de/themen/ipcc-bericht-sofortige-globale-trendwende-noetig


Wiederkehr der moralischen Verantwortlichkeit?

Das BVerfG bleibt in der Zeit des objektivierten Risikos. Die Zurechnung 
auf verantwortliche Akteure erfolgt in einer sehr allgemeinen Weise durch 
den Hinweis auf den »anthropogenen Klimawandel«.78 Indem der Klima­
wandel allgemein auf den Einfluss von Menschen zurückgeführt wird, wird 
es unmöglich, die moralische Verantwortlichkeit in spezifischer Weise zum 
Problem zu machen. Genau dies hatte Ewald als eines der wichtigen Merk­
male des Übergangs in die Zeit der Vermeidung der Katastrophe bezeich­
net. Die Praxis der Aktivist:innen etwa der Letzten Generation geht einen 
Schritt weiter. Sie schreiben Verantwortung in verschiedener Weise zu. Ihre 
Aktionen verweisen auf die Verantwortlichkeit der Politik, die verstärkt 
Maßnahmen ergreifen müsste, um den Klimawandel zu begrenzen. Sie 
identifizieren weiterhin explizit diejenigen, die durch ihren Lebensstil (Nut­
zung von Privatflugzeugen) überproportional zum Klimawandel beitragen.79 

Damit nutzen sie die Möglichkeiten der Verantwortungszuschreibung im 
Sinne des forensischen Risikoverständnisses. Ein vergleichbarer Übergang in 
das forensische Risikoverständnis dokumentiert sich auch in der medialen 
Berichterstattung.80

Es scheint allerdings gesellschaftlich große Hemmungen zu geben, die 
Umstellung auf die Zeit der bereits gegenwärtig drohenden Katastrophe 
praktisch zu vollziehen und diese als Gewalt zu kennzeichnen. In Anbe­
tracht der Ergebnisse und Prognosen der Klimaforschung ist das durchaus 
erstaunlich. Selbst staatliche Einrichtungen wie die Europäische Umwelt­
agentur kommen zu dem Ergebnis, dass der Klimawandel kurzfristig bevor­
stehende katastrophale Folgen haben wird.81 Es gäbe also gute Gründe, 
die Katastrophe als gegenwärtig drohende Gewalt einzustufen. Wenn Regie­
rende diese Wendung trotzdem vermeiden, muss dies gravierende Gründe 
haben. Wenn unsere Analyse zutrifft, dass die Einführung der Zeit des Risi­
kos seit mehr als 100 Jahren eine maßgebliche Stütze der gesellschaftlichen 
Befriedung beziehungsweise der Sicherung des Vertrauens in Gewaltlosigkeit 
bildet, liegt umgekehrt die Schlussfolgerung nahe, dass der gesellschaftli­
che Frieden durch den Übergang in die Zeit der Katastrophenvorbeugung 
gefährdet würde, denn dies würde die Frage nach der moralischen Verant­
wortung in einer qualitativ anderen Weise aufwerfen und könnte damit zu 

4.3

 
78 Rn. 16.
79 www.zdf.de/nachrichten/panorama/klimaprotest-sylt-privatjet-letzte-generation-100.html 

(Zugriff vom 20.11.2024).
80 www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheide

nheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131
c2a2 (Zugriff vom 20.11.2024).

81 www.eea.europa.eu/de/highlights/europa-ist-nicht-auf-die (Zugriff vom 20.11.2024).

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 517

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.zdf.de/nachrichten/panorama/klimaprotest-sylt-privatjet-letzte-generation-100.html
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.eea.europa.eu/de/highlights/europa-ist-nicht-auf-die
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://www.zdf.de/nachrichten/panorama/klimaprotest-sylt-privatjet-letzte-generation-100.html
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.spiegel.de/wissenschaft/natur/klimaforscher-wolfgang-lucht-ueber-konsum-und-bescheidenheit-die-rechten-haben-es-geschafft-werte-umzudeuten-a-ab5dee23-bfd5-47e5-ba3d-b0d52131c2a2
https://www.eea.europa.eu/de/highlights/europa-ist-nicht-auf-die


der Deutung führen, die Gefahren des Klimawandels als Gewalt einzustu­
fen, der der Staat unbedingt entgegentreten muss.

Gemäß dem Bericht der EU-Umweltagentur führt der Klimawandel zur 
Verwüstung ganzer Regionen in Südeuropa, er fordert hunderttausende 
Hitzetote, in Nordeuropa drohen Überschwemmungen größerer Küstenre­
gionen. Wenn diejenigen identifiziert werden, die dafür maßgeblich verant­
wortlich sind, stellte sich zwangsläufig die Frage, wie die Gültigkeit der 
Norm, dass dies nicht hätte geschehen dürfen, dargestellt werden soll. In 
Anbetracht dessen, wie erwartbar diese Katastrophe war, könnte keiner der 
Verantwortlichen ein grundlegendes Nichtwissen für sich reklamieren. Es 
gäbe Handelnde, die für den Tod vieler Menschen verantwortlich wären 
und für die Zerstörung einer lebenswerten Umwelt. Es ginge nicht mehr 
beziehungsweise nicht mehr ausschließlich um die Kalkulation eines Risi­
kos, sondern um politische und strafrechtliche Verantwortung für eine gera­
dezu maßlose Ausübung von Gewalt. Genau diese Wendung deutet sich 
in der juristischen Diskussion derzeit an.82 Welche Konsequenzen dies im 
Weiteren haben wird, lässt sich gegenwärtig nur schwer abschätzen.

Fazit und mögliche Konsequenzen

Vergegenwärtigen wir uns noch einmal, wie sich der Übergang in die Zeit 
des Risikos vollzogen hat. Anhand der Merkmale des reflexiven Gewaltbe­
griffs hatten wir herausgearbeitet, wie sich durch die Institutionalisierung 
des Risikos als objektive Verteilung von Häufigkeiten die Möglichkeit auf­
gelöst hatte, Gefahren als Gewalt zu deuten. Wenn in diesem Sinn von 
Risiko gesprochen wird, löst sich die Möglichkeit auf, verantwortlich Han­
delnde zu identifizieren. Aus dem gleichen Grund gibt es auch niemanden, 
der Gewalt erleiden könnte, denn die Institutionalisierung des objektivier­
ten Risikos besagt, dass es jede:n treffen könnte und dass jede:r einen 
Anspruch auf Schadensausgleich hat. Mit der Zeit der gegenwärtig drohen­
den Katastrophe werden zwar Handelnde und Opfer sichtbar, aber solange 
es nicht als möglich erscheint, die Folgen des Klimawandels gesellschaftlich 
als Gewalt zu deuten, geht die Dringlichkeit verloren, gegenwärtig den Kli­
mawandel und dessen maßgebliche Verursacher:innen zu stoppen.

In der Zeit des objektivierten Risikos stellt sich primär die Frage, wie 
das Risiko vermindert werden kann beziehungsweise wie der Schaden ange­
messen auszugleichen ist. In der Zeit des forensischen Risikos stellt sich 
zwar das Problem der Zurechnung moralischer Verantwortlichkeit, aber 
nur in abgemilderter Form. Die Frage, auf welchem Weg Handelnde auf 

5.

 
82 Arkush, Braman 2024.

518 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


ihre Opfer einwirken, stellt sich nicht mit der gleichen Dringlichkeit, wie 
es der Fall wäre, wenn die Katastrophenvorbeugung als Gewaltabwehr 
verstanden würde. In diesem Fall ginge es nicht nur um Verantwortungs­
zurechnung, sondern auch darum, die Verantwortlichen strafrechtlich zur 
Rechenschaft zu ziehen. Dass es in diesem Sinn verantwortlich Handelnde 
gibt, setzt voraus, dass ein Weg identifiziert wird, wie diese den Schaden 
verursacht haben. Diese Frage ließe sich mit Bezug auf die Ergebnisse der 
Klimaforschung zur Erderwärmung beantworten. In Anbetracht des verfüg­
baren Wissens zu den Mechanismen des Klimawandels wäre es also plausi­
bel anzunehmen, dass weiterhin massiv zur Erderwärmung beizutragen als 
eine Form illegitimer Gewalt begriffen werden müsste. In der Konsequenz 
müsste die Gültigkeit der Norm, dass dies nicht hätte geschehen dürfen, 
dargestellt werden.

Nach derzeitigem Kenntnisstand wären im Rahmen der aus der Literatur 
bekannten Verfahrensordnungen der Gewalt drei Möglichkeiten denkbar, 
die Gültigkeit von Normen darzustellen. Die erste wird von Ewald selbst 
angesprochen, die Anwendung des Strafrechts im Rahmen der demokratisch 
legitimierten und rechtsstaatlich gebundenen Gewalt. Gegenwärtig finden 
sich in der US-amerikanischen Debatte Ansätze dafür, in diese Richtung zu 
gehen.83 Dies würde entsprechende gesetzgeberische Aktivitäten erfordern 
und könnte wegen des Rückwirkungsverbots von Gesetzen schwer durch­
setzbar sein. Im Rahmen demokratischer Gewaltordnungen könnten auch 
massive und gewalttätige Proteste zu entsprechenden Veränderungen führen.

Die zweite Option wäre die Darstellung von Normgültigkeit im Rahmen 
der Verfahrensordnung des Ausgleichs. In diesem Fall stehen sich Gruppen 
gegenüber, und durch Gewalt gegen die Glieder einer anderen Gruppe 
würde eine Gruppe darstellen, dass ihre normativen Ansprüche durch eine 
oder mehrere andere Gruppen verletzt sind. Die Frage nach individueller 
Verantwortung würde sich im Rahmen dieser Ordnung nicht stellen. Es 
reicht, wenn eine Gruppe identifiziert ist, die die normativen Ansprüche 
einer anderen Gruppe verletzt hat. Für die zwischenstaatliche Ebene wäre 
hier ein Gedankenexperiment interessant. Nehmen wir an, ein vom Unter­
gang bedrohter Inselstaat würde über eine hegemonial überlegene Militär­
macht vergleichbar jener der USA verfügen. Wenn man die Reaktion der 
USA auf die Anschläge des 11. September 2001 als Blaupause verwendet, 
würde dies zu einem Szenario führen, in dem die CEOs von Erdölgesell­
schaften, die CEOs von Kapitalgesellschaften, die in die Erschließung neuer 
Erdöl- und Erdgasfelder investieren, sowie Staatsoberhäupter von Staaten, 
deren Geschäftsmodell auf Erdöl und Erdgas basiert, behandelt werden wie 

 
83 Ebd.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 519

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


die Führer gewaltbereiter islamistischer Organisationen, etwa Al-Kaida. 
Dass ein solches Szenario als vollkommen unwahrscheinlich erscheint, liegt 
mutmaßlich ausschließlich an der militärischen Schwäche der vom Unter­
gang bedrohten Inselstaaten. Nicht in den Beziehungen zwischen Staaten, 
sondern in den Beziehungen zwischen Bürger:innen unterschiedlicher Staa­
ten findet das forensische Risiko Anwendung – etwa in Form von Klagen 
auf einen Schadensersatz.84

Die dritte Option wäre die Ordnung der Opferung. Diese Form der 
Darstellung von Normgültigkeit erfordert es erstens, dass sich das Gefühl 
verbreitet, dass Normen in einem die bestehende Ordnung gefährdenden 
Ausmaß verletzt werden, die gelebte gesellschaftliche Ordnung wird als in 
Gefahr erlebt, und zweitens, dass eine Entsolidarisierung mit bestimmten 
gesellschaftlichen Gruppen durchgesetzt wird, gegen die die Gültigkeit von 
Normen darstellende Gewalt eingesetzt werden kann.85 Der Nachweis einer 
konkreten Verantwortlichkeit für bestimmte Normbrüche ist dabei nicht 
erforderlich. Wichtig ist vor allem die gesellschaftliche Entsolidarisierung. 
Wenn man sich die Situation in Deutschland in den 2020er Jahren anschaut, 
gibt es eine Reihe von Ereignissen, die sich im Sinne der Opfergewalt 
deuten lassen: Gewalt gegen Migrant:innen, Lokalpolitiker:innen, Klimaak­
tivist:innen, gegen Politiker:innen der Grünen sowie Gewalt gegen Frauen, 
die in der Öffentlichkeit politisch Position beziehen.

Gemäß der Logik des Urteils des BVerfG fällt die Anwendung des Straf­
rechts aus. Die Normdarstellung gemäß der Ordnung des Ausgleichs schei­
tert daran, dass diejenigen, die in diesem Sinne aktiv werden könnten, nicht 
über ausreichende militärische Gewaltmittel verfügen. Die Ordnung der ent­
solidarisierenden Opferung scheint diejenige Option zu sein, die aktuell in 
Deutschland gesellschaftlich realisiert wird.

Literatur

Akbarian, Samira 2023. Ziviler Ungehorsam als Verfassungsinterpretation. Tübingen: Mohr 
Siebeck.

Arkush, David; Bramant, Donald 2024. »Climate Homicide: Prosecuting Big Oil for Climate 
Deaths«, in Harvard Environmental Law Review 48, S. 47–115.

Augsberg, Ino 2021. Theorien der Grund- und Menschenrechte: eine Einführung. Tübingen: 
Mohr Siebeck

Barth, Jonas 2023. Staatliche Ordnung und Gewaltforschung. Zur Rolle von Gewalt in der 
stationären Pflege von Menschen mit Demenz. Weilerswist: Velbrück.

Beck, Ulrich 1986. Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp.

Beck, Ulrich 2007. Weltrisikogesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

 
84 www.germanwatch.org/de/89817 (Zugriff vom 20.11.2024).
85 Girard 2002, S. 31–38.

520 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.germanwatch.org/de/89817
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://www.germanwatch.org/de/89817


Block, Katharina 2024. »Zukunft im Anthropozän. Zur Sorge um den Verlust moderner 
Selbstgewissheiten«, in Soziologie des Un/Verfügbaren. Band 1 der Reihe Theoriekultu­
ren – Kulturtheorien, hrsg. v. Block, Katharina; Murawska, Oliwia; Schlitte, Annika. 
Baden-Baden: Nomos (im Erscheinen).

Böckenförde, Ernst-Wolfgang 1974. »Grundrechtstheorie und Grundrechtsinterpretation«, 
in Neue Juristische Wochenschrift 27, S. 1529–1538.

Breuer, Marten 2021. Die Freiheit der Anderen. VerfBlog, 2021/5/18. https://verfassungsb
log.de/die-freiheit-der-anderen/ (Zugriff vom 20.11.2024). DOI: 10.17176/20210518–
165614–0.

Bröckling, Ulrich 2008. »Vorbeugen ist besser … Zur Soziologie der Prävention«, in Behe­
moth. A Journal on Civilisation 1, S. 38–48.

Brunkhorst, Hauke 2012. »Wiederkehr der Krise. Revisionen des marxistischen Theoriepro­
gramms«, in Hauke Brunkhorst: Legitimationskrisen. Verfassungsprobleme der Weltge­
sellschaft, S. 21–42. Baden-Baden: Nomos.

Bundesverfassungsgericht 2021. Beschluss – 1 BvR 2656/18 vom 24. März 2021.
Buser, Andreas 2021. Die Freiheit der Zukunft: Zum Klima-Beschluss des Bundesverfas­

sungsgerichts. VerfBlog, 2021/4/30. https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-zukunft/ 
(Zugriff vom 20.11.2024). DOI: 10.17176/20210430–162550–0.

Denninger, Erhard 2002. »Freiheit durch Sicherheit. Anmerkungen zum Terrorismusbe­
kämpfungsgesetz«, in Aus Politik und Zeitgeschichte 10–11, S. 22–30.

Douglas, Mary 1994. Risk and Blame. Essays in Cultural Theory. London: Routledge.
Douglas, Mary; Wildavsky, Aaron B. 1982. Risk and Culture. An Essay on the Selection of 

Technical and Environmental Dangers. Berkeley: University of California Press.
Elias, Norbert 1976. Über den Prozeß der Zivilisation. 2 Bände. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Endreß, Martin; Rampp, Benjamin. Hrsg. 2013. Special Issue on Violence. Human Studies 

36, 1. Heidelberg: Springer.
Ewald, François 1993. Der Vorsorgestaat. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Ewald, François 1998. »Die Rückkehr des genius malignus: Entwurf zu einer Philosophie der 

Vorbeugung«, in Soziale Welt 49, S. 5–23.
Foucault, Michel 2000. »Die Gouvernementalität«, in Gouvernementalität der Gegenwart. 

Studien zur Ökonomisierung des Sozialen, hrsg. v. Bröckling, Ulrich; Krasmann, 
Susanne; Lemke, Thomas, S. 41–67. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Galtung, Johan 1984. Strukturelle Gewalt. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Giddens, Anthony 1990. The Consequences of Modernity. Cambridge: Polity Press.
Girard, René 2002. Das Heilige und die Gewalt. Ostfildern: Patmos.
Grebing, Helga 1966. Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung. 2. Auflage. München: 

Nymphenburger Verlagshandlung.
Grebing, Helga 1978. »Arbeiterbewegung und Gewalt«. in Gewerkschaftliche Monatshefte 

29, 2, S. 65–77.
Hacking, Ian 2006. The Emergence of Probability: A Philosophical Study of Early Ideas 

about Probability. 2. Auflage. Cambridge: Cambridge University Press.
Hartog, François 2015. Regimes of Historicity: Presentism and Experiences of Time. New 

York: Columbia University Press.
Heinzel, Stefan 2022. »Klima-Angst – eine angemessene Reaktion auf eine Maßlose Krise?«, 

in Climate Emotions – Klimakrise und Psychische Gesundheit, hrsg. v. van Bronswijk, 
Katharina; Hausmann, Christoph M., S. 129–143. Gießen: Psychosozial-Verlag.

Hoebel, Thomas; Koloma Beck, Teresa 2019. Gewalt und ihre Indexikalität. Theoretische 
Potenziale einer kontextsensiblen Heuristik. ORDEX Working Paper #04. Bielefeld: 
Universität Bielefeld.

Hölscher, Lucian 2016. Die Entdeckung der Zukunft. Göttingen: Wallstein.
IPCC (Intergovernmental Panel on Climate Change) 2022. Climate Change 2022: Impacts, 

Adaptation and Vulnerability. Contribution of Working Group II to the Sixth Assess­
ment Repodourt of the Intergovernmental Panel on Climate Change. Cambridge: Cam­
bridge University Press.

IPCC (Intergovernmental Panel on Climate Change) 2024. Synthesebericht zum Sechsten 
IPCC-Sachstandsbericht (AR6). Hauptaussagen aus der Zusammenfassung für die poli­
tische Entscheidungsfindung (SPM). Genf: IPCC.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 521

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-anderen
https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-anderen
https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-zukunft
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-anderen
https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-anderen
https://verfassungsblog.de/die-freiheit-der-zukunft


Isensee, Josef 1983. Das Grundrecht auf Sicherheit. Zu den Schutzpflichten des freiheitlichen 
Verfassungsstaates. Berlin, New York: de Gruyter.

Kirchhof, Gregor 2022. Intertemporale Freiheitssicherung. Klimaschutz – Sozialsysteme – 
Staatsverschuldung. Tübingen: Mohr Siebeck.

Lidskog, Rolf; Sundqvist, Göran 2013. »Sociology of Risk«, in Essentials of Risk Theory, 
hrsg. v. Roeser, Sabine; Hillerbrand, Rafaela; Sandin, Per; Peterson, Martin, S. 75–105. 
Dordrecht: Springer Netherlands.

Lindemann, Gesa 2014. Weltzugänge. Die mehrdimensionale Ordnung des Sozialen. Weiler­
swist: Velbrück Wissenschaft.

Lindemann, Gesa 2016. »In Sorge und aus Lust«, in Dimensionen der Sorge, hrsg. v. Hen­
kel, Anna; Karle, Isolde; Lindemann, Gesa; Werner, Micha H., S. 73–97. Baden Baden: 
Nomos.

Lindemann, Gesa 2017. »Verfahrensordnungen der Gewalt«, in Zeitschrift für Rechtssozio­
logie 37, S. 57–87.

Lindemann, Gesa 2018. Strukturnotwendige Kritik. Theorie der modernen Gesellschaft. 
Band 1. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Lindemann, Gesa 2020. Die Ordnung der Berührung. Staat, Gewalt und Kritik in Zeiten der 
Coronakrise. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft

Lindemann, Gesa 2022 a. »Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrela­
tion für die Analyse der Grenzen des Sozialen«, in Grenzen des Sozialen. Kommunika­
tion mit nicht-menschlichen Akteuren in der Vormoderne, hrsg. v. Pohlig, Matthias; 
Schlieben, Barbara, S. 27–49. Göttingen: Wallstein.

Lindemann, Gesa 2022 b. »Klimawandel. Die ökologische Gewalt fordert längst Opfer«, in 
Zeit online vom 11. November 2022.

Lindemann, Gesa 2024. »Die Verfahrensordnungen der Gewalt und ihre Formen gesell­
schaftlicher Differenzierung«, in Zeitschrift für Theoretische Soziologie (in Vorberei­
tung).

Lindemann, Gesa 2025. Wieviel Gewalt braucht die Demokratie? Wieviel verträgt sie? 
Essaypreis des Jakob-Fugger-Zentrums, Augsburg 2023 (Publikation in Vorbereitung).

Lindemann, Gesa, Jonas Barth & Johanna Fröhlich (2022): The Methodological Relevance 
of a Theory-of-Society Perspective for the Empirical Analysis of Violence. Historical 
Social Research 47 (1): 268–288. DOI: 10.12759/hsr.47.2022.12.

Luhmann, Niklas 1991. Soziologie des Risikos. Berlin, New York: de Gruyter,
Luhmann, Niklas 1999. Grundrechte als Institution. Berlin: Duncker & Humblot.
Pinker, Steven 2011. Gewalt. Eine neue Geschichte der Menschheit. Berlin: S. Fischer.
Plessner, Helmuth 1975. Die Stufen des Organischen und der Mensch. Berlin: de Gruyter.
Reemtsma, Jan Philipp 2008. Vertrauen und Gewalt. Versuch über eine besondere Konstella­

tion der Moderne. Hamburg: Hamburger Edition.
Sauerwald, Jonas 2023. Haftung für den Klimawandel im Zivilrecht. Berlin: Duncker & 

Humblot.
Schieder, Alfons 2005. »Anmerkungen zur Konkurrenz von Präventionsstaat und Sozial­

staat«, in Kritische Vierteljahresschrift für Gesetzgebung und Rechtswissenschaft 88, 3, 
S. 264–282.

Schmitz, Hermann 1964. Die Gegenwart. System der Philosophie. Band 1. Bonn: Bouvier.
Staudigl, Michael 2015. Phänomenologie der Gewalt. Heidelberg, New York, Dordrecht, 

London: Springer Cham.
Stohlmann, Bent 2021. Keine Schutzpflicht vor zukünftigen Freiheitsbeschränkungen – 

warum eigentlich? VerfBlog, 2021/5/04. https://verfassungsblog.de/keine-schutzpflicht-v
or-zukunftigen-freiheitsbeschrankungen-warum-eigentlich/ (Zugriff vom 20.11.2024). 
DOI: 10.17176/20210504–175934–0.

Tulloch, John; Lupton, Deborah 2003. Risk and Everyday Life. London: Sage.
Wynne, Brian 1996. »May the Sheep Safely Graze? A Reflexive View of the Expert Lay 

Knowledge Divide«, in Risk, Environment and Modernity. Towards a New Ecology, 
hrsg. v. Lash, Scott, S. 44–83. London: Sage.

Zabel, Benno 2018. »Das Paradox der Prävention«, in Der Staat und die Sicherheitsgesell­
schaft, hrsg. v. Puschke, Jens; Singelnstein, Tobias, S. 55–75. Wiesbaden: Springer VS.

522 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://verfassungsblog.de/keine-schutzpflicht-vor-zukunftigen-freiheitsbeschrankungen-warum-eigentlich
https://verfassungsblog.de/keine-schutzpflicht-vor-zukunftigen-freiheitsbeschrankungen-warum-eigentlich
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495
https://verfassungsblog.de/keine-schutzpflicht-vor-zukunftigen-freiheitsbeschrankungen-warum-eigentlich
https://verfassungsblog.de/keine-schutzpflicht-vor-zukunftigen-freiheitsbeschrankungen-warum-eigentlich


Zinn, Jens O. 2023. »Zweite Moderne und Risikogesellschaft«, in Handbuch Umweltsozio­
logie, hrsg. v. Sonnberger, Marco; Bleicher, Alena; Groß, Matthias, S. 1–14. Wiesbaden: 
Springer VS.

Intertemporale Freiheitssicherung und die Zukunft der Moderne 523

Leviathan, 52. Jg., 4/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495


Zusammenfassung: Der Aufsatz befasst sich mit der Frage, wie sich Gegenwartsgesell­
schaften auf den Klimawandel zeitlich einstellen. Am Beispiel der verfassungsrechtlichen 
Befassung mit dem Klimawandel werden mit Risiko beziehungsweise Katastrophe zwei 
konträre Zeitvorstellungen herausgearbeitet und ihre politischen und rechtlichen Impli­
kationen benannt.

Stichworte: Klimawandel, Risiko, Gewalt, Recht, Zeit

Securing Freedom Intertemporally: The Future of Modern Society

Summary: The article deals with the question of how contemporary societies adjust to 
climate change in terms of time. Using the example of the constitutional approach to 
climate change, two contrasting concepts of time – risk and catastrophe – are analyzed 
and their political and legal implications identified.

Keywords: climate change, risk, violence, law, time

Autor:innen

Jonas Barth
SOCIUM – Forschungszentrum Ungleichheit und Sozialpolitik
Universität Bremen
Postfach 33 04 40
28334 Bremen
Deutschland
jbarth@uni-bremen.de

Gesa Lindemann
Fellow am Max-Weber-Kolleg
Universität Erfurt
Postfach 90 02 21
99105 Erfurt
Deutschland
gesa.lindemann@uni-oldenburg.de

524 Jonas Barth und Gesa Lindemann

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-4-495

