
1 EIN VERDECKTER NEXUS

Im November 1964 hielt Hilde Domin (1909-2006) eine Lesung an der Har-

vard University. Herbert Marcuse (1898-1979) überreichte ihr danach ein 

Exemplar seiner Studie Eros and Civilization, das er mit einer Widmung 

versehen hatte: 

„für Hilde Domin 

weil sie nach Auschwitz noch Lyrik geschrieben hat und 

schreiben muss, 

in Dankbarkeit, 

Herbert Marcuse 

November 1964“1

Die Widmung verweist auf zwei Aspekte von Domins Lyrik: darauf, dass 

sie „nach Auschwitz“ geschrieben wurde, und darauf, dass diese Gedichte 

ein Bedürfnis der Autorin und/oder ihrer Leserinnen und Leser erfüllen. Die 

Beobachtung Marcuses, dass Domins lyrisches Werk die grundsätzliche 

Infragestellung des Schreibens nach Auschwitz sowie seine Notwendigkeit 

artikuliert, legt nahe, dass es produktiv sein könnte, ihr lyrisches Werk im 

Zusammenhang mit dem Diskurs um Lyrik nach Auschwitz zu untersuchen. 

Hilde Domins Leben war von der nationalsozialistischen Verfolgung 

geprägt. Sie wurde 1909 in Köln als Hilde Löwenstein geboren.2 Ihre Fami-

lie gehörte zum akkulturierten jüdischen Bürgertum.3 Hilde Löwenstein stu-

1  Das Exemplar ist im Literaturarchiv in Sulzbach-Rosenberg einzusehen. Do-

min selbst zitiert die Widmung abweichend: „weil sie [...] nach Auschwitz 

noch Gedichte schreibt und schreiben mußte.“ Hilde Domin: Das Gedicht als 

Augenblick von Freiheit. Frankfurter Poetik-Vorlesungen 1987/88. München 

1988 (im Folgenden: GAF). S. 23. 

2  Bis 1999 hatte Domin 1912 als ihr Geburtsjahr angegeben. Ihr zufolge hatte 

der Fischer-Verlag 1959 keine Erstveröffentlichung einer Fünfzigjährigen an-

kündigen wollen und deshalb die Änderung ihres Geburtsjahres angeregt. 

3  Der Begriff „Akkulturation“ wird hier verstanden als „jene Form kulturellen 

Wandels, die durch langfristige Kontakte von Individuen und Gruppen aus un-

terschiedlichen Kulturen entsteht“. Vgl. Christhard Hoffmann: Zum Begriff 

der Akkulturation. In: Handbuch der deutschsprachigen Emigration 1933-

1945. Hg. v. Claus-Dieter Kuhn/Patrick zur Mühlen/Gerhard Paul/Lutz 

Winckler. Darmstadt 1998. S. 117-126. S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

dierte Jura, Nationalökonomie, Soziologie und Philosophie. Sie wurde 1935 

im Fach Staatswissenschaft in Rom promoviert, nachdem sie Deutschland 

1932 mit ihrem – ebenfalls jüdischen – Lebensgefährten Erwin Walter Palm 

(1910-1988) verlassen hatte.4 1936 heirateten sie und setzten ihre Flucht 

1939 nach London fort. 1940 wurde Santo Domingo zur letzten Station ih-

res Exils. In der Hauptstadt der heutigen Dominikanischen Republik arbeite-

te Hilde Palm zunächst als Übersetzerin. Ab 1948 hatte sie eine Dozentur 

für deutsche Sprache an der Universität von Santo Domingo inne. Nach dem 

Tod ihrer Mutter 1951 begann sie, Gedichte zu schreiben. Sie gab sich auch 

einen neuen Namen: „Domin“, nach Santo Domingo, dem Inselstaat, der ihr 

das Überleben ermöglicht und an dem sie zu schreiben begonnen hatte. Sie 

hielt sich in den Jahren 1955 bis 1961 immer wieder einige Zeit in Deutsch-

land auf und kehrte 1961 gemeinsam mit ihrem Mann endgültig nach Hei-

delberg zurück. Dort starb sie am 22. Februar 2006. 

Domin veröffentlichte in Deutschland erstmals 1954 in der katholischen 

Zeitschrift Hochland ein Gedicht.5 Ihr erster Lyrikband erschien 1959 unter 

dem Titel Nur eine Rose als Stütze.6 Es folgten 1962 und 1964 Rückkehr der 

Schiffe und Hier.7 Ihre Reflexionen der politisch-sozialen Gegebenheiten als 

Rahmen von Dichtung, deren Produktion und Rezeption stellte Domin 1966 

in der Einleitung der von ihr herausgegebenen Anthologie Doppelinterpre-

tationen und 1968 in Wozu Lyrik heute vor.8

Wozu Lyrik heute versammelt acht zwischen 1962 und 1967 entstandene 

Vorträge und Essays sowie einen Offenen Brief an Nelly Sachs von 1960, 

der Domins soziologische und kunsttheoretische Untersuchungen ergänzt.9

4  Ulrike Böhmel Fichera zufolge wird zwar Erwin Walter Palms Einreise von 

den Akten des italienischen Zentralen Staatsarchivs auf 1932 datiert, Domins 

aber erst auf 1934. Allerdings seien diese Angaben verschiedentlich unstim-

mig. Vgl. Dies.: Zum „Stelldichein mit mir selbst“. Die Exilerfahrung in der 

Lyrik Hilde Domins. In: Jörg Thunecke (Hg.): Deutschsprachige Exillyrik von 

1933 bis zur Nachkriegszeit. Amsterdam 1998. S. 339-355. S. 339. 

5  Hilde Domin: Schale im Ofen. In: Hochland 47 (1954). S. 14. Vgl. Kapitel 3.1. 

6  Hilde Domin: Nur eine Rose als Stütze. Gedichte. Frankfurt a.M. 1959. 

7  Hilde Domin: Rückkehr der Schiffe. Gedichte. Frankfurt a.M. 1962; Dies.: 

Hier. Gedichte. Frankfurt a.M. 1964. 

8  Hilde Domin: Über das Interpretieren von Gedichten. In: Doppelinterpretatio-

nen. Das zeitgenössische deutsche Gedicht zwischen Autor und Leser. Hgg. u. 

eingeleitet v. Hilde Domin. Frankfurt a.M. 1997 (Frankfurt a.M. 1966). S. 11-

44 (im Folgenden: D); Dies.: Domin, Hilde: Wozu Lyrik heute. Dichter und 

Leser in der gesteuerten Gesellschaft. München 1968 (im Folgenden: WL). 

9  Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. Zur Frage der Exildichtung. In: 

WL, S. 190-196. Im Folgenden zit. n. Dies.: Gesammelte autobiographische 

Schriften. München 1992 (im Folgenden: GS). S. 167-175. Zum Entstehungs-

datum und -zusammenhang vgl. GS, S. 167. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|9

Der Aufsatz Zur Lyrik heute erschien 1962 im Merkur, und Domin trug ihn 

an verschiedenen US-amerikanischen Universitäten vor.10 Der Titel des 

Aufsatzes nimmt wie der Titel des Sammelbands Bezug auf den 6. Interna-

tionalen Kongreß der Schriftstellerinnen und Schriftsteller deutscher Spra-

che zu Lyrik heute, der am 17. November 1960 in Berlin stattfand.11 Darin 

zeigt sich bereits Domins Nähe zu aktuellen literarischen und zeitgeschicht-

lichen Debatten, die ihrem Werk besondere Spannkraft verleihen. Den Beg-

riff der „unspezifischen Genauigkeit“, den der Aufsatz Zum Arbeitsprozeß

erläutert, hatte Domin bereits 1965 in einem Artikel in der Neuen Zürcher 

Zeitung eingeführt.12 Den Essay Lyriktheorie, Interpretation, Wertung ver-

öffentlichte sie zuerst 1967 in den Neuen Deutschen Heften.13 Aus der Ein-

leitung der Doppelinterpretationen entstand durch einige Änderungen das 

Kapitel Über das Interpretieren von Gedichten. Die Frankfurter Allgemeine 

Zeitung und die Hannoversche Allgemeine Zeitung druckten Abschnitte des 

Buchs vor seinem Erscheinen im Frühjahr 1968 ab und sorgten damit zu-

sätzlich für ein waches Interesse der Öffentlichkeit, das sich an den über 

fünfzig erschienenen wissenschaftlichen und allgemeinen Rezensionen ab-

lesen lässt.14

Die Essays enthalten zahlreiche Fußnoten, in denen Domin ihre Ausfüh-

rungen kommentiert und ergänzt, auf Primär- und Sekundärliteratur ver-

weist, keineswegs jedoch alle eingestreuten Zitate belegt. Das erschwert das 

Herausarbeiten der originär von Domin stammenden Thesen, und es entsteht 

eine Mischform zwischen literarischem und wissenschaftlichem Essay. Der 

„Flugschriftcharakter“, wie es der Klappentext von Wozu Lyrik heute nennt, 

ist anregend, da er nicht nur klare Positionierungen, sondern auch poetische 

Formulierungen enthält, die sich gegen eine eingängige Rezeption sperren. 

1968 veröffentlichte Domin den Gedichtband Höhlenbilder und den 

Roman Das zweite Paradies.15 Zwei Jahre später erschienen ihr Gedicht-

band Ich will dich und eine weitere von ihr herausgegebene Anthologie, 

10  Hilde Domin: Zur Lyrik heute. In: Merkur 16 (1962). H. 4. S. 796-799. 

11  Die dort vorgetragenen Texte und die Diskussionen sind dokumentiert in: Ak-

zente 8 (1961). H. 1. S. 2-60. 

12  Hilde Domin: Die unspezifische Genauigkeit als Merkmal der Lyrik. In: NZZ, 

20.02.1965. 

13  Hilde Domin: Lyriktheorie, Interpretation, Wertung. In: Neue Deutsche Hefte 

14 (1967). H. 4. S. 113-123. 

14  Hilde Domin: Der Ruf nach den Maßstäben. Zum Dilemma literarischer Ur-

teilsbildung. In: FAZ, 22.01.1968; Hilde Domin: Der magische Gebrauchsarti-

kel. In: HAZ, 27.04.1968. 

15  Hilde Domin: Höhlenbilder. Gedichte 1951-52. Mit Originalgraphiken von 

Heinz Mack. Duisburg 1968; Hilde Domin: Das zweite Paradies. Roman in 

Segmenten. 2., überarbeitete Aufl., München 1986 (1968). 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Nachkrieg und Unfrieden, die inzwischen in einer erweiterten Neuausgabe 

erhältlich ist.16 In den Jahren 1971 bis 1983 setzte sie ihre editorische Arbeit 

fort. 1987/88 hielt sie im Rahmen der Frankfurter Poetik-Dozentur Vorle-

sungen zum Thema Das Gedicht als Augenblick von Freiheit. Im Jahre 1987 

erschienen Domins Gesammelte Gedichte, 1992 ihre Gesammelten autobio-

graphischen Schriften und ihre Gesammelten Essays.17 1999 folgte ihr letz-

ter Lyrikband Der Baum blüht trotzdem, der bisher unveröffentlichte sowie 

bereits in den Gesammelten Gedichten erschienene Texte enthält.18

Aus Domins Biografie geht hervor, dass sie weder in Auschwitz noch in 

einem anderen Konzentrationslager gewesen ist. Entsprechend hat sie nicht 

aus der Sicht einer Überlebenden der Lager über Auschwitz geschrieben.19

Aus den divergierenden Erfahrungen der im Nationalsozialismus Verfolgten 

resultieren unterschiedliche Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens, 

die differenziert werden müssen. Die Erfahrung der Remigration verdient 

besondere Berücksichtigung: Domin traf nach ihrer Rückkehr aus dem Exil 

nach Deutschland auf ein intellektuelles Klima, das geprägt war von den na-

tionalsozialistischen Verbrechen und dem Streit um die deutsche Schuld. 

Die Schriftstellerinnen und Schriftsteller beteiligten sich an den politischen 

und literarischen Diskussionen über Folgen und Relevanz von Auschwitz, 

die sich bis heute zu einem vielschichtigen Diskurs ausgeweitet haben. 

Die Dichterin Domin verstand sich weder als „Bewohner des Elfenbein-

turms“20 noch wollte sie Gedichtbände gegen „Analysen und Steine“21 ein-

tauschen. Stattdessen betonte sie das politische Potential zweckfreier Lyrik. 

Domins Texte – so lautet die These – reflektieren die Bedingungen und 

16  Hilde Domin: Ich will dich. Gedichte. München 1970; Dies./Clemens Greve 

(Hg.): Nachkrieg und Unfrieden. Gedichte als Index 1945-95. Mit einem 

Nachwort von Hilde Domin. Erw. Neuausg. Frankfurt a.M. 1998 (Neuwied, 

Berlin 1970). Frankfurt a.M. 1998 (1995). 

17  Hilde Domin: Gesammelte Gedichte. 7. Aufl., Frankfurt a.M. 1999 (1987; im 

Folgenden: GG); Dies.: Gesammelte Essays. München 1992 (im Folgenden: 

GE).

18  Hilde Domin: Der Baum blüht trotzdem. 4. Aufl, Frankfurt a.M. 2002 (1999). 

19  Die Bezeichnung „Überlebende“ bezieht sich in der vorliegenden Arbeit stets 

auf die Überlebenden der Vernichtungs- und Arbeitslager. Zur Differenzierung 

der „frühen Lager“ seit der nationalsozialistischen Machtübernahme und zu 

den seit 1936 errichteten Konzentrations- und Vernichtungslagern vgl. Karin 

Orth: Das System der nationalsozialistischen Konzentrationslager. Eine politi-

sche Organisationsgeschichte. Hamburg 1999. 

20  Peter Handke: Ich bin ein Bewohner des Elfenbeinturms. Frankfurt a.M. 1972. 

S. 19. 

21  Hans Magnus Enzensberger: Ohne Titel (zu „bildzeitung“). In: Hilde Do-

min/Clemens Greve (Hg.): Nachkrieg und Unfrieden. A.a.O, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|11 

Möglichkeiten des Sprechens und Schreibens „nach Auschwitz“ aus mehr-

jähriger zeitlicher Distanz und spätestens seit 1961 aus ihrer besonderen 

Perspektive als Remigrantin. Damit schreibt sie sich in den Diskurs um Ly-

rik nach Auschwitz ein, der eben dieses Thema verhandelt. 

Insbesondere zwei Arbeiten aus den letzten Jahren deuten auf die Bri-

sanz hin, die eine Untersuchung von Domins Gedichten als Beitrag zu die-

sem Diskurs besitzt: Stephan Braeses Habilitationsschrift Die andere Erin-

nerung und Nicolas Bergs Dissertation Der Holocaust und die westdeut-

schen Historiker.22 Braese analysierte die unterschiedlichen Erfahrungen 

von nichtjüdischen und jüdischen Schriftstellerinnen und Schriftstellern in 

den Jahren 1945 bis 1980 in Deutschland und untersuchte die Modi der Til-

gung jüdischer Thematik, die Postulate der Neugründung von geschichtspo-

litischen Diskursen und die erinnerungstheoretische Komponente in der Li-

teratur, wobei er die sechziger Jahre mit ihrem konservativen Establishment 

von den siebziger Jahren mit dem revolutionären Aktionismus der Linken 

trennte. Berg hatte in seiner 2003 erschienenen Studie zum Umgang der 

westdeutschen Geschichtswissenschaft mit dem Holocaust eine Verdrän-

gung bzw. Abwertung der deutsch-jüdischen Forschungsperspektiven und -

beiträge konstatiert. Beide Arbeiten haben zu einer erneuten Sensibilisie-

rung für die Beziehungen zwischen nicht-jüdischen und jüdischen Deut-

schen in der Nachkriegszeit beigetragen und belegen die Notwendigkeit, die 

verschiedenen Elemente des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz nicht nur 

isoliert, sondern in ihrem Kontext und mit Blick auf die Machtverhältnisse 

zu betrachten. 

Hier bezeichnet der Begriff „Diskurs“ zunächst ein Textkorpus, das 

durch thematisch-semantischen Zusammenhang, durch raum-zeitliche, 

kommunikationstypische Eingrenzung und intertextuelle Verweise ausge-

zeichnet ist.23 Die Zusammensetzung des Diskurses wird auf der Beobach-

tungsebene also durch im weitesten Sinne inhaltliche Kriterien bestimmt 

und beruht somit auf Deutungsakten. Methodologisch besitzt das Konzept 

„Diskurs“ damit den Status einer „Konstruktionsebene, die man bei einer 

22  Stephan Braese: Die andere Erinnerung. Jüdische Autoren in der westdeut-

schen Nachkriegsliteratur. Berlin 2001; Nicolas Berg: Der Holocaust und die 

westdeutschen Historiker. Erforschung und Erinnerung. Göttingen 2003. 

23  Vgl. Dietrich Busse/Wolfgang Teubert: Ist Diskurs ein sprachwissenschaftli-

ches Objekt? Zur Methodenfrage der historischen Semantik. In: Dies./Fritz 

Hermanns (Hg.): Begriffsgeschichte und Diskursgeschichte. Methodenfragen 

und Forschungsergebnisse der historischen Semantik. Opladen 1994. S. 10-28. 

S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Untersuchung von Texten wählen kann“24, um Zusammenhänge zu analy-

sieren. Die konkreten Textkorpora bilden Teilmengen der jeweiligen Dis-

kurse.

Dieser linguistische Diskursbegriff liefert zwar notwendige definitori-

sche Kriterien, um den Untersuchungsgegenstand einzugrenzen, ist aber 

nicht hinreichend, um einen Diskurs als gesellschaftliches Phänomen und in 

seiner Prozesshaftigkeit zu erfassen: Sprachliche Äußerungen sind stets an 

ihren Kontext gebunden, und die Aktanten jeder Kommunikationssituation 

handeln unaufhörlich die Machtverhältnisse neu aus. Die Annahme, dass 

Diskurse soziale Produkte und somit immer von Machtstrukturen geprägt 

sind, geht zurück auf die historische Diskurstheorie von Michel Foucault 

(1926-1984).

Bedenken gegenüber dem Diskursbegriff resultieren vor allem daraus, 

dass dieser oft nicht einmal von einzelnen Autorinnen und Autoren – Fou-

cault ist dafür ein Beispiel – einheitlich verwendet wird, geschweige denn 

innerhalb der verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen. Die Produktivi-

tät des Begriffs, die im Zusammenhang der vorliegenden Untersuchung vor 

allem in seinem Potential besteht, gesellschaftliche Strukturen zu entlarven 

und auf die Dimension der Machtverhältnisse zu verweisen, überwiegt aber 

demgegenüber. 

In der Archäologie des Wissens definiert Foucault „Diskurs“ bzw. „dis-

kursive Formation“25 als „Zahl von Aussagen“, die wegen der „Formations-

regeln“, denen sie unterworfen sind, bestimmte Ähnlichkeiten aufweisen. 

Foucault zufolge bilden Diskurse sowohl Instrumente der Machterhaltung 

als auch selbst eine soziale Macht. Er plädiert sogar dafür, 

„[...] nicht mehr – die Diskurse als Gesamtheiten von Zeichen (von bedeutungstra-

genden Elementen, die auf Inhalte oder Repräsentationen verweisen), sondern als 

Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie 

sprechen. Zwar bestehen diese Diskurse aus Zeichen; aber sie benutzen diese Zei-

chen für mehr als nur zur Bezeichnung der Sachen. Dieses mehr macht sie irredu-

zibel auf das Sprechen und die Sprache.“26

24  Friederike Meyer: Diskurstheorie und Literaturgeschichte. Eine systematische 

Reformulierung des Diskursbegriffs von Foucault. In: Lutz Danne-

berg/Friedrich Vollhardt (Hg.): Vom Umgang mit Literatur und Literaturge-

schichte. Positionen und Perspektiven nach der „Theoriedebatte“. Stuttgart 

1992. S. 389-408. S. 390. 

25  Michel Foucault: Archäologie des Wissens. Frankfurt a.M. 1986. S. 58. Vgl. 

die beiden folgenden Zitate ebd. 

26  Michel Foucault: Archäologie des Wissens. A.a.O., S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|13 

Foucaults Hinweis auf den Beitrag, den Praktiken zur Bedeutungsbildung 

leisten, soll hier aufgegriffen werden, ohne dass allerdings das Verständnis 

von Zeichen als Bedeutungsträgern aufgegeben wird. Foucault hat darauf 

verzichtet, sich auf eine empirisch-methodische Vorgehensweise festzule-

gen. Seine an anderer Stelle vorgenommenen Auseinandersetzungen mit 

dem Bereich der Literatur erfassen weder die spezifische Qualität literari-

scher Texte noch die darin wirkenden Machtmechanismen.27

An diesem Konnex von Literatur und gesellschaftlichen Machtverhält-

nissen schließt die vorliegende Untersuchung an: Innerhalb eines spezifi-

schen Diskurses wird die besondere Position bestimmter ästhetischer Pro-

dukte herausgearbeitet und als Resultat der Formationsregeln des Diskurses 

für diesen Bereich betrachtet. Zwar sollen die Strukturen des sozialen 

Raums und ihre Konsequenzen berücksichtigt werden, der Schwerpunkt 

liegt aber auf der Analyse der literarischen Texte, die „[...] im Anschluß an 

Foucault dann als Bestandteile übergreifender historischer Diskursformatio-

nen [...] verstanden [...] werden.“28 Die heuristische Funktion des Diskurs-

begriffs erweist sich in der Reflexion der Machtverhältnisse, die zwischen 

der deutschen Mehrheitsgesellschaft und ihren Kritikern bestehen. 

Wie lässt sich nun die diskursive Formation „Lyrik nach Auschwitz“ 

näher bestimmen? Durch den staatlich organisierten und legitimierten Mas-

senmord, den Genozid an den europäischen Juden, verschärfte sich nicht nur 

die ästhetische, sondern auch die moralische Relevanz der Sprachkrise der 

Moderne. Was in dem berühmten Chandos-Brief29 von Hugo von Hof-

mannsthal (1874-1929) als ein erkenntniskritisches Problem erscheint, stellt 

sich angesichts der nationalsozialistischen Verbrechen als moralisches Prob-

lem dar, mit dem sich verschiedene Autorinnen und Autoren auch in Versen 

auseinandersetzen. Zu ihnen zählt Bertolt Brecht (1898-1956), der schon 

1939 schrieb: „Was sind das für Zeiten, wo/Ein Gespräch über Bäume fast 

27  Vgl. Simone Winko: Diskursanalyse, Diskursgeschichte. In: Heinz Ludwig 

Arnold/Heinrich Detering (Hg.): Grundzüge der Literaturwissenschaft. Mün-

chen 1996. S. 463-478. 

28  Ute Gerhard/Jürgen Link/Rolf Parr: Diskurs und Diskurstheorien. In: Metzler-

Lexikon Literatur- und Kulturtheorie: Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 

Hg. v. Ansgar Nünning. 2., überarb. u. erw. Aufl. Stuttgart/Weimar 2001. S. 

115-117. S. 116. 

29  Vgl. Hugo von Hofmannsthal: Ein Brief. In: Ders.: Sämtliche Werke. Kriti-

sche Ausgabe. Hg. v. Freien Deutschen Hochstift. Bd. XXXI: Erfundene Ge-

spräche und Briefe. Hg. v. Ellen Ritter. Frankfurt a.M. 1991. S. 45-55. S. 48f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ein Verbrechen ist/Weil es ein Schweigen über so viele Untaten ein-

schließt?“30

Den Anstoß zu einer breiten gesellschaftlichen Auseinandersetzung gab 

Theodor W. Adornos (1903-1969) 1949 geschriebener Essay Kulturkritik 

und Gesellschaft, der 1951 erschien. Der darin enthaltene (Teil-)Satz, „nach 

Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch“31, löste eine heftige De-

batte um die politische Verantwortung der Schriftstellerinnen und Schrift-

steller in der Gesellschaft sowie um die Darstellbarkeit des nationalsozialis-

tischen Massenmords aus. Die Antithese zwischen Darstellungsverbot auf 

der einen und Zeugnisgebot auf der anderen Seite schien paradox. 

Adorno stellt in seinem Essay sowohl die „Kultur“ in Frage als auch die 

„Kulturkritik“ als einen Teil von ihr. Dabei verwendet er den Begriff der 

„Kultur“ nicht etwa als Synonym für „Kunst“, sondern bezieht sich allge-

mein auf die Denk- und Lebensweisen, die eine Gemeinschaft von Men-

schen kennzeichnen, einschließlich der Kunst. Aus dem Handeln des Kriti-

kers, dem Verkauf der Kultur als Ware, resultiert Adorno zufolge eine dop-

pelte Vergegenständlichung: „Indem er Kultur zu seinem Gegenstand 

macht, verdinglicht er sie nochmals. Ihr eigener Sinn aber ist die Suspension 

von Vergegenständlichung.“32

Im letzten Absatz des Essays lässt Adorno seine Warnung vor der Ver-

dinglichung des Bewusstseins in der Gegenüberstellung von Kultur und 

Barbarei kulminieren: Das Gedicht als Repräsentant des künstlerisch Ge-

formten, der Individualität und zugleich der Kultur und Auschwitz als Inbe-

griff der Barbarei bildeten den äußersten Gegensatz und gleichzeitig Teil ei-

ner Kultur, denn in Auschwitz habe sich der barbarische Charakter der Kul-

tur offenbart. Kultur enthalte immer schon die Herrschaft über die Natur, die 

in der Barbarei verabsolutiert werde. 

„Je totaler die Gesellschaft, um so verdinglichter auch der Geist und um so parado-

xer sein Beginnen, der Verdinglichung aus eigenem sich zu entwinden. Noch das 

äußerste Bewusstsein vom Verhängnis droht zum Geschwätz zu entarten. Kultur-

kritik findet sich der letzten Stufe der Dialektik von Kultur und Barbarei gegen-

über: nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch, und das frisst auch 

die Erkenntnis an, die ausspricht, warum es unmöglich ward, heute Gedichte zu 

schreiben. Der absoluten Verdinglichung, die den Fortschritt des Geistes als eines 

30  Bertolt Brecht: An die Nachgeborenen. In: Ders.: Gesammelte Werke in 20 

Bänden. Bd. 9: Gedichte 2. Werkausgabe Edition Suhrkamp. Frankfurt a.M. 

1967. S. 722-725. S. 723. 

31  Theodor W. Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft. In: Ders.: Gesammelte 

Schriften. Bd. 10.1: Kulturkritik und Gesellschaft I. Hg. v. Gretel Adorno/Rolf 

Tiedemann. Frankfurt a.M. 1977. S. 11-30. S. 10. 

32  Theodor W. Adorno: Kulturkritik. A.a.O., S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|15 

ihrer Elemente voraussetzte und die ihn heute gänzlich auszusaugen sich anschickt, 

ist der kritische Geist nicht gewachsen, solange er bei sich bleibt in selbstgenügsa-

mer Kontemplation.“33

Je mehr der nachfaschistische Staat von Warenproduktionsprozess und Pro-

fitorientierung bestimmt sei, desto „totaler die Gesellschaft“. In einer totalen 

Gesellschaft sei der Mensch weitgehend fremdbestimmt. „[D]er kritische 

Geist“, das Bewusstsein, das selbst einer die Barbarei einschließenden Kul-

tur entstammt, könne dieser nur schwer etwas entgegensetzen. Kulturkritik 

versage, wenn der Maßstab selbst Teil der Kultur sei. Der Essay beschreibt 

die Situation von Kulturkritik – und zugleich von Kunst nach Auschwitz – 

als unauflösbar paradox. 

Adorno bezieht sich noch in der Opposition von „Kultur“ und „Barba-

rei“ auf klassisches Bildungsgut und spiegelt in dieser negativen Bezug-

nahme seine Kritik: Zum einen bezeichnete Homer die Völker, die kein 

Griechisch, sondern für ihn unverständliche Sprachen verwendeten und die 

griechischen Sitten nicht kannten, als „Barbaren“. Zum anderen konstatierte 

Friedrich Schiller, dass der Mensch seinem Menschsein auf verschiedene 

Weisen zuwiderhandeln könnte: „[...] entweder als Wilder, wenn seine Ge-

fühle über seine Grundsätze herrschen; oder als Barbar, wenn seine Grund-

sätze seine Gefühle zerstören.“34

Der Massenmord an den europäischen Juden, für den Auschwitz steht, 

wurde von den Nationalsozialisten in einer modernen Industriegesellschaft

systematisch geplant und durchgeführt. Auschwitz und die Lyrik als Kunst-

form sind Adorno zufolge die beiden Antipoden „auf der letzten Stufe der 

Dialektik von Kultur und Barbarei“, denen die Kulturkritik begegnet. Sich 

angesichts dieser Verbrechen in den ästhetischen Bereich zurückzuziehen, 

füge den überlebenden Opfern weiteres Leid zu und zeige die gesellschaftli-

che Ignoranz und Verachtung gegenüber dem Wert der Unversehrtheit und 

Freiheit des einzelnen, entlarve also die Gesellschaft als barbarische. Aber 

eben diese Erkenntnis der Barbarei werde „angefressen“, also in Zweifel ge-

zogen durch die Tatsache, dass Barbarei und Kultur zusammengehören. 

Das umstrittene Adorno-Zitat propagiert folglich nicht „die Selbstge-

nügsamkeit des Geistes“35, die im Gegenteil das Scheitern des „Geistes“ an-

33  Theodor W. Adorno: Kulturkritik. A.a.O., S. 30. 

34  Friedrich Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Rei-

he von Briefen. In: Ders.: Gesammelte Werke. Sämtliche Werke. 5 Bde. Hg. v. 

Gerhard Fricke/Herbert G. Göpfert. 9. Aufl., Darmstadt 1993. Bd. 5. S. 579. 

Vgl. S. 580. 

35  Vgl. Michael Hofmann: Erzählen nach Auschwitz in Uwe Johnsons Jahresta-

gen. In: Stephan Braese u.a. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur. A.a.O., S. 

197-212. S. 199. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gesichts der Verdinglichung bedeutete. Umgekehrt fordert Adorno gerade 

die Hinwendung der Kunst zur Welt. „Dialektik schließt auch das Verhältnis 

von Aktion und Kontemplation ein.“36 Das Schreiben von Gedichten „in 

selbstgenügsamer Kontemplation“ sei „barbarisch“, „der kritische Geist“, 

der einer die Barbarei einschließenden Kultur entstammt, könne dieser Kul-

tur nichts entgegensetzen. Aus dieser Aporie biete allein das Bewusstsein 

der gesellschaftlich bedingten, „absoluten Verdinglichung“ des Geistes, 

„vom Verhängnis“, das sich in Auschwitz zeigte, „die Erkenntnis“ ihrer ei-

genen Gebundenheit an diese Kultur selbst, einen in höchstem Maße ge-

fährdeten Ausweg. Es ist „barbarisch“, „nach Auschwitz ein Gedicht zu 

schreiben“, weil der Massenmord an den Juden es moralisch verbiete, so zu 

leben und zu handeln, als habe es ihn nicht gegeben, und sich ästhetischen 

statt politischen Fragen zuzuwenden. An dieser „Erkenntnis“ jedoch nagen 

Zweifel, die daher rühren, dass das größte Grauen und die höchste Kunst 

Teil einer Kultur sind. Adorno weist auf die prekäre Situation hin, in der 

sich „der kritische Geist“ angesichts der Verdinglichung befindet, verheißt 

aber keine Rettung. 

Weder kommt sein Satz einem Verbot gleich, Kunst im Allgemeinen zu 

schaffen oder Gedichte im Besonderen zu schreiben, wie es Adorno wieder-

holt vorgeworfen worden ist37, noch entspricht der Satz einer Aufforderung, 

sich nur noch engagierter Kunst zu widmen. Adorno verkündet hier auch 

keinesfalls das Ende der Kunst und den Triumph des falschen Daseins über 

das richtige. Die Absage an eine selbstgenügsame Haltung der „Versunken-

heit“ fordert ein dialektisches Denken, das im Bewusstsein seiner Unfreiheit 

durch seine Verstrickung mit der Gesellschaft als dem Objekt seines Den-

kens nach Erkenntnis sucht. Zieht man weitere Texte von Adorno hinzu, tritt 

dieser Gedanke – wenn auch nur in der Negation – noch deutlicher hervor: 

„Hitler hat den Menschen im Stande ihrer Unfreiheit einen neuen kategori-

schen Imperativ aufgezwungen: ihr Denken und Handeln so einzurichten, 

dass Auschwitz sich nicht wiederhole, nichts Ähnliches geschehe.“38 Nicht 

nur die Vorstellung von einem autonomen Handeln, sondern auch von ei-

nem Denken, das nicht gesellschaftlich und kulturell situiert wäre, steht so-

mit in Frage – und damit die Möglichkeit der Erkenntnis. 

Der viel zitierte (Teil-)Satz erschließt sich im Kontext als eine provozie-

rende Denkanregung. Adorno wendet sich gegen erstarrte Denkmuster und 

begriffliche Fixierungen. Dabei übt er keine radikale Begriffskritik, sondern 

36  Theodor W. Adorno: Kulturkritik. A.a.O., S. 24. 

37  Diese Interpretation findet sich in Reinhard Baumgart: Literatur für Zeitgenos-

sen. Essays. Frankfurt a.M. 1966. S. 22 sowie in Hans Bender/Michael Krüger: 

Nachbemerkung. In: Dies. (Hg.): Was alles hat Platz in einem Gedicht? Auf-

sätze zur deutschen Lyrik seit 1965. München 1977. S. 213-215. S. 213. 

38  Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. Frankfurt a.M. 1970 (1966). S. 356. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|17 

wendet sich gegen bestimmte Funktionsweisen von Begriffen. Das Denken 

in Konstellationen, das unterschiedliche Zusammenfügen von Begriffen und 

ihren Gegenbegriffen als Lösungsweg ist ein Charakteristikum von Adornos 

Denken, das insofern ein dialektisches ist. Dies wird in der Rezeption seiner 

Texte innerhalb des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz allerdings oft ver-

nachlässigt und dadurch unsichtbar, obwohl es konstitutiv ist für seine Ar-

gumentation. Das gilt auch für die Distanz zu allem, was sich als Lösung 

präsentiert. Alles muss immer wieder neu auf seine „Normalität“ hin hinter-

fragt werden – und immer wieder im Hinblick auf Auschwitz. Adorno bietet 

in dieser reflexiven Auseinandersetzung keine abschließende Antwort. Der 

einzig mögliche Weg besteht in der unendlichen Denkbewegung. 

Nach Detlev Claussen ist jedoch nicht Adornos brisantes Bild dieser a-

poretischen Situation, die in der Unmöglichkeit der gesellschaftlichen 

Selbstreflexion besteht, verantwortlich für den heftigen Widerspruch, der 

seiner Argumentation begegnete: „Erregt hat aber die Öffentlichkeit nicht 

die unauflösliche Verbindung von rationaler Gesellschaftserkenntnis und 

Auschwitz [...], sondern die Verknüpfung von Auschwitz mit Lyrik.“39 Im 

Unterschied zu Adorno habe sich die Gesellschaft von der Kunst die Ret-

tung der Kultur vor der Barbarei erhofft, zumal von der Lyrik, die „[...] als 

Inbegriff einer kulturellen Antithese zum gesellschaftlichen Sein galt.“40

Diese Position hat eine lange Tradition, die in der Nachkriegszeit von 

Gottfried Benn (1886-1965) repräsentiert wurde. Sein Vortrag Probleme der 

Lyrik in der Universität Marburg am 21. August 1951, der im gleichen Jahr 

wie Adornos Essay erschien, wurde ebenfalls breit rezipiert. Benn, der sich 

um 1933 zeitweilig für den Nationalsozialismus begeistert hatte, beschränkt 

sich darin auf die Frage „der Herstellung eines Gedichtes“41, blendet dabei 

aber trotz des Bezugs auf die Person des genialen Künstlers die Zeitge-

schichte aus. Er plädiert für Artistik als „[...] Versuch der Kunst, innerhalb 

des allgemeinen Verfalls der Inhalte sich selber als Inhalt zu erleben und aus 

diesem Erlebnis einen neuen Stil zu bilden, es ist der Versuch, gegen den 

allgemeinen Nihilismus der Werte eine neue Transzendenz zu setzen: die 

Transzendenz der schöpferischen Lust.“42

39  Detlev Claussen: Nach Auschwitz kein Gedicht? Ist Adornos Diktum übertrie-

ben, überholt und widerlegt? In: Harald Welzer (Hg.): Nationalsozialismus 

und Moderne. Tübingen 1993. S. 240-247. S. 246. 

40  Detlev Claussen: Nach Auschwitz kein Gedicht? A.a.O., S. 246. 

41  Gottfried Benn: Probleme der Lyrik. In: Ders.: Gesammelte Werke. 3 Bde. Bd. 

2: Essays & Aufsätze, Reden & Vorträge, Prosa, Stücke aus dem Nachlaß, 

Szenen. Hg. v. Dieter Wellershoff. Frankfurt a.M. 2003. S. 1058-1096. S. 

1059. 

42  Gottfried Benn: Probleme. A.a.O., S. 1064. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Nach Benn ist die Kunst somit unabhängig von moralischen Bewer-

tungskriterien. Adornos diskursmächtige Reflexionen nach dem Zweiten 

Weltkrieg dagegen nehmen konkreten Bezug auf den Massenmord an den 

Juden als Epochenschwelle und verweisen damit auf den moralischen As-

pekt des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz. 

Adorno hat seine anfangs interpretierte Sentenz 1962 auf „heitere 

Kunst“ bezogen, ohne sie jedoch darauf zu beschränken: „Der Satz, nach 

Auschwitz lasse kein Gedicht mehr sich schreiben, gilt nicht blank, gewiß 

aber, daß danach, weil es möglich war und bis ins Unabsehbare möglich 

bleibt, keine heitere Kunst mehr vorgestellt werden kann. Objektiv artet sie 

in Zynismus aus, mag immer sie die Güte menschlichen Verstehens sich er-

borgen.“43

Das wurde mehrfach, auch von Domin, als eine „Rücknahme“44 miß-

verstanden. Eine Beschränkung der Forderung, im Bewusstsein von Ausch-

witz zu schreiben, auf eine wie auch immer zu definierende „ernste Litera-

tur“ steht im Widerspruch zu Adornos Texten. Auch „heitere Literatur“ 

muss – und kann – diese Bedingung erfüllen. Terrence Des Pres hat am Bei-

spiel des 1986 in New York erschienenen Comics Maus. A Survivor’s Tale

von Art Spiegelman (geb. 1948) und anderen Texten mit komischen Ele-

menten gezeigt, dass diese den nationalsozialistischen Massenmord ernst 

nehmen, auch wenn Mitleid und Schrecken auf Distanz gehalten werden: 

„The value of the comic approach is that by setting things at a distance it 

permits us a tougher, more active response. We are not wholly, as in trag-

edy’s serious style, compelled to a standstill by the matter we behold.“45

Komik birgt also durchaus auch Chancen und subversives Potential. Des 

Pres kritisiert das Postulat des Ernstes im Umgang mit dem Massenmord 

ebenso wie das der Faktentreue und das der Einzigartigkeit, das ihn außer-

halb der Geschichte stellt, als „Holocaust etiquette“46.

Zynisch wird „heitere Kunst“ tatsächlich nur dann, wenn sie „in selbst-

genügsamer Kontemplation“ verbleibt. Adorno stellt Auschwitz als Er-

kenntnismoment vor. An verschiedenen Orten der Welt wird und wurde ge-

foltert und systematisch gemordet, wie Adorno in Erziehung nach Ausch-

43  Theodor W. Adorno: Ist die Kunst heiter? In: Ders.: Noten zur Literatur. 7. 

Aufl., Frankfurt a.M. 1998 (1974). S. 599-606. S. 603. 

44  Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. Lyrik und Gesellschaft. In: WL, S. 11-32. S. 

11. Vgl. Jakob Hessing: Gedichte nach Auschwitz. In: Merkur 11 (1992). S. 

980-992. S. 981; S. 992; Dieter Lamping: Nachwort. In: Ders. (Hg.): Dein a-

schenes Haar Sulamith. Dichtung über den Holocaust. 2. Aufl., München 1993 

(1992). S. 271-298. S. 273. 

45  Terrence Des Pres: Holocaust Laughter? In: Berel Lang (Ed.): Writing and the 

Holocaust. New York/London 1988. S. 216-233. S. 232. 

46  Terrence Des Pres: Holocaust Laughter? A.a.O., S. 218. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|19 

witz47 selbst explizit sagt, doch dieses Verbrechen der Moderne bedeutet ei-

ne Zäsur – ohne dass ihm damit von Adorno ein höherer Sinn zugesprochen 

wird. In seinem Essay Engagement löst Adorno den scheinbaren Wider-

spruch auf: „Den Satz, nach Auschwitz noch Lyrik zu schreiben, sei barba-

risch, möchte ich nicht mildern; negativ ist darin der Impuls ausgesprochen, 

der die engagierte Dichtung beseelt.“48 Von einer Rücknahme des Satzes 

durch Adorno, wie sie zuweilen behauptet wird, kann also keine Rede sein, 

denn der „[...] Impuls besteht darin, dem Grauen standzuhalten.“49

Der Diskurs um Lyrik nach Auschwitz beschränkt sich nicht auf die 

Beiträge Adornos und die Reaktionen darauf, doch werden in diesen Dis-

kussionen zentrale Aspekte des Diskurses deutlich, in dem sich die Positio-

nen für und wider das literarische Sprechen nach dem Holocaust gegenüber-

stehen. Als Argument für die Undarstellbarkeit des Holocaust wird die Un-

zulänglichkeit der Sprache in Bezug auf das Ausmaß des Grauens angeführt, 

gegen das Schweigen sprechen das Recht der Opfer, ihr Leid herauszu-

schreien, die Bedeutung der Erinnerungen von Zeitgenossen und der Trost, 

den Sprache spenden kann. Alle Argumente werden zudem moralisch be-

gründet.

Obwohl Adornos Betrachtungen zum Verhältnis von Kunst und Gesell-

schaft seit den vierziger Jahren erschienen, wurden seine Schriften erst ab 

Mitte der sechziger Jahre intensiv in der literarischen und in der gesamtge-

sellschaftlichen Öffentlichkeit Deutschlands diskutiert.50 Die Debatte radi-

kalisierte sich erneut, als 1968 verschiedene Autorinnen und Autoren im 

Kursbuch 15 vermeintlich den „Tod der Literatur“ verkündeten und Taten 

statt Texte forderten. „Engagement“ gehörte zu den zentralen Begriffen der 

Studentenbewegung. Mit ihr erhielt der Diskurs um Lyrik nach Auschwitz 

neue Relevanz, denn in der Auseinandersetzung mit dem Massenmord wur-

de auch die Frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten von Kunst, 

insbesondere von Literatur, neu diskutiert. Das Prinzip des l’art pour l’art 

einerseits und des Engagements andererseits schienen mögliche Wege von 

Lyrik zu weisen. Hermann Korte ordnet das l’art pour l’art als eine Tendenz 

47  Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. In: Ders.: Gesammelte 

Schriften. Bd. 10.2: Kulturkritik und Gesellschaft. Hg. v. Gretel Adorno/Rolf 

Tiedemann. Frankfurt a.M. 1977. S. 674-690. 

48  Theodor W. Adorno: Engagement (erstmals als Vortrag, gehalten im Radio 

Bremen, 28. März 1962). In: Ders.: Noten zur Literatur. A.a.O., S. 409-430. S. 

422.

49  Jörn Ahrens: Der Rückfall hat stattgefunden. Kritische Theorie der Gesell-

schaft nach Auschwitz. In: Dirk Auer/Thorsten Bonacker/Stefan Müller-

Doohm (Hg.): Die Gesellschaftstheorie Adornos. Themen und Grundbegriffe. 

Darmstadt 1998. S. 41-60. S. 51. 

50  Vgl. Stephan Braese: Die andere Erinnerung. A.a.O., S. 25f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ein, deren autonomes Selbstverständnis die Hoffnung und die Hoffnungslo-

sigkeit der Lyrik nach Auschwitz zeige, auch im Erinnern Virulenz für die 

Gegenwart zu besitzen.51

Der Diskurs um Lyrik nach Auschwitz dauert bis heute an, und Adornos 

Satz wurde zu einer „Projektionsfläche unterschiedlicher Deutungen und 

Bewertungen im Kontext einer Problematisierung der Darstellbarkeit“52,

wie die Publikationen zum 100. Geburtstag Adornos im Jahre 2003 erneut 

zeigten. Die Ursache ihrer gesellschaftlichen Präsenz, die durch den Wandel 

der Informations- und Kommunikationstechnologien und die gewachsene 

Bedeutung der modernen Massenmedien mit fortschreitendem zeitlichen 

Abstand verstärkt wird, liegt in der Singularität des Verbrechens. Denn „[...] 

es bleibt die keineswegs überholte, unüberholbare Frage: Was heißt: NACH 

Auschwitz?“53

Zum Diskurs um Lyrik nach Auschwitz zählen hier alle Texte, die – un-

abhängig von ihrer Gattungszugehörigkeit – „nach Auschwitz“ als Grenze 

reflektieren und deshalb eine politische Disposition besitzen.54 Ziel ist es, 

die Bedeutung von Domins lyrischem Werk innerhalb dieses Diskurses 

nachzuweisen. Die gewählte Bezeichnung des Diskurses um Lyrik nach 

Auschwitz ist nicht als formale Beschränkung auf die Gattung Lyrik oder 

als inhaltliche Beschränkung auf Texte über Auschwitz zu verstehen, son-

dern greift einen Topos auf. Der Diskurs um Lyrik nach Auschwitz verweist 

direkt auf Adornos berühmtes Diktum und damit zum einen auf die 1951 

beginnende Debatte um die Konsequenzen der Shoah für die Kunst, zum 

anderen auf den Doppelcharakter von Kunst als Ausdruck ihrer Autonomie 

und ihrer gesellschaftlichen Bedingtheit durch die Wechselbeziehung von 

Text und Kontext. 

Letzteres ist ein Aspekt, der auch in Domins poetologischen Texten eine 

zentrale Stellung einnimmt. Die Frage nach den Bedingungen und Möglich-

keiten des Sprechens bildet den Ausgangspunkt der Poetologie, die Hilde 

Domin explizit und implizit in ihrem literarischen Werk formuliert hat. Die 

vorliegende Arbeit geht dieser Frage nach, indem sie sie als Teil des Diskur-

ses um Lyrik nach Auschwitz auffasst und untersucht, welche Bedeutung 

Domins literarischen Texten darin zukommt. 

Die Problematik, dass „Auschwitz“, der Name der bei Krakau gelege-

nen Stadt O wieçim, in der sich das größte nationalsozialistische Konzentra-

51  Vgl. Hermann Korte: „Es ist in aller Trauer der tiefste Hang zur Sprachlosig-

keit“. Der Holocaust in der Lyrik nach 1945. In: Text und Kritik 144: Literatur 

und Holocaust. Hg. v. Heinz Ludwig Arnold. München 1999. S. 25-47. 

52  Stefan Krankenhagen: Auschwitz darstellen. A.a.O., S. 83. 

53  Burkhardt Lindner: Was heißt: Nach Auschwitz? A.a.O., S. 297. 

54  Vgl. Stephan Braese/Holger Gehle: Literaturwissenschaft und Literaturge-

schichte nach dem Holocaust. In: Text und Kritik 144. A.a.O., S. 79-95. S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|21 

tions- und Vernichtungslager befand, zunehmend als Schlagwort verwendet 

wird, das eben diese Singularität des bürokratisch organisierten Massen-

mords an den Juden verdeckt, ist auch von der literaturwissenschaftlichen 

Forschung mehrfach aufgegriffen worden.55 Das Metonym etablierte sich 

erst rund 15 Jahre nach Kriegsende und diente Norbert Frei zufolge dem 

Versuch, den Genozid sprachlich zu fassen: „Der Prägung des Begriffs 

Auschwitz um 1960 ging mit der Periode der unmittelbaren Besatzungsherr-

schaft und der ersten Dekade der Bundesrepublik eine gleichsam begriffslo-

se Phase voraus.“56

Seit den siebziger Jahren ersetzte vor allem im US-amerikanischen Dis-

kurs der Begriff „Holocaust“ den Begriff „Auschwitz“. Frei konstatiert für 

1960, den Beginn des Eichmann-Prozesses, bzw. 1979, also für die Jahre 

nach der Ausstrahlung der US-amerikanischen Fernsehserie Holocaust von 

Marvin Chomsky in Deutschland, die in den USA bereits 1978 zu sehen 

gewesen war, eine schlagartige Popularisierung der Begriffe parallel zu den 

Einschnitten in Geschichtswissenschaft und Öffentlichkeit. Mehr als 40 

Prozent der deutschen Fernsehzuschauer – ca. 15 Millionen Menschen – sa-

hen die Sendung, die im WDR abends von 21 bis 24 Uhr lief.57 Weitere fil-

mische Darstellungen des Massenmords setzten diese Entwicklung in den 

folgenden Jahren fort.58

Der Begriff „Holocaust“ ist ebenfalls umstritten, auch wenn er sich nach 

seiner Verwendung in Raul Hilbergs Standardwerk The Destruction of the 

European Jews, das 1961 in Chicago erschien, wissenschaftlich durchsetz-

te.59 Die Problematik des Begriffs, der „Ganzopfer“ oder „Brandopfer“ be-

55  Vgl. Raimar Zons: Die Einsamkeit des Gedichts. In: Aleida und Jan Assmann 

(Hg.): Einsamkeit. Archäologie der literarischen Kommunikation IV. Mün-

chen 2000. S. 297-310; Burkhardt Lindner: Was heißt: Nach Auschwitz? A-

dornos Datum. In: Stephan Braese/Holger Gehle/Doron Kiesel/Hanno Loewy 

(Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur und der Holocaust. Frankfurt a.M. 1998. 

S. 283-300; Birgit R. Erdle: Bachmann und Celan treffen Nelly Sachs. Spuren 

des Ereignisses in den Texten. In: Bernhard Böschenstein/Sigrid Weigel (Hg.): 

Ingeborg Bachmann und Paul Celan. Poetische Korrespondenzen. Frankfurt 

a.M. 1997. S. 85-115. 

56  Norbert Frei: Auschwitz und Holocaust. Begriff und Historiographie. In: Han-

no Loewy (Hg.): Holocaust. A.a.O., S. 101-109. S. 102. 

57  Vgl. Andrei S. Markovits/Beth Simone Noveck: West Germany. In: David S. 

Wyman (Ed.): The World reacts to the Holocaust. Baltimore/London 1996. S. 

391-446. 

58  Vgl. Martina Thiele: Publizistische Kontroversen über den Holocaust im Film. 

Göttingen 2000. 

59  Vgl. Raul Hilberg: Die Vernichtung der europäischen Juden. Frankfurt a.M. 

1994 (Berlin 1982). S. 1122. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

deutet, als euphemistisches und distanzierendes Fremdwort und als Miss-

brauch eines sakralen Terminus für die Benennung des nationalsozialisti-

schen Massenmords an den Juden ist vielfach dargelegt worden.60

Dasselbe gilt für das hebräische Wort „Shoah“ (auch „Schoa“ oder 

„Schoah“), das „Vernichtung“, „Katastrophe“ oder „Heimsuchung“ bedeu-

tet. Es ist die offizielle Bezeichnung des Staates Israel für das Verbrechen. 

Ihre Verwendung durch Deutsche könnte zum einen als eine unzulässige 

Aneignung der Sprache der Opfer betrachtet werden. Das Wort stellt zum 

anderen den Massenmord in das Kontinuitätsgefüge jüdischer Geschichte: 

„‚Shoah‘ wurde in der hebräischen Bibel wiederholt verwendet, um Bestra-

fungen zu beschreiben, mit denen Gott die Juden bedachte – kaum eine an-

nehmbare Konnotation.“61 Da die Bezeichnungen inzwischen gleicherma-

ßen von Massenmedien vermittelt sind, wird hier nicht zwischen den Begrif-

fen differenziert, auch wenn sie zunächst für unterschiedliche Geschichts-

bilder stehen.62

Domin gehörte unmittelbar nach 1945 nicht zu den diskursbestimmen-

den Dichterinnen und Dichtern der deutschen Literaturlandschaft. Sie publi-

zierte erst seit Mitte der fünfziger Jahre und zunächst auch nur vereinzelt 

Gedichte in literarischen Zeitschriften. Ihre frühen Beiträge zum Diskurs um 

Lyrik nach Auschwitz, die im Exil entstanden, waren noch nicht Teil von 

60  Vgl. Zeev Garber/Bruce Zuckermann: Why do they call the Holocaust ‚The 

Holocaust‘: An inquiry into the psychology of labels. In: Modern Judaism. 

Vol. 9, No. 2, 1989. S. 202; Lutz Niethammer: Erinnerungsgebot und Erfah-

rungsgeschichte. Institutionalisierungen im kollektiven Gedächtnis. In: Hanno 

Loewy (Hg.): Holocaust: Die Grenzen des Verstehens. Eine Debatte über die 

Besetzung der Geschichte. Reinbek bei Hamburg 1992. S. 21-41. S. 24; Ger-

hard Bauer/Günter Holtz: Nelly Sachs und Paul Celan. Die lyrische Rede von 

dem Verbrechen, dem keiner entkommt. In: Manuel Koeppen (Hg.): Kunst 

und Literatur nach Auschwitz. Berlin 1993. S. 39-55; Gerhard Lauer: Erinne-

rungsverhandlungen. Kollektives Gedächtnis und Literatur fünfzig Jahre nach 

der Vernichtung der europäischen Juden. In: DVjS. 73 (1999). Sonderheft. S. 

215-245; Peter Klemm/Helmut Ruppel: Begriffe und Namen – Versuche, ein 

Geschehen zu fassen, das nicht faßbar ist. Auschwitz – Holocaust – Schoa – 

Churban. In: Albrecht Lohrbächer/Helmut Ruppel/Ingrid Schmidt/Jörg Thier-

felder (Hg.): Schoa. Schweigen ist unmöglich. Erinnern, Lernen, Gedenken. 

Stuttgart/Berlin/Köln 1999. S. 144-146. 

61  Vgl. Peter Novick: Nach dem Holocaust. Der Umgang mit dem Massenmord. 

Stuttgart/München 2001 (Boston/New York 1999). S. 179. 

62  Vgl. Stefan Krankenhagen: Auschwitz darstellen. Ästhetische Positionen zwi-

schen Adorno, Spielberg und Walser Köln/Weimar/Wien 2001. S. 8. Auf An-

führungszeichen, die andernorts eine Distanzierung anzeigen, wird aus eben 

diesen Gründen verzichtet, sofern nicht eben der Begriff selbst verhandelt wird 

oder es sich um ein Zitat handelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|23 

Gesprächen oder Auseinandersetzungen zwischen Schriftstellerinnen und 

Schriftstellern oder anderen Intellektuellen. Dies änderte sich mit dem Er-

scheinen ihres ersten Gedichtbandes 1959, als ihre Lyrik in der Öffentlich-

keit deutlicher wahrgenommen wurde. Zudem bezog sie seit den sechziger 

Jahren nicht mehr nur in Gedichten Position, sondern auch in Reden und Es-

says.

Die Betrachtung von Domins Werk als Teil des Diskurses um Lyrik 

nach Auschwitz eröffnet einen neuen Blickwinkel auf den Diskurs, der es 

erstens erlaubt, wichtige Aspekte des Umgangs der deutschen Öffentlichkeit 

mit der Geschichte zu betrachten. Das gilt für die verspätete gesellschaftli-

che Auseinandersetzung mit dem „Zivilisationsbruch Auschwitz“63 und A-

dornos kritische Betrachtungen von Kunst und Kultur unter dem Eindruck 

des nationalsozialistischen Massenmords, die späte Anerkennung des Exils 

und die erst vor wenigen Jahren begonnene wissenschaftliche Auseinander-

setzung mit der Remigration. Zweitens verdeutlicht diese Perspektive, dass 

sich nach Auschwitz bei deutschen Schriftstellerinnen und Schriftstellern 

spezifische Aspekte der Sprachkrise sowie des dichterischen Selbstver-

ständnisses zeigen: Das verkürzte Adorno-Zitat provoziert bis heute Reakti-

onen und wurde für Autorinnen und Autoren zum wichtigen Bezugspunkt 

ihrer poetologischen Überlegungen. Domin selbst sprach von Adornos Satz 

als von einer „abgeleierten und unhaltbaren These“64 und führte das Er-

scheinen von Paul Celans (1920-1970) Gedichtband Mohn und Gedächtnis

1952 als Beleg dafür an. 

Dieser neue Blickwinkel lässt die Reflektiertheit und die weitreichende 

Relevanz ihrer Positionen innerhalb des Diskurses um Lyrik nach Ausch-

witz deutlich werden, wodurch sie als intellektuelle und politisch engagierte 

Dichterin profiliert wird. Eine wesentliche Rolle spielt dabei ihre Auseinan-

dersetzung mit den Themen Exil und Remigration im Zusammenhang des 

Diskurses. Die vorliegende Arbeit soll Spuren der – nicht kulturellen, aber 

reflektierten – Zäsur von Auschwitz in Domins literarischen Verfahren 

nachweisen und so zeigen, wie Domin in ihrer Lyrik das nach Jochen Vogt 

von Adorno geforderte „paradoxe Eingedenken“65 einlöst. Dieses Anliegen 

deutet sich bereits im Titel „das Dennoch jedes Buchstabens“. Hilde Do-

mins Gedichte im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz an, der das Gedicht 

63  Dan Diner: Zivilisationsbruch: Denken nach Auschwitz. Frankfurt a.M. 1988. 

64  Hilde Domin: Zerstöret nicht das Weltall der Worte. In: Marcel Reich-Ranicki 

(Hg.): Frauen dichten anders. 181 Gedichte mit Interpretationen. Frankfurt 

a.M./Leipzig 1998. S. 214-216. S. 215. 

65  Jochen Vogt: Er fehlt, er fehlte, er hat gefehlt... Ein Rückblick auf die soge-

nannten Väterbücher. In: Stephan Braese u.a. (Hg.): Deutsche Nachkriegslite-

ratur. A.a.O., S. 385-399. S. 397. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Drei Arten Gedichte aufzuschreiben (GG 333-336) zitiert. „Dennoch“ wur-

de zu Domins Motto.66

Die literaturwissenschaftliche Forschung hat bislang noch nicht ange-

messen gewürdigt, dass Domins lyrisches Werk zentrale Positionen der 

zeitgenössischen literarischen und theoretischen Debatten umfasst. Der von 

Wilfried Barner herausgegebene Band „Geschichte der deutschen Literatur 

von 1945 bis zur Gegenwart“ widmet Domin gerade mal eine halbe Seite 

und stellt sie nur als Lyrikerin vor.67 Wie sehr die Relevanz etwa ihrer lite-

raturtheoretischen Überlegungen unterschätzt wird, belegt Hermann Kortes 

Formulierung, Domins Wozu Lyrik heute sei ein „gutgemeinter, aber an-

strengend defensiver Versuch“68, Literatur gegen den Vorwurf der Überflüs-

sigkeit zu verteidigen. Dabei legte Domin ihre Poetologie explizit aus Au-

torperspektive vor. Zudem übersieht Korte den politischen Gehalt von Do-

mins Position, der durchaus Sprengkraft in Bezug auf den Umgang mit Er-

innerung an den Nationalsozialismus und seiner Historisierung besitzt. 

Die vorliegende Arbeit verortet sich in einem vielfältigen Forschungs-

feld. Zu den wichtigen Kontexten gehören Exil und Remigration. Auch 

wenn Domin erst in den fünfziger Jahren zu schreiben begonnen hat, ist ihr 

Werk in weiten Teilen der Exilliteratur zuzuordnen. Diese Einordnung folgt 

Egon Schwarz’ Vorschlag von 1973, „[...] als Exil-Literatur nur solche 

Werke gelten zu lassen, die sich bewußt mit dem Exil, seinen Ursachen, Be-

dingungen und Konsequenzen auseinandersetzen oder diese Erscheinungen 

unbewußt in einer signifikanten Weise spiegeln.“69 Damit übereinstimmend 

plädiert Wolfgang Emmerich für einen weiten Gattungsbegriff, der auch die 

66  Vgl. FAZ-Fragebogen in: Frankfurter Allgemeine Magazin H. 123, 

09.07.1982. Zit. n. der Stadt- und Universitätsbibliothek Frankfurt am Main 

(Hg.): Hilde Domin. Begleitheft zur Ausstellung der Stadt- und Universitäts-

bibliothek Frankfurt am Main. 12. Januar bis 27. Februar 1988. Frankfurt a.M. 

1988. S. 21. 

67  Vgl. die von Alexander von Bormann verfassten Kapitel über Lyrik in Wil-

fried Barner/Alexander von Bormann/Manfred Durzak/Anne Hart-

mann/Manfred Karnick/Thomas Koebner/Lothar Köhn/Jürgen Schröder: Ge-

schichte der deutschen Literatur von 1945 bis zur Gegenwart. München 1994. 

S. 241. 

68  Hermann Korte: Geschichte der deutschen Lyrik seit 1945. Stuttgart 1989. S. 

145.

69  Egon Schwarz: Was ist und zu welchem Ende studieren wir Exilliteratur? In: 

Peter Uwe Hohendahl/Egon Schwarz (Hg.): Exil und Innere Emigration. Bd. 

2. Frankfurt a.M. 1973. S. 155-164. S. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|25 

nach 1945 entstandene, „zeitverschobene Exilliteratur“70 erfassen müsse, 

einschließlich der nicht-deutschsprachigen Texte. 

Wolfgang Emmerich hat darüber hinaus auf die ästhetische Heterogeni-

tät der Exillyrik hingewiesen: „‚Exillyrik‘ gibt es als Gesamtphänomen 

wohl nach Maßgabe der gemeinsamen Lebensform, aus der sie erwächst, 

und unter dem Aspekt des allgemeinen Traumas, das der Faschismus ge-

zeugt hat – also existenziell und thematisch, nicht hingegen ästhetisch.“71

Dasselbe gilt für die Literatur der Remigration, die von der Literaturwissen-

schaft wegen der personellen Identität der Autorinnen und Autoren über-

wiegend innerhalb der Exilforschung untersucht wird. 

Die Auseinandersetzung mit der Exilliteratur begann in Westdeutsch-

land erst spät, denn es „[...] existierte nach 1945 und während des Kalten 

Krieges in der Bundesrepublik kein Lesepublikum für Exiltexte.“72 Die Wi-

derstände, die den Remigranten nach 1945 begegneten, waren groß, wie 

Claus-Dieter Krohn und Axel Schildt belegen.73 Sven Papcke analysierte 

1991, wie sich in der jungen Bundesrepublik Exil und Remigration als öf-

fentliches Ärgernis darstellten: 

„Vor dem Krieg wurden die Exilanten von der Welt nicht ernst genommen, weil 

von den Aufnahmeländern weiterhin gute Beziehungen zu Deutschland gesucht 

wurden. Während des Krieges warnte das Exil vergeblich vor den gefährlichen 

Folgen einer Kollektivschuldthese. Nach dem Krieg stießen ihre Änderungsvor-

schläge wieder auf den erbitterten Widerstand der Hiergebliebenen, was um so 

leichter möglich schien, weil man diese Gruppe einfach mit den Besatzungsmäch-

ten in einen Topf warf.“74

70  Wolfgang Emmerich: Exillyrik nach 1945. In: Jörg Thunecke (Hg.): Deutsch-

sprachige Exillyrik. A.a.O., S. 357-379. S. 361. 

71  Wolfgang Emmerich: Einleitung. In: Ders./Susanne Heil (Hg.): Lyrik des E-

xils. Bio-bibliograph. erg. Ausg., Stuttgart 1997. S. 21-77. S. 67. 

72  Gabriele Mittag: Erinnern, Schreiben, Überliefern. Über autobiographisches 

Schreiben deutscher und deutsch-jüdischer Frauen. In: Exilforschung. Ein in-

ternationales Jahrbuch. Bd. 11: Frauen und Exil. Hg. v. Claus-Dieter Krohn. 

München 1993. S. 53-67. S. 59. Da Domin in die Bundesrepublik zurückkehr-

te und in ihrem Werk die Problematik des politisch geteilten Deutschlands 

keine Rolle spielt, kann die Entwicklung in der DDR hier ausgeblendet blei-

ben.

73  Vgl. Claus-Dieter Krohn/Axel Schildt (Hg.): Zwischen den Stühlen? Remig-

ranten und Remigration in der deutschen Medienöffentlichkeit der Nach-

kriegszeit. Hamburg 2002. 

74  Sven Papcke: Exil und Remigration als öffentliches Ärgernis. Zur Soziologie 

eines Tabus. In: Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 9: Exil und 

Remigration. Hg. v. Claus-Dieter Krohn. München 1991. S. 9-24. S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die Remigranten hätten mit der Rückwanderung eine Anpassungsleistung 

erbringen müssen, bei der zudem die Exilerfahrung immer präsent gewesen 

sei. Auf diese Schwierigkeiten hat auch Marita Krauss hingewiesen: „Die-

sen Blick des Fremden, den Blick von außen [...] verloren viele Rückkehrer 

ihr ganzes Leben lang nicht mehr. Das selbstverständliche Heimatgefühl 

war ihnen abhanden gekommen.“75 Axel Schildt bestreitet gar die Möglich-

keit einer Remigration im strengen Sinne, „weil die Heimat, in die aus dem 

Exil zurückgekehrt werden konnte, sich stark verändert hatte“76.

Eine Aufwertung des Exils findet Sven Papcke zufolge seit den siebzi-

ger Jahren statt, die der Remigration stehe jedoch noch weitgehend aus. Bis 

heute sei die „bereits 1933 vollzogene Spaltung der deutschen Kulturnation 

eigentlich noch nicht wieder behoben“77. Papcke kommt zu dem Schluss: 

„Remigranten spielen in Politik und Wissenschaft der Bundesrepublik 

Deutschland eine wichtige Rolle, sicherlich, aber eben nicht als richtungs-

weisende Mitbürger, sondern bestenfalls wie alle übrigen als Getriebene des 

Zeitgeistes.“78 Dazu lässt sich einschränkend anmerken, dass sie als Schrift-

stellerinnen und Schriftsteller – falls sie noch publizierten – immerhin einen 

gewissen Vorsprung an öffentlicher Aufmerksamkeit besaßen. Dennoch 

wurde die Bundesrepublik „nicht ihr Staat“79.

Für die dreißiger Jahre lässt sich „von einer umfassenden Moralisierung 

der Schriftstellerrolle“80 sprechen, die bereits damals in den Debatten der 

Exilzeitschriften diskutiert wurde. Manfred Durzak lokalisiert den Höhe-

punkt der Exilforschung in den siebziger Jahren und verweist auf deren von 

Anfang an bestehendes Problem, das moralische Anliegen der Texte zu 

würdigen und den kritischen Blick auf ohne deren literarische Qualitäten 

beizubehalten.81 Dieses Dilemma ist in der mehrdimensionalen Zielsetzung 

75  Marita Krauss: Heimkehr in ein fremdes Land. Geschichte der Remigration 

nach 1945. München 2001. S. 7. 

76  Axel Schildt: Reise zurück aus der Zukunft. Beiträge von intellektuellen USA-

Remigranten zur atlantischen Allianz, zum westdeutschen Amerikabild und 

zur ‚Amerikanisierung‘ in den fünfziger Jahren. In: Exilforschung. Ein interna-

tionales Jahrbuch. Bd. 9. A.a.O., S. 25-45. S. 25. 

77  Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 13. 

78  Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 22. 

79  Vgl. Peter Mertz: Und das wurde nicht ihr Staat. Erfahrungen emigrierter 

Schriftsteller mit Westdeutschland. München 1985. 

80  Helmut Peitsch: ‚Das Politische zur Natur werden lassen‘: Vom Umgang mit 

dem Vorwurf der ‚Tendenz‘ in der Exilliteratur. In: Helga Schreckenberger 

(Hg.): Ästhetiken des Exils. Amsterdam 2003. S. 15-36. S. 30. 

81  Vgl. Manfred Durzak: „Der Worte Wunden“. Sprachnot und Sprachkrise im 

Exilgedicht. In: Jörg Thunecke (Hg.): Deutschsprachige Exillyrik. A.a.O., S. 

15-24. S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|27 

der Exilforschung und der Literaturwissenschaft begründet. Guy Stern kriti-

sierte 1985 die germanistischen Arbeiten zur Exilliteratur, denen es an der 

Auseinandersetzung mit ästhetischen Aspekten mangele und die einer mora-

lisch-engagierten Perspektive auf die Texte als Zeitdokumente folgten.82

Doch auch die literarischen Bewertungskriterien, die vorgeben, neutral 

zu sein, lohnt es zu hinterfragen. Dies zeigen insbesondere die Arbeiten von 

Stephan Braese. In seinem Aufsatz Nach-Exil83, der sich mit dem von Re-

migranten beschriebenen Gefühl und der faktischen Situation der Heimatlo-

sigkeit in der Fremde auseinandersetzt, bezeichnet Braese die Rückkehr der 

Literatur als gescheitert. Grund dafür sei der „Versuch des westdeutschen 

Literaturbetriebs, die Lektüre-Zugänge zur im Nach-Exil verrichteten litera-

rischen Arbeit jüdischer Autoren einer spezifischen Konditionierung zu un-

terwerfen“84. Zwei Bedingungen für eine Akzeptanz seien wesentlich gewe-

sen, erstens die Rückkehr nach Deutschland mit der psychischen Nähe zu 

den individuellen Gefährdungen im Rahmen der nationalsozialistischen 

Vernichtungspolitik an den europäischen Juden, zweitens der Eintritt in den 

westdeutschen Literaturbetrieb, der die Ausblendung jüdischer Identität und 

spezifischer Erfahrungen im nationalsozialistischen Deutschland und im E-

xil verlangt habe. Inwieweit dies auch auf Domin zutrifft, soll die vorlie-

gende Arbeit zeigen. 

Bisher liegen immerhin fünf Dissertationen zu Domins Werk vor, die 

allesamt ihre Lyrik zum Gegenstand haben und zum Teil auch ihre Poetolo-

gie untersuchen. Keine davon analysiert jedoch die Beziehungen zum Dis-

kurs um Lyrik nach Auschwitz und deren Vielschichtigkeit. Die Arbeiten 

unterscheiden sich methodisch und hinsichtlich der Tragfähigkeit der Er-

gebnisse stark voneinander. 1979 erschien die erste umfangreichere Unter-

suchung zum Werk Hilde Domins, Dagmar C. Sterns From Exile to Ideal.

Stern leistet mit ihrer Überblicksdarstellung eine Pionierarbeit, deren Ver-

dienst jedoch durch eine Lesart der Gedichte geschmälert wird, die die Per-

son der Autorin in den Vordergrund stellt und die formale Analyse vernach-

lässigt. Für ihr abschließendes Urteil, Domin sei eine unpolitische Autorin, 

die ihre utilitaristischen wie ihre utopischen Ziele verfehle, bleibt Stern den 

82  Vgl. Guy Stern: Prologomena zu einer Typologie der Exilliteratur. In: Alexan-

der Stephan/Hans Wagener (Hg.): Schreiben im Exil. Zur Ästhetik der deut-

schen Exilliteratur 1933-1945. Bonn 1985. S. 1-17. 

83  Stephan Braese: Nach-Exil. Zu einem Entstehungsort westdeutscher Nach-

kriegsliteratur. In: Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 19: Jüdi-

sche Emigration zwischen Assimilation und Verfolgung, Akkulturation und 

jüdischer Identität. Hg. v. Claus-Dieter Krohn. München 2001. S. 227-253. S. 

233.

84  Stephan Braese: Nach-Exil. A.a.O., S. 234. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Nachweis schuldig.85 Sie übersieht das politische Potential von Domins Per-

spektive auf die deutsche Auseinandersetzung mit der Geschichte des Nati-

onalsozialismus und des Exils sowie der Erinnerung daran und deren vor-

herrschenden Deutungsmustern. 

Irmgard Hammers fordert in ihrer 1984 erschienenen Dissertation Dich-

tungstheoretische Reflexion und künstlerische Verwirklichung eine getrenn-

te Untersuchung der Lyrik Domins und der erst in einer späteren Phase ent-

standenen Poetik: „Eine Poetik ist [...] immer ein eigenständiges Werk. 

Deshalb scheint es nicht sinnvoll, das theoretisch-ästhetische Konzept der 

Autorin zur Interpretation der Lyrik heranzuziehen [...].“86 Tatsächlich sollte 

nicht vorschnell von einer Kongruenz der poetologischen Schriften und Ge-

dichte ausgegangen werden, auch wegen der abweichenden Entstehungszei-

ten, doch verlangt dieser Aspekt eine Prüfung, da Domin selbst die Un-

trennbarkeit von Werk und Theorie konstatiert hat und in ihren poetologi-

schen Texten wiederholt eigene Gedichte zur Verdeutlichung ihrer Reflexi-

onen anführt.87 Entgegen den von ihrem Dissertationstitel geweckten Erwar-

tungen beschränkt Hammers sich auf Kommentare zu den Versen Domins, 

die zuweilen aus nur einem einzigen Satz bestehen.88 Im Unterschied dazu 

erlauben es präzise Gedichtinterpretationen durchaus, aus der Gegenüber-

stellung von Werk und Poetik Schlüsse über deren Verhältnis zu ziehen. 

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit detaillierter formaler Analysen, die 

Parallelen und Widersprüche erkennbar werden lassen. 

Elfe Vallaster veröffentlichte 1994 eine Überarbeitung ihrer Dissertati-

on von 1987 über Domins lyrische Entwicklung von Liebes- zu Rückkehr-

gedichten.89 Beide Fassungen bestehen im Wesentlichen aus chronologisch 

geordneten Gedichtinterpretationen, ohne dass deren Ergebnisse jedoch in 

ihren jeweiligen historischen Kontext mit den spezifischen Entstehungsbe-

dingungen eingeordnet werden. Die Darstellung suggeriert damit eine zeitli-

che Folge von Themen und Motiven, die tatsächlich bereits gleichzeitig in 

Domins Werk auftreten. 

85  Dagmar C. Stern: Hilde Domin. From Exile to Ideal. Bern 1979. S. 89. 

86  Irmgard Hammers: Hilde Domin: Dichtungstheoretische Reflexion und künst-

lerische Verwirklichung. Köln 1984. 

87  Vgl. Hilde Domin: Lyriktheorie - Interpretation - Wertung. Eine Abgrenzung 

handwerklicher Zuständigkeiten. In: WL, S. 147-155. S. 148; Hilde Domin: 

Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 14; 16; 22. 

88  Siehe z.B. den Satz zu Domins Gedicht „Lyrik“. Irmgard Hammers: Hilde 

Domin. A.a.O., S. 54. 

89  Elfe Vallaster: „Ein Zimmer in der Luft“: Liebe, Exil, Rückkehr und Wort-

Vertrauen. Hilde Domins lyrischer Entwicklungsweg und Interpretationszu-

gänge. New York 1994. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|29 

Michael Braun zeigt 1993 in seiner einschlägigen Dissertation Exil und 

Engagement die historische und ästhetische Bedeutung der Exil- und Rück-

kehrgedichte als Zeugnisse der Entfremdung sowie die Appellstruktur in der 

Lyrik und die dahinterstehende Poetik Domins. Er konstatiert eine literari-

sche Entwicklung, indem er Domins Werk in den Bereich „Exil und Rück-

kehr“ einerseits und „Autonomie und Engagement“ andererseits einteilt.90

Gegen ein solche Zweiteilung von Domins Werks in eine Zeit vor und eine 

Zeit nach 1961 sprechen jedoch formale Kontinuitäten und der von der vor-

liegenden Arbeit erbrachte Nachweis, dass alle diese Aspekte in jedem ihrer 

Gedichtbände präsent sind. 

Phasen in Domins Werk lassen sich höchstens hinsichtlich ihrer Produk-

tion ausmachen, wie Elsbeth Pulver 1993 feststellte: Domin schrieb in den 

fünfziger und sechziger Jahren viele Gedichte, in den sechziger Jahren er-

gänzten essayistische Arbeiten ihre poetologischen Reflexionen, in den 

siebziger und achtziger Jahren entstehen zentrale, meist autobiographische 

Essays, und seitdem dominieren Sammeln und Ordnen, Deutung und Rück-

schau Domins Arbeit.91 Von den bisher vorliegenden Dissertationen ist eine 

ausführliche Auseinandersetzung mit der Rezeption von Domins literari-

schem Werk durch die zeitgenössischen Feuilletons bereits geleistet worden, 

so dass hier auf eine neuerliche Darstellung verzichtet werden kann. 

Die neueste Monografie zu Domins lyrischem Werk erschien 2000 und 

stammt von Jianguang Wu.92 Die Dissertation Das lyrische Werk Hilde Do-

mins im Kontext der deutschen Literatur nach 1945 löst jedoch nicht ein, 

was der Titel ankündigt. Wu bleibt in seiner Untersuchung bei Themen, Mo-

tiven und Bildern stehen, ohne sie zu den gesellschaftlichen Debatten um 

Literatur nach 1945 in Beziehung zu setzen. Dies gründet in seinem prob-

lematischen Vorgehen, zum einen fast ausschließlich literaturgeschichtliche 

Überblicksdarstellungen zu referieren, ohne einen Zusammenhang zu Do-

mins Lyrik herzustellen, zum anderen Zitate und werkimmanente Interpreta-

tionen vorzulegen, ohne sie im Hinblick auf die Fragestellung zu fokussie-

ren.

Bettina von Wangenheim 1987 veröffentlichte einen Materialienband, 

den Ilseluise Metz 1998 aktualisierte.93 Die Sammlung enthält neben Essays 

90  Michael Braun: Exil und Engagement. Untersuchungen zur Lyrik und Poetik 

Hilde Domins. Frankfurt a.M. 1993. S. 17. 

91  Vgl. Elsbeth Pulver: Hilde Domin. In: Kritisches Lexikon der Gegenwartslite-

ratur. Hg. v. Heinz-Ludwig Arnold. München 1978-1993. S. 1-10. S. 9. 

92  Jianguang Wu: Das lyrische Werk Hilde Domins im Kontext der deutschen 

Literatur nach 1945. Frankfurt a.M. 2000. 

93  Bettina von Wangenheim/Ilseluise Metz (Hg.): Vokabular der Erinnerungen. 

Zum Werk von Hilde Domin. Akt. Neuausg., Frankfurt a.M. 1998. Im Folgen-

den: VE. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

zu Domins Werk entstehungsgeschichtliche Daten, biographische Angaben 

sowie eine umfangreiche Bibliographie. Darüber hinaus bietet der 1997 er-

schienene Band von Birgit Lermen und Michael Braun eine gelungene Ein-

führung in Domins Werk, indem er zentrale Motive schlaglichtartig be-

leuchtet.94 Die vorliegende Arbeit leistet nun über Ergänzungen und weitere 

Interpretationen hinaus die notwendige zeitgeschichtliche Kontextualisie-

rung und Verbindung der Ergebnisse und stellt eine Beziehung zu den dich-

tungstheoretischen Reflexionen Domins her. 

Einzelne Beiträge der literaturwissenschaftlichen Forschung beziehen 

sich in der Auseinandersetzung mit den Themen Sprache, Sprechen und 

Schweigen auf Auschwitz als Zäsur. Die Texte von Paul Celan und Nelly 

Sachs (1891-1970) finden in diesem Kontext besonders starke Berücksichti-

gung, aber auch das Werk Rose Ausländers (1901-1988) wird regelmäßig 

miteinbezogen: Otto Lorenz hob 1988 hervor, dass die Dichtung von Celan, 

Sachs und Ausländer auf Mimesis verzichte und sie durch ein „Paradigma 

der Deixis, des Hinführens auf das Unsagbare“95 ersetze. Die Unterschiede 

zur Position Domins werden in der vorliegenden Untersuchung deutlich 

werden.

Alvin Rosenfeld untersucht Holocaust- und Nach-Holocaust-Literatur96

auf ihren Umgang mit Faktizität und Fiktionalisierung. Er fragt danach, wie 

Sprache die Forderungen nach Wahrheit, Glaubhaftigkeit erfüllen könne: 

„[...] wie kann sie ihre eigene Verarmung beschreiben, ihre Nähe zum Ver-

stummen?“97 Im Unterschied zu Lorenz macht Rosenfeld in den Werken 

von Paul Celan und Nelly Sachs jedoch „eine Poetik des Aushauchens“98

aus, die den Holocaust thematisiere und seine Konsequenzen für das Be-

wusstsein mimetisch nachzeichne. Rosenfeld sieht in der Holocaust-

Literatur ein Aufbegehren für das Leben und argumentiert entsprechend ab-

schließend: „Ein Sich-Abfinden mit der Endgültigkeit des Schweigens be-

deutet, wie unbeabsichtigt auch immer, den nazistischen Nihilismus trium-

94  Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Domin. „Hand in Hand mit der Sprache“. 

Bonn 1997. 

95  Otto Lorenz: Gedichte nach Auschwitz oder: Die Perspektive der Opfer. In: 

Text und Kritik. Sonderband: Bestandsaufnahme Gegenwartsliteratur. Bundes-

republik Deutschland, Deutsche Demokratische Republik, Österreich, 

Schweiz. Hg. v. Heinz Ludwig Arnold. München 1988. S. 35-53. S. 39. 

96  Im anglo-amerikanischen Raum bezieht sich der Begriff „Holocaust-Literatur“ 

auf die Berichte Überlebender, aber es gibt keinen umfassenden definitori-

schen Konsens. Vgl Jan Strümpel: Vorstellungen vom Holocaust. George Ta-

boris Erinnerungs-Spiele. Göttingen 2000. S. 21. 

97  Alvin Rosenfeld: Ein Mund voll Schweigen. Literarische Reaktionen auf den 

Holocaust. Göttingen 2000 (Bloomington/Indiana 1988). S. 19. 

98  Alvin Rosenfeld: Ein Mund voll Schweigen. A.a.O., S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|31 

phieren zu lassen.“99 Der Ermittlung100 von Peter Weiss (1916-1982) wirft 

er dagegen die „Ausbeutung des Grauens“101 vor. 

Diese bewertenden Äußerungen liefern Belege für die Feststellung von 

Berel Lang, dass das moralische Gewicht des Holocausts seine literarische 

Repräsentation sowie den Akt des Schreibens beeinflusse.102 Lang greift aus 

den Debatten um Schreiben und Holocaust drei Argumente heraus und tritt 

ihnen entgegen: Er bezieht sich erstens auf den Vorwurf, jede generelle Kri-

tik an Literatur über den Massenmord müsse tendenziös sein, da diese eine 

historische oder moralische Einzigartigkeit des Holocausts voraussetze, die 

keinesfalls unumstritten sei. Lang wendet sich gegen eine solche revisionis-

tische Position, die eine Opfer-Täter-Relation fortsetze. Zweitens verweist 

er auf die Kritik, diese Literatur wiederhole lediglich traditionelle künstleri-

sche oder moralische Themen, so dass der besondere Charakter des Holo-

caust durch diese Generalisierungen verloren gehe. Lang stimmt zu, dass 

auch die Literatur über den Holocaust sich auf literarische Traditionen be-

ruft, besteht aber darauf, dass sie den spezifischen Charakter ihres Sujets ge-

rade durch dessen Radikalität bewahren könne. Drittens nennt Lang den 

Einwand, die Beschäftigung mit dem Schreiben in Texten über den Mas-

senmord entferne Autoren und Leser von der Auseinandersetzung mit dem 

Holocaust selbst. Demgegenüber weist Lang darauf hin, dass das entschei-

dende Kriterium die Angemessenheit sein müsse, und zwar von allen Tex-

ten, historischen, philosophischen oder fiktionalen. Mit der Forderung, dass 

das Risiko des Scheiterns in Kauf genommen werden müsse, da der Holo-

caust sonst aus dem Gedächtnis verschwinde, kommt auch Lang selbst zu 

einem moralisierenden Urteil.103

Andere Arbeiten zielen stärker auf die formalen Aspekte: Die 1987 er-

schienene Dissertation von Andreas Luther untersucht die Möglichkeit von 

Lyrik nach Auschwitz am Beispiel Paul Celans. „Strukturadäquatheit“104

und „Erinnerungsutopie“ dienen Luther als Kriterien für eine „Ästhetik des 

99   Alvin Rosenfeld: Ein Mund voll Schweigen. A.a.O., S. 199. 

100   Peter Weiss: Die Ermittlung. Oratorium in 11 Gesängen. Frankfurt a.M. 

1965. 

101   Alvin Rosenfeld: Ein Mund voll Schweigen. A.a.O., S. 152. Vgl. dazu Chris-

toph Weiss: „... eine gesamtdeutsche Angelegenheit im äußersten Sinne...“. 

Zur Diskussion um Peter Weiss’ Ermittlung im Jahre 1965. In: Stephan 

Braese u.a. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur. A.a.O., S. 53-70. 

102   Vgl. Berel Lang: Introduction. In: Ders. (Ed.): Writing and the Holocaust. 

New York/London 1988. S. 1-15. S. 1. 

103   Berel Lang: Introduction. A.a.O., S. 2f. 

104   Andreas Luther: „Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben ist barba-

risch...“. Zur Möglichkeit von Lyrik nach Auschwitz am Beispiel Paul Ce-

lans. Frankfurt a.M. 1987. S. 26. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Leidens“105. Annette Jael Lehmann hat 1996 in ihrer Dissertation Aspekte

der Dichtungs- und Sprachkrise bei Rose Ausländer und Nelly Sachs analy-

siert. Lehmann kommt zu dem Ergebnis, dass aufgrund der mit Auschwitz 

verbundenen Dichtungskrise „[...] Ambivalenz, das Schwanken zwischen 

dem Scheitern und Gelingen bei der Etablierung von Bedeutungskonfigura-

tionen zum strukturbildenden Modus der Texte selbst wird.“106

Zwei weitere Monographien begreifen Auschwitz als geschichts- und li-

teraturgeschichtswissenschaftliche Zäsur, ohne diese jedoch kategorial nä-

her zu bestimmen: Thomas Hennig geht in seiner 1996 veröffentlichten Dis-

sertation Formen des Eingedenkens in Handkes Texten107 nach und zeigt, 

wie Handke dabei poetologisch dem mit Auschwitz erfolgten Bruch im Ge-

schichtsbewusstsein gerecht wird. Stefanie Gödeke-Kolbe untersuchte 2002 

in ihrer Dissertation über Christa Wolf deren Literaturverständnis nach 

Auschwitz. Wolfs Grundthema, das diese aus Erkenntnissen über den Mas-

senmord abgeleitet habe, seien die „geistig-psychischen und sozial-

ökonomischen Bedingungen, die Bewußtsein erzeugen und die Möglichkeit 

und Grad menschlicher Identitäts- und Moralentwicklung bestimmen“108.

Axel Dunker stellte 2001 in seiner Habilitationsschrift über Literatur 

„über Auschwitz“ fest, dass die Form der Literatur erlaube, „das nicht-

Aussprechbare zu artikulieren“109. Er kommt zu dem Ergebnis, dass die 

Grundbedingung für Kunst nach Auschwitz ihre formale und inhaltliche 

Radikalität sei.110 Diese These soll durch die Analyse von Domins Lyrik 

überprüft werden. 

Die Unterscheidung zwischen jüdischen und nichtjüdischen Autorinnen 

und Autoren begründet Ernestine Schlant bei ihren Untersuchungen zur 

deutschen Nachkriegsliteratur damit, dass zwischen ihnen, „[...] was die Be-

dingungen ihres Schreibens und die in ihrem Werk sichtbar werdenden Per-

spektiven betrifft, der Abgrund des Holocaust“111 liege. Diesen Unterschied 

105   Andreas Luther: „Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben ist barba-

risch...“. A.a.O., S. 73ff. 

106   Annette Jael Lehmann: Im Zeichen der Shoah. Aspekte der Dichtungs- und 

Sprachkrise bei Rose Ausländer und Nelly Sachs. Tübingen 1999. S. 49. 

107   Thomas Hennig: Intertextualität als ethische Dimension. Peter Handkes Äs-

thetik „nach Auschwitz“. Würzburg 1996. S. 9. 

108   Stefanie Gödeke-Kolbe: Subjektfiguren und Literaturverständnis nach 

Auschwitz. Romane und Essays von Christa Wolf. Frankfurt a.M. 2003. S. 

26.

109   Axel Dunker: Die anwesende Abwesenheit. Literatur im Schatten von 

Auschwitz. München 2003. S. 23. 

110   Vgl. Axel Dunker: Die anwesende Abwesenheit. A.a.O., S. 298. 

111   Ernestine Schlant: Die Sprache des Schweigens. Die deutsche Literatur und 

der Holocaust. München 2001 (New York/London 1999). S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|33 

zwischen Opfern und Tätern zu übergehen, hieße, sie und ihre Geschichten 

gleichzusetzen. Schlant konzentriert sich in ihrer Arbeit auf die „rassisch“ 

Verfolgten, auch wenn zu den „Opfern“ nicht nur Juden, sondern auch poli-

tische Gegner des Nationalsozialismus, Roma und Sinti, Homosexuelle und 

andere gehörten. Vom „Verschweigen“ als Strategie des Leugnens und Ver-

gessens, deren Veränderung sie für die Zeit vom Zweiten Weltkrieg bis 

1990 untersucht hat, unterscheidet Schlant das „Beschweigen“ des Holo-

caust angesichts seiner Entsetzlichkeit.112 Die Differenzierung an sich ge-

hört durchaus zum Konsens des Diskurses, allerdings werden dabei ver-

schiedene Begriffe verwendet. 

Der Diskurs um Lyrik nach Auschwitz umfasst auch Interpretationen 

von und Stellungnahmen zu Adornos berühmtem „Satz“, die ihrerseits viel-

fach wissenschaftlich bearbeitet worden sind, vorwiegend in Aufsätzen.113

Diese wurden bereits bzw. werden zur Darstellung der Debatten um Ador-

nos umstrittenen Satz an den entsprechenden Punkten der Arbeit herangezo-

112   Vgl. Ernestine Schlant: Die Sprache des Schweigens. A.a.O., S. 19ff. 

113   Vgl. Michael Moll: Lyrik in einer entmenschlichten Welt. Interpretations-

versuche zu deutschsprachigen Gedichten aus nationalsozialistischen Ge-

fängnissen, Ghettos und KZ’s [sic]. Frankfurt a.M. 1988. S. 223-227; Asher 

Cohen/Joav Gelber/Charlotte Wardi (Eds.): Comprehending the Holocaust. 

Historical and literary research. Frankfurt a.M. 1988; Peter Mosler (Hg.): 

Schreiben nach Auschwitz. Köln 1989; Amy Colin: „Wo die reinsten Worte 

reifen“ – Zur Sprachproblematik deutsch-jüdischer Holocaust-Lyriker aus 

der Bukowina. In: Dietmar Goltschnigg/Anton Schwob (Hg.): Die Bukowi-

na. Studien zu einer versunkenen Literaturlandschaft. 2., durchgesehene 

Aufl. Tübingen 1991 (1990); Dieter Lamping: Gedichte nach Auschwitz, 

über Auschwitz. In: Gerhard R. Kaiser: Poesie der Apokalypse. Würzburg 

1991. S. 237-255; Dagmar C. G. Lorenz: Verfolgung bis zum Massenmord. 

Holocaust-Diskurse in deutscher Sprache aus der Sicht der Verfolgten. New 

York 1992. S. 225-242; Klaus Laermann: „Nach Auschwitz ein Gedicht zu 

schreiben, ist barbarisch“. Überlegungen zu einem Darstellungsverbot. In: 

Manuel Koeppen (Hg.): Kunst und Literatur nach Auschwitz. Berlin 1993; 

Peter Stein: „Darum mag falsch gewesen sein, nach Auschwitz ließe kein 

Gedicht mehr sich schreiben.“ (Adorno) Widerruf eines Verdikts? Ein Zitat 

und seine Verkürzung. In: Weimarer Beiträge, 42. Jg. (1996). H. 4. S. 485-

508; Dieter Lamping: Von Kafka bis Celan. Jüdischer Diskurs in der deut-

schen Literatur des 20. Jahrhunderts. Göttingen 1998; Gertrud Koch (Hg.): 

Bruchlinien. Tendenzen der Holocaustforschung. Köln/Weimar/Wien 1999; 

Sven Kramer: Auschwitz im Widerstreit. Wiesbaden 1999. S. 12-15; Günter 

Bonheim: Versuch zu zeigen, daß Adorno mit seiner Behauptung, nach 

Auschwitz lasse sich kein Gedicht mehr schreiben, recht hatte. Würzburg 

2002; Manuela Günter (Hg.): Überleben schreiben. Zur Autobiographik der 

Shoah. Würzburg 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gen. Darüber hinaus zeichnete Dieter Lamping 1996 die Umrisse des Dis-

kurses nach und verwies darauf, dass die Lyrik Adornos Weg gefolgt sei, 

indem sie thematisch vor allem durch ihre Hinwendung zu den Opfern, wel-

che die Aporie der Dichter gegenüber den Tätern zeige, und das Schuldbe-

wusstsein der (Über-)Lebenden zu charakterisieren sei.114

Trotz dieser Ansätze besitzt die Einschätzung von Petra Kiedaisch aus 

dem Jahr 1995 bis heute Gültigkeit: „Die Fülle der seit vier Jahrzehnten an-

haltenden Reaktionen auf die Thesen Adornos, gerade seitens der Schrift-

steller, ist [...] noch nicht registriert oder aufgearbeitet worden. Das scheint 

angesichts der zunehmenden Beschäftigung mit dem Thema ‚Lyrik nach 

bzw. über Auschwitz‘ paradox.“115

Kiedaisch selbst hat 1995 die Positionen verschiedener Autorinnen und 

Autoren in einem Band zusammengetragen und in der Einleitung kurz 

kommentiert. Ihre Dokumentation enthält im ersten Teil Textpassagen A-

dornos, im zweiten Teil Reaktionen von Autorinnen und Autoren, die sich 

auf Adornos „Satz“ beziehen, und im dritten Teil lyrische Kommentare da-

zu. Die Fülle der Beiträge unterstützt Emmerichs Einschätzung, dass Exilly-

rikerinnen und -lyriker wie Nelly Sachs, Erich Fried und Hilde Domin „das 

Dilemma von Dichtung, dem ‚richtigen Sprechen‘ nach Auschwitz hin und 

her gewendet und damit so etwas wie ein Gravitationszentrum der zweiten 

historischen Phase von Exillyrik geschaffen“116 haben. Die vorliegende Ar-

beit will dieses „Gravitationszentrum“ als Diskurs um Lyrik nach Ausch-

witz und im Zusammenhang mit Domins lyrischem Werk näher bestimmen. 

Die Frage nach dem Verhältnis von Sprache und Wirklichkeit gewann 

in den neunziger Jahren für die Forschung verschiedener Disziplinen erneut 

an Bedeutung: Seit dem linguistic turn117 in den Geschichtswissenschaften, 

den Philipp Sarasin als Minimalkonsens „all jener epistemologischen Posi-

tionen, die die konstitutive Rolle der Sprache beziehungsweise von Symbol-

systemen nicht nur für die Erkenntnis der Wirklichkeit, sondern auch für die 

Wirklichkeit selbst betonen“118, definiert hat, wenden sich auch diese ver-

stärkt der Frage nach den Narrativen des Holocaust zu. Insbesondere an die-

sem historischen Faktum zeigt sich die Brisanz der Annahme, „dass es nicht 

möglich ist, sich in der Wahrnehmung von Wirklichkeit jenseits der Sprache 

114   Dieter Lamping: Literatur und Theorie. Poetologische Probleme der Moder-

ne. Göttingen 1996. 

115   Petra Kiedaisch: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Lyrik nach Auschwitz? Adorno 

und die Dichter. Stuttgart 1995. S. 9-25. S. 10. 

116   Wolfgang Emmerich: Exillyrik nach 1945. A.a.O., S. 357-379. S. 365. 

117   Der Begriff geht zurück auf Richard Rorty (Hg.): The linguistic turn: Recent 

Essays in Philosophical Method. Chicago 1992 (1967). 

118   Philipp Sarasin: Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. Frankfurt a.M. 

2003. S. 11f.  

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|35 

[...] zu bewegen“119: Sprache konstruiert Wirklichkeit. Selbst die Faktizität 

des Massenmords als historischer Zensur ist gebunden an die Fiktionalität 

der sprachlichen Vermitteltheit. Claudia Althaus resümiert diesen Perspek-

tivenwechsel: „Man könnte vereinfachend sagen, daß die Sprache das Be-

wußtsein als Paradigma abgelöst hat und Diskurse an die Stelle der traditio-

nellen Ursachenforschung getreten sind. [...] Für die Geschichtswissenschaft 

bedeutet das, daß an die Stelle der historischen Subjekte Texte treten.“120

Entsprechend konstatieren Nicolas Berg, Jesse Jochimsen und Bernd 

Siegler einen Wandel in der Auseinandersetzung mit der Shoah: Lange sei 

die Sagbarkeit bzw. Darstellbarkeit zentral gewesen, jetzt dominiere die Re-

flexion über die vorhandenen Darstellungsformen mit ihren Voraussetzun-

gen und Konsequenzen, also um die Deutungen.121 Dabei dürfen diese aber 

nicht in die Beliebigkeit abgleiten, sondern die Wissenschaft muss hinter

den Grenzen der Diskurse in den Quellen nach dem Nicht-Sym-

bolisierbaren, der historischen „Wahrheit“ oder „Wirklichkeit“ suchen.

Diese Verschiebung zu den Deutungen findet auch in den Literaturwissen-

schaften Berücksichtigung, wie etwa Stefan Krankenhagens Dissertation 

Gegenwärtige Darstellungsformen von Auschwitz und ihre gesellschaftliche 

Rezeption aus dem Jahre 2001 belegt. 

Außerhalb der Geschichtswissenschaften beziehen Erinnerungen von 

Zeitgenossen, insbesondere die von Überlebenden, aus ihrem Status als Er-

fahrungen ihre Anerkennung und Autorität. Der Streit dreht sich hier eher 

um Authentizität oder Instrumentalisierung von Erinnerung, wenn nicht gar 

um „Geschichtsfälschung“, wie der Fall Wilkomirski zeigte: Als bekannt 

wurde, dass Bruno Doessekker seine Identität als „Binjamin Wilkomirski“ 

und die von der Literaturkritik hochgelobten Erinnerungen nur erfunden hat-

te, reagierte das Publikum mit Empörung über die Täuschung und die An-

maßung.122 Auf der Ebene der literarischen Kunstbetrachtung verwandelte 

das Wissen um den Betrug seit 1999 den „authentischen“ Text in den Augen 

vieler Leserinnen und Leser sowie der Literaturwissenschaften in moralisch 

119   Philipp Sarasin: Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. A.a.O., S. 32. 

120   Claudia Althaus: Erfahrung denken. Hannah Arendts Weg von der Zeitge-

schichte zur politischen Theorie. Göttingen 2000. S. 41ff. 

121   Nicolas Berg/Jesse Jochimsen/Bernd Siegler: Shoah. Formen der Erinne-

rung. Geschichte, Philosophie, Kunst, Literatur. In: Dies. (Hg.): Shoah. For-

men der Erinnerung. Geschichte, Philosophie, Kunst, Literatur. München 

1996. S. 7-11. 

122   Binjamin Wilkomirski: Bruchstücke. Aus einer Kindheit. 1939-1948. Frank-

furt a.M. 1998. Vgl. Susanne Düwell: Inszenierung „authentischer“ Erinne-

rung. Die fiktionale Holocaust-Autobiographie von Binjamin Wilkomirski. 

In: Dies./Matthias Schmidt (Hg.): Narrative der Shoah. A.a.O., S. 77-90. S. 

83.

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

zweifelhaften Kitsch. Die Frage nach den ästhetischen Verarbeitungen des 

Holocaust durch Opfer oder „Unbeteiligte“ zielt auf die Deutungshoheit des 

Massenmords und besitzt moralische Implikationen: Ist es pietätlos, den 

Massenmord als Rahmen fiktionaler Handlungen zu instrumentalisieren? 

Hängt dies von der Moralität der Wirkungsabsicht ab? Mit welchen Krite-

rien ließe diese sich bestimmen? 

Hier sollen die zentralen Aspekte von Domins Lyrik im Zusammenhang 

mit der Frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens 

nach Auschwitz bestimmt werden. Die Untersuchung geht dabei von der 

These aus, dass den Aspekten, die in Domins lyrischem Werk zentral sind, 

auch im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz eine wesentliche Bedeutung zu-

kommt. 

Ein induktives Vorgehen stellt Domins Gedichte in den Mittelpunkt: 

Ausgehend von den lyrischen Texten Domins werden die durch Textanalyse 

erarbeiteten zentralen Aspekte von Domins Poetik nachgezeichnet und im 

Zusammenhang des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz betrachtet. Dazu 

werden auch die relevanten essayistischen Schriften Domins, die ab den 

sechziger Jahren entstanden, vergleichend hinzugezogen. Da diese Arbeit 

sich auf die Untersuchung von Domins Lyrik konzentriert, bleibt ihr Roman 

Das zweite Paradies dabei ausgespart. 

Domins Nachlass ist noch nicht erschlossen, aber die über 300 veröf-

fentlichten Gedichte wurden alle in Hinblick auf die Fragestellung der Ar-

beit geprüft. Die präzise Analyse von über 70 Gedichten schuf ein Gesamt-

bild des Dominschen Beitrags zum Diskurs um Lyrik nach Auschwitz. 

Desweiteren ermöglichten diese Interpretationen, eine relevante Auswahl 

von rund 40 ausführlichen Gedichtinterpretationen für die Darstellung der 

Ergebnisse zu treffen. Die Auswahl richtete sich nach zwei weiteren Krite-

rien: Zum einen präsentiert die vorliegende Arbeit Analysen einiger von 

Domin in ihren Prosaschriften hervorgehobenen Gedichte, da diese dadurch 

in der Regel breit rezipiert wurden und als diejenigen gelten können, die das 

Bild von Domins Lyrik in der Öffentlichkeit geprägt haben. Die Ergebnisse 

werden den gängigen Lesarten gegenübergestellt. Zum anderen untersucht 

die vorliegende Arbeit bisher von der Forschung vernachlässigte Texte. 

In beiden Fällen führt die spezifische Fragestellung dabei zu neuen Er-

kenntnissen sowohl über das lyrische Werk Domins als auch über den Dis-

kurs um Lyrik nach Auschwitz. Die Gegenüberstellung dieser Textgruppen 

lässt Rückschlüsse auf dominante und marginalisierte Positionen im Diskurs 

um Lyrik nach Auschwitz zu. Die Überschriften der Unterkapitel bezeich-

nen einzelne Aspekte des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz und enthalten 

jeweils die Titel der Gedichte, aus deren Analyse die entscheidenden Ergeb-

nisse gewonnen wurden. Andere Gedichte, die ergänzend herangezogen 

wurden, um eine These zu stärken, werden nicht in den Kapitelüberschriften 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIN VERDECKTER NEXUS|37 

aufgeführt, um die Übersichtlichkeit der Gliederung zu gewährleisten. Die 

einzelnen Unterkapitel sind chronologisch nach dem Erscheinen der jewei-

ligen in ihnen zentralen Gedichte geordnet, um das vielfältige Spektrum des 

Werks und die Verschiebung seiner thematischen Schwerpunkte offen zu 

legen. Abweichungen von diesem Vorgehen dienen dazu, andere intertex-

tuelle Bezüge herauszustellen. 

Die Einzelinterpretationen erschließen zwischen den Texten bestehende 

semantische Korrespondenzen, die wiederum verschiedene Perspektiven auf 

einzelne Aspekte des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz eröffnen. Die 

Gedichte Domins weisen zudem mehrfache Verbindungen zum Diskurs und 

damit zu bestimmten literarischen und wissenschaftlichen Traditionen auf. 

Von diesen Verbindungen werden jedoch nur einzelne hervorgehoben, um 

die Ergebnisse schärfer zu konturieren. Diese werden in Bezug auf die for-

mal und inhaltlich wesentlichen Momenten des Diskurses um Lyrik nach 

Auschwitz systematisch dargestellt. 

Dazu müssen die gesellschaftlichen und literarischen Kontexte ausge-

leuchtet werden, innerhalb derer Domins lyrisches Werk anzusiedeln ist und 

in denen sich seine Rezeption vollzieht: Das sind Domins Stellung in der 

Exillyrik und in der Literaturtheorie sowie das Wechselverhältnis zwischen 

der Autorin und der Öffentlichkeit im vom Nationalsozialismus geprägten 

Nachkriegsdeutschland, insbesondere vor dem Hintergrund der Remigrati-

on. Die Methode des close reading, also die immanente Lektüre, wird so mit 

einer kulturbezogenen Analyse des Kontextes verbunden. Dabei werden der 

Zusammenhang des ästhetischen Problems mit moralischen Fragen und ver-

schiedenen Facetten des zeitgeschichtlichen Hintergrunds beleuchtet sowie 

wirkungsmächtige Stimmen zitiert und interpretiert. Die Auseinanderset-

zung mit dem Nationalsozialismus wurde von den Akteuren der verschiede-

nen gesellschaftlichen Felder, insbesondere von Historikerinnen und Histo-

rikern sowie Schriftstellerinnen und Schriftstellern, zu unterschiedlichen 

Zeiten auf unterschiedliche Weise betrieben. Katja Patzel-Mattern zufolge 

symbolisiert ‚Auschwitz‘ als Chiffre „die ideelle Folie [...], vor deren Hin-

tergrund sich die Diskussion entfaltet“123.

Analysiert werden neben Domins Texten andere Beiträge, die das intel-

lektuelle Klima der Bundesrepublik Deutschland mitbestimmten, indem sie 

kritische Perspektiven auf die vorherrschende Art, mit der Vergangenheit 

umzugehen, einnahmen. Dies trifft auf die Schriften Adornos zu, die nicht 

nur die Debatten ausgelöst, sondern ihnen immer wieder neue Impulse ge-

geben haben. Daraus resultiert ihr prominenter Status innerhalb dieser Ar-

beit, denn durch die Gegenüberstellung von Domins und Adornos Reflexio-

123   Katja Patzel-Mattern: Geschichte im Zeichen der Erinnerung. Subjektivität 

und kulturwissenschaftliche Theoriebildung. Stuttgart 2002. S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

nen lässt sich das Verhältnis von Domins literarischem Werk zum Diskurs 

um Lyrik nach Auschwitz geradezu exemplarisch bestimmen. Daneben 

werden insbesondere die Schriften von George Steiner (geb. 1929), Karl 

Jaspers (1883-1969) und Hannah Arendt (1906-1975) einbezogen, um Do-

mins Position schärfer zu konturieren. 

Die Autorperspektive vertreten die Texte von Brecht und Benn, von 

Überlebenden wie Jean Améry124 (1912-1978), Ruth Klüger (geb. 1931), 

Primo Levi (1919-1987), Jorge Semprún (geb. 1923) und Elie Wiesel (geb. 

1926), von anderen deutsch-jüdischen Dichterinnen und Dichtern wie Ce-

lan, Sachs und Ausländer sowie von Mitgliedern der Gruppe 47. Es wird je-

doch kein Anspruch auf Vollständigkeit erhoben, denn „[e]s existieren so 

viele Ansätze und Überlegungen, wie es Autoren gibt, die Rechenschaft ü-

ber ihr Schreiben ablegen und sich Gedanken über die literarischen Aus-

drucksmöglichkeiten machen.“125 Das gilt sowohl für die theoretischen Tex-

te als auch für die dichterischen Werke im engeren Sinne, in denen das 

Schreiben oft auch explizit reflektiert wurde. So resümiert Hermann Korte, 

dass nach 1945 viele poetologische Gedichte entstanden, „die das konstan-

teste Genre der Nachkriegslyrik überhaupt bilden“126. Diese Beobachtung 

kann als weiterer Beleg für die Dringlichkeit der Frage nach den Bedingun-

gen und Möglichkeiten des literarischen Sprechens nach Auschwitz gewer-

tet werden. Wie Domins lyrisches Werk und ihre poetologischen Texte auf 

diese Frage antworten, soll die vorliegende Arbeit zeigen. 

124   Geboren als Hanns Maier, er nannte sich ab 1945 Hans Mayer, ab 1955 Jean 

Améry. 

125   Werner Jung: Kleine Geschichte der Poetik. Hamburg 1997. S. 167. 

126   Hermann Korte: Geschichte der deutschen Lyrik seit 1945. Stuttgart 1989. S. 

206.

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001 - am 14.02.2026, 12:51:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

