
 228

Hödl, Günther 

Ein Weltfriedensprogramm um 1300, in: Festschrift Friedrich Hausmann / hrsg. 

von Herwig Ebner. – Graz : Akademische Druck- und Verlagsanstalt, 1977. – S. 

217-233 

Die politische Situation ist klar die neue Vormachtsstellung Frankreichs; die politi-

sche Idee ist aber an Aristoteles orientiert: säkulare, zivilisatorische virtus und nicht 

augustinische Analogie des himmlischen Friedens. Dubois ist gegen den Krieg, weil 

jeder Krieg (nach Aristoteles) Appetit auf weitere Kriege macht. Sein Rezept ist 

deshalb, rasche und entscheidende Feldzüge zu führen; daher seine Taktik der ver-

brannten Erde. Der gerechte Krieg wird durch gerechte Männer geführt, die aufhö-

ren Krieg zu führen, wenn das mit der Gerechtigkeit übereinstimmende Ziel erreicht 

ist. Zur Etablierung des ewigen Friedens will er weder auf Papst noch Kaiser zu-

rückgreifen und greift deshalb auf ein Konzil geistlicher und weltlicher Fürsten 

zurück, die einen untrennbaren Bund schließen sollen, der auch nichtchristlichen 

Fürsten offen steht. Friedensstörer werden ins Heilige Land deportiert oder durch 

Sanktionen isoliert. Der internationale Frieden zwischen den Königen wird durch 

ein Schiedsverfahren garantiert, das der Jurist Dubois minutiös regelt. Seine sonsti-

gen Reformvorschläge haben vordergründig mit dem Ziel der Rückeroberung und 

Neueinrichtung des Heiligen Landes zu tun, werden aber weit über dieses Ziel hin-

aus entwickelt. 

5.4.4 Ergänzungen 

Nur hingewiesen sei auf drei Autoren, die in der Historiographie der Friedensideen 

ein beträchtliches Interesse gefunden haben. Sie sehen das Problem des Unfriedens 

vor allem als Streit der Religionen und verstehen den Frieden nicht als Institutionali-

sierung von Konfliktregelungen, sondern als Bekehrung; deshalb passen sie weder 

zu unserem modernen politischen Begriff des Friedens noch zu unserem modernen 

Bezug von Frieden und Toleranz. Die drei großen antischolastischen Philosophen 

des Mittelalters haben ihre neuen Philosophien um der Einheit der Menschheit we-

gen entworfen. Aber die Einheit, zu der sie kommen, ist am Ende die Bekehrung 

zum Christentum (auch Cusanus, der den eigenen Wert der anderen Religionen 

anerkennt, ist damit beschäftigt einige sehr spezifisch christliche Lehren als allge-

meinen Menschheitsglauben anerkennen zu lassen) und das nicht unbedingt fried-

lich. Roger Bacon lehrt (nach Etienne Gilsons Lesart) die Ausrottung derer, die sich 

nicht bekehren; für Ramon Llull schließen Kreuzzug und Religionsgespräch einan-

der nicht aus, sondern sind aufeinander angewiesen; Cusanus, Kardinal und Bischof 

von Brixen, der als Autor mit einer langfristigen Koexistenz der monotheistischen 

Religionen rechnet (streng genommen kann der Philosoph des Perspektivismus der 

einen Wahrheit vor dem Ende der Welt keine Glaubenseinheit erwarten und wün-

schen), starb als Kirchenfürst inmitten der Vorbereitungen für einen Kreuzzug. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-228 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 229 

5.4.4.1 Bacon 

Roger Bacon, 1214-1294 

Etienne Gilson, Die Metamorphosen des Gottesreiches. – München 1959. – S. 81-

113 Die christliche Republik (französisches Original 1952) 

Tomaz Mastnak, Crusading Peace : Christendom, the Muslim World, and Western 

Political Order. – Berkeley 2002 (siehe oben S. 197-198). 

5.4.4.2 Llull 

Ramon Llull, latinisiert Raimundus Lullus, 1232-1315  

Adam Gottron, Ramon Lulls Kreuzzugsideen. – Berlin 1912 

Eusebio Colomer, Die Vorgeschichte des Motivs vom Frieden im Glauben bei Rai-

mund Llull, in: Der Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues / hrsg. von 

Rudolf Haubst. – Mainz 1984 (Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-

Gesellschaft ; 16) S. 82-122 

Walter Andreas Euler, Unitas et pax : Religionsvergleich bei Raimundus Lullus und 

Nikolaus von Kues. – Würzburg 1989 

Tomaz Mastnak, Crusading Peace : Christendom, the Muslim World, and Western 

Political Order. – Berkeley 2002 (siehe oben S. 197-198). 

5.4.4.3 Cusanus 

Nikolaus Cryffts (Krebs), genannt Nikolaus von Kues, latinisiert Cusanus, 1401-

1464 

Etienne Gilson, Die Metamorphosen des Gottesreiches. – München 1959. – S. 154-

179 Der Frieden im Glauben (französisches Original 1952) 

Der Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues / hrsg. von Rudolf Haubst. 

– Mainz 1984 (Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft ; 16) 

Wolfgang Heinemann, Einheit in Verschiedenheit : das Konzept eines intellektuel-

len Religionsfriedens in der Schrift „De pace fidei“ des Nikolaus von Kues. – Alten-

berge 1987 

Walter Andreas Euler, Unitas et pax : Religionsvergleich bei Raimundus Lullus und 

Nikolaus von Kues. – Würzburg 1989 

Jakob Hans Josef Schneider, Nikolaus von Kues : De Pace Fidei – Religionsfriede?, 

in: Suche nach Frieden : politische Ethik in der Frühen Neuzeit / hrsg. von Norbert 

Brieskorn und Markus Riedenauer. – Stuttgart 2000 (Theologie und Frieden ; 19) S. 

15-39 

Markus Riedenauer, Pluralität und Rationalität : die Herausforderung der Vernunft 

durch religiöse und kulturelle Vielfalt nach Nikolaus Cusanus. – Stuttgart 2007 

(Theologie und Frieden ; 32) (eine Rekonstruktion, die Nähe und Ferne zu Haber-

mas’ universaler Kommunikationsgemeinschaft herausarbeit). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-228 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

