Hodl, Giinther

Ein Weltfriedensprogramm um 1300, in: Festschrift Friedrich Hausmann / hrsg.
von Herwig Ebner. — Graz : Akademische Druck- und Verlagsanstalt, 1977. — S.
217-233

Die politische Situation ist klar die neue Vormachtsstellung Frankreichs; die politi-
sche Idee ist aber an Aristoteles orientiert: sdkulare, zivilisatorische virtus und nicht
augustinische Analogie des himmlischen Friedens. Dubois ist gegen den Krieg, weil
jeder Krieg (nach Aristoteles) Appetit auf weitere Kriege macht. Sein Rezept ist
deshalb, rasche und entscheidende Feldziige zu fiihren; daher seine Taktik der ver-
brannten Erde. Der gerechte Krieg wird durch gerechte Méanner gefiihrt, die authd-
ren Krieg zu fithren, wenn das mit der Gerechtigkeit {ibereinstimmende Ziel erreicht
ist. Zur Etablierung des ewigen Friedens will er weder auf Papst noch Kaiser zu-
rickgreifen und greift deshalb auf ein Konzil geistlicher und weltlicher Fiirsten
zuriick, die einen untrennbaren Bund schliefen sollen, der auch nichtchristlichen
Fiirsten offen steht. Friedensstorer werden ins Heilige Land deportiert oder durch
Sanktionen isoliert. Der internationale Frieden zwischen den Konigen wird durch
ein Schiedsverfahren garantiert, das der Jurist Dubois minutids regelt. Seine sonsti-
gen Reformvorschldge haben vordergriindig mit dem Ziel der Riickeroberung und
Neueinrichtung des Heiligen Landes zu tun, werden aber weit iiber dieses Ziel hin-
aus entwickelt.

5.4.4 Erginzungen

Nur hingewiesen sei auf drei Autoren, die in der Historiographie der Friedensideen
ein betrachtliches Interesse gefunden haben. Sie sehen das Problem des Unfriedens
vor allem als Streit der Religionen und verstehen den Frieden nicht als Institutionali-
sierung von Konfliktregelungen, sondern als Bekehrung; deshalb passen sie weder
zu unserem modernen politischen Begriff des Friedens noch zu unserem modernen
Bezug von Frieden und Toleranz. Die drei groflen antischolastischen Philosophen
des Mittelalters haben ihre neuen Philosophien um der Einheit der Menschheit we-
gen entworfen. Aber die Einheit, zu der sie kommen, ist am Ende die Bekehrung
zum Christentum (auch Cusanus, der den eigenen Wert der anderen Religionen
anerkennt, ist damit beschéftigt einige sehr spezifisch christliche Lehren als allge-
meinen Menschheitsglauben anerkennen zu lassen) und das nicht unbedingt fried-
lich. Roger Bacon lehrt (nach Etienne Gilsons Lesart) die Ausrottung derer, die sich
nicht bekehren; fiir Ramon Llull schlieBen Kreuzzug und Religionsgespréch einan-
der nicht aus, sondern sind aufeinander angewiesen; Cusanus, Kardinal und Bischof
von Brixen, der als Autor mit einer langfristigen Koexistenz der monotheistischen
Religionen rechnet (streng genommen kann der Philosoph des Perspektivismus der
einen Wahrheit vor dem Ende der Welt keine Glaubenseinheit erwarten und wiin-
schen), starb als Kirchenfiirst inmitten der Vorbereitungen fiir einen Kreuzzug.

228

https://dol.org/10.5771/9783845222097-228 - am 22.01.2026, 03:45:04, Nic



https://doi.org/10.5771/9783845222097-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4.4.1 Bacon

Roger Bacon, 1214-1294

Etienne Gilson, Die Metamorphosen des Gottesreiches. — Miinchen 1959. — S. 81-
113 Die christliche Republik (franzdsisches Original 1952)

Tomaz Mastnak, Crusading Peace : Christendom, the Muslim World, and Western
Political Order. — Berkeley 2002 (siche oben S. 197-198).

5.4.4.2 Llull

Ramon Llull, latinisiert Raimundus Lullus, 1232-1315

Adam Gottron, Ramon Lulls Kreuzzugsideen. — Berlin 1912

Eusebio Colomer, Die Vorgeschichte des Motivs vom Frieden im Glauben bei Rai-
mund Llull, in: Der Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues / hrsg. von
Rudolf Haubst. — Mainz 1984 (Mitteilungen und Forschungsbeitrige der Cusanus-
Gesellschaft ; 16) S. 82-122

Walter Andreas Euler, Unitas et pax : Religionsvergleich bei Raimundus Lullus und
Nikolaus von Kues. — Wiirzburg 1989

Tomaz Mastnak, Crusading Peace : Christendom, the Muslim World, and Western
Political Order. — Berkeley 2002 (siche oben S. 197-198).

5.4.4.3 Cusanus

Nikolaus Cryffts (Krebs), genannt Nikolaus von Kues, latinisiert Cusanus, 1401-
1464

Etienne Gilson, Die Metamorphosen des Gottesreiches. — Miinchen 1959. — S. 154-
179 Der Frieden im Glauben (franzdsisches Original 1952)

Der Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues / hrsg. von Rudolf Haubst.
— Mainz 1984 (Mitteilungen und Forschungsbeitrige der Cusanus-Gesellschaft ; 16)
Wolfgang Heinemann, Einheit in Verschiedenheit : das Konzept eines intellektuel-
len Religionsfriedens in der Schrift ,,De pace fidei* des Nikolaus von Kues. — Alten-
berge 1987

Walter Andreas Euler, Unitas et pax : Religionsvergleich bei Raimundus Lullus und
Nikolaus von Kues. — Wiirzburg 1989

Jakob Hans Josef Schneider, Nikolaus von Kues : De Pace Fidei — Religionsfriede?,
in: Suche nach Frieden : politische Ethik in der Frithen Neuzeit / hrsg. von Norbert
Brieskorn und Markus Riedenauer. — Stuttgart 2000 (Theologie und Frieden ; 19) S.
15-39

Markus Riedenauer, Pluralitdt und Rationalitét : die Herausforderung der Vernunft
durch religiose und kulturelle Vielfalt nach Nikolaus Cusanus. — Stuttgart 2007
(Theologie und Frieden ; 32) (eine Rekonstruktion, die Ndhe und Ferne zu Haber-
mas’ universaler Kommunikationsgemeinschaft herausarbeit).

229

https://dol.org/10.5771/9783845222097-228 - am 22.01.2026, 03:45:04, Nic


https://doi.org/10.5771/9783845222097-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

