
ANTHROPOS

111.2016: 169 – 183

Abstract. – The article challenges the scientific character of con-
temporary knowledge to the problem of an appropriate under-
standing of the human being and culture. The discussion of re-
search shows the possibility of a scientific line of humanistic 
inquiry, according not to mathematics but to the modern under-
standing of science as a methodical approach to reality (Des-
cartes). This method emerges already with Plato and finds its 
peak in the hermeneutics of Hans-Georg Gadamer and the struc-
turalism of Claude Lévi-Strauss. A model of knowledge as a 
junction of elements in a unity of structure is at its heart. The 
humanistic presumption of a distinct kind of exactness helps to 
find the identity of humanistic research independent of the em-
pirical sciences and makes the humanistic disciplines the legit-
imate space for research at the university. Moreover, the pos-
sibility for humanistic exactness, contrary to mathematical and 
technical exactness, contributes to avoid the danger of an exclu-
sive technical horizon concerning the most important questions 
of culture and human being. [Science, culture, method, herme-
neutics, structuralism]

Piotr Pasterczyk, Dr. phil. und Dr. theol. (Albert-Ludwigs-Uni-
versität Freiburg), Studium der Philosophie und Theologie an der 
Katholischen Universität Lublin (KUL) und der Albert-Ludwigs-
Universität Freiburg. – Derzeit Dozent an der Philosophischen 
Fakultät der Katholischen Universität Lublin für die Aufgaben-
bereiche Kulturanthropologie, philosophische Anthropologie, 
antike Philosophie (Platon, Aristoteles), Hermeneutik und Phä-
nomenologie. Gründer und Koordinator der “John Paul II Philo-
sophical Studies” an der Philosophischen Fakultät der KUL so-
wie Leiter der kulturanthropologischen Abteilung von Roczniki 
Kulturoznawcze KUL (Kulturwissenschaftliche Jahrbücher). – 
Zu Publikationen: Siehe Zitierte Literatur.

Entre l’absurdité foncière des pratiques et des 
croyances primitives, proclamée par Frazer, et leur 
validation spécieuse par les évidences d’un préten-
du sens commun, invoqué par Malinowski, il y a 

place pour toute une science et pour toute une phi-
losophie (Lévi-Strauss 1962: ​99).

Der Zirkel darf nicht zu einem vitiosum und sei 
es auch zu einem geduldeten herabgezogen wer-
den. In ihm verbirgt sich eine positive Möglichkeit 
ursprünglichsten Erkennens, die freilich in echter 
Weise nur dann ergriffen ist, wenn die Auslegung 
verstanden hat, dass ihre erste, ständige und letz-
te Aufgabe bleibt, sich jeweils Vorhabe, Vorsicht 
und Vorgriff nicht durch Einfälle und Volksbegrif-
fe vorgeben zu lassen, sondern in deren Ausarbei-
tung aus den Sachen selbst her das wissenschaftli-
che Thema zu sichern (Heidegger 2006: ​154).

Die Auslegung der Kulturphänomene innerhalb der 
modernen und postmodernen Zeit bleibt eine Her-
ausforderung, die mit der homerischen Beschrei-
bung der Irrfahrten des Odysseus innerhalb der vom 
Mythos entworfenen Grenzen der Welt vergleich-
bar ist. Wie Odysseus den Gefahren auszuweichen 
versucht, die auf ihn und seine Gefährten zwischen 
Szylla und Charybdis lauern, so bemüht sich auch 
der Kulturwissenschaftler, die Gefahr des naturwis-
senschaftlichen Naturalismus und die Gefahr der 
dogmatischen Metaphysik zu vermeiden (Cassirer 
1961: ​50). Die Bemühung um die wissenschaftliche 
Methode innerhalb der Geisteswissenschaften kann 
Grund für eine gefährliche Reduktion sein, wenn sie 
zu einer kritiklosen Objektivierung des menschli-
chen Daseins führt. Weil die Frage nach dem Men-
schen zutiefst mit der Frage nach der Kultur verbun-

Kultur und Wissenschaft

Die Frage nach der Exaktheit der kulturwissenschaftlichen Forschung

Piotr Pasterczyk

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


170 Piotr Pasterczyk

Anthropos  111.2016

den ist, führt die Objektivierung anthropologischer 
Phänomene notwendigerweise auch zur einseitigen 
Interpretation der Kultur. Die Natur des Menschen 
kann – wie Cassirer feststellt – nicht auf dieselbe 
Weise wie die materiellen Dinge ausgelegt werden, 
weil sie nicht durch ihre objektiven Eigenschaften, 
sondern in Bezug auf das Bewusstsein beschrie-
ben und definiert werden muss (Cassirer 1960: ​16). 
Auf der anderen Seite bleibt die Wissenschaft eine 
echte Herausforderung für das Erfassen der Kultur 
und des menschlichen Daseins, weil sie zu einer 
geschichtlichen Entwicklung gehört, die der ent-
scheidende Faktor der modernen und postmoder-
nen Weltgestaltung geworden ist. Der Untergang 
des alten Kosmos im Sinne der gesellschaftlichen 
Ordnung eines Landes, einer Sippe oder einer gro-
ßen Familie macht den Raum für die neue postmo-
derne Welt der individuellen, der multikulturellen, 
globalen und zugleich technisch-wissenschaftli-
chen Ordnung frei. Diese Beobachtung bildet einen 
scheinbaren Kontrapunkt zur bisherigen klassischen 
These der Kulturforschung, dass der Mensch inner-
halb der abendländischen Kultur wesentlich von Re-
ligion, Ritual, Mythos und Wissenschaft bestimmt 
ist (Cassirer 1960: ​89). Die postmoderne Mutation 
der abendländischen Gesellschaft hat allerdings den 
Untergang einer gewissen mythischen oder religiö-
sen Form der Kultur zur Folge. Der postmoderne 
Kosmos gründet nicht nur in anderen Mythen und 
Religionen, sondern immer mehr in der Wissen-
schaft und in der Technik. Deswegen muss man sich 
heute fragen, ob der genannte Untergang die Verän-
derung innerhalb der Kultur überhaupt oder bloß die 
Veränderung einer bestimmten Religion und eines 
bestimmten Mythos innerhalb der abendländischen 
Gesellschaft bedeutet. Sind wir Zeugen einer glo-
balen Veränderung des nicht nur auf Cassirer, son-
dern auch auf Platon zurückgehenden Kulturpara-
digmas oder müssen wir nur genauer suchen, wo 
die neuen Mythen und neuen Religionen der post-
modernen Gesellschaft verborgen sind? Das plato-
nische Höhlengleichnis beschreibt den Menschen 
und seine Kultur als wesentlich auf den Mythos be-
zogen. Wie Sokrates selbst behauptet, betrifft das 
Gleichnis nicht nur den hypothetischen Gefange-
nen eines Mythos, sondern jeden Menschen ohne 
Ausnahme. Auf der anderen Seite beschreibt das 
Höhlengleichnis gerade auch den Ausgang aus der 
Höhle, d. h. das logische Verlassen eines Milieus der 
mythischen Schatten (Platon 1990/4: ​555–563). In 
beiden Fällen zeigt sich die Wissenschaft als die 
hoffnungsvolle Erklärung: einerseits ermöglicht sie 
die Entdeckung und Beschreibung der neu entstan-
denen Mythen und Religionen, andererseits führt 
sie als heutzutage wichtige Art des Logos aus der 

Höhle des Mythos hinaus, wie dies im platonischen 
Gleichnis beschrieben wird.

Eine entscheidende Frage der Kulturforschung 
bildet somit die Frage nach ihrer Wissenschaftlich-
keit, d. h. nach der Art ihrer Exaktheit, die ihr den 
Status des wissenschaftlichen Denkens sichert, sie 
aber nicht zur Wissenschaft im naturwissenschaft-
lichen Sinne reduziert. Bildet aber die Wissenschaft 
einen univoken Begriff? Ist die Naturwissenschaft 
dieselbe Wissenschaft wie die Geisteswissenschaft, 
oder sind sie zwei völlig verschiedene Denkwei-
sen? Schon Aristoteles hat diese letzte Frage er-
örtert, wenn er in der Nikomachischen Ethik fünf 
verschiedene Denkweisen aufzählt. Es sind: epis
téme (Wissenschaftlichkeit), techné (Sachkundig-
keit), phrónesis (Vernünftigkeit), sophía (Weisheit) 
und noȗs (Vernunft) (Aristoteles 1998: ​29). Wohl-
gemerkt: die Wissenschaftlichkeit (epistéme) bildet 
in dieser Aufzählung nur eine der fünf möglichen 
Denkweisen und vielleicht nicht die wichtigste. Die 
Wichtigkeit der Wissenschaftlichkeit bzw. der Wis-
senschaft hebt erst das neuzeitliche Denken inner-
halb des Abendlandes hervor, und wenn man heute 
nach der Kulturwissenschaft fragt, fragt man nach 
der Versöhnung zwischen dem herrschenden wis-
senschaftlichen Paradigma und der Philosophie, 
vielleicht auch nach der einfachen Anpassung der 
humanistischen Denkweise an die Wissenschaft im 
neuzeitlichen Sinne sowie im Sinne, den Aristoteles 
der epistéme zuschreibt.

Ein bedeutender Versuch der Annäherung zwi-
schen Wissenschaft und Kulturforschung ist die 
Ausarbeitung eines Interpretationsmodells inner-
halb der Geisteswissenschaften, die einerseits auf 
die Hermeneutik und andererseits auf den Struktu-
ralismus zurückgeht. Die von Hans-Georg Gada-
mer und Claude Lévi-Strauss ausgearbeiteten An-
sätze treffen sich im Begriff einer aus einzelnen 
Elementen zusammengesetzten Ordnung, die keine 
zufällige ist. Die Ordnung einer Sinnganzheit bzw. 
einer Struktur gründet im Zusammenhang der rezi-
proken Beziehung zwischen den konstituierenden 
Elementen und der konstituierten Ganzheit. Der 
Begriff der Konstitution bildet die Grundlage einer 
philosophischen Anthropologie, die die systemati-
sche Interpretation des Menschen in der rezipro-
ken Beziehung zwischen den drei Elementen Leib, 
Geist und Personalitätsprinzip sieht. Die genann-
ten Konstituenzien existieren niemals selbständig, 
sondern bilden die jeweilige Ganzheit der mensch-
lichen Person. Dieser auf das platonische Verständ-
nis der psyché in “Politeia” zurückgehende Ansatz 
drückt einerseits die wissenschaftliche Tendenz in-
nerhalb der Geisteswissenschaften (Hermeneutik, 
Strukturalismus) aus, andererseits offenbart er die 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


Kultur und Wissenschaft

Anthropos  111.2016

171

innerhalb der abendländischen Kultur immer anwe-
sende Absicht, den Menschen und seine Kultur wis-
senschaftlich zu definieren und zugleich sie nicht 
naturalistisch zu reduzieren (Hengstenberg 1984: ​
121–332). Es scheint, dass dieser Gedanke auch im 
Focus der methodologischen Reflexion von Thomas 
Kuhn in seinen Begriffen des Paradigmas und scien-
tific revolution zu finden ist. Der Kuhnsche Begriff 
der normal science bezieht sich nicht primär auf die 
Geisteswissenschaft, sondern auf die Naturwissen-
schaft. Aber in diesem Kontext bezieht er sich auf 
das Verhältnis zwischen der Ganzheit eines Paradig-
mas und der Lösung eines Rätsels, in dem der Sinn 
der Wissenschaft qua normal science liegt (Kuhn 
1963: ​38). Die Wissenschaftlichkeit einer Schulwis-
senschaft liegt nach Kuhn in der Sammlung der Tei-
le einer Ganzheit zu dieser Ganzheit, deren Perfek-
tion die Exaktheit des Zusammenhangs ist.

Eine ähnliche und entscheidende Antwort auf die 
Frage der Wissenschaftlichkeit der humanistischen 
Reflexion ist allerdings schon von Platon gegeben 
worden. In einem seiner späten Dialoge – “Theai-
tetos” – spricht Platon über den wissenschaftlichen 
Anspruch der Erkenntnis und kommt zur Einsicht, 
dass die mathematische Wissenschaftlichkeit (epis
téme) die philosophische (geisteswissenschaftliche) 
Erkenntnis in eine Aporie führt, aber auch, dass die 
präzise Auslegung des Menschen und seiner Kultur 
in einer völlig anderen Art der Präzision gründet als 
die Präzision der Mathematik. Diese antike Über-
zeugung bestätigt Lévi-Strauss, wenn er zwar über 
den mathematischen (wissenschaftlichen) Anspruch 
innerhalb der ethnologischen Untersuchung spricht, 
aber zugleich diesen Anspruch als nur scheinbar 
mathematisch bezeichnet. Er schreibt in “Structur-
al Anthropology”: 

There is no necessary connection between measure and 
structure. Structural studies, in the social sciences, the 
indirect outcome of modern development in mathematics 
which have given increasing importance to the qualitative 
point of view in contradistinction to the quantitative point 
of view of traditional mathematic. It has become possible, 
therefore, in fields such as mathematical logic, set theory, 
group theory, and topology, to develop rigorous approach 
to problems which do not admit of a metrical solution 
(Lévi-Strauss 1963: ​283).

Nicht die genaue Zahl, sondern der genaue Zu-
sammenhang und die harmonische Verknüpfung der 
Teile und der aus ihnen zusammengesetzten Ganz-
heit kennzeichnen die Exaktheit einer geisteswis-
senschaftlichen Erkenntnis.

1	 Die Kulturforschung und das Problem  
des Wissenschaftsbegriffs

Die scharfe Unterscheidung zwischen der Philo-
sophie und den empirischen Wissenschaften bzw. 
zwischen Geisteswissenschaften und Naturwissen-
schaften ist heute kaum haltbar, weil die Ausein-
andersetzung mit den nackten Tatsachen oder mit 
den an und für sich idealen Gegenständen nach der 
Revolution der kritischen Philosophie unmöglich 
wurde: “Erscheinen und Gelten … sind Momente, 
die korrelativ zueinander gehören und die erst in 
dieser Zusammengehörigkeit den Grund und Urbe-
stand alles Wissens ausmachen” (Cassirer1961: ​17). 
Immanuel Kant gibt der Wissenschaft in ihrer hu-
manistischen oder naturwissenschaftlichen Ausprä-
gung eine einheitliche Erkenntnisperspektive vor, in 
der die Aufgabe der Wissenschaft nicht mehr die 
Erkenntnis einer tatsächlichen, unter den Phäno-
menen verborgenen Welt, sondern die Einsicht in 
die Einheit des Objekts ist. Cassirer unterscheidet 
zwischen der Einheit des Objekts und der Einheit 
der Funktion und versteht diese letzte als Kristal-
lisationspunkt für die Einheit der wissenschaftli-
chen und zugleich der philosophischen Perspektive 
des Weltverständnisses: “Um dieses Ziel zu errei-
chen, braucht die Philosophie mit den besonderen 
Wissenschaften nicht mehr auf deren eigenen Ge-
biet zu wetteifern …, sie will ihre Gesamtheit zur 
einen systematischen Einheit zusammenfassen und 
sie als solche erkennen” (1961: ​19). Die philoso-
phische Grundlage der Reflexion über das Verhält-
nis zwischen Kulturwissenschaft und Naturwis-
senschaft bildet daher die Frage nach der Identität 
und Differenz der Wirklichkeit, die sich einerseits 
als Erscheinung der phýsis und andererseits als Er-
scheinung der psyché offenbart. Trotz der zahlrei-
chen Ansätze, die innerhalb der Moderne einen das 
Leib-Seele-Problem beseitigenden Monismus ent-
wickelt haben (Darwinsche Entwicklungsbegriff), 
konnte die Kluft zwischen Natur und Geist niemals 
endgültig beseitigt werden. Wahrscheinlicher ist so-
gar ein noch schärferer Gegensatz, weil “die Ent-
wicklung der Philosophie im 19. Jahrhundert die-
se Kluft … mehr und mehr erweitert hat” (Cassirer 
1961: ​35). Deswegen ist es nötig, die von Kant ver-
fasste Lehre über die Einheit der wissenschaftlichen 
Perspektive durch die Methodologie der Natur-Er-
forschung und der Geist-Erforschung zu ergänzen. 

In seiner methodologischen Reflexion unter-
scheidet Cassirer zwischen der naturwissenschaft-
lichen und kulturwissenschaftlichen Forschung, die 
im analogen Verhältnis zueinanderstehen. Sie ge-
hören zu zwei verschiedenen Forschungsordnun-
gen, die bei Windelband (1924) als zwei verschie-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


172 Piotr Pasterczyk

Anthropos  111.2016

dene Vorgehensweisen, nämlich als nomothetisch 
und idiographisch, bezeichnet wurden. Cassirer 
setzt das Paradigma Windelbands fort, insofern er 
die Naturwissenschaft als ordnenden Versuch be-
trachtet, der die chaotische Wirklichkeit der Mate-
rie in eine Welt verwandelt, der aber zugleich alle 
psychischen Phänomene aus seiner ordnenden Per-
spektive verdrängt (1961: ​47). Dieser Versuch ist 
nomothetisch in dem Sinne, dass er das Einzelne, 
die haecceitas des Seelischen, nicht berücksichtigt. 
Deswegen handelt es sich um eine Forschung, die 
physische Wirklichkeit nur hinsichtlich der Bestän-
digkeit der Eigenschaften und der Gesetze unter-
sucht, um den herakliteischen Fluss des Werdens 
in das bestehende Seiende zu verwandeln (Cassirer 
1961: ​74). Diese seiende Ordnung kann nach dem 
Maßstab der Zahl bemessen werden, und innerhalb 
der mathematischen Beschreibung bekommt sie das 
Merkmal der Objektivität (Cassirer 1961: ​75). Die 
ursprüngliche Bedeutung der naturwissenschaftli-
chen Forschung liegt darin, dass sie auf die Erschei-
nungswelt schaut, nicht nur um sie analytisch zu 
zerlegen, sondern auch um die bloßen Erscheinun-
gen der objektiven Wirklichkeit als Erfahrung des 
Menschen zu deuten (Cassirer 1961: ​86). In dieser 
Aufgabe knüpft die Naturwissenschaft an die Kul-
turwissenschaft an, weil der von ihr verwendete Be-
griff des Übergangs vom Chaos des Werdens zum 
Kosmos der objektiv geordneten Struktur nicht bloß 
naturwissenschaftliche, sondern auch kulturwissen-
schaftliche Bedeutung hat. Der rein nomothetische 
Zug der Objektivierung berücksichtigt nämlich 
nicht die Frage nach dem Ursprung der jeweiligen 
Ordnung, die als Gegensatz zu dem herakliteischen 
Chaos des Werdens beschrieben werden kann. Die-
ses Chaos betrifft nicht nur das Phänomen der Ma-
terie, sondern ursprünglicher auch noch das Feh-
len des ordnenden Prinzips, das in der platonischen 
Auseinandersetzung mit Heraklit und seinen Anhän-
gern immer wieder als Logos dargestellt wird. Im 
platonischen “Sophistes” setzt sich der eleatische 
Fremdling direkt mit der Frage des herakliteischen 
Erbes auseinander und stellt sie der eleatischen Tra-
dition des Logos gegenüber (Platon 1990/6: ​309–
313, 323–335). Ursprünglicher noch weist auf die 
Einheit des Logos und des Seins das dritte Frag-
ment des Parmenides hin, in dem wir lesen: “Denn 
dasselbe ist Denken und Sein” (Diels und Kranz 
1951/1: ​231). Daher kann man das Chaos nicht nur 
hinsichtlich einer lokalen Bewegung, sondern als 
Gegensatz zur kosmischen Ordnung deuten (Eliade 
1965: ​32–34). Die Ordnung und der Kosmos sind 
nicht physische, sondern “psychische” Phänomene, 
soweit die primäre Konstitution des Kosmos nicht 
Sache der Physik, sondern Sache des Denkens ist. 

Diese Phänomene beziehen sich auf die Kultur als 
eines der Produkte des Denkens und werden zu den 
Zeugnissen der Bewegung aus dem Chaos des Un-
bewussten in die Ordnung des Bewusstseins ge-
rechnet. Die Unterscheidung zwischen nomotheti-
scher und idiographischer Wissenschaft zeigt sich 
auch im Falle der Kulturwissenschaft nicht eindeu-
tig: “Ihr Ziel ist nicht die Universalität der Geset-
ze, aber ebenso wenig ist es die Individualität der 
Tatsachen und Phänomene. Gegenüber beiden stellt 
sie ein eigenes Erkenntnisideal auf. Was sie erken-
nen will, ist die Totalität der Formen, in denen sich 
menschliches Leben vollzieht” (Cassirer 1961: ​76). 

Im Fall der kulturwissenschaftlichen Forschung 
handelt es sich um eine Erforschung der Wirklich-
keit hinsichtlich der Beständigkeit der Bedeutun-
gen. Ex definitione bildet der Kulturkosmos eine 
andere Dimension der Wirklichkeit als der Kosmos 
der Naturwissenschaft. An die Stelle der objektiven, 
zeit-räumlichen Strukturen tritt das menschliche Er-
lebnis und die in ihm konstituierten Formen der po-
etischen, musischen und religiösen Sinnstrukturen. 
Das Wissen über die Strukturen der jeweiligen Kul-
tur besitzt zwar nicht den objektiven, aber dennoch 
einen intersubjektiven Charakter, d. h., es ist nicht 
bloß ein subjektives Erlebnis, sondern ein Erlebnis, 
das das “Ich” mit dem “Du” teilt. Diese Erkennt-
nisgemeinschaft schafft einen besonderen Raum 
für alle menschlichen Subjekte, der die eigentliche 
Welt für das Dasein bildet. Der Zugang zu diesem 
Raum hat einen anderen Charakter als die mathe-
matisch-objektive Betrachtung der physischen Welt. 
Dabei handelt es sich nicht um ein gemeinsames 
Betrachten, sondern eher um ein gemeinsames Tun. 
Die Subjekte objektivieren ihre Erlebnisse durch die 
Synthese der zwischenmenschlichen Kommunika-
tion in ihrer jeweiligen sprachlichen Form. Diese 
Objektivierung bildet das Ergebnis des Kulturpro-
zesses und ist der Ausgangspunkt der eigentlichen 
Kulturforschung. Sie ist an die Welt der Bedeutun-
gen gebunden, die Cassirer durch das symbolische 
Paradigma deutet. Gerade der Begriff des Symbols 
verdeutlicht die Auseinandersetzung mit der von 
der naturwissenschaftlichen Methode sich unter-
scheidenden Methode der Kulturwissenschaft. Die 
Kulturwissenschaft setzt sich nicht analytisch mit 
den natürlichen Erscheinungen auseinander, wie es 
die Naturwissenschaft tut, sondern sie deutet die 
Symbole, in denen die ursprünglichen menschli-
chen Erfahrungen der Wirklichkeit verschlossen 
liegen (Cassirer 1961: ​86). In Analogie zum elea-
tischen Mythenverständnis bildet das symbolische 
eine Wirklichkeit, die sich zwischen dem Chaos und 
dem Kosmos ereignet. Der Kosmos im ursprüng-
lichen kulturanthropologischen Sinne ist nämlich 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


Kultur und Wissenschaft

Anthropos  111.2016

173

eine symbolische Sinnstruktur, die aus dem Leben 
im chaotischen status nascendi erwächst und den 
Existenzraum für die Menschen konstituiert. Die 
Aufgabe der Kulturwissenschaft ist das Buchsta-
bieren dieses Prozesses, den ursprünglichen Gehalt 
des Lebens zu entziffern, der unter der petrifizierten 
Gestalt eines Symbols liegt.

Eine wissenschaftliche Interpretation der Kul-
turphänomene bekommt innerhalb der oben dar-
gestellten Auseinandersetzung ihre systematische 
Grundlage. Der Ausgangspunkt dieser Interpreta-
tion liegt weder in einem naturwissenschaftlichen 
noch in einem metaphysischen Schema. Im Unter-
schied zum Tier, das einen unmittelbaren Bezug zur 
Wirklichkeit hat, lebt der Mensch primär in einer 
symbolischen Welt, bevor er in Berührung mit dem 
natürlichen Universum kommt (Cassirer 1960: ​39). 
Auf diese Weise wird die moderne Herrschaft der 
Naturwissenschaft relativiert und das eigentliche 
Problem der systematischen Betrachtung der Natur- 
und Kulturphänomene auf die Wissenschaft als sol-
che verlegt. Die Wissenschaft bildet nämlich seit der 
mittelalterlichen Wandlung des platonischen Natur-
modells den Kern der neuzeitlichen und modernen 
Auslegung der Welt, die primär die Welt des Men-
schen ist. Die Überzeugung Cassirers kann in die-
sem Punkt philosophisch durch die hermeneutische 
Phänomenologie Heideggers bestätigt werden. Für 
Heidegger ist die Welt immer die Welt des Men-
schen im Sinne eines primären Zusammenhangs des 
In-der-Welt-Seins (Heidegger 1986: ​52–59). Bevor 
sich die physische Welt sowie die Kulturwelt in ei-
nem intersubjektiven Sinne konstituiert, existiert sie 
schon als das Gegenüber für den Menschen in statu 
nascendi ontologico. Lévi-Strauss bestätigt in sei-
ner Untersuchung des adäquaten Pfads der wissen-
schaftlichen Forschung der Kulturphänomene diese 
sachgemäße Navigation zwischen den Gefahren der 
extremen Positionen. Der Gegenstand der Kultur-
forschung wird sich nach der Meinung des Autors 
von “La pensée sauvage” der mathematischen Be-
schreibung ständig entziehen, weil er mit dem We-
sen des Menschen zu tun hat und nicht mit der bloß 
theoretisch-objektiven Naturstruktur identisch ist. 
Die Frage nach dem Menschen und nach der von 
ihm gegründeten Kultur bleibt aber offen. Nach 
300 Jahren der Forschung über menschliche Kul-
turen bleiben wir eigentlich immer im Zweifel, ob 
es einen Begriff des Menschen und der Kultur gibt, 
der die Kulturphänomene des Abendlandes sowie 
die Kulturphänomene des Morgenlandes einheitlich 
erfassen könnte (Geertz 1973: ​345 f.).

2	 Kultur und Wissenschaft

Wie schon in der Einführung festgestellt wurde, zielt 
die Untersuchung der Kultur im Unterschied zur ex-
akten Analyse der Naturwissenschaft nicht auf eine 
für sich bestehende materielle Struktur, sondern auf 
das transzendental konstituierte Bewusstsein. Der 
geisteswissenschaftlichen Frage nach dem Men-
schen entspricht deswegen nicht die Untersuchung 
seines biologischen Organismus oder seiner psychi-
schen Struktur, sondern vielmehr die Untersuchung 
der Art und Weise, wie sich seine Welt im Sinne der 
Kultur und der Natur konstituiert. Vor allem die psy-
chische Struktur des Menschen bildet das schwer 
überschaubare Gebiet zwischen den Paradigmen der 
Natur und des Geistes, wie dies sehr deutlich bei 
Sigmund Freud zu beobachten ist. Freud stellte fas-
zinierende Fragen nach dem Wesen der menschli-
chen Kultur, aber er konnte sie nicht wissenschaft-
lich beantworten, insofern die Genese der Religion 
oder die Entstehung des Menschen keine wissen-
schaftliche, sondern eher eine philosophische Frage 
ist. In seiner Einführung zu “Totem und Tabu” be-
zieht sich Freud auf den Zusammenhang zwischen 
der Ethnologie und der Psychoanalyse. Er schreibt: 

Wir urteilen so über die sogenannten wilden und halb-
wilden Völker, deren Seelenleben ein besonderes Inter-
esse für uns gewinnt, wenn wir in ihm eine gut erhaltene 
Vorstufe unserer eigenen Entwicklung erkennen dürfen. 

Wenn diese Voraussetzung zutreffend ist, so wird eine 
Vergleichung der “Psychologie der Naturvölker”, wie die 
Völkerkunde sie lehrt, mit der Psychologie des Neuroti-
kers, wie sie durch die Psychoanalyse bekannt worden ist, 
zahlreiche Übereinstimmungen aufweisen müssen, und 
wird uns gestatten, bereits Bekanntes hier und dort in neu-
em Lichte zu sehen (1922: ​1).

Die Frage nach dem Menschen in statu nascen-
di bzw. die Frage nach der Kultur- und Religions-
genese können allerdings unmöglich durch die Eth-
nologie oder durch die Psychoanalyse beantwortet 
werden. Diese Forschungsgebiete beziehen sich 
nämlich auf schon konstituierte Phänomene des 
Menschen und der menschlichen Gesellschaft und 
nicht auf ihre Konstitution selbst. Wegen seiner wis-
senschaftlichen Faszination stützt sich Freud zwar 
in seinen Arbeiten auf die neueste Entwicklung auf 
dem Gebiet der Biologie, der Archäologie oder der 
Physik, aber er verwendet sie irrtümlich für die Be-
gründung der kulturanthropologischen bzw. philo-
sophischen Theorien. Diese Haltung lässt sich me-
thodologisch nicht verteidigen, weil sie nicht auf 
den Unterschied zwischen der Naturwissenschaft 
und der Geisteswissenschaft achtet. Aus demselben 
Grund wird der anthropologische Ansatz von René 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


174 Piotr Pasterczyk

Anthropos  111.2016

Girard einer ständigen Kritik unterworfen (Traube 
1979: ​49 f.; Pommier 2010: ​115 f.). Girards These 
über die Entstehung der Kultur folgt der Freudschen 
Intuition aus “Totem und Tabu”, dass die Kultur 
und die Religion Folgen eines Prozesses der kol-
lektiven Gewalt sind, der am Anfang der Historie 
stattgefunden hat. Girard erhebt den Anspruch auf 
die Wissenschaftlichkeit seiner Arbeit, weil er den 
Entstehungsmechanismus der Kultur im wissen-
schaftlichen Sinne zu rekonstruieren glaubt (1986: ​
25; 1972: ​473). Aber die Frage ist, ob man über-
haupt mit den wissenschaftlichen Mitteln etwas re-
konstruieren kann, was für die Wissenschaft selbst 
konstitutiv ist. Beantwortet Girard wirklich die Fra-
ge nach der Genese der Kultur und Religion wis-
senschaftlich? Wenn man unter Wissenschaft die 
Naturwissenschaft versteht, ist dies nicht der Fall, 
weil die Anthropologie Girards eine philosophi-
sche Hypothese über menschlichen status nascen-
di voraussetzt. Zwischen der neuesten Forschung in 
Biologie und Historie besteht zu den Fragen nach 
dem Ursprung des Menschen und der Kultur kei-
ne Brücke, weil die wissenschaftliche Forschung 
sich nur innerhalb der von ihr anerkannten Regel 
bewegen kann. Die Frage nach dem Ursprung fragt 
genau nach der Regel als solcher, und zwar nach 
der Möglichkeit ihrer nicht hypothetischen Entste-
hung. Das wissenschaftliche Missverständnis eines 
solchen Vorgehens gründet im univoken Wissen-
schaftsbegriff, der nicht mehr zwischen der wissen-
schaftlichen Betrachtung einer materiellen Struktur 
und der systematischen Betrachtung der Struktur 
des menschlichen Geistes unterscheidet. Allerdings 
lässt sich im Fall Girards dennoch über eine wissen-
schaftliche Erklärung der Kultur- und Religionsge-
nese sprechen. Diese Wissenschaft gründet weder 
in der Mathematik noch in der empirischen Erfah-
rung, sondern sie setzt ein methodisches Vorgehen 
im Sinne einer strukturellen Erklärung der anthro-
pologischen Phänomene voraus. Girard macht dar-
auf aufmerksam, dass seine These nicht historisch 
oder empirisch, sondern strukturell ist, d. h. sie er-
klärt den Zusammenhang eines Mythos oder eines 
Textes in Bezug auf die Elemente, die sie konstitu-
ieren (1986: ​28).

Schon Platon sah, dass zwischen dem wissen-
schaftlichen (epistéme) und dem dialektischen bzw. 
philosophischen (nóesis) Wissen unterschieden wer-
den muss. In Bezug auf das Liniengleichnis diffe-
renziert er zwischen den zwei Wissensmodellen, die 
einerseits zum hypothetischen und andererseits zum 
nichthypothetischen Wissen führen (Platon 1990/4: ​
551). Zum ersten Modell gehört jede Wissenschaft 
(epistéme), die mit einer These beginnt und ihr Wis-
sen hypothetisch aufbaut. Zum zweiten Modell ge-

hört eine völlig andere Wissenschaft, die nach der 
Möglichkeit der ersten These fragt, d. h. nach dem 
Menschen in seinem eigentlichen Denkvermögen. 
Man sieht, wie fundamental diese Differenzierung 
ist, denn sie antizipiert unter anderem Kants “Kritik 
der reinen Vernunft” und zieht eine klare Linie zwi-
schen der transzendentalen und immanenten Sphä-
re, um einen getrennten und zugleich gemeinsamen 
Raum für die Forschung innerhalb der Wissenschaft 
und Dialektik zu eröffnen. Die so definierte Frage 
nach dem Menschen und seiner Kultur liegt nicht 
innerhalb der schon transzendental konstituier-
ten physischen Wirklichkeit. Sie ist die Frage nach 
dem Grund einer solchen Konstitution, deren Fol-
ge die menschliche Erkenntnis an und für sich so-
wie jede von den Wissenschaften untersuchte Wirk-
lichkeit ist. Im platonischen Dialog “Phaidros” gilt 
dieser Unterschied zwischen dem Hypothetischen 
und Nichthypothetischen nicht nur für eine Wis-
senschaft (epistéme), sondern auch für jede jeweils 
unabhängig von ihr konstituierte Sphäre der Kul-
tur, deren besonderer Ausdruck Mythos und Reli
gion sind. 

Daher also lasse ich das alles gut sein; und annehmend, 
was darüber allgemein geglaubt wird, wie ich eben sagte, 
denke ich nicht an diese Dinge, sondern an mich selbst, 
ob ich etwa ein Ungeheuer bin, noch verschlungener ge-
bildet und ungemütlicher als Typhon, oder ein milderes, 
einfacheres Wesen, das sich seines göttlichen und edlen 
Teiles von Natur erfreut (Platon 1990/5: ​13).

Sokrates wiederholt und betont dabei dasselbe, 
was in der “Politeia” methodisch ausgesprochen 
wurde: die Kultur (paideía) ist der Weg der eigent-
lichen Forschung des Menschen nicht nur im theo-
retischen Sinne, sondern auch im praktischen Tun 
der Erziehung und der rechten Organisation des in-
dividuellen Menschenlebens (psyché) wie auch des 
Staates (politeía). Dagegen bildet die Kultur im Sin-
ne einer Nachahmung, deren Produkt die Religion 
sowie die Mythen sind (mīmēsis), den eigentlichen 
Raum für die Schatten, die nicht nur die Erkenntnis 
über den Menschen und seine Welt, sondern auch 
die Vergessenheit und die existenzielle Verlorenheit 
darstellen. Die eigentliche Forschung des Menschen 
und seiner Kultur liegt somit nicht im Studium der 
Mythen und Religionen, sondern in der Frage nach 
ihrem Ursprung, d. h. nach dem Menschen an und 
für sich (Pasterczyk 2012: ​37 f.). Die Forschung die-
ser Sphäre hat nicht mehr den methodischen Cha-
rakter einer Wissenschaft (epistéme), sondern sie 
ist die ursprüngliche Frage nach dem menschlichen 
Dasein, die auch als die Frage nach der Wahrheit in-
terpretiert werden kann.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


Kultur und Wissenschaft

Anthropos  111.2016

175

3	 Kultur und Methode

Die früher genannte platonische Antwort auf die 
Frage der Exaktheit des philosophischen bzw. geis-
teswissenschaftlichen Denkens wird unter anderem 
innerhalb der Reflexion von Hans-Georg Gadamer 
im 20. Jahrhundert bestätigt und weiter entwickelt. 
In seiner frühen Schrift bespricht Gadamer das Ver-
hältnis zwischen dem Ganzen und dem Einzelnen. 
Gadamer und stellt in diesem Kontext die Frage 
nach der Vollkommenheit und Exaktheit der geistes-
wissenschaftlichen Forschung. Er bezieht sich dabei 
auf die antike Rhetorik, es ist dennoch klar, dass 
die eigentliche Quelle dieses Verhältnisses nicht in 
der Rhetorik, sondern im systematischen Denken 
Platons liegt (Gadamer 1993a: ​57). Gadamer stellt 
in seinem hermeneutischen Ansatz die Frage nach 
der Methode der Geisteswissenschaften und beant-
wortet sie mit dem Hinweis auf den Zusammen-
hang einer aus den Teilen konstituierten Struktur 
des Sinnes. Eine nicht beliebige, sondern präzise 
Auslegung des Kulturphänomens ist nach Gadamer 
möglich und wird von ihm sogar als eine Wissen-
schaft bezeichnet 1993a: ​62).

Die Feststellung Gadamers, dass die aus dem 
Bereich der Naturwissenschaft stammende Metho-
de für das richtige Verständnis des eigentlichen Ob-
jekts der Kulturforschung nicht genügt, eröffnet den 
Ansatz für das Ausarbeiten einer Methodologie, die 
nicht bloß auf die Zahl, sondern auf den Sinn ach-
tet. Gadamer weist darauf hin, dass wir im moder-
nen Kulturraum des Abendlandes unter dem Ein-
fluss der wissenschaftlichen Weltanschauung ste-
hen, die die Wahrheitserkenntnis auf eine bestimmte 
Erkenntniskategorie reduziert. Diese Reduktion ba-
siert auf einer Methode, die sich innerhalb der Mo-
derne als das wichtigste Wahrheitskriterium ver-
steht (Gadamer 1993b: ​48). Die Bemerkung Gada-
mers ist wichtig, weil die Differenz zwischen den 
Denkparadigmen nicht nur die Natur- und Geistes-
wissenschaften trennt, sondern auch den griechi-
schen Ursprung der Wissenschaft und seine mo-
derne Interpretation. Während das auf der Mathe-
matik aufgebaute antike Wissenschaftsmodell die 
Wahrheitserkenntnis mit dem rationalen Sein ver-
bindet, identifiziert das auf der Naturwissenschaft 
basierte neuzeitliche Modell die Wahrheitserkennt-
nis mit der adäquaten Methode. Die Herrschaft der 
Methode ändert das Verständnis der Wahrheit, die 
nicht mehr eine Form der adaequatio intellectus et 
rei, sondern nach Descartes die Sicherheit eines Er-
kenntniskriteriums (certitudo) bedeutet (Gadamer 
1993b: ​48). Die Frage nach der Methode im Kon-
text der Geisteswissenschaften reicht bis zur philo-
sophischen Wahrheitsfrage, weil man nur von einem 

nichthypothetischen Standpunkt aus die eigentliche 
Bedeutung der Wissenschaftlichkeit in Bezug auf 
die Ganzheit der menschlichen Erkenntnis bewerten 
kann. Die Marginalisierung der Geisteswissenschaf-
ten innerhalb der wissenschaftlichen Forschung in 
der modernen und postmodernen Zeit hat die Re-
duktion des Wahrheitsverständnisses auf eine be-
sondere Version der Wahrheit qua Verifizierbarkeit 
der verwendeten Prozeduren zur Folge. Wenn die 
Wahrheit im engen Sinne des heutigen Forschungs-
kontextes nur das ist, was sich im Rahmen des ma-
thematischen Modells darstellen lässt, dann ver-
wundert nicht die allgegenwärtige Herrschaft der 
wissenschaftlichen und technischen Prozeduren im 
Bereich des menschlichen Denkens. Die Welt – so 
Martin Heidegger – ist jetzt der Technik unterwor-
fen worden, die Ausdruck des modernen Verhältnis-
ses zwischen dem Menschen und dem Sein gewor-
den ist (1954: ​24).

Trotz tatsächlicher Effizienz im Bereich der Na-
tur ist jedoch diese Herrschaft im Bereich der Kul-
tur nur scheinbar. Die Heideggersche Frage nach 
der Technik bleibt aktuell, weil der heutige Mensch 
trotz seiner zweifellosen Herrschaft über die Welt 
zugleich seines Existenzsinnes verlustig geht. Die 
Technik zeigt sich somit als eine existenzielle Ge-
fahr: “Der Mensch geht am äußersten Rand des 
Absturzes, dorthin nämlich, wo er selber nur noch 
als Bestand genommen werden soll” (Heidegger 
1954: 30). Dieser Verlust ist verbunden mit dem 
Wegbleiben der menschlichen Kultur als des wich-
tigsten sinngebenden Lebensfaktors. Gemeint ist 
die Kultur als Prozess, der das menschliche Leben 
aus einem Chaos in einen Kosmos (Ordnung) ver-
wandelt. Die Kultur im ethnologischen Sinne des 
Mythos, des Rituals oder der Religion besitzt näm-
lich die Funktion der Organisation des jeweiligen 
Sinnes des gesellschaftlichen Lebens: “Pour vivre 
dans le Monde, il faut le fonder, et aucun monde 
ne peut naître dans le ‘chaos’ de l’homogénéité et 
de la relativité de l’espace profane” (Eliade 1965: ​
26). Auf der Suche nach der besonderen Metho-
de, die einer professionellen Kulturforschung ent-
spricht, muss man deswegen über ein solches Wahr-
heitsverständnis verfügen, das dem Sinnbedürfnis 
des Menschen und seiner Kultur entspricht und am 
Anfang des Kulturaufbaus innerhalb der Welt steht. 
Das ist nicht die Wahrheit, die mit der zählbaren 
Struktur eines Naturobjektes korrespondiert, son-
dern die Wahrheit, deren “Objekt” die Kultur und 
der Mensch selbst ist. Diese Wahrheit bezieht sich 
sowohl auf die Kunstwerke wie auch auf die Mo-
ralsysteme, Religionen und existenziale Sinnfra-
gen. Diese Wahrheit, auf Griechisch alétheia, deu-
tet Heidegger als Unverborgenheit dessen, was ist. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


176 Piotr Pasterczyk

Anthropos  111.2016

Sie bezieht sich auf den Menschen im Rahmen  
des hermeneutisch-phänomenologischen Verständ-
nisses der Welt als eines fundamentalen Momen-
tes der Struktur des In-der-Welt-Seins. Das In-der-
Welt-Sein verbindet die Ordnung (Kosmos) mit dem 
Menschen auf der Ebene der ursprünglichen, nicht 
der hypothetischen Einsicht in das, was ursprüng-
lich ist (Heidegger). Das Seiende in seinem jewei-
ligen Wesen als Kulturding entbirgt sich innerhalb 
dieser Struktur als Phänomen und ist so gegeben für 
die Interpretation, oder es ist aus dieser ausgeklam-
mert und verdrängt im Sinne des Sich-Verbergens 
(Heidegger 1994: 21).

3.1	 Das Verhältnis zwischen dem Ganzen  
und den Teilen

Die Wissenschaft hat mit der Mathematik zu tun, 
wie dies schon die antiken Griechen gesehen haben, 
allerdings außer der Zahl herrscht in ihr auch die 
am Anfang dieses Paragraphen angesprochene neu-
zeitliche Überzeugung, dass sie ein methodisches 
und zielgerichtetes Wissen ist. Ist es aber möglich, 
dass man methodisch denken kann, ohne sich da-
bei nach der Zahl zu orientieren? Diese Möglich-
keit ergibt sich aus der platonischen Überzeugung 
von der Existenz einer nicht mathematischen Präzi-
sion des Verhältnisses zwischen dem Ganzem und 
seinen Teilen. Das Problem einer nicht mathemati-
schen Exaktheit des Denkens zeigt sich bei Platon 
an der Auswahl seiner Beispiele, in denen er auf 
die Dialektik in ihrem strengen Bezug zur Wissen-
schaft (epistéme) hinweist. Platon scheint damit zu 
sagen, dass die Dialektik eine andere Art der Metho-
de ist, wodurch sie in einem engem Verhältnis zur 
Wissenschaft steht, zwar nicht mehr vom Paradigma 
der Mathematik geleitet, aber vielleicht auch präzi-
se wie jene (Pasterczyk 2007: ​59–73). Die Wich-
tigkeit dieses Zusammenhangs im Denken Platons 
bestätigt die bedeutende Rolle, die die Mathema-
tik und andere Wissenschaften in seiner Akademie 
spielten. Das, was eigentlich in der Akademie Pla-
tons getrieben und unterrichtet wurde, war die Wis-
senschaft im damaligen Sinne, nämlich Astronomie, 
Geometrie und Arithmetik. Die platonischen Dia-
loge und die in ihnen enthaltene Frage nach dem 
Menschen sind am Rande der üblichen Aktivität der 
Akademie entstanden und bezeugen immer wieder 
die Spannung zwischen einer wissenschaftlichen 
und dialektischen Perspektive des Menschen und 
des Kulturverständnisses. Ein gutes Beispiel einer 
nicht mathematischen Präzision des Denkens findet 
man im Dialog “Theaitetos”, dessen Thema die Su-
che nach dem Wissen an und für sich ist. Die wich

tigste Persönlichkeit dieses Dialogs bildet ein junger 
griechischer Mathematiker, der nicht nur zur Beant-
wortung von Fragen aus dem partikulären arithme-
tischen, geometrischen oder astronomischen Wis-
sen, sondern zur Beantwortung der Frage nach dem 
Wissen selbst gezwungen wird. Die Präzision des 
mathematischen Wissensmodells genügt dabei nicht 
mehr, weil die von Sokrates geleitete Frage nicht 
nach der Struktur einer zählbaren Wirklichkeit, son-
dern nach der Struktur des Denkens und Wissens 
selbst fragt. Am aporetischen Ende des Dialogs er-
zählt Sokrates den Zuhörern einen Traum, in dem 
ein anderes Modell der Exaktheit in Bezug auf die 
Verbindung zwischen einer Ganzheit und ihren Ele-
menten eingeführt wird. Diese Darstellung stellt ei-
nen Weg der besonderen Forschung dar, deren Ge-
genstand nicht mehr der mathematischen Methode 
entspricht, aber genauso wie jene den Anspruch 
macht, den Forderungen der Präzision zu genügen:

So vernimm denn Traum für Traum … Die ersten Ele-
mente, aus denen wir selbst und alles andere zusammen-
gesetzt sind, lassen keine Erklärung zu. Jedes an und für 
sich Seiende könne man nur benennen, sonst könne man 
nichts davon aussagen, weder dass es ist, noch dass es 
nicht ist. … So aber sei es unmöglich, irgendeines dieser 
Elemente vermittelst einer Erklärung zum Ausdruck zu 
bringen; denn sie könnten nur mit ihrem Namen genannt 
werden, dass dieser allein ihnen zukäme. Das aus ihnen 
Zusammengesetzte dagegen sei selbst schon ein Ver-
knüpftes und so seien auch die Namen, weil verknüpft, 
zur Rede (Erklärung) geworden; denn eine Verknüpfung 
der Namen sei das Wesen der Rede (Erklärung). So sei-
en die Elemente ohne Erklärung und unerkennbar, aber 
wahrnehmbar; die Verknüpfungen aber erkennbar und 
durch die Rede darstellbar und durch die wahre Meinung 
vorstellbar (Platon 1998/4: ​129 f.).

Sokrates spricht nicht nur über die Erkenntnis 
eines Seienden, sondern zugleich auch über die Er-
kenntnis des Menschen: “Die ersten Elemente, aus 
denen wir selbst und alles andere zusammengesetzt 
sind”. Die in diesem Modell beschriebene Erkennt-
nismethode bezieht sich einerseits auf die Erkennt-
nis der Natur und der natürlichen Dinge, anderer-
seits auf die Erkenntnis des Menschen und seiner 
Kultur. Dieser Weg hat einen universellen Charak-
ter, weil er primär verschiedene Gebiete der Natur 
und der Kultur in die Einheit eines besonderen Sys-
tems bringt. Im “Theaitetos” geht es zunächst um 
die Mathematik und um eine Methode, die die ein-
zelne geometrische Betrachtung zu einem mathe-
matischen Modell entwickelt. Genau das macht der 
junge Mathematiker Theaitetos, er ist imstande, ein 
Paradigma zu entwickeln, das die theoretische Lö-
sung eines praktischen Problems ermöglicht (Platon 
1998/4: ​38 f.). Der Welt der Ideen im mathemati-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


Kultur und Wissenschaft

Anthropos  111.2016

177

schen Sinne der idealen Gegenstände der Arithmetik 
und der Geometrie entspricht im platonischen Ver-
ständnis die Welt der Naturdinge, die ihr symmetri-
sches Abbild darstellen. Das ist die genannte Pointe 
des Liniengleichnisses aus dem sechsten Buch der 
“Politeia” (Platon 1990/4: ​549–553). Sokrates ge-
nügt dieses Ergebnis nicht, und er sucht eine Me-
thode, die jetzt nicht mehr auf geometrische Ver-
hältnisse oder Zahlen, sondern auf den Menschen 
zielt. Leider führt diese Frage im “Theaitetos” zu 
keinem Ergebnis, d. h., dem jungen Mathematiker 
gelingt nicht die Entwicklung einer ähnlich forma-
len Methode des Wissens- bzw. Menschenverständ-
nisses wie im Fall der Geometrie. Die Frage nach 
dem Wissen an und für sich sowie die Frage nach 
dem Menschen bleibt ohne Antwort, wenn man un-
ter der Antwort die Entwicklung einer wissenschaft-
lichen (mathematischen) Methode versteht.

Der sokratische Traum enthält allerdings doch 
eine Methode, die die größte Schwierigkeit in der 
“mathematischen Zählung des Menschen” vermei-
det. An und für sich lässt sich dabei nichts erken-
nen, sagt Sokrates (Platon 1998/4: ​129), weil wir 
auf dieser Weise die Gegenstände unserer Welt nur 
direkt wahrnehmen können. Um den Menschen 
zu erkennen, müssen wir auf das Prinzip des Lo-
gos achten, der nichts anderes ist als die Verknüp-
fung der einfachen Einheiten, der oben genannten 
Einsichten. Logos heißt Verständnis, definitionsge-
mäß zielt er auf die Exaktheit. Diese Exaktheit be-
trifft die Präzision der aus den formalen Einheiten 
aufgebauten Struktur, deren Erkenntnis nicht in ei-
nem direkten Bezug, sondern in der Zusammenset-
zung dieser Einheiten zur Ganzheit einer höheren 
Ordnung besteht (Pasterczyk 2007: ​127). Die von 
Sokrates genannte Erklärung (lógos) kennzeichnet 
somit ein methodisches Verhalten. Das Verhältnis 
zwischen den Elementen und der aus ihnen zusam-
mengesetzten Ganzheit wird später sowie auch in 
den anderen platonischen Dialogen mit dem Bei-
spiel der Sprache als Erklärung einer Struktur auf 
Grund ihrer Elemente dargelegt. Die Struktur meint 
hier die jeweilige Struktur etwa der gesprochenen 
und geschriebenen Sprache oder der Musik, die für 
Platon typische Beispiele eines Milieus sind, wo die 
genannte Methode realisierbar ist.

3.2	 Der hermeneutische Zirkel

Das oben dargelegte Modell erinnert an das herme-
neutische Erkenntnismodell von H.-G. Gadamer, 
das sich in seinen Ursprüngen auf die Regel beruft, 
dass man das Ganze aus dem Einzelnen und das 
Einzelne aus dem Ganzen verstehen muss (1993a: ​

57). Wie die antike sokratische Regel erhebt auch 
die hermeneutische Regel Anspruch auf Exaktheit, 
die nicht der Mathematik zu verdanken ist. Die frü-
her genannte platonische Dialektik war in der “Po-
liteia” ein Symbol des Wissens, das nicht der schon 
konstituierten Struktur des wissenschaftlichen Wis-
sens, sondern dem dialektischen, d. h. philoso-
phischen Denken selbst gilt. Jetzt zeigt sich, dass 
dieses Denken (lógos) die Struktur des Zusammen-
hangs besitzt, der nicht eine beliebige Verbindung 
ist, sondern nach der Meinung Gadamers den An-
spruch auf die Vollkommenheit erhebt, d. h. auf die 
genaueste mögliche Verbindung. 

Verstehen heißt primär: sich in der Sache verstehen, und 
erst sekundär: die Meinung des Anderen als solche abhe-
ben und verstehen. Die erste aller hermeneutischen Be-
dingungen bleibt somit das Sachverständnis, das Zu-tun-
haben mit der gleichen Sache. Von ihm bestimmt sich, 
was als einheitlicher Sinn vollziehbar wird und damit die 
Anwendung des Vorgriffs der Vollkommenheit (Gadamer 
1993a: ​62).

Dem Ganzen entspricht im hermeneutischen 
Ansatz der Sinn, den Teilen entsprechen die Stufen 
des hermeneutischen Prozess, die von Heidegger in 
“Sein und Zeit” als Vorhabe, Vorsicht und Vorgriff 
dargestellt wurden (1986: ​154). Es sind zunächst 
nicht wirkliche Teile eines wirklichen Ganzen, son-
dern Momente des Verständnisprozesses. Auch im 
sokratischen Traum handelt es sich nicht um die 
materiellen Teile einer materiellen Ganzheit, son-
dern vielmehr um den Zusammenhang eines Ver-
mittlungsprozesses. Die phänomenologisch-her-
meneutische Beschreibung Heideggers ist für die 
Frage nach der methodischen Exaktheit der philo-
sophischen Forschung von besonderer Wichtigkeit, 
weil gerade sie ausdrücklich den Anspruch der Wis-
senschaftlichkeit innerhalb des geisteswissenschaft-
lichen bzw. des philosophischen Denkens erhebt. 
Heidegger schreibt “jeweils Vorhabe, Vorsicht und 
Vorgriff nicht durch Einfälle und Volksbegriffe vor-
geben zu lassen, sondern in deren Ausarbeitung aus 
den Sachen selbst her das wissenschaftliche Thema 
zu sichern” (1986: ​154). Den Anspruch der Wissen-
schaftlichkeit des philosophischen Denkens erhebt 
er allerdings schon früher in seiner Vorlesung aus 
dem Jahre 1919, wo er durch die Einführung des 
Begriffs “Urwissenschaft” den ständigen Bezug der 
Philosophie zur Wissenschaft verteidigt und ihn als 
eine der wichtigsten Aufgaben des philosophischen 
Denkens bezeichnet (Heidegger 1987: ​13–59). Die-
se Ganzheit des Sinnes stellt eine aktuell subjektive 
Meinung dar, die, um einen “objektiven” Stand zu 
erreichen, ständig um eine neue Ausarbeitung der 
ersten These erweitert werden muss. Diese Erwei-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


178 Piotr Pasterczyk

Anthropos  111.2016

terung liegt im Konstruieren einer Sinnganzheit aus 
den Teilen des jeweiligen Textes oder eines anderen 
Sinnträgers. Das Konstruieren ist soweit zu vervoll-
kommnen, dass kein Impuls zum Zergliedern und 
Konstruieren dieser Ganzheit mehr vorhanden ist. 
Der im Prozess dieses Konstruierens verborgene 
“Vorgriff der Vollkommenheit“ bildet das Kriterium 
der Wissenschaftlichkeit eines geisteswissenschaft-
lichen Verständnisses des jeweiligen Verständnis
objektes:

So läuft die Bewegung des Verstehens stets vom Gan-
zen zum Teil und zurück zum Ganzen. Die Aufgabe ist, 
in konzentrischen Kreisen die Einheit des verstandenen 
Sinnes zu erweitern. Einstimmung aller Einzelheiten zum 
Ganzen ist das jeweilige Kriterium für die Richtigkeit des 
Verstehens (Gadamer 1993a: ​57).

Diese Beschreibung des hermeneutischen Zirkels 
bezieht sich auf die antike Redekunst, worin Gada-
mer die Bemühung Schleiermachers und Diltheys 
als ein mögliches Verständnis der alten Lehre in-
terpretiert. Die Auslegung der genannten Regel im 
Sinne eines wissenschaftlichen Kriteriums zeigt 
sich eindeutig in seiner Kritik der Interpretation der 
subjektivistischen Theorie Schleiermachers. Es ist 
nicht die Aufgabe der Hermeneutik, in eine geheim-
nisvolle Kommunion der Seelen einzutreten, son-
dern das intersubjektive Verständnis eines Sinnes 
oder die Teilhabe am gemeinsamen Sinn zu suchen 
(Gadamer 1993a: ​57). 

Der hermeneutische Zirkel des Verstehens zeigt 
sich als “wissenschaftliches Thema” der philoso-
phischen und geisteswissenschaftlichen Forschung. 
Freilich hat diese Wissenschaftlichkeit der Herme-
neutik nicht genau dieselbe Bedeutung, welche sie 
im Bereich der Mathematik und der Naturwissen-
schaft besitzt. Das Gemeinsame in den beiden Wis-
senschaftsbegriffen liegt nicht in der Zahl, sondern 
im Kriterium der Vollkommenheit, d. h. der Exakt-
heit einer Interpretation. Die Beliebigkeit hat keinen 
Raum innerhalb der zählbaren Operationen, dassel-
be gilt auch innerhalb des hermeneutischen Zirkels. 
Die Hermeneutik stellt eine Methode dar, die zur 
vollkommenen Auslegung einer Sache führen und 
das Subjektive und Zufällige ausschließen will. Es 
ist deutlich nicht nur innerhalb der kulturwissen-
schaftlichen Interpretation eines beliebigen Kultur-
textes, sondern auch innerhalb der philosophischen 
Hermeneutik. Heidegger richtet seine Gedanken auf 
das Sein, das in der phänomenologisch hermeneu-
tischen Formel des In-der-Welt-Seins auslegbar ist, 
d. h. nicht im Sinne eines subjektiven oder objek-
tiven Wissens, sondern in der Auslegung des Le-
bens. Es ist nicht subjektiv, weil das Auslegbare 
nicht bloß die eigene Psyche, sondern die Welt ist. 

Es ist aber auch nicht objektiv im vorläufigen Sinne 
der Welt, weil das Seiende in diesem Modell nur in 
Bezug auf den Menschen, d. h. auf das Dasein hin 
zu interpretieren ist. Das Wissenschaftliche inner-
halb der geisteswissenschaftlichen Forschung be-
trifft die Exaktheit und die Sicherheit der Auslegung 
der Sache, die zwangsläufig von der ersten “subjek-
tiven” Vormeinung des Auslegenden ausgeht, aber 
sich immer wieder nach dieser Sache richtet. Der 
Blick muss auf die Sache selbst gerichtet werden, 
die das absolute Motiv eines jeweiligen Auslegens 
ist (Gadamer 1993a: ​59). Der Kern des hermeneu-
tischen Prozesses ist einerseits das Auslegbare und 
die unabhängig von der Auslegung selbst existie-
rende Sache und zugleich das Auslegen selbst. Hei
degger spricht über das Entwerfen, in welchem der 
Sinn eines ersten Ganzen des Verstehens verborgen 
ist. Das eigentliche Verstehen liegt dabei im Aus
arbeiten des ersten Entwurfs, so dass sich langsam, 
in der Konfrontation mit der Sache selbst, der Sinn 
des eigentlichen Ganzen zeigt. 

Gadamer kommentiert den hermeneutisch phä-
nomenologischen Ansatz Heideggers mit dem Hin-
weis auf eine bestimmte hermeneutische Art der 
“Objektivität”: “Es gibt hier keine andere Objek-
tivität als die der Ausarbeitung der sich bewahren-
den Vormeinung” (1993a: ​60). Diese “Objektivität” 
führt ihn zur Feststellung eines weiteren wissen-
schaftlichen Charakters der hermeneutischen Me-
thode. Er ist ein Kriterium des rechten Verständnis-
ses in Bezug auf den inhaltlichen Sinn des Zirkels 
vom Ganzen und vom Teil. Das wirklich Verstan-
dene ist jeweils das, was eine vollkommene Einheit 
von Sinn darstellt (Gadamer 1993a: ​62). Die ers-
te Bewegung einer Vormeinung entwirft das Ganze 
eines Sinnes im ersten Kreis des hermeneutischen 
Zirkels, aber diese Bewegung muss schnell mit der 
Sache selbst konfrontiert werden, was einen neu-
en Entwurf notwendig macht. Die kreisförmige Be-
wegung zwischen dem Ganzen eines jeweils neuen 
Sinnes und den Teilen der zur Einheit des eigent-
lichen Sinnes zu sammelnden Sache erzwingt das 
rechte Verständnis dieser Sache unter der Voraus-
setzung, dass sie überhaupt verständlich ist. Der 
Vorgriff der Vollkommenheit bildet nicht nur das 
“objektive” Kriterium des rechten Verständnisses, 
sondern erweist sich auch als Kriterium der ausleg-
baren Sache. Gadamer zielt mit diesem Begriff vor 
allem auf die geisteswissenschaftliche Forschung, 
wo die Interpretation der Welt nicht primär ein phi-
losophisches, sondern z. B. ein ästhetisches Projekt 
ist. Mit der Sache ist dabei der Text gemeint, der 
eine Komposition aus den Teilen darstellt. Die Un-
möglichkeit einer vollkommenen Auslegung des 
vorhandenen Textes, d. h. einer Auslegung, die auf 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


Kultur und Wissenschaft

Anthropos  111.2016

179

eine perfekte Weise alle seine Teile in die Einheit 
des endgültigen Sinnes versammelt, weist auf das 
technische Problem der Überlieferung des Textes 
bzw. seiner Echtheit hin. Das Ausbleiben der po-
tenziellen Vollkommenheit in der Auslegung of-
fenbart die Unmöglichkeit der rechten Auslegung 
überhaupt. Die Anwendung des Vorgriffs der Voll-
kommenheit hat einen sachlichen und “objektiven” 
Charakter, indem sie auf das Verständnis der Sache 
und nicht primär auf das Verständnis der ausgespro-
chenen Meinung zielt. Der hermeneutische Prozess 
des Verständnisses setzt zwar nach Gadamer zu-
nächst eine immanente, “subjektive” Sinneinheit 
voraus, das Verständnis wird aber auch zugleich 
von der transzendenten Sinnerwartung geleitet, die 
aus dem Verhältnis zur Wahrheit des Gemeinten ent-
springt (Gadamer 1993a: ​62).

3.3	 Die strukturelle Anthropologie  
als Wissenschaft?

Der von Claude Lévi-Strauss in das anthropologi-
sche Denken eingeführte Begriff der Struktur steht 
zweifellos im Licht der dialektischen Bewegung 
zwischen der Ganzheit und den Teilen. Die Frage 
ist, wie weit das hier angesprochene hermeneuti-
sche Paradigma nicht nur innerhalb der Geisteswis-
senschaften wie der Philologie und Philosophie, 
sondern auch innerhalb der Sozialwissenschaften 
als Modell der Wissenschaftlichkeit gelten kann. 
Gemeint ist zunächst die Struktur der Sprache, die 
Lévi-Strauss als wissenschaftliches Modell für seine 
anthropologische Forschung anwendet. Die Spra-
che – wie dies bei Platon nicht nur im Traum des 
Sokrates im “Theaitetos”, sondern in mehreren sei-
ner Spätdialoge richtig gesehen wurde – bildet eine 
Strukturganzheit, die durch ihre Elemente konsti-
tuiert wird, sodass niemals eine Ganzheit ohne die 
Teile und die Teile ohne Ganzheit zu denken sind. 
Der anthropologische Strukturalismus geht auf die 
moderne Sprachwissenschaft zurück und versucht 
das linguistische Spiel zwischen der Ganzheit und 
den Teilen als Paradigma für die Erklärung der eth-
nologischen Phänomene, wie z. B. der Phänomene 
der Verwandtschaft, zu verwenden.

Der Strukturbegriff will die Anthropologie als 
Wissenschaft kennzeichnen, und zwar vorerst so-
gar im Sinne der Wissenschaft qua mathemati-
sche Wissenschaft. In seinem Aufsatz “Language 
and the Analysis of Social Laws” (1951) setzt sich 
Lévi-Strauss direkt mit der Frage der Anwendung 
der Mathematik innerhalb der Sozialwissenschaf-
ten auseinander. Gegen die These Wieners über die 
Unmöglichkeit der Anwendung der streng wissen-

schaftlichen Methode innerhalb der sozialwissen-
schaftlichen Forschung (Wiener 1948: ​189–191) 
weist er darauf hin, dass die Sprachwissenschaft 
strenge Kriterien der Objektivität und somit auch 
der Wissenschaftlichkeit erfüllt (Lévi-Strauss 1963: ​
55–58). Erstens bildet die Sprache eine Wirklich-
keit, die völlig unabhängig vom Beobachter bleibt. 
Die Tiefenstruktur der Sprache stellt kein Objekt für 
bewusste Einsichten dar, wodurch nicht die Gefahr 
besteht, dass ihre Erkenntnis subjektiv wird (Wie-
ner 1948: ​189 f.). Zweitens verfügt die Sprachwis-
senschaft über lange statistische Serien, die inner-
halb ihrer Forschung verwendet werden können 
(Lévi-Strauss 1963: ​57). Die von Lévi-Strauss ge-
wagte methodologische Entscheidung liegt in der 
sprachwissenschaftlichen Definition der Anthropo-
logie, die als Sozialwissenschaft das Bestimmen der 
notwendigen Verhältnisse gelernt hat (Lévi-Strauss 
1963: ​33). Der Begriff “notwendige Verhältnisse” 
verbindet die Regelmäßigkeit der Beziehungen 
zwischen den Elementen eines Sprachsystems, wo-
rauf de Saussure und Trubetzkoy in ihrer Ausein-
andersetzung mit der Relation als dem fundamen-
talen Begriff der Sprachtheorie hingewiesen haben. 
De Saussure zeigt in seinem “Cours de linguistique 
générale” den fundamentalen Zusammenhang zwi-
schen langue und parole, der die Wirklichkeit der 
Sprache als eines nicht immer bewussten bzw. aus-
gesprochenen Systems offenbart. Weiter spricht er 
über die synchronische und diachronische Sicht der 
Sprache, die einerseits auf die Relation zwischen 
den schon existierenden Elementen der Sprache (les 
termes coexistents) und andererseits auf die Relati-
on zwischen den sich erst in der Zeit und im Ver-
hältnis zu sich selbst (les termes successifs) kons-
tituierenden Elementen deutet. Daraus ergibt sich 
ein Verständnis der Sprache als eines sich ständig 
durchdringenden und verändernden Systems (de 
Saussure 1972: ​193). Trubetzkoy folgt de Saussure 
in “Grundzüge der Phonologie” und weist auf die 
Abhängigkeit aller Sprachelemente voneinander 
hin, wie sich dies z. B. innerhalb der Phonemver-
bindungen zeigt (1939: ​218–228). Der russische 
Sprachwissenschaftler bleibt nicht bei der allge-
meinen Feststellung stehen, dass Phoneme immer 
Teile eines Systems sind, sondern er weist auf ihre 
konkreten Strukturen hin, die eine verborgene Lo-
gik der Sprache offenbaren und zugleich den streng 
wissenschaftlichen Charakter der Sprachanalyse er-
möglichen. Die Wissenschaftlichkeit dieser Analy-
se liegt darin, dass sie nicht den Anspruch auf mehr 
oder weniger zufällige Verhältnisse zwischen den 
Sprachelementen, sondern auf die allgemeine und 
sogar absolute Gesetzmäßigkeit im Rahmen der 
Phonologie erhebt (Trubetzkoy 1933: ​243).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


180 Piotr Pasterczyk

Anthropos  111.2016

Es ist somit möglich, dass der Begriff der Rela-
tion wie im Fall der Hermeneutik zum Träger einer 
besonderen Art der Wissenschaftlichkeit auch inner-
halb der Sozialwissenschaft wird. Kann man jedoch 
der Meinung des französischen Anthropologen zu-
stimmen und der Ethnologie sogar den Status einer 
strengen, d. h. auf die Mathematik zurückgehenden 
Wissenschaft zuschreiben (Piaget 1970: ​17)? Dieser 
Anspruch überzeugt nicht. Erstens ist das Verständ-
nis der Mathematik, das Lévi-Strauss von Wiener 
übernimmt, viel zu eng, weil es die Zählbarkeit als 
Prinzip der Präzision einer wissenschaftlichen Be-
schreibung nicht berücksichtigt. Dies ist insofern 
wichtig, als die Anthropologie sich, obwohl sie auch 
über die Statistik als ihre besondere und nutzbare 
Methode verfügt, meistens auf qualitativ beschreib-
bare Objekte bezieht, deren Struktur nicht zählbar 
ist. Innerhalb der Diskussion mit Wiener bezieht 
sich Lévi-Strauss jedoch nur auf die Unabhängig-
keit des Beobachters und die Möglichkeit der lan-
gen statistischen Serien in der Forschung. Zweitens 
ist die Applikation der Mathematik auf die Wirk-
lichkeit der Sprache nicht das einzige Paradigma 
für das Sprachverständnis, d. h., neben der Mathe-
matik kann dem Sprachwissenschaftler auch eine 
andere Wissenschaft als Verständnismodell dienen. 
Eine solche Inspiration des Sprachverständnisses 
fehlt z. B. bei de Saussure, der sich vor allem na-
turalistisch auf die Ökonomie bezogen hat (Piaget 
1970: ​17). Und drittens ist die Anwendung der Ma-
thematik auf solche anthropologischen Probleme, 
wie z. B. das Verwandtschaftsproblem, nicht präzise 
und deswegen unglaubwürdig, da anthropologische 
Probleme sich nicht auf rein formale Verhältnisse, 
sondern auf reale Phänomene beziehen. Dagegen 
scheint zunächst die Anwendung der früher be-
sprochenen Idee der Wissenschaft im nicht mathe-
matischen Sinne auf das anthropologische Denken 
richtiger zu sein, weil sein Kernpunkt gerade in der 
Präzision und Notwendigkeit der Verhältnisse zwi-
schen den Menschen liegt. 

Die scheinbar mögliche These über die auf dem 
Begriff der Relation aufgebauten Wissenschaft-
lichkeit der Sozialwissenschaften wie der Ethnolo-
gie wird dennoch bezweifelt, und zwar von Lévi-
Strauss selbst. Die wissenschaftliche Identität der 
Anthropologie konstituiert sich durch eine ähnli-
che Reduktion der empirischen Wirklichkeit auf 
die formale Struktur wie dies innerhalb der Sprach-
wissenschaft der Fall war. Diese Reduktion besteht 
innerhalb der Forschung der sozialen Organisation 
und so fundamentaler Probleme der Anthropologie 
wie der Regeln der Eheschließung (Lévi-Strauss 
1963: ​59 f.). Diese Formalisierung scheint aller-
dings nicht präzise, weil der sich daraus ergebende 

Strukturbegriff keine statische, an und für sich be-
greifbare Wirklichkeit darstellt. Das Objekt der an-
thropologischen Forschung “bewegt sich” in dem 
Sinne, dass es immer nur innerhalb des Verhältnis-
ses zwischen Kultur und Natur erreichbar ist. Die-
ses komplizierte Verhältnis zeigt sich im konkreten 
ethnologischen Problem der Beziehung zwischen 
Mythos und Ritual, das Lévi-Strauss in seinem Ka-
pitel “Structure and Dialectics” analysiert (1963: ​
232–241). Die Beziehung lässt sich nicht als eine 
an und für sich symmetrische Ordnung des Mythos 
und der sozialen Organisation identifizieren, son-
dern man muss sie in ihrem dynamischen Wesen 
auffassen, und zwar in diesem Fall in Bezug auf die 
schamanistischen Einweihungsrituale der benach-
barten Völker (Lévi-Strauss 1963: ​233). Die Erklä-
rung des Mythos liegt somit nicht in seinem ho-
mologen Bezug zum Ritual, sondern vielmehr im 
Kontrapunkt zu einem völlig verschiedenen Einwei-
hungsritual (Lévi-Strauss 1963: ​236). Die Struktur 
in ihrem ethnologischen Wesen hat also zu tun mit 
einer dialektischen Bewegung innerhalb der zwei 
in Opposition stehenden Verhältnisse zwischen den 
mythologischen Narrationen und den ihnen ent-
sprechenden Ritualen. Dieser komplizierte Zusam-
menhang hat nach Lévi-Strauss einen dynamischen 
Charakter, der eine höhere Ordnung des menschli-
chen Daseins widerspiegelt. 

Die Vermutung eines logischen Zusammenhangs 
zwischen der grammatischen Sprachstruktur und 
der Struktur der realen gesellschaftlichen Phäno-
mene wie Mythos und Ritual scheint von Anfang 
an nicht klar, weil die Ordnung der realen mensch-
lichen Verhältnisse nicht derselben Logik wie die 
Ordnung der grammatischen Verhältnisse zugeord-
net ist. Das Prinzip der strukturalen Anthropologie 
gründet in der Überzeugung, dass die soziologi-
schen und sprachlichen Phänomene eine Tiefen-
struktur haben, die jeweils soziologisch oder sprach-
lich erfassbar ist. Die Wirklichkeit der Familie und 
die den familiären Beziehungen entsprechenden Be-
griffe sind auch Teile der Sprache, insofern ist das 
Verhältnis zwischen ihnen mit dem Verhältnis zwi-
schen den Phonemen bzw. zwischen den verschie-
denen Elementen der Sprache vergleichbar (Lévi-
Strauss 1963: ​34). Obwohl die Bestätigung einer 
solchen These zugleich auch die Bestätigung der 
Möglichkeit einer sozialwissenschaftlichen stren-
gen Wissenschaft wäre, tut es Lévi-Strauss nicht. Im 
Kapitel “Structural Analysis in Linguistics and in 
Anthropology” (1963: ​31–54) spricht er zwar über 
das wissenschaftliche Bedürfnis der strukturalen 
Anthropologie, aber zugleich erkennt er nüchtern 
die Grenzen einer wirklich wissenschaftlichen Ana-
lyse innerhalb der Anthropologie. Es ist nämlich so, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


Kultur und Wissenschaft

Anthropos  111.2016

181

dass eine strukturale Analyse der Sprache im wis-
senschaftlichen Sinne nicht direkt auf die Worte und 
Begriffe, sondern nur auf ihre Teile anwendbar ist:

Linguistics teaches us precisely that structural analysis 
cannot be applied to words directly, but only to words 
previously broken down to the phonemes. There are no 
necessary relationships at the vocabulary level. This ap-
plies to all vocabulary elements, including kinship terms 
… An attempt like the one whose possibility we are now 
discussing would thus consist in extending the method of 
structural linguistics while ignoring its basic requirements 
(Lévi-Strauss 1963: ​36).

Es gibt also keine direkte Anwendung des ex-
akten, linguistischen Strukturalismus weder auf die 
Phänomene der Gesellschaft noch auf das menschli-
che Dasein. Zwischen dem System der Phoneme und 
dem System der Verwandtschaftstermini besteht ein 
tiefer und möglicherweise nicht überbrückbarer Un-
terschied, weil der strukturellen Anthropologie die 
eigentliche Auslegung des Systems der Verwandt-
schaftstermini bis heute nicht gelungen ist (Lévi-
Strauss 1963: ​37). Es scheint, dass der französische 
Anthropologe bewusst den Anspruch der eigentli-
chen Wissenschaftlichkeit der Ethnologie aufgibt 
und sich für das Ordnen der ethnologischen Phäno-
mene entscheidet, ohne sie weder “mathematisch” 
noch “empirisch” verstehen zu wollen. Die Aufgabe 
des anthropologischen Strukturalismus bleibt also 
die Suche nach einer Einheit der Verwandtschafts-
begriffe und der hinter ihnen verborgenen soziolo-
gischen Fakten, was nach Lévi-Strauss unter ande-
rem durch die Unterscheidung zwischen system of 
terminology und system of attitudes möglich wird 
(1963: ​37). Wie man sieht, zeigt sich jedoch der Ef-
fekt der strukturalen Analyse des Stellungssystems 
(system of attitudes) nicht als Wissenschaft, sondern 
es entsteht lediglich eine Beschreibung der Rolle 
einer Stellung innerhalb der ethnologischen Gesell-
schaften. Diese systematische Analyse bewegt sich 
auf der Ebene der gesellschaftlichen Phänomene 
und bezieht sich auf die Frage der Verwandtschaft 
nicht als eines elementaren fait social als Grundlage 
für eine tatsächliche Wissenschaft (Durkheim 1910: ​
8 f.), sondern als rein subjektiv konzipiertes Vorstel-
lungssystem. Die Verwandtschaftssysteme betreffen 
nicht die wissenschaftlich analysierbare Natur (ma-
thematische oder empirische Tatsachen), sondern 
die Kultur, die somit zur Grenze der wissenschaft-
lich analysierbaren Objekte wird:

But what confers upon kinship its socio-cultural character 
is not what it retains from nature, but, rather, the essential 
way in which it diverges from nature. A kinship system 
does not consist in the objective ties of descent or con-

sanguinity between individuals. It exists only in human 
consciousness; it is an arbitrary system of representation, 
not the spontaneous development of real situation (Lévi-
Strauss 1963: ​50).

Das früher besprochene hermeneutische Modell 
der Wissenschaft scheint also unbrauchbar für die 
anthropologische Forschung. Der sich innerhalb 
der Relation zwischen der Ganzheit und ihren Tei-
len ergebende “Vorgriff der Vollkommenheit” der 
Hermeneutik kann prinzipiell nur innerhalb der for-
malen Verhältnisse angewendet werden. Es ist nicht 
Zufall, dass Platons “Theaitetos” die hermeneuti-
sche Methode im Kontext der mathematischen Pro-
blematik einführt und dass Hans-Georg Gadamer 
sie innerhalb der sprachlichen Analyse anwendet. 
Sie zeigt sich als wissenschaftliche Methode, wenn 
sie als formales Werkzeug innerhalb einer forma-
len Ganzheit gebraucht wird, z. B. in der Linguis-
tik. Aber innerhalb der Anthropologie hat man es 
mit dem Sinn einer lebendigen Ganzheit zu tun, der 
nicht aus ihren Teilen, sondern zunächst an und für 
sich eingesehen und verstanden werden muss. Die 
anthropologischen Phänomene, wie z. B. Verwandt-
schaft, Mythos oder Ritual, lassen sich erst dann in 
ihren Teilen und einzelnen Momenten analysieren, 
wenn schon von Anfang an klar ist, was sie sind. Es 
zeigt sich die Richtigkeit der alten philosophischen 
Intuition, dass die Ganzheit nicht nur die Summe 
ihrer Teile ist, sondern in sich etwas Einzigartiges 
beinhaltet, was über seine Identität als Ganzheit ent-
scheidet.

Zusammenfassung

Die Suche nach der Wissenschaftlichkeit des Men-
schen- und Kulturverständnisses endete in der Fest-
stellung einer Methode, die ähnlich wie die Metho-
de der Naturwissenschaft auf die Präzision und 
Exaktheit der Auslegung, d. h. auf den “Vorgriff der 
Vollkommenheit” achtet. Ist diese Vollkommenheit 
bzw. diese Exaktheit dieselbe wie in der Mathema-
tik? Die Antwort lautet offensichtlich nein. Aber die 
noch wichtigere Frage ist die Frage nach der Wis-
senschaft überhaupt. Besitzt die Wissenschaft ihre 
Identifikation, weil sie über die mathematische Me-
thode verfügt oder weil sie überhaupt eine Methode 
hat und methodisch vorgeht? Die Antwort auf diese 
Frage aus der Sicht der oben dargestellten Ausar-
beitung zielt auf den zweiten Teil dieser Alternati-
ve. Die Wissenschaft in ihrem neuzeitlichen Ver-
ständnis (Descartes) erweist sich als Wissenschaft 
vor allem durch ein methodisches Vorgehen unab-
hängig davon, ob dies ein geometrisches, arithme-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


182 Piotr Pasterczyk

Anthropos  111.2016

tisches oder hermeneutisches Vorgehen ist. Diese 
Bestätigung der wissenschaftlichen Identität der 
Geisteswissenschaften ist von Vorteil für die Geis-
teswissenschaften, weil sie sich nicht mehr von der 
Naturwissenschaft und der Technik verdrängt füh-
len müssen. Es ist aber auch von Vorteil für die Na-
turwissenschaften und für das von ihnen beherrsch-
te Milieu der heutigen Universität. Die wichtigsten 
und interessantesten Fragen des Menschen sind 
nicht die Fragen, die man mit Hilfe der Mathema-
tik und der Naturwissenschaft lösen kann (Gada-
mer 1993b: ​45). Das sind Fragen, die man eventuell 
auf den Logos, d. h. auf die Verknüpfung der einzel-
nen Teile zur Einheit einer präzisen Struktur zurück-
führen kann. Mit dem Ernstnehmen der hermeneu-
tischen Methode schaffen sich die Wissenschaften 
den Raum für ihre eigene Identifizierung und ver-
meiden die Gefahr einer Sackgasse des bloß tech-
nischen Horizontes des Menschen- und des Kultur-
verständnisses.

Wie im letzten Paragraphen erwähnt, zielt die 
von Sokrates in seinem Traum offenbarte Metho-
de sowohl auf die Natur und die Naturdinge wie 
auch auf den Menschen und seine Kultur. Die her-
meneutische Methode widerspiegelt das universel-
le Verständnis der Wissenschaft, das aus der Sicht 
der transzendentalen Lehre Kants nicht auf die Zahl 
und auf die mit ihr verbundene Exaktheit, sondern 
auf die Struktur des menschlichen Verstandes und 
der von ihm abhängigen jeweiligen Erscheinungen 
der Welt zurückgeht. Das, was zu erforschen ist, ist 
nicht die Welt mit ihren an und für sich bestehen-
den Dingen, sondern die innere Einheit dieser Din-
ge und ihr eigentliches Prinzip. Allerdings zeigte 
sich innerhalb der von Lévi-Strauss durchgeführten 
strukturellen Auseinandersetzung, dass man auch 
zwischen dem Wissen über elementare Teile einer 
Struktur, wie z. B. der Sprache, und über die ein-
zigartigen Phänomene als Objekte der anthropolo-
gischen Forschung unterscheiden muss. Das Wis-
sen über Elemente der jeweiligen Kulturstrukturen 
kann möglicherweise als Wissenschaft gelten, und 
zwar vor allem im oben dargestellten hermeneuti-
schen Sinne. Aber das Wissen über den Menschen 
selbst und über das, was zwischen den Menschen 
geschieht, lässt sich seit Platon bis heute mit keinem 
Modell der Wissenschaft identifizieren.

Zitierte Literatur

Aristoteles
1998	 Nikomachische Ethik. Sechstes Buch. In: Aristoteles, Ni-

komachische Ethik VI. Hrsg. und übers. von Hans-Georg 
Gadamer; pp. 24–59. Frankfurt: Vittorio Klostermann.

Cassirer, Ernst
1960	 Was ist der Mensch? Versuch einer Philosophie der 

menschlichen Kultur. Stuttgart: W. Kohlhammer Verlag. 
1961	 Zur Logik der Kulturwissenschaft. Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft. [2. unveränd. Aufl.]

Diels, Hermann, und Walther Kranz
1951	 Die Fragmente der Vorsokratiker. 3 Bde. Zürich: Weid-

mann. [6. Aufl.]

Durkheim, Emil
1910	 Les règles de la méthode sociologique. Paris: Alcan. 

Eliade, Mircea
1965	 Le sacré et le profane. Paris: Gallimard. 

Freud, Sigmund
1922	 Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelen-

leben der Wilden und der Neurotiker. Leipzig: Internatio-
naler Psychoanalytischer Verlag. [3. unveränd. Aufl.]

Gadamer, Hans-Georg
1993a	 Vom Zirkel des Verstehens. In: H.-G. Gadamer, Wahr-

heit und Methode, Hermeneutik II; pp. 57–65. Tübingen: 
Mohr.

1993b	  Was ist die Wahrheit? In: H.-G. Gadamer, Wahrheit und 
Methode, Hermeneutik II; pp. 44–56. Tübingen: Mohr.

Geertz, Clifford
1973	 The Interpretation of Cultures. Selected Essays. New 

York: Basic Books.

Girard, René
1972	 La violence et le sacré. Paris: Éditions Bernard Grasset.
1986	 The Scapegoat. London: Athlone. 

Heidegger, Martin
1954	 Die Frage nach der Technik. In: M. Heidegger, Vorträge 

und Aufsätze; pp. 9–40. Pfullingen: Günther Neske.
1986	 Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag.
1987	 Zur Bestimmung der Philosophie. In: B. Heimbüchel 

(Hrsg.), Martin Heidegger. Gesamtausgabe. Bd. 56/57, 
Abt. 2: Vorlesungen. Frankfurt: Vittorio Klostermann.

1994	 Der Ursprung des Kunstwerkes. In: F.-W. von Herrmann 
(Hrsg.), Martin Heidegger. Holzwege; pp. 1–74. Frank-
furt: Vittorio Klostermann.

2006	 Sein und Zeit. Unveränderter Nachdruck der fünfzehnten, 
an Hand der Gesamtausgabe durchgesehenen Auflage mit 
den Randbemerkungen aus dem Handexemplar des Au-
tors im Anhang. Tübingen: Max Niemeyer Verlag.

Hengstenberg, Hans Eduard
1984	 Philosophische Anthropologie. München: Universitäts-

verlag Anton Pustet. [4. Aufl.]

Kuhn, Thomas S. 
1963	 The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: Univer-

sity Chicago Press. (International Encyclopedia of Uni-
fied Science, 2/2)

Lévi-Strauss, Claude
1951	 Language and the Analysis of Social Laws. American An-

thropologist 53: ​155–163.
1962	 La pensée sauvage. Paris: Librairie Plon.
1963	 Structural Anthropology. New York: Basic Books.

Pasterczyk, Piotr
2007	 Der sokratische Traum und das Problem der Dialektik im 

Theaitetos. Freiburg: Rombach. 
2012	 Kultura jako zagrożenie i ratunek analiza kultury w 

świetle fenomenu naśladowania (mīmēsis) i wychowa-
nia (paideía). [Culture as Threat and Rescue. An Analysis 
of Culture in the Light of the Phenomenon of Imitation 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


Kultur und Wissenschaft

Anthropos  111.2016

183

(Mimesis) and Education (Paideia)]. Roczniki Kulturo-
znawcze 3: ​23–44.

Piaget, Jean
1970	 Structuralism. New York: Basic Books.

Platon
1990	 Werke. In 8 Bänden. (Hrsg. von Gunther Eigler.) Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
1998	 Sämtliche Dialoge. 7 Bde. (Hrsg. u. mit Einl., Literatur

übersichten, Anm. u. Reg. vers. von Otto Apelt.) Ham-
burg: Felix Meiner.

Pommier, René 
2010	 René Girard, un allumé qui se prend pour un phare. Paris: 

Éd. Kimé.

Saussure, Ferdinand de
1972	 Cours de linguistique générale. Paris: Éditions Payot & 

Rivages.

Traube, Elizabeth 
1979	 Incest and Mythology: Anthropological and Girardian 

Perspectives. The Berkshire Review 14: ​37–53.

Trubetzkoy, Nikolaj S.
1933	 La phonologie actuelle. In: H. Delacroix (éd.), Psycholo-

gie du langage; pp. 227–246. Paris: Librairie Felix Alcan.
1939	 Grundzüge der Phonologie. Prag: Jednota eskosloven-

ských Matematiku a Fysiku. (Travaux du Cercle Linguis-
tique de Prague, 7)

Wiener, Norbert
1948	 Cybernetics or Control and Communication in the Ani-

mal and the Machine. New York: John Wiley.

Windelband, Wilhelm
1924	 Geschichte und Naturwissenschaft. In: W. Windelband, 

Präludien. Aufsätze und Reden zur Philosophie und ihrer 
Geschichte. Bd. 2; pp. 136–160. Tübingen: Mohr (Paul 
Siebeck).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-169

