Elsbeth Dangel

»Sieh, ich stehe!« Blick und Bewegung der Geschlechter
in Hofmannsthals »Der Kaiser und die Hexe«
und Maeterlincks »Pelléas et Mélisande«

In thren Memoiren »Mein Leben« schreibt Alma Mahler-Werfel iiber
ihren ersten Mann Gustav Mahler:

Er war ein Zolibatir und fiirchtete das Weib. Seine Angst, sheruntergezogenc¢
zu werden, war grenzenlos, und so mied er das Leben ... . also das Weibliche.!

In diesem Satz spiegeln sich die im Wien der Jahrhundertwende
zirkulierenden Weiblichkeitstheorien. Da ist die groBe magische Chiflre
der Zeit: das Leben, als eine untere, gefihrliche Macht, der man erliegen
kann. Da ist ferner der Dualismus, dessen vielfiltige Varianten das
Denken der Zeit bestimmen: Geist und Leben, Sittlichkeit und Sinnlich-
keit, Uber-Ich und Es sind die Antipoden, in denen die Jahrhundert-
wende die {iberkommenen Prinzipien der Moral und den kulturellen
Bestand der Tradition den natiirlichen, triebhaften Kriften des Leben-
digen entgegensetzt. Da werden schlieBlich diese Antipoden in einer
raumlichen Opposition angeordnet und in einer simplen Gleichung auf
die Geschlechter verteilt.? Man kénnte meinen, Almas Urteil iiber
Mabhler sei inspiriert von Otto Weiningers »Geschlecht und Charakter«
von 1903, besonders von dessen Vorstellung, dal} das Leben den Mann
von seiner Pflicht, von der Befolgung des kategorischen Imperativs
abhalten kénne und dall dieses Leben im Weiblichen inkarniert sei;
dieses fuhrt nach Weininger ein seelenloses, rein tricbhaftes Dasein und
zicht den Mann herunter, sofern er nicht zolibatir — in Weiningers
Terminologie »keusch« — lebt.” Genau dieselbe Raummetaphorik ver-

! Alma Mahler-Werfel, Mein Leben. Frankfurt a.M. 1963, S. 40.

? Mit dieser Zuordnung wendet Alma Mahler-Werfel ein bindres Denkmodell an, das
Héléne Cixous spiter als »partriarchalisches, bindres Denken« charakterisiert hat, wodurch im
patriarchalischen Wertsystem feste Oppositionen auf die beiden Geschlechter verteilt werden.
Die Raummetaphorik, die das sheruntergezogen« impliziert, verweist zudem auf die negative
Wertung, die das Weibliche in diesen Oppositionspaaren erfihrt. Vgl Héléne Cixous, La
jeune Née, Paris 1975, S. 115,

! Otto Weininger, Geschlecht und Charakter. Eine prinzipiclle Untersuchung. Miinchen
1980 (Nachdruck der Erstausgabe von 1903), bes. S. 23911,

Blick und Bewegung der Geschlechter 157

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wendet etwa August Strindberg in seiner emphatischen Zustimmung zu
Weininger:
Ich war auf dem Wege aufwirts, aber ein Weib hat mich niedergezogen ...

Doch ich lebte weiter, weil ich zu finden glaubte, daB unsere Verbindung mit
dem Erdgeist Weib ein Opfer war [...].}

Es ist indessen gar nicht nétig, fiir Almas Satz eine direkte Quelle zu
finden, die zudem wenig ihrem Geschmack entsprochen hitte. Ihre
These lieBe sich bei beliebig vielen mannlichen Theoretikern und
Literaten nachweisen; die Opposition von Oben und Unten durchzieht
die Literatur der Jahrhundertwende, in der die Stimmen, die sich zur
Weiblichkeit dullern, so zahlreich sind wie zuvor nur in der Frithroman-
tik. Bei Schnitzler etwa, mit dem Alma befreundet war, konnte sie lesen,
die Frauen seien »mit den Urelementen verwandter als die Mannere, sie
seien »den Urgriinden des Lebens, dort wo Wunsch und Erfiillung eines
sind, niher.«’ Maurice Maeterlinck befindet in »Le trésor des humbles«
(1896, dt. »Der Schatz der Armen«, 1898) die Frauen hitten noch
»Beziehungen zu den Urgewalten«, die den Mannern versagt seien.” Die
Haufung der Vorsilbe »Ur« in den genannten Beispielen lidBt eine
Weininger entgegengesetzte Wertehierarchie der raumlichen Opposi-
tion vermuten. Genau diese Umdeutung nahm Karl Kraus mit Weinin-
gers Argumenten vor, die ja die lebens- und frauenverachtende Pilicht
zum Telos hatten. Der berithmte Satz Weiningers: »Das Weib ist
fortwihrend, der Mann nur intermittierend sexuell«’ wurde von Kraus
als Beitrag zur Befreiung der Frau von allem »ethischen Ballast«
gefeiert.®

Ob nun positiv oder negativ gewertet wird: in der Literatur der
Jahrhundertwende hat die Miannerphantasie der sinnlichen, mit den

* August Strindberg zit. nach ebd., S. 650.

» Arthur Schnitzler, Der tote Gabriel und Das Tagebuch der Redegonda. In: Ders., Die
Erzihlenden Schriften. Bd. L. Frankfurt a.M. 1970, 8. 974 und 989.

% Maurice Macterlinck, Le trésor des humbles. Paris 1901, S. 91f.: »Est-ce pour cette
raison qu’elles ont toutes, avec les puissances primitives, des rapport qui nous sont interdits?«
(Deutsch: Der Schatz der Armen. Jena 1906, S. 45).

7 Weininger (Anm. 3), 8. 115.

i Zur Reaktion von Karl Kraus aul Weiningers Buch siche Nike Wagner, Geist und
Geschlecht. Karl Kraus und die Erotik der Wiener Moderne. Frankfurt a. M. 1982, bes.
S. 153ff.

158  Eisbeth Dangel

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unteren Regionen in geheimer Korrespondenz stehenden Frau, die
geradezu das Leben selbst verkorpert, eine erstaunliche Konjunktur.?
Wenn indessen der Frau derart ein Sinnlichkeits- und Vitalitatsvor-
sprung zugedacht wird, so hat das beunruhigende Konsequenzen. Zum
einen steht thre Bereitschaft, sich in die kulturellen und sittlichen
Ordnungen einzufiigen, in Frage, zum anderen bedeutet ihre versteckte
und unauslotbare Vitalitit eine Herausforderung fiir den ménnlichen
Eroberungsdrang. Frauen werden zu den anzichenden und bedroh-
lichen Geheimnistriigerinnen schlechthin, das Wesen der Weiblichkeit,
das Klassiker und Romantiker zu bestimmen suchten, wird in der
Jahrhundertwende zum »Ritsel der Weiblichkeit« umformuliert. Sogar
so niichterne Wissenschaftler wie Sigmund Freud schlieBlen sich in ihrer
Hilflosigkeit, tiber die weibliche Sexualitit eine Aussage zu machen, die
iiber die bloB negative Mangeldefinition hinausgeht, diesen Formulie-
rungen an.'’ Ja, gerade Freud hat dieses »Ritsel der Weiblichkeit«!! mit
Metaphern und Vergleichen umgeben, die der literarischen Rede tiber
die Weiblichkeit um nichts nachstehen. Wenn er das Geschlechtsleben
des erwachsenen Weibes einen »dark continent fur die Psychologie«'?
nennt, so mischt er in dieser Metapher die von allen Kulturordnungen
unberiihrte Exotik mit dem Reiz des Unerforschien, das zumindest auf
der Landkarte unten angesiedelt ist. Mehr noch frappiert Freuds
Vergleich der prisdipalen Vorzeit der weiblichen Sexualitdt mit der
»Aufdeckung der minoisch-mykenischen Kultur hinter der griechi-
schen«.? Er evoziert die Korrektur des klassischen Griechenbildes durch
Nietzsches Kritik und seine Wiederentdeckung des vorklassischen Dio-
nysoskultes und fiigt damit der raumlichen Metaphorik eine zeitliche
hinzu. Freuds Vergleich identifiziert die weibliche Sexualitit mit der
archaischen Vorzeit, die fiir die Jahrhundertwende paradigmatischen

* Zum Frauenbild der Jahrhundertwende vgl. Nike Wagner, Geist und Geschlecht. (Anm.
8). Irmgard Roebling (Hg.), Lulu, Lilith, Mona Lisa... Frauenbilder der Jahrhundertwende.
Plaffenweiler 1989 (Frauen in Geschichte und Gesellschaft 14). Carola Hilmes, Die Femme
Fatale. Ein Weiblichkeitstypus in der nachromantischen Literatur. Stuttgart 1990,

10 Zu Freuds Weiblichkeitstheorien vg]. ausfithrlich die Arbeit von Renate S{:Hrﬁim;
Konstruktionen der Weiblichkeit bei Freud. Frankfurt 1981.

" Sigmund Freud, Die Weiblichkeit. Studienausgabe. Hg. von Alexander Mitscherlich,
Angela Richards, James Strachey. Frankfurt a. M. 196911, Bd. I, S. 545.

12 Freud, Die Trage der Laienanalyse. StA Ergidnzungsband, S. 303.

3 Freud, Uber die weibliche Sexualitat. StA Bd. V, S. 276.

Blick und Bewegung der Geschlechter 159

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Charakter hat, wie etwa Hofmannsthals Bearbeitung des Elektra-Stoffes
zeigt. Dadurch erfihrt sie eine ungeheure Aufwertung gegeniiber dem
mannlichen Sexualleben, denn diesem verbleibt in dieser Metaphorik
das zum Bildungsgut verkommene klassische Zeitalter, das der Zeit nur
noch »verteufelt human« erschien.' An diesem Punkt setzt die Literatur
der Zeit ein. Sie bricht auf, den »dark continent« der Frauenpsyche zu
erobern, die mykenisch-minoische Kultur der weiblichen Sexualitit
hinter der griechischen der Miénner zu entdecken, und sie tut dies mit
dem gleichen iiberschieBenden Elan, mit dem die Machthaber und
Wissenschaftler der Zeit die gesamte noch unbekannte Erde ausmessen
und verteilen und die verborgenen Zeugnisse der Geschichte aufdecken
wollen. Die Frau, die die Psychoanalyse ratlos behandelt, ist das unent-
deckte Land, dem die Projektionen der méannlichen Schrifisteller auf der
Spur sind, mit dem sie ihre mannlichen Figuren Erfahrungen machen
lassen, die vom Dilemma einer unaufloslichen Ambivalenz gezeichnet
sind. Denn wie die historischen Eroberungsziige in den »dark continent«
bergen auch die literarischen zu den im Weiblichen inkarnierten »Ur-
griinden des Lebens« unbekannte Gefahren, und »das weite Land« der
Seele der Frau laBt sich nicht kolonialisieren. Die Literatur reflektiert
aber auch, was diesem als vital und sinnlich phantasierten Weiblichen in
der Konfrontation mit der mannlichen sittlichen Ordnung geschieht.
Die vielen Frauenleichen, iiber welche sich der Vorhang oder der
Buchdeckel schlieB3t, zeugen davon, dal sich das Geheimnis nicht liiften
laBt ohne die Zerstorung des Objekts, da} der Besitz des Erjagten erst
durch den Tod definitiv gesichert ist. Fiir die Frauen ist in der kulturellen
Ordnung kein Raum vorgesehen; wo die Unterwerfung und Integration
miBlingt, droht ihr Ausschlufl und Vernichtung." Insofern die Literatur

" Goethe an Schiller iiber »Iphigenie« am 19, Januar 1802. In: Der Briefwechsel zwischen
Schiller und Goethe. Hg. von Emil Staiger. Frankfurt a. M. 1966, 8. 929. Goethes Urteil wird
von Hofmannsthal in seiner Aufzeichnung zur »Elektras zitiert: »Als Stil schwebte mir vor,
etwas Gegensatzliches zur »Iphigenie« zu machen, etwas worauf das Wort nicht passe: >dieses
gricisierende Produkt erschien mir beim erneuten Lesen verteufelt humanc (Goethe an
Schiller)«. GW RATIL, 8. 452. In »Szenische Vorschriften zu»Elektra« méchte Hofmannsthal
ausdriicklich »alle jene antikisierende Banalitit« vermieden wissen und empfichlt stattdessen
fiir das Bithnenbild »jenen Anblick, welcher die groflen Hiuser im Orient so geheimnisvoll
und unheimlich macht«. GW D 11, 8. 240.

13 Zu den viclen Frauenleichen in der Literatur vgl. w.a. Inge Stephan, »Bilder und immer
wieder Bilder .. .«. Uberlegungen zur Untersuchung von Frauenbildern in mannlicher Litera-

160  Eisbeth Dangel

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Zeit die Frau zur Repréasentantin des unreglementierten Lebens
macht, zeichnen sich ihr gegentiber zwei Verhaltensweisen der mannli-
chen Protagonisten ab: einmal der Versuch, das in ihr Bild projizierte
Bedrohliche durch AusschluB und Zerstérung zu tiberwinden, wie es
Hofmannsthals »Der Kaiser und die Hexe« darstellt, zum andern das
Bestreben, dem Faszinosum auf den Grund zu gehen, des Geheimnisses
habhaft zu werden, wie es Maeterlincks »Pelléas et Mélisande« gestaltet.
Beide Dramen haben das mannliche Verhalten der Frau gegentiber zum
Thema, beide bleiben, obwohl jeweils eine Frau darin spricht und agiert,
Selbstexplikationen der Mianner. In die in beiden Dramen maligebende
Metaphorik der Jagd lassen sich die Bewegungen zwischen den Ge-
schlechtern so iibersetzen: die Frau wird zum einen gejagt, um verstofien
zu werden, sie wird zum andern gejagt, um als Beute eingefangen zu
werden. Beide Jagdformen enden tédlich fiir die Frauen.

Der AusschluB oder — positiv gesehen — die Uberwindung des
Bedrohlichen der Frau findet in Hofmannsthals »Der Kaiser und die
Hexe« von 1897 statt.

Zunichst einige Bemerkungen zur Forschungslage:

Hofmannsthals kostbares, ganz in Grin, Gold und Purpur getauchtes
Jugendstilstiick ist hochst vielschichtig und hat ganz verschiedene Inter-
pretationen erfahren. Die Forschung hat es hiaufig - gema Hofmanns-
thals eigenen Worten — als »Analyse der dichterischen Existenz« verstan-
den.'® Danach habe der Kaiser gegen die »Wort-magie« gefehlt im
Versuch, die »magische Herrschaft iiber das Wort das Bild das Zeichen
[...] aus der Prae-existenz in die Existenz« hintibernehmen zu wollen.'”
Die Hexe — so Hofmannsthals eigene Deutungsanweisung - versinnbild-
liche diesen »zweideutigen und schrecklichen Zwischenzustand«'®, aus

tur, In: Inge Stephan und Sigrid Weigel, Die verborgene Frau. Sechs Beitdige zu einer
feministischen Literaturwissenschaft. (Argument Sonderband 96). Berlin 1983,

'* Hugo von Hofmannsthal, Ad me ipsum. In: GW RA 111, 5. 608. Forschungsansitze, die
den Hofmannsthalschen Deutungsansatz iibernehmen, sind z. B. Peter Michelsen, Zu Hugo
von Hofmannsthals »Der Kaiser und die Hexew. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 83,
1963, S. 113-131, besonders S. 11411, ferner Karl Pestalozzi, Sprachskepsis und Sprachmagie
im Werk des jungen Hofmannsthal. Zirich 1958, 5. 1041I

7 Ebd., S. 601,

8- Ebd., 8. 602,

Blick und Bewegung der Geschlechter 161

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem sich der Kaiser ins »wahre Leben« (505)" hiniiberrettet. Hof-
mannsthals lebenslange theoretische Auseinandersetzung mit dem
Drama laBt bereits erkennen, dafB diese Auslegung dem Stiick nur
unzulanglich gerecht wird. »Ein qual- und geheimnisvoller innerer
Zustand ist diesem Gedicht mehr anvertraut als in ihm ausgesprochen«
notiert er spiter” und spricht in einem Brief vom Schliissel zum
Geheimnis des Stiickes, der nicht véllig in das Schlof3 passe und es nicht
sperre.’! Auch bei den meisten Interpreten bleibt ein Unbehagen
gegenuber der von Hofmannsthal gewiesenen Deutungsperspektive, die
die Sprachthematik ins Zentrum stellt, bestehen.*” Das mag damit
zusammenhingen, daB in ihr die Gestalten von Kaiser und Hexe rein
allegorisch verstanden werden miissen, daB aber die dramatische Aus-
fithrung der erotisch-psychologischen Beziehung mit dieser allegori-
schen Bedeutung nicht immer zusammenstimmt.

Hofmannsthal hat einer Deutung, die diese erotische Bildlichkeit
beim Wort nimmt, mit dem Hinweis gewehrt, dal sich die »Verbindung
des Kaisers mit der Hexe nicht im gemein Sinnlichen erschépft haben«
konne.* Wenn aber der von thm bestimmte Interpretationsschliissel das
Schlof} des Stiicks nicht sperren kann, so miissen andere, der Autorin-
tention zuwiderlaufende, schliissige Lesarten gesucht werden, die von
der bildlichen und sprachlichen Gestaltung des Textes und nicht nur von
deren méglicher Bedeutung ausgehen. Die Beziehung des Kaisers zu der
Hexe, die — laut Regieanweisung — »jung und schén, in einem durchsich-
tigen Gewand, mit offenem Haar« (480) auf die Bithne tritt, 4Bt sich

' Die Zahlen in Klammern bezichen sich im Abschnitt [ iber Hofmannsthal aul: Hugo
von Hofmannsthal, Der Kaiser und die Hexe. In: Ders,, GW GD L

# Hugo von Holmannsthal, SW III Dramen 1, S. 706.

' Ebd., 8. 707 [z Briel an Georg Terramare von 1926,

# Peter Szondi hat auf die mangelnde Verankerung der in nur einer Szene ausgefithrten
Sprach- und Wahrheitsthematik mit der Handlung und Symbolik des Dramas hingewiesen.
Seine Interpretation will in der Hexe eine doppelbédige Allegorie der Wirklichkeitsflucht
sehen, in der die reine, d.h. kinderlose Erotik mit der Imagination verkniipfi ist. Die Befreiung
des Kaisers werde demnach durch Menschen - gegeniiber dem Phantom, der Phantasiegestalt

und durch die Kaiserin als Mutter - gegeniiber der kinderlosen Hexe — ausgelost. Peter
Szondi, Das lyrische Drama des Fin de siécle. Studienausgabe der Vorlesungen. Band 4. Hg.
von Henriette Beese. Frankfurt a. M. 1975, 8. 311 und 314. Auch Gerhart Pickerodt kritisiert
die mangelnde Ubereinstimmung von Intention und Bildlichkeit, d.h. dem dramatischen
Leben der Hexe, das sich seiner allegorischen Bedeutung nicht fiige: Hofmannsthals Dramen.
Kritik ihres historischen Gehalts. Stuugart 1968, S. 92

# Brief an Georg Terramare von 1926 {(Anm. 21).

162  Elsbeth Dangel

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch lesen als Beitrag zur Geschlechterbeziehung der Jahrhundert-
wende.?* Mit der Hexe greift Hofmannsthal einen Frauentypus auf, der
im 19. Jahrhundert eine positive Umwertung erfahren hat: wenn die
einstige Unheilbringerin nun mit einer Aura der Leidenschaft und der
pulsierenden Lebendigkeit umgeben wird, so entspricht das der literari-
schen Vorliebe fiir sinnlich-herausfordernde Frauenbilder, die gleich-
wohl - wie gerade Hofmannsthals Stiick zeigt — mit einer zerstorerischen
Ambivalenz einhergeht.”

Der Einakter, der von der Befreiung des byzantinischen Kaisers
Porphyrogenitus — des Purpurgeborenen — von einer Hexe handelt, der
er seit sieben Jahren verfallen ist und die er nun sieben Tage und Nichte
nicht beriihren darf] spielt in den Jagdgriinden des kaiserlichen Waldes
am Spitnachmittag des siebten Tages bis zum Sonnenuntergang. Der
Jugendstildekor der Szenenarrangements stellt scheinbar unbefangen
die groBen alten Symbole — Wald, Abhang, Héhle — in einer Dichte und
Verschrankung auf, in der sie geradezu auf die Freudsche Dechiffrierung
zu warten scheinen. Doch bleibt die Sexualisierung der alten Sinnbe-
stande so verhiillt wie der Héhleneingang in der Bithnenanweisung
durch die Schlingpflanzen. Daf} das sich unschuldig gebende Arrange-
ment gleichwohl Sexuelles andeutet, wird durch die Jagdszenerie bekraf-
tigt. Mit ihr ibernimmt das Stiick eine in der Literatur der Jahrhundert-
wende beliebte Bildlichkeit, die das Verhilinis der Geschlechter als das
von »Jager und Beute statt gleich und gleich« beschreibt®®, die vom
»Halali der Hetzjagd auf die schéne Frau«®’ spricht und Titel wie
»Ireiwild«®® als sexuelle Metapher verstanden wissen will.

" In diese Richwng geht auch die Interpretation von Marlies Janz, Marmorbilder.
Weiblichkeit und Tod bei Clemens Brentano und Hugo von Hofmannsthal. Konigstein 1986,
5. 163-179. Janz interpretiert den Einakter als patriarchalischen Diskurs, der die Frau unter
dem Aspekt der Subordination unter die Herrschafi des Vaters exponiere (ebd, S, 175).

# Zur Neubewertung der Hexe vgl. Christina von Braun, Minnliche Hysterie - weibliche
Askese. Zum Paradigmenwechsel der Geschlechterrollen. In: Dies., Die schamlose Schénheit
des Vergangenen. Zum Verhalinis von Geschlecht und Geschichte. Frankfurt a.M. 1989,
5. 51-79, bes. 8. 52. Christina von Braun belegt den Paradigmenwechsel des Hexentypus an
Prosper Mérimées »Carmen« und an Jules Michelets »La sorciére«.

% Stefan Zweig. Die Welt von Gestern. Erinnerungen eines Eumpiirrs. Giitersloh 1968,
3. 76.

7 Karl Kraus, Die Hetzjagd aul das Weib. In: Die Fackel, Anfang Sept. 1902, 115, S, 1-24.
Wiederabgedruckt in: Kraus, Grimassen. Auswahl 1902-14. Miinchen 1977, S. 27.

“ Vgl. das gleichnamige Stiick Arthur Schnitzlers.

Blick und Bewegung der Geschlechter 163

, 00:46:48.


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie alle diese Beispiele kombiniert auch Holmannsthals Einakter
Jagdterminologie und Erotik, nur mit der entscheidenden Variation, dal3
der Kaiser nicht nur Jager, sondern auch Gejagter ist. Bereits mit seinen
ersten Worten stellt er sich als Subjekt und Objekt der Jagd zugleich dar:
»Wohl, ich jage! ja, ich jagel« (479) ist seine — durch Alliteration und
Wiederholung bestarkte — Ichbehauptung. Aber dieser Versuch, sich als
handelndes Subjekt zu bestitigen, bricht gleich wieder zusammen:

Nein, ich bin das Wild, mich jagt es,
Hunde sind in meinem Riicken,
Thre Zihne mir im Fleisch,

Mir im Hirn sind ihre Zihne. (479)

Der Kaiser ist nicht auf Liebesjagd; nicht er verfolgt die Frau, sondern
sie ihn, und die Jagdtitigkeit, die aktive Bewialtigung der Dinge, soll ihn
ablenken vom inneren Jagdgeschehen, das er als Passiver, Leidender auf
sich wirken lassen muf. Im Bild der ithn jagenden und packenden
Hunde sieht sich der Kaiser als einen, der Liebe als ein Geschlagen- und
Besessen-Sein erleiden muB. Er steht zwischen zwei sich ausschlieBen-
den Welten: der aktiven Tagwelt der Jagd steht die Nacht der Liebeswelt
gegeniiber, vor der alle Versiegelungen und Schutzwille, die der Tag
aufbaut, versagen, denn: »... innen [/] ist die Tiir, die nichts verriegeltl«
(480).

Diese Metaphorik verrit auch noch in der Abwehr ihre Zugehérigkeit
zu einer groflfen Tradition: der der absoluten Liebe, die in einem
»Raumvorbei — Zeitvorbei«® die Welt und ihre Bedingungen vergifit.
Doch kennt der Text nur noch die Verfallsform der rauschhaften, Welt
ausschlieenden Liebeseinheit. Dal} er seine Geliebte als Hexe wahr-
nimmt — sie selbst tibernimmt erst am Schluf} diese Bezeichnung —, dafi
die Jagdhunde sein Hirn angreifen, betont nicht nur die Gewalt, mit der
ihn die Leidenschaft angreift, sondern verweist zugleich aul den anderen
Mangel, der die Beziehung von Kaiser und Hexe von der groflen Liebe
trennt. Denn sie ist nicht der Zwiegesang von zweien, sie entspringt
vielmehr der Imagination des einen. Das wird bereits durch die Regie-
anweisung »Greifl sich an den Ropfe (479) betont.

* Ernst Bloch, Der lange Blick. In: Ders., Spuren. Neue erw. Ausg. Frankfurt a. M. 1969,
5. 85.

164 Eisbeth Dangel

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AusschlieBlich der Kaiser, der stindig auf der Bithne bleibt und damit
die innere und #ullere Einheit des Einakters garantiert, kann die
szenische Anwesenheit der Hexe provozieren. Der Kaiser hat es nicht
mit einem gleichberechtigten, dramaturgisch selbstindigen Gegeniiber
zu tun, sondern mit einer Projektionsgestalt, die erst seine Einbildungs-
kraft zur dramatis persona macht.

In den Dialogen gibt der Kaiser vor allem tiber sich selbst Auskunft
und substituiert seine Dialogpartnerin. Bereits bel ihrem ersten Auftritt
iibernimmt die Hexe nur das Stichwort des Kaisers:

Nicht besinnen? nicht auf mich?

Nicht auf uns? nicht aufl die Nachte?
Auf die Lippen nicht? die Arme?

Auf mein Lachen, auf mein Haar? (480)

Der kaiserliche Hof und die Hexe bleiben streng getrennt, andere
Menschen schiitzen den Kaiser vor ihr, die Hexe kann sich ihm nur
nahern, wenn er allein ist und wenn er zuvor schon innerlich schwach
geworden ist: es schwindelt ihm, er atmet wild, es wird thm »heifl und
bang« (492). Die Hexe ist geradezu die aullere Gestalt dieser inneren
Schwiche und hat selbst keine andere Verfithrungsmacht als die ihr vom
Kaiser zugestandene.

Damit erscheint sie als dullere Korrespondenz einer inneren Proble-
matik des Mannes, als nach aullen entlassenes Wunschbild einer trieb-
haft-anarchischen Natur in ihm, die sich keinen GesetzmaBigkeiten des
duberen gesellschafilichen Lebens fiigen will. Mit diesem Gegeniiber
kénnen keine Erfahrungen gemacht werden, vielmehr substituiert die
Einbildungskraft die erfahrbare Realitit.

Wie sehr der Kaiser von der Hexe abhingt, zeigt sich daran, daB er
sie nur flichen kann, wenn er sich verfolgt glaubt. Sobald die Hexe
dagegen szenisch abwesend ist und nur ihre Stimme oder ihr Lachen die
Phantasie des Kaisers beschiftigen, steigert sich seine enge imaginative
Verbindung mit ihr zur Verlustangst. Dann beginnen alle Regeln der
Eifersuchtsprojektion in Kraft zu treten; der Kaiser verfolgt nun die
Hexe, von der er sich doch losen will, hinter Ranken und Schlingpflan-
zen und phantasiert sie eifersiichtig in den Armen anderer. Dal} es
Fabelwesen sind, die er sich als Konkurrenten vorstellt, unterstreicht den
Projektionsgehalt der Eifersucht, die somit jeder Realitit entbehrt, es

Blick und Bewegung der Geschlechter 165

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verleiht zudem den anderen eine unerreichbare Gewalt, die selbst einen
allmachtigen Kaiser ohnmachtig macht. Die Maglichkeit der Konkur-
renten ist schlechthin unendlich. Die Furcht des Kaisers, seine Diener
koénnten die Hexe mit ithren Blicken »betasten« (494), verrit durch die
drastische Synisthesie, dal} er, wie alle Eifersiichtigen, so sehr um die
Unantastbarkeit seines Besitzes bangt, der ihm die Einzigartigkeit seiner
Person garantieren mul}, daf} sogar schon die Blicke der anderen — sogar
der Niedrigsten — den Besitz beschidigen kénnen.® Die alle Welt
ausschlieBende Liebeseinheit, wie die Hexe sie beschwért — »ein Atem-
holen beide« (482) —, ist gestért durch die unendlich vielen anderen, die
die Phantasie des Kaisers bevilkern und seine Einzigartigkeit bedrohen:

Hat sie alles noch mit andern,
Wie mit mir? Dies ist so furchtbar,
DaB es mich zum Wahnsinn treibt ... (488).

Erst durch Menschen, die von auflen diese imaginiren Gestalten
verscheuchen, gelingt dem Kaiser die Uberwindung der Liebesverzau-
berung.

Die Antipoden dieses Prozesses sind im sprachlichen Subjekt-Objekt
Gegensatz von »ich jage« und »mich jagt es« festgehalten (479). Die
zahlreichen Ichbeschworungen des Kaisers — »ich bin der Kaiser« (483),
»... und ich bleib hierl« (481) — werden zunichst jedesmal von einer
Macht zunichte gemacht, von der er befiirchten muf:

... dann [/] Wird es stirker sein als ich! (484)

Diese Macht benennt der Kaiser mit dem »unpersonlichen Fiirworts,
von dem Freud spiter sagte, es sei besonders geeignet, »den Hauptcha-
rakter dieser Seelenprovinz, ihre Ichfremdheit, auszudriicken«.®" Auf
der Ebene der Ichbehauptung ist die Hexe nur noch das stérende und
beunruhigende Es, das sich der Ichfestigung widersetzt. Erst am Schluf3
verwirklicht sich, was der Kaiser zu Beginn der Hexe als seinen festen
Willen entgegenschleudert: »War ein Kind, als es begann, [/] End es
nun, da ich ein Mann!« (480).

% Vegl. dazu Sartres Blickanalyse in: Das Sein und das Nichts. Reinbek 1952, Kapitel »Der
Blick«, S. 338-397: Sartre beschreibt den Blick des Anderen als einen, der mir meine Welt
streitig macht, sie mir entfremdet, indem er sie sich selbst aneignet.

# Siegmund Freud, Neue Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse. StA
(Anm. 11). Bd. I, 8. 510,

166  Eisbeth Dangel

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Klimax vom Es zum Ich kiindigt sich — bereits Jahre bevor
Freud diese Terminologie eingefiihrt hat — das spatere Programm der
Psychoanalyse an: »Wo Es war, soll Ich werden«.

Die Ubereinstimmung mit dem Freudschen Gebrauch dieser Termi-
nologie zeigt sich schon daran, dafl das Ich des Kaisers sich in der
Vermittlung durch die AuBenwelt und in der Wahrnehmung seines
Amtes festigt, dal mithin die Uberwindung der erotischen Imagina-
tionswelt durch die Anforderungen der Tagwelt und die Ausiibung der
Pflicht geschieht.

Diese Behauptung des Ich wird in Bewegungen ausgetragen, die der
eingangs erwihnten Opposition von Unten und Oben aufs Genaueste
entspricht. Unter dem Blick der verfithrerischen Frau — »Sich mich nicht
so an« (481) — gerat der Kaiser immer wieder ins Schwanken und fallt in
die symbiotische Abhingigkeit zuriick, von der die Hexe sagt: »Hingest
doch durch sieben Jahr [/] Festgebannt an diesen Augen« (506).

Der gestischen Agitation der Regieanweisungen ist abzulesen, wann
er im Bann der Hexe in schwankende, untere Positionen gerat — er
whorcht vorgebiickic, »sich zuriickwerfende, »die Arme sinken thm herunter, seine Augen
sind starr zu Boden gerichiete (488/9) — und wann er, usich ermannende (481),
eine selbstindige Standfestigkeit trainiert: »Steh!« (480), »Ich steh hierl«
(481). Am SchluB} hingegen bleibt das gestirkte Ich in allen Versuchun-
gen standhaft und kann dem Blick der Hexe widerstehen: »Willst du
drohen? sieh, ich stehe! [/] Sieh, ich schaue! sieh, ich lachel« (506)

Im Triumph demonstriert der Kaiser den aufrechten Stand vor der
Besiegten, deren Blick jetzt nur noch als Spiegel seiner Selbstvergewisse-
rung dient und seine Ménnlichkeit konstituieren hilft.

Indem er die Liebeseinheit mit der Hexe zerstort und in der Vertika-
len ausharrt, gewinnt der Kaiser auch seine Herrschaft wieder, deren
inneren Verlust er zu Beginn durch das Zerbrechen seines goldenen
Reifs angedeutet hat. Als einer, der sich »selbst zuriickgegeben« (505)
wurde, steht er am Schluf3 an der Spitze der sozialen und sittlichen
Ordnung.

Auf die bedenklichen Ziige dieser Ichbehauptung weist indessen die
aggressive Metaphorik. Die spéttische Bemerkung der Hexe »Brauchst
die Waflen, dich zu schiitzen, [/] Armer Kaiser, vor dir selber?« (483)
verrat, dal} sic ebenso dem Selbst des Kaisers zugehort wie die gegen sie

Blick und Bewegung der Geschlechter 167

12026, 00:46:49. o —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gerichteten Ichkrafie.®” Der Triumph der Ichbefestigung geht an die
Grenze der Selbstzerstorung — »Wie soll dies aus mir heraus? [/] Nur
mit meinen Eingeweiden!« (492) — und laBt auch die VerstoBung der
storenden Hexe nicht ohne Verletzungen zu, wenn der Kaiser ihr
ankiindigt:

Abzureilen meinem Leben
Die Umklammrung deiner Arme
Sichrer als mit einem Messer? (480)

Ihre hochste Steigerung erfahrt diese — durch die Jagdszenerie legiti-
mierte — Totungslust dort, wo zugleich eine erotische Metaphorik
mitklingt, wie in der Jagdverherrlichung des Kaisers®:

Jagen! Jagd ist alles! Schleichen

Auf den Zehen, mit dem Spiel3

Eigne Kraft in eines fremden

Lebens Leib so wie der Blitz
Hineinschleudern ... Eine Taube! (492)

Erst durch die Zerstérung der schénen, verfithrerischen Frau ist die
Ichbedrohung zu iiberwinden: als altes Weib humpelt die Hexe am
Schluf} davon; nun erst gibt sie sich selbst diesen Namen, den ihr der
Kaiser von Anfang an zugedacht hat, nun erst ist sie wirklich zur Hexe
ent-stellt, den Tierfratzen gleichend, die an mittelalterlichen Kirchen
nach aullen verbannt sind. Mit dieser Verbannung hat Hofmannsthal
die positive Aufwertung der Hexengestalt zur Verkérperung leiden-
schaftlicher Lebendigkeit riickgangig gemacht; seine Hexe sammelt am
Schluf3 »diirres Holz« (507), als gilte es, den eigenen Scheiterhaufen
zusammenzutragen.* Zuriick bleibt eine Mannerwelt, in die der Kaiser

# Die Scheidung der Begriffe Ich und Selbst nimmt die Ichpsychologie von Heinz
Hartmann vor, um damit die Ichinstanz als »operatives Element« und als »Teilgebiet der
Persénlichkeit« von der gesamten psychischen Persémlichkeit, dem Selbst, zu unterscheiden.
Heinz Hartmann, Ichpsychologie. Stuttgart 1972, S. 120.

% Vgl. dazu Hartmut Scheible, Literarischer Jugendstl in Wien. Miinchen und Ziirich
1984, §.52. Scheibles dem Stiick unterstellte Lehre iibertriigt allerdings Schnitzlersche
Verhilisse aul den jungen Hofmannsthal: »... wie der Kaiser, das ist die ziemlich handfeste
Lehre, die das Stick vermittelt, so hat jeder junge Herr aus groBem Hause der Liebelei mit
dem siiBen Miidel ein Ende zu machen, wenn es ernstlich ans Geldverdienen geht« (ebd.
S.33).

# Zum Paradigmenwechsel der Hexe vgl. Anm. 25.

168  Eisbeth Dangel

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch sein Standhalten initiiert worden ist. Deutlich bietet sich der junge
sterbewillige Kiammerer als Substitut fiir die Hexe an.

Innerhalb der Ordnung bleibt zwar noch eine Frau: die Ehefrau, die
Kaiserin. Aber sie selbst tritt im Drama gar nicht auf; als hinter
Schleiern verborgenes und stummes Wesen versucht die verkleidete
Hexe, den Kaiser in dieser Gestalt ein letztes Mal zu versuchen. Alles,
was man iiber die abwesend-anwesende Kaiserin erfahrt, kommt aus
demn Mund des Kaisers, der auch diese Frau projektiv erstehen laBt.

Die Hexe hat so ausschlieBlich alle Sinnlichkeit des Kaisers an sich
gezogen, dafl fiir die Kaiserin nur noch der Bereich der Mutter und des
Kindes ausgespart bleibt:

Lal3 uns von den Kindern reden!
Zwar du redest von nichts anderm ...

[+

Welch ein Kind du bist, wie véllig
Aus dir selbst dies Kinderlicheln
Quillt. (504)

Nur die Formen der Weiblichkeit, in denen die Frau der minnlichen
Sexualitit entzogen ist, sind der Kaiserin zugestanden; ihre Attribute
der Keuschheit — Schleier und Lilie —, bezeugen die lebensferne Stilisie-
rung: Mit dieser Kindfrau, die, wiewohl Kaiserin, nichts anderes zu tun
hat, als die kaiserlichen Kinder zu baden (499/504), entwirft der Text
ein idyllisches Familientableau, das sich widerspruchsfrei zur wiederher-
gestellten Ordnung fiigt.

Aber die Befreiung, die sich einer Zerstérung verdankt, hat selbst
Schaden genommen. Es ist auffillig, wie schr alle elementaren Lebens-
funktionen, wie das Kreisen des Blutes und das Atemholen, auf die Hexe
bezogen sind:

Blue?... Mein Blut ist voll von ihr!

Alles: Hirn, Herz, Augen, Ohren!

In der Luft, an allen Baumen

Klebt ihr Glanz, ich muB ihn atmen (479)

gesteht der Kaiser zu Beginn des Einakters. Thre Anniherung empfindet
er als »Hauchen lauer Luft« (492), und die Hexe beschwért vergangene
Vereinigungen als »ein Atemholen beide ...« (482). Das von ihr befreite
»wahre Leben« dagegen wird in einer Metaphorik abgeschildert, die der

Blick und Bewegung der Geschlechter 169

, 00:46:48.


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warnung der Hexe zu Beginn des Stiicks, mit ihrem Verschwinden sei
zugleich den Dingen »ihre Flamme ausgerissen« und »das Glithen alles
fort« (483), recht zu geben scheint. Alle duflere Natur ist namlich jetzt
dem selbstherrlichen Ich des Kaisers unterworfen, und er hilt in
groflartiger Selbstiiberschitzung die Welt fur den »grofie[n] Mantel,
»der von [s]einen Schultern fallt« (501).

Der Atem ist nur noch auf das Amt bezogen, das als »ein Schicksal /
einzuschlucken« (501) definiert wird. Die Wahrnehmung seiner Herr-
schaft bedeutet fir den Kaiser, die ganze Welt seinem Ich zu subsumie-
ren, dem jetzt nichts mehr stérend im Weg steht. Rithrte zuvor der
Glanz der Dinge von der Verbindung mit der Hexe her, so fillt jetzt das
Licht durch die hierarchische Anordnung vom Kaiser selbst, der nun
endgiiltig in der vertikalen Raumanordnung den héchsten Standpunkt
einnimmt, auf die Welt:

.. zuoberst

Ich: von dieser hichsten Frucht

Fallt ein Licht zuriick auf alles

Und erleuchtet jede tiefre

Stufe; ... (501)

Doch der vom kaiserlichen Ich aus gestalteten Welt fehlt jede Vitalitit
und Dynamik. »Wie stille Rinder« sicht der Kaiser seine »gerechte[n]
Triume« vor sich weiden (503) und setzt damit neben die Familienidylle
mit der auf Mutter und Kind reduzierten Frau das Bild einer befriede-
ten, geschlechtslosen Natur. Das »wahre Leben« ist in den Traumbildern
des Kaisers vollkommen beherrschbar und manipulierbar geworden.
Seine hierarchische Vision dieser totalen Herrschaftsausitbung gipfelt
schliefflich von selbst im Vergleich mit Grabdenkmalern:

Wunderbarer ist mein Leben,

Ungeheurer aufgetiirmt

Als die ungeheuren Dinge,

Pyramiden, Mausoleen,

So die Kénige vor mir

Aulfgerichtet. Ich vermag

Auf den Schicksalen der Menschen

So zu thronen, wie sie sallen
Auf getiirmten toten Steinen. (501/2)

170  Eisbeth Dangel

, 00:46:48. O


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In dieser Groflenphantasie verrat sich die Aufrichtung der Herrschaft
iiber der verstoBenen Frau als Verwandlung der lebendigen Welt in cine
erstarrte Totenordnung.¥

Indessen ist dies auch nicht das letzte Wort des Textes. Kleine
Zeichen, die Kaiserin betreffend, deuten an, daB} eine endgiiltige Befrie-
dung nicht moglich ist. Die Erinnerung des Kaisers an ihr allzu
freigicbiges Lacheln, das ihn »blaBl vor Zorn« werden liel, weil jeder
Diener »den gleichen Lohn davon« hatte wie er (504), macht die Diener
erst — genau wie bei der Hexe — zu ebenbiirtigen Konkurrenten, mit
denen er sich vergleichen mul}. Zwar iiberwindet er diese Aufwallung
von Eifersucht durch die Einsicht, dall es eben ein »Kinderlicheln«
(504) sei, das niemanden meinte. Dal} er freilich nicht geheilt ist,
beweisen seine folgenden Anlaufe:

Ich bin so froh, zu denken,

Daf} ... ich mein, dalB du es bist,
die mir Kinder auf die Welt bringt. (504)

Was immer die Auslassung heifien mag — verschluckt bleibt der Ver-
gleich mit der anderen, der Hexe, deren Kinder eben nicht unbedingt
den Triumph gesicherter Vaterschaft zulassen, wie er im nachfolgenden
StoBseufzer zum Ausdruck kommt: »Meine Kinder, Helena — .. .« (504
Hervorh. E.D). Nicht allein die Elternschaft — wie die Forschung immer
wieder betont® — trennt das Verhiltnis zur Hexe von dem zur Kaiserin,
sondern auch die Sicherheit des ausschliefSlichen Besitzes einer beruhig-
ten Sexualitat.

Aber wer garantiert dem Kaiser, da3 die Kaiserin so ist, wie er sie
sicht? Seine Eifersucht, die im Vergleich mit Dienern und Fabelwesen
Nahrung findet, enthiillt eine geheime Korrespondenz der beiden
Frauen, die zudem den Urnamen aller schonen Frauen, Helena, teilen.”’
Wenn schon die Hexe sich in die Kaiserin verwandeln kann, mit ihren

% Marlies Janz spricht anliilich dieses Zitats von »einer wahrhaft atemberaubenden
Potenzphantasic«, die aber, in ihrer totalen Lebensbeherrschung, den Kaiser »unvermerkt
selbst zum Toten, zur Statue auf dem Leichenberg unter ihme« mache. Marlies Janz,
Marmorbilder (Anm. 24), 5. 1781

% Vgl vor allem Peter Szondi (Anm. 22), 5. 311 und 316.

¥ Die Kaiserin wird mit Helena angeredet (504), von der Hexe heiBt es, mit Bezug auf die
antike Helena: ». . . des Paris/ Arme halten sie umwunden« (483). Auf dic Namensidentitit der
beiden Frauen weist schon Pickerodt (Anm. 22, 8.84) hin, allerdings mit dem wenig
einleuchtenden Hinweis, der identische Name solle die Differenz der Frauen andeuten.

Blick und Bewegung der Geschlechter 171

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unschuldsinsignien ausgestattet, warum sollte in der Kaiserin nicht
auch eine kleine Hexe schlummern?

Dieser Verdacht ist es, der in der Literatur der Zeit jede ruhige
GewiBheit der Manner in Bezug auf ihre Frauen nachhaltig stort. Die
rote und die weille Schwester, die Hexe, die das Blut kreisen macht, und
die lilienhafte, kindliche Kaiserin, haben mehr gemein, als es die
Ordnung wahrhaben mochte.* Die Existenz der Hexe, der Hure, der
Verfiihrerin ist der Beweis dafiir, dafl auch die »anstindige« Frau Krifte
in sich tragt, die sich mit der Hexe messen kénnen. Kein Ausschluf3 der
nicht gesellschaftsfihigen Frau, keine noch so strikte Trennung kann die
Furcht bannen, daf} die Frauen auf beiden Seiten dieselben sind: auf
gefihrliche Weise spiegeln sie sich ineinander. Die Literatur reflektiert
und diskutiert diese Spiegelung in allen Facetten.® Sie stellt die strikte
Trennung in der Gesellschaft zwischen den anstindigen Frauen und
ihren Komplementirfiguren immer wieder in Frage, und macht die
berithmte Devise Arthur Schnitzlers »Sicherheit ist nirgends«*” zum
Ausdruck einer tiefen Furcht der Minner, die auch ein »Kinderlicheln«
zum AnlaB der Beunruhigung und der Eifersucht werden LBt

In Maeterlincks Drama »Pelléas et Mélisande« von 1893 fiihrt die
Eskalation eifersiichtiger Auseinandersetzung zum Brudermord. Er ge-
schieht in der Konkurrenz um eine Frau, die — als eine andere Variation
des »Ratsels der Weiblichkeit« — ein unergriindliches Geheimnis inkar-
niert, dem die Mianner des Stiicks ebenso beharrlich wie vergeblich auf
der Spur sind.

Hofmannsthals und Maeterlincks Dramen, so verschieden sie in ithren
Bithnenarrangements sind — der Freilufiszenerie im griingoldenen Ju-
gendstildekor steht das diistere, symboltrichtige Schlof mit unterirdi-
schen Gewdélben gegeniiber —, lassen sich doch vergleichen im Hinblick
auf die Bewegung und die Blicke zwischen den Geschlechtern. Dabei

* Vgl. zur roten und weiBen Schwester Klaus Theweleit, Mannerphantasien. Frankfurt
a.M. 1977. Bd. 1, S. 12111,

# Vgl. dazu meine Arbeit: Wiederholung als Schicksal. Arthur Schnitzlers Roman »The-
rese. Chronik eines Frauenlebens«. Miinchen 1985, besonders S. 13111,

“ Arthur Schnitzler, Paracelsus, In: Ders., Die Dramatischen Werke. Bd. 1. Frankfurt a. M.
1972, §. 498.

172 Eisbeth Dangel

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gewinnen die Frauengestalten als stilisierte Fabelwesen aus einer Mir-
chen- und Legendenwelt hier wie dort nicht durch Selbstdarstellung
Kontur, sondern verdanken ihr Biihnenleben der Imagination der
minnlichen Figuren, die sich in beiden Dramen in genau gegensitzli-
cher Entsprechung auf sie beziehen.

Maeterlincks Drama hat eine Dreiecksgeschichte zum Thema, wie sie
um 1900 zu Dutzenden geschrieben wurden. Golaud, Prinz des Phanta-
siereiches Allemonde, findet im Wald die weinende Mélisande, die er
wenig spiter heiratet und auf das konigliche SchloB bringt. Dort
entspinnt sich eine Liebesgeschichte zwischen der jungen Frau und
Golauds jiungerem Bruder Pelléas, die damit endet, dal3 Golaud seinen
Bruder erschlagt und Mélisande kurz nach der Geburt eines zu frith
geborenen Kindes stirbt.

Diese an sich banale Handlung, die Marchenelemente und Motive
der Weltliteratur — z. B. »Marienkind«, » Tristan und Isolde« etc. — wie
Versatzstiicke zusammenstellt, bleibt aber ganz im Ungewissen. Das
Eifersuchtsdrama, das weder dramatische Hohepunkte noch Losungen
zu verzeichnen hat, halt streng die Mannerperspektive des eifersiichti-
gen Golauds ein, der bis zum Schlufl im dunkeln tappen muB. Die
Handlungslogik wird stindig durch widerspriichliche Gefiihlsaufierun-
gen gebrochen und die hiufigste Beteuerung der Beteiligten ist die ihres
Nichtwissens. In Maeterlincks Dramenkonzeption wird die Unbere-
chenbarkeit des Lebens und das Unvorhersehbare des Schicksals drama-
turgisches Prinzip, das sich im Stiick zu einer Stimmung der Vergeblich-
keit allen Wissens und Handelns verdichtet, der samtliche Figuren
unterworfen sind.*!

Nach einer ersten Szene, in der die Migde auf dem SchloB das Tor
aufschlieBen lassen, und damit symbolisch den Bithnenraum ersflnen,
beginnt auch »Pélleas et Mélisande« mit einer Jagdszene im Wald, die
ebenso deutlich sexualisiert ist wie bei Hofmannsthal. Doch im Unter-
schied zum Kaiser in »Der Kaiser und die Hexe«, der in seinen
Ichbeteuerungen einen Erfolg erzwingen will, kiindigt Golaud mit den
ersten Worten seine Hilflosigkeit an, die dann die ganze Szene durch-
halt.

i1 Zu Maeterlincks Dramaturgie vgl. seine eigene »Préface« zu den drei Binden Théatre.

Paris 1903, ferner Marianne Kesting, Maeterlincks Revolutionierung der Dramaturgie. In:
Akzente 10, 1963, 8. 526-544.

Blick und Bewegung der Geschlechter 173

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Je ne pourrai plus sortir de cette forét. — Dieu sait jusqu’on cette béte m’a
mené. Je croyais cependant 'avoir blessée a mort; et voici des traces de sang.
Mais maintenant, je I'ai perdue de vue; je crois que je me suis perdu
moi-méme — et mes chiens ne me retrouvent plus — ... (8).*

Damit ist die gegensitzliche Ausgangskonstellation skizziert: nicht weil
er als Jagender zugleich gejagt wird, scheitert Golauds Jagd, sondern
weil das gejagte Tier sich nicht erjagen laft.

Die Symbolik spricht fiir sich: die Blutspuren des Tieres sind Golauds
Wegweiser zu einem kleinen weinenden Midchen, dessen Krone in den
Brunnen gefallen ist. Diese Zeichen konnen als Virginitatsverlust gelesen
werden: Mélisande, das vom Himmel gefallene Marienkind®, ist nicht
mehr »unschuldig« in dem prazisen Sinn, in dem die Zeitgenossen dieses
Wort verstehen. Sprachliche Indizien des Dialogs geben deutliche
Hinweise aufl die Mutation Mélisandes:

Oh! oh! qu’y a-t-il la au bord de I'eau? ... Une petite fille qui pleure a la

fontaine? (il tousse.) — Elle ne m’entend pas. Je ne vois pas son visage. (Il

s'approche et touche Mélisande a I'épaule.) Pourquoi pleures-tu? (Mélisande

trésaille, se dresse et veut fuir.) — N'ayez pas peur. Vous n’avez rien a craindre.
Pourquoi pleurez-vous, ici, toute seule? (8).

Im Ubergang vom neutralen »il« zum »tu« des kleinen Madchens und
dann zum »vous« verwandelt sich Mélisande in eine Frau, was durch
Golauds nachsten Ausruf »Oh! vous étes bellel« (8) vollends bekraftigt
wird. Doch haftet ihr das ganze Stiick tiber thre Herkunft an: »pauvre
petit étre mystérieux« (113), »un oiseau pourchassé« (83), »un oiseau qui
n’est pas d’ici« (49) sind die Bezeichnungen, mit denen die Manner ihren
geheimnisvollen, nicht ganz menschlichen Ursprung zu erfassen suchen.
Meélisande, von der man nicht weil}, ob sie aus dem von Golaud
verletzten Tier verwandelt worden, als Undine dem Brunnen entstiegen
oder von einem fremden Stern gefallen ist, erscheint plotzlich in der
Menschenwelt, die fiir sie — genauso wie fiir die Hexe in Hofmannsthals
Stiick - eine reine Miannerwelt ist. Die einzige Frauenfigur neben ihr, die
Konigin, verschwindet nach einem einmaligen Aufiritt beim Empfang
im SchloB véllig aus dem Drama.

2 Die Zahlen in Klammern im Abschnitt 1T iiber Maeterlinck verweisen auf Maurice
Maeterlinck, Pelléas et Mélisande. In: Ders., Théatre. Band II. Paris 1902, 8. 3-113.
" Vel. dazu das gleichnamige Mirchen der Briider Grimm.

174  Eisbeth Dangel

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Ort dieser Menschen-Mannerwelt ist das konigliche SchloB,
dessen lichtlose Wilder und finstere Gérten immer wieder Gegenstand
der Dialoge sind. Es entspricht Maeterlincks Dramaturgie, daBl nicht
Regieanweisungen die Ortlichkeiten beschreiben, sondern daf die Per-
sonen des Dramas selbst dariiber Auskunft geben, wodurch weniger der
Ort als die durch ihn hervorgerufene Stimmung geschildert wird.
Meélisandes erste Worte bei der Ankunft im Schlof3 gelten dem diisteren
Gebiude, das sie von nun an wie Kerkermauern umschlieen wird. Nur
Mélisande kommt im Stiick von aulerhalb dieses hermetischen Rau-
mes, dessen Bewohner alt (34) und vom Todeshauch umweht sind (75).
Man kénnte in ihm die kulturelle Ordnung und ihre erstarrten Lebens-
formen symbolisiert sehen, in die etwas Lebendiges hineingebracht wird,
das bei den Bewohnern Verlangen nach dem neuen, belebenden Ele-
ment auslost. Alle Manner des Schlosses — auch der greise Konig Arkel -
begehren das kleine Wesen, dessen Reiz wie bei der Kaiserin in der
Kindlichkeit liegt, wie ein Lebenselixir, sie wollen es besitzen und seines
Geheimnisses habhaft werden.

Das duBlert sich vor allem in den unablissigen Fragekaskaden, die
iiber Mélisande hereinbrechen. Golaud fragt sie von der ersten Begeg-
nung an aus, aber auch Pelléas stellt eine Frage nach der andern, die von
Meélisande fast nie beantwortet werden. Schon der erste Satz Golauds an
sie ist eine Frage: »Pourquoi pleures-tu?« (8). Mélisandes erste Worte
dagegen erdffnen leitmotivisch ihr Verhalten gegentiber den Ménnern:
»Ne me touchez pas! Ne me touchez pasl« (8). Die Bewegungen der
Geschlechter verlaufen hier genau umgekehrt wie in Hofmannsthals
Stiick: nicht der verfolgte Mann, sondern die vorn Mann bedringte Frau
spricht das Berahrungsverbot aus.

Es bleibt nicht ohne Folgen, daB dieses Verbot von den Miannern
einem so schwachen kleinen Wesen gegeniiber bedenkenlos iibertreten
wird. Sogar der alte Arkel will Mélisande kiissen, um aus dieser
Beriihrung neue Lebenskraft zu schopfen. Die Anniaherung Golauds ist
zartlich-brutal: » Voyons, donne-moi ta main; donne-moi tes deux petites
mains. (Il lui prend les mains.) Oh! ces petites mains que je pourrais
¢écraser comme des fleurs ...« (34). Golaud, dem es nicht zur Warnung
dient, dafl Mélisande »entflohen (enfuie)« ist, daB sie die Krone, die thr
ein unbekannter »Er« gab, ins Wasser fallen LieB3 (9/11), mul} erleben,
dab sie seinen Ring ebenso ins Wasser wirft: Mélisande verliert regelmi-

Blick und Bewegung der Geschlechter 175

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Big die goldenen Abzeichen, mit denen die Manner sie als ihr Eigentum
kennzeichnen wollen. Dal sie sich aber derart einer festen Zugehorig-
keit entzieht, bewirkt eine fir die Jahrhundertwende charakteristische
Veranderung der Fragen. Anfangs gelten sie hauptsachlich der Identitit
Mélisandes und wollen — véllig ohne Erfolg — das fremde Wesen durch
Ort und Zeit, und damit durch eine Herkunft und Geschichte festlegen.
Sie spitzen sich aber schliefllich immer mehr zu auf die eine grofie
Mannerfrage: schuldig oder unschuldig? Sogar noch auf ihrem Toten-
bett verfolgt Golaud Mélisande mit seinen eifersiichtigen Fragen. Doch
diese Befragung wird fiir ihn zur verzweifelten Vergeblichkeit, denn
selbst die Anrufung Gottes und die Beschworung des nahenden Todes
vermogen nicht, Mélisande ein Schuldgestandnis abzuzwingen, ja, sie
versteht seine insistierende Frage: »As-tu ... Avez-vous été coupables?«
nicht einmal (106). Indem er ihre verneinende Antwort nur fiir eine
Liige hilt — »Ne mens pas ainsi, au moment de mourirle. »Il nous faut
enfin la vérité, entends-tu?« (106) —, legt Golauds Reaktion eine Struktur
der Eifersucht frei: dafl namlich die Frage nach der Schuld iberhaupt
nur durch eine bejahende Antwort zufriedenzustellen wire, die indessen
gerade die gefiirchtetste aller Antworten darstellt, weil sie das Ende des
Fragens bedeuten wiirde. Die Ambivalenz, die mit dem nicht akzeptier-
ten Nein eine standige Erneuerung der inquisitorischen Iragen erlaubt,
wiare zerstort, wodurch das Spannungsgefiige des Textes zerbrechen
miifite, und den Minnern jeder Handlungsspielraum benommen wiire.
Der sich mit Sicherheit betrogen wissende Instetten in Fontanes »Effi
Briest« zum Beispiel stecht am Beginn einer Reihe von Zwangshandlun-
gen, die er nicht mehr in der Hand hat und die er als »tyrannisierendes
Gesellschafts-Etwas« erfahrt.* Dennoch: bei einem Nein auf die Schuld-
frage kann sich kein Text der Jahrhundertwende beruhigen: im Zweifels-
fall wird bei dieser Frage immer gegen die Angeklagte entschieden.
Und dieser Zweifelsfall ist immer gegeben. Zwar wird Mélisande oft
als Kind bezeichnet (75L), auf dem Totenbett liegt sie da, »comme si elle
était la grande soeur de son enfant« (113), auch sie, wie die Kaiserin bei
Hofmannsthal, Mutter und Kind in einem. Und genau wie der Kaiser
seine Eifersucht iitberwindet, indem er die Kaiserin zum sexualititslosen

% Theodor Fontane, Nymphenburger Taschenbuch-Ausgabe. Komm. von Kurt Schrei-
nert, zu Ende gefiihrt von Annemarie Schreinert. Bd. 12, 8, 240,

176 Elsbeth Dangel

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kind erklart, versucht Golaud mit dem Ausrufl »Vous étes des enfants
...« (54) seiner Eifersucht Herr zu werden und das sich anbahnende
Liebesverhiltnis zwischen Pelléas und Mélisande herunterzuspiclen.

Doch die zerstorerische Kraft dieser Kindfrau kann es mit jeder
sfemme fatalec aufnehmen. Sie stiftet Bruderzwist und -mord, den sie
dann — wie alle Verfithrerinnen der Jahrhundertwende — mit ihrem
eigenen Tod bezahlen muB. Auch besitzt Mélisande die auBleren Abzei-
chen — Haare und Blick — der Verfithrerin.®

Ihre Haare, die langer als ihre Arme sind (25), bezaubern die Manner
ebenso wie das Haar der Hexe den Kaiser. Sie blenden Pelléas geradezu
bei der nichtlichen Begegnung am Turm: »C’est 14 ce que je vois sur le
mur? ... Je croyais que ¢’était un rayon de lumiére ...« (49). In dieser
Szene am Turm, in der Elemente aus »Rapunzel«, »Romeo und Julia«
und »Tristan und Isolde« verschmolzen sind, bilden die Haare das
Medium der Liebe zwischen Pelléas und Mélisande: »Je t'embrasse tout
entiére en baisant tes cheveux, et je ne souffre plus au milieu de leurs
flammes ... Entends-tu mes baisers?...« (53)."% Aber auch diese Liebes-
vereinigung kennt kein »gleich zu gleich«'7, auch sie ist noch geprigt von
den Ubergriffen des Mannes: »Non, non, non, je ne te délivre pas cette
nuit ... Tu es ma prisonniére cette nuit; toute la nuit, toute la nuit .. .«
(52). Mélisande dagegen setzt allen feurigen Liebesanniherungen des
Mannes nichts als Abwehrbekundungen entgegen, die héchstens durch
ihre Zweideutigkeit eine heimliche Zustimmung verraten: »Laisse-moi!
Laisse-moi! ... Tu vas me faire tomber! ...« (52).

Das wortliche wie iibertragene »Fallen« der Irau deutet sich an in den
vorniiberfallenden Haaren der sich aus dem Turmfenster oder tiber den
Brunnenrand beugenden Mélisande, die damit Pelléas jedesmal in
hochste Unruhe versetzt: »Ne vous penchez pas ainsi .. .[...|] Oh! votre
chevelure! ...« (25). Im Triumph, dal} dieses Attribut der Siinde ithm
ausgeliefert ist, schleift Golaud in einer Eifersuchtsraserei seine Frau an
den langen Haaren auf dem Boden hin und her, und bringt sie damit in
die Position, in die sie — ob sie nun »gefallen« ist oder nicht — in der

¥ Vel. dazu Catherine Clément, Mélisande 4 la question, ou le secret des hommes. In:
L'Avant Scéne Opéra 9. Pelléas et Mélisande. 1977, 8. 15-19.

* Ganz entsprechend sollen die Haare in Hofmannsthals »Frau im Fenster« (1897) dem
Geliebten den Weg weisen: Vgl. GW GD 1, 8. 3451

¥ Stefan Zweig, Die Welt von Gestern (Anm. 26), S. 76.

Blick und Bewegung der Geschlechter 177

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

binidren Opposition von Oben und Unten immer schon hingehoért:
»Jusqu’a terre! Jusqu'a terrel« (78).

Auch Mélisandes grofle Augen (77) iiben eine Faszination auf die
Minner aus, der diese kaum gewachsen sind. »Je regarde vos yeux. Vous
ne fermez jamais vos yeux?« (12) fragt Golaud sie bei der ersten
Begegnung, und Pelléas gesteht spater: »Je ne pouvais pas regarder tes
yeux ...« (88). Alle Minner des Stiicks versuchen Mélisandes Blick zu
interpretieren, aber nur der greise Konig Arkel sieht darin »une grande
innocence« (77). Fiir den eifersiichtigen Golaud dagegen wird Mélisan-
des Blick zum Priifstein, ja geradezu zum Gottesurteil, in dem endlich
die Schuld sich verraten soll, die der Mund verschweigt. Doch so
verborgen bleibt Gott, daBl Golaud sich in seiner Wut auf Mélisandes
Augen zur Blasphemie hinreiBen 1a0t:

Ils sont plus grands que I'innocence!... Ils sont plus purs que les yeux d'un
agneau ... Ils donneraient a Dieu des legons d’innocence! Une grande
innocence! Ecoutez: j’en suis si prés que je sens la fraicheur de leurs cils
quand ils clignent; et cependant, je suis moins loin des grands secrets de
I'autre monde que du plus petit secret de ces yeux! [...] On dirait que les
anges du ciel s’y baignent tout le jour dans I'eau claire des montagnes! (78).

Dal3 zwischen dem Blick und dem Innern keine Korrespondez zu
bestehen scheint, daf auch der Blick kein Zeichen gibt, steigert Golauds
Irritation in einem Male, dem nicht mehr menschliche Dimensionen,
nur noch iiberirdische Gewalten und hyperbolische Wendungen gerecht
werden koénnen. In Bildern von erhabener Vergeblichkeit — »comme un
aveugle qui cherche son trésor au fond de I'océan!.. .« (64) — vergleicht
sich Golaud wiederholt mit einem Blinden und bindet damit das Wissen
an das Sehen, dem aber erst in der Gegenseitigkeit des Blicks die Augen
aulgehen. Das »Je vois tout, je vois tout« ist nichts als die Vorstufe zu
einem letzten Versuch, von Mélisande eine Bestatigung zu erhalten: »Et
je voudrais savoir ...« (103). Golauds metaphysische Verzweiflung ist
vollkommen, als er — ebenso wie das Publikum und die Lesenden — auch
am SchluB} des Stiickes nicht in Erfahrung bringen kann, was zwischen
Pelléas und Mélisande geschehen ist: »Je ne saurai jamais!... Je vais
mourir ici comme un aveugle! .. .« (107), ruft er — der soeben Genesende
— am Bett der sterbenden Mélisande aus, als ob diese Frage alle
Erkenntnis und allen Lebenssinn aufgesogen hiatte und vor ihr das
restliche Leben zu einem Nichts zusammenfiele.

178  Eisbeth Dangel

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber nicht nur der eifersiichtige Golaud, auch der gliicklichere
Konkurrent Pelléas wird gehalten und umgetrieben von dem Geheim-
nis, das ithm Meélisandes Blick zu verbergen scheint:

Et je n'ai pas encore regardé son regard...[...] Il faut que je la voie une
derniére fois, jusqu’au fond de son ceeur... (82).

Dem hybriden Vorhaben des Mannes entspricht seine Angst vor dem
Verlust Mélisandes. »Ou sont tes yeux? — Tu ne vas pas me fuir?« (87).
Nur das Festgebanntsein der Blicke kann die Liebe bestitigen. Als ob das
»aus den Augen, aus dem Sinn« notwendig Allgemeingiiltigkeit haben
miif3te, bricht mitten in die Begegnung die Verunsicherung ein und mit
ihr schwindet jede GewiBheit des Liebenden: » Tu ne songes pas 4 moi en
ce moment« (87).

Wihrend Hofmannsthals Kaiser seine Ichbehauptung in der Vertrei-
bung der Frau gewinnt, kénnen diese Mzanner eine Vergewisserung ihrer
selbst nur in der Anniherung an die Frau erhalten. Wihrend der Kaiser
sich loslost vom Blick der Hexe und diesen nur noch fiir die Demonstra-
tion seiner Herrlichkeit als Spiegel gebraucht, hangen die Prinzen von
Allemonde wie Siichtige am Blick der Frau, der ihnen Belebung,
Selbstsicherheit und Orientierung schenken soll. Ohne diese Bestiti-
gung sind sie in ihrer Mannlichkeit bedroht und — gleichsam blind —
einer vollkommenen Hilflosigkeit und Desorientierung ausgeliefert, Go-
laud: »Ah! misére de ma vie! ... je suis ici comme un aveugle [...] Je suis
ici comme un nouveau-né perdu dans la forét« (64). Und wihrend der
Kaiser im aufrechten Standhalten den Triumph der Mannlichkeit iiber
die Frau auskostet, fillt Golaud nach der todlichen Auseinandersetzung
mit Pelléas — auch was den aufrechten Gang betrifft — wieder in das
Stadium des Siauglings zuriick: »On le soutenait comme s'il était ivre, Il
ne peut pas encore marcher seul« (97), so das unverhohlene Urteil der
Migde tiber ihn am Schluf. Mit dem aufrechten Gang ist auch seine
Lebenskraft gebrochen, sich zu Mélisandes Bett schleppend »(se trainant
vers le lit)«, fleht er: »M¢lisande, as-tu pitié de moi, comme jai piti¢ de
toi? ...« (104).

Aber Meélisande laBt sich nicht festhalten, sie ist nicht zu fassen, so
wenig wie ihr Blick. Sie steht nicht Rede und Antwort, entzicht sich bis
zum Schluf} allen Befragungen und stirbt schlieBlich an einer kleinen
Wunde, »qui ne ferait pas mourir un pigeon« (97). Zuriick bleiben die

Blick und Bewegung der Geschlechter 179

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiberlebenden Méanner; die Summe ihrer Ohnmachtserfahrung fafit der
alte Konig zusammen: »Je n’ai rien vug, »Je n’ai rien entendu«, »Mon
Dieu! Mon Dieu! ... Je n’y comprendrai rien non plus ...« (112f).
Dieses triadische Scheitern aller Verstehensversuche im Augenblick
des Entzugs der Frau macht noch einmal deutlich, wie sehr in diesem
Stiick das Geheimnis der Frau zum unergriindlichen Geheimnis des
Lebens selbst stilisiert wird, tber das gebeugt die Manner jeden Halt
verlieren.*® Die gegensatzliche Entsprechung zu Hofmannsthals Stiick
ist evident: wenn dort in der erstarrter Totenordnung der geretteten
Miannlichkeit am Schlul die Vertreibung der Frau mit dem Verlust des
Lebendigen einhergeht, so bricht hier mit dem Eintritt der Frau eine
subversive Kraft des Lebens die hermetische, vom Todeshauch umwehte
(75) SchloBordnung auf — die letzte Liebesszene zwischen Pelléas und
Mélisande spielt nicht zufillig vor dem Tor — und bringt sie ins Wanken,
wie das respektlose Gerede der Miagde iiber mégliche Verbrechen der
Herrschaft am SchluB3 andeutet. In beiden Stiicken stehen die aufgerich-
tete kulturelle Ordnung und das mit den vitalen Urgriinden verwandte
Leben der Frau in einem unverschnlichen Gegensatz, der das eine nur
um den Preis des anderen zulaBt. Aber dieses resignative Fazit, das
durchaus paradigmatisch ist fiir die Literatur der Jahrhundertwende,
behilt in beiden Dramen doch keine letzte Giiltigkeit. Denn wie in
Hofmannsthals Stiick durch die merkwiirdige Allianz der Hexe mit der
zuriickbleibenden Kaiserin heimlich der lebendigen Unordnung wieder
die Tur geoflnet ist, so wird der schicksalshafte Lebensreigen in »Pelléas
et Mélisande« durch Mélisandes kleine Tochter garantiert, der — als
Hoffnung oder Fatalitit? — die letzten Worte des Dramas gelten: »Venez;
il ne faut pas que I'enfant reste dans cette chambre ... Il faut qu'il vive,
maintenant, a sa place ... C’est au tour de la pauvre petite ...« (113).

# Vgl. dazu Hofmannsthals Gedicht »Weligeheimnis«, in dem ein Mann - tiber den tiefen
Brunnen gebiickt — etwas vom Weltgeheimnis begreift und dann irr redet, wihrend eine Frau
ihr einstiges kindliches Begreifen spiter in der Licbe weitergibt. GW GD 1, 5. 20.

180  Elsbeth Dangel

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lorenz Jager

Politik und Gestik bei Hugo von Hofmannsthal

Fiir Renée Dale

Rudolf Kassner schrieb in einem »Avis fiir die kiinftige Philologie
Hofmannsthalscher Texte«, der Dichter habe das Wort »Wirklichkeit . ..
fast nie« gebraucht: »Um so hiufiger die Worte: Gebirde, Ton, Sprache,
Leben ...«.! Was hier als aper¢u ausgesprochen wird, hat inzwischen die
Qualitat methodischen Verfahrens gewonnen; eine kulturwissenschaft-
lich geoflnete Germanistik, die den Leibraum nicht nur dichterischer,
sondern selbst diskursiver Texte anvisiert, wird gerade bei Hofmannsthal
auf eine Priagnanz und zugleich auf einen Variantenreichtum von
Gebirden stollen, die, auch nach den Arbeiten von Mauser und Austin,
weitere Erforschung lohnen.? Bezieht man in die Lektiire nicht nur die
abgeschlossenen Texte, sondern auch die im Rahmen der Kritischen
Ausgabe vorgelegten Dramen- und Erzihlungsfragmente ein, dann wird
zudem deutlich, daBl Hofmannsthal mit gestischen Mustern arbeitete,
die in den unterschiedlichsten narrativen Kontexten eine gewisse Stabili-
tit bewahren und sich damit fiir die Beantwortung der Irage, welche
schriftstellerische Strategie denn eigentlich die auseinanderstrebenden
Fragmente noch zusammenhilt, geradezu anbieten. Aus der Vielzahl
jener Muster soll im folgenden ein relativ elementares vorgestellt wer-
den, das seine textstrukturierende Kraft iiber weite Teile des Werks
verbreitet.

In der frithen Erzihlung »Das Glick am Wege, die mit einem
Minimum von Handlung auskommt — fast alles ereignet sich in der
Phantasie des Erzihlers, in seinen Erinnerungen und Tagtriumen —
bleiben als Handlungsrest, als Rahmen des inneren Erlebens, zwei

! Rudolf Kassner, Erinnerungen an Hugo von Hofmannsthal. In: Hugo von Hofmanns-
ll1'zl|. l){'r l).l[‘l]ll'r iITI SPi(’gL‘I d['r l;‘rl‘llll[lL'. Flg von HL‘[I‘[lul .'\. ltil'('lllll['r. ‘2‘ \'(‘I‘;l]]d. A‘\l]ﬂ. Bi‘l‘ll
1963, 8. 242-251, hier S. 246.

! Vgl. Wolfram Mauser, Bild und Gebiirde in der Sprache Hofmannsthals. Graz, Wien
und Koln 1961, und Gerhard Austin, Phiinomenaologie der Gebiirde bei Hugo von Hofmanns-
thal. Heidelberg 1981,

Politik und Gestik bei Hofmannsthal 181

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesten einer Frau, die der Erzihler durchs Fernglas auf einem Schiff
beobachtet. »Ob sie schlief?« (GW E, 34) fragt er sich, dann sieht er: »Sie
schlief nicht. Sie schlug die Augen auf und biickte sich um ein herunter-
gefallenes Buch.« Und gegen das Ende der Erzahlung hin, nachdem er
sich seine Vorstellungen von ihr ausgemalt hat, sagt er: »Sie war
aufgestanden und sah gerade zu uns her. Und da war mir, als ob sie leise,
mit unmerklichem Licheln den Kopf schiittelte.« (37) SchlieBllich sieht
er, wie sie eine Treppe heruntersteigt. Symbolische Erniedrigung und
Erhohung, wie sie sich in diesen Gesten aussprechen, sind fiir Hof-
mannsthal hochst charakteristisch und charakteristisch ist auch, dafl die
Souveranitat der Frau, die im Licheln ebenso angedeutet ist wie in
ihrem biegsamen Gang, in der symbolischen Erniedrigung nicht demen-
tiert wird, sondern sich erhilt. Zu erinnern wire an die Deutung des
Brutus in dem Vortrag »Shakespeares Konige und groBe Herren, in
dem Hofmannsthal den Moment herausgreift, da Brutus sich biickt, um
dem Knaben Lucius, der eingeschlafen ist, die Laute unterm Arm
wegzunehmen; Hofmannsthal spricht von einer »biirgerliche(n), weibli-
che(n) Kleine(n) Handlung« (GW RA 1, 49), die das Gesicht des Brutus
verwandle: »es ist ein Gesicht, das er nie vorher hatte, ein zweites wie
von innen heraus entstandenes Gesicht, ein Gesicht, in dem sich
minnliche mit weiblichen Ziigen mischen«, Und dann entwirft Hof-
mannsthal der kleinen Szene ecinen Kontext europaischer Kultur; er
spricht von Ottiliens Sich-Biicken in den »Wahlverwandschaften«, das
seinerseits aul eine Anekdote tiber Karl I. von England zuritickweist, der
sich, als er entthront ist, zum ersten Mal im Leben biicken muB. Stellen
wie diese sind es, die blitzartig eine Ahnung davon vermitteln, wie
Hofmannsthal gelesen hat.

Auch an den Kaufmannssohn im »Mirchen der 672. Nacht« mag
man denken, den sein boses Geschick bei eben jener Geste trifft: »Er
biickte sich, das Pferd schlug ihm den Huf mit aller Kraft nach seitwirts
in die Lenden, und er fiel auf den Riicken.« (GW E, 61) Und schlieBlich
ist das »Weltgeheimnis«, von dem das Gedicht gleichen Titels spricht,
nur mehr denen erfahrbar, die sich biicken:

Der tiefe Brunnen weil} es wohl;
In den gebiickt, begriffs ein Mann,
Begrifl es und verlor es dann.

182  Lorenz Jager

12026, 00:46:49. o —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und redet’ irr und sang ein Lied
Auf dessen dunklen Spiegel biickt
Sich einst ein Kind und wird entriickt. (GW GD I, 20)

In seinem sozialen Sinn wire das Sich-Biicken zu verstehen als Gestus,
der die Hierarchien des Alters und der Macht fiir einen Moment
humanisiert, und es ist diese Szene, die Hofmannsthal zeitlebens be-
schiftigt hat: von dem Gedicht »Gespriich« an, in dem der Altere von
dem Jiingeren Belehrung empfingt, bis zu der Situation am Ende des
ersten » Turm«, wo der Kinderkonig seinen alteren Bruder Sigismund
belehrt. Es findet sich aber auch der umgekehrte Fall: die Nétigung zur
gebiickten Haltung etwa in der »Hochzeit der Sobeide« — »Ei, biick dich
dochl« (GW GD I, 427, vgl. auch 431) — akzentuiert die sozialen
Abstiande um so schirfer. .

Der erste Uberblick zeigt: Hofimannsthals Gestalten gewinnen eine
gesteigerte Flexibilitat in der Vertikalen, sie werden beweglicher, und in
dieser Bewegung entscheidet sich nicht selten ihr Schicksal. Meist wird
das vertikale Intervall bereits in den ersten Szenen exponiert; sei es direkt
raumlich, wie in der Erzihlung »Erlebnis des Marschalls von Bassom-
piere« — Bassompiere, hoch zu Pferde, wird von einer Schénen gegrilt,
die sich »tief neigte« (GW E, 132) —; sei es, wie im »Geretteten Venedigg,
im Aufbau der Biithne — das Zimmer liegt niedriger als die Stral3e —; sei es
schlieBlich, im »Turme, in der Diskussion um die Anredeform: Olivier
schickt einen Rekruten, ihm Feuer fiir seine Pfeife zu holen. Der
antwortet: »Ja, Herr. Will weg. Olivier Zu Befehl, Herr Gefreiter, hast du
zu sagen! Verstanden!« (GW D III, 257) Bildet die Spannung des
vertikalen Intervalls die Ausgangssituation, so bildet die zugleich leibli-
che und soziale Orientierung der Protagonisten in jener Spannung einen
Leitfaden zumal fir die Analyse der Erzahlungen.

Dies laBt sich zunichst an der »Soldatengeschichte« erweisen, die aus
dem groBen Kosmos sozialer Uber- und Unterordnung den Ausschnitt
herausgreift, in dem sie sich in der ungedampften Form einer Befehls-
hierarchie darstellen und die aus jenem Bereich wiederum eine Szene
isoliert, die sein Wesen gewissermallen noch einmal potenziert. Der
Dragoner Moses Last ist schwachsinnig, seinen Vorgesetzten nicht nur
in der Befehlshierarchie untergeordnet, sondern auch intellektuell unter-
legen; weder militarische GruBformen noch die Namen der Offiziere
kann er sich merken, und wegen seiner Feigheit ist er militarisch nicht

Politik und Gestik bei Hofmannsthal 183

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verwendbar auller dazu, kniend Tag fur Tag die Pferdehufe mit einem
fettigen Lappen blankzupolieren. An ihm lassen nun zwei Korporale mit
laut wieherndem Lachen ihren Sadismus aus; sie unterhalten sich damit,
ihn um die »Namen des Herrn Brigadiers und des Herrn Korpskom-
mandanten zu fragen.« (GW E, 70) Zitternd steht er vor seinen Quilern,
»er quetschte Worte hervor, und im Eifer schob er sich dem einen
Korporal auf den Leib, und er faBte ihn mit einer beweglichen Gebirde
bei den Knopfen der Uniform. Dann briillte der Korporal irgendein
Kommando, und Schwendar« — die Hauptfigur dieser Erzihlung — »sah
noch das aufgedunsene Gesicht vor einer geballten zum Schlag ausho-
lenden Faust zuriickfahren.« (71) Nachdem er Zeuge dieser Szene
wurde, die alle Méglichkeiten der Demiitigung in sich zu konzentrieren
scheint, bricht Schwendar in die Stadt auf und erinnert sich nun
seinerseits mit einem »Gefithl von Demiitigung«, dall der vermeintliche
Freund Thoma ihm seine Uhr gestohlen hat. Der zweite Abschnitt zeigt
Schwendar im Wald, es kommt zu einem sinnlosen Gewaltausbruch: er
schlagt mit den Fullen gegen den Waldboden, drischt mit dem Sabel auf
Biische und Baume ein und gerat in einen Zerstorungsrausch, versinkt
dann aber wieder vor den hohen Baumen in ein Gefihl von Unterlegen-
heit und Schwiiche. Wut und Demiitigung verbinden sich im SchluBbild
dieses Abschnitts mit einem verzerrten Korperschema: die »tollgewor-
den(e) Messnergestalt« (75) Schwendars sieht man »mit den Spriingen
eines Wilden, Helm und Sibel in langen Armen krampfhaft schwin-
gend, zwischen den Baumene.

Der dritte Abschnitt fithrt in den Schlafsaal der Kaserne, es ist
Mitternacht. Schwendar kann nicht schlafen und betrachtet seine Ka-
meraden. In der Beschreibung ihrer Schlafstellungen erscheinen vier
typisierte Verhaltensweisen der Herrschaft gegeniiber: da ist zunachst
der joviale Korporal Taborsky, er liegt kerzengerade auf dem Bett, auch
die Arme sind ordentlich ausgestreckt. Aber seine Jovialitat ist zweideu-
tig, wir héren von diesem Mann niamlich auch, daf} er sich gern im
Spiegel betrachtet, also eitel ist, und daB er sich wegen seiner Lektiire
von Kolportageromanen zu den gebildeten Menschen rechnet und gern
seinen Unterschied von den Ungebildeten, dem »liecbe(n) Vieh« (76)
herausstreicht. Schwendar sicht ihn mit Angst an. Mit Liebe betrachtet
er den Zweiten, den kindischen, immer lachenden Dragoner Cypris;
auch dessen soziales Verhalten bildet sich in der Haltung des Schlafen-

184  Lorenz Jager

12026, 00:46:49. o —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den ab: »Dieser Cypris war in seine Decke eingerollt wie ein Kind.« (77)
Er, der Schwache schlechthin, hat von vornherein auf jeden Machtan-
spruch verzichtet. Seine Gegenfigur ist der Dritte, der schlechthin
Starke, der »starke Nekolar« wird er genannt:
Er lag, das Gesicht in dem Kopfpolster eingegraben, und seine grofien
Glieder waren uber das Bett geworfen, als wire es ein groBles, miBifarbiges

Tier, mit dem er rdnge und das er mit der Spannkraft seines jungen riesigen
Korpers gegen den Boden drickte. (77)

Thn sieht Schwendar mit »diisterer Verwunderung«. Der Vierte scheint
einen Gegenpol zum jovialen Ersten zu bilden. Es ist Karasek, »HaBlich
und gemein war sein Gesicht und hiflich lag er im Bett, die Decke unter
sein fettes Kinn hinaufgerissen, die Knie in die H6h gezogen, gleichzei-
tig feig und unverschamt.« Unverschimt wegen des Machtanspruchs,
den das Kinn andeutet, feig in der hochgezogenen Stellung der Knie,
die auf ein Sich-Ducken weist.

Mit keinem von ihnen kann sich Schwendar identifizieren, keines
dieser Arrangements mit der Herrschaft kann tauglich fiir thn sein, wenn
ihm auch der Kindliche am nichsten steht. Er muB seine eigene Stellung
finden, und er findet sie in einer Art von gestischem Experiment:

Stumpfsinnig stiitzte er sich erst auf einen Arm dann auf den andern. Dann
mehr in einem Fieberdrang die Stellung zu verdndern, als mit einer inneren
Absicht, warf er die Decke ab und kniete in seinem Bette nieder. (78)

Diese Haltung lost eine religiose Erleuchtung oder Konversion bei ihm
aus, die ihre eigene, hier nicht im Einzelnen zu diskutierende Problema-
tik hat — es laBt sich namlich nicht mit Sicherheit feststellen, ob er nicht
in Wahrheit einem religiosen Wahn verfallt. Nur auf das Experiment
mit der Korperstellung sollte hingewiesen werden, das wir bei Hof-
mannsthal so oft finden. Ganz dhnlich wie Schwendar verhilt sich ja der
Bergmann aus dem »Mirchen von der verschleierten Frau«: »Das
Fortsehnen: er legt sich plétzlich, auf einen Arm oder auf den Riicken,
und diese Stellungen geben ihm die Ahnung von Maglichkeiten uner-

' Die Erzihlung berichtet, daB Schwendars Tante »aus Angst vor der ewigen Verdammnis
und dem Feuer der Hallew sich ertrankte, indem sie »mit der geheimnisvollen eisernen
Willenskralt der Schwachsinnigen« ihren Kopf in ein Regenfali tauchte (GW E, 68).
Schwendars Mutter dagegen hatte sich im Sterben aufgerichtet und gesagt: »Es ist die heilige
Jungfrau Maria, sie winkt mir mit einem Licht (.. J.« (72 73). Auch die Gesten dieser
Schwestern stehen in cinem Spannungsverhiilinis,

Politik und Gestik bei Hofmannsthal 185

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

horter Erlebnisse.« (GW E, 152) Und wiederum dhnlich heif3t es in dem
Erzahlungsfragment »Das Irdulein und der Berithmte«: »Die Reihe der
Offenbarungen fangt damit an, dass sie im Bett eine ungewohnte
Stellung annimmt, auf die Hiande gestiitzt und auf einmal ein durchdrin-
gendes Gefiihl ihres Selbst gewinnt.« (SW XXIX, 125).

Ein ausfithrliches Gegenstiick zur »Soldatengeschichte« bildet das
Erzihlungsfragment »Der Park«, an dem Hofmannsthal zwischen 1903
und 1905 arbeitete. Zunachst betritt ein Dichter den Park, den sein
Vater angelegt hatte; fiir einen Moment erfihrt er die mystische Einheit
mit dem Damon des Ortes, aber er kann das Gefiihl nicht festhalten und
fillt in den Alltag zuriick. Der andere, der in dem Park etwas erfihrt, ist
ein alternder, hypochondrischer, innerlich erstarrter Hofrat; auch thm
wird eine Erleuchtung zuteil. Er sitzt auf einer Bank, dann wird er
unruhig: »abermaliges Aufstehen« notiert Hofmannsthal (160). Sein
Kérper beginnt sich zu lockern:

Er spiirt, nachdem die Sonne unter dass seine Seligkeit an rhythmisches Auf

u Abgehen gebunden (...).

endlich die Bucht villiges Alleinsein. Bezogenheit: des Lichtes des Dunkels,

des Windes. Die Gestalt 16st sich, die Stimme 1st weicher, die Finger werden

linger. Die Luft spricht es aus: dies ist ein Mensch. Ein Punkt im Dasein, der

ihn grenzenlos begliickt: der Punkt ist oben im Zenith, scheint von dort
Wellen auszusenden, sinkt selbst herab, thm ins Herz. (159-160)

Aber die Losung des Korperschemas ist noch nicht am Ziel; sie wird

weitergetrieben in einen tierischen Tanz, der den Hofrat als einen

Verwandten der Elektra erkennbar macht: »dies [die Seligkeit] zu

steigern lisst er sich endlich auf alle 4, schlagt mit dem Kopfin feuchte

Zweige« (159), »er hiipft auf allen vieren wie ein Hund um den Baum da

kommt ein Wichter« (158). Eine andere Notiz setzt den Gedanken fort:
vergl. jenen Traum von de Quinzey: eine ungeheure Entscheidung irgendwo
die irgendwie von ihm abhangig ist. (Mit Triumphen, Abschieden etc) Aber
dass er dabei Stellungen annimmt und wechselt, ganz unbewusst demiithige
Stellungen — schlieBlich eine hiindische Stellung auf allen vieren — das thut er
wie wenn es das unwichtigste wiire — wie wenn er sich auch schimen miisste
das zu thun - und doch hiingt gerade davon alles ab. (161)*

* Das spielerische Verwandeln und Versetzen gestischer Muster von Werk zu Werk wird an
der Beschreibung einer Brunnenfigur in der Erzihlung »Der Goldene Apfel« evident: »{...)
der alte [Brunnen] war mit einem Steindeckel verschlossen, auf dem eine steinerne Gestalt
hockte, einem nackten Menschen nicht unihnlich, aber in der Stellung eines Tieres auf allen

186  Lorenz Jager

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie bei der »Soldatengeschichte« LBt sich auch hier ein sozialer Sinn
der Gestik identifizieren. Als der Hofrat noch in dem Zug sitzt, der ihn
zu dem Park bringen soll, heiB3t es: »Er denkt sich in die rémische
Kaiserzeit hinein, und dass er iiber die Sclaven so reden wiirde: .. ..«
(158) Zwar erfihrt man den Inhalt seiner Rede nicht, es liegt aber nahe,
zwischen seiner demiitigen Stellung als Hund und seinen Gedanken
iiber Sklaverei eine Verbindung anzunchmen, eine Korrespondenz in
der Idee vélliger Unterwerfung. Ein kurzer Blick in andere Werke
kénnte diese Vermutung weiter stitzen: »Sklave ! Hund !« ruft der
Kaiser in »Der Kaiser und die Hexe« (GW GD I, 492), »Hund und
Sklave / auf die Knie vor mir l« (GW D III, 230; vgl. auch 231) herrscht
Sigismund in »Das Leben ein Traum« den Clotald an.” Maxima von
Herrschaft und Unterwerfung hat Hofmannsthal in immer neuen
Versuchen umbkreist; der Band der Dramenfragmente ist voll von
Stichworten wie »Caesarenwahnsinn« (SW XVIII, 10), »Caesaren-
wahnwitz« (339) oder »wahnwitzige Tyrannen« (33) einerseits, »Sclavi-
sche Demuth« (48, 64) oder »Sklavische Unterwiirfigkeit« (33) anderer-
seits. Ganz offensichtlich waren Stoffe, die in 6ffentlichen wie in intimen
Bezichungen die Darstellung extremster, intensivster Asymmetrien der
Macht erlaubten, fiir ihn von hohem Interesse; Stoffe, in denen Identi-
tatsbildung nicht als ruhiges Wachstum, sondern — bis in die physis
durchschlagend — als Erwachen bedrohlicher, tabuisierter Wiinsche
erschien.

Dieses vergleichsweise allgemeine, aber in sich bewegliche Struktur-
muster wird in der Erzihlung »Dammerung und nichtliches Gewitter«
als Frage nach der viterlichen Autoritit ausgelegt. Der Knabe Euseb,
ein uneheliches Kind, kennt seinen Vater nicht, ist aber von Vaterbildern
geradezu eingekreist: er trifft auf den Soldaten, der seine schwangere
Geliebte verstoBt, auf den Kaufmann, der seinen Sohn »Gott aufopfern«
will (GW E, 194) - die Kreuzigung des Sohnes ist ein zentrales, von
Euseb selbst in der Kreuzigung des Sperbers wiederholtes Motiv —, und
er gedenkt des »barmherzige(n) (...) Vater(s) aller Kreaturen« (196).
Auch hier orientiert sich die Identititssuche an einer vertikalen Achse.

FiiBen.« (GW E, 110) Die Erzahlung datiert von 1897; die spiter konzipierte Figur des Hofrats
erscheint als AusschnittvergréBerung; ein peripheres Requisit gewinnt eine eigene Geschichte.

* Die Entstchungszeit von »Das Leben ein Traume (19011904 iiberlagert sich z.T. mit
der Park-Erzihlung.

Politik und Gestik bei Hofmannsthal 187

, 00:46:40. O


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Knabe lduft durch die Straf3en; als er die Kleider der Frauen streift,
meint er, »weich und demiitig dahinzusinken« (189), und zugleich spiirt
er, wie »etwas in ihm sich dabei gewaltsam aufbiumte«; seine Gestalt ist
nicht eine, sondern »dieses Doppelte«:
minutenlang war er klein wie die Wiesel, wie die Kréten, wie alles was da an
der zitternden Erde raschelte und lauerte; im andern Augenblick war er
riesengroB3, er reckte sich zwischen den Baumen empor, und er war’s, der in
ihre Wipfel griff und sie 4chzend niederbog; er war der Schreckliche, der im
Dunkeln lavert und am Kreuzweg hervorspringt (...). (189-190)

Wie genau die Identitit dieses Knaben der Gebirde verkniipft ist,

erfahren wir aus einer fragmentarischen Notiz:
in dem Knaben ein grandioses Einteilen des Chaos, manchmal: dies unten,
dies oben, dies rechts, dies links: damit wird er Herr iiber das Chaos. Dies
unterstiitzt er durch Stellungen im Liegen; Aufstehn, steif knien. Nimmt er
absurde Stellungen an im Bett so wird er schnell zur Chiméire, endet im
Schlangenschweif u.s.f. dies in diesem Ton: ich darf nicht so liegen, sagte sich
Euseb: sonst werde ich zur Schlange (192)

Als Hofmannsthal diese Satze schrieb, hatte er die Arbeit am »Andreas«
schon begonnen, und auf diesen Roman als das vielleicht vollstandigste
Archiv der Gebarden in seinem Werk mochte ich im folgenden einge-
hen. Die verschiedenen Stellungen, mit denen Euseb, ein Knabe,
Schwendar, ein Mann und der Hofrat, ein Alternder noch fiir sich selbst
als Moglichkeiten experimentiert hatten, in denen sie versuchsweise
Identititen annahmen oder abstreiften — sie finden sich hier auseinan-
dergelegt zu einer Bilderfolge von Gesten der Herrschalt und der
Unterwerfung, die dem Helden dieses Abenteuer- und Bildungsromans
begegnen und die er selbst einnimmt oder phantasiert.

Auf einer der ersten Reisestationen will sich dem Andreas ein Diener
aufdrangen. Das ist das chronologisch Fritheste, das wir von der Reise
erfahren, und zugleich fiithrt es in den Gehalt des Romans ein. Andreas
weist den Mann ab, verfillt ihm aber schon fast im selben Moment; der
Diener erkennt sich als den Stirkeren und gewinnt am nichsten Morgen
seine Anstellung mit einem Trick. Schnell macht er sich zum Herren
iiber Andreas; seine Reden lassen erkennen, dall er die Demiitigung
anderer genief3t — wenn er etwa von der Grifin Porzia erzihlt, die er auf
allen Vieren kriechen sah (GW E, 210), oder wenn er iiber Andreas
flucht, »als wire das vorn nicht sein Herr, sondern einer, mit dem er

188  Lorenz Jiger

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lebenslang die Sau gefittert habe.« (211) Andreas wird zunehmend
schwiicher und erkennt seine Unterlegenheit: »Geschieht mir recht. Da
ist halt ein gewisses Ding um einen solchen groBBen Herrn, vor dem hat
ein Lakai Respekt. Bei mir ists nichts, wollte ichs da erzwingen, es stiinde
mir nicht an.« (212) Der Bediente Gotthelll' stellt sich bald als ein
Schurke heraus; aul dem Finazzerhof, den beide erreichen.

Dieser Hof erscheint wie die Utopie einer gegliickten sozialen Ord-
nung. Nicht als ob die Hierarchien hier eingecbnet wiaren — aber mit
einer minimalen Verwandlung ist alles ins Rechte gesetzt:

Die Leute so gut, so zutraulich, alles so ehrbar und sittlich, arglos, das
Tischgebet schon vorgesprochen vom Bauer, die Biuerin sorglich zu dem
fremden Gast wie zu einem Sohn, die Knechte und Migde bescheiden und
ohne Verlegenheit, ein freundliches offenes Wesen hin und her. (213)

Hier also sind die sozialen Hierarchien von Herrschaft und Knecht-
schaft so gestaltet, daBl Demiitigung in ihnen keinen Ort hat — »ohne
Verlegenheit« wissen die Untergebenen sich zu verhalten —, und eine
andere Szene bestitigt den Befund noch einmal fur die familiale
Hierarchie. Andreas und Romana sitzen auf der Hofbank zusammen,
der Abend kommt. Andreas ist von der Unbefangenheit des Miadchens
bezaubert, da sieht er durchs Fenster thre Mutter herabschauen und
wird unruhig.

Romana nickte nur froh und frei, zog thn an der Hand, er solle sitzen
bleiben, die Mutter nickte dazu und ging vom Fenster weg. Das war Andreas
fast unbegreiflich, er wullte nichts anderes gegeniiber Eltern und Respekis-
personen als gezwungenes und dngstliches Betragen; er konnte nicht denken,
daBl der Mutter ein solcher freier Umgang anders als mififillig wire (.. .).
(219)

Auch hier also ein soziales Verhiltnis ohne Demiitigungen, ein »freier
Umgange, der sich in zauberischer Weise innerhalb der patriarchali-
schen Herrschaft entfaltet.

Von solcher Zwanglosigkeit bei gleichzeitig stabiler Tradition ist
Andreas weit entfernt. Vielmehr begegnen in seinen Phantasien Szenen
extremer Demiitigung und auch hier wiederum die Demutsgebirde
schlechthin, die des Hundes:

Er sah sich als zwolfjahrigen Knaben, sah das Hiindlein, das ihm zugelaufen
war, ihm auf Schritt und Tritt folgte. Die Demut, mit der es in ihm (...)

Politik und Gestik bei Hofmannsthal 189

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seinen Herrn erblickte, war unbegreiflich (.. .). Meinte es, sein Herr ziirne, so
warf es sich auf den Riicken, zog die Beinchen angstvoll an sich, gab sich
ganz preis, mit einem unbeschreiblichen Blick von unten her. Eines Tages
sah es Andreas in der gleichen Stellung vor einem groBen Hund, die er
geglaubt hatte, es nehme sie einzig gegen ihn ein, um seinen Zorn zu
beschwichtigen und sich seiner Gnade zu empfehlen. Die Wut stieg in ihm
auf, er rief das Hiindlein zu sich. Schon auf zehn Schritte wurde es seine
zornige Miene gewahr. Und es kam kriechend heran, den zitternden Blick
auf Andreas’ Gesicht geheftet. Er schmihte es eine niedrige und feile
Kreatur, unter der Schméhung kam es niher und niher. Thm war, da habe er
den Ful} gehoben und traf das Riickgrat von oben mit dem Schuhabsatz. Das
Hiindlein gab einen kurzen Schmerzenslaut und knickte zusammen, aber es
wedelte ihm zu. Er drehte sich jih um und ging weg, das Hiindlein kroch
thm nach, das Kreuz war gebrochen, trotzdem schob es sich seinem Herrn
nach wie eine Schlange, bei jedem Schritt einknickend. (232-233)

Diese Szene der Erinnerung tritt im Roman in unmittelbaren Kontrast
mit einer anderen Gebirde der Demut — nicht der hiindischen, sondern
der religivsen —: Andreas sicht, aus seinen quilenden Tagtraumen
erwacht, einen Kapuzinerménch auf der Strafle; an einem Kreuz kniet
der Monch nieder. »Er fliichtete mit seinen Gedanken in die Gestalt,
heiBt es dann von Andreas, »bis sie ihm an einer Wendung der Stralle
entschwand. Dann war er wieder allein.« (233) Wiederum also ein
Experiment mit der Gestalt; das demiitige Knien des religiésen Men-
schen erscheint als Moglichkeit, wird aber im nachsten Moment schon
wieder durch neue Phantasien abgelost; Andreas denkt sich in den
Onkel Leopold hinein, einen ngewalttitigen ungliickseligen Menschen«
(231); er sieht sich faunisch durch den Wald springen, die Frau sich
unterwerfend. Auf die Gewaltphantasien folgt erneut eine Demutsge-
barde: »Aber er verstand sich zu retten — ein FuBfall vor der Kaiserin
...« (233). Uberwiltigung des Anderen und Unterwerfung sind hier
noch unmittelbar einander benachbart, nur durch einen Moment
getrennt; beide liegen der Phantasie des Andreas gleich nah, mit beiden
ist die Identifikation gleich méglich.

Das Geschehen auf dem Finazzerhof, das den Bildungsgang des
Andreas in nuce bereits enthilt, wird noch einmal verkiirzt abgebildet in
seinen Traumen. Der erste fithrt ithn in sene Vergangenheit als Knabe
zuriick:

190  Lorenz Jager

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alle Demiitigungen, die er je im Leben erfahren hatte, alles Peinliche und
Angstigende war zusammengekommen, durch alle schiefen und queren
Situationen seines Kindes- und Knabenlebens muBte er wieder hindurch.
(225)

Die Erinnerung erlittener Demiitigung ist eine wesentliche Station der
inneren Entwicklung von Hofmannsthals Figuren; Andreas teilt sie mit
Schwendar, auch mit dem Teppichhandler in der Erzihlung »Der
Goldene Apfel« (GW E, 103).

Auch in diesem Traum vermischen sich die Bilder erfahrener und
angetaner Gewalt: Andreas sicht Romana vor sich, mit abgerissenen
Kleidern; dann sieht er die Katze wieder, der er als Kind das Riickgrat
gebrochen  hatte:  »kriechend mit gebrochenem Kreuz, wie eine
Schlange kommt sie ihm entgegen« (GW E, 226); als er iiber sie
hinwegsteigen will, »trifft ihn der Blick des verdrehten Katzenkopfes von
unten, die Rundheit des Katzenkopfes aus einem zugleich katzenhafien
und hiindischen Gesicht, erfiillt mit Wollust und Todesqual in graBilicher
Vermischunge«. Er will schreien, der Traum fithrt ihn in den Wand-
schrank seiner Eltern, dort findet er die abgetragenen Kleider wieder —
die vergangenen Selbstbilder und Identititen —, er windet sich schweil3-
triefend hindurch; seine eigene Bewegung hat noch etwas von der
schlangenhaften Katze, und hier kénnte man an Euseb erinnern, der ja
auch in manchen seiner Stellungen der Schlangengestalt nahe war.

Der zweite Traum fithrt in die Gegenwart; Romana, die im ersten sich
entzogen hatte, ist niher geriickt; die Bilderwelt ist verwandt, aber
prignanter geformt. Zunichst fillt Romana, sie rutscht Andreas auf den
Knien nach — erneut eine Demutsgeste —; in einer zweiten Traumszene
kommt sie ihm aufrecht entgegen, scheint einen Kul} zu erwarten; als er
sie umfassen will, schligt sie nach ihm; Andreas erwacht. Die Gewalt ist
hier fast spielerisch und tibermutig geworden, es ist ein Glickstraum.

Bei der Abreise vom Finazzerhof sieht Andreas einen Adler iiber den
Bergen kreisen. Die Abfolge der Tierbilder vom kriechenden, am Boden
sich windenden zum schwebenden gibt noch einmal eine Spiegelung der
Gesten von Herrschaft und Demiitigung; beim Anblick des Adlers spiirt
Andreas »diese Macht, dies Empordrangen, diese Reinheit« (238). Aber
der Schlul} dieses Abschnitts schenkt ihm die Tagtraumvision einer
neuen Gebirde, die symbolische Erniedrigung und Erhéhung ohne
Gewalt zeigt: er sicht im Geist Romana »niederknien und beten: sie bog

Politik und Gestik bei Hofmannsthal 191

, 00:46:48. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihre Knie wie das Reh, wenn es sich zur Ruhe bettet, die zarten Stinder
kreuzt, und die Gebarde war ihm unsagbar.« (239) Entscheidend ist hier,
daB in der Abfolge der symbolischen Tiere nicht der Adler das letzte ist -
also nicht die absolute Herrschaft —, sondern dal3 sein Bild wiederum
abgelost wird durch das des Rehs: des Tiers, das sich beugt, ohne an
Wiirde dabei zu verlieren. Die méannliche Figur des Adlers wird sozusa-
gen balanciert durch die weibliche des Rehs; man wird an Hofmanns-
thals Deutung des Brutus, an die weibliche Geste eines Mannes,
erinnert.

Ich habe mit der Analyse der Karntener Episode begonnen, obwohl
der Roman in Venedig einsetzt. Nun also zum eigentlichen Anfang.
Andreas trifft am frithen Morgen in Venedig ein und ist orientierungslos
— nicht nur raumlich, sondern, wie sich sogleich zeigt, auch sozial. In
seiner Verlegenheit wendet er sich an einen Mann, der »nach seinen
Bewegungen und Manieren« (198) den besten Stinden anzugehoren
scheint, aber unter seinem Mantel nur Hemd und Strimpfe wragt — das
erkennt Andreas bei der formellen BegriiBung, als der Mantel des
Fremden vorne aufgeht, und er ist nun so verlegen, dal} er seinerseits
sunwillkiirlich (...) den Reisemantel vorne auseinanderschluge (199).
Denkt man bei dieser Szene die sozialititsstiftende Kraft der BegriiBung
mit — Hofmannsthal hat sie immer wieder virtuos eingesetzt —, dann
erkennt man in der Verlegenheit des Andreas ein neues Element von
Wiirde: er schligt den Mantel auseinander, um dem Anderen die
Demiitigung zu ersparen, um einer Symmetrie willen.

Mit dem Angebot des Fremden, Andreas zu Diensten zu sein, wird
das im Kairntener Teil angeschlagene Thema fortgesetzt; auch die
Konversation bezieht sich in der Folge zu einem erheblichen Teil auf
Dienstangebote, Hinweise, wo gute Dienste zu finden seien und Reflexio-
nen iiber Dienstverhiltnisse. Charakteristisch fiir den venezianischen
Teil ist nun, daf} die soziale Ordnung nicht mehr unmittelbar zu
identifizieren ist. Gegeniiber dem Finazzerhof, wo sie in einem utopi-
schen Sinne heil war, und gegeniiber dem Verhiltnis Andreas — Gott-
helff, wo sie schlechthin verkehrt war, werden nun Ordnungserwartun-
gen an die soziale Hierarchie sehr schnell fragwiirdig. Das gilt fiir die
Szene zu Anfang — der Vornehme erweist sich als ein Verarmter —, es gilt
fir das Haus, in dem Andreas Unterkunft findet, das ein »vornehmes,
aber recht verfallenes Ansehen« hat (199). Auch die Erwartungen an eine

192  Lorenz Jager

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

soziale Physiognomik zerfallen schnell: ein Mann, der zunichst sehr
verwegen erscheint, wird im niichsten Moment von einem Midchen
ausgeschimpft, so dall man ihn fiir einen Bedienten halten muB, kurz
darauf aber stellt sich heraus, daB es sich um den Grafen Prampero
handelt, den Vater jenes Madchens; kontrastierend zum ersten Eindruck
von Minnlichkeit erkennt Andreas die Hand des Grafen, die wohlge-
formt ist, »nur zu klein fiir einen Mann und dadurch unerfreulich« (241)

aber dann spricht der Gral mit Andreas und zeigt dabei eine Wiirde,
die jedenfalls fiir einen Moment seine Unzulanglichkeit vergessen
macht. Uberhaupt scheint das Verhiltnis von Unzulinglichkeit und
Wiirde im venezianischen Teil die Menschen in ein gegeniiber der
Kirntener Bergwelt diffuseres und differenzierteres Licht zu stellen; den
Andreas selbst, dann aber vor allem den Malteser, der sein spiritueller
Lehrer wird.

Bevor Andreas diesem Mann begegnet, wird er zum Zeugen einer
neuen Szene von Herrschafts- und Demiitigungsgebirden: vor einem
Café sieht er einen »plumpe(n) Mann mit blaulicher Rasur in mittleren
Jahren, der einen fremdartigen Rock mit Verschniirung trug« (245);
dieser

horte in bequemer Stellung und mit unbewegter Miene einem jungen Mann
zu, der in ihn hineinredete, dabei nicht wagte, seinen Stuhl an den Tisch zu
ziehen, ja sich kaum wirklich niederzusitzen getraute, dalBl Andreas ihn nicht
ansehen konnte, ohne Mitleid und Unruhe zu spiiren.

Sein Begleiter klirt ihn iiber die beiden auf — es handelt sich um einen
reichen Griechen und seinen verschuldeten Neffen — und weist ihm die
Szene noch einmal:

Sehen Sie unauffillig hin: der Alte wiirdigt ithn kaum eines Blickes, ge-
schweige denn einer Antwort. Er raucht und 14Bt ihn reden — bemerken Sie,
wie der ungliickselige Bettler sich kriimmt (...). (...) am SchluB} wird der
Junge vor ihm auf die Knie fallen, der Alte wird so wenig darauf achten, als
wenn es ein Hund wiire. Er wird sich an sein Gewand hingen, der Alte wird
ihn abschiitteln und seines Weges gehen, als wenn er allein wire. (246)

Dies geschieht dann tatsichlich:

Der reiche Grieche und sein bettelarmer Neffe standen aul’ — die plumpe
Herzenshirte des einen, die hiindische Demut des anderen waren abscheu-
lich. In beiden schien die Menschennatur entwiirdigt. (...) als nun beide
gegeneinander, in einer Art von Fauchen der eine und Winseln der andere,

Politik und Gestik bei Hofmannsthal 193

, 00:46:48. [ a—


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ithre Stimme erhoben, meinte [Andreas] dazwischen springen und sie mit
dem Stock zur Ruhe bringen zu miissen. (247)

Bezichungsreich kehrt in dieser Szene das Bild des Hundes wieder — der
Karntener Traum findet hier eigentlich seine Deutung —, aber die
Stellung des Andreas ist verwandelt; er ist nicht mehr selbst involviert,
sondern will Gerechtigkeit stiften, auch um den Preis der Gewalt, des
Schlagens — eine Versuchung, die im »Salzburger Grofen Welttheater«
und im »Turme« wiederkehrt.

Wihrend der unwiirdigen Begebenheit zwischen dem Onkel und dem
Neffen ist Andreas auf einen dritten Gast des Cafés aufimerksam
geworden, und zwar wegen dessen Stellung. Es ist der Malteserritter
Sacramozo, von dem die einen vermuten, dalf} er Jesuit, die anderen, daB3
er Freimaurer sei; Naphta und Settembrini sozusagen in Personalunion.
Andreas ist von seiner Erscheinung oflensichtlich fasziniert; sie beschaf-
tigt 1hn so sehr, dall er den Erklarungen seines Begleiters kaum Gehor
schenkt.

Es war ein iiberlanger, schmaler Kérper, der sich schreibend tiber das kleine
Tischchen bog, unter welchem die langen Beine keinen Platz fanden als
durch Bescheidenheit, iiberlange Arme, die sich notdiirftig unterbringen
konnten, iiberlange Finger, die den schlechten, dchzenden Federkiel fithrten.
Die Stellung war unbequem und beinahe licherlich, aber nichts hitte das
Wesentliche des Mannes schiner enthiillen kénnen als diese Unbequemlich-
keit und wie er sie ertrug, besiegte, ihrer nicht gewahr wurde. Er schrieb
hastig, die Zugluft zerrte an dem Blatt, er hitte missen ungeduldig sein, und
doch war eine Beherrschung in allen seinen Gliedern, eine — so seltsam das
Waort klingen mag — Verbindlichkeit gegen die toten Gegenstiinde, die ihm so
mangelhaft zu Dienst standen, ein Hinwegsehen tiber die Unbequemlichkeit
der Lage, das unvergleichlich war. (246-247)

Charakteristisch fiir diese Stellung ist, daB in ihr die auseinanderfallen-
den, ins Unwiirdige verzerrten Elemente der Stellungen von Onkel und
Nefle aufgehoben sind: dieser hatte sich kaum zu sitzen getraut, jener
seine soziale Uberlegenheit durch bequemes Sitzen demonstriert. Der
Malteser sitzt unbequem und gebeugt, behilt aber dabei seine Wiirde.
Die Beziehung zwischen Andreas und dem Malteser bildet sich an
einem kleinen Dienst, den der Jingere dem Alteren leistet: von der
Zugluft wird ein Blatt des Maltesers heruntergeweht; Andreas greift es
und reicht es ihm, der sich selbst schon gebiickt hatte. Spater taucht ein

194  Lorenz Jager

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weiteres Blatt auf, Andreas tragt es dem Malteser nach, und nun wird
Sacramozo sein neues gestisches Vorbild:

Er stand vor dem Fremden wie entseelt, sein Kérper kam ihm plump und
seine Haltung baurisch vor. Aber jedes Glied seines Korpers wullte um jedes
Glied und fiihrte das Bild der hohen, in nachlissiger Bestimmtheit, in
herablassender Verbindlichkeit sich leicht gegen ihn neigenden Gestalt ins
Innere, wie eine Flamme auf Flamme bebte. (248)

Das Verhaltnis von Andreas zu dem Malteser wird als Alternativmodell
zu dem Verhiltnis Onkel-Neffe entwickelt; es hat ein hoheres MaB an
Symmetrie als jenes. Die Uberlegenheit in Stand und Alter wird von
dem Malteser nicht zur Demiitigung des Andreas genutzt®, vielmehr
bestimmen wechselseitige Respektbezeugungen die Szene.

Eine Stelle aus den fragmentarischen Teilen des Romans bestatigt,
dall es sich bei dem Bildungsgang des Andreas um Lehrjahre einer
Souverinitit handelt, die die Demut zwanglos in sich aufgenommen
hat:

Malteser: >knien? — wie einer kniet, um von einem gottergleichen Lehrer
Belehrung zu empfangen, — diese Gebirde, ich werde gestorben sein, ohne
sic auf meinem Lebensweg gefunden zu haben. Wird dieser Junge der sein,
der zu knien vermag?« (307-308)

Auch im »Andreas« kann eine Teleologie auf das Knien hin zumindest
vermutet werden, schon der Schlull des Karntener Teils hatte das
nahegelegt. Was Schwendar in der »Soldatengeschichte« eher zufillig
findet, bei seinem Stellungswechsel im Bett, wird fiir Andreas zum Ziel
des Bildungsromans.

Hofmannsthals Plan miindet in Notizen zu der »Reise des Maltesers
nach Persien« (310-319) und nimmt damit das Thema von Herrschalt
und Demiitigung variierend wieder auf. Hier nimlich hatte dem Roman
eine »Novelle von einem Schah« (310) eingeflochten werden sollen.
Angedeutet wird die despotische Herrschaftsform: »Der Herrscher:
auBerordentlichste Selbst-idolisation. (...) Einmal tritt er an einen Juwe-
lier, der Waren ausbreitet, heran, statt diesen zu sich zu winken: Er fiihli
den Akt der Herablassung selbst mit auBerordentlichem Staunen.« (311)

" Noch nicht. Eine spitere Notiz lautet: »Sagredo besucht manchesmal Andreas nur um ihn

zu erniedrigen.« (SW XXX, 200; vgl. auch GW E, 300). Das Stufenmodell der Entwicklung
wird von zyklischen Tendenzen durchbrochen; iltere Verhaltensmuster kehren wieder.

Politik und Gestik bei Hofmannsthal 195

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dem Schah als dem despotischen Herrn steht gegenuber die jiidische
Sklavin Leah, die ihrerseits Herrschaftsambitionen hat. Der Roman
nihert sich einer Philosophie der Politik’ und von daher wird es
verstindlich, daf3 seine spiteren Metamorphosen und Verzweigungen
immer weiter in die Richtung des politischen Romans gehen, dafl
Disracelis »Lothair« als verwandte Moglichkeit auftaucht, der im durch-
sichtigen Gewand des Abenteuer- und Bildungsromans eine Allegorie
der englischen Politik gibt (vgl. BW Redlich, 68), dall Andreas selbst
einer politisch-diplomatischen Karriere zugefiihrt wird, ja dafi der
Frithsozialismus und die demokratisch-revolutionidren Bewegungen zu
Themen des Romans werden. Im Zusammenhang mit dem spiten Plan
eines Romans tber den Herzog von Reichstadt, in den Teile des
Andreas-Stoffes eingehen, notiert Hofmannsthal:

Schneider Weitling 1842. Der Hilferuf der deutschen Jugend. Herausgege-
ben und redigiert von einigen deutschen Arbeitern. behandelt v.a. die
Misshandlung der deutschen Handwerksburschen durch die Passbureaus —
das ewige »Halt’s Maul, die Entwiirdigung (...). (SW XXX, 260)

Hier wird eine Kontinuitit faibar, ein Motiv, das sich iiber Werkgrenzen
hinweg durchhilt: in der Figur des Erniedrigten treffen sich der Drago-
ner Moses Last und die Handwerksburschen des Vormirz. Der Gehalt,
den bereits die ersten Abschnitte des »Andreas« implizierten, tritt in den
spaten Notizen nach auBen: Hofmannsthal war der Leser nicht nur von
Keats und Novalis, sondern auch von Georg Biichner. An den Historiker
und Parlamentarier Josel Redlich schreibt Hofmannsthal im Februar
1907, kurz vor dem Beginn der Arbeit am »Andreas«:

Seien Sie versichert, dal3 es bei mir hiufiger Begegnungen nicht bedarf um
eine Antheilnahme an Ihrer Thitigkeit, sowohl der gelehrten als auch der
activ politischen, lebendig zu erhalten. Ich méchte wenigstens fiir meine
Person und soweit die Krifte reichen eine Klasse zu reprisentieren trachten,
welche in keinem Lande ungestraft fehlen darf, in Osterreich aber wenn ich
nicht irre all zu lange gefehlt hat: die Klasse der zugleich politisch interessier-
ten und desinteressierten, das heiflt in Bezug auf nachste Zwecke unabhangi-
gen Menschen. Hoffentlich giebt es noch irgendwo einige von dieser Sorte,

7 Vgl. Hofmannstahls Aufzeichnung vom November 1927: »Roman. MiiBte ein Kompen-
dium sein. Philosophie der Polittk — bis in ihre femnsten Veridstelungen in die Biologie
Verhiiltnis der Lebensalter zueinander, die Berufe und ihre Erfahrungen, und wie sie auf die
Menschen zuriickwirken — das Gleichgewicht im Sozialen trotz der Ungleichheiten und
Spannungen, worin das Ausgleichende liegt.« (GW RA TII, 591)

196  Lorenz Jager

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denn auf ithrer Existenz stiitzt sich eigentlich erst die Maglichkeit nicht ganz
meskiner politischer Thitigkeit. (BW Redlich, 7)

Als dieser Klasse zugedachter Bildungsroman kann der »Andreas«
gelesen werden.® Er ist bisher weitgehend als erotischer Bildungsroman
verstanden worden — zum ersten Mal magistral von Richard Alewyn® -
und hat dabei auf die Frage nach den erotischen Schicksalen des
Andreas, Romanas und Maria-Mariquitas die unterschiedlichsten Ant-
worten provoziert. Tatsachlich ist die politische Schicht von der eroti-
schen nicht vollig abzul6sen: auch die erotischen Verhaltnisse sind
bestandig von Gewalt- und Demiitigungsstrukturen durchzogen und
cbensosehr geht Triebhaftes in den Willen zur Herrschaft ein. Will man
die beiden Linien auf einen Begriff bringen, dann kénnte man von der
Bildung zu einer integralen Minnlichkeit sprechen.

Nun lassen sich auch die Grenzen von Hofmannsthals Politik relativ
einfach bestimmen; nicht nur von heute aus gesehen, sondern bereits
vom Kenntnisstand der zeitgenossischen Soziologie her. Er geht prinzi-
piell von dem aus, was Max Weber als den Typus der traditionalen
Herrschaft beschrichen hat: »Reinster Typus ist die patnarchalische
Herrschaft. Der Herrschaftsverband ist Vergemeinschaftung, der Typus
des Befehlenden der »Herre, der Verwaltungsstab »Diener¢, die Gehor-
chenden sind »Untertanen«.«'® Allerdings kennt Hofmannsthal auch die
prophetische Erschiitterung der traditionalen Herrschaft - die Figur des
Ninyas (vgl. »Die beiden Gotter« GW D I, 567-387) und die des
Kinderkonigs im ersten »Turm« stehen dafiir ein, und eigentlich weist
schon die Geste des Sich-Biickens in diese Richtung —, von daher war er
erstaunlich offen fiir anarchistische Tendenzen, etwa fiir die Initiativen
Gustav Landauers. Aber auch sie haben immer eine spezifisch gemein-
schalfiliche Pragung; abstrakte Vergesellschaftungen verfallen entweder
der Kritik — so vor allem das Geld —, oder sie treten nicht in Hofmanns-
thals Blickfeld - so vor allem die biirokratisch-legale Herrschaft. Ande-

8 Insofern scheint mir die These von Ursula Renner-Henke, dall es sich bei der Reise des
Andreas um eine »isolierende »voyage intérieurew handele, um eine »narziBtisch geprigte
Suche nach seinem »wahren Selbste (HF 8, 1985, S. 239), erginzungsbediirftig.

“ Richard Alewyn, Andreas und die >wunderbare Freundine. — In: R. A., Uber Hugo von
Hofmannsthal. Gattingen 1958, S. 131-167.

10 Max Weber, Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft. - In: M. W, Gesammelte
Aufsitze zur Wissenschafislehre. Hg. von Johannes Winckelmann. Tiibingen 1973, S. 478,

Politik und Gestik bei Hofmannsthal 197

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rerseits sollte man sich von der traditionalistischen Stoffschicht nicht
tiuschen lassen: in ihrem Innern hat sich bereits eine Verwandlung
vollzogen, despotische oder feudale Herrschafts- und Demutsgesten sind
in ithrem Sinn nicht mehr traditional bestimmt, sondern tabuisierten
Triebabteilen dienstbar geworden; sic werden als Erweiterung der
expressiven Moglichkeiten eingesetzt. Hier ist der Ort, von einem
anderen politisch-gestischen Postulat zu sprechen; von dem des aufrech-
ten Ganges, das die biirgerliche Emanzipation begleitet hatte. Es
betonte die Egalitit, die symbolische Erniedrigung wurde fallengelassen
oder auf ein Minimum reduziert: so trat um 1800 an die Stelle des
Verneigens das gedampfiere Abnehmen des Hutes.!! Wenn man Hof-
mannsthal abstrakt an diesem biirgerlichen Haltungsideal miBt, scheint
er zunichst rein feudalistisch. Man sollte aber in einem weiteren
Analyseschritt auch die historischen Schicksale dieser Geste im 19.
Jahrhundert mitbedenken und in Rechnung stellen, dal3 hier eine
Dialektik der Aufklarung am Werk war, die den Charakter des aufrech-
ten Gangs verwandelte: er wurde zu einem autoritaren Haltungspostu-
lat, zu einer Selbstbehauptungs- und Reprisentationsgeste'?; als Beleg
sei verwiesen auf die oft Foltergeraten so dhnlichen, fiir Kinder gedach-
ten Stiitz- und Korrekturapparate, die Schreber entwickelte, der Vater
des groBlen, von Machtphantasien besessenen Paranoikers Daniel Paul
Schreber. In diesem Moment springt die Humanitit zu anderen Gesten
iiber; die Entdeckung des Kniens nicht nur bei Hofmannsthal, sondern
auch in der zeitgendssischen Kunst — stellvertretend sei Camille Claudel
genannt — deutet an, dafl die Krisen der menschlichen Beziehungen in
einem strikt aufrechten Schema nicht mehr lésbar sind. Wo die zeitge-
nossischen instituierten Muster der Kérperhaltung nicht mehr tragen,
vollzieht sich der Riickgnifl auf altere.

Hofmannsthal spannt die Geste maximal, er steigert die Intervalle des
Ausdrucks und erreicht die Grenze der Konvention, zugleich aber bleibt
er innerhalb der hochkulturellen europiischen Gebiardensprache von
symbolischer Erhéhung und Erniedrigung. Die wie auch immer erwei-
terten und expressiv gesteigerten Muster des antiken und des christli-

"' Vgl. Bernd Jirgen Warneken, Biirgerliche Emanzipation und aufrechter Gang, Zur
Geschichte eines Haltungsideals. In: Das Argument. Zeitschrift fiir Philosophie und Sozialwis-
senschaften. 179, 32, Jg. 1990, H. 1, 8. 39-52.

12 Vgl. ebd. bes. 8. 471

198  Lorenz Jager

, 00:46:48. —


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen Abendlands geben den Rahmen ab, in dem die Konflikte der
Macht und der Liebe ihm lésbar erscheinen: die gefalteten Hande am
SchluB von »Cristinas Heimreise« und der »Frau ohne Schatten«, das
nahezu ubiquitire Knien vor- oder miteinander; und selbst wenn
Elektra iiber die Bithne kriecht und tanzt, bleiben ihre Gebirden
benennbar. Hofmannsthals historische Situation erlaubte ihm, noch fiir
seine kithnsten Versuche auf die Tradition zuriickzugreifen. Bereits der
Knabe, der in »Age of Innocence« beschreibt, wie er die gestischen
Normen der Sozialisationsinstanzen zurtickweist und in seinen Bewe-
gungen »heftiger und hiBlicher« wird (GW E, 19) — auf zwei Seiten wird
in diesem Text schon nahezu vollstéindig das gestische Repertoire der
spateren Figuren entworfen —, vermag sich doch zugleich selbstbewult
kulturell zu situieren. Diese Moglichkeit war den nach ihm Kommenden
verschlossen. So teilt der junge Kafka mit Hofmannsthal die Sensibilitat
fiir Machtstrukturen und ihre gestischen Auspragungen, aber der Hori-
zont der Darstellung hat sich bei ihm entscheidend verschoben. Die
folgende Szene aus »Beschreibung eines Kampfes« diirfle entstanden
sein, als Hofmannsthal am »Andreas« arbeitete:

Als ich noch nach einem Mittel suchte, um (...) bei meinem Bekannten
bleiben zu dirfen, fiel mir ein, daf thm vielleicht meine lange Gestalt
unangenehm sein kénnte, neben der er seiner Meinung nach klein erschien.
Und dieser Umstand quiilte mich (...) so sehr, dafl ich meinen Riicken
gebiickt machte, bis meine Hinde im Gehen meine Knie beriihrten. Damit
aber mein Bekannter die Absicht nicht merkte, verinderte ich meine
Haltung nur ganz allmihlich (.. .). Aber mit plétzlicher Wendung sah er mich
an — ich war noch nicht ganz fertig — und sagte: ;Ja, was ist denn das? Sie sind
ja ganz krumm! Was treiben Sie da?«»Ganz richtige, sagte ich, den Kopf an
seiner Hosennaht, weshalb ich auch nicht ordentlich aufschauen konnte. »Sie
haben ein scharfes Auge.<'?

Diese Geste ragte in eine andere Zeit, fiir sie findet sich im Repertoire
Alteuropas kein Name mehr. Sie weist auf subkulturelle Randzonen,
vielleicht auf die Welt des Zirkus oder auf die Narren, denen Kafka so
viele Uberlegungen widmete, und die Hofmannsthal nur einmal ge-
streift hat, in der Figur des Furlani im »Schwierigen«.

" Franz Kafka, Beschreibung eines Kampfes. Novellen, Skizzen, Aphorismen aus dem
NachlaB. Hg. von Max Brod. Frankfurt a. M. 1976, S. 14.

Politik und Gestik bei Hofmannsthal 199

, 00:46:48. [ a—


https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/0783968217086-157 - am 18.01.2026, 00:46:48.



https://doi.org/10.5771/9783968217086-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

