
IV. Schweigen 173

loren zu geben scheint, ist eine regelmäßig anzutreffende Konsequenz der nostal-

gischen Operation – und entspricht letztlich deren silentem Charakter.

§ 21 Gewalt

Die ultimative Form des Verstummens ist die Gewalt. Dementsprechend muss die

systematische Darstellung von Konzeptionen von Auseinandersetzung genau dort

enden, will sie noch die silenten Strategien einbegreifen. In vielerlei Hinsicht stellt

die Gewalt einen Grenzfall der Auseinandersetzung an sich dar, wie sie hier begrif-

fen wurde, und dient damit gewissermaßen als natürlicher Abschluss des strategi-

schen Körpers. Sie selbst ist intern ähnlich strukturiert: der Kollaps der Auseinan-

dersetzung in reine Gewalt ist selbst ein Grenzphänomen eines Kontinuums stei-

gernder Gewaltsamkeit, das sich durch die silenten Strategien erstreckt. Auffällig

ist dabei, dass die Gewalt sich bisweilen so überzeugend als eine Form von Ausein-

andersetzung präsentiert, dass sie oft als Paradigma der Auseinandersetzung über-

haupt begriffen wird. Dies scheint ihrer liminalen Struktur zuzuschreiben zu sein.

Dass die Gewalt ein Grenzphänomen der Auseinandersetzung darstellt, liegt in

zwei Problemen begründet, die jede Verortung der Gewalt im strategischen Körper

auf eine bezeichnende Art geprägt hat. Zum einen ist sie in ihrer brutalsten Form,

der reinen körperlichenGewalt, demSchmerz unddemTod, schlicht nichtmehr se-

mantisch strukturiert. Diese Gewalt kann nicht als taktisches Mittel einer Ausein-

andersetzung begriffen werden, da sie nicht einmal mehr in einer metonymischen

Beziehung zur Relation der Kombattanten steht.Gewalt spricht nicht, sie schweigt.

Nun besteht der offensichtlichste Einwand darin, darauf hinzuweisen, dass die Ge-

walt in ihrem ultimaten Ziel in einer Relation zur strategischen Situation zu stehen

scheint: der Auslöschung des Gegenübers.Wir hatten gesehen, dass sowohl in ant-

agonistischen Konzeptionen wie in Levinas’ Figur des Krieges als virtueller Voraus-

setzung des Friedens, die Idee der vollständigen Eliminierung des Gegenübers eine

Aporie darstellte.Antagonismus ist nur vorstellbar,wo sich Identitäten voneinander

abheben, und auch Levinas’ Idee des Friedens setzt die Existenz des Anderen vor-

aus. Will man dies auf eine vereinfachende Formel bringen, gilt wohl, dass Gewalt

eine Auseinandersetzung nicht gewinnen kann, da ein Sieg die Existenz eines Un-

terlegenen erfordert. Dass dies mehr als ein sophistischer Winkelzug ist, wird sich

an einer gemeinsamen Tendenz prominenter strategischer Verortungen der Gewalt

zeigen – doch zunächst ist es illustrativ ein Grenzphänomen der Gewalt an sich zu

betrachten. Judith Butler hat 1997 in einer bekannten Studie158 analysiert, in wel-

chem Sinn man davon sprechen kann, »durch Sprache verletzt worden zu sein«.159

Sie gehtdafür einmalmehr vonderbekanntenSprechakttheorieAustinsunddessen

Unterscheidungvon illokutionärenundperlokutionärenEffektensolcherSprechak-

te aus. Die Frage, die sie aufwirft und die zur strategischen Verortung von ›verlet-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

zender Sprache‹ von Bedeutung ist, lautet, ob eine Beleidigung (›calling somebody

names‹) rein perlokutionärer oder auch illokutionärer Natur sei. Der perlokutionä-

re Aspekt liegt auf der Hand: ein solcher ist bereits das Gefühl des Beleidigten ver-

letzt worden zu sein. Doch steht in Frage, ob eine Beleidigung auch einen illoku-

tionären Effekt aufweist, wie es etwa der Sprechakt der Taufe – eine andere Form

der ›Benamung‹ – tut. Butler wendet sich gegen dieTheorie Catherine McKinnons,

die Pornographie als einen illokutionären Sprechakt konzipiert hatte.160 Nach die-

ser – und ähnlichen Theorien – werde »hate speech [Herv. i. O.] als eine Handlung

verstanden, die nicht nur auf den Zuschauer einwirkt (perlokutionäre Szene), son-

dern auch zur gesellschaftlichen Konstitution ihres Adressaten beiträgt. In dieser

Perspektive ruft ein solchesSprechenein strukturellesHerrschaftsverhältniswieder

auf bzw. schreibt es wieder ein und bietet damit die sprachliche Möglichkeit, diese

strukturelle Herrschaft zu rekonstituieren.«161 Der Pornographie etwa einen illoku-

tionären Effekt zuzuschreiben, bedeutet ihr die Macht zuzusprechen, die unterge-

ordnete Position der Frau zu affirmieren. Pornographie wäre bereits in ihrer ›Äu-

ßerung‹ eine Erneuerung der bestehenden Machtverhältnisse. Butler wendet nun

dagegen insbesondere ein, dass hate speech als Sprechakt verstanden durchaus nicht

notwendig gelingen müsse.162 Austin hatte bereits in seiner Theorie qualifizieren-

de Bedingungen für das Gelingen von illokutionären Effekten postulieren müssen:

so kann ich beispielsweise einen Menschen nur dann rechtswirksam ›verurteilen‹,

wenn ich ein Richter bin, ein Verfahren anliegt und diverse formale Voraussetzun-

gen vorliegen.DieMöglichkeit eines solchen Sprechaktes beruht damit auf zahlrei-

chen sozialen Vorbedingungen, deren Stabilität selbst wiederum nicht garantiert

werden kann. Damit ist jede Iteration eines solchen Sprechaktes, wiewohl sie ei-

ne Affirmation dieser Vorbedingungen sein kann, auch ein Risiko, da sein Gelin-

gen nicht garantiert werden kann. Es stellt sich nun die Frage, was die Erfolgsbe-

dingungen einer Beleidigungwären,möchteman diese tatsächlich als einen illoku-

tionären Effekt eines Sprechaktes begreifen. Butlers führt das Beispiel des Wortes

›queer‹ an, dessen »Neubewertung […] darauf hin[deute], daßman das Sprechen in

anderer Form an seinen Sprecher ›zurücksenden‹ und gegen seine ursprünglichen

Zielsetzungen zitieren und so eine Umkehrung der Effekte herbeiführen kann.«163

Die charakteristischeBetonungdes Zitatcharakters aller Signifikanten soll hier ein-

mal mehr das emanzipative Potential der Verschiebung von Signifikationseffekten

verbürgen. Freilich illustriert das Beispiel, weshalb Butler die Konzeptualisierung

der hate speech – und gar der Pornographie – als illokutionäre Sprechakte kritisiert:

das Gelingen dieser Sprechakte hängt konstitutiv davon ab, dass dem beleidigen-

denWort tatsächlich eine beleidigendeWirkung zugeschrieben wird – und in dem

Umstand, dass diese Wirkung nicht notwendig ist, liegt die »›Eröffnung der Mög-

lichkeit einer Handlungsmacht‹«.164 Butler betont, dass »[j]e enger die Verbindung

zwischenSprechenundVerhalten gefaßt und jemehr derUnterschied zwischen ge-

glückten und verunglückten Akten verdeckt wird, um so berechtigter […] die These

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 175

[erscheint], daß Sprechen nicht nur eine Verletzung hervorruft, sondern selbst eine

Verletzung ist und damit unzweideutig zu einer Form des Verhaltens wird.«165 Der

hate speech einen illokutionären Effekt zuzuschreiben heißt damit einerseits, sie der

Gewalt zu assimilieren, – und andererseits hat gerade diese Assimilation die Kon-

sequenz, dass die Möglichkeiten, die zugrundeliegende strategische Situation zu

transzendieren, negiert werden. Sprachliche Gewalt als ›tatsächliche‹ Gewalt auf-

zufassen scheint ihr die Macht zuzuschreiben, die strategische Situation zu perp-

etuieren.Denn freilich –wenn bereits die Existenz von Pornographie als solcher die

Positionder Frauzuzementierengeeignet ist, so bliebenurmehrdas– letztlichwir-

kungslose – Verbot von Pornographie, denn ihre Existenz ist konstitutives Element

einer antagonistischen Situation, die Butler anderseits transzendierenmöchte.

Für unseren Kontext ist der Befund von Interesse, dass gerade dort, wo die

Sprache der Gewalt konzeptuell angenähert wird, ihr zugleich die Eigenschaft

zugeschrieben wird, die strategische Situation zu perpetuieren. Es mag nun der

Verdacht aufkommen, dies gelte womöglich nur für uneigentliche Grenzphäno-

mene der Gewalt, daher ist es Zeit für eine Reprise der Auseinandersetzung Julien

Bendas mit Georges Sorel, die wir bereits betrachtet hatten. Wir haben nunmehr

gewissermaßen das Spektrum der Strategien des 20. Jahrhunderts durchmessen

und treffen auf deren anderer Seite auf den Ausgangspunkt, aus gegensätzlicher

Perspektive. Hatte Benda Sorel angegriffen, da dieser jede universale Identität

ablehnte, und hatten wir dies als Element der klassizistischen Strategie Bendas

begriffen, somussman nun umgekehrt die Ideen Sorels als die konsequente Ableh-

nung jeder Vermittlung der Positionen begreifen. Sorel trifft auf ein Problem, das

wir bereits in anderemKontext beleuchtet hatten:166 auf die Fragestellung,was vom

Marxismus bliebe, wenn die Gegensätze von Kapital und Arbeiterschaft sich nicht

entsprechend den Marx’schen Thesen so weit verschärften, dass es zur Revolution

käme.Der Verrat, den Luxemburg Bernstein vorhielt, fürchtet Sorel auch –doch ist

seine Konsequenz drastischer. Er betont: die Marx’sche Lehre vom Übergang zum

Sozialismus »versagt offenbar für den Fall, wo Bürgertum und Proletariat nicht

mit aller Starrheit, deren sie fähig sind, einander die Kräfte entgegenstellen, über

die sie verfügen.«167 Im Bürgertum indes erlösche ein Feuer,168 es sei inzwischen

zu einem »Ideal konservativer Mittelmäßigkeit [Herv. i. O.]«169 zurückgekehrt, das die

Kräfte des Kapitalismus hemme. Kurzum: die Kapitalisten versagten darin, die

Arbeiter gehörig auszubeuten – und wie dürften »diejenigen, die die marxistische

Auffassung vertreten, […] hoffen, dem Bürgertum ein Feuer wiederzugeben das

erlischt?«170 Sorels Antwort ist bezeichnend:

»Andieser Stelle erscheint uns dieRolle derGewalt als einzig groß inderGeschich-

te: denn sie kann in mittelbarer Weise auf die Bürger einwirken, um sie zum Ge-

fühl ihrer Klasse zurückzurufen. […] Ich halte es auch für sehr nützlich, die Redner

der Demokratie und die Vertreter der Regierung zu verprügeln, damit niemand

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

über die Art der Gewalttätigkeiten im unklaren bleiben kann. Diese vermögen

nur dann historischen Wert zu besitzen, wenn sie der brutale und klare Ausdruck

des Klassenkampfes sind [Herv. i. O.]; […] die proletarische Gewalt tritt zur gleichen

Zeit auf den Schauplatz, wo der soziale Friede den Anspruch erhebt, die Konflikte

zu mildern.«171

Diese Thesen Sorels sind sein unkonventioneller bis absurder Beitrag zumMarxis-

mus.Sie gipfeln in der Forderung,denGegner gewaltsamzu stärken, statt zu schwä-

chen, umdenKampf selbst zu erhalten.Wie Isaiah Berlin in einemEssay über Sorel

hervorgehoben hat: »Kein ernsthafter Marxist könnte auch nur daran denken, die-

se These [sc. den Wunsch Sorels, dass die Bourgeoisie ›kräftige Muskeln ausbilden

möge‹] zu akzeptieren […] Sorel wendet seinen Blick von dem Nachspiel des end-

gültigenSiegs derArbeiterklasse ab.«172 Berlin schreibt diese Idee Sorels dessen ›idée

maîtresse‹ zu: »daß derMensch ein Schöpfer ist, nur dann befriedigt,wenn er schöp-

ferisch tätig ist, und nicht, wenn er passiv aufnimmt oder widerstandslos mit dem

Strom schwimmt.«173 Diese Motivation Sorels mag es sein, die seine nietzscheani-

schen Parolen bedingt, doch gipfeln diese, ebensowie seine Faszination für die Idee

des Generalstreiks in einer Vision von Gewalt als der Perpetuierung der Auseinan-

dersetzung, ohne die – getreu einem alten Argument Sallusts – alle Kraft erlahmen

würden. Sorel »sorgt sich nur um die Erhaltung der heroischen Vitalität, des Mu-

tes und der Stärke, die verfallen können, wenn ein vollkommener Sieg dem Sieger

keinen Feind mehr läßt.«174 Die Gewalt wird bei Sorel daher zugleich zum Mittel

der Perpetuierung der Auseinandersetzung und zu deren Zweck. Er begreift Gewalt

nicht als eineMethode, eine Auseinandersetzung zu gewinnen– vielmehrmöchte er

»denFeindamLeben lassen […],ausSorge,daßdie eigenenSchwerter in ihrerSchei-

de verrosten könnten«.175 Gewalt ist ihmnicht ein–und sei es ein ausgezeichneter–

Weg, den Klassenkampf zu entscheiden, ganz im Gegenteil: sie erhält den Klassen-

kampf, und dieser muss letztlich erhalten werden, da »die proletarische Gewalt […]

das einzige Mittel darzustellen [scheint], über das die durch die Humanitätsideen

abgestumpften europäischen Nationen noch verfügen, um ihre ehemalige Energie

wiederzufinden.«176 Dass diese »Energie« wiederum neben die »kriegerischen Ei-

genschaften, die [der Kapitalismus] ehedem besaß«,177 tritt, zeigt, wie sehr die Ge-

walt für Sorel zum Selbstzweckwird.Die wohl prominentesteTheorie der Gewalt des

20. Jahrhunderts illustriert damit den strategischen Charakter der Gewalt: sie per-

petuiert die Auseinandersetzung, indem sie sie suspendiert. Die Auseinandersetzung

wird nicht gewaltsam ›ausgetragen‹, vielmehr werden ihre Pole in dem Maße fest-

geschrieben, in dem die Gewalt ihrer ureigenen Tendenz gemäß zum Selbstzweck

gerät.Dies ist nochdader Fall,wo sie als Radikalisierung antagonistischer Strategie

auftritt, etwa wenn Frantz Fanon zunächst betont, dass »[wahr sei], was die Einge-

borenen schützt und die Ausländer verdirbt«178 und dass »das Gute […] ganz einfach

das [sei],was ihnen [Herv. i.O.] schadet.«179Dies ist zunächst nichts als dieNegation

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 177

universaler Identität, die in einer Freund-Feind-Theorie zu münden scheint. Doch

fährt er später fort:

»DasArgument, das der Kolonisiertewählt, hat ihmderKolonialherr geliefert, und

durch eine ironische Umkehrung ist es jetzt der Kolonisierte, der behauptet, daß

der Kolonialist nur die Gewalt verstehe [eigene Kursivierung; C.R.]. […] Die Fortset-

zung ist leicht zu finden.«180

Und das ist sie wirklich. Fanons Analyse ist so zynisch wie zutreffend, wenn er fest-

hält, dass die »Gewalt der Kolonialregimes und die Gegengewalt des Kolonisierten

[…] sichdieWaage [halten] und […] einander in einer außerordentlichenHomogeni-

tät [entsprechen]. […] Die Entfaltung der Gewalt innerhalb des kolonisierten Volkes

wird der Gewalt, die das bekämpfte Kolonialregime ausübt, proportional sein.«181

Die positiven Effekte, die Fanon der Gewalt zuschreibt, etwa die ›Entgiftung‹ auf

der individuellen Ebene,182 mag man annehmen oder bezweifeln, – was Fanon vor

allem zeigt, ist, dass eine Auseinandersetzung, die in Gewalt umschlägt, kein Ziel

mehr kennen kann als die völlige Vernichtung des Gegners:183 »In den bewaffneten

Kämpfen gibt es einen Punkt, von dem aus kein Zurück mehr möglich ist.«184 Der

Übergang vom Antagonismus zu Fanon’s »Manichäismus«185 ist die Transformati-

on der antagonistischen zur silenten Strategie. Die während des Kalten Krieges so

omnipräsente Vorstellung der vollständigen Auslöschung der Menschheit gewinnt

ihre Überzeugungskraft vor allem aus ihrer zwingenden Logik als Ziel und Ende al-

ler Gewalt. Entsteht Auseinandersetzung aus der Negation universaler Identität, so

ist Gewalt ihr Limes deswegen, weil sie noch die Negation der Auseinandersetzung

selbst in Aussicht stellt.

Die merkwürdige Beziehung der Gewalt zur Kategorie universaler Identität

liegt zuletzt auch Walter Benjamins bekannten Überlegungen zugrunde, die zu

klären suchten, ob es eine gerechte Gewalt geben könne.186 Bezeichnend scheint

ihm die augenscheinliche Beziehung der Gewalt zum Recht – das eben nicht schon

selbst Gerechtigkeit ist. An Sorels Überlegungen zum Generalstreik zeigt er auf,

dass im Streikrecht »der Staat eine Gewalt anerkenn[e], deren Zwecken er als Na-

turzwecken bisweilen indifferent, im Ernstfall (des revolutionären Generalstreiks)

aber feindlich gegenübersteh[e].«187 Daraus – und aus der »kriegerischen Gewalt«

– leitet Benjamin die Feststellung ab, dass die Gewalt »imstande [sei], Rechtsver-

hältnisse zu begründen und zu modifizieren, wie sehr das Gerechtigkeitsgefühl

sich auch dadurch beleidigt fühlenmöge.«188 Und in einerweiteren Radikalisierung

dieser These hält er fest, dass alle Gewalt als Mittel »entweder rechtsetzend oder

rechtserhaltend«189 sei und damit niemals von der »schweren Problematik jeder

Rechtsgewalt frei«190 sei. Wo Gewalt Mittel zum Zweck ist, wird sie stets in der

»zweideutige[n] sittliche[n] Beleuchtung«191 des Rechtes stehen – und damit eben

nicht gerecht, sondern vielmehr ein bloßes Instrument des Rechtes sein, das diese

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

letztlich zur Selbsterhaltung noch gegen die gerechtesten Zwecke einsetzen wird.

Diese rechtsetzende Gewalt charakterisiert Benjamin als die ›mythische‹ und be-

zeichnet sie letztlich als verwerflich.192 Doch formuliert er zugleich die Vermutung,

es müsse neben der mythischen auch eine »göttliche Gewalt«193 geben, »die dann

freilich zu jenen Zwecken nicht das berechtigte noch das unberechtigte Mittel sein

könnte, sondern überhaupt nicht als Mittel zu ihnen, vielmehr irgendwie anders,

sich verhalten würde«.194 Eine solche Gewalt dürfte niemalsMittel zumZweck sein,

sie bleibt daher auf eine nahezu negativ-theologische Weise unbestimmt. Sie ist

die Weise, in der Gewalt gerecht sein kann und ist damit das absolut Andere aller

rechtsetzenden, mythischen Gewalt. »Die mythische Gewalt ist Blutgewalt über

das bloße Leben um ihrer selbst, die göttliche reine Gewalt über alles Leben um des

Lebendigen willen.«195 Oder an anderer Stelle: »Ist die mythische Gewalt rechtset-

zend, so die göttliche rechtsvernichtend, setzt jene Grenzen, so vernichtet diese

grenzenlos«.196 Benjamin konzediert zugleich die praktische Notwendigkeit dieser

theologischenGewalt,197 als auch umgekehrt das theoretische Skandalon, dass »nur

diemythische, nicht die göttliche […] sich als solchemit Gewißheit erkennen lassen

[werde]«.198 Eine Kategorie gerechter Gewalt scheint letztlich unumgänglich, doch

dürfte sie kein Mittel zum Zweck sein und erst recht nicht der Erhaltung einer

Ordnung dienen, da sie eben dort erneut zum Selbstzweck würde – doch wird der

Ort solcherGewalt nicht a priori zu erkennen sein.Dass Benjamin dieGerechtigkeit

solcher Gewalt an Gott zurückbindenmuss undmenschlicher Erkenntnis entzieht,

ist völlig folgerichtig. Es mag richtig sein, dass Gewalt zuweilen gerecht sein kann,

doch wird sie ihrer Natur nach stets dazu tendieren, Partikularinteressen zu Recht

zu erklären. Die Gewalt radikalisiert und perpetuiert den Antagonismus, und wo

sie geeignet wäre, diesen zu überwinden, erscheint sie als der Rückgriff auf eine

universale Kategorie, mit der sie so gut wie immer unvereinbar erscheint. Gerecht

wäreGewalt nur dort,wo sie nicht alsNegation, sondern als Affirmation universaler

Identität »walten«199 kann, doch ist dieser Ort so unvorstellbar, dass Benjamin ihn

Gott vorbehält. Nur solche Gewalt wäre noch der Ort einer Auseinandersetzung –

und der Rest ist bekanntlich Schweigen.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

