IV. Schweigen

loren zu geben scheint, ist eine regelmifiig anzutreffende Konsequenz der nostal-
gischen Operation — und entspricht letztlich deren silentem Charakter.

§21 Gewalt

Die ultimative Form des Verstummens ist die Gewalt. Dementsprechend muss die
systematische Darstellung von Konzeptionen von Auseinandersetzung genau dort
enden, will sie noch die silenten Strategien einbegreifen. In vielerlei Hinsicht stellt
die Gewalt einen Grenzfall der Auseinandersetzung an sich dar, wie sie hier begrif-
fen wurde, und dient damit gewissermaflen als natiirlicher Abschluss des strategi-
schen Korpers. Sie selbst ist intern dhnlich strukturiert: der Kollaps der Auseinan-
dersetzung in reine Gewalt ist selbst ein Grenzphidnomen eines Kontinuums stei-
gernder Gewaltsamkeit, das sich durch die silenten Strategien erstreckt. Auffillig
ist dabei, dass die Gewalt sich bisweilen so tiberzeugend als eine Form von Ausein-
andersetzung prisentiert, dass sie oft als Paradigma der Auseinandersetzung iiber-
haupt begriffen wird. Dies scheint ihrer liminalen Struktur zuzuschreiben zu sein.

Dass die Gewalt ein Grenzphinomen der Auseinandersetzung darstellt, liegt in
zwei Problemen begriindet, die jede Verortung der Gewalt im strategischen Korper
auf eine bezeichnende Art geprigt hat. Zum einen ist sie in ihrer brutalsten Form,
der reinen korperlichen Gewalt, dem Schmerz und dem Tod, schlicht nicht mehr se-
mantisch strukturiert. Diese Gewalt kann nicht als taktisches Mittel einer Ausein-
andersetzung begriffen werden, da sie nicht einmal mehr in einer metonymischen
Beziehung zur Relation der Kombattanten steht. Gewalt spricht nicht, sie schweigt.
Nun besteht der offensichtlichste Einwand darin, darauf hinzuweisen, dass die Ge-
walt in threm ultimaten Ziel in einer Relation zur strategischen Situation zu stehen
scheint: der Ausloschung des Gegeniibers. Wir hatten gesehen, dass sowohl in ant-
agonistischen Konzeptionen wie in Levinas’ Figur des Krieges als virtueller Voraus-
setzung des Friedens, die Idee der vollstindigen Eliminierung des Gegeniibers eine
Aporie darstellte. Antagonismus ist nur vorstellbar, wo sich Identititen voneinander
abheben, und auch Levinas’ Idee des Friedens setzt die Existenz des Anderen vor-
aus. Will man dies auf eine vereinfachende Formel bringen, gilt wohl, dass Gewalt
eine Auseinandersetzung nicht gewinnen kann, da ein Sieg die Existenz eines Un-
terlegenen erfordert. Dass dies mehr als ein sophistischer Winkelzug ist, wird sich
an einer gemeinsamen Tendenz prominenter strategischer Verortungen der Gewalt
zeigen — doch zunichst ist es illustrativ ein Grenzphinomen der Gewalt an sich zu
betrachten. Judith Butler hat 1997 in einer bekannten Studie™® analysiert, in wel-
chem Sinn man davon sprechen kann, »durch Sprache verletzt worden zu sein«.””
Sie geht dafiir einmal mehrvon der bekannten Sprechakttheorie Austins und dessen
Unterscheidung vonillokutioniren und perlokutioniren Effekten solcher Sprechak-
te aus. Die Frage, die sie aufwirft und die zur strategischen Verortung von >verlet-

https://dol.org/10.14361/9783838471364-025 - am 14.02.2028, 18:35:54.

173


https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

zender Sprache« von Bedeutung ist, lautet, ob eine Beleidigung (>calling somebody
names«) rein perlokutionirer oder auch illokutionirer Natur sei. Der perlokutiona-
re Aspekt liegt auf der Hand: ein solcher ist bereits das Gefiihl des Beleidigten ver-
letzt worden zu sein. Doch steht in Frage, ob eine Beleidigung auch einen illoku-
tioniren Effekt aufweist, wie es etwa der Sprechakt der Taufe — eine andere Form
der>Benamung« — tut. Butler wendet sich gegen die Theorie Catherine McKinnons,
die Pornographie als einen illokutioniren Sprechakt konzipiert hatte.’® Nach die-
ser — und dhnlichen Theorien — werde »hate speech [Herv. i. O.] als eine Handlung
verstanden, die nicht nur auf den Zuschauer einwirkt (perlokutionire Szene), son-
dern auch zur gesellschaftlichen Konstitution ihres Adressaten beitrigt. In dieser
Perspektive ruft ein solches Sprechen ein strukturelles Herrschaftsverhiltnis wieder
auf bzw. schreibt es wieder ein und bietet damit die sprachliche Moglichkeit, diese
strukturelle Herrschaft zu rekonstituieren.«'® Der Pornographie etwa einen illoku-
tioniren Effekt zuzuschreiben, bedeutet ihr die Macht zuzusprechen, die unterge-
ordnete Position der Frau zu affirmieren. Pornographie wire bereits in ihrer »Au-
f8erung« eine Erneuerung der bestehenden Machtverhiltnisse. Butler wendet nun
dagegen insbesondere ein, dass hate speech als Sprechakt verstanden durchaus nicht
notwendig gelingen miisse.’®* Austin hatte bereits in seiner Theorie qualifizieren-
de Bedingungen fiir das Gelingen von illokutioniren Effekten postulieren miissen:
so kann ich beispielsweise einen Menschen nur dann rechtswirksam >verurteilen,
wenn ich ein Richter bin, ein Verfahren anliegt und diverse formale Voraussetzun-
gen vorliegen. Die Moglichkeit eines solchen Sprechaktes beruht damit auf zahlrei-
chen sozialen Vorbedingungen, deren Stabilitit selbst wiederum nicht garantiert
werden kann. Damit ist jede Iteration eines solchen Sprechaktes, wiewohl sie ei-
ne Affirmation dieser Vorbedingungen sein kann, auch ein Risiko, da sein Gelin-
gen nicht garantiert werden kann. Es stellt sich nun die Frage, was die Erfolgsbe-
dingungen einer Beleidigung wiren, mochte man diese tatsichlich als einen illoku-
tioniren Effekt eines Sprechaktes begreifen. Butlers fithrt das Beispiel des Wortes
>queer< an, dessen »Neubewertung [...] darauf hin[deute], dafd man das Sprechen in
anderer Form an seinen Sprecher >zuriicksenden< und gegen seine urspriinglichen
Zielsetzungen zitieren und so eine Umkehrung der Effekte herbeifithren kann.«*¢3
Die charakteristische Betonung des Zitatcharakters aller Signifikanten soll hier ein-
mal mehr das emanzipative Potential der Verschiebung von Signifikationseffekten
verbiirgen. Freilich illustriert das Beispiel, weshalb Butler die Konzeptualisierung
der hate speech — und gar der Pornographie — als illokutionire Sprechakte kritisiert:
das Gelingen dieser Sprechakte hingt konstitutiv davon ab, dass dem beleidigen-
den Wort tatsichlich eine beleidigende Wirkung zugeschrieben wird — und in dem
Umstand, dass diese Wirkung nicht notwendig ist, liegt die »Eréffnung der Mog-
lichkeit einer Handlungsmacht«.'®* Butler betont, dass »[j]e enger die Verbindung
zwischen Sprechen und Verhalten gefalt und je mehr der Unterschied zwischen ge-
gliickten und verungliickten Akten verdeckt wird, um so berechtigter [...] die These

https://dol.org/10.14361/9783838471364-025 - am 14.02.2028, 18:35:54.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schweigen

[erscheint], daf Sprechen nicht nur eine Verletzung hervorruft, sondern selbst eine
Verletzung ist und damit unzweideutig zu einer Form des Verhaltens wird.«'® Der
hate speech einen illokutioniren Effekt zuzuschreiben heif3t damit einerseits, sie der
Gewalt zu assimilieren, — und andererseits hat gerade diese Assimilation die Kon-
sequenz, dass die Moglichkeiten, die zugrundeliegende strategische Situation zu
transzendieren, negiert werden. Sprachliche Gewalt als statsichliche« Gewalt auf-
zufassen scheint ihr die Macht zuzuschreiben, die strategische Situation zu perp-
etuieren. Denn freilich — wenn bereits die Existenz von Pornographie als solcher die
Position der Frau zu zementieren geeignet ist, so bliebe nur mehr das - letztlich wir-
kungslose — Verbot von Pornographie, denn ihre Existenz ist konstitutives Element
einer antagonistischen Situation, die Butler anderseits transzendieren mochte.

Fir unseren Kontext ist der Befund von Interesse, dass gerade dort, wo die
Sprache der Gewalt konzeptuell angenihert wird, ihr zugleich die Eigenschaft
zugeschrieben wird, die strategische Situation zu perpetuieren. Es mag nun der
Verdacht aufkommen, dies gelte womdoglich nur fiir uneigentliche Grenzphino-
mene der Gewalt, daher ist es Zeit fiir eine Reprise der Auseinandersetzung Julien
Bendas mit Georges Sorel, die wir bereits betrachtet hatten. Wir haben nunmehr
gewissermafen das Spektrum der Strategien des 20. Jahrhunderts durchmessen
und treffen auf deren anderer Seite auf den Ausgangspunkt, aus gegensitzlicher
Perspektive. Hatte Benda Sorel angegriffen, da dieser jede universale Identitit
ablehnte, und hatten wir dies als Element der klassizistischen Strategie Bendas
begriffen, so muss man nun umgekehrt die Ideen Sorels als die konsequente Ableh-
nung jeder Vermittlung der Positionen begreifen. Sorel trifft auf ein Problem, das
wir bereits in anderem Kontext beleuchtet hatten:*® auf die Fragestellung, was vom
Marxismus bliebe, wenn die Gegensitze von Kapital und Arbeiterschaft sich nicht
entsprechend den Marx’schen Thesen so weit verschirften, dass es zur Revolution
kidme. Der Verrat, den Luxemburg Bernstein vorhielt, firchtet Sorel auch — doch ist
seine Konsequenz drastischer. Er betont: die Marx’sche Lehre vom Ubergang zum
Sozialismus »versagt offenbar fiir den Fall, wo Biirgertum und Proletariat nicht
mit aller Starrheit, deren sie fihig sind, einander die Krifte entgegenstellen, tiber
die sie verfiigen.«'®” Im Biirgertum indes erlésche ein Feuer,® es sei inzwischen

19 zuriickgekehrt, das die

zu einem »Ideal konservativer MittelmdfSigkeit [Herv. i. O.]«
Krifte des Kapitalismus hemme. Kurzum: die Kapitalisten versagten darin, die
Arbeiter gehérig auszubeuten — und wie diirften »diejenigen, die die marxistische
Auffassung vertreten, [..] hoffen, dem Biirgertum ein Feuer wiederzugeben das

erlischt?«7° Sorels Antwort ist bezeichnend:

»Andieser Stelle erscheintunsdie Rolle der Gewaltals einzig grofd in der Geschich-
te: denn sie kann in mittelbarer Weise auf die Birger einwirken, um sie zum Ge-
fithl ihrer Klasse zuriickzurufen. [...] Ich halte es auch fiir sehr niitzlich, die Redner
der Demokratie und die Vertreter der Regierung zu verpriigeln, damit niemand

https://dol.org/10.14361/9783838471364-025 - am 14.02.2028, 18:35:54.

175


https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Uber die Art der Cewalttatigkeiten im unklaren bleiben kann. Diese vermégen
nur dann historischen Wert zu besitzen, wenn sie der brutale und klare Ausdruck
des Klassenkampfes sind [Herv. i. O.]; [...] die proletarische Gewalt tritt zur gleichen
Zeit auf den Schauplatz, wo der soziale Friede den Anspruch erhebt, die Konflikte
zu mildern.«”*

Diese Thesen Sorels sind sein unkonventioneller bis absurder Beitrag zum Marxis-
mus. Sie gipfeln in der Forderung, den Gegner gewaltsam zu stirken, statt zu schwi-
chen, um den Kampf selbst zu erhalten. Wie Isaiah Berlin in einem Essay iiber Sorel
hervorgehoben hat: »Kein ernsthafter Marxist konnte auch nur daran denken, die-
se These [sc. den Wunsch Sorels, dass die Bourgeoisie >kriftige Muskeln ausbilden
moged] zu akzeptieren [...] Sorel wendet seinen Blick von dem Nachspiel des end-
giiltigen Siegs der Arbeiterklasse ab.«'7* Berlin schreibt diese Idee Sorels dessen >idée
maitressec zu: »dal der Mensch ein Schopfer ist, nur dann befriedigt, wenn er schop-
ferisch titig ist, und nicht, wenn er passiv aufnimmt oder widerstandslos mit dem
Strom schwimmt.«'”? Diese Motivation Sorels mag es sein, die seine nietzscheani-
schen Parolen bedingt, doch gipfeln diese, ebenso wie seine Faszination fir die Idee
des Generalstreiks in einer Vision von Gewalt als der Perpetuierung der Auseinan-
dersetzung, ohne die — getreu einem alten Argument Sallusts — alle Kraft erlahmen
wiirden. Sorel »sorgt sich nur um die Erhaltung der heroischen Vitalitit, des Mu-
tes und der Stirke, die verfallen konnen, wenn ein vollkommener Sieg dem Sieger
keinen Feind mehr l3R¢t.«"* Die Gewalt wird bei Sorel daher zugleich zum Mittel
der Perpetuierung der Auseinandersetzung und zu deren Zweck. Er begreift Gewalt
nicht als eine Methode, eine Auseinandersetzung zu gewinnen — vielmehr mochte er
»den Feind am Leben lassen [...], aus Sorge, daf’ die eigenen Schwerter in ihrer Schei-
deverrosten kénnten«."”” Gewalt ist ihm nicht ein — und sei es ein ausgezeichneter —
Weg, den Klassenkampf zu entscheiden, ganz im Gegenteil: sie erhdlt den Klassen-
kampf, und dieser muss letztlich erhalten werden, da »die proletarische Gewalt [...]
das einzige Mittel darzustellen [scheint], iiber das die durch die Humanititsideen
abgestumpften europdischen Nationen noch verfiigen, um ihre ehemalige Energie
wiederzufinden.«”® Dass diese »Energie« wiederum neben die »kriegerischen Ei-
genschaften, die [der Kapitalismus] ehedem besaf’«,”” tritt, zeigt, wie sehr die Ge-
walt fiir Sorel zum Selbstzweck wird. Die wohl prominenteste Theorie der Gewalt des
20. Jahrhunderts illustriert damit den strategischen Charakter der Gewalt: sie per-
petuiert die Auseinandersetzung, indem sie sie suspendiert. Die Auseinandersetzung
wird nicht gewaltsam »ausgetragens, vielmehr werden ihre Pole in dem Maf3e fest-
geschrieben, in dem die Gewalt ihrer ureigenen Tendenz gemif3 zum Selbstzweck
gerit. Diesist noch da der Fall, wo sie als Radikalisierung antagonistischer Strategie
auftritt, etwa wenn Frantz Fanon zunichst betont, dass »[wahr sei], was die Einge-

178

borenen schiitzt und die Auslinder verdirbt«'”® und dass »das Gute [...] ganz einfach

das [sei], was ihnen [Herv. i. O.] schadet.«'” Dies ist zunichst nichts als die Negation

https://dol.org/10.14361/9783838471364-025 - am 14.02.2028, 18:35:54.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schweigen

universaler Identitit, die in einer Freund-Feind-Theorie zu miinden scheint. Doch
fahrt er spiter fort:

»Das Argument, das der Kolonisierte wihlt, hatihm der Kolonialherr geliefert, und
durch eine ironische Umkehrung ist es jetzt der Kolonisierte, der behauptet, da
der Kolonialist nur die Gewalt verstehe [eigene Kursivierung; C.R.]. [..] Die Fortset-
zung ist leicht zu finden.«*°

Und das ist sie wirklich. Fanons Analyse ist so zynisch wie zutreffend, wenn er fest-
hilt, dass die »Gewalt der Kolonialregimes und die Gegengewalt des Kolonisierten
[...] sich die Waage [halten] und [...] einander in einer aufierordentlichen Homogeni-
tit [entsprechen]. [...] Die Entfaltung der Gewalt innerhalb des kolonisierten Volkes
wird der Gewalt, die das bekimpfte Kolonialregime ausiibt, proportional sein.«'®
Die positiven Effekte, die Fanon der Gewalt zuschreibt, etwa die >Entgiftung« auf
der individuellen Ebene,®* mag man annehmen oder bezweifeln, — was Fanon vor
allem zeigt, ist, dass eine Auseinandersetzung, die in Gewalt umschlagt, kein Ziel

183 »In den bewaffneten

mehr kennen kann als die véllige Vernichtung des Gegners:
Kimpfen gibt es einen Punkt, von dem aus kein Zuriick mehr méglich ist.«*** Der
Ubergang vom Antagonismus zu Fanon's »Manichidismus«®* ist die Transformati-
on der antagonistischen zur silenten Strategie. Die wihrend des Kalten Krieges so
omniprésente Vorstellung der vollstindigen Ausléschung der Menschheit gewinnt
ihre Uberzeugungskraft vor allem aus ihrer zwingenden Logik als Ziel und Ende al-
ler Gewalt. Entsteht Auseinandersetzung aus der Negation universaler Identitit, so
ist Gewalt ihr Limes deswegen, weil sie noch die Negation der Auseinandersetzung
selbst in Aussicht stellt.

Die merkwiirdige Beziehung der Gewalt zur Kategorie universaler Identitit
liegt zuletzt auch Walter Benjamins bekannten Uberlegungen zugrunde, die zu
kliren suchten, ob es eine gerechte Gewalt geben konne.®® Bezeichnend scheint
ihm die augenscheinliche Beziehung der Gewalt zum Recht — das eben nicht schon
selbst Gerechtigkeit ist. An Sorels Uberlegungen zum Generalstreik zeigt er auf,
dass im Streikrecht »der Staat eine Gewalt anerkenn[e], deren Zwecken er als Na-
turzwecken bisweilen indifferent, im Ernstfall (des revolutioniren Generalstreiks)
aber feindlich gegeniibersteh[e].«"®” Daraus — und aus der »kriegerischen Gewalt«
— leitet Benjamin die Feststellung ab, dass die Gewalt »imstande [sei], Rechtsver-
hiltnisse zu begriinden und zu modifizieren, wie sehr das Gerechtigkeitsgefiihl
sich auch dadurch beleidigt fithlen moge.«'® Und in einer weiteren Radikalisierung
dieser These hilt er fest, dass alle Gewalt als Mittel »entweder rechtsetzend oder

189

rechtserhaltend«'® sei und damit niemals von der »schweren Problematik jeder

Rechtsgewalt frei«'”° sei. Wo Gewalt Mittel zum Zweck ist, wird sie stets in der

191

»zweideutige[n] sittliche[n] Beleuchtung«'" des Rechtes stehen — und damit eben

nicht gerecht, sondern vielmehr ein blofRes Instrument des Rechtes sein, das diese

https://dol.org/10.14361/9783838471364-025 - am 14.02.2028, 18:35:54.

171


https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

letztlich zur Selbsterhaltung noch gegen die gerechtesten Zwecke einsetzen wird.
Diese rechtsetzende Gewalt charakterisiert Benjamin als die >mythische< und be-

192

zeichnet sie letztlich als verwerflich.”* Doch formuliert er zugleich die Vermutung,

3 geben, »die dann

es miisse neben der mythischen auch eine »géttliche Gewalt«
freilich zu jenen Zwecken nicht das berechtigte noch das unberechtigte Mittel sein
konnte, sondern iiberhaupt nicht als Mittel zu ihnen, vielmehr irgendwie anders,
sich verhalten wiirde«."* Eine solche Gewalt diirfte niemals Mittel zum Zweck sein,
sie bleibt daher auf eine nahezu negativ-theologische Weise unbestimmt. Sie ist
die Weise, in der Gewalt gerecht sein kann und ist damit das absolut Andere aller
rechtsetzenden, mythischen Gewalt. »Die mythische Gewalt ist Blutgewalt iiber
das blofRe Leben um ihrer selbst, die géttliche reine Gewalt iiber alles Leben um des
Lebendigen willen.«"*> Oder an anderer Stelle: »Ist die mythische Gewalt rechtset-
zend, so die gottliche rechtsvernichtend, setzt jene Grenzen, so vernichtet diese
grenzenlos«.”® Benjamin konzediert zugleich die praktische Notwendigkeit dieser

7 als auch umgekehrt das theoretische Skandalon, dass »nur

theologischen Gewalt,
die mythische, nicht die gottliche [...] sich als solche mit Gewif3heit erkennen lassen
[werde]«.”®® Eine Kategorie gerechter Gewalt scheint letztlich unumginglich, doch
diirfte sie kein Mittel zum Zweck sein und erst recht nicht der Erhaltung einer
Ordnung dienen, da sie eben dort erneut zum Selbstzweck wiirde — doch wird der
Ort solcher Gewalt nicht a priori zu erkennen sein. Dass Benjamin die Gerechtigkeit
solcher Gewalt an Gott zuriickbinden muss und menschlicher Erkenntnis entzieht,
ist vollig folgerichtig. Es mag richtig sein, dass Gewalt zuweilen gerecht sein kann,
doch wird sie ihrer Natur nach stets dazu tendieren, Partikularinteressen zu Recht
zu erkliren. Die Gewalt radikalisiert und perpetuiert den Antagonismus, und wo
sie geeignet wire, diesen zu iiberwinden, erscheint sie als der Riickgriff auf eine
universale Kategorie, mit der sie so gut wie immer unvereinbar erscheint. Gerecht
wire Gewalt nur dort, wo sie nicht als Negation, sondern als Affirmation universaler
Identitit »walten«®® kann, doch ist dieser Ort so unvorstellbar, dass Benjamin ihn
Gott vorbehilt. Nur solche Gewalt wire noch der Ort einer Auseinandersetzung —
und der Rest ist bekanntlich Schweigen.

https://dol.org/10.14361/9783838471364-025 - am 14.02.2028, 18:35:54.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

