
137

Vergleich zu Eribon viel besser. Er erinnert sich an Glück. Eribon erin-
nert sich an Scham. Negt setzt sich in Beziehung zu seinen bäuerlichen 
Vorfahren, sein Vater war ein sozialdemokratischer Bauer, eine soziolo-
gische Rarität. Und er setzt sich in Beziehung zu vielen adoptierten kul-
turellen Vorfahren, wie Kant, Goethe, Marx, Adorno und Horkheimer. 
Er ist im Dialog mit den Toten, ohne sich ihnen zu unterwerfen. Er hat 
ein ausgewähltes und weiterentwickeltes Erbe angetreten. Beide Denker 
sind im Zwiegespräch mit sich selbst, im Sinne von Sokrates und Han-
nah Arendt. Aber obwohl Negt ein Kriegs- und Flüchtlingsschicksal zu 
verkraften hatte, wirkt dieses Zwiegespräch mit sich selbst viel leichter, 
lustvoller, weit weniger schmerzhaft als bei Eribon. Beide haben ihr Le-
bensschicksal, den Kampf gegen soziale Ungleichheit und um Leben-
schancen ohne oder mit wenig Ressentiment bewältigt. Beide gehen of-
fen mit Fremden und Fremdheit um, auch der in der eigenen Person, und 
sorgen sich um die »sozialdarwinistische Entwertung des Lebens«, um 
jene antidemokratischen gesellschaftlichen Strömungen, die, mehr oder 
weniger verhüllt, eine Unkultur des Todes repräsentieren:

»Mittlerweile zeichnet sich in Deutschland eine alptraumhafte Entwick-
lungslinie ab, die durch eine bedrohlich herabgesetzte Hemmschwelle für 
das Töten charakterisiert ist. Mit Fug und Recht kann man von einem fa-
schistischen Potenzial sprechen angesichts der lebensgefährlichen Angriffe 
auf Flüchtlinge und der menschenverachtenden Parolen gegen Fremde (...) 
auch von jenen, die sich für die ›gute Gesellschaft‹ halten« (ebd., S. 289).

22. Todes- und Lebenstrieb in der Entstehung 
menschlicher Sprache und bewussten Seins

Im Anschluss an Hegel entwickelt Harrison ein Modell der Entstehung 
menschlicher Sprache aus der Lautgebung unserer tierischen Vorfahren, 
die auch in uns weiterleben, sowie aus frühen menschlichen Schreien, 
Heullauten und Ausrufen, schließlich aus dem frühen Singen. Aus die-
sem Modell lässt sich ableiten, wie durch die allmähliche Beimischung 
der Konsonanten in die ältere rein vokalische Lautbildung der Tiere der 
Todestrieb unserer Kommunikation beigemischt wurde:

»Dadurch, dass sie den reinen Klang der tierischen Stimme anhalten und 
gliedern, ermöglichen Konsonanten die Bildung von Wörtern und Begrif-
fen sowie die Semantik der Abstraktion. Die Bewegung, durch die das Be-
wusstsein (mittels der Kraft des Negativen) die Unmittelbarkeit der Dinge 
annulliert und zugleich das, was es annulliert, in vermittelter Form (d. h. im 
Begriff) bewahrt, hat ihren stimmlichen Ursprung in der dämpfenden Wir-
kung der Konsonanten, die den vokalischen Laut ersterben lassen. Der Tod 
oder die gemessene Endlichkeit des Vokals ist es, der melodische Lautäuße-
rung in menschliche Wortäußerung verwandelt« (Harrison 2006 S. 104).

TODES- UND LEBENSTRIEB IN DER ENTSTEHUNG MENSCHLICHER SPRACHE

https://doi.org/10.5771/9783748906575-137 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138

»Dieser kritische Übergang von kursiver Lautäußerung zu diskursiver 
Artikulation« (ebd., S. 105) bietet ein Modell geglückter Legierung von 
Lebens- und Todestrieben, wie sie mittels der Morgenröte von anheben-
der Sprache und beginnendem Bewusstsein die Entstehung des symbo-
lischen Universums bewirken, das die Menschen dem Reich der Lebe-
wesen hinzufügen.

Ein weiterer kritischer Übergang steht noch auf der Kippe, jener der 
Entstehung der modernen, überwiegend recht unfröhlichen Wissenschaf-
ten als Versuch reflektierter Systematisierung des menschlichen Wissens 
und Bewusstseins. In seinem frühen medizinischen Gebrauch bedeutete 
die Krisis einen Punkt im Krankheitsverlauf, an dem sich entscheidet, ob 
dieser seinen Ausgang in Heilung oder Tod nimmt.

Der kritische Übergang zur Verwissenschaftlichung der modernen 
Welt kann hier nicht Thema sein. Hier geht es nur um die Sammlung und 
Verknüpfung einiger Indizien, die darauf hindeuten, dass in diesem auf 
der Entstehung von Sprache und Bewusstsein aufruhenden Prozess die 
Mischung von Lebens- und Todestrieben weniger geglückt sein könnte, 
dass in diesem labilen Denk- und Handlungssystem die Todestriebanteile 
bedenklich und gefährlich hoch sein könnten, dass es aber andererseits 
überwiegend von Lebenstrieben getragene Gegenströmungen der Lie-
be zur Welt gibt und dass an diese angeknüpft werden kann und sollte.

Dass dies in der Form einer Kritik des abtötenden Denkens geschieht, 
ist auch der gleichen Wortherkunft von Krise und Kritik geschuldet. Die 
Kritik soll helfen, Gehör und Gespür dafür zu entwickeln, welche Strö-
mungen im wissenschaftlichen Denken eher dem Fluss Lethe zueilen, 
dem mythologischen Fluss der Totenwelt und des Vergessens, welche 
anderen hingegen eher als Quelle der Lebenserhaltung dienen könnten. 
Die kritische Unterscheidung soll der Richtungsentscheidung als Orien-
tierungsmittel nützen.

Auf ein Unterscheidungskriterium sei hier kurz verwiesen, auf die Un-
terscheidung der zu Unrecht oft synonym gebrauchten Denkvorgänge 
der Abstraktion und der Synthese. Diese Unterscheidung verwende ich 
in dem Sinne, dass Abstraktion darauf zielt, sich von sinnlicher Anschau-
ung zu entfernen, Hören und Sehen soll einem laut Hegel vergehen, 
die irdische Natur und das Bezugsgeflecht menschlicher Angelegenhei-
ten soll aus so großer Distanz betrachtet werden, dass im Abstraktions-
prozess aller Bezug zu beiden für das menschliche Leben grundlegenden 
Bereichen verloren zu gehen droht.

Über den Menschen, der sein Handeln der »Herrschaft der Abstrak-
tionen« unterstellt, schreibt Nietzsche:

»er leidet es nicht mehr, durch die plötzlichen Eindrücke, durch die An-
schauungen fortgerissen zu werden, er verallgemeinert alle diese Ein-
drücke erst zu entfärbteren, kühleren Begriffen, um an sie das Fahrzeug 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-137 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139

seines Lebens und Handelns anzuknüpfen. Alles, was den Menschen 
gegen das Tier abhebt, hängt von dieser Fähigkeit ab, die anschauli-
chen Metaphern zu einem Schema zu verflüchtigen, also ein Bild in ei-
nen Begriff aufzulösen. Im Bereich jener Schemata nämlich ist etwas 
möglich, was niemals unter den anschaulichen ersten Eindrücken ge-
lingen möchte: eine pyramidale Ordnung nach Kasten und Graden auf-
zubauen, eine neue Welt von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen, 
Grenzbestimmungen zu schaffen, die nun der andern anschaulichen 
Welt der ersten Eindrücke gegenübertritt als das Festere, Allgemeine-
re, Bekanntere, Menschlichere und daher als das Regulierende und 
Imperativische. Während jede Anschauungsmetapher individuell und 
ohne ihresgleichen ist und deshalb allem Rubrizieren immer zu entflie-
hen weiß, zeigt der große Bau der Begriffe die starre Regelmäßigkeit 
eines römischen Kolumbariums und atmet in der Logik jene Strenge 
und Kühle aus, die der Mathematik zu eigen ist« (Nietzsche in Mar-
tens 2014, S. 215 f.).

In dieser Beschreibung zeigt sich am Vergleich mit einer römischen Be-
stattungstechnik eine gewisse Familienähnlichkeit der Herrschaft der 
Abstraktion (Nietzsche) mit der Herrschaft des Todes (Harrison), ferner 
mit der Herrschaft der Mechanisierung (Giedeon) und mit unkontrol-
liert hierarchischen und bürokratischen Herrschaftstechniken allgemein, 
einschließlich der abstrakt-bürokratischen Denktechniken des mode-
renen Weltsystems der herrschenden Wissenschaften: alles Teilstränge 
des grauen und dunkleren Aspektes des Prozesses der Zivilisation. Nietz-
sche stellt dem Menschen unter der Herrschaft der Abstraktion den in-
tuitiven und künstlerischen Menschen gegenüber, dem eine fortlaufend 
einströmende Erhellung, Aufheiterung und Erlösung zuteilwerde, aller-
dings auch heftiges Leiden, weil er aus der Erfahrung nicht zu lernen ver-
stehe. Es gibt jedoch eine Denktechnik, die eine Synthese aus dem abs-
trakt-vernünftigen und dem intuitiven Denken anstrebt, nämlich eben 
die Synthesebildung, wie sie im theoretischen Denken wie im künstleri-
schen Schaffen anzutreffen ist.

Unter Synthese verstehe ich ein anschaulich zusammenfassendes Den-
ken, welches von ganzen Menschen und Denkkollektiven geleistet wird 
und Körper und Psyche insgesamt einbezieht, einschließlich der Gefühle 
und unbewusster Prozesse, daher auch eher lebendige Wirklichkeiten und 
die Wechselwirkung von denkenden Menschen und bedachten äußeren 
und inneren Wirklichkeiten einzubeziehen vermag. Unbewusstes schießt 
in sie ein und verschmilzt, Neues schaffend, mit den Regelwerken der 
Gesellschaft und einer abwägenden Vernunft zu ganzheitlich orientierten 
Schöpfungen. Synthese verdünnt nicht Anschauung und Erfahrung, son-
dern, ganz im Gegenteil, verdichtet diese. In einer Gesellschaft der Indivi-
duen, die den Freiheitsräume erweiternden Aspekt von Zivilisationspro-
zessen darstellt, können solche neue Synthesen produzierenden Prozesse, 

TODES- UND LEBENSTRIEB IN DER ENTSTEHUNG MENSCHLICHER SPRACHE

https://doi.org/10.5771/9783748906575-137 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140

wenn ihnen ein Chance auf Kreativität nicht abgeschnürt werden soll, 
nicht mehr hierarchisch dekretiert werden, sondern denkende Individuen 
bilden aus dem Fundus des ihnen jeweils lebensgeschichtlich Zugängli-
chen ihre eigenen Synthesen und speisen diese in den öffentlichen Diskurs 
ein. In diesem Sinne ist Synthesebildung eine menschliche Vitalfunktion 
wie das Atmen (vgl. Waldhoff 2009) und schließt die Ich-Synthese der 
psychischen Instanzen ein. Sie benötigt wegen der ihr innewohnenden 
Kräfte stabile und zugleich flexible innere und äußere Räume.

Und doch könnte eine Überdrehung des Ganzheitsstrebens in einer 
trügerischen Sehnsucht nach dem reinen, bruchlosen Klang des Vor-
menschlichen oder nach unmenschlicher Perfektion erstarren. Aus dem 
Mund des Dichters und Sängers Leonard Cohen, der viel von Eros und 
Thanatos verstand, und in der Verbindung von Atem, melodischer Laut-
äußerung und menschlicher Wortäußerung hören wir:

»Ring the bells that still can ring
Forget your perfect offering
There is a crack, a crack in everything
That’s how the light gets in«.

Die Risse in der Perfektion erhellen die Menschen und Dinge. Auch 
das gehört zum ganzen Bild der Menschen nach der Vertreibung aus 
dem Paradies und nachdem der Riss des Sterblichkeitsbewusstseins Er-
kenntnis über Lebendigkeit und die Möglichkeit lebendiger Erkennt-
nis schuf.

Und doch gibt es den entscheidenden Unterschied zwischen »der sub-
tilen Virtuosität der Selbstauslöschungsvorstellung« (Wertheimer 2018) 
mit ihrem an die unbewusste Lust des Todestriebes anklingenden rausch-
haften Sog und dem durch feine Risse und Brüche auf Zusammenhän-
ge oder Ganzheiten fallenden Licht. Die Betörung durch Selbstaus-
löschungssucht schildert Jürgen Wertheimer am Beispiel von Michel 
Houellebecqs Roman ›Unterwerfung‹ und seiner Wirkung. Literarisch 
attestiert er diesem mit Nietzsche:

»Womit kennzeichnet sich jede literarische Dekadenz? Damit, dass 
das Leben nicht mehr im Ganzen wohnt. Das Wort wird souverän und 
springt aus dem Satz hinaus, der Satz greift über und verdunkelt den Sinn 
der Seite, die Seite gewinnt Leben auf Unkosten des Ganzen. Das Gan-
ze ist kein Ganzes mehr« (Nietzsche in Wertheimer NZZ 26.06.2018).

Diese Analyse findet ihre biologische Analogie in der Beschreibung des 
Verhaltens von Krebszellen und Tumoren, die flüchtiges Leben auf Kos-
ten des ganzen Organismus gewinnen. Solchen Strömungen der Mor-
bidität oder Dekadenz, auch im wissenschaftlichen, politischen oder 
ökonomischen Verhalten, lässt sich entgegenhalten, dass sie eine Ver-
dunkelung darstellen, »die der Mühe enthebt, eigene aufklärerische Ge-
genkonzepte zu entwickeln« (Wertheimer 2018).

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-137 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


141

Im Unterschied dazu, so Klaus Lichtblau, und

»im Unterschied zum Diabolischen trennt die symbolische Anweisung 
auf eine Ganzheitlichkeit das zu Vereinende gerade nicht« und, Kurt 
Röttgers zitierend: »Symbole sind zerbrochene Ganzheiten, die fürein-
ander zum Zeichen werden (...), indem sie den Bruch (...) identifizierbar 
machen (...), aber eben nur im Zusammenfügen der durch den Bruch un-
verwechselbar individualisierten Teile« (Lichtblau 1996, S. 19 und 20).

In diesem Sinne umfasst das Symbolische in seiner Ursprungsbedeutung 
auch die Heilung der Traumata, das Wiedereinfügen der in einer lebens-
bedrohlichen seelischen Verletzung abgespaltenen Teile in eine mensch-
liche Persönlichkeit, die wiedergefundene Ganzheit, jedoch mit ihren 
feinen Rissen und Narben. Fasst man die Liebe als ein Gefühl der Wie-
dervereinigung mit den verlorenen und lange gesuchten Teilen von sich 
selbst auf, als die Heilung existentieller Frakturen und als ein grund-
legendes Gefühl der Rückkehr und des Eins-Seins (Brinkgreve 2018, 
S. 61), so liegt die Verwandtschaft von Eros und Symbolon auf der Hand.

Insofern ist die menschliche Fähigkeit zur Symbolbildung und das Zu-
sammenfügende des Symbolischen, im Unterschied zum Spaltenden des 
Diabolischen, selbst ein Symbol für die Legierung von Lebens- und To-
destrieben unter dem Vorrang der Lebenstriebe.

Das gilt zugleich für das Denken als einem Nacheinander lautloser 
Wortsymbole (Arendt 2014, S. 19). So erklärt sich auch, dass Hannah 
Arendt das Denken einerseits und vor allem als die entmaterialisierte 
Quintessenz des Lebendigseins bezeichnen kann, andererseits die Auf-
forderung zum Denken aus Sicht des Alltagsverstandes als »Nimm die 
Farbe der Toten an« aufgefasst werden kann (ebd.). Schließlich gilt für 
Hannah Arendt:

»Die Endlichkeit des Menschen, die unwiderruflich gegeben ist durch 
seine kurze Dauer in einer unendlichen Zeit, die sich in die Vergangen-
heit und die Zukunft erstreckt, sie bildet gewissermaßen die Infrastruk-
tur aller geistigen Tätigkeiten: sie zeigt sich als die einzige Wirklichkeit, 
die das Denken als Denken erfassen kann« (ebd., S. 18).

23. Zur Verhäuslichung von Leben und Tod

Wir haben in diesem Buch gewissermaßen einen Streifzug durch das 
symbolische Universum, insbesondere durch jene Begriffs- und Vorstel-
lungswelten unternommen, welche uns helfen könnten, unser Leben bes-
ser zu begreifen und gut zu leben trotz der Gegenwart des Todes. Auch 
das Unheimliche von allem, was an Tod erinnert, hat seinen Platz im Le-
ben und man sollte sich davon nicht hindern lassen, heimisch zu wer-
den in der Welt und ihr auch nach dem Verlust geliebter Menschen und 

ZUR VERHÄUSLICHUNG VON LEBEN UND TOD

https://doi.org/10.5771/9783748906575-137 - am 22.01.2026, 16:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

