Il. Theorie und Methode

und entwicklungsfihig hilt (Nebenfiguration). Sie wird damit seelischer Formenbil-
dung gerecht, die sich zwischen Vordergriindigem und Hintergriindigem, zwischen
Bewusstem und Unbewusstem, zwischen Richtung und Gegenlauf bewegt und durch
diese Gegensitze hindurch jeweils zu einer Sinngestalt formiert.

Die Auswertung eines Untersuchungsgegenstands mithilfe der Haupt- und Ne-
benfiguration verzichtet teils auf das standardisierte Auswertungs-Schema der Wir-
kungseinheiten gemif} der drei Gegensatz- und Erginzungsverhiltnisse. Ein Beispiel
sind die Morphologischen Mirchenanalysen von Wilhelm Salber, die das Mirchen
ausschlieflich auf seine haupt- und nebenfigurativen Ziige hin befragen.®® Auch die
morphologischen Kunstwirkungsforschung folgt dieser >freieren< Analyseform als
Figuration, die sich in Haupt- und Nebenfiguration aufspannt.®* Als Figurationen
entsprechen sie der starken Eigengestaltlichkeit des Kunstwerks als Morphologie,
seinem Metamorphosen-Charakter und zugleich >Figiirlichen«. Sie wird auch hier als
Untersuchungseinheit zur Exploration der Bildwirkung der Narziss-Darstellung ge-
wahlt (s.u.). Die besondere Eignung der Morphologischen Psychologie zur Exploration
einer Kunsterfahrung/Kunstwirkung wird im Folgenden dargelegt.

2. Morphologische Kunstpsychologie

»lrgendwie liegt es nahe, einem Kunstwerk nachzusagen, daf ihm eine organische Ein-
heitinnewohne, eine Gestalteinheit: morphé, Morphologie ist der sprachliche Hinter-
grund.«5°

Wilhelm Salber, Begriinder der Morphologischen Psychologie, fasst seelisches Gesche-
hen als eine bestindige Gestaltverwandlung auf, die sich zwischen den Polen von Ge-
staltbildung und Umbildung bewegt. Die Bestimmung des Kunstwerks als Morpholo-
gie, die sich nur im »Vollzug« erschliefRen lisst, entspricht Seelischem Geschehen, das
durch eine kunstvolle Selbstbehandlung gekennzeichnet ist. Danach ist nicht nur sjeder
Mensch ein Kiinstler< (Beuys), sondern der Mensch selbst ein Kunstwerk (Salber). Nach
Salber folgen die menschlichen Formenbildungen allesamt psychisthetischen Gesetzen
und sind darin den Eigenschaften von Kunstproduktionen verwandt: »Das Seelische ist
eine erste Kunst, die Kunst eine zweite Seele.«5

Die Morphologische Psychologie macht die Kunstnihe ihrer Wissenschaft explizit.
Da sie das seelische Geschehen als ein kunstvolles System der Selbstbehandlung ent-
deckt, so miissen auch ihre Methoden dieser Kunst entsprechen. Sie sitzt rekonstruie-
rend den kunstvollen Formenbildungen des seelischen Geschehens auf und gelangt als
Wissenschaft ebenfalls zu einer Gegenstandsbildung. Diese steht als Konstruktion nie
fiir sich, sondern immer im Bezug ihrer eigenen Entwiirfe und Bilder von Wirklichkeit.

63 Vgl. SALBER: Mdrchenanalyse (1987).

64  Eines von vielen Beispielen sind die Bildwirkungsanalyse der Schwarzen Bilder von Goya vgl.
ZWINGMANN, BIORN: Begegnung mit dem Ungeheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas Schwarzen
Bildern, S. 32.

65 GADAMER, HANS-GEORG: »Bildkunst und Wortkunst, S. 99.

66  SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 39.

- am 14.02.2028, 09:20:03. Op

115


https://doi.org/10.14361/9783839465158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Ein Bild und sein Doppelgénger

Als Wissenschalft ist sie insofern »iiberpriifbar«, als dass sie zu einer in sich stimmigen
Konstruktion gelangen muss, die den Anspruch hat, die Phinomenvielfalt eines Ge-
genstands zu fassen, anstatt im Vielerlei zu verschwimmen. Ein Priifstein ist also ein
rekonstruierendes Bild, das der Komplexitit des Gegenstands gerecht wird. Unter drei
Aspekten erweist sich ihr Vorgehen als kunstanalog.

2.1 Die psychasthetischen Gesetze des Seelischen

Wie ein Kunstwerk so folgt die Psychisthetik des seelischen Geschehens den Prinzipien
der Untrennbarkeit (1) dessen, was auf rationaler Ebene getrennt erscheint. So lisst sich
in psychisthetischer Hinsicht kein Unterschied zwischen einem Innen und Aufien oder
zwischen Form und Bedeutung halten. Diese phinomenologische Bestimmung seeli-
scher Wirklichkeit als ein Ineinanderwirken verweist darauf, dass Oberflichen - also
das, was sichtbar ist bzw. sich zeigt — nicht »oberflichlich« sind. Insofern ist die Un-
trennbarkeit eine dsthetische Kategorie des seelischen Geschehens. Eine zweite von
Salber benannte psychisthetische Regulation ist die der Fortsetzung (2). Seelisches Ge-
schehen als Gestalt ist danach immer im Ubergang begriffen. Asthetisch ist dieser Zug
insofern, als dass sich diese Umwandlungen an konkreten Phinomenen beobachten
und beschreiben lassen. Die Fortsetzung meint aber nicht nur eine stetige Verinde-
rung, sondern auch die Verwandlung, die die Formenbildung grundsitzlich in etwas
»anderemc« fortsetzt. Sie bedeutet zudem — auf Gestalt bezogen — dass die Formenbil-
dung des Seelischen nie ganz in einer Einheit aufgeht, dass immer Reste bleiben. Ein
dritter psychisthetischer Zug ist der der Eigenlogik (3): so mochte Seelisches Gesche-
hen zu Sinneinheiten/Sinnkonstruktionen gelangen. Dies ldsst sich eindriicklich an
Charakterbildungen vorfithren, die in ihrer starken Eigenlogik bisweilen unverriickbar
erscheinen. Die sinnlichen Qualititen, die eine Formenbildung erst prignant werden
lassen, sind anschaulich und konkret und damit ebenfalls als dsthetisch zu bezeichnen.
Einen vierten dsthetischen Zug des seelischen Geschehens betitelt Salber als »materiale
Symbolik« (4). Sie zeigt sich in Form von Brechungen und Verdopplungen im seelischen
Geschehen und meint nicht nur ein Mitbedeuten von Anderem, sondern auch ein Neu-
entdecken und Neuerschaffen von Welt im Symbolischen.®?

Mit dieser Bestimmung des Seelischen als einer isthetischen/kunstvollen Form,
wird auch umgekehrt die Kunst zum >Konigsweg¢, mit welcher sich seelisches Gesche-
hen verstehen lisst.%®

67 Vgl.ebd,, S. 40-41.

68  Als Konigsweg zum Seelischen gesellt sich die Kunst zum Traum: auf andere Weise als der Traum
bringt die Kunst die Irrungen und Wirrungen des Seelischen unter Lockerung der Gebote des All-
tags und der Rationalitit hervor.

- am 14.02.2028, 09:20:03. Op



https://doi.org/10.14361/9783839465158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode
2.2 Kunst als Kdonigsweg zum Seelischen

Neben diesen Entsprechungen von Kunst und Seelischem arbeitet Salber psychologi-
sche >Besonderheiten< von Kunst an sechs ihrer Merkmale oder Eigenschaften heraus.
Er beschreibt Kunst als Steigerungsform dessen, was immer schon im Seelischen wirk-
sam ist. Kunst(-produktion) ist aus morphologischer Sicht mit den Produktionen des
Alltags verzahnt. Sie spitzt die Alltagserfahrungen auf besondere Weise zu und lisst
den Kunstbetrachter die Konstruktionen des Alltags als solche spiirbar werden.

»Kunst spitzt Transfiguration [Alltagspraxis] zu, indem sie Konstruktionserfahrung (1),
Durchléssigkeit (2), Expansion (3), Realititsbewegung (4), Entwicklung als Stérungs-
formen (5), Inkarnation (6) als Ansatzpunkt ausbildet.«%®

Unter einer Konstruktionserfahrung (1) versteht Salber, dass uns Kunst die bewegliche
Ordnung unserer (Alltags-)Konstruktionen vor Augen fithrt. Wirklichkeit wird an Kunst
als sowohl »gegeben, als auch »gemacht« erfahren. Diese Mittelstellung zwischen Na-
tur und Kunst bzw. die Untrennbarkeit von Wirklichkeit und Wirksamkeit fithrt nach
Salber zu dieser besonderen Form von Betroffensein durch Kunst.”® Wir erhalten in
der Kunsterfahrung Einblick in den Bauplan von Gestaltbildung und Gestaltbrechung,
wonach sich etwas stets in etwas anderem bricht. Der Betrachter eines Kunstwerks
spiirt darin seine eigene Beteiligung.

Diese Durchlissigkeit (2) erganzt als verbindendes Moment die Konstruktionserfah-
rung. In diesem Merkmal beschreibt Salber das Sichtbarwerden von Zusammenhingen
(Kunst und Wirklichkeit). In Form einer sinnlichen Ausgestaltung und Formfindung
stellt sich ein Sinnverstehen von Wirklichkeit ein. Sie macht die Konstruktionserfah-
rung sinnlich erfahrbar, teils im wahrsten Sinne des Wortes greifbar.”* Kunst stellt nach
Salber aber nicht nur eine Wirklichkeitserfahrung dar, die die Konstruktionsziige der
Gestaltbrechung offenlegt und uns dies an einer anschaulichen Gestalt fir Zusammen-
hinge durchlissig macht.

Ein dritter Zug, die Expansion (3), fordert die Konstruktionserfahrung und Durch-
lassigkeit heraus. Denn als Aushandlung und Zuspitzung dessen, was wir im Alltag iiber
Wirklichkeit und Wirksamkeit erfahren, lotet die Kunst die Grenzen dessen aus, was an
Drehungen und Wendungen noch maglich ist: »Die Welt des Kunstwerks, eine transpa-
rent gemachte Natur, tastet wie eine bewegliche Gestalt unsere Lebenswirklichkeit ab;
und sie tastet dabei das fiir wirklich und wahr Gehaltene an.«”* Dieser entgrenzende
Zug im Kunsterleben, in welchem neue Formen erprobt werden, wirft die Fragen nach
den Grenzen des Machbaren auf, worin ein viertes Merkmal benannt ist.

Salber stellt heraus, wie Expansion und ein vierter Zug, die Realitdtsbewegung (4)
einander bedingen: »Kunst kann ihre Expansion nur leben, indem sie die Bewegung der
Wirklichkeit im Ganzen und damit auch das sich nicht als Kunst Abhebende aufgreift;

69  SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S.102.

70  Vgl.ebd., S.103.

71 Vgl. Ebd.

72 Ebd., S.105. Hierauf bezogen wird deutlich, warum das Thema der>Tauschungs, das Spiel mit der
Tauschung ein zentrales Sujet der Bildenden Kunst ist.

- am 14.02.2028, 09:20:03. Op

1y


https://doi.org/10.14361/9783839465158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Ein Bild und sein Doppelgénger

so wie auch der Traum nur existieren kann, weil es den Tag gibt.«” Ein weiterer Aspekt
dieser Charakteristik betrifft den Realititsanspruch von Kunst: »Als bewegende Realitit
tritt uns ein sinnlich falRbares Individuum in der spezifischen Gestalt des Kunstwerks
entgegen.«’* Dieser Anspruch habe, so Salber, die Kunst schon oft in eine Konkurrenz
zu den Realititsanspriichen von Religionen gebracht. Ikonoklasmus lief3e sich hieriiber
w.a. erkliren.

Ein finftes Merkmal von Kunst, die Storungsform (5), konkretisiert die Konstrukti-
onserfahrung der Gestaltbrechung und der Expansion dahingehend, dass Kunst Wirk-
lichkeitserfahrung in seiner dialektischen Struktur als Zweieinheit sichtbar macht und
als solche »im Schonen das Hifiliche, im Halichen das Schone zu bewegen beginnt«’> .
Dies hebt sich von der gingigen Alltagserfahrung dadurch ab, dass die praktischen Ver-
eindeutigungen im Alltagsverstindnis aufgebrochen und >gestort« werden. Paradox ist
dieses Merkmal insofern, als dass aus der Stérung jeweils eine (neue) Form erwichst:
»Die Beziehung zwischen Stérung und Form ist nicht einlinig — Stérung kann Stéren
des Alltags sein oder Storendes aufgreifen, Form kann Alltigliches weitergestalten oder
destruieren.«”®

Die Paradoxie der Kunstkonstruktion tritt, so Salber, in einem sechsten und letzten
Zug, der Inkarnation (6) nochmals deutlich zutage: »Gestalten und Symbole der Kunst
treten uns ausdriicklich als ein Objekt entgegen, das sich zu einem Subjekt wandeln
mochte — wihrend die zunichst zum Subjekt konstellierten Begebenheiten in diesem
Objekt aufgehen wollen.«””

Bezogen auf die Realititsbewegung und die Stérungsform werden in dieser Sub-
jektwerdung des Kunstwerks ebenfalls Grenzen des Moglichen abgesteckt. Salber be-
griindet dies aus der Reprisentanz des Kunstwerks heraus, das auf unsere Lebensfor-
men bezogen bleibt und teils in den gleichen Eigenschaften wie ein >Lebewesen« be-
schrieben wird. Es ist zudem wie wir - >leiblich«: »Die Chancen und Begrenzungen der
materialen Symbolik von Kunst griinden in solchen Leiblichkeiten; an ihnen zeigt sich
auch fiir die Kunst so etwas wie eine Charakter-Schranke, die das Experimentieren mit
Versalitit enden l38t.«”® Dass Kunstwerke Inkarnationen darstellen, begriindet nach
Salber, warum vom Kiinstler oftmals als dem >Schépfer< von Kunst die Rede ist — so als
habe er gottgleich ein Lebewesen geschaffen.

Die sechs aufeinander bezogenen Dimensionen des Kunstwerks zeigen sich eng
verzahnt mit den vier allgemeinen psychisthetischen Gesetzen nach Salber: Die Un-
trennbarkeit (1) als erstes psychisthetisches Gesetz wird im Kunstwerk in einer teils be-
angstigenden Durchlissigkeit zugespitzt und als Konstruktionserfahrung wirksam. Die
Untrennbarkeit wird auch in der notwendigen Realititsbewegung, die Kunstwerken ei-
gen ist, deutlich, da Kunst ohne den Realititsbezug wirkungslos wire. In jeder Kunst-
erfahrung erscheint dieser Bezug als ein Ubergang zum Betrachter und dessen Lebens-

73 SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S.106.
74  Ebd., S.107.

75  Ebd.

76  Ebd., S.108.

77  Ebd., S.108f.

78  Ebd., S.109.

- am 14.02.2028, 09:20:03. Op



https://doi.org/10.14361/9783839465158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

erfahrung hin. Die Fortsetzung (2) macht ebenfalls auf die Brechung in andere Gestal-
ten aufmerksam; im Falle des Kunstwerks zugespitzt in der Expansion, die die Gren-
ze des Ublichen und Praktikablem einreift und auf eine tendenziell unendliche Ver-
wandlungswirklichkeit verweist. Fortsetzung in anderes vollzieht sich im Kunstwerk
somit als Stérungsform und stellt insbesondere die Extrempole und Kehrseiten, sowie
Paradoxien von Formenbildung anschaulich heraus. Der formbildende Charakter des
Seelischen, unter der Eigenlogik (3) beschrieben, steigert sich in der Kunst zu kleinen
Schopfungen, die dem Betrachter wie lebendige Gestalten entgegentreten und gegen-
itber dem expansiven Charakter von Kunst zu einer spezifischen Form mit Anfang und
Ende (zeitlich/riumlich) dringt. Das Herstellen von Sinneinheiten, die sich im Seeli-
schen an sinnlich, materiale Qualititen kniipfen und unter dem vierten und letzten
Gesetz, Materiale Symbolik (4), begriftlich gefasst sind, zeigt sich in der Kunst in ideali-
sierter Form. Kunst steht hier in einer Reprisentanz (Symbolik) zur Wirklichkeit, wan-
delt sich Material an und begegnet dem Betrachter schlief3lich wie ein leibliches Wesen.
Die Eigenlogik/Inkarnation griindet somit auf der Materialen Symbolik als viertem psy-
chisthetischen Gesetz.

2.3 Kunstanaloge Methode

Die Morphologische Psychologie erhebt den Anspruch aus dem Gegenstand heraus ad-
iquate Methoden herzuleiten. Denn Gegenstand und Methode fordern sich gegenseitig
heraus, befragen sich gegenseitig auf Stimmigkeit. Fitzek erliutert mit Salber, wie es
im Zuge einer Vielzahl von empirischen Untersuchungen, die jeweils ihre Methode am
Gegenstand erproben, zu einer stetigen Anndherung von Gegenstand und Methode ge-
kommen sei.”?

In ihrer Gegenstandsbestimmung bezieht sich die Morphologische Psychologie in
der Untersuchung eines Kunstwerks als Kunsterfahrung auf eine Charakterisierung
seelischen Geschehens im Allgemeinen (1) und auf eine Einordnung des Gegenstands-
bereichs Kunst (2). Die Theorie iiber Seelisches Geschehen und die Eigenart von Kunst
gehen ihrerseits aus empirischen Untersuchungen hervor. Hiermit ist das Bezugssys-
tem beschrieben, aus dem heraus sie ihren Gegenstand herauszubilden sucht. Der Ge-
genstand wird zwar axiomatisch zwischen Kunstwerk und Betrachter verortet, ist aber
in seiner spezifischen Wirkstruktur (noch) nicht bekannt. Wenn seelisches Geschehen
kunstvoll und die Kunst »eine zweite Seele« ist, so muss auch die Methode diesen kunst-
vollen Prinzipien folgen. Die Bezeichnung der Methode als »kunst-analog«®° erhebt wie
die Kunst den Anspruch zu einer Formenbildung zu gelangen, die sich wie die Kunst
zwischen Wirklichkeit und Wirksamkeit bewegt (Untrennbarkeit/Durchlissigkeit). Ihr Tun
bezieht sich zwar auf das Vorgefundene, gilt aber auch als hergestellt.

79  Vgl. FITZEK, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-
lichkeit, S. 304.
80 Vgl.ebd, S.307.

- am 14.02.2028, 09:20:03. Op



https://doi.org/10.14361/9783839465158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

