
II. Theorie und Methode 115

und entwicklungsfähig hält (Nebenfiguration). Sie wird damit seelischer Formenbil-

dung gerecht, die sich zwischen Vordergründigem und Hintergründigem, zwischen

Bewusstem und Unbewusstem, zwischen Richtung und Gegenlauf bewegt und durch

diese Gegensätze hindurch jeweils zu einer Sinngestalt formiert.

Die Auswertung eines Untersuchungsgegenstands mithilfe der Haupt- und Ne-

benfiguration verzichtet teils auf das standardisierte Auswertungs-Schema der Wir-

kungseinheiten gemäß der drei Gegensatz- und Ergänzungsverhältnisse. Ein Beispiel

sind die Morphologischen Märchenanalysen von Wilhelm Salber, die das Märchen

ausschließlich auf seine haupt- und nebenfigurativen Züge hin befragen.63 Auch die

morphologischen Kunstwirkungsforschung folgt dieser ›freieren‹ Analyseform als

Figuration, die sich in Haupt- und Nebenfiguration aufspannt.64 Als Figurationen

entsprechen sie der starken Eigengestaltlichkeit des Kunstwerks als Morphologie,

seinem Metamorphosen-Charakter und zugleich ›Figürlichen‹. Sie wird auch hier als

Untersuchungseinheit zur Exploration der Bildwirkung der Narziss-Darstellung ge-

wählt (s.u.). Die besondere Eignung der Morphologischen Psychologie zur Exploration

einer Kunsterfahrung/Kunstwirkung wird im Folgenden dargelegt.

2. Morphologische Kunstpsychologie

»Irgendwie liegt es nahe, einemKunstwerk nachzusagen, daß ihmeine organische Ein-

heit innewohne, eine Gestalteinheit: morphé, Morphologie ist der sprachliche Hinter-

grund.«65

Wilhelm Salber, Begründer der Morphologischen Psychologie, fasst seelisches Gesche-

hen als eine beständige Gestaltverwandlung auf, die sich zwischen den Polen von Ge-

staltbildung und Umbildung bewegt. Die Bestimmung des Kunstwerks als Morpholo-

gie, die sich nur im »Vollzug« erschließen lässt, entspricht Seelischem Geschehen, das

durch eine kunstvolle Selbstbehandlung gekennzeichnet ist. Danach ist nicht nur ›jeder

Mensch ein Künstler‹ (Beuys), sondern der Mensch selbst ein Kunstwerk (Salber). Nach

Salber folgen die menschlichen Formenbildungen allesamt psychästhetischen Gesetzen

und sind darin den Eigenschaften von Kunstproduktionen verwandt: »Das Seelische ist

eine erste Kunst, die Kunst eine zweite Seele.«66

Die Morphologische Psychologie macht die Kunstnähe ihrer Wissenschaft explizit.

Da sie das seelische Geschehen als ein kunstvolles System der Selbstbehandlung ent-

deckt, so müssen auch ihre Methoden dieser Kunst entsprechen. Sie sitzt rekonstruie-

rend den kunstvollen Formenbildungen des seelischen Geschehens auf und gelangt als

Wissenschaft ebenfalls zu einer Gegenstandsbildung. Diese steht als Konstruktion nie

für sich, sondern immer im Bezug ihrer eigenen Entwürfe und Bilder vonWirklichkeit.

63 Vgl. Salber:Märchenanalyse (1987).

64 Eines von vielen Beispielen sind die Bildwirkungsanalyse der Schwarzen Bilder von Goya vgl.

Zwingmann, Björn: Begegnung mit dem Ungeheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas Schwarzen

Bildern, S. 32.

65 Gadamer, Hans-Georg: »Bildkunst undWortkunst«, S. 99.

66 Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-007 - am 14.02.2026, 09:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Ein Bild und sein Doppelgänger

Als Wissenschaft ist sie insofern »überprüfbar«, als dass sie zu einer in sich stimmigen

Konstruktion gelangen muss, die den Anspruch hat, die Phänomenvielfalt eines Ge-

genstands zu fassen, anstatt im Vielerlei zu verschwimmen. Ein Prüfstein ist also ein

rekonstruierendes Bild, das der Komplexität des Gegenstands gerecht wird. Unter drei

Aspekten erweist sich ihr Vorgehen als kunstanalog.

2.1 Die psychästhetischen Gesetze des Seelischen

Wie ein Kunstwerk so folgt die Psychästhetik des seelischen Geschehens den Prinzipien

der Untrennbarkeit (1) dessen, was auf rationaler Ebene getrennt erscheint. So lässt sich

in psychästhetischer Hinsicht kein Unterschied zwischen einem Innen und Außen oder

zwischen Form und Bedeutung halten. Diese phänomenologische Bestimmung seeli-

scher Wirklichkeit als ein Ineinanderwirken verweist darauf, dass Oberflächen – also

das, was sichtbar ist bzw. sich zeigt – nicht ›oberflächlich‹ sind. Insofern ist die Un-

trennbarkeit eine ästhetische Kategorie des seelischen Geschehens. Eine zweite von

Salber benannte psychästhetische Regulation ist die der Fortsetzung (2). Seelisches Ge-

schehen als Gestalt ist danach immer im Übergang begriffen. Ästhetisch ist dieser Zug

insofern, als dass sich diese Umwandlungen an konkreten Phänomenen beobachten

und beschreiben lassen. Die Fortsetzung meint aber nicht nur eine stetige Verände-

rung, sondern auch die Verwandlung, die die Formenbildung grundsätzlich in etwas

»anderem« fortsetzt. Sie bedeutet zudem – auf Gestalt bezogen – dass die Formenbil-

dung des Seelischen nie ganz in einer Einheit aufgeht, dass immer Reste bleiben. Ein

dritter psychästhetischer Zug ist der der Eigenlogik (3): so möchte Seelisches Gesche-

hen zu Sinneinheiten/Sinnkonstruktionen gelangen. Dies lässt sich eindrücklich an

Charakterbildungen vorführen, die in ihrer starken Eigenlogik bisweilen unverrückbar

erscheinen. Die sinnlichen Qualitäten, die eine Formenbildung erst prägnant werden

lassen, sind anschaulich und konkret und damit ebenfalls als ästhetisch zu bezeichnen.

Einen vierten ästhetischen Zug des seelischen Geschehens betitelt Salber als »materiale

Symbolik« (4). Sie zeigt sich in Form von Brechungen und Verdopplungen im seelischen

Geschehen und meint nicht nur ein Mitbedeuten von Anderem, sondern auch ein Neu-

entdecken und Neuerschaffen von Welt im Symbolischen.67

Mit dieser Bestimmung des Seelischen als einer ästhetischen/kunstvollen Form,

wird auch umgekehrt die Kunst zum ›Königsweg‹, mit welcher sich seelisches Gesche-

hen verstehen lässt.68

 

 

 

 

67 Vgl. ebd., S. 40-41.

68 Als Königsweg zum Seelischen gesellt sich die Kunst zum Traum: auf andere Weise als der Traum

bringt die Kunst die Irrungen und Wirrungen des Seelischen unter Lockerung der Gebote des All-

tags und der Rationalität hervor.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-007 - am 14.02.2026, 09:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 117

2.2 Kunst als Königsweg zum Seelischen

Neben diesen Entsprechungen von Kunst und Seelischem arbeitet Salber psychologi-

sche ›Besonderheiten‹ von Kunst an sechs ihrer Merkmale oder Eigenschaften heraus.

Er beschreibt Kunst als Steigerungsform dessen, was immer schon im Seelischen wirk-

sam ist. Kunst(-produktion) ist aus morphologischer Sicht mit den Produktionen des

Alltags verzahnt. Sie spitzt die Alltagserfahrungen auf besondere Weise zu und lässt

den Kunstbetrachter die Konstruktionen des Alltags als solche spürbar werden.

»Kunst spitzt Transfiguration [Alltagspraxis] zu, indem sie Konstruktionserfahrung (1),

Durchlässigkeit (2), Expansion (3), Realitätsbewegung (4), Entwicklung als Störungs-

formen (5), Inkarnation (6) als Ansatzpunkt ausbildet.«69

Unter einer Konstruktionserfahrung (1) versteht Salber, dass uns Kunst die bewegliche

Ordnung unserer (Alltags-)Konstruktionen vor Augen führt.Wirklichkeit wird an Kunst

als sowohl »gegeben«, als auch »gemacht« erfahren. Diese Mittelstellung zwischen Na-

tur und Kunst bzw. die Untrennbarkeit von Wirklichkeit und Wirksamkeit führt nach

Salber zu dieser besonderen Form von Betroffensein durch Kunst.70 Wir erhalten in

der Kunsterfahrung Einblick in den Bauplan von Gestaltbildung und Gestaltbrechung,

wonach sich etwas stets in etwas anderem bricht. Der Betrachter eines Kunstwerks

spürt darin seine eigene Beteiligung.

Diese Durchlässigkeit (2) ergänzt als verbindendes Moment die Konstruktionserfah-

rung. In diesemMerkmal beschreibt Salber das Sichtbarwerden von Zusammenhängen

(Kunst und Wirklichkeit). In Form einer sinnlichen Ausgestaltung und Formfindung

stellt sich ein Sinnverstehen von Wirklichkeit ein. Sie macht die Konstruktionserfah-

rung sinnlich erfahrbar, teils imwahrsten Sinne desWortes greifbar.71 Kunst stellt nach

Salber aber nicht nur eine Wirklichkeitserfahrung dar, die die Konstruktionszüge der

Gestaltbrechung offenlegt und uns dies an einer anschaulichen Gestalt für Zusammen-

hänge durchlässig macht.

Ein dritter Zug, die Expansion (3), fordert die Konstruktionserfahrung und Durch-

lässigkeit heraus.Denn als Aushandlung und Zuspitzung dessen,was wir im Alltag über

Wirklichkeit undWirksamkeit erfahren, lotet die Kunst die Grenzen dessen aus, was an

Drehungen undWendungen nochmöglich ist: »DieWelt des Kunstwerks, eine transpa-

rent gemachte Natur, tastet wie eine bewegliche Gestalt unsere Lebenswirklichkeit ab;

und sie tastet dabei das für wirklich und wahr Gehaltene an.«72 Dieser entgrenzende

Zug im Kunsterleben, in welchem neue Formen erprobt werden, wirft die Fragen nach

den Grenzen des Machbaren auf, worin ein viertes Merkmal benannt ist.

Salber stellt heraus, wie Expansion und ein vierter Zug, die Realitätsbewegung (4)

einander bedingen: »Kunst kann ihre Expansion nur leben, indem sie die Bewegung der

Wirklichkeit im Ganzen und damit auch das sich nicht als Kunst Abhebende aufgreift;

69 Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 102.

70 Vgl. ebd., S. 103.

71 Vgl. Ebd.

72 Ebd., S. 105. Hierauf bezogen wird deutlich, warum das Thema der ›Täuschung‹, das Spiel mit der

Täuschung ein zentrales Sujet der Bildenden Kunst ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-007 - am 14.02.2026, 09:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Ein Bild und sein Doppelgänger

so wie auch der Traum nur existieren kann, weil es den Tag gibt.«73 Ein weiterer Aspekt

dieser Charakteristik betrifft den Realitätsanspruch von Kunst: »Als bewegende Realität

tritt uns ein sinnlich faßbares Individuum in der spezifischen Gestalt des Kunstwerks

entgegen.«74 Dieser Anspruch habe, so Salber, die Kunst schon oft in eine Konkurrenz

zu den Realitätsansprüchen von Religionen gebracht. Ikonoklasmus ließe sich hierüber

u.a. erklären.

Ein fünftes Merkmal von Kunst, die Störungsform (5), konkretisiert die Konstrukti-

onserfahrung der Gestaltbrechung und der Expansion dahingehend, dass Kunst Wirk-

lichkeitserfahrung in seiner dialektischen Struktur als Zweieinheit sichtbar macht und

als solche »im Schönen das Häßliche, imHäßlichen das Schöne zu bewegen beginnt«75.

Dies hebt sich von der gängigen Alltagserfahrung dadurch ab, dass die praktischen Ver-

eindeutigungen im Alltagsverständnis aufgebrochen und ›gestört‹ werden. Paradox ist

dieses Merkmal insofern, als dass aus der Störung jeweils eine (neue) Form erwächst:

»Die Beziehung zwischen Störung und Form ist nicht einlinig – Störung kann Stören

des Alltags sein oder Störendes aufgreifen, Form kann Alltägliches weitergestalten oder

destruieren.«76

Die Paradoxie der Kunstkonstruktion tritt, so Salber, in einem sechsten und letzten

Zug, der Inkarnation (6) nochmals deutlich zutage: »Gestalten und Symbole der Kunst

treten uns ausdrücklich als ein Objekt entgegen, das sich zu einem Subjekt wandeln

möchte – während die zunächst zum Subjekt konstellierten Begebenheiten in diesem

Objekt aufgehen wollen.«77

Bezogen auf die Realitätsbewegung und die Störungsform werden in dieser Sub-

jektwerdung des Kunstwerks ebenfalls Grenzen des Möglichen abgesteckt. Salber be-

gründet dies aus der Repräsentanz des Kunstwerks heraus, das auf unsere Lebensfor-

men bezogen bleibt und teils in den gleichen Eigenschaften wie ein ›Lebewesen‹ be-

schrieben wird. Es ist zudem wie wir – ›leiblich‹: »Die Chancen und Begrenzungen der

materialen Symbolik von Kunst gründen in solchen Leiblichkeiten; an ihnen zeigt sich

auch für die Kunst so etwas wie eine Charakter-Schranke, die das Experimentieren mit

Versalität enden läßt.«78 Dass Kunstwerke Inkarnationen darstellen, begründet nach

Salber, warum vom Künstler oftmals als dem ›Schöpfer‹ von Kunst die Rede ist – so als

habe er gottgleich ein Lebewesen geschaffen.

Die sechs aufeinander bezogenen Dimensionen des Kunstwerks zeigen sich eng

verzahnt mit den vier allgemeinen psychästhetischen Gesetzen nach Salber: Die Un-

trennbarkeit (1) als erstes psychästhetisches Gesetz wird im Kunstwerk in einer teils be-

ängstigendenDurchlässigkeit zugespitzt und als Konstruktionserfahrungwirksam.Die

Untrennbarkeit wird auch in der notwendigen Realitätsbewegung, die Kunstwerken ei-

gen ist, deutlich, da Kunst ohne den Realitätsbezug wirkungslos wäre. In jeder Kunst-

erfahrung erscheint dieser Bezug als ein Übergang zum Betrachter und dessen Lebens-

73 Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 106.

74 Ebd., S. 107.

75 Ebd.

76 Ebd., S. 108.

77 Ebd., S. 108f.

78 Ebd., S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-007 - am 14.02.2026, 09:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 119

erfahrung hin. Die Fortsetzung (2) macht ebenfalls auf die Brechung in andere Gestal-

ten aufmerksam; im Falle des Kunstwerks zugespitzt in der Expansion, die die Gren-

ze des Üblichen und Praktikablem einreißt und auf eine tendenziell unendliche Ver-

wandlungswirklichkeit verweist. Fortsetzung in anderes vollzieht sich im Kunstwerk

somit als Störungsform und stellt insbesondere die Extrempole und Kehrseiten, sowie

Paradoxien von Formenbildung anschaulich heraus. Der formbildende Charakter des

Seelischen, unter der Eigenlogik (3) beschrieben, steigert sich in der Kunst zu kleinen

Schöpfungen, die dem Betrachter wie lebendige Gestalten entgegentreten und gegen-

über dem expansiven Charakter von Kunst zu einer spezifischen Form mit Anfang und

Ende (zeitlich/räumlich) drängt. Das Herstellen von Sinneinheiten, die sich im Seeli-

schen an sinnlich, materiale Qualitäten knüpfen und unter dem vierten und letzten

Gesetz,Materiale Symbolik (4), begrifflich gefasst sind, zeigt sich in der Kunst in ideali-

sierter Form. Kunst steht hier in einer Repräsentanz (Symbolik) zur Wirklichkeit, wan-

delt sichMaterial an und begegnet dem Betrachter schließlich wie ein leiblichesWesen.

Die Eigenlogik/Inkarnation gründet somit auf derMaterialen Symbolik als viertem psy-

chästhetischen Gesetz.

2.3 Kunstanaloge Methode

Die Morphologische Psychologie erhebt den Anspruch aus dem Gegenstand heraus ad-

äquate Methoden herzuleiten. Denn Gegenstand undMethode fordern sich gegenseitig

heraus, befragen sich gegenseitig auf Stimmigkeit. Fitzek erläutert mit Salber, wie es

im Zuge einer Vielzahl von empirischen Untersuchungen, die jeweils ihre Methode am

Gegenstand erproben, zu einer stetigen Annäherung von Gegenstand und Methode ge-

kommen sei.79

In ihrer Gegenstandsbestimmung bezieht sich die Morphologische Psychologie in

der Untersuchung eines Kunstwerks als Kunsterfahrung auf eine Charakterisierung

seelischen Geschehens im Allgemeinen (1) und auf eine Einordnung des Gegenstands-

bereichs Kunst (2). Die Theorie über Seelisches Geschehen und die Eigenart von Kunst

gehen ihrerseits aus empirischen Untersuchungen hervor. Hiermit ist das Bezugssys-

tem beschrieben, aus dem heraus sie ihren Gegenstand herauszubilden sucht. Der Ge-

genstand wird zwar axiomatisch zwischen Kunstwerk und Betrachter verortet, ist aber

in seiner spezifischen Wirkstruktur (noch) nicht bekannt. Wenn seelisches Geschehen

kunstvoll und die Kunst ›eine zweite Seele‹ ist, so muss auch die Methode diesen kunst-

vollen Prinzipien folgen.Die Bezeichnung derMethode als »kunst-analog«80 erhebt wie

die Kunst den Anspruch zu einer Formenbildung zu gelangen, die sich wie die Kunst

zwischenWirklichkeit undWirksamkeit bewegt (Untrennbarkeit/Durchlässigkeit). Ihr Tun

bezieht sich zwar auf das Vorgefundene, gilt aber auch als hergestellt.

79 Vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-

lichkeit, S. 304.

80 Vgl. ebd., S. 307.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-007 - am 14.02.2026, 09:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

