
57

2 Die theoretischen Ansätze

Ziel der folgenden Abschnitte ist es, ein Bild der theoretischen Grund-
gedanken der untersuchten Akteure zu entwerfen. Hierzu wird zunächst 
das jeweilige und sich wandelnde Wissenschaftsverständnis von von 
Luschan und Thilenius skizziert werden, um dann nacheinander deren 
kultur- und rassentheoretische Ansätze zu skizzieren.1 Dazu werden zu-
nächst jeweils die Theorien vorgestellt, die für die Akteure fundamental 
waren (ohne allerdings eine vollständige Präsentation der Theorien der 
Zeit zu bieten)2, worauf deren eigene Forschungsfragen und -ansätze, 
die sie während ihrer Laufbahn entworfen oder verworfen, vertreten 
oder kritisiert haben, jeweils kontextbezogen vorgestellt werden sollen. 
Die Ergebnisse dieses Abschnittes sollen dann später mit den konzeptio-
nellen und inhaltlichen Schwerpunkten ihrer jeweiligen Arbeiten in den 
Institutionen Museum und Universität verschränkt werden.

1 Die Aufteilung in kultur- und rassentheoretische Ansätze wurde vorge-
nommen, um diese vergleichende Darstellung schreib- und lesbar zu ma-
chen. Hier wurde also aus technischen Gründen eine Trennung von Positi-
onen vorgenommen, die die behandelten Akteure vermutlich selber nicht 
gezogen hätten.

2 So wird z.B. auf die Theorie des Funktionalismus, die in den 1920er durch 
Arbeiten von Bronislaw Malinowski (1844-1941) und Reginald Radcliffe-
Brown (1881-1955) aufkam und „Kultur“ primär als eine Bedürfnisbefrie-
digung interpretierte, kein weiterer Bezug genommen, da sie weder für 
von Luschan noch für Thilenius und ihre Theorien Bedeutung erlangt hat-
te. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

58

2.1 Von Luschans und Thi lenius’  

D iszip l inverständnis der  Völkerkunde 

und Anthropologie

Die Perspektive von von Luschan

Das Aufgabengebiet der Völkerkunde definierte von Luschan 1902 wie 
folgt: „Völkerkunde im weitesten Sinne umfasst die ganze Menschheit 
von dem ersten Auftreten menschlicher oder menschenähnlicher Wesen 
bis auf den heutigen Tag.“3 Und er betonte deren Interdisziplinarität: 

„Sprachliche, technische, zoologische, botanische, anatomische und biologi-

sche sowie rechtswissenschaftliche und soziologische Untersuchungen gehö-

ren in so ausgedehntem Maße zu unserem täglichen Arbeitszeug, dass es wohl 

überhaupt keine andere wissenschaftliche Disziplin gibt, die so zahlreiche und 

so innige Beziehungen zu anderen Wissenschaften hat wie gerade die Völker-

kunde.“4

Dabei hob er besonders die Bedeutung der vergleichenden Sprachfor-
schung hervor.5 Allerdings wurde der Begriff der Völkerkunde von von 
Luschan relativ abstrakt und nur als eine Art Oberbegriff gesehen, denn: 
„Im engeren Sinne des Wortes gliedert sie sich in drei Forschungsgebie-
te: Ethnographie, Anthropologie und Prähistorie.“6 – Was im allgemei-
nen also als Völkerkunde gesehen wurde, präzisierte von Luschan mit 
dem Begriff der Ethnographie.

Ethnographische Aspekte definierte von Luschan dabei 1898, als er 
sich in Bezug auf eben solche Beobachtungen für die Nutzung einer 
vom Berliner Völkerkundemuseum herausgegebenen sogenannten „In-
struktion“ aussprach: Zunächst müssten dafür die geographischen und 
statistischen Daten erstellt werden. Dann werde „[…] das Wohnhaus, 
die Dorfanlage und die Hauseinrichtung behandelt; dann die Apparate 
zur Herstellung von Feuer, der Herd, das Kochgeschirr, die Löffel, die 
Nahrung, die Mahlzeiten, die Handmühlen und die Lampen und Fackeln 
u.s.w.“7 Die Beschreibung von Schmuckgegenständen, Frisuren etc. 
sollten hierauf folgen, um letztlich zur Schilderung von Viehzucht und 

3 Felix von Luschan, Ziele und Wege der Völkerkunde in den deutschen 
Schutzgebieten, in: Verhandlungen des Deutschen Kolonialkongresses 
(1902), S. 163.

4 Ebd., S. 165.
5 Ebd.
6 Ebd., S. 163.
7 Felix von Luschan, Beiträge zur Ethnographie des abflusslosen Gebiets 

von Deutsch-Ost-Afrika, in: C. Waldemar Werther (Hg.), Die mittleren 
Hochländer des nördlichen Deutsch-Ostafrika, Berlin 1898, S. 324.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

59

Ackerbau, Genussmitteln, Spielen, Musikinstrumenten, Transportmitteln 
und -wegen, Maßen und Gewichten, Metallbearbeitungen, militärischen 
und politischen Einrichtungen sowie der Stellung der Frau etc. überzu-
gehen.8 Die Anthropologie beschäftige sich seiner Meinung nach ver-
stärkt mit dem Alter der Menschheit. Ferner gehöre zu ihren „[…] aller-
wichtigsten und dringendsten Aufgaben die Untersuchung der Stellung 
der einzelnen Menschenrassen zueinander […]“9

Praktisch behandelte von Luschan ethnographische Erkenntnisse 
z.B. 1919 in seinen Beiträgen zu den Benin-Sammlungen.10 Regelmäßig 
beschäftigte er sich in seinen Publikationen auch mit rein anthropologi-
schen Themen, wie z.B. der Schädel-Sammlung von Arthur Baessler.11

Dennoch war die Abgrenzung der Disziplinen der Ethnographie und der 
Anthropologie für von Luschan ein untergeordnetes Thema. Denn: „Nur 
im engsten Zusammenarbeiten von Ethnographie und physischer Anth-
ropologie werden die grossen Fragen zu lösen sein, die uns gegenwärtig 
beschäftigen.“12 Gemeinsames Ziel dieser Disziplinen sei es: 

„[…] zu erforschen, wie, wo und wann die späteren und die heute noch leben-

den Rassen und Völker entstanden sind, wie sie leben und streben, wie sie sich 

zu ihren Nachbarn verhalten, und welche Schlüsse aus der Vergangenheit des 

menschlichen Geschlechtes auf seine Zukunft gezogen werden können. Das ist 

das grosse Arbeitsfeld für die vielen anthropologischen und ethnographischen 

Gesellschaften und Museen, die in den letzten Decennien entstanden sind.“13

8 Von Luschan, Beiträge 1898, S. 324.
9 Felix von Luschan, Die gegenwärtigen Aufgaben der Anthropologie, in: 

Verhandlungen der Gesellschaft deutscher Naturforscher und Ärzte 2 
(1910), S. 203. Zumindest in der Theorie sei die Anthropologie eine aner-
kannte akademische Disziplin. Allerdings habe sie in der Praxis oft noch 
eine „Aschenbrödelstellung“; wobei er einräumte: „Ihre einzigen Feinde 
sind die Dilettanten in ihren eigenen Reihen.“ Siehe dazu: ders., Das 
Wurfholz in Neu-Holland und in Oceanien, in: Festschrift für A. Bastian 
zum 70. Geburtstag am 26. Juni 1896, Berlin 1896, S. 154; ders., Die 
Wichtigkeit des Zusammenarbeiten der Ethnographie und der somatischen 
Anthropologie mit der Prähistorie, in: Correspondenzblatt der Deutschen 
Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte 43 (1912), 
S. 53f.

10 Felix von Luschan, Die Karl Knorrsche Sammlung von Benin-
Altertümern im Museum für Länder- und Völkerkunde in Stuttgart, Stutt-
gart 1901; ders., Über Benin-Alterthümer, in: Zeitschrift für Ethnologie 48 
(1916), S. 307-327; ders., Die Alterthümer von Benin, Bd. 1-3, Berlin 
1919.

11 Felix von Luschan, Sammlung Baessler, Schädel von Polynesischen In-
seln, in: Veröffentlichungen aus dem Königlichen Museum für Völker-
kunde, Berlin 1907. 

12 Von Luschan, Wurfholz 1896, S. 155.
13 Von Luschan, Ziele und Wege der Völkerkunde, 1902, S. 163.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

60

Beide Disziplinen waren für ihn gleichberechtigt, was sich z.B. daran 
zeigt, wie er in der Praxis ethnographische und anthropologische Unter-
suchungen gleichrangig nebeneinander stellte. So sind in seiner Mono-
graphie „Beiträge zur Völkerkunde der deutschen Schutzgebiete“ von 
1897 ebenso völkerkundliche wie auch anthropologische Aussagen zu 
finden.14 Auch der Abbildungsteil des Bandes wurde in dieser Doppe-
lung gestaltet: Zunächst wurden auf 20 Tafeln jeweils mehrere Fotos 
von Frauen und Männern untergebracht: Menschen aus den kolonisier-
ten Territorien, die 1896 auf der Kolonialausstellung in Berlin-Treptow 
exponiert worden waren. Die Abgebildeten waren von vorne und von 
der Seite aufgenommen und vermessen worden; die Tafeln wurden mit 
Bildunterschriften wie „Togo-Männer: J.C. Bruce, Me-meno, Teté“; 
„Togo-Frauen: Yaga, Doko, Koukoe“; „Kamerun-Männer: Jonas Abue, 
Rudolf, Bismarck Bell“ etc. versehen. Dazu wurden Vermessungsstatis-
tiken abgedruckt. (Siehe hierzu auch die Abbildungen 20 bis 22 im Ab-
schnitt 3.4 über die anthropologischen Forschungen von von Luschan) 
Diesen physiologischen Fixierungen folgten dann noch 28 Tafeln, auf 
denen völkerkundliche Gegenstände wie Speere, Keile, Beile, Schiffe, 
Grabsteine etc. in Form von Zeichnungen und Fotos dargeboten wur-
den.15 Auch in seinem Beitrag für die 1896 publizierte Festschrift zu 
Adolf Bastians 70. Geburtstag, in der er sich mit der eigentlich ethnolo-
gischen Untersuchung des Wurfholzes in „Neu-Holland“ und „Ocea-
nien“ beschäftigte, verwies er u.a. auf anthropologische Erkenntnisse, 
als es um die Frage der Lokalisierung ihres Ursprungs und ihres Ver-
hältnisses untereinander ging.16

Während und nach der Zeit des Ersten Weltkrieges beantwortete Lu-
schan ethnologische Fragestellungen zunehmend mit anthropologischen 
Mitteln, wie sich dies bereits im Titel der folgenden Publikation von 
1917 ausdrückt: „Kriegsgefangene: ein Beitrag zur Völkerkunde im 
Weltkrieg; Einführung in die Grundzüge der Anthropologie“.17 Am En-
de seiner Forschungszeit war es von Luschans primäres Ziel, die Bezie-
hungen der einzelnen Völker untereinander zu untersuchen. Fragen des 
„warum, weshalb, wieso, wozu“ hätten sich seiner Meinung nach vor al-
lem auch aufgrund des Einflusses durch die Völkerkunde zu der Frage 

14 Felix von Luschan, Beiträge zur Völkerkunde der deutschen Schutzgebie-
te, Berlin 1897, S. 4.

15 Bei einigen Tafeln findet sich der Hinweis, dass Karl Weule sie bearbeitet 
hätte.

16 Von Luschan, Wurfholz, S. 154f.
17 Felix von Luschan, Kriegsgefangene: ein Beitrag zur Völkerkunde im 

Weltkriege; Einführung in die Gründzüge der Anthropologie, Berlin 1917.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

61

nach dem „woher“ entwickelt.18 Zudem würde er seit Jahren um die Be-
antwortung folgender Fragen gebeten werden: „[…] nach den Vorfahren 
des Menschen, nach dem Alter der Neandertalrasse, nach der wahren 
Herkunft oder nach der ‚unheimlichen Vermehrung’ der Juden, nach der 
wirklichen Zahl der Rassen, nach dem Werte reiner Typen oder nach der 
Minderwertigkeit der Mischlinge, nach dem üblen Einfluß von Rassen-
kreuzung, nach der Zunahme von Mischehen usw.“19 – Offensichtlich 
waren hier anthropologische Untersuchungen gewünscht. Ungeklärt ließ 
er allerdings, wer diese Fragen an ihn richtete. Denkbar ist daher auch, 
dass es sich hier um eine rhetorische Wendung zur Skizzierung seiner 
eigenen Forschungsschwerpunkte handelte.

Für von Luschan war die Wissenschaft grundsätzlich Selbstzweck, 
doch stufte er ihre Bedeutung noch höher ein, wenn sie den Interessen 
des Staates diente:20

„Der wachsende Ernst der sozialen Probleme öffnet die Augen über Unfrucht-

bares, Entartetes, Totes, das auch dem Betriebe von Wissenschaft anhaftet. 

Das vornehme Einsiedlertum eines in höchster Ausbildung der Persönlichkeit 

befriedigten Geisteslebens ist anderen Idealen gewichen: Nicht in Abkehr von 

der Gegenwart, sondern als lebendige Glieder der Nation, als verantwortliche 

Diener des Staates fühlen wir uns glücklich und halten dafür, daß die Wissen-

schaft zu ihrer höchsten Würde gelange, wo sie in Erfüllung ihrer eigensten 

Aufgabe dem Kaiser gibt, was des Kaisers, und dem Volke, was des Volkes 

ist.“21

In diesem Sinne prophezeite er, dass alle europäischen Beamte in den 
Kolonialgebieten scheitern würden, wenn sie sich nicht mit der Völker-
kunde beschäftigen würden. Seiner Meinung nach sollte die Völkerkun-
de Kolonialbeamte ausbilden, denn die „Eingeborenen“ seien das „wich-
tigste Landesprodukt“, das studiert werden müsse.22 Auch seien zur Er-

18 Felix von Luschan, Völker, Rassen, Sprachen: anthropologische Betrach-
tungen von von Luschan mit vielen Abbildungen, Berlin 1927, S. 13f.

19 Ebd., S. 7. Zu musealen Fragen, dies sei hier nur kurz im Vergleich zu 
Thilenius angemerkt, verfasste von Luschan nur wenige Beiträge. Siehe 
dazu: Felix von Luschan, Ziele und Wege eines modernen Museums für 
Völkerkunde, in: Globus 88 (1905), S. 238-240.

20 Von Luschan, Die Wichtigkeit 1912, S. 55.
21 Ebd., S. 56.
22 Felix von Luschan, Bericht über eine Reise in Südafrika, in: Zeitschrift für 

Ethnologie 38 (1906), S. 893ff. Zudem führte er aus, dass die Macht der 
„Eingeborenen“ steige. In diesem Zusammenhang berichtete er von sozia-
len Bewegungen in den Kolonialgebieten. Außerdem schlug er für 
„Buschmänner“, die er vom Aussterben bedroht seien, die Einrichtung ei-
nes Reservates vor.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

62

schließung neuer Gebiete die Kenntnis über die „Eingeborenen“ not-
wendig, denn: „Wissen ist Macht“.23 Auch die angewandte oder soziale 
Anthropologie, die nach ihm aus einem interdisziplinären Zusammen-
spiel hervorging und dementsprechend auch so ausgerichtet war, hatte 
für ihn eine direkte politische Funktionalität: 

„Ebenso wie die physische, so bewegt sich erst recht die angewandte oder so-

ziale Anthropologie vielfach auf Grenzgebieten: Medizin und Hygiene, 

Rechtspflege und Verwaltung, Statistik und Demographie, physische Anthro-

pologie und Völkerkunde – alle diese Disziplinen tragen gemeinsam zu dem 

Aufbau dieser neuen Wissenschaft bei, die nicht nur das denkbar größte theo-

retische Interesse hat, sondern auch unmittelbare praktische Bedeutung. Sie 

beschäftigt sich mit zahlreichen Fragen, die das Wohl und Wehe eines Volkes, 

einer Nation, der ganzen Menschheit betreffen. Vor allem untersucht sie im 

Sinne der modernen Rassenhygiene und Eugenik die Probleme der großen 

Volkskrankheiten, der Tuberkulose, der Trunksucht und der Syphilis. Sie be-

schäftigt sich ferner mit den Gesetzen der Vererbung und mit den Rechten und 

Pflichten der Gesellschaft und des Staates gegenüber dem Verbrecher.“24

Dem weiter oben erwähnten Wunsch von von Luschan nach einem 
übergreifenden Forschungsziel der verschiedenen Disziplinen entsprach 
das Bedürfnis nach einer Systematisierung und gemeinsamen Methodik 
der Arbeit.25 Sich von den früheren Reiseberichten abgrenzend, in denen 
die Untersuchungsobjekte meist in impressionistischem Stil beschrieben 
wurden, sollten die Wissenschaftler nun planmäßig vor Ort forschen –
und damit auch eine Distanz zu den zu beschreibenden Objekten bewah-
ren, was wiederum die Wissenschaftlichkeit der Untersuchung un-
terstreichen sollte.26

23 Von Luschan, Ziele und Wege der Völkerkunde 1902, S. 171.
24 Dieser Abschnitt taucht in zwei Publikationen von von Luschan auf: Felix 

von Luschan, Angewandte Anthropologie im akademischen Unterricht, in: 
Correspondenzblatt der Deutschen Gesellschaft für Anthropologie, Ethno-
logie und Urgeschichte 41 (1910), S. 100f. sowie ders., Die Wichtigkeit 
1912, S. 54.

25 Von Luschan, Beiträge 1898, S. 324.
26 Zu Reiseberichten siehe u.a.: Urs Bitterli, Auch Amerikaner sind Men-

schen. Das Erscheinungsbild des Indianers in Reiseberichten und kultur-
historischen Darstellungen vom 16. zum 18. Jahrhundert, in: Gunter 
Mann/Franz Dumont (Hg.), Die Natur des Menschen. Probleme der physi-
schen Anthropologie und Rassenkunde (1750-1850), Stuttgart/New York 
1990, S. 15-29; sowie ders., Die „Wilden“.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

63

Die Perspektive von Thilenius

Stärker als bei von Luschan war für Thilenius die Definition der Völker-
kunde und der Anthropologie und ihre Abgrenzung zu anderen Wissen-
schaften ein immer wiederkehrendes Thema, das auf den Etablierungs-
prozess verweist, in dem sich diese Wissenschaften noch befand – und 
der von Thilenius als solcher wahrgenommen wurde. So stellte er 1903 
fest, dass die Völkerkunde Einblick in die materielle und ideelle All-
tagswelt der untersuchten Völker, Auskunft über Kleidung, Boote, Häu-
ser, Traditionen, Tagesablauf, Arbeitsteilung, Lebensart, Gläubigkeit, 
Sprache, Rituale, Krankheitsbekämpfung, Begräbnisse etc. geben soll-
te.27 1906 konstatierte er in „Volkskunde und Völkerkunde“, dass die 
vergleichend arbeitende Völkerkunde die Entwicklungen von den „pri-
mitivsten“ zu den „höchsten Zuständen der Kultur“ verfolge,28 um zwei 
Jahre später einzugrenzen, dass die an den Träger gebundene „Kultur“ 
der Gegenstand der Völkerkunde sei, sofern diese durch „Rasse und 
Umwelt“ bestimmt wäre: 

„‚Völkerkunde’ ist sowohl Ethnographie wie Ethnologie, Beschreibung und

Vergleichung. […] Ihr Gegenstand ist die Kultur der Menschen, soweit sie 

durch Rasse und Umwelt bestimmt ist. Danach ist das Material der Völker-

kunde unbegrenzt, nicht aber die Arbeitsweise, welche im wesentlichen als na-

turwissenschaftliche Betrachtung der Kulturen bezeichnet werden mag. Dar-

aus folgt u.a. die Uebertragung des Begriffs der Individualität auf kulturelle 

Erzeugnisse, das Aufsuchen von Variationsbreite, Entwicklung, Degeneration, 

Bastardierung usw. Man studiert den Mensch, seine geographischen, wirt-

schaftlichen, sozialen, religiösen Bedingungen, endlich die materielle Kultur, 

wie sie in den Erzeugnissen auftritt.“29

1926 definierte er in „Völkerkunde und Schule“, die Disziplin der Völ-
kerkunde wie folgt: Sie sei „[…] die Wissenschaft, welche die Beson-
derheiten und die Entwicklung des geistigen Lebens und der äußeren 
Lebensführung des primitiven Menschen in den Völkern aller Räume 
und Zeiten ursächlich erforscht und darstellt.“30 Die Völkerkunde frage 
nach Erfindung oder Entlehnung und erforsche die „zeitliche Tiefe der 

27 Georg Thilenius, Ethnographische Ergebnisse aus Melanesien, I. Theil: 
Reisebericht. – Die polynesischen Inseln an der Ostgrenze Melanesiens, 
in: Nova Acta, Bd. 80, Nr. 1 (1903), S. 60ff.

28 Georg Thilenius, Volkskunde und Völkerkunde. Resümee eines Vortrages, 
in: Mitteilungen des Verbandes deutscher Vereine für Volkskunde, Nr. 3 
(1906), S. 14.

29 GStA PK:VI HA Nachlass Schmidt-Ott A XXXV. Die Unterstreichungen 
sind bereits im Originaltext erfolgt. 

30 Georg Thilenius, Völkerkunde und Schule, München 1926, S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

64

Dinge“.31 Und in seiner Festtagsrede zur Eröffnungsfeier des Berliner 
Völkerkundemuseums im gleichen Jahr äußerte er sich zur Aufgabe der 
Völkerkunde wie folgt: „Sie fragt, wie der rassenmäßig beanlagte 
Mensch aus einer gegebenen Umwelt sein Leben und seine Weltan-
schauung gestaltet hat.“32 Wieder zwei Jahre später sah er dann in „Mu-
seum und Völkerkunde“33 intensive Verbindungen der Völkerkunde zu 
den Fächern Psychologie bzw. Völkerpsychologie, Sprachforschung, 
Geographie sowie zu den Naturwissenschaften. So machte er in dem 
Band „Völkerkunde“ Angaben zu folgenden Sachgebieten: Gesellschaft,
Wirtschaft, geistige und materielle Kultur, Klimatologie, Geographie, 
Geologie, Zoologie, Botanik, Demographie, Anthropologie, Physiologie, 
Psychologie, Pathologie, umweltliche Einflüsse, Rassenkunde.34 Die 
Völkerkunde biete dabei Zusammenfassungen und stelle vorläufige 
Theorien auf.35

Für anthropologische Erkenntnisse interessierte sich Thilenius zu-
nächst wenig. So thematisierte er 1903 bzw. 1906 in seinen Schriften zur 
Untersuchung Melanesiens36 zwar die Physiognomie der Melanesier, 
doch diese Beobachtungen nahmen nur einen sehr geringen Stellenwert 
ein. Noch 1916 definierte er die Beziehung zur Anthropologie als 
schwach.37 Entsprechend zog er es vor, sich mit sogenannten völker-

31 Thilenius, Völkerkunde und Schule 1926, S. 3. Mit dem Begriff der „Ent-
lehnung“ spielte Thilenius auf die Konvergenz-Theorie an, die Paul Eh-
renreich um die Jahrhundertwende entwickelt hatte. Der Biologie entlehnt 
sah sie die Möglichkeit von Analogien zwischen nicht verwandten Lebe-
wesen bereits aufgrund der Anpassung an ähnliche Lebensbedingungen. 
Siehe dazu auch Bernhard Ankermann, Die Lehre von den Kulturkreisen, 
in: Korrespondenz-Blatt der Gesellschaft für Anthropologie, Bd. 42 
(1911), S. 157f. Zwar verwies von Luschan, der selbst die Theorie als 
„philosophische Spekulation“ abtat, darauf, dass Thilenius ein Vertreter 
des „Konvergenz-Ansatzes“ sei, doch in der Praxis fand diese bei Thileni-
us kaum Anwendung bzw. stand er ihr skeptisch gegenüber. Siehe dazu: 
von Luschan, Über Benin-Alterthümer 1916, S. 311; von Luschan, Ziele 
und Wege der Völkerkunde 1902, S. 170; Georg Thilenius, Ethnographi-
sche Ergebnisse aus Melanesien, II. Theil: Die westlichen Inseln des Bis-
marck-Archipels, in: Nova Acta, Bd. 80, Nr. 2 (1903), S. 305.

32 VKM HH: M.B. 10, Bd. V.
33 Georg Thilenius, Museum und Völkerkunde: Festschrift zum 50jährigen 

Bestehen des Hamburgischen Museums für Völkerkunde, Hamburg 1928, 
S. 1-40.

34 Ebd., S. 22f. 
35 Thilenius, Museum und Völkerkunde 1928, S. 3.
36 Thilenius, Ethnographische Ergebnisse aus Melanesien, I. Theil 1903, S. 

1-102.; ders., Die Bedeutung der Meeresströmungen für die Besiedlung 
Melanesiens, in: Beiheft zum Jahrbuch der Hamburgischen Wissenschaft-
lichen Anstalt, Bd. 23, Hamburg 1906, S. 1-21.

37 Thilenius, Das Hamburgische Museum 1916, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

65

kundlichen Fragen zu beschäftigen, wie z.B. 1920 mit unterschiedlichen 
Zahlungsmitteln in „Primitives Geld“.38 Allerdings verwies er im selben 
Jahr in seiner Definition der Anthropologie auf die Nähe der beiden Dis-
ziplinen. Demnach wäre diese: „[…] Naturgeschichte des Menschen, 
während die kulturelle Seite von der Völkerkunde behandelt wird.“39 In-
nerhalb der Anthropologie lasse sich zudem noch unterscheiden: „Die 
allgemeine A. [Abkürzung für Anthropologie, A.d.V.] behandelt die all-
gemeinen biologischen Fragen wie Variabilität, Vererbung, Auslese, die 
Entstehung des Menschengeschlechts, die Rassenbildung, Rassenmi-
schung und den Rassentod; die Sozial-A. gilt der Untersuchung der Be-
ziehungen zwischen Rasse und Familie, Gesellschaft, Staat.“40 Insge-
samt und rückblickend konstatierte er allerdings 1931 eine zunehmende 
Biologisierung der Anthropologie seit der Jahrhundertwende: 

„Um 1900 erhielt die Anthropologie einen starken Antrieb von der Biologie. 

Zu Lamarcks Umweltwirkung und Darwins Auslese kamen jetzt Weismanns 

Lehre von der Kontinuität des Keimplasmas hinzu, de Vries` Mutationslehre 

und die wieder aufgefundene Mendelsche Vererbungsweise. Die neuen Ge-

sichtspunkte setzten sich rasch durch, vielleicht weil man in den bisherigen 

Anschauungen erhebliche Fortschritte nicht mehr erwartete.“41

Die Anthropometrie sah er dabei als „[…] Hilfswissenschaft der Anth-
ropologie zur exakten Festlegung der graduellen Unterschiede zwischen 
Individuen oder Rassen […]“42 Dazu hieß es außerdem: 

„Allgemeine Bezeichnungen wie kurz, lang, hell, dunkel, braun, grau usw. 

sind zu sehr von dem subjektiven Empfinden abhängig, um vergleichbare Be-

schreibungen zu geben. Die wissenschaftliche Schilderung verlangt vielmehr 

die Angabe der Maße in Millimetern (z.B. Körperlänge), Graden und Minuten 

(Profilwinkel), Kubikzentimetern (Schädelinhalt), zu welchem Zwecke beson-

dere Meßapparate konstruiert wurden (Anthropometer, Tasterzirkel, Goniome-

ter usw.), deren Anwendung wiederum zum Teil Hilfsapparate (Kraniophore 

usw.) zur exakten Einstellung der zu messenden Objekte nötig macht. Auch 

für beschreibende Merkmale wie der Farbe der Haut, die Beschaffenheit des 

Haares oder die Form der Nase sucht man durch graduierte Normaltabellen 

zahlenmäßige Ausdrucksformen zu gewinnen. Die Bearbeitung des so erlang-

38 Georg Thilenius, Primitives Geld, in: Archiv für Anthropologie, Bd. 18, 
H. 1 (1920), S. 1-34.

39 Georg Thilenius, Anthropologie, in: Heinrich Schnee (Hg.), Deutsches 
Koloniallexikon, Bd. 1-3, Leipzig 1920, S. 62.

40 Ebd., S. 62.
41 Thilenius, 60 Jahre 1931, S. 3.
42 Thilenius, Anthropometrie, in: Heinrich Schnee (Hg.), Deutsches Koloni-

allexikon, Bd. 1, Leipzig 1920, S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

66

ten objektiven Beobachtungsmaterials geschieht nach mathematischen Regeln; 

beliebt ist die Darstellung der Ergebnisse durch Kurven, da diese die Unter-

schiede, die ein Merkmal in verschiedenen Gebieten zeigt (z.B. die verschie-

dene Häufigkeit langer Schädel bei Deutschen und Negern, oder die Verschie-

denheit des Lebensalters, in dem die Geschlechtsreife in Europa und Melane-

sien eintritt) besonders augenfällig machen.“43

Ab den 1920er und Anfang der 1930er Jahre begann sich Thilenius dann 
zunehmend für die Rassenkunde zu interessieren. Diese wäre, wie er 
1928 schrieb, nicht identisch mit der physischen Anthropologie, vor al-
lem weil die Frage der „‚Rassenzugehörigkeit’ für die Völkerkunde 
nicht im Vordergrund“ stehe.44 Aber die Völkerkunde könne von einer 
Kooperation mit der Rassenkunde nur profitieren: 

„Vor allem aber ist heute schon die Allgemeine Rassenkunde wichtig; d. h. die 

Anwendung der allgemeinen Biologie auf den Menschen. Die Fragen der Ver-

erbung, der Anpassung, der Auslese und viele andere kommen für den Men-

schen in Betracht, gleichgültig, ob man ihn als Glied einer Rasse oder eines 

Volkes betrachtet, und die biologischen Probleme werden für die Völkerkunde 

so lange wichtig bleiben, als der Mensch sich nährt und fortpflanzt, geboren 

wird und stirbt wie jedes andere Landsäugetier.“45

Wichtig für Völkerkundler sei „[…] vor allem die allgemeine Rassen-
kunde, die in der Hauptsache die Anwendung der Biologie auf den Men-
schen bedeutet, also die Biologie selbst voraussetzt, die wiederum die 
Beziehungen zu einem großen Teil der Naturwissenschaften herstellt.“46

1930 plädierte Thilenius dann auch für eine Zusammenarbeit der Anth-
ropologie und der Ethnologie: „Die Beziehung von Kulturgut auf eine 
Bevölkerung bedeutet eine Verknüpfung der Kulturforschung mit der 
Anthropologie, die den Fortbestand einer Bevölkerung über mehrer Kul-
turstufen hinweg oder die Zusammensetzung einer anderen aus mehrer 
Elementen nachweisen kann“47

Sowohl physische als auch psychische Merkmale seien biologisch zu 
interpretieren: „Die Rassenkunde schreitet damit von der Körpermes-
sung fort zur Beobachtung des einzelnen Menschen in seinem Verhalten 
zu den übrigen Mitgliedern seiner Gruppe, also zur Gesellschaft, weiter-
hin der Wirtschaft und der geistigen Kultur, mithin zur Kultur über-

43 Ebd., S. 62.
44 Thilenius, Museum und Völkerkunde 1928, S. 2.
45 Ebd., S. 3.
46 Ebd., S. 30.
47 GStA B: VI HA Nachlass Schmidt-Ott C 42.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

67

haupt.“48 Die beiden Disziplinen verstand er also als komplementär und 
mit einer ähnlichen Fragestellung, aus der sich eine „gemeinsame Bear-
beitung“ ergebe.49 Zu Beginn der 1930er Jahre wiederholte er, dass er 
sich von der neuen biologischen Richtung wichtige Ergebnisse erhoffe.50

Auch für Thilenius war die Wissenschaft Selbstzweck. Anders aber 
als von Luschan äußerte sich Thilenius selten explizit zur politischen 
Dimension der Wissenschaften, insbesondere der Völkerkunde und der 
Anthropologie. Zwar stellte er die wirtschaftliche Bedeutung der Kolo-
nie in der Südsee für die „Heimat“ heraus.51 Und an anderer Stelle be-
tonte er, dass die verschiedene Zusammensetzung der Bevölkerung in 
den Kolonien, einer „pflegliche[n, A.d.V.] Eingeborenenpolitik“ bedürf-
te, die wiederum Kenntnisse über die „Kulturen“ voraussetzen würde.52

Doch insgesamt sah er (zumindest theoretisch) keinen Bedarf an einer 
anwendungsorientierten Wissenschaft.

2.2 Von Luschans und Thi lenius’  

kulturtheoret ische Ansätze

Zentrale Kulturtheorien

Adolf Bastians evolutionistische Theorie

Neben Rudolf Virchow gehörte zur ersten „Generation“ der führenden 
deutschen Völkerkundler, die zumeist als liberal, individualistisch und 
patriotisch nationalistisch eingestuft werden, Adolf Bastian.53

Bastian hatte sich nach seinem Studium der Rechts- und Naturwis-
senschaften sowie der Medizin 1867 in der Disziplin der Völkerkunde 
habilitiert.54 1869 gründete er zusammen mit Rudolf Virchow die Ge-

48 Ebd., Brief von Thilenius an den Präsidenten der Deutschen Förderungs-
gemeinschaft und Staatsminister Schmidt-Ott vom 2. Februar 1930.

49 Ebd.
50 Thilenius, Anthropologische Gesellschaft 1931, S. 6.
51 Horst Weyhmann, Unsere Südsee, Berlin. Ein unentbehrlicher Bestandteil 

der deutschen Volkswirtschaft, Berlin 1917. Siehe Vorwort des Bandes 
von Thilenius, S. Vff.

52 Thilenius, Vom Akademischen Gymnasium, S. 13. In diesem Zusammen-
hang forderte er auch ein Kolonialinstitut ein, das vom Reich ausfinanziert 
werden sollte.

53 Massin, From Virchow, S. 100.
54 Annemarie Fiedermutz-Laun, Der kulturhistorische Gedanke bei Adolf 

Bastian. Systematisierung und Darstellung der Theorie und Methode mit
dem Versuch einer Bewertung des kulturhistorischen Gehaltes auf dieser 
Grundlage, Wiesbaden 1970, S. 9; sowie: Anita Hermannstädter, Symbole 
kollektiven Denkens. Adolf Bastians Theorie der Dinge, in: 
dies./Staatliche Museen zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz, Ethnologi-

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

68

sellschaft für Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte in Berlin, die 
die treibende Kraft für die Etablierung der Völkerkunde und auch für 
das Berliner Völkerkundemuseum wurde. (Ein Jahr später kooperierte er 
mit Virchow bei der Etablierung der Anthropologischen Gesellschaft in 
Wien.55) 1871 erhielt er dann auch die Berufung zum außerordentlichen 
Professor an die Universität Berlin im damit von ihm neu begründeten 
Fach der Völkerkunde.56 1873 wurde auf Gesuch der Gesellschaft das 
Königliche Museum für Völkerkunde zu Berlin gegründet, welches die 
bisherigen ethnographischen und prähistorischen Sammlungen aufnahm, 
und zu dessen erstem Direktor Bastian berufen wurde.57 Dieses neue 
Museum wurde in der Folge sehr stark von Bastian geprägt, fand durch 
ihn über die nationalen Grenzen hinaus Anerkennung und wuchs damit 
zum primären ethnologischen Forschungszentrum im Deutschen Kaiser-
reich heran,58 womit Bastian entscheidenden Einfluss auf die Institutio-
nalisierung und inhaltliche Ausrichtung der gesamten Disziplin der Völ-
kerkunde nahm.59 Die starke Außenwirkung seines Museums wurde ins-
besondere durch die enorme Vergrößerung der ethnologischen Samm-
lungen unter seiner Direktorenschaft bedingt. Seine Sammlungsstrategie 
war denn auch primär durch quantitative und qualitative Argumente be-
züglich der Objekte geprägt. Es ging darum, so schnell wie möglich so 
viel „schöne“, auch im Sinne von außergewöhnlichen, Gegenständen 
wie möglich zu erhalten. Eine Systematik in der Erforschung der soge-
nannten „Naturvölker“ lässt sich aus heutiger Perspektive aber kaum er-
kennen, was vermutlich daran lag, dass sein primär völkerkundliches 
Erkenntnisinteresse eine breite empirische Basis im Humboldtschen 
Sinne verlangte.60 Anthropologische Ansätze und Forschungen waren 

sches Museum (Hg.), Deutsche am Amazonas – Forscher oder Abenteu-
rer? Expeditionen in Brasilien 1800 bis 1914, Münster e.a. 2002, S. 44.

55 Fiedermutz-Laun, Der kulturhistorische, S. 10.
56 Winkelmann, Anfänge, S. 8. Und: Tietmeyer, „Europäische Ethnologie“, 

S. 3. 
57 Hermannstädter, Symbole, S. 41. Nach dem Ersten Weltkrieg wurde aus 

dem Königlichen Museum für Völkerkunde das Staatliche Museum für 
Völkerkunde. Siehe dazu: Bolz, Ethnologisches Museum, S. 15. 

58 Winkelmann, Anfänge, S. 8-11.
59 Fischer, Anfänge, S. 15.
60 Dies spiegelt sich auch in seinen acht umfangreichen und mehrmonatigen 

Reisen. Wie diesen mangelte es seinen 70 größtenteils mehrbändigen 
Schriften, seinen ca. 230 Aufsätzen und ca. 270 Rezension an Systematik, 
wie schon Zeitgenossen monierten. Fiedemutz-Laun, Der kulturhistori-
sche, S.10; Turner, Hundert, S. 120f. Karl von den Steinen z.B. bemängel-
te 1905 bei seiner Gedächtnisrede auf Adolf Bastian: „Die letzte Periode 
seines schriftstellerischen Schaffens ist durch einen Stil gekennzeichnet, 
den tatsächlich kein Unbefangener für normal halten wird. Das ist allzu 
häufig nicht mehr die Dunkelheit der schwierigen Materie und die Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

69

für ihn weitestgehend bedeutungslos. Nach Bastian war die Völkerkunde 
eine Naturwissenschaft mit dementsprechenden Methoden. Auch daher 
war für ihn die induktive Forschung, also die Ableitung von Gesetzen 
auf der Grundlage von empirischem Material maßgebend.61 Eine zu 
starke Theoretisierung von Erkenntnissen versuchte er zu vermeiden. 
Daher lehnte er beispielsweise wie Rudolf Virchow den Darwinismus 
ab, dem er eine spekulative Basis vorwarf.62

Trotz seiner Theorieskepsis hatte auch Bastian eine spezifische Per-
spektive auf sein Untersuchungsfeld. So prägte er die These von den so-
genannten „Elementargedanken“, die Annahme, von der psychischen 
Einheitlichkeit aller Menschen, unabhängig von ihrer Entwicklungsstufe 
und trotz aller kulturellen Differenzen.63 Wie seine angelsächsischen 
Kollegen John Ferguson Mc Lennan (1827-1881), Lewis Henry Morgan 
(1818-1881), Herbert Spencer (1820-1903) und Edward Burnett Tylor 
(1832-1917) vertrat er damit ein evolutionistisches Entwicklungsmodell, 
das ungeachtet aller Unterschiede die Einheit der Menschheit voraus-
setzte.64 Die Verschiedenartigkeit wurde darin durch ein Stufen-Konzept 
erklärt, nachdem alle Völker jeweils auf einer Entwicklungsstufe stän-
den: Auf einer unteren Stufe wären die „Naturvölker“ angesiedelt, deren 
„Kultur“ im Sinne des Grades an technischer Entwicklung und „Zivilisa-
tion“ als gering angesehen wurde und die daher als der Natur ausgelie-
fert beschrieben wurden; auf einer oberen Stufe stünden hingegen die 

nachlässigung der äußeren Form allein, sondern ein Überquellen der Vor-
stellungen ohne jede notwendige Hemmung. Durch zahllose Klammern 
nicht mehr übersichtlich geschieden, sondern labyrinthisch verbaut, be-
drängen den Leser Namen und wieder Namen, Schlagworte, Kunstausdrü-
cke, Sentenzen derart, daß er vom Schwindel begriffen wird …“

61 Fiedermutz-Laun, Der kulturhistorische, S. 64.
62 Penny, Objects, S. 21.
63 Bastian war auf der Suche nach völkerkundlichen Parallelen, die allen 

Völkern unabhängig von ihrer Entwicklungsstufe gemein wären. Diese 
„Elementargedanken“ seien nach Bastian nicht klar herauszukristallisie-
ren, sondern sind nur als „Völkergedanken“ erforschbar, einer durch den 
geographischen Ort geprägten Form der „Elementargedanken“. Fischer, 
Anfänge, S. 15. Und: Winkelmann, Anfänge, S. 7ff. Sowie: Tietmeyer, 
„Europäische Ethnologie“, S. 6. Zum Thema „Elementargedanken“ siehe 
auch: Karoline Noack, Die Rezeption der „Lehre von dem Elementar- und 
Völkergedanken“, Adolf Bastians im Werk Karl von den Steinens, in: 
Hannelore Bernhardt (Hg.), Geschichte der Völkerkunde und Volkskunde 
an der Berliner Universität. Zur Aufarbeitung des Wissenschaftserbes 
(Beiträge zur Geschichte der Humboldt-Universität zu Berlin), Berlin 
1991, S. 20ff.

64 Turner, Hundert, S. 121

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

70

„Kulturvölker“,65 die einen hohen Entwicklungsstand und Zivilisations-
grad erlangt hätten und selbstbestimmt handeln würden.66 Diesem evolu-
tionistischen Entwicklungsmodell war eine Zeitachse inhärent, die die 
„primitiven“ Kulturen bzw. „Naturvölker“ zeitlich in die Vergangenheit, 
also außerhalb der Gegenwart der „Kulturvölker“ verortete, worauf Jo-
hannes Fabian mit seinem Konzept des „denial of coevalness“ (der Ver-
weigerung von Gleichzeitigkeit) eindrücklich verwies.67 Gleichzeitig 
wurden die „Natur-“ und „Kulturvölker“ in einem hierarchischen, in ei-
nem biopolaren Verhältnis zueinander gesehen. Das distinktive, aber 
auch Vergleiche ermöglichende Merkmal war dabei die „Kultur“.68

Die „Kultur“ als Schlüsselbegriff der Völkerkunde

Um die Jahrhundertwende erreichte der Begriff der „Kultur“ eine hohe 
gesellschaftliche Popularität, wie sich beispielsweise an der stark anstei-
genden Zahl der Zeitschriften mit eben diesem Wort im Titel sowie an 
neuen Wortschöpfungen wie „Kulturwahlrecht“, „Kulturmenschentum“, 
„Kulturpolitik“ zeigte.69 „Kultur“ war um die Jahrhundertwende die 
„[…] zentrale Kategorie zur Dimensionierung gesamtgesellschaftlicher 

65 Siehe: Leclerc, Anthropologie, S. 17. Und: Garrick Bailey/James Peoples 
(Hg.), Humanity. An Introduction to Cultural Anthropology, New York 
e.a. 19943, S. 68ff.

66 Hans Martin Leyten, Das Völkerkundemuseum – Museum der Vergan-
genheit oder der Zukunft? Ziele und Aufgaben des Museums für Völker-
kunde, in: Jürgen Zwernemann (Hg.), Die Zukunft des Völkerkundemuse-
ums: Ergebnisse eines Symposiums des Hamburgischen Museums für 
Völkerkunde, Münster 1991, S. 27.

67 Johannes Fabian, Time and the Other: How Anthropology Makes its Ob-
ject, New York 1983, S. 17ff.

68 Johannes W. Raum, Evolutionismus, in: Hans Fischer (Hg.), Ethnologie. 
Einführung und Überblick, Berlin 19882, S. 247.

69 Rüdiger vom Bruch/Friedrich Wilhelm Graf/Gangolf Hübinger, Einlei-
tung: Kulturbegriff, Kulturkritik und Kulturwissenschaft um 1900, in: 
dies. (Hg.), Kultur und Kulturwissenschaften um 1900. Krise der Moderne 
und Glaube an die Wissenschaft, Stuttgart 1989, S. 12; sowie: Georg Bol-
lenbeck, Warum der Begriff „Kultur“ um 1900 reformulierungsbedürftig 
wird, in: Christoph König/Eberhard Lämmert (Hg.), Konkurrenten in der 
Fakultät. Kultur, Wissen und Universität um 1900, Frankfurt a. M. 1999, 
S. 1ff. und 24. Weitere Zeitschriften waren u.a.: Zeitschrift für Kulturge-
schichte, 1893ff.; Archiv für Kulturgeschichte, 1903ff.; Die Kultur. Zeit-
schrift für Wissenschaft, Literatur und Kunst, 1899ff.; Ethische Kultur. 
Wochenschrift für sozialethische Reformen, 1894ff.; Kulturfragen. Mo-
natsschrift für Volkswirtschaft, soziale Kultur, Literatur und Kunst, 
1905ff.; Der Kulturmensch. Zeitschrift für körperliche und geistige Selbst-
zucht, 1904ff.; Deutsche Kultur, 1905ff.; Kultur der Gegenwart, 1906ff.; 
Harmonische Kultur, 1912ff.; Deutsche Kultur in der Welt, 1915ff.; Reli-
giöse Kultur, 1916ff.; Theosophische Kultur, 1919ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

71

Wirklichkeit und gedankenloses Modewort zugleich […]“70 Darüber 
hinaus wurde „Kultur“ zum zentralen Bezugspunkt geisteswissenschaft-
licher Disziplinen und Debatten. Dabei war der Kulturbegriff unter den 
Historikern, Soziologen und Völkerkundlern häufig das, was später mit 
Konzepten wie „Gesellschaft“ und „Soziales“ beschrieben wurde. Zu-
dem wurden der „Kultur“ Funktionen wie Integration und Sinnstiftung
zugeschrieben.71

In der Völkerkunde hatte sich der Begriff der „Kultur“ bereits mit ih-
rer Entstehung zum Fachterminus und Schlüsselbegriff für die Erfor-
schung des gesellschaftlichen Lebens entwickelt.72 Das Konzept der 
„Kultur“ besaß nämlich das Charakteristikum, mehr die Zustände als die 
Prozesshaftigkeit widerzuspiegeln. Damit wurde „Kultur“ zum „wich-
tigsten analytischen Begriff“ der Völkerkunde.73 Genau das statische 
Fehlen der „Kultur“ war der Zustand, der die Forschungsobjekte der 
Völkerkunde, also die „Naturvölker“ von den „Kulturvölkern“ unter-
schied. Sich selber identifizierte man dabei als Teil der Völker mit mitt-
lerweile dauerhafter Kultur und diese wurden den „Naturvölkern“ über-
legen gesehen.74 Diese Selbstkonstruktion als „Kulturvolk“ mit der Ent-
gegenstellung der „Naturvölker“ hatte damit konstituierende Wirkung 
für die Völkerkunde des ausgehenden 19. Jahrhunderts,75 wobei sie ge-
nau dieses Konzept durch das Studium der „Naturvölker“ ohne „Kultur“ 
auch kreiert hatte.76 Ein ähnlicher Mechanismus lässt sich auch für den 
Kolonialismus verzeichnen. Auch hier war das moderne Konzept der 
„Kultur“, so führt Sebastian Conrad aus, nicht nur ein „Produkt der ko-

70 vom Bruch, Einleitung: Kulturbegriff, S. 12. Siehe auch Wolfgang J. 
Mommsen, der auf die Funktion der politischen Legitimierung von „Kul-
tur“ verweist. Und: Wolfgang J. Mommsen, Kultur als Instrument der Le-
gitimation bürgerlicher Hegemonie im Nationalstaat, in: Claudia Rü-
ckert/Sven Kuhrau (Hg.), „Der Deutschen Kunst …“. Nationalgalerie und 
nationale Identität 1876-1998, Berlin 1998, S. 28.

71 Bollenbeck, Warum, S. 24
72 Ute Daniel, „Kultur“ und „Gesellschaft“. Überlegungen zum Gegens-

tandsbereich der Sozialgeschichte, in: Geschichte und Gesellschaft 19, H. 
1 (1993), S. 69ff.

73 Ebd., S. 76
74 Dass es allgemeiner gesellschaftlicher Konsens war, sich gegenüber den 

„Naturvölkern“ überlegen zu fühlen, zeigte sich beispielsweise, als sich 
August Bebel am 16. Februar 1894 im Reichstag gegen gewalttätige 
Übergriffe einiger Kolonialbeamter in den Kolonien des Deutschen Rei-
ches aussprach und dafür nur Gelächter erntete. Siehe dazu: Harms, Das 
politische Bild, S. 1.

75 Kundrus, Moderne Imperialisten, S. 174.
76 Zimmerman, Anthropology, S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

72

lonialen Begegnung“, sondern auch dessen Prämisse.77 In dem Ansatz 
des Kulturvergleichs offenbarte sich eine „Grundoperation kolonialisti-
scher Argumentation“, in der sich Machtanspruch und nationalistische 
Tendenzen zeigten.78

Die Kulturkreislehre (auch Lehre vom Diffusionismus bzw. 
Kulturhistorische Methode)

Mit dem Beginn des 20. Jahrhundert wurde Bastians’ Theorie des Evo-
lutionismus mit seinem universal-ethischen Anspruch und seiner Fokus-
sierung auf „Kultur“ dann zunehmend durch die sogenannte Kulturkreis-
lehre herausgefordert. Auf einem Treffen der BGAEU 1904 stellten 
Bernhard Ankermann und Fritz Graebner (1877-1934), beide zu diesem 
Zeitpunkt Assistenten unter von Luschan,79 ihre (einer „mainstream 
Anthropology“ und der praktischen Museumsarbeit angepasste) Ausle-
gung der Kulturkreislehre vor.80 Diese Theorie identifizierte spezifisch 
ähnliche und damit vergleichbare „Kulturelemente“ in so verschiedenen 
Regionen wie Afrika und Ozeanien. Dabei ging es ihr zunächst nur um 
die Untersuchung der Erscheinung und Verbreitung einzelner Phänome-
ne, ohne dabei einen holistischen Erklärungsanspruch zu hegen.81 Auch 
als Lehre vom Diffusionismus oder als kulturhistorische Methode be-
zeichnet, wurzelte sie in Konzepten des Leipziger Geographen Friedrich 
Ratzel (1844-1904) und war beeinflusst durch die die kulturhistorischen 
Überlegungen von Leo Frobenius (1873-1938), der für seine theoreti-
schen Ansätze erst in den späten 1920er Jahren Anerkennung fand.82

77 Conrad, Geteilte Geschichten, S. 29. Conrad bezieht sich hier auf Nicholas 
Dirks.

78 Kundrus, Moderne, S. 174.
79 Zimmerman, Anthropology, S. 206f. Fritz Graebner wechselte 1906 an 

das Völkerkundemuseum in Köln; Bernhard Ankermann blieb bis zum 
Ende seiner Karriere im Berliner Völkerkundemuseum.

80 Ebd., S. 207
81 Michael Wiener, Ikonographie des Wilden. Menschen-Bilder in Ethnogra-

phie und Photographie zwischen 1850-1918, München 1990, S. 41ff.
82 Zeitgenossen wie Ratzel warfen ihm lange Zeit Ungenauigkeit und Sorg-

losigkeit vor. Siehe dazu: Suzanne L. Marchand, Leo Frobenius and the 
Revolt against the West, in: Journal of Contemporary History 32 (1997), 
S. 158f.; Markus Joch, Sammeln, forschen, erzählen, erzählen, erzählen. 
Leo Frobenius am Kongo-Kassai, in: Alexander Honold/Oliver Simons 
(Hg.), Kolonialismus als Kultur. Literatur, Medien, Wissenschaft in der 
deutschen Gründerzeit des Fremden, Tübingen 2002, S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

73

Ratzel hatte als eine Antwort auf den Evolutionismus die Anthropo-
geographie entwickelt.83 Damit war die Kategorie „Raum“ als eine neue 
Grundlage und Dimensionierung für einen naturwissenschaftlichen Kul-
turbegriff eingeführt.84 Aufgabe der Völkerkunde sei es demnach, geo-
graphische Gebiete mit gleichen „Kulturelementen“ (sogenannte „Kul-
turkreise“) zu identifizieren und zu erforschen. Dabei vertrat er das Prin-
zip, das sich aufgrund einer „Ideenarmut“, Neuerungen nur durch Diffu-
sion (Migrationen, Handel, Eroberungen) ausbreiten würden.85 Außer-
dem interpretierte er die Geschichte der Menschheit in einem darwinisti-
schen Sinne als eine dauernde Anpassung an die Umwelt. Das Mittel der 
Anpassung schien ihm dabei die „Kultur“ zu sein, zu der er Technolo-
gie, intellektuelle Eigenschaften und die soziale Organisation rechnete.86

Die Ursprünge der „Kulturkomplexe“ sah er in Asien: von hier aus hät-
ten sich diese durch wellenförmige Wanderungen in die Welt verteilt. 
Alle Kulturen würden daher auf eine gewisse Zahl von originären Kul-
turkomplexen zurückgehen. Die Völkerkunde hätte demnach den Auf-
trag, diese frühen Komplexe sowie ihre Verteilung zu rekonstruieren.87

Auftrieb hatten diese theoretischen Ansätze von Ratzel durch die kultur-
historischen Überlegungen von Leo Frobenius erhalten. Er hatte durch 
einen Vergleich verschiedener „Kulturelemente“ in Ozeanien und West-
afrika Übereinstimmungen festgestellt, die er auf einen gemeinsamen 
Ursprung in einem „Kulturkreis“ zurückgeführt hatte,88 wobei sich nach 
ihm immer dann von einem „Kulturkreis“ sprechen ließ, wenn eine gro-
ße Anzahl von Elementen wiederholt auftauchen würden.89 Für Frobeni-
us waren die Kulturen „organische Lebewesen“, die alle die Entwick-
lungsstadien Geburt, Reife, Tod durchlaufen würden. So war er an der 
kulturellen Entwicklung, insbesondere aber an der Vererbung der „Kul-
tur“ interessiert,90 wobei er diese losgelöst von ihrem Träger sah.91

83 Jürgen Osterhammel, Die Wiederkehr des Raumes: Geopolitik, Geohisto-
rie und historische Geographie, in: Neue politische Literatur 43 (1998), S. 
374-397.

84 Grosse, Kolonialismus, S. 39.
85 Fuchs, Rasse, S. 167.
86 Woodruff D. Smith, Friedrich Ratzel and the Origins of Lebensraum, in: 

German Studies Review 3 (1980), S. 53.
87 Hermann Heinrich Frese, Anthropology and the Public: The Role of Mu-

seums, Leiden 1960, S. 59. Nach Smith schuf Ratzel auch den Begriff des 
„Lebensraums“. Diesen Begriff definierte er als: „… the geographical sur-
face area required to support a living species at its current population size 
and mode of existence.“ Smith, Friedrich Ratzel, S. 51ff.

88 Turner, Hundert, S. 124. 
89 Frese, Anthropology, S. 59ff.
90 Zimmerman, Anthropology, S. 206.
91 Ebd., S. 207.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

74

Fritz Graebner nahm in seinem Werk, „Methoden der Ethnologie“ 
von 1911 einige der Prinzipien von Ratzel auf.92 So interpretierte er die 
Völkerkunde als Teil der Geschichte, damit diese ihrem letztendlichen 
Ziel, der Entwicklung der Kultur, näher käme. Das Wachstum einer Kul-
tur sah er größtenteils von ihrer Diffusion abhängig, die hauptsächlich 
auf Migrationen und zum Teil auf Akkulturationen zurückgehen würde. 
Hauptansatz der Kulturkreislehre war für Graebner das Studium der 
Verteilung der kulturellen Fakten. Ziel wäre dabei, die Erforschung von 
Kulturzusammenhängen: „Eine wissenschaftliche Tatsache werden diese 
natürlich erst dann sein, wenn es gelingt, jede einzelne der hier geahnten 
Kulturen in allen ihren Äußerungen als lebendiges Ganzes zu erfassen 
und in ihren Wechselwirkungen mit den übrigen darzustellen.“93 An-
kermann fasste seinen Ansatz 1911 wie folgt zusammen: 

„1. Aufgabe der Ethnologie ist die Erforschung der tatsächlichen Geschichte 

der Kultur und ihrer kausalen Bedingungen. 2. Die sogenannte Kulturkreisme-

thode will nur den ersten Teil der Aufgabe lösen. 3. In Anlehnung an die all-

gemeine Annahme von der Entstehung der Rassen durch Differenzierung und 

Mischung betrachten wir auch die Kulturen als Ergebnis analoger Vorgänge 

und also als urverwandte Glieder eines Stammbaumes. 4. Daraus ergibt sich 

die Methode: durch Vergleichung der Kulturmerkmale die Verwandtschaft 

festzustellen und unter Berücksichtigung der geographischen Lagerung das re-

lative Alter der Kulturen zu erforschen.“94

Sowohl Ankermann als auch Graebner zogen also im Gegensatz zu Bas-
tian enge Grenzen zwischen den Völkern. Fortschritt entstand ihrer Mei-
nung nach durch die Vermischung von verschiedenen Völkern, solange, 
bis eine Gruppe dominierte.95 Sie kategorisierten Völkergruppen nach 
ihren signifikanten Eigenschaften hin, die sie geographischen Räumen
zuteilten.96 Dadurch schufen sie Idealtypen mit Konzeptionen wie z.B. 
den „Polynesier“. Im Gegensatz zu Bastian, der an der Erarbeitung des 
Universellen interessiert war, stellten sie das Besondere heraus. Ihrem 
Selbstverständnis nach waren sie antievolutionär, auch wenn sie wie Ty-
lor bestimmte evolutionäre Grundmuster voraussetzten.97 So sahen auch 

92 Frese, Anthropology, S. 125.
93 Graebner, Kulturkreise 1905, S. 29.
94 Bernhard Ankermann, Die Lehre von den Kulturkreisen 1911, S. 162.
95 Penny, Bastians, S. 86f. 
96 Ebd., S. 88ff. 
97 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

75

sie die politische Implikation des Fortschritts und damit die Möglichkeit 
von hierarchischen Strukturen.98

Die Kulturkreislehre war nicht nur eine Antwort auf die kuratorische 
Krise im Museum, sondern auch eine Verneinung des bisherigen Aus-
gangskonzepts der „Naturvölker“, welches als alleiniges Erklärungsmo-
dell nicht mehr zu greifen schien.99 Durch diese Methode wurde die Ge-
schichte und die historische Interpretation in die Völkerkunde hineinge-
tragen.100 Auch wenn der Diffusionismus erst 1917 sein publizistisches 
Organ durch die Zeitschrift Anthropos erhielt,101 war er eine wichtige 
theoretische Entwicklung in der Berliner Völkerkunde bis zum Ersten 
Weltkrieg. Sie repräsentierte eine Transformation der Disziplin von ei-
ner rein empirischen, Gegenstände akkumulierenden hin zu einer eher 
fragenden und erklärenden Wissenschaft.102 Sicherlich war dieser Wan-
del, wie Glenn Penny ausführt, eine Antwort der Völkerkundler auf den 
öffentlichen Druck, ihr Museum nützlicher zu machen,103 und vermut-
lich wurden diese durch den Fokus auf das Besondere einer Kultur auch 
kompatibler zu den zeitgenössischen Interessen innerhalb der Nation 
und des Empire; verträglicher als es je mit Bastians Ansätzen möglich 
gewesen war.104 Darüber hinaus ließ sich diese kulturhistorische Rich-
tung mit darwinistischen und rassenbiologischen Konzepten vereinba-
ren.105

Im Folgenden soll nun zunächst auf die Positionierung von von Lu-
schan und Thilenius zu der Einteilung in „Natur-“ und „Kulturvölker“ 

98 Ebd. Hierarchien sollen auch in der Ausstellung von Foy und Graebner im 
Rautenstrauch-Joest Museum Köln erkennbar gewesen sein. Laut Frese 
war diese zumindest indirekt in der Organisation und in der Wahl der Ob-
jekte durch die Kulturkreislehre beeinflusst. Siehe dazu: Frese, Anthropo-
logy, S. 60f.

99 Andrew Zimmerman, Science and Schaulust in the Berlin Museum of 
Ethnology, in: Constantin Goschler (Hg.), Wissenschaft und Öffentlichkeit 
in Berlin 1870-1930, Stuttgart 2000, S. 86 sowie: ders., Anthropology, S. 
211.

100 Zimmerman, Science, S. 86.
101 Zimmerman, Anthropology, S. 211. Siehe hierzu auch: Karl-Heinz Kohl, 

Geordnete Erfahrung. Wissenschaftliche Darstellungsformen und litera-
rischer Diskurs in der Ethnologie, in: Joachim Matthes (Hg.), Zwischen 
den Kulturen? Die Sozialwissenschaften vor dem Problem des Kultur-
vergleichs, Göttingen 1992 (soziale Welt; Sonderband 8), S. 363-374.

102 Andrew Zimmerman zufolge, war die Kulturkreislehre sogar die „wich-
tigste“ theoretische Entwicklung innerhalb der Völkerkunde bis zum 
Ersten Weltkrieg. Siehe: Zimmerman, Science, S. 86f.

103 Penny, Bastian, S. 90ff. Penny verweist in diesem Zusammenhang ins-
besondere auf die Abhängigkeiten der Direktoren von ihren Geldgebern, 
der Stadt und den privaten Sponsoren.

104 Ebd.
105 Geisenhainer, Rasse, S. 270. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

76

sowie zur Theorie des Evolutionismus und der Kulturkreislehre einge-
gangen werden.

Kulturtheoretische Auffassungen bei von Luschan

Positionen zu den „Natur-“ und „Kulturvölkern“

Bereits auf dem Kolonialkongress von 1902 hatte sich von Luschan öf-
fentlichkeitswirksam gegen die Bezeichnung „Wilde“ und „Naturvöl-
ker“ ausgesprochen. Schließlich sah er alle Bemühungen, Kriterien zur 
Abgrenzung von „Kulturvölkern“ und „Wilden“ zu finden, als geschei-
tert an.106 Abgrenzungskriterien wie Reinlichkeit, Schönheit, Schrift etc. 
griffen seiner Meinung nach nicht.107 Für von Luschan gab es daher kei-
ne klare Grenze.108 Den Grund dafür sah er in dem Ansatz der Monoge-
nese: „Tatsächlich liegt es an dieser wirklichen Einheit des Menschen-
geschlechtes, daß bisher noch jeder Versuch, die menschlichen Rassen 
nach einem künstlichen Schema in Gruppen zu teilen, auf das kläglichs-
te misslungen ist.“109 Diese Feststellung hinderte ihn jedoch nicht, die 
„aussereuropäischen Rassen“ immer wieder den „Europäern“ gegen-
überzustellen.110 So verglich er beispielsweise die Schädel der polynesi-
schen Frauen mit denen der „Europäer“ und kam zu dem Schluss, dass 
sie einen ähnlich großen „kubischen Inhalt“ hätten.111 Ebenso wie in 
Neuseeland existierten auch beim „europäischen Kulturvolk“ große 
Schädel.112 Auch der Vergleich von Fähigkeiten, die Zuteilung von Cha-
raktereigenschaften sowie die Beschreibung völkerkundlicher Praktiken 
und Gegenstände funktionierte bei ihm über die Bezugsgröße des „Eu-
ropäers“. So existierten laut von Luschan in Afrika noch Sitten und Ge-
bräuche, die auf „europäischem Boden“ längst unbekannt seien.113 Oder 
er erkannte in der berühmten Beninsammlung einen „rein afrikanischen 
Stil“, der der „zeitgenössischen europäischen Kunst ebenbürtig“ sei.114

106 Von Luschan, Ziele und Wege der Völkerkunde 1902, S. 169.
107 Ebd.
108 Ebd.
109 Ebd., S. 170.
110 Von Luschan, Beiträge 1897, S. 8.
111 Von Luschan, Baessler 1907, S. 28.
112 Ebd., S. 248.
113 Felix von Luschan, Über Tonmasken aus Kamerun, in: Amtliche Berich-

te aus den Königlichen Kunstsammlungen, Bd. 29 (1908), S. 281.
114 Felix von Luschan, Die Karl Knorrsche Sammlung von Benin-

Altertümern im Museum für Länder- und Völkerkunde in Stuttgart, 
Stuttgart 1901, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

77

Dies sei seiner Meinung nach eine wichtige Erkenntnis wegen der „Ge-
ringschätzung des Negers“ in kolonialen Kreisen.115

Gegen Vorurteile sprach von Luschan sich hingegen des öfteren aus. 
So wehrte er beispielsweise auf dem „1. Internationalen Rassekongreß“ 
in London die Ansicht ab, dass „farbige Menschen“ hässlich und „primi-
tive Rassen“ schmutzig wären: 

„Some men say that coloured people are ‚ugly’. They should be reminded that 

beauty is very relative, and that our own idea of beauty is subject to changes of 

fashion. We know, too, that artists so refined as the Japanese find our large 

eyes and our high noses horrid. It is also said of the primitive races that they 

are not as cleanly as we are. Those who say this, however, forget the dirt of 

Eastern Europe, and are ignorant that most primitive men bath every day, and 

that the Bantu and many other Africans clean their teeth after every meal for 

more than half an hour with their msuaki, while, on the contrary, millions of 

europeans never use a tooth-brush.“116

Zwar seien die meisten „Primitiven“ Analphabeten, ebenso aber auch 90 
Prozent der Bewohner Russlands.117 Auch die Vorstellung, dass es 
„Primitiven“ an abstraktem Vorstellungsvermögen mangeln würde, wäre 
ein Vorurteil.118 Auch wenn sie sich von den Europäern unterschieden, 
lasse sich nicht sagen, dass einer dem anderen unterlegen wäre. Der ein-
zige „savage“ in Afrika, pointierte von Luschan, sei der „weiße Mann“ 
im „Tropenkoller“.119 Manche „Weiße“ stünden auf einem niedrigeren 
intellektuellen und moralischen Stand als manche „farbige Afrikaner“. 
Doch dies sei lediglich eine theoretische Aussage mit wenig praktischem 
Wert, außer für den Kolonialdienst. In den Kolonien wäre ein „weißer 
Mann“ mit geringem moralischem Standard eine Gefahr für die „Einge-
borenen“ und für seine Nation.120 Andererseits wäre die Immigration 
weniger kultivierter Elemente eine größere Gefahr für die eigene Nation. 
Als Beispiel dafür nannte er die USA.121 Dieser scheinbar ausgewoge-
nen Sichtweise von Luschans widersprechen allerdings einige Aussagen 
von ihm in der Monographie „Beiträge für die Völkerkunde“ von 1897, 
in der er die physischen Beschreibungen (und Fotografien) der einzelnen 

115 Ebd., S. 14.
116 Felix von Luschan, Anthropological View of Race, in: Gustav Spiller 

(Hg.), Inter-Racial Problems: Papers from the First Universal Races 
Congress Held in London in 1911, New York 1911, S. 14.

117 Ebd., S. 15.
118 Ebd. 
119 Ebd., S. 22.
120 Ebd.
121 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

78

von ihm untersuchten Volksgruppen durch charakterliche Einordnungen 
wie z.B. „sehr intelligent“, „heiter“, „gutmütig“ rückkoppelte. In diesen 
Deskriptionen wurde von Luschan mehrfach ausfallend, wie die folgen-
den Beispiele belegen: „Richtiger ‚Hosen-Nigger’; seine psychischen 
Eigenschaften entsprechen vollkommen dem Bilde, das man sich nach 
seiner schlechten Stirne und seinen mächtig entwickelten Fresswerkzeu-
gen von ihm machen kann.“ Oder: „Sehr intelligent, aber von ausge-
suchtester Frechheit.“ Oder: „Verweigert die Messung; dummdreister 
Bursch, der richtige Hosen-Nigger!“122

Insgesamt lässt sich konstatierten, dass von Luschan zwar theore-
tisch künstliche Unterscheidungen zwischen „Kulturvölkern“ und „Na-
turvölkern“ wie auch eine klischeebehaftete Hierarchisierung ablehnte, 
praktisch allerdings immer wieder Fremdkonstruktionen über die Ver-
gleichsgröße des „Europäers“ herstellte und auch zumindest gelegentlich 
vor drastischen (und schriftlichen) Herabwürdigungen seiner Probanden 
nicht zurückschreckte.

Positionen zur Debatte Kulturkreistheorie 
versus Evolutionismus

Es entsprach nicht von Luschans Wissenschaftsverständnis sich explizit 
als Vertreter einer theoretischen Schule oder zumindest eines solchen 
Ansatzes auszuweisen. Eine derartige Festlegung hätte bereits eine In-
terpretation bedeutet, die er wie Bastian noch nicht für möglich hielt. 
Zwar gäbe es bereits einige „gesicherte Wahrheiten“, die er allerdings 
nicht benannte,123 doch zwischen diesen Wissensinseln seien noch zahl-
reiche Unklarheiten „verstreut“ und so hoffte er, „[…] dass unsere 
Nachfolger einst wissen werden, wo wir nur tasten und vermuten.“124

Kein ihm bekannter theoretischer Ansatz schien also die durch das Ma-
terial aufscheinenden Fragen in befriedigender Weise zu beantworten, so 
dass von Luschan wohlweislich eine eindeutige Positionierung vermied.

In diesem Sinne sprach er sich auch gegen eine Festlegung auf die 
Theorie des Evolutionismus oder des Diffusionismus aus: 

„So liegt auch für die Völkerkunde die größte Gefahr und der ärgste Hemm-

schuh auf dem Wege zum Fortschritte in der Voreiligkeit eines allzu raschen 

Entweder-Oder. Gewiß hat das Stürmen und Drängen sowohl der ‚Elementar-

gedanken’ als auch der ‚Kulturkreise’ unsere Disziplin gleich mächtig geför-

dert, aber jetzt würde unfreundliches Gezänke für uns nur schädlichen Zeit-

122 Von Luschan, Beiträge 1897, S. 17ff.
123 Felix von Luschan, Zusammenhänge und Konvergenz, in: Mitteilungen 

der Anthropologischen Gesellschaft in Wien, Bd. 48 (1918), S. 117.
124 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

79

verderb bedeuten. Unsere Zukunft liegt nicht auf den Bahnen des rücksichtslo-

sen aut-aut-Schreiens, sie liegt auf dem Wege der ruhigen gemeinsamen Ar-

beit im Sinne von et-et.“125

Kulturtheoretische Auffassungen bei Thilenius

Positionen zu den „Natur-“ und „Kulturvölkern“

Thilenius’ Position zur Einteilung in „Natur-“ und „Kulturvölker“ war 
diffus: So kritisierte er, wie von Luschan, diese Einteilung zumindest 
theoretisch immer wieder, denn die Unterschiede seien nur graduell.126

Praktisch nahm er diese Separierung jedoch häufig vor. So stellte er fest, 
dass man eine höhere Kultur relativ klar definieren könnte: durch eine 
dauerhaftere Gemeinschaft, eine soziale Gliederung, Herausbildung ei-
ner Regierung, dichtere Besiedlung, Verkehr, Verbesserung der Technik 
und durch die Künste.127 In einer solchen Gemeinschaft übernähme bei-
spielsweise der Staat das Geldwesen, das er als Teilerscheinung der Ge-
samtkultur sähe, und ordnete es durch Gesetze.128 Dennoch sei der Ge-
gensatz zwischen „Heimat“ und „Fremde“ abzulehnen, denn die Grenze 
zwischen „Fremd- und Kulturvölkern“ sei wegen der Ähnlichkeiten zwi-
schen ihnen verwischt.129 Die Gegenwart zeige, dass Indianer, Neger, 
Polynesier als Geistliche, Juristen, Ärzte etc. durchaus den Wettbewerb 
mit den Europäern aufnehmen könnten.130 Auch gäbe es strukturelle 
Ähnlichkeiten zwischen z.B. dem Stamm und dem Staat, den einzelnen 
Geldwesen etc.131 Überdies könne man das Vorurteil, dass „Primitive“ 
nicht schreiben könnten, nur bedingt gelten lassen. Seiner Meinung nach 
fehle es nur an Anregung.132 Und für seine Feststellung von 1928, dass 
die „Europäer“ die „Primitiven“ sehr oft nicht objektiv betrachten wür-
den,133 lieferte er bereits 1916 eine Begründung: „Die Kulturen der 
Amerikaner, Afrikaner, Indo-Ozeanier usw. sind für den Europäer 
fremdartige.“134 Entsprechend bemerkte er, dass ihn, vielmehr als die 
Trennung zwischen den „Natur-“ und „Kulturvölkern“, einfach der 

125 Ebd.
126 Thilenius, Museum 1916, S. 3.
127 Georg Thilenius, Primitives Geld, in: Archiv für Anthropologie, Bd. 18, 

H. 1 (1920), S. 31.
128 Ebd., S. 31.
129 Thilenius, Völkerkunde und Schule 1926, S. 4.
130 Ebd., S. 5.
131 Thilenius, Primitives Geld 1920, S. 3.
132 Georg Thilenius, Museum und Völkerkunde: Festschrift zum 50jährigen 

Bestehen des Hamburgischen Museums für Völkerkunde, Hamburg 
1928, S. 26.

133 Ebd., S. 12.
134 Thilenius, Museum 1916, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

80

„primitive Mensch“ und seine Kultur interessieren würde.135 Denn diese 
„primitiven“ Kulturzustände wären für ihn das Arbeitsgebiet der Völ-
kerkunde. Und solche seien eben nicht nur bei den „Primitiven“, sondern 
auch bei den „europäischen Kulturvölkern“ zu finden.136 Und umge-
kehrt: „Primitive Menschengruppen – so die früher sogenannten Natur-
völker – denken auch korrelativ, sonst wäre ihre wirtschaftliche Arbeit 
umsonst. Umgekehrt denken viele Menschen, die sich unbestritten den 
‚Kulturvölkern’ zurechnen, primitiv, wenn sie […] nur das Los mit den 
Ziffern eines ihnen wichtigen Datums kaufen.“137 Da „Primitive“ für ihn 
ebenso in Europa zu finden waren, gehörten auch die europäischen Völ-
ker zum Sammlungsbestand.138 So setzte er für das Hamburger Völker-
kundemuseum eine Neuaufteilung durch, wodurch erstmals völkerkund-
liche Gegenstände aus Europa gesammelt und ausgestellt wurden.139

Praktisch hielt er jedoch auch an der Trennung zwischen „Natur-“ und 
„Kulturvölkern“ fest, indem er sich bei der Beschreibung der „Primiti-
ven“ doch meist auf die „Europäer“ bezog. So verglich er 1903 und wie-
der 1928 Gesichtsformen, Kleidung etc. aber auch die „geistige Ent-
wicklung“ mit dem europäischen Pendant.140 1916 sah er es als Aufgabe 
der Völkerkunde, den „Typus des Naturvolkes“ und den „Typus des 
Kulturvolkes“ herauszufinden.141 Wen er dabei zu den „Primitiven“ 
zählte, definierte er nicht explizit, während er die Kulturvölker eindeutig 
mit den „Europäern“ identifizierte.142 1926 konstatierte Thilenius Unter-
schiede zwischen „Primitiven“ und „Europäern“. So würden beispiels-
weise die „Primitiven“ nicht eine bestimmte Stundenzahl arbeiten und 
auch den Preis einer Ware nicht rationell berechnen.143

Mit dem Konzept der „Halbkulturvölker“ vertrat er allerdings eine 
Art Zwischenstadium zwischen den „Natur-“ und „Kulturvölkern“, dem 

135 Thilenius, Primitives Geld 1920, S. 1f.
136 Thilenius, Völkerkunde und Schule 1926, S. 6.
137 Thilenius, Museum und Besucher 1935, S. 105.
138 Siehe u.a.: Georg Thilenius, Aufgaben des Hamburger Museums für 

Völkerkunde, in: Tagungsbericht der Deutschen Anthropologischen Ge-
sellschaft. Bericht über die 50. Allgemeine Versammlung in Hamburg 
vom 1.-13. August 1928, Bd 50, Hamburg 1929, S. 1; ders., Museum 
1916, S. 64.

139 Detaillierte Angaben über die Anordnung der Europa-Abteilung können 
aufgrund der mangelhaften Quellenlage nicht gemacht werden. Die „Eu-
ropa-Abteilung“ scheint aber 1910 in die „Europäisch-asiatische Abtei-
lung“ umgewandelt worden zu sein. Siehe: Jahrbuch Hamburg, Bd. 28 
(1910), S. 31.

140 Thilenius, Melanesien 1903, S. 198f.; sowie: ders., Museum und Völ-
kerkunde 1928.

141 Thilenius, Museum 1916, S. 23f.
142 Ebd., S. 23.
143 Thilenius, Völkerkunde und Schule 1926, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

81

ein evolutionistischer Gedanke zugrunde lag. Zu den „Halbkulturvöl-
kern“ zählte er Ost-, Süd- und Westasiaten, aber auch manche Indianer, 
Neger, Maori mit europäischer Bildung.144 Hier sah er die Möglichkeit 
der evolutionistischen Entwicklung von „Natur-“ zu „Kulturvölkern“, 
ebenso aber auch der regressiven Entwicklung vom „Kulturvolk“ zum 
„Halbkulturvolk“.145 Dies verdeutlichte er an einem Beispiel für jede 
Entwicklungsrichtung. So wären die Ägypter früher ein „Kulturvolk“ 
gewesen, während sie heute ein „Halbkulturvolk“ seien. Auch die „Mit-
teleuropäer“ wären im Mittelalter „Naturvölker“ gewesen, um dann zum 
„Kulturvolk“ aufzusteigen.146

Das Verhältnis der „Natur-“ und „Kulturvölker“ zueinander um-
schrieb Thilenius mit dem Phänomen der „Europäisierung“, zu der er ein 
ambivalentes Verhältnis hatte. So äußerte er sich 1903 betont negativ: 
„Das Eindringen europäischer Erzeugnisse hat hier, wie anderwärts, 
nicht nur einfach die einheimischen zurückgedrängt und ersetzt, sondern 
vor allen Dingen die Zeit- und Arbeitseintheilung der Eingeborenen um-
gestürzt.“147 Und 1916 ließ ihn dieses Phänomen gar in einem relativ 
melancholischem Ton um den Fortbestand seiner eigene Profession 
fürchten: 

„Aus Europa oder Amerika, Australien oder Japan dringt die europäische Kul-

tur unmittelbar und mittelbar vor und zerstört das Alte. […] Die Erschwerung 

der Arbeit, verbunden mit dem Gefühl des Bedauerns über den sichtlichen Un-

tergang dessen, was das am Alten geschulte Auge harmonisch und schön fin-

det, läßt die Europäisierung als stets breiter werdenden Strom erscheinen, der 

neues und minderwertiges Gut hinausträgt, um es auf den Naturvölkern abzu-

lagern und ihre Kulturen damit zu verschütten. Wenn man auf diesem Stand-

punkt steht, so findet allerdings die Völkerkunde in der Gegenwart und einer 

sehr nahen Zukunft das Ende ihres Bereichs.“148

Die „europäische Kultur“ war für Thilenius aber auch der dynamische, 
der moderne Faktor im Prozess der Veränderung der „Naturvölker“. So 
registrierte er 1911: „Europäisierung bedeutet raschen Verfall alter Zivi-
lisation, aber auch Erschließung neuer Gebiete.“149 Einige Jahre später 
relativierte er die Bedeutung der „Europäisierung“, indem er sie als kei-
ne „vereinzelte Erscheinung“ bezeichnete; es habe schon immer Wande-

144 Thilenius, Museum 1916, S. 23.
145 Ebd., S. 25.
146 Ebd.
147 Thilenius, Melanesien II 1903, S. 167.
148 Thilenius, Museum 1916, S. 27.
149 Thilenius, Forschungsreise 1911, S. VIII.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

82

rungen gegeben, die Kulturwandel erzeugt hätten.150 Zudem trage die 
„Europäisierung“, die einen stark rationalen Charakter habe, bei der 
„Zweckmäßigkeit und Wirtschaftlichkeit“ im Zentrum stünde, „keine 
Gesamtkultur“ der „Europäer“ hinaus, „sondern nur einen Aus-
schnitt“.151 1921 prognostizierte er außereuropäische Hochkulturen: 

„Wenn Sie an die überraschenden Entwicklungen in West- und Südafrika oder 

in Holländisch-Indien denken, so besteht kein Zweifel, dass in 3 Generationen 

in diesem Gebiet nur noch Trümmer von dem vorhanden sein werden, was 

noch vor 50 Jahren als sogenannte unberührte primitive Kultur galt. Die soge-

nannte Europäisierung ist eben doch nicht bloß etwas mechanisches, sondern 

die Aufnahme von Ideen von kritischer Schulung und Bildung. Damit erfolgt 

von selbst eine Entwicklung aus primitiveren in höherer Kulturstufen, und was 

entsteht ist nicht eine weisse, sondern eine schwarze oder gelbe Hochkultur 

[…]“152

Noch einmal änderte sich sein Blickwinkel bezüglich der Europäisierung 
im Jahr 1935. Die Eigenart der außereuropäischen Menschen würde sich 
erhalten. Es seien die erblichen Anlagen, die deren Konstanz garantieren 
würden: 

„Aber die Menschen sind bei allen Verschiebungen innerhalb der Bevölkerung 

doch in der Hauptsache dieselben geblieben; man kann die Musikalität des 

Negers in Afrika oder in New York studieren. Aber die Primitivität tritt zurück 

gegenüber dem Rationalismus; schon gibt es unter Indianern leistungsfähige 

Akademiker, unter Afrikanern gute Ärzte oder Anwälte, unter Australiern ge-

wiefte Ingenieure. Mancher mag ein Mischling sein, wie der einstige Führer 

der amerikanischen Neger, B. Washington, oder der Eroberer Dahomes, der 

französische Oberst A. Dodds. Sehr viele andere aber sind reinblütig. Ver-

kehrstechnisch gewiß, aber vor allem geistig rücken die Fremden an das alte 

Europa heran.“153

Positionen zur Debatte Kulturkreistheorie 
versus Evolutionismus

Wie von Luschan sprach sich auch Thilenius gegen eine zu rasche Theo-
retisierung aus.154 Zum einen hielt er die bisherigen Theorien für noch 
nicht gesichert. Zum anderen war er mit seinem Selbstverständnis als 

150 Thilenius, Museum 1916, S. 27. Siehe dazu auch: Thilenius, Volkskunde 
1906.

151 Thilenius, Museum 1916, S. 29f.
152 VKM HH: D3.178.
153 Thilenius, Museum und Besucher 1935, S. 110.
154 Thilenius, Museum und Völkerkunde 1928, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

83

Museumsdirektor der Überzeugung, dass ein Museum keiner theoreti-
schen Ausrichtung unterliegen sollte.155 Obwohl Thilenius an anderer 
Stelle häufig die Nähe zwischen Museum und Wissenschaft unterstrich, 
grenzte er bei der Frage der theoretischen Ausrichtung beides eindeutig 
voneinander ab. Dem Museum wies er die Funktion eines theoriefreien 
Raumes zu, der damit einer Objektivität gleichgesetzt wurde. Der kon-
struktivistische Charakter eines Museums blieb außerhalb seines Blick-
winkels. 

Auch in der Debatte über die evolutionistische versus kulturhistori-
sche Methode wollte Thilenius sich nicht explizit positionieren, attestier-
te stattdessen beiden Ansätzen Verbesserungsbedarf. Der evolutionisti-
schen Theorie könne man „die unverhältnismäßige Betonung des psy-
chologischen Moments“ vorhalten,156 die Kulturkreislehre vernachlässi-
ge den dynamischen Faktor innerhalb einer Kultur: „Die Kulturen sind 
variabel und nicht grundsätzlich stabil. Die Forschung hat freilich mit 
einiger Willkür die Kulturelemente herausgegriffen, welche die Ver-
knüpfung von Völkern oder Völkergruppen zu ermöglichen scheinen, 
also einen theoretischen Gegenwert haben.“157 Entsprechend müsse es 
zwar Ziel sein, die Totalität einer Kultur zu studieren,158 aber die mate-
riellen Ausdrücke, die Ethnographica wären deren Erklärungsschlüssel: 

155 Ebd.
156 Ebd., S. 4f. Eine ähnliche Kritik wiederholte er 1931: „Bastians wenig 

durchgeführte Theorie legt den Nachdruck auf die physischen Vorgänge, 
minder bedeutsam sind die durch Wanderungen herangetragenen Ele-
mente. Ihr steht Friedrich Ratzels geographische Theorie gegenüber. 
Nach ihm sind nur ganz wenige und einfache Kulturgüter psychologisch 
zu erklären, während alle komplizierten Formen von wenigen Seiten 
ausgingen und sich von Volk zu Volk durch Wanderung verbreiteten.“ 
Doch auch diese Theorie, wie auch die Ratzels, hat Kritikpunkte. „Da 
fanden die Museumsethnologen, daß innerhalb eines beschränkten Ge-
bietes allen Völkern eine Anzahl von Kulturelementen gemeinsam sind, 
einen ‘Kulturkreis’ bilden. In einem ganz andern Gebiet fanden sich die 
gleichen Elemente, also der gleiche ‘Kulturkreis’ zusammen. Daraus zog 
man den Schluß eines Zusammenhangs, einer ‘Verwandtschaft’ der bei-
den Gebiete. … Die Untersuchung ließ dann Urkulturen, weiterhin pri-
märe und sekundäre fortgeschrittene Kulturen erkennen … Die Ethnolo-
gie ist also von der typologischen Ordnung fortgeschritten zur räumli-
chen Übersicht und schickt sich an, eine Chronologie zu schaffen. Das 
alles klingt an die Urgeschichte an, nur daß dieser die Stratigraphie 
schon früh eine Zeitfolge gab. Allein die chronologischen Fragen der 
Urgeschichte sind noch nicht alle beantwortet. Auch sie kennt vielerort 
ein Nebeneinander der Kulturformen und vermutet, daß darunter hier 
und dort ein Nacheinander verborgen sein könnte.“ Ders., 60 Jahre 1931, 
S. 5

157 Thilenius, Museum und Völkerkunde 1928, S. 6f. 
158 Thilenius, Aufgaben 1928, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

84

„Jede Kultur ist […] Ausdruck einer geistigen Struktur bestimmter Stu-
fe, und das Denkmal ist Ergebnis und Belegstück einer bestimmten geis-
tigen Einstellung lebendiger Menschen […] ist der Ausdruck einer Idee. 
Es führt in Tätigkeiten oder Vorstellungen hinein, ordnet sich in gesell-
schaftliche, wirtschaftliche oder geistige Komplexe der Kultur eines 
Volkes, das singulär ist.“159 Das Studium des „Denkmals“ müsse dem-
entsprechend eine überprüfbare Theorie als Ergebnis haben. Dieser Auf-
fassung lag also ein Kultur-Verständnis zugrunde, das nach abfragbaren 
Gesetzmäßigkeiten im Sinne der Naturwissenschaften funktionierte. 
Auch die Formen der Vergesellschaftung würden Einblick in die geisti-
gen Haltungen eines „Volkes“ geben: „Den vielen hiernach möglichen 
Formen, in denen Menschen sich vergesellschaften, entsprechen not-
wendig bestimmte geistige Strukturen, die sich kulturell als Stufen mit 
verschiedenen Komplexen von Kulturelementen ausprägen.“160 Dennoch 
hätten Kulturen, und dies sah er durch sein Quellenstudium als belegt 
an, jeweils einen „singulären Charakter“. Dieser sei: „[…] im Volke 
selbst begründet, derart, daß jedes Volk seine eigentümliche Kultur be-
sitzt und durch den Verkehr mit andern Völkern wohl allerlei annehmen 
kann, aber durchaus nicht annehmen muß, und in Annahme und Ableh-
nung seiner Eigenart gemäß handelt.“161 Damit habe jedes „Volk“ eine 
Individualität, die sich durch Anregungen von außen zwar verändern 
könne, doch nicht müsse. So könne man auch eine Gesamthaltung einer 
Gruppe identifizieren, eine sogenannte „Volksseele“, die wiederum Auf-
schluss über die geistige Struktur des Volkes gäbe. Aber diese „Volks-
seele“ sei wandelbar und nicht starr.162 Die Kulturkreislehre sah er daher 
durchgehend ambivalent: Zwar stimmte er zu, dass bestimmte „Kultur-
elemente“ von „Nachbar zu Nachbar“ oder durch eine Reise auf „Frem-
de“ übertragen würden, sofern eine entsprechende Bereitschaft bei der 
aufnehmenden Kultur vorhanden sei.163 Entsprechend hielt er die Kul-
turkreislehre, die sich darüber hinaus auch in Ausstellungen darstellen 
ließe,164 in ihren Ansätzen für richtig und bewertete vor allem ihren 
Überblickscharakter positiv: „Die Kulturkreislehre besticht durch ihre 
Übersichtlichkeit und nimmt auch dadurch für sich ein, daß sie nicht 
gleich viel erklären will, sondern nur eine ‚objektive’ Methode angibt 
und anwendet.“165 Doch insgesamt hielt er eine Theoretisierung auf-

159 Ebd.
160 Ebd., S. 18. 
161 Ebd., S. 5.
162 Ebd., S. 9.
163 Thilenius, Museum und Völkerkunde 1928, S. 5.
164 Thilenius, Museum und Besucher 1935, S. 103.
165 Thilenius, Museum und Völkerkunde 1928, S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

85

grund methodischer Mängel noch für verfrüht: „Überblickt man die 
Theorien, so ist zwar der Versuch erfreulich, die Fülle der Erscheinun-
gen einheitlich zu ordnen, aber die Fragen, ob allgemeine Gesetzmäßig-
keiten bestehen, ob alle heutigen Kulturerscheinungen schließlich Ent-
lehnungen sind, ob die Kultur wirklich autonom ist […] sind methodisch 
noch nicht geklärt.“166 Die Kulturkreislehre, so warnte er, sei eben kein 
„Panacee“, also nicht als eine generelle Lösung zu begreifen, denn: 
„Bernhard Ankermann spricht es aus: ‚Aufgabe der Ethnologie ist die 
Erforschung der tatsächlichen Geschichte der Kultur und ihrer kausalen 
Bedingungen. Die sogenannte Kulturkreismethode will nur den ersten 
Teil der Aufgabe lösen.’ Zu den kausalen Bedingungen suchen wir den 
Weg […]“167

2.3  Von Luschans und Thi lenius’  

rassentheoret ische Auf fassungen

Die Entwicklung der neuen Kategorie der „Rasse“

Wenn hier im Folgenden von dem Konzept der „Rasse“ gesprochen 
wird, soll nicht suggeriert werden, dass es sich dabei um ein homogenes 
Konstrukt handelt. Tatsächlich wurde der „Rasse“-Diskurs von keiner 
spezifischen Gruppe von Wissenschaftlern, sondern unterschiedlichen 
Akteuren wie Kolonialmedizinern, Völkerkundlern bis hin zu „Vetera-
nen der Eugenik“ etc. mit zum Teil divergierenden Inhalten gefüllt.168

„Rasse“ wurde mit geographischen, religiösen, klassenorientierten 
Gruppen in Verbindung gebracht.169 Allerdings war all diesen Entwür-
fen gemein, dass jeweils biologische Kriterien distinktiv eingesetzt wur-
den. Daher wird in dieser Abhandlung jeweils von dem (einen) Konzept 
der „Rasse“ gesprochen.

166 Ebd., S. 5.
167 Thilenius, 60 Jahre 1931, S. 6.
168 Grosse, Kolonialismus, S. 14. Zur Verschränkung der Medizin und des 

Kolonialismus siehe auch: Wolfgang U. Eckart, Medizin und Kolonial-
imperialismus. Deutschland 1884-1945, Paderborn 1997.

169 Elazar Barkan, The Retreat of Scientific Racism: Changing Concepts of 
Race in Britain and the United States between the World Wars, Cam-
bridge 1992, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

86

Der „Rasse“-Diskurs bis zur Jahrhundertwende

Erste regelmäßige Verwendung des Begriffes der „Rasse“ verweisen auf 
das 15. Jahrhundert, wobei hier „Rasse“ keine biologische Abstammung, 
sondern die Zugehörigkeit zu einem größeren Verband beschrieb.170

Schon seit dem 17. Jahrhundert war der Begriff der „Rasse“ bereits 
ein Bestandteil des europäischen Selbstverständnisses, dessen Aus-
gangspunkt ein Überlegenheitsgefühl war.171 Dabei wurde er bis zur 
Mitte des 19. Jahrhunderts zumeist historisch-anthropologisch zum 
Verweis auf eine „heroische Nationalgeschichte“ und zur Konstituierung 
von Bevölkerungsgruppen herangezogen, aber von den Begriffen „Nati-
on“ und „Volk“ streng unterschieden.172 Doch schon in Immanuel Kants 
Werk „Von den verschiedenen Racen der Menschen“ von 1775 deutet 
sich die erste Ausnahme von dieser Regel an. Für ihn gab es vier „Ras-
sen“, die u.a. auf dem Merkmal der Haut basierten: eine weiße, eine 
schwarze, eine rote und eine oliv-farbene.173 Seine Publikation gilt des-
halb als theoretischer Meilenstein in der Geschichte der Implementie-
rung der physischen Differenz.174 Als Antithese zu den Ansätzen von 
Kant sind die Aussagen des Anthropologen Johann Friedrich Blumen-
bach (1752-1840) zu betrachten, der eine Dissertation „Über die natürli-
chen Verschiedenheiten im Menschengeschlechte“ verfasste.175 Er 
sprach sich darin vehement gegen Kants Klassifizierung der „Rassen“ 
nach Hautfarbe, beobachtetem Temperament und Haarbeschaffenheit 

170 Geulen, Wahlverwandte, S. 47f.
171 Die Vielfältigkeit und Komplexität des europäischen Selbstverständnis-

ses hat neben anderen insbesondere Hartmut Kaelble erforscht. Dabei 
hat er u.a. darauf hingewiesen, dass eine Spielart des europäischen Über-
legenheitsgefühls auch „biologisch-rassistisch“ fundamentiert war. Siehe 
hierzu: Hartmut Kaelble, Das europäische Selbstverständnis und die eu-
ropäische Öffentlichkeit im 19. und 20. Jahrhundert, in: ders./Martin 
Kirsch/Alexander Schmidt-Gernig (Hg.), Transnationale Öffentlichkeit 
und Identitäten im 20. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 2002, S. 91; ders., 
Europäer über Europa. Die Entstehung des europäischen Selbstverständ-
nisses im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 2001, S. 27ff. und S. 
52ff. Siehe zu diesem Aspekt auch: Fatima El-Tayeb, Schwarze Deut-
sche. Der Diskurs um „Rasse“ und nationale Identität 1890-1933, Frank-
furt a. M./New York 2001, S. 56.

172 Geulen, Wahlverwandte, S. 55f.
173 Zantop, Colonial fantasies, S. 68; Walter Demel, Wie die Chinesen gelb 

wurden – Ein Beitrag zur Frühgeschichte der Rassentheorien, in: Histo-
rische Zeitschrift 225 (1992), S. 648f.

174 Immanuel Kant, Von den verschiedenen Racen der Menschen, Königs-
berg 1775.

175 Zantop, Colonial fantasies, S. 68f. Siehe: Johann Friedrich Blumenbach, 
Über die natürlichen Verschiedenheiten im Menschengeschlechte, Leip-
zig 1798. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

87

aus.176 Doch auch er identifizierte vier verschiedene Variationen der 
Menschheit: Indo-Europäer, Asiaten, Afrikaner und Südamerikaner.177

Vor allem etablierte er die Schädelform als ein wesentliches „Rasse-
merkmal“, welches später von dem Anatomen Anders Retzius (1796-
1860) mit dem „Längen-Breiten-Index“178 zum messbaren Faktor um-
gewandelt wurde. Zudem etablierte sich mit ihm die Unterscheidung in 
„Dolichocephalen“ (Langköpfige) und „Brachycephal“ (Kurzköpfige), 
wobei erstere als höherwertig eingestuft wurden.179

Ab der Mitte des 19. Jahrhunderts lieferten die verschiedensten Wis-
senschaften wie die Medizin, die Geographie und auch die Völkerkunde 
biologische, geistige sowie kulturelle Argumente zur Fundamentierung 
einer Ideologie, die die Dominanz der „weißen Rasse“ antizipierte.180

Als ein grundlegendes Werk für die Etablierung des „Rasse“-Konzeptes 
gilt in diesem Zusammenhang das in den Jahren 1853 bis 1856 erschie-
nene vierbändige Werk von Arthur de Gobineau (1816-1882) „Essai sur 
l’inégalité de races humaines“.181 Für Gobineau war die „Rassenmi-
schung“ von reinen „Rassen“ mit „minderwertigen Rassen“ der Grund 
für einen politischen und kulturellen Verfall, der zum Untergang der 
„Kulturwelt“ führen musste. Er identifizierte drei „Rassen“: die schwar-
ze, gelbe und weiße „Rasse“; doch nur letzterer, insbesondere der „ari-
schen Varietät“ billigte er kultur- und zivilisationsschöpferische Fähig-
keiten zu.182 Die selektionstheoretische Deszendenz-Theorie seines 
Zeitgenossen Charles Darwin (1809-1882) lehnte Gobineau hingegen 
kategorisch ab.183 Dieser hatte in seinem 1859 erschienenen Werk „The 
Origin of Species“184 das Prinzip der „natural selection“185 entwickelt, 

176 Zantop, Colonial fantasies, S. 70.
177 Ebd., S. 70f.; Demel, Wie die Chinesen, S. 650f.
178 Darunter wurde das Verhältnis der Schädelbreite zur Schädellänge in 

Prozent verstanden. Lösch, Rasse, S. 27f.
179 Geisenheiner, Rasse, S. 268f.
180 Gründer, „da“, S. 225.
181 Arthur de Gobineau, Essai sur l’inégalité de races humaines, Paris 1853-

56.
182 El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 21; Peter Emil Becker, Sozialdarwi-

nismus, Rassismus, Antisemitismus und Völkischer Gedanke. Wege ins 
„Dritte Reich“, Bd. 2, Stuttgart/New York 1990, S. 19ff.

183 El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 22.
184 Charles Darwin, The Origin of Species by means of natural selection: or 

the preservation of favored races in the struggle for life, London 1859.
185 Der Begriff der „natural selection“ war heftig umstritten und führte häu-

fig zu Missverständnissen. Darwins Versuch, den Begriff durch den der 
„natural preservation“ zu ersetzen, blieb jedoch erfolglos. Siehe dazu: 
Jürgen Rieß, Charles Darwin und die Evolutionstheorie, in: Bodo-
Michael Baumunk/Jürgen Riess (Hg.), Darwin und Darwinismus. Eine 
Ausstellung zur Kultur- und Naturgeschichte, Berlin 1994, S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

88

nachdem sich nur die besten (männlichen) Individuen durchsetzen wür-
den. Aufgrund seiner Konformität zum ökonomischen und politischen 
Liberalismus sowohl in England als auch in Deutschland fand dieser 
Ansatz rasche Anerkennung.186 Während Gobineaus Ansatz also die 
Ungleichheit und -wertigkeit der „Rassen“ voraussetzte, war dies für den 
frühen Sozialdarwinismus nur das Ergebnis des Überlebenskampfes.187

Trotzdem verschmolzen „[…] gegen Ende des 19. Jahrhunderts gobi-
nistische und sozialdarwinistische Ansätze zu synkretistischen Rassen-
theorien.“188 Forscher begannen die Theorien Gobineaus und Darwins 
miteinander zu koppeln, erklärten soziale Zustände durch Naturgesetze 
bedingt. Der Kampf zwischen den „Rassen“ um die jeweilige Vorherr-
schaft erschien jetzt als natürliche und logische Folge ihrer unterschied-
lichen Wertigkeit.189 In diesem Zusammenhang entwickelte der britische 
Naturforscher Francis Galton (1822-1911) im Jahr 1883 die Idee der 
Eugenik bzw. Rassenhygiene.190 Er verstand darunter eine Wissenschaft, 
„[…] die sich mit allen Einflüssen befaßt, welche die angeborenen Ei-
genschaften einer Rasse verbessern und welche diese Eigenschaften zum 
größtmöglichen Vorteil der Gesamtheit zur Entfaltung bringen.“191

Hauptsächliches Anliegen der Eugenik war die Sorge um eine gesunde 
Nachkommenschaft.192 Dabei war sie weniger ein ausgereiftes Konzept 
mit spezifischen wissenschaftlichen Prinzipien als eine „moderne“ 
Form, über soziale Probleme zu reden.193 Mit ihr ließ sich Gesellschaft 
als organischer Körper darstellen, der nach biologischen Gesetzen funk-
tionierte. Dabei bot sie, um den „Volkskörper“ zu retten, einen wissen-
schaftlich gestützten Weg für rassische Praktiken wie die Sterilisation 
und Eheverbote an,194 womit das individuelle Recht der Reproduktion 
dem Recht eines abstrakten organischen Kollektivs untergeordnet wur-
de:195 „Verbrecher“, „Asoziale“ und „Entartete“ wurden als „Feinde“ 
des „Volkskörpers“ identifiziert. Doch nur durch eine exakte wissen-
schaftliche Erfassung der gesamten Bevölkerung, auf dessen Grundlage 
eine Klassifizierung und Deklaration der Normalität als auch Abnorma-

186 Siehe dazu auch: Sieferle, Sozialdarwinismus, S. 134. 
187 Schmuhl, Eugenik, S. 147.
188 Ebd., S. 147.
189 El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 22.
190 Hans-Walter Schmuhl bezeichnet die „Rassenhygiene“ als eine „deut-

sche Spielart der Eugenik“. Schmuhl, Eugenik, S. 145.
191 Francis Galton, Inquiries into human faculty and its development, Lon-

don 1883. Siehe dazu auch: Kaufmann, Eugenik, S. 347.
192 Vossen, Gesundheitsämter, S. 37.
193 Dikötter, Race, S. 467ff.
194 Ebd.; Vossen, Gesundheitsämter, S. 38. 
195 Dikötter, Race, S. 467ff.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

89

lität möglich wäre, ließe sich eben dieser Gefahr der Abweichungen be-
gegnen.196 Die aus diesen Gedanken folgende Notwendigkeit einer „Bio-
logisierung der Gesellschaft“ wurde dann auch von anderen Wissen-
schaftszweigen wie der Sozialanthropologie, Sexualwissenschaft, Kri-
minologie erkannt, um sich gleichzeitig als legitime Basis der erforderli-
chen staatlichen Reaktion selbst zu empfehlen.197 Weiteren Aufschwung 
erhielt die Diskriminierung bestimmter Gruppen der Gesellschaft mit der 
deutschen Übersetzung von Cesare Lombrosos (1835-1909) „L’uomo 
delinquente“ („Neue Fortschritte in den Verbrecherstudien“) im Jahr 
1886.198 Das von Lombroso aufgegriffene Thema der Kriminalität erreg-
te europaweit Aufmerksamkeit und erfuhr auch im deutschen Reich eine 
starke Popularität.199 Er formulierte die These, dass es eine „Rasse“ der 
Kriminellen geben würde, die von Naturgewalten beherrscht, furchtbare 
Taten begehen würden.200 Kriminalität wäre demnach angeboren und 
vererbbar.201 Besonderheiten in der körperlichen Erscheinung indizierten 
demnach fast immer eine „Perversion des moralischen Empfindens“.202

Kriminalität und sexuelle Abweichungen wären „Zeichen einer angebo-
renen Degeneration“.203 Auch wenn dieser Ansatz bereits um die Jahr-
hundertwende als widerlegt galt, fand die „Theorie des geborenen Ver-

196 El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 172.
197 Ebd., S. 172f. Politisch vertrat diese Thesen dann u.a. der französische 

Sozialdarwinist Georges Vacher de Lapouge (1854-1936), der als Aus-
weg aus dem antizipierten Kulturuntergang eugenische Maßnahmen wie 
die Sterilisationen von „Minderwertigen“ sowie die Züchtung von 
„Hochwertigen“ empfahl. Siehe: Georges Vacher de Lapouge, L’aryen, 
son rôle social, Paris 1899. Siehe dazu auch : Dikötter, Race, S. 55; El-
Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 23f. Zur Konstruktion des „Kriminellen“ 
durch die Kriminalisten, siehe: Peter Becker, Von der Biographie zur 
Genealogie: Zur Vorgeschichte der Kriminologie als Wissenschaft und 
diskursive Praxis, in: Jürgen Schlumbohm/Hans Erich Bödeker/Peter 
Reill (Hg.), Wissenschaft als kulturelle Praxis, Göttingen 1999, S. 347. 

198 Cesare Lombroso, Neue Fortschritte in den Verbrecherstudien, Gera 
1886.

199 Für einen kurzen Überblick über das Leben von Cesare Lombroso siehe: 
Rainer Brömer, Evolution und Verbrechen, in: Bodo-Michael Bau-
munk/Jürgen Riess (Hg.), Darwin und Darwinismus. Eine Ausstellung 
zur Kultur- und Naturgeschichte, Berlin 1994, S. 128-133.

200 Gerd Schrader, Der unschuldige Verbrecher. Zur Geschichte der Krimi-
nalanthropologie, in: Rotraut Fischer/Gerd Schrader/Gabriele Stumpp, 
Natur nach Mass. Physiognomik zwischen Wissenschaft und Ästhetik, 
Marburg 1989, S. 59. 

201 Steven Jay Gould, Der falsch vermessene Mensch, Frankfurt a. M. 1988, 
S. 129ff. 

202 Schrader, Der unschuldige Verbrecher, S. 61.
203 Schrott, Zur Biologisierung, S. 102f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

90

brechers“ immer wieder Anwendung.204 Houston Stewart Chamberlains 
(1855-1927) auf Gobineaus Ideen fußendes Werk „Die Grundlagen des 
neunzehnten Jahrhunderts“205 von 1899 trug dann dazu bei, „Rasse“-
Fragen zu einem gängigen Diskussionsthema in den deutschen Salons 
und wissenschaftlichen Kreisen zu machen. Laut Hans-Walter Schmuhl 
repräsentierte es eine „kulturpessimistische Interpretation des säkularen 
Modernisierungsprozesses“.206 Für Chamberlain war „Rasse“ nicht ein 
primitives, schon existierendes Phänomen, sondern ein konstruierter 
Mythos, ein Ideal, das durch Selektion erreicht werden sollte.207 Eine 
gewisse „Blutmischung“ interpretierte er dabei nicht als Nach- sondern 
als Vorteil.208 Zu diesem Zeitpunkt (1898 bis 1901) erschien auch das 
bereits erwähnte Buch Gobineaus als „Versuch über die Ungleichheit 
der Menschenrassen“209 in der deutschen Übersetzung von Ludwig 
Schemann (1852-1938).210 – Eine Zeit, in der konservativer Nationalis-
mus und politischer Antisemitismus Konjunktur hatten.211

Ausgehend von solchen Überlegungen fanden biologistische Deu-
tungen zunehmend auch Eingang in die Handlungsebene des europäi-
schen Kolonialismus.212 Birthe Kundrus konstatiert, dass in der ersten 
Phase der Kolonialeroberung noch kein rassistisches Denken vorgelegen 
hätte: „Erst ab der Jahrhundertwende und für die Kolonialdebatte ver-
stärkt mit und nach den Kriegen scheinen sich diese Haltungen radikali-
siert zu haben und dann auch mehrheitsfähig geworden zu sein.“213 War 
bereits die evolutionistische Theorie mit ihrer Polarisierung in „Natur-“ 
und „Kulturvölker“ Voraussetzung (und später wiederum Ergebnis) des 
Kolonialismus gewesen, so verstärkte die sozialdarwinistische Axioma-
tik mit ihrer Differenzierung in niedergehende und aufstrebende Natio-
nen nun die Legitimation der kolonialen Herrschaft und verlieh ihr 

204 Schrader, Der unschuldige Verbrecher, S. 73.
205 Houston Stewart Chamberlain, Die Grundlagen des neunzehnten Jahr-

hunderts, München 1899.
206 Schmuhl, Eugenik, S. 147.
207 Siehe dazu auch: Massin, From Virchow, S. 131; Becker, Sozialdarwi-

nismus, S. 189f.; Geulen, Wahlverwandte, S. 175ff. 
208 Schulte-Althoff, Rassenmischung, S. 55.
209 Arthur de Gobineau, Versuch über die Ungleichheit der Menschenras-

sen, Stuttgart 1898-1901.
210 Als fanatischer Anhänger Gobineaus gründete Schemann 1894 die Go-

bineau-Vereinigung und 1906 das Gobineau-Museum und Gobineau-
Archiv in Straßburg. Schemann übersetzte nicht nur den „Essai“, son-
dern das gesamte Oeuvre von Gobineau ins Deutsche. Siehe: Puschner, 
Die völkische Bewegung, S. 78ff.

211 Proctor, From Anthropologie, S. 142f.
212 Grosse, Kolonialismus, S. 18.
213 Kundrus, Moderne Imperialisten, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

91

zugleich eine neue, rassistisch begründete Argumentation.214 Die Über-
nahme sozialdarwinistischer Ideen in die Kolonialpolitik strukturierte 
auch den Umgang mit den Kolonisierten. Enteignungen, Deportationen, 
Auspeitschungen etc. ließen sich nun leichter als Mittel der „zivilisatori-
schen Mission“ legitimieren.215

Der „Rasse“-Diskurs nach der Jahrhundertwende

Dass am Ende des 19. und im beginnenden 20. Jahrhundert das Konzept 
der „Rasse“ eine enorme Popularität erfuhr, hatte vielfältige Ursachen. 
Wichtig erscheint, dass sie u.a. eine vielfältige Kompensations- und Pro-
jektionsfläche bot. Über den Gedanken an eine „rassische Blutsgemein-
schaft“ ließ sich eine gesellschaftliche Entsolidarisierung abgelten, eine 
heterogene Gesellschaft konkretisieren, aber auch die Menschheitsge-
schichte erklären.216 Dabei wirkte der von Benoit Massin ab der Jahr-
hundertwende konstatierte „Boom“ des „rassischen“ Denkens auch in 
andere gesellschaftliche Bereiche hinein.217 „Rasse“ wurde nun in Zei-
tungsberichten, auf Reklamebildern, aber auch im intellektuellen Milieu 
thematisiert.218 Auch in der Völkerkunde und der Anthropologie fand 
ein entsprechendes Konzept Eingang. Für diese Wissenschaften war ins-
besondere die Wiederentdeckung der Mendelschen Gesetze um 1900 
bedeutsam, nach denen Merkmale oder Eigenschaften einer Elterngene-
ration als unveränderliche Einheiten an die Nachfolgegeneration in ei-
nem konstanten Häufigkeitsverhältnis weitergegeben werden. Die Re-
naissance dieser Theorie bot eine Struktur für die Feststellung als auch 
Interpretation der „rassischen“ Differenzen an.219 Die Auslöser für diese 
Entwicklung waren dabei jeweils miteinander verschränkt und wechsel-
seitig rückkoppelnd, wie sich dies an verschiedenen Ereignissen dieser 
Zeit sehr deutlich erkennen lässt. Repräsentativ werden hier vier Vor-
gänge aus verschiedenen gesellschaftlichen Segmenten vorgestellt, die 
dem Konzept der „Rasse“ jeweils einen deutlichen Auftrieb gaben: die 
Krupp-Ausschreibung zur „Descendenztheorie“, der Krieg gegen die 
Herero in „Deutsch-Südwestafrika“ (dem heutigen Namibia), die im Zu-
ge der deutschen Kolonialpolitik verabschiedeten sogenannten „Ras-

214 Siehe dazu auch: Gründer, „da“, S. 222.
215 El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 77.
216 Ebd., S. 56.
217 Massin, From Virchow, S. 126.
218 David M. Ciarlo, Rasse konsumieren. Von der exotischen zur kolonialen 

Imagination in der Bildreklame des Wilhelminischen Kaiserreichs, in: 
Birthe Kundrus (Hg.), Phantasiereiche. Zur Kulturgeschichte des deut-
schen Kolonialismus, Frankfurt a. M. 2003, S. 135ff.

219 Proctor, From Anthropology, S. 145f. Siehe dazu auch: Senglaub, Neue 
Auseinandersetzungen, S. 558-581.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

92

senmischungsgesetze“ bzw. „Mischehen“-Verbote in den deutschen Ko-
lonien sowie die Forschungen und Publikation von Eugen Fischer über 
die „Rehobother Bastards“. So fanden beispielsweise die Ereignisse in 
„Deutsch-Südwestafrika“ sowie die von Fischer produzierten „wissen-
schaftlichen Fakten über die Rassenmischung“ ihre direkte Umsetzung 
in einer neuen kolonialen Gesetzgebung.220 Die im Reichstag dazu ge-
führte Debatte wirkte wiederum auf die Themenstellung der Anthropo-
logentage von 1909 und 1913 zurück,221 womit sie letztlich auch Aus-
wirkungen auf die Publikation über die „Rehobother Bastards“ und de-
ren Wirkung hatte.

Der darwinistische Ansatz mit dem Prinzip des „natural selection of 
the fittest“ erhielt zunächst um 1900 durch das von dem Großindustriel-
len Friedrich Krupp ausgeschriebene Preisausschreiben eine neue Ak-
tualität.222 In diesem Wettbewerb sollte die Frage „Was lernen wir aus 
den Prinzipien der Descendenztheorie in Beziehung auf die innerpoliti-
sche Entwickelung und Gesetzgebung der Staaten?“ beantwortet wer-
den. Krupp erhoffte sich eine wissenschaftliche Studie, die Darwins 
Evolutionslehre auf die gesellschaftliche und soziale Situation anwandte 
und damit als Gegenkonzept zu den revolutionären Gedanken des Sozia-
lismus wirken konnte.223 Das öffentlichkeitswirksam diskutierte Preis-
ausschreiben gewann Wilhelm Schallmayer (1857-1919) mit seiner Ar-
beit über die „Vererbung und Auslese im Lebenslauf der Völker“.224 In 
der 1903 publizierten Arbeit vertrat er die These von August Weisman, 
nach dem die Vererbung erworbener Eigenschaften unmöglich sei und 
daher eugenische Maßnahmen (wie z.B. Sterilisationen) des Staates ge-
boten seien.225 Den zweiten Preis des Wettbewerbs gewann Ludwig 
Woltmann (1871-1907) mit seiner Arbeit „Politische Anthropologie“, in 
der er als Antrieb für die menschliche Entwicklung die natürliche Selek-
tion identifizierte.226 Woltmann, Mediziner, SPD-Mitglied und ehemali-
ger Schüler Gobineaus, gründete 1902 die Zeitschrift Politisch-
Anthropologische Revue, in der die Darwinsche Evolutionstheorie in al-

220 Siehe dazu auch: El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 140.
221 Schulte-Althoff, Rassenmischung, S. 73.
222 Vossen, Gesundheitsämter, S. 41f. 
223 Siehe dazu auch: Alfred Kelly, The Descent of Darwin: the Populariza-

tion of Darwinism in Germany, 1860-1914, Chapel Hill 1981, S. 100ff.
224 Vossen, Gesundheitsämter, S. 42; sowie: El-Tayeb, Schwarze Deutsche, 

S. 27; Sheila Faith Weiss, The Race Hygiene Movement in Germany 
1904-1945, in: Mark A. Adams (Hg.), The Wellborn Science: Eugenics 
in Germany, France, Brazil, and Russia, Oxford 1990, S. 20ff.

225 Geulen, Wahlverwandte, S. 86.
226 Ebd., S. 182f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

93

len ihren Facetten diskutiert wurde.227 Die Zeitschrift avancierte schnell 
zu einer Art Gegenschrift der Zeitschrift Archiv für Rassen- und Gesell-
schaftsbiologie, des Organs der Gesellschaft für Rassenhygiene.228 Mit 
diesen beiden Zeitschriften waren neue Sprachorgane für eine biologi-
sche Argumentation geschaffen und zugleich eine Grenze zwischen 
„gemäßigten“ und „radikalen“ Sozialdarwinisten markiert worden –
auch wenn sich beide Flügel ideologisch sehr nahe standen.229

Der Offizier Lothar von Trotha (1848-1920) beantwortete 1904 die 
Auflehnung der in der wichtigsten deutschen Kolonie „Deutsch-
Südwestafrika“ heimischen Herero in extrem brutaler Weise: Nachdem 
die Medien die ehemals als „Kulturmission“ bezeichnete Kolonialisie-
rung bereits zum „Rassenkampf“ erklärt hatten, befahl er die Vertrei-
bung der Herero in die Wüste, wo sie qualvollst verdursteten.230 Obwohl 
von Trotha daraufhin unter scharfe Kritik durch weite Teile der deut-
schen Öffentlichkeit geriet, befürwortete Reichskanzler von Bülow noch 
mehr als zwei Monate später das weitere Vorgehen seines Oberbefehls-
habers.231 Die Ablösung von Trothas durch Friedrich von Lindequist 
(1862-1945) erfolgte erst ein gutes Jahr später. Dieser hatte von Trotha 
zwar als unmenschlich kritisiert, erließ aber dennoch für die wenigen 
überlebenden Herero seine sogenannten „Eingeborenenverordnungen“, 
die das sozialdarwinistische Prinzip als „das Recht des Stärkeren“ weiter 
fundamentierte.232

So verbot von Lindequist 1906 eigenmächtig sogenannte „Misch-
ehen“. Dieses Verbot sieht Sebastian Conrad als einen Höhepunkt der 

227 Ebd., S. 182.
228 Proctor, From Anthropology, S. 143; Maria Günther, Die Institutionali-

sierung der Rassenhygiene an den deutschen Hochschulen vor 1933, 
Mainz 1982, S. 5.

229 El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 27. Für die „gemäßigte“ Linie stand 
dabei die Zeitschrift Politisch-Anthropologische Revue, während die 
eher „radikale“ Linie durch die Zeitschrift Archiv für Rassen- und Ge-
sellschaftsbiologie repräsentiert wurde.

230 Van Laak, Deutschland in Afrika, S. 8; Jürgen Zimmerer, Krieg, KZ und 
Völkermord in Südwestafrika. Der erst deutsche Genozid, in: 
ders./Joachim Zeller (Hg.), Völkermord in Deutsch-Südwestafrika. Der 
Kolonialkrieg (1904-1908) in Namibia und seine Folgen, Berlin 2003, S. 
60. Siehe dazu auch: Thoralf Klein/Frank Schumacher (Hg.), Kolonial-
kriege. Militärische Gewalt im Zeichen des Imperialismus, Hamburg 
2006.

231 Cornelia Essner, Zwischen Vernunft und Gefühl. Die Reichstagsdebat-
ten von 1912 um koloniale „Rassenmischehe“ und „Sexualität“, in: Zeit-
schrift für Geschichtswissenschaft 45 (1997), S. 504.

232 El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 81ff.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

94

„Politik der Segregation“.233 Zwar war 1900 durch das Berliner Kolonia-
lamt die Rechtsgültigkeit von Ehen zwischen Deutschen und Nichteuro-
päern bestätigt worden, doch verfolgte man die Umsetzung dieser Rege-
lung nicht. Den Gouverneuren in den Kolonien ließ man vielmehr freie 
Hand in dieser Frage, so dass derartige Heiraten später in drei Kolonien 
verboten wurden, jeweils mit der Begründung, das koloniale System 
dürfe nicht durch „Rassenmischung“ gefährdet werden.234 1912 wurde 
das Heiratsverbot dann heftig im Reichstag debattiert. Die Sexualität 
bzw. Ehe zwischen Menschen verschiedener „Rassen“ beunruhigte, 
„[…] da sie in diesem Fall die Kombination ungleicher Substanzen 
symbolisiert, die ‚Blut und Boden’ des kolonisierenden Staates gefähr-
den.“235 Die Kolonialverwaltung fürchtete die Konsequenzen der Ehe-
schließung zwischen Kolonisten und Kolonisierten in politischer, sozia-
ler und rechtlicher Hinsicht. Vor allem wollte man den Kindern aus die-
sen Ehen nicht die deutsche Staatsbürgerschaft gewähren.236 Die 
„Mischlinge“ sollten den Status der „Eingeborenen“ erhalten. „Zwischen 
Kolonisierenden und Kolonisierten sollte eine neue, und zwar juristische 
Trennlinie den systemnotwendigen Antagonismus aufrechterhalten, 
nachdem der herrschaftssichernde Farbunterschied seine Evidenz und 
rechtliche Eindeutigkeit zu verlieren begonnen hatte.“237 Oder anders 
formuliert: die Kinder aus den Verbindungen zwischen „Weißen“ und 
„Schwarzen“ unterliefen die bisherige, den kolonialen Machtanspruch 
legitimierende, konstruierte farbliche Polarität.238 Als Konsequenz aus 
den Diskussionen erklärte Kolonialstaatssekretär Solf dann zwar bereits 
geschlossene „Mischehen“ für gültig, verbot aber zugleich zukünftige 
„Mischheiraten“. „Mischlingen“ wurde bei Bestehen eines „Kulturex-
amens“ der Status von „Weißen“ zugestanden.239 Im Zuge der Debatte 
um die „Mischehen“ und die „Rassenmischung“ wurde im Parlament ein 
rassisches Bedrohungsszenario entworfen, dem sich kaum ein Teilneh-
mer entziehen konnte.240 Ob diese Debatte allerdings als Ausdruck einer 

233 Sebastian Conrad, Regimes der Segregation. Kolonialismus, Recht und 
Globalisierung, in: Rechtsgeschichte (Zeitschrift des Max-Planck-
Institutes), Bd. 4 (2004), S. 201.

234 Schulte-Althoff, Rassenmischung, S. 60f.
235 Essner, Zwischen Vernunft, S. 506ff.
236 Schulte-Althoff, Rassenmischung, S. 61f.
237 Ebd., S. 62.
238 Jürgen Zimmerer, Der koloniale Musterstaat? Rassentrennung, Arbeits-

zwang und totale Kontrolle in Deutsch-Südwestafrika, in: ders./Joachim 
Zeller (Hg.), Völkermord in Deutsch-Südwestafrika. Der Kolonialkrieg 
(1904-1908) in Namibia und seine Folgen, Berlin 2003, S. 28ff.

239 Schulte-Althoff, Rassenmischung, S. 78.
240 Essner, Zwischen Vernunft, S. 518; Katrin Roller, „Wir sind Deutsche, 

wir sind Weiße und wollen Weiße bleiben“ – Reichstagsdebatten über 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

95

„kollektiven Untergangsangst“ der deutschen Kolonisten interpretiert 
werden kann, lässt sich hier nicht einschätzen.241 Viel bedeutsamer er-
scheint in diesem Zusammenhang, dass sich in dieser Debatte eine neue 
Qualität im politischen Sektor offenbarte: Nun wurde die Ehe bzw. Se-
xualität und Fortpflanzung, wenn sie zwischen zwei verschiedenen 
„Rassen“ stattfand, erstmals zum Gegenstandbereich der Politik.242

Ein weiteres Beispiel für die gegenseitige Befruchtung des öffentli-
chen und wissenschaftlichen Diskurses zu der „Mischlingsfrage“ stellt 
das Wiederaufflammen der Debatte anlässlich der 1913 erfolgten Publi-
kation der Studie des Anatomen und Anthropologen Eugen Fischer „Die 
Rehobother Bastards und das Bastardisierungsproblem beim Menschen“ 
dar.243 Die Schrift wurde in Fachkreisen vielfach diskutiert, fand breite 
Akzeptanz und wurde mit dem „Mies’schen Preis“ der Anthropologi-
schen Gesellschaft ausgezeichnet. Fischer hatte die Anwendbarkeit der 
Mendelschen Gesetze bereits im Jahre 1908 genau in einer der Gemein-
den untersucht, der das „Mischehe-Verbot“ zwischen „Hottentotten“ und 
„Buren“ gegolten hatte, in Rehoboth südlich von Windhoek.244 Er hatte 
zu beweisen versucht, dass sich körperliche Eigenschaften nach den 
Mendelschen Gesetzen vererben.245 Zu seiner Forschung äußerte er sich 
wie folgt: 

„Die Aufgabe, die ich mir stellte, war eine Untersuchung des Bastardvolkes, 

um Material zur Frage der Rassenmischung, also der Kreuzung und Vererbung 

beim Menschen zu bekommen. […] Mein Material bestand nun aus 310 anth-

ropologisch untersuchten Individuen, Männer, Weiber und Kinder und aus ge-

gen 300 photographischen Aufnahmen. Dazu kommen die durch Abfragen 

koloniale „Rassenmischung“, in: Ulrich von der Heyden/Joachim Zeller 
(Hg.), Kolonialmetropole Berlin. Eine Spurensuche, Berlin 2002, S. 73-
79.

241 Grosse, Kolonialismus, S. 145ff. Dabei hätten diese „hypertrophierenden 
Ängste“ nichts mit der Realität zu tun gehabt, denn die sogenannten 
„Mischlinge“ hatten z.B. in den Befreiungsbewegungen keine herausra-
gende Rolle gespielt. Siehe dazu: Schulte-Althoff, Rassenmischung, S. 
94.

242 Essner, Zwischen Vernunft, S. 518.
243 Eugen Fischer, Die Rehobother Bastards und das Bastardisie-

rungsproblem beim Menschen, Graz 1961. Das 1913 zuerst erschienene 
Werk wurde 1961 neuaufgelegt. Im Vorwort dieser Ausgabe hieß es: 
„Darüber hinaus ist Eugen Fischers Werk nicht nur für den Anthropolo-
gen bedeutsam, sondern im weiteren Sinne für jeden Biologen; wurde 
doch darin erstmalig der exakte Nachweis erbracht, daß normale 
menschliche Eigenschaften im Erbgang den Mendelschen Regeln fol-
gen.“

244 Essner, Zwischen Vernunft, S. 518. 
245 Gessler, Eugen Fischer, S. 18; Essner, Zwischen Vernunft, S. 518f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

96

und Akten-(Taufregister-)Studium erlangten 23 Stammbäume, aus denen ich 

einige 50 Ahnentafeln konstruieren konnte. Skelettmaterial war leider nicht zu 

erlangen; auf dem derzeitigen, christlichen Bastardfriedhof zu graben, war na-

türlich ausgeschlossen, zweimal grub ich nachts auf verschiedenen verlassenen 

Begräbnisstätten nach, aber die Knochenreste waren vollkommen unbrauch-

bar, zu kleinen Stückchen zerfallen.“246

Um seine anthropologischen Vermessungen durchführen zu können, hat-
te Fischer vor Ort morgendliche Sprechstunde unter der Bedingung ab-
gehalten, dass er nach der Behandlung des Kranken dessen Familie anth-
ropologisch untersuchen dürfte.247 Da seine Untersuchungsobjekte sich 
allerdings nicht entkleiden wollten, hatte er sich auf die Vermessung der 
Kopf- und Gesichtsmaße reduzieren müssen. Nachmittags hatte er anth-
ropologische Fotos angefertigt.248 Außerdem hatte er u.a. Stammbäume, 
die Sozialstruktur und die Ökonomie studiert.249 Wie Fischer berichtete, 
hätte er die „Rehobother Bastards“ durch „Glück und Zufall“ für seine 
Untersuchung entdeckt.250 Dies entsprach allerdings nicht der Wahrheit, 
denn bereits von Luschan hatte sich drei Jahre zuvor in Südafrika mit 
den physischen und sprachlichen Ähnlichkeiten zwischen „Hottentotten“ 
und „Buschmänner“ sowie mit den „Mischlingen“ beschäftigt und dar-
über in der Zeitschrift für Ethnologie publiziert.251 In diesem Aufsatz 
von 1906 hatte von Luschan zur Klärung der „Mischlingsfrage“ das Stu-
dium der „Mischlinge“ von „Hottentotten“ und „weissen Einwanderern“ 
empfohlen. Seine Beobachtung wäre bisher, dass bei den Nachfahren der 
„reine Hottentottentyp“ wieder auftauche, also eine „Entmischung“ vor-
läge.252 Um Streitigkeiten darüber vorzubeugen hatte Eugen Fischer in 
einem Brief vom 4. April 1908 an von Luschan geschrieben: „Vielen 
Dank für Ihren letzten Brief + die ausführliche Antwort auf meine An-
frage. Sind Sie mir böse, wenn ich doch noch an meinem Gedanken + 
Plan festhalte? Ich […] sehe eine Untersuchung gerade unserer Süd-
westafrika-Bastards als so ganz besonders günstig für mich an.“253 Am 
13. April 1911 bat er von Luschan sogar: „[…] ob Sie mir nicht aus Ih-
ren Messungen den durchschnittlichen L-Br-Ind. [Abkürzung für Län-

246 Eugen Fischer, Die Rehobother Bastards und das Bastardisie-
rungsproblem beim Menschen, Graz 1961, S. 57f.

247 Lösch, Rasse, S. 62f.; Kathrin Roller, Der Rassenbiologe Eugen Fischer, 
in: Ulrich von der Heyden/Joachim Zeller (Hg.), Kolonialmetropole Ber-
lin. Eine Spurensuche, Berlin 2002, S. 130ff.

248 Lösch, Rasse, S. 63f. 
249 El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 85.
250 Lösch, Rasse, S. 56f.
251 Von Luschan, Bericht über eine Reise 1906, S. 863-904.
252 Ebd., S. 868f.
253 SbB-PK: Nachlass von Luschan: Fischer, Eugen, Bl. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

97

gen-Breiten-Index, A.d.V.] zum Gesichtsindex Ihrer Hottentotten ange-
ben wollten. Ich hätte so gerne für die hottentottische Elternseite meiner 
Bastards über diese Maße eine breitere Basis […]“254 Obwohl er in sei-
nem Menschenexperiment nicht wie Mendel mit erwiesenermaßen 
„reinrassigen Stammrassen“ gearbeitet, sondern diese einfach vorausge-
setzt hatte, zog Fischer den Schluss, dass „Rassenmerkmale“ „mendeln“ 
würden.255 Die ehemals „somatischen Einheiten“ (d.h. charakteristischen 
Körpermerkmale), die nach Joseph Deniker (1852-1918) die „Rasse“ 
konstituiert hatten, wurden bei ihm mit „Erbeinheiten“ identifiziert. 
Oder anders formuliert: die „Rassenmerkmale“ der Anthropologie sah er 
als „Erbmerkmale“ bzw. „erbliche Rassenmerkmale“.256 Damit konnten 
für Fischer also allein durch Kreuzungen keine neuen „Rassen“ entste-
hen. Nur anatomische Kennzeichen wie Augen-, Haar- und Hautfarbe 
etc. würden sich bei einer Kreuzung von „Europäern“ und „Hottentot-
ten“ entsprechend den Mendelschen Regeln vererben,257 träten also ana-
log dem Prinzip der „Entmischung“ von von Luschan in der zweiten 
Nachfolgegeneration wieder auf. (Auf diesen theoretischen Ansatz von 
von Luschan wird im Folgenden noch eingegangen werden.) Gleichzei-
tig vertrat Fischer die These, dass „Mischlinge“ genetisch „minder-
werthig“ wären.258 Zwar konstatierte er bei „Mischlingen“ eine positive 
Wirkung durch die „Beimischung weißen Blutes“. Doch könnten sie 
niemals die Stufe der „Weißen“ erreichen,259 womit die „Mischlinge“ 
eine „Artgefährdung“ für reine „Rassen“ darstellen würden. Rassistische 
Maßnahmen wie das Verbot von „Mischehen“ durch Gouverneur Linde-
quist erschienen damit als legitime Verteidigungsstrategie zum Schutz 
„unserer Rasse“.260 Konform mit der Kolonialverwaltung empfahl Fi-
scher der Politik eine eindeutige Trennung der „Rassen“:261 „Minder-
wertiges Blut“ sollte keinen Eingang in das „europäische Volk“ fin-
den.262 Gerade Fischers Ansätzen, nach denen die „Bastards“ nicht wirk-
lich „gemischt“ und damit eine „Entmischung“ und Wiederherstellung 
„reiner Rassen“ möglich sei, wurden in der Fachwelt besondere Bedeu-
tung zugemessen, waren doch deren Vertreter bis dahin davon ausge-
gangen, dass die Völker in Europa „Mischbevölkerungen“ seien und ur-

254 Ebd., Bl. 54f. 
255 Lösch, Rasse, S. 65f.
256 Ebd., S. 152.
257 Kaufmann, Eugenik, S. 357.
258 Ebd., S. 358f.
259 El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 89.
260 Kaufmann, Eugenik, S. 359f.; El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 92.
261 Schulte-Althoff, Rassenmischung, S. 76f.
262 Ebd., S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

98

sprüngliche „reine Rassen“ nicht mehr existierten.263 Damit hatten diese 
Erkenntnisse in der Folge auch erheblichen Anteil an der Anerkennung 
der Anthropologie und Ethnographie als selbständige Wissenschaft,264

wobei die „Rasse“ damit nicht nur zum Konstrukt, sondern zugleich 
zum Paradigma der Disziplin erhoben wurde.265 Entsprechend stießen 
Fischers Forschungsergebnisse in der Völkerkunde und Anthropologie 
weitestgehend auf Resonanz und Akzeptanz.266 Nicht selten wurden sei-
ne Thesen allerdings einfach kommentarlos übernommen, da sie denen 
entsprachen, die von Luschan bereits in seinem Ansatz der „Entmi-
schung“ vertreten hatte,267 Fischer also nur bereits antizipierte Gedanken 
bestätigte. Wie Gustav Fritsch (1838-1927) und Rudolf Pöch (1870-
1921) rezensierte auch Thilenius Fischers Monographie. Er bewertete 
sie insgesamt als „großen Verdienst“, lobte insbesondere den Nachweis 
der „Mittelstellung“ der Gruppe der „Bastards“.268 Sie beweise nicht nur 
die Vererbung von körperlichen, sondern: 

„[…] daß auch geistige Eigenschaften vererbt werden und ‚mendeln’. Fischer 

weist besonders darauf hin, daß die Bastards auch geistig in der Mitte zwi-

schen Europäern und Hottentotten stehen, daß ferner die durch Weiße aufge-

kreuzte ‚Eu-gruppe’ den übrigen deutlich überlegen ist. Daraus folgt schon in 

dem kleinen Volke eine soziale Schichtung und auch eine wirtschaftliche: die 

stärker hottentottisch gemischten Bastards sinken ab, büßen ihr Land und 

Vermögen an die europäisch aufgekreuzten ein. Hier setzt also eine Auslese 

auf geistigem Gebiete ein […]“269

Gleichzeitig warnte Thilenius vor der Gefahr zu vorschneller Urteile: 
„Fischer sieht in der Unfähigkeit, in großer Zahl führende Persönlichkei-
ten hervorzubringen, ein Unterscheidungsmerkmal der farbigen Rassen 
gegenüber der Weißen und ist der Ansicht, daß in dieser Beziehung die 
Mischlinge als Farbige anzusehen sind. Indessen mahnt doch manches, 
dieses Urteil mit Vorsicht und nicht als endgültiges aufzunehmen.“270

Schließlich wäre die bisherige „Mischling“-Forschung zugunsten der Er-
forschung der „reinen Rassen“ vernachlässigt worden, so dass noch viele 
offene Fragen existieren würden.271 Eugen Fischer brachte seine Unter-

263 Lösch, Rasse, S. 73.
264 Fuchs, Rasse, S. 204.
265 Lösch, Rasse, S. 155.
266 Schulte-Althoff, Rassenmischung, S. 76.
267 Lösch, Rasse, S. 80.
268 Ebd., S. 77f.
269 Georg Thilenius, Zur Mischlingsfrage, in: Koloniale Rundschau, H. 6 

(1913), S. 356.
270 Ebd., S. 356.
271 Ebd., S. 353f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

99

suchung über die „Rehobother Bastards“ den beruflichen Durchbruch. 
1918 wurde er ordentlicher Professor der Anatomie und Direktor des 
Anatomischen Instituts der Albert-Ludwigs-Universität in Freiburg. 
1927 übernahm er die Leitung des neugegründeten Kaiser-Wilhelm-
Instituts für Anthropologie, menschliche Vererbungslehre und Eugenik 
in Berlin und wurde zugleich Inhaber des Lehrstuhls für Anthropologie 
an der Philosophischen Fakultät der Berliner Universität.272

Auch international erhielten „Rasse“-Fragen sowie eugenische Prak-
tiken erhöhte Aufmerksamkeit. In diesem Zusammenhang sei lediglich 
auf zwei Kongresse verwiesen. So wurden auf dem ersten internationa-
len „Rasse-Kongreß“ 1911 in London insbesondere Fragen nach der 
„Rassenmischung“ diskutiert.273 Auch auf dem ein Jahr später ebenfalls 
in London veranstalteten ersten internationalen eugenischen Kongress 
wurden solche Fragen behandelt und von der überwiegenden Mehrheit 
der international und interdisziplinär zusammengesetzten Veranstaltung 
medienwirksam diskutiert.274 Krankheiten, Behinderungen oder soziale 
Auffälligkeiten führte man mit Hilfe der Mendelschen Gesetze sowie 
der Theorie von August Weismann, nach der sich nur das Erbgut der 
Keim- oder Samenzellen an die nächste Generation vererben würde, auf 
eine genetische Grundlage zurück.275 Hier offenbarte sich darüber hin-
aus eine breite internationale Zustimmung zu Praktiken der positiven 
(Förderung der Fortpflanzung von besonders Begabten) sowie negativen 
Eugenik (Sterilisationen, gezielte Geburtenverhütung bei „Minderwerti-
gen“).276

Gegenläufige Tendenzen

Der Aufstieg des Konzeptes „Rasse“ war jedoch kein reiner Siegeszug 
ohne gegenläufige Tendenzen.

Als einflussreichster Gegner des „Rasse“-Konzeptes galt unter Zeit-
genossen (und bis in die heutige Forschung hinein) Franz Boas (1858-

272 Gessler, Eugen Fischer, S. 23ff. In der Abteilung „Anthropologie“, die 
ihm unterstand, beschäftigte man sich mit der „Abstammung“ und der 
„Rassenbestimmung“ der Menschheit, ihrer Verbreitung und ihrer Er-
scheinung. Siehe: Kroll, Entstehung, S. 164f.

273 Schulte-Althoff, Rassenmischung, S. 73f.
274 Kühl, Die Internationale, S. 26ff.
275 Ebd., S. 29f.
276 Im Anschluss an diesen Kongress gab es zahlreiche Bestrebungen, eine 

internationale Zusammenarbeit der Eugeniker zu organisieren. In diesem 
Zusammenhang war auch ein weiterer großer internationaler eugenischer 
Kongress geplant, der jedoch durch den Ausbruch des Ersten Weltkrie-
ges zunächst verhindert wurde. Siehe dazu: Kühl, Die Internationale, S. 
39.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

100

1942), ein ehemaliger Mitarbeiter am Berliner Völkerkundemuseum un-
ter Adolf Bastian und der Begründer der „Cultural Anthropology“ in den 
Vereinigten Staaten.277 Für Boas hatte die Kategorie „Rasse“ einen ge-
ringen epistemologischen Wert; für ihn war primär „Kultur“ und nicht 
die „Rasse“ die Erklärungsvariable für menschliches Verhalten und 
Handeln.278

Relativierend auf die sich andeutende Durchsetzung rassentheoreti-
scher Ansätze wirkte darüber hinaus auch die Etablierung des monoge-
netischen Ansatzes innerhalb der Wissenschaften. Während deren An-
hänger davon ausgingen, dass die Menschheit von einer Art abstammen 
und dementsprechend zu einer Spezies gehören würde, waren die Ver-
treter der Polygenese der Auffassung, dass die Menschheit von mehreren 
Arten abstammen würde, die jeweils unterschiedlich entwickelt seien.279

Zwar hatte schon Gottfried Herder (1744-1803) im 18. Jahrhundert eine 
Einheit des Menschengeschlechtes vorausgesetzt.280 Doch erst am Ende 
des 19. Jahrhunderts konnten sich die Monogenisten im Streit um den 
Ursprung der Menschheit mit Hilfe von Darwins Thesen gegenüber den 
Polygenisten durchsetzen,281 womit die „Rasse“-Frage in gewisser Hin-
sicht an Brisanz verlor, denn „[…] der taxonomische Ansatz, die Spezies 
‚Menschen’, analog zu Tier- und Pflanzengattungen weiter zu unterglie-
dern […]“, war damit gescheitert.282 Nun ließen sich nur noch „Varietä-
ten“ innerhalb des Konzeptes der „Rasse“ untersuchen. In diesem Denk-
horizont war auch eine „Rassenmischehe“ möglich.283 Die monogeneti-
sche Position, dies wird im Folgenden noch zu klären sein, hatte aller-
dings auch wieder Auswirkungen auf die Deskription körperlicher Un-
terschiede, wie dies Rudolf Stichweh beschreibt: „Die Universalität des 
Körpers, die alle körperlichen Unterschiede als Unterschiede innerhalb 
der Menschheit als Spezies erscheinen läßt, setzt soziohistorisch eine 
Homogenisierung des Körpers voraus, die den menschlichen Körper als 
eine Entität etabliert, die zweifelsfrei von anderen (spirituellen, nichtor-
ganischen, gesellschaftlichen, psychischen) Entitäten zu unterscheiden 

277 Kaufmann, „Rasse und Kultur“, S. 309-327.
278 Ebd., S. 320ff. Siehe hierzu auch Elazar Barkan, der aufzeigt, in welcher 

Weise Boas mit „Rasse“-Ansätzen arbeitete, sich aber gegen rigide ras-
sische Typisierung verwahrte. Barkan, The Retreat, S. 76.

279 Lösch, Rasse, S. 29.
280 Bitterli, Die „Wilden“, S. 326. Das Paradigma der Monogenese geht ur-

sprünglich auf die Bibel zurück, die auf den Gedanken des einen Ur-
sprungs der Menschheit aufbaut. George W. Jr. Stocking, Bones, Bodies, 
Behavior, in: Ders. (Hg.), Bones, Bodies, Behavior: Essays on Biologi-
cal Anthropology, Wisconsin 1985, S. 4.

281 Lösch, Rasse, S. 29.
282 Ebd.
283 Essner, Zwischen Vernunft, S. 505.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

101

ist.“284 – Diese Annahme der Homogenität und Universalität der Körper 
minimierte körperliche Differenzen zunächst, was jedoch nicht deren 
Marginalisierung bedeutete: Vielmehr wurde zur Beschreibung dieser 
im 19. und 20. Jahrhundert ein neuer Begriff geschaffen: „Rasse ist die
stärkste Form, ethnische, nationale und andere Unterschiede, die Fremd-
heit konstituieren, als körperlich sichtbare Unterschiede zu postulieren. 
Im Begriff der Rasse rekonstruiert sich das polygenetische Argument 
der frühen Neuzeit jetzt als Argument für die Erklärung von Unterschie-
den innerhalb einer Spezies […]“285

Zusammenfassung

Am Beispiel des Aufschwungs des Konzeptes der „Rasse“ lässt sich die 
zunehmende Verschränkung der gesellschaftlichen Bereiche der Politik, 
Gesellschaft und Wissenschaft verdeutlichen:286 War dieses zunächst 
nur für die Assimilation der Kolonisierten und die kulturelle Dominanz 
der Kolonisten bedeutsam gewesen, wurde es gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts im Rahmen des europäischen Kolonialismus „zum zentralen 
Ordnungskriterium“.287 Als Antwort auf einen nur angenommenen, aber 
propagierten „Kulturverfall im Reich“ wurde im kolonialen Zusammen-
hang ein „Kultur“-Diskurs geführt, der durch ein rassisches Konzept zu-
nehmend biologisiert wurde.288 Damit trug der deutsche Kolonialismus 
erheblich dazu bei, „[…] politisch, juristisch und intellektuell Kriterien 
für Ordnung kultureller Differenz nach rassischen Kriterien zu etablie-
ren.“289 Dabei wurde das „Kultur-Konzept“ aber nicht vollständig durch 
das der „Rasse“ ersetzt. Vielmehr standen beide Konzepte nebeneinan-
der, so dass von einer „Biologisierung der Kultur“ und „Kulturalisierung 
von Biologie und ‚Rasse’“ gesprochen werden kann.290

Der koloniale Machtanspruch legitimierte sich dabei zumindest teil-
weise durch den Rekurs auf die Völkerkunde und Anthropologie und de-
ren Deutungsmacht.291 Gleichzeitig wurde in diesen wissenschaftlichen 
Disziplinen Eugen Fischer als Gründer der „Anthropo-Biologie“ mit 
seinem zentralen Paradigma der „Rasse“ partiell mythologisiert.292 Kör-

284 Rudolf Stichwech, Der Körper des Fremden, in: Michael Hagner (Hg.), 
Der falsche Körper. Beiträge zu einer Geschichte der Monstrositäten, 
Wallerstein 1995, S. 175f.

285 Ebd., S. 179.
286 Grosse, Kolonialismus, S. 18.
287 Ebd.
288 Kundrus, Moderne Imperialisten, S. 174ff.
289 Grosse, Kolonialismus, S. 242.
290 Kundurs, Moderne Imperialisten, S. 289.
291 Grosse, Kolonialismus, S. 242.
292 Lösch, Rasse, S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

102

perliche Vermessungen und Kategorisierungen erhielten eine neue Be-
deutung. Durch sie erschien es nun möglich, das „innerste Wesen“ des 
Menschen erschließen zu können.293 Man hoffte, mittels der Methoden 
der Empirie und der Statistik „objektive Fakten“ über diesen herausar-
beiten zu können, die in ihrer Exaktheit den Naturgesetzen entsprä-
chen.294 Zudem hatte auch die Entwicklung neuer Techniken Einfluss 
auf die Etablierung des Begriffes der „Rasse“, wurden diese doch zur 
Beschreibung von Differenzen entworfen und genutzt: das Lichtbild, die 
Dokumentation von Haar- und Augenfarben etc.295 Eine besondere Rolle 
spielte dabei die Messung der Körpergröße, da sich mittels dieser in ein-
fachster Weise hierarchische Einteilungen erstellen ließen.296

Die sehr mannigfachen Vorstellungen und Anwendungen des „Ras-
se“-Konzeptes in der Völkerkunde und Anthropologie sollen im Folgen-
den durch die Erläuterung der rassentheoretischen Konzepte von von 
Luschan sowie Thilenius verdeutlicht werden.

Das Konzept „Rasse“ bei von Luschan

Von Luschans „Rasse“-Begriff

Auch von Luschan konzentrierte sich in seinen Publikationen insbeson-
dere nach der Jahrhundertwende verstärkt auf Fragen, die sich im Zu-
sammenhang mit dem „Rasse“-Konstrukt ergaben.

Dabei waren „Rasse“-Fragen für ihn naturwissenschaftliche Fragen, 
die mit ebensolchen Methoden zu lösen wären. So stellte er fest, dass der 
Mensch Subjekt der Naturgesetze wäre und dementsprechend um seine 
Existenz kämpfen müsse.297 Um die Stellung der Menschen in der Natur 
weiter zu verfolgen, wären biologische Laboratorien notwendig, in de-
nen Forschungen wie Friedenthals Blutuntersuchungen stattfinden könn-
ten.298 Die Naturgesetze würden allerdings grundsätzlich nicht erlauben, 
dass rassische Grenzen fallen. So sei der Antagonismus zwischen dem 
Konzept der „Rasse” und dem der Nation dauerhaft: „The respect due by 
the white races to other races and by the white races to each other can 
never be too great, but natural law will never allow racial barriers to fall, 
and even national boundaries will never cease to exist. Nations will 
come and go, but racial and national antagonism will remain […]“299

293 El-Tayeb, Schwarze Deutsche, S. 18.
294 Ebd.
295 Stichweh, Körper, S. 180.
296 Ebd., S. 183.
297 Von Luschan, Race 1911, S. 23.
298 Von Luschan, Ziele und Wege der Völkerkunde, 1902, S. 168. 
299 Von Luschan, Race 1911, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

103

Von Luschan kritisierte allerdings die häufige Vermischung von 
unterschiedlichen Differenzierungskonzepten wie Sprache, Religion, 
Nationalität und „Rasse” in der Öffentlichkeit: „So the anthropology of 
Turkey is, like that of Hungary, a typical example showing how lan-
guage, religion, nationality and race are quite distinct conceptions, and it 
is interesting to see how they are again and again confounded by the 
general public and by the press.“300 Trotz seines Plädoyers für eindeuti-
ge Differenzierungsmerkmale, räumte er allerdings ein, dass das Kon-
zept der „Rasse“ insgesamt ungenau sei: „[…] es ist sicher sehr einfach, 
von einer schwarzen oder von einer gelben Rasse zu sprechen, oder auch 
von schwarzen und von gelben Rassen – aber es ist völlig unmöglich, 
diese Begriffe scharf abzugrenzen und z.B. in Innerasien zu sagen, wo 
die Weißen aufhören und die ‚Gelben’ anfangen.“301 Für die Konstituie-
rung des Konzeptes „Rasse“ seien bisherige Theorien nicht anwendbar. 
Auch die Einteilung von Schädel- und Gesichtsformen nach Retzius 
hielt er für unbefriedigend.302 Und in Bezug auf die evtl. Möglichkeit 
der Abgrenzung durch unterschiedliche Sprachen stellte er fest, dass die-
se bei den ursprünglich physisch homogenen Gruppen ehemals auch 
einheitlich gewesen wären, dass diese aber durch Wanderungen, Handel, 
Verkehr etc. nicht mehr existent seien.303 Nur die Körpergröße könne er 
als ein wichtiges Kriterium für die Einteilung nach „Rassen“ gelten las-
sen,304 doch die insgesamte Anzahl der „Rassen“ sei so nicht identifi-
zierbar.305

In seiner letzten großen Publikation vor seinem Tode relativierte und 
resümierte von Luschan die Unterschiede zwischen verschiedenen „Ras-
sen“. So ging er beispielsweise davon aus, dass aufgrund von Wande-
rungen zahllose „Mischformen“ in Afrika existierten und „es nicht ge-
ringer Mühe, großer Sorgfalt und sehr verfeinerter Methoden bedarf, die 
alten Stammformen wieder zu isolieren.“306 Die Gründe für die „tren-
nenden Eigenschaften der sogenannten Rassen“ seien „klimatische, so-
ziale und andere Faktoren“.307 Und diese Differenzen seien: „[…] be-
sonders was die moralischen Eigenschaften und die Intelligenz angeht, 
nicht entfernt so groß als der zwischen einzelnen Individuen ein und 
derselben Rasse.“308 Dennoch ist es bezeichnend, wie stark er sich in 

300 Von Luschan, Early 1911, S. 236.
301 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 13f.
302 Von Luschan, Kriegsgefangene 1917, S. 34f.
303 Ebd., S. 37f.
304 Ebd., S. 34f.
305 Ebd., S. 14.
306 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 67.
307 Ebd., S. 374.
308 Ebd., S. 375.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

104

seinen Publikationen vor allem mit den auf die Menschheit angewandten 
Vererbungsgesetzen sowie den sogenannten „Vermischungsprozessen“ 
beschäftigte.

Von Luschans Positionen zu den Vererbungsgesetzen

Von Luschan anerkannte die Vererbungsgesetze von Mendel nicht nur, 
sondern er hatte sie gewissermaßen „verinnerlicht“: So hatte er bereits 
zu einem Zeitpunkt, als er die Mendelschen Regeln noch nicht kannte 
oder zu kennen meinte, lange vor deren von ihm später erklärten „Wie-
derentdeckung“ im Jahre 1901,309 mit seinem Konzept der „Entmi-
schung“ selber einen sehr ähnlichen Ansatz entwickelt. Diese vermeint-
liche oder tatsächliche „Parallelforschung“ soll im Folgenden kurz nach-
gezeichnet werden:

Von Luschan hatte bereits 1892 das planlose Jonglieren mit soge-
nannten „Mittelzahlen“ durch einige seiner Kollegen kritisiert: 

„Diese eigentlich selbstverständliche Thatsache des Andauerns der Energie 

der Vererbung auch bei Rassen-Kreuzungen, ist eine Erscheinung, die mit dem 

grössten Nachdruck immer wieder von neuem hervorgehoben werden muss, 

denn die Anthropologie hat noch heute so sehr unter den Folgen einer früher 

beliebten Methode zu leiden, dass selbst dieses einfachste Resultat der Erfah-

rung des Nachdenkens ihr lange entgangen und vielleicht auch heute noch 

nicht allgemein anerkannt ist. Allen Bemühungen eines Virchow, Ranke und 

Kollmann, ihres ausgezeichneten Landsmannes Hölder und so vieler anderer 

Leutchen unserer Wissenschaft ist es bis jetzt noch immer nicht völlig gelun-

gen, diese Methode oder richtiger gesagt, diese Manie des planlosen Poerie-

rens mit Mittelzahlen völlig zu verdrängen, diese Manie, welche stets nur 

Verwirrung anrichtet und zahlreiche Thatsachen verschleiert, die ohne sie 

längst offenkundig geworden wären.“310

Gleichzeitig war er zu Ergebnissen gekommen, die (zumindest im 
Nachhinein betrachtet) mit den Mendelschen Gesetzen vergleichbar wa-
ren und die er unter dem Prozess der „Entmischung“ gefasst hatte: 

„[…] schon innerhalb einer jeden grösseren Versammlung auch hier in 

Deutschland selbst wird man bei genauer Betrachtung jederzeit so extreme 

Typen unter seinen eigenen Mitbürgern wahrnehmen, dass, wer nur überhaupt 

sehen will, sofort begreift, wie der sprachlichen Einheit die physische nicht so 

völlig entsprechen kann als man früher gewöhnlich angenommen hat; und 

309 Ebd., S. 273.
310 Felix von Luschan, Die anthropologische Stellung der Juden, in: Allge-

meine Zeitung des Judentums 56 (1892), S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

105

wenn wir selbst innerhalb ein und derselben Familie, ja selbst unter Geschwis-

tern diese extremen Formen wiederfinden, die nothwendig auf eine alte Ver-

mischung der arischen Einwanderer mit einer vorarischen Bevölkerung hin-

deuten, wenn wir hier einen Mann sehen, gross, blond, blauäugig und langköp-

fig und daneben seinen eigenen Bruder, klein, mit dunklen Augen, schwarzen 

Haaren, dunklem Teint und kurzem hohen Kopf, so können wir das nur dann 

verstehen, wenn wir uns erst darüber klar werden, dass einmal fest erworbene 

physische Eigenschaften sich immer und immer wieder auf die Kinder verer-

ben, dass sie auch allen Rassenmischungen mit der grössten Energie wieder-

stehen und dass sie immer und immer wieder neu zum Vorschein kommen, 

wobei es beinahe einerlei ist, ob jetzt die Rassenmischung durch die Eltern 

und Grosseltern erfolgt ist oder vor hunderten von Generationen. Diese Art 

des Atavismus entspringt einfach dem Naturgesetz, dass die Kinder den Eltern 

gleichen oder die Eigenschaften der Grosseltern und Urväter erben. Ich glau-

be, dass kaum ein anderes Naturgesetz so sehr zum Gemeingut des Volkes 

geworden ist, als gerade dieses und doch werden die letzten Konsequenzen 

desselben so selten gezogen.“311

1907 bestätigte er dann, dass es dem Gesetz der „Entmischung“ entsprä-
che, „[…] dass sich durch eine, wie es scheint unbegrenzte Anzahl von 
Generationen hindurch wenigstens in einzelnen Familien wiederum die 
alten und reinen Typen fast unversehrt wiederherstellen.“312 Den tat-
sächlichen Prozess der „Vermischung“ differenzierte er im selben Jahr 
nach somatischen und geistigen Eigenschaften. Für erstere gälte: 

„[…] früher oder später, je nach Ungunst oder Gunst der Verhältnisse, aber 

doch immer und unerbittlich, verliert sich der körperliche Typus der Einwan-

derer in dem der älteren ansässigen Bevölkerung. Das Gesetz der Entmischung 

bleibt in Kraft, aber die Kinder, die trotz aller Mischehen noch den reinen Ty-

pus der Einwanderer repräsentieren, werden seltener von einer Generation zur 

anderen, bis sie schließlich ganz verschwinden und der alte Typus dann wieder 

der alleinherrschende geworden ist, oder je nach Umständen einer Art Misch-

rasse Platz gemacht hat.“313

Für die „geistigen Eigenschaften“ sei hingegen das numerische Verhält-
nis und die Umwelt irrelevant: „Da siegt immer und überall nur die ab-
solute Tüchtigkeit oder doch wenigstens die relative Überlegenheit. Es 
siegt die feiner entwickelte Sprache, es siegt die bessere Grammatik, es 
siegt die höher stehende Mythologie und Religion, es siegt, wo etwa 

311 Ebd.
312 Felix von Luschan, Offener Brief an Herrn Dr. Elias Auerbach, in: Ar-

chiv für Rassen- und Gesellschafts-Biologie 3, 1907, S. 367.
313 Von Luschan, Baessler 1907, S. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

106

Schrift in Frage kommt, auch die bessere Schrift.“314 Die „Vermi-
schung“ von „geistigen Eigenschaften“ folge also dem darwinistischen 
Prinzip, der Durchsetzung des Stärkeren.

1911 wies er dann darauf hin, dass er bereits vor der Wiederentde-
ckung der Mendelschen Gesetze die Vererbung des „Cepahilic Indexes“ 
bei 67 griechischen Familien untersucht hätte und die Ergebnisse erst-
mals 1889 in seinen „Reisen in Lykien“ veröffentlicht hätte:315 „The re-
sults were striking.“316 „Im Lichte von Mendel“ hätte er bereits damals 
geschlossen, dass weder der „Brachycephaly“ noch der „Dolchocepha-
ly“ dominant oder rezessiv sei. Vielmehr würde ein Prozess der „Entmi-
schung“ stattfinden. Alte Typen würden also durch „intermarriage“ nicht 
verloren gehen, sondern mit enormer Kraft zurückkehren.317

1917 begann er die Stabilität des Mendelschen Gesetzes zu hinter-
fragen bzw. zu spezifizieren. (Wobei er noch 1892 sein damals festge-
stelltes Naturgesetz seit „hunderten von Generationen“318 andauern ge-
sehen hatte.) Dabei nahm er jetzt auch eine Abhängigkeit der Anthropo-
logie von der Vererbungsforschung an: 

„Wir sind vorläufig noch völlig unwissend darüber, unter welchen Umständen 

bei Mischungen zwischen sehr verschiedenen Rassen es in der Folge zu einem 

vollständigen Auseinanderspalten im Sinne von Mendel kommt, oder wann 

wirkliche Mischtypen nicht nur vorübergehend entstehen, sondern durch lange 

Reihen von Generationen weiter dauern. Diese Frage ist vielleicht die wich-

tigste, die überhaupt der modernen Anthropologie gestellt ist.319

314 Ebd., S. 252.
315 Felix von Luschan, The Early Inhabitants of Western Asia, in: Journal of 

the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland 41 
(1911), S. 237. Dort heißt es weiter: „Long before the rediscovery of 
Mendel and his laws I tried to study the heredity of the cephalic index in 
the Greek families of Adalia. Here, in the old capital of Pamphylia, there 
is a large Greek colony, and as I had by good chance been able to give 
medical help to some of the influential members, I was permitted to 
measure parents, children and other relations in sixty-seven families.“ 
Auch noch einmal in einer Publikation von 1891 geht er auf die Unter-
suchungen dieser griechischen Familien ein. Felix von Luschan, Die 
Tachtadschy und andere Ueberreste der alten Bevölkerung Lykiens, in: 
Anthropologie 19 (1891), S. 33ff. Laut Hans Virchow erfolgte eine Rei-
se von von Luschan nach Lykien 1884. Virchow, Gedächtnisrede, S. 
114.

316 Von Luschan, Early 1911, S. 237.
317 Ebd. 
318 Von Luschan, Die anthropologische Stellung 1892, S. 95.
319 Von Luschan, Kriegsgefangene 1917, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

107

In seiner letzten Publikation von 1922, die drei Jahre nach seinem Tod 
veröffentlicht wurde, veranlasste ihn die Untersuchung einer Familie, 
deren Mitglieder „wahllos untereinander heirateten“ nicht nur zu einer 
nochmaligen Bestätigung der Mendelschen Regeln, sondern auch zu ei-
nem Rückblick auf die eigenen wissenschaftlichen Leistungen: 

„Genau so wie die Kopfformen, vererbten sich auch die Maße des Gesichtes 

und vor allem auch die Form der Nase. Nur in Ausnahmefällen ergaben sich 

Mischformen, und wo es solche gab, spalteten die Enkel wieder auseinander. 

Jetzt, nachdem 1901 die Mendelschen Regeln wieder entdeckt wurden, er-

scheinen diese Verhältnisse völlig selbstverständlich; damals, 1892, sprach ich 

von ‚Entmischung’, ‚Spaltung’, ‚Reversion’ und von der ‚Vererbung latenter 

Eigenschaften’. Das blieb zunächst nicht ohne Widerspruch; heute erscheint es 

den Fachleuten absolut selbstverständlich, da es durchaus den Mendelschen 

Vererbungsregeln entspricht, die, wie wir jetzt wissen, gleichmäßig für die 

ganze organische Welt Geltung haben, für Erbsen so gut wie für Tauben oder 

Ratten und genau so auch für den Menschen.“320

Von Luschans Positionen zu den „Mischlingen“

Von Luschan vertrat die Ansicht, dass es insgesamt nur drei „Varietäten 
der Menschheit“ gäbe: die indo-europäische, die afrikanische und die 
ostasiatische.321 Trotz der gegenwärtigen Trennung seien sie aus einer 
Wurzel entstanden und bildeten eine geschlossene Einheit: die Spezies 
Mensch.322 Hier zeigt sich also seine monogenetische Position, die er als 
eines der bedeutendsten Ergebnisse der Anthropologie bezeichnete.323

Alle Angehörige dieser Spezies, so meinte er, könnten sich untereinan-
der vermischen, ohne ihre Fruchtbarkeit zu vermindern. So zeige z.B. 
Eugen Fischers Arbeit, „[…] daß die Nachkommen aus Mischehen zwi-
schen Hottentotten und Europäern so fruchtbar sind, wie nur irgend an-
derer Leute aus ungemischten Ehen.“324

„Rassereinheit“ war für ihn dabei, wie er 1907 argumentierte, nicht 
per se ein Qualitätsmerkmal, welches auf „besondere Tüchtigkeit“ rück-

320 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 273.
321 Von Luschan, Die Wichtigkeit 1912, S. 56.
322 Ebd.
323 Von Luschan, Ziele und Wege der Völkerkunde, 1902, S. 168. Den Po-

lygenese-Ansatz, der von mehreren Ursprüngen der Menschheit ausging, 
empfand er als politisch motiviert und führte als Beispiel dafür die USA 
und ihren Umgang mit den „Negern“ an. Eine duale oder mehrfache Ur-
sprungsgeschichte der Menschheit und die daraus folgende Kategorisie-
rung in höhere und niedere Menschen, in Mensch und Tier etc. lehnte er 
also offensichtlich ab. Von Luschan, Race 1911, S. 15f. 

324 Von Luschan, Die Wichtigkeit 1912, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

108

schließen lasse;325 vielmehr sei eine gewisse „Blutmischung“ von Vor-
teil für eine Nation bzw. Voraussetzung für deren Weiterentwicklung.326

Damit entsprach seine Argumentation zumindest hier der Position der 
positiven Auswirkung von limitierten „Blutmischungen“ von Houston 
Stewart Chamberlain – dessen Arbeiten von Luschan ansonsten in sei-
nen Publikationen vehement ablehnte.327 Ähnlich vertrat er auf dem ers-
ten internationalen „Rassekongress“ in London 1911 provozierend, denn 
entgegen der gängigen Meinung, die Position, dass es bisher an zuver-
lässigen Untersuchungen fehle, die abschließende Urteile über „Rassen-
kreuzungen“ und intellektuelle Qualitäten von „half-casts“ erlauben 
würden. Gleichzeitig trat er aber für die Aufrechterhaltung von „Rasse-
schranken“ ein.328 Eine bestimmte „Blutmischung“, wiederholte er, sei 
zwar ein Vorteil für eine Nation,329 allerdings würde er die „Europäer“ 
vor einer „Mischung“ mit dem Großteil ausländischer „Rassen“ warnen: 
„England, France, and Germany are equally distinguished for the great 
variety of their racial elements. On the other hand, we are all more or 
less disposed to dislike and despise a mixture of Europeans with the 
greater part of foreign races.“330 1912 relativierte er diesen Hinweis 
dann wieder: 

„Vermischung innerhalb nahe verwandter Gruppen ist zweifellos nicht ohne 

Vorteil für die Nachkommen. Wenigstens sind es heute nur mehr einige weni-

ge ganz besonders fanatische Menschen, die sich für eine absolute Reinzucht 

etwa innerhalb der hochblonden Langschädel oder innerhalb irgend einer an-

deren somatischen Gruppe ereifern. Bismarck, sicher der größte praktische 

Sozialanthropologe aller Zeiten, hat sich mehrfach für eine Mischung zwi-

schen Deutschen und Italienern ausgesprochen, und in der Tat sehen wir, wie 

es einerseits niemals bei irgend welchen Kulturvölkern reine Rassen gibt, und 

wie andererseits gerade die gegenwärtig an der Spitze der Kultur stehenden 

Nationen, die Deutschen, die Engländer, die Franzosen, vollkommen offen-

kundig aus zwei und mehr voneinander recht verschiedenen Rassenelementen 

gemischt sind. Hingegen sind wir bisher über die geistigen und moralischen 

Eigenschaften der Mischlinge zwischen weißen und Farbigen, vor allem zwi-

schen Weißen und afrikanischen Negern nur ganz ungenügend unterrichtet.“331

325 Von Luschan, Offener Brief 1907, S. 362-373, S. 371.
326 Ebd., S. 371.
327 Schulte-Althoff, Rassenmischung, S. 55. 
328 Ebd., S. 74. 
329 Von Luschan, Race 1911, S. 22.
330 Ebd.
331 Von Luschan, Die Wichtigkeit 1912, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

109

Gleichzeitig kritisierte er die bisherigen Veröffentlichungen über die 
„Mischlingsfrage“, denn sie würden mehr auf persönlichen Erfahrungen 
beruhen denn auf Statistiken.332 Dabei sei ein größerer Erkenntnisrah-
men im Sinne eines naturwissenschaftlichen Ansatzes für ein Kolonial-
reich notwendig:

„Gerade für ein Reich mit afrikanischen und ozeanischen Kolonien hat die 

Mischlingsfrage ja eine immer steigende Bedeutung, wie ja auch in der Tat be-

reits mehrfach Anläufe zu gesetzlicher Regelung gemacht sind. Ich halte aber 

alle diese Anläufe für verfrüht, ehe wir nicht durch eine ausgedehnte Statistik 

wirkliche Kenntnis sowohl über die somatischen Verhältnisse als wie über die 

geistigen und körperlichen Eigenschaften der Mischlinge gewonnen haben.“333

Nur auf dieser Grundlage sei eine gesetzgeberische Behandlung mög-
lich: „Vorher ist ein solcher Versuch, wie wir erst vor kurzem zur Genü-
ge gesehen haben, vom Spiel des Zufalles abhängig und von der Laune 
der Parteien. Dann erst wird auch für die Erziehung der Mischlingskin-
der gesetzlich so gesorgt werden können, wie das im Interesse unserer 
Schutzgebiete dringend geboten erscheint.“334

Von Luschan hielt „Mischlinge“ also nicht per se für „minderwer-
tig“. „Minderwertige Individuen“ gäbe es nach ihm vielmehr in jeder 
„Rasse“.335 Dennoch räumte er ein, dass „hellere Mischlinge“ größere 
Überlebenschancen hätten als „Neger“.336

Von Luschans Positionen zur Herkunft des Menschen und des 
Europäers, sowie zu dessen Abgrenzung

Von Luschan war sehr an prähistorischen Entwicklungen interessiert. 
Dies zeigt sich insbesondere an seiner intensiven Beschäftigung mit 
Fragen nach der Herkunft der Menschheit und insbesondere der „euro-
päischen Rasse“, die seine Publikationen durchziehen.

Die Entstehung der Menschheit verortete er räumlich auf der „Linie 
Gibraltar-Australien“. Dabei sei ein Teil dieser ersten Menschen nach 
Australien, der andere zu den Mittelmeerländern gewandert.337 Diese 
„Urform“ der Menschen sei dunkel, langköpfig und von mittlerer Statur 

332 Ebd., S. 56.
333 Ebd.
334 Ebd.
335 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 374. Und: Felix von Luschan, 

Die Neger in den Vereinigten Staaten, in: Koloniale Rundschau, H. 
11/12 (1915), S. 504-540.

336 Von Luschan, Neger 1915, S. 504ff.
337 Von Luschan, Kriegsgefangene 1917, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

110

gewesen.338 Aufgrund der umweltlichen Bedingungen hätten sich die 
Menschen in Australien länger in ihrem ursprünglichen Zustand erhalten 
können.339 Genauer ließe sich die „Urheimat“ der Menschen allerdings 
nicht bestimmen.340 Schon mit Hannibal hätte es einen Austausch zwi-
schen Afrika und Europa gegeben. Daher seien „blaue Augen“ in Ma-
rokko nicht verwunderlich.341 Entsprechend gab es für ihn also drei „Va-
rianten der Menschheit“: den Indo-Europäer, den Afrikaner und den 
Ostasiaten. Alle hätten die gleiche Herkunft, seien daher eine komplette 
Einheit, aber hätten sich über tausende von Jahren auseinanderentwi-
ckelt.342 In diesem Sinne müsse auch ein Studium der ethnographischen 
Provinzen erfolgen, bei dem anatomische Eigenschaften, aber auch geis-
tige und materielle Kultur zu erforschen wären. Dieses sollte zunächst in 
Australien und dann in Amerika, Afrika, Asien, Indonesien, Ozeanien 
und abschließend in Europa durchgeführt werden.343

Eine genauere Bestimmung der Herkunft der ältesten Bevölkerung 
Europas sowie eine präzise Abgrenzung des „Europäers“ blieb für von 
Luschan zeitlebens unmöglich. 1892 widersprach er der Ansicht, dass 
der blonde Teil der europäischen Bevölkerung in Skandinavien entstan-
den sei. Auch wenn festzustellen wäre, dass im Norden mehr Blonde 
existieren würden als im Süden, sei dennoch bisher unbekannt, warum 
dies so sei.344 1907 stellte er zu deren Herkunft eine Vermutung an: 
„Wenn diese aber wirklich, was ich für wahrscheinlich halte, mit der 
Cromagnon-Rasse zusammenhängen, so würden die Guanchen und ver-
schiedene nordafrikanische Stämme eine sichere Brücke zwischen 
Nordeuropäern einerseits und den hamitischen und semitischen Gruppen 
andererseits bilden.“345 1910 funktionierten Abgrenzungen zu anderen 

338 Ebd., S. 10.
339 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 30f.
340 Ebd. Als weitere Nachkommen von der alten „Gibraltar-Australia-Line“, 

aber in einer höheren Stufe der Zivilisation, sah er die „Hamiten“, die 
großen Einfluss in ganz Afrika und dort in Abessinien gehabt hätten. 
Hier deutete von Luschan an, ein Vertreter der „Hamitentheorie“ zu sein. 
Dieser Ansatz geht zurück auf John Hanning Speke (1827-1864), der in 
Afrika sogenannte „Hamiten“ zu identifizieren glaubte, die den Europä-
ern ähnlich und dem Rest der Afrikaner überlegen seien. Die „natives“ 
der Afrikaner, die früher als homogene Masse gesehen worden waren, 
repräsentierten für ihn eine komplizierte Mischung aus verschiedenen 
Elementen; ein Ergebnis der Immigration zu verschiedenen Zeiten und 
von verschiedenen Teilen der Welt. Von Luschan, Race 1911, S. 19f.

341 Von Luschan, Race 1911, S. 20.
342 Ebd., S. 17.
343 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 36. 
344 Von Luschan, Die anthropologische Stellung 1892, S. 106. (Nachwort).
345 Von Luschan, Offener Brief 1907. Unter „Cromagnon-Rasse“ verstand 

man altsteinzeitliche Menschen. Der Name „Cromagnon“ geht auf eine 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

111

„Rassen“ für ihn über das Konzept der „europäischen“ und der „weißen 
Rasse“, allerdings sei: „[…] es durchaus wahrscheinlich, daß unsere ‚al-
pine’ Rasse wirklich mit der vorsemitischen Bevölkerung von Vorder-
asien zusammenhängt, und mehr und mehr wird man sich daran gewöh-
nen müssen, bei dem Studium der großen anthropologischen Probleme 
Europa nur als eine kleine Halbinsel von Asien zu betrachten.“346 Im 
folgenden Jahr bemerkte er zur Herkunft der „europäischen Rassen“: „A 
very interesting example of such mutation is found in the earliest known 
inhabitants of Western Asia. This is the land of those extremely narrow 
and higharched noses, we generally call Jewish or even Semitic.“347 Die-
se Nasen würden zu der „Pre-Semitic population“ gehören, die „Hittite 
or Armenoid“ genannt werde. Diese Gruppen wären nach Europa ge-
wandert und so stamme von ihr die „alpine Rasse“ ab. Nur die Türken 
und Magyaren würden von einer späteren Einwanderung aus Nordasien 
abstammen.348 Entsprechend konstatierte er, dass Austauschprozesse für 
einen Kulturwandel verantwortlich seien. So habe sich beispielsweise in 
Europa eine moderne Zivilisation entwickelt, in Australien dagegen 
nicht, obwohl beide Bevölkerungsgruppen doch im paleolithischen 
Menschen einen gemeinsamen Vorfahren gehabt hätten.349 Die Erklä-
rung dafür sei, dass Australien isoliert gewesen wäre, während es in Eu-
ropa Austausch und Handel gegeben hätte.350 1912 sah er die europäi-
schen Völker durch verschiedene Typen gemischt, wobei die Annahme, 
dass langköpfige Schädel ein Zeichen für Hoch-, kurzschädelige Köpfe 
ein solches für Minderwertigkeit seien, nicht gelten könne. Aufgrund der 
kolonialen Situation seien jedoch mehr Erkenntnisse über die afrikani-
schen und ozeanischen Völker vorhanden, als über die europäischen.351

Daher könne er der Feststellung von Rudolf Virchow, die Anthropologie 
der europäischen Bevölkerung sei geklärt, nicht zustimmen: „Nicht ein-
mal diese bescheidene Hoffnung ist in Erfüllung gegangen.“352 Aller-
dings relativierte er jetzt auch das Bedürfnis nach einer Bedeutung der 
Europäer: So sprach er stattdessen von einer einheitlichen Bevölkerung 
der Mittelmeerländer und davon, dass die Bronzetechnik in Ägypten 
sowie die Eisentechnik im tropischen Afrika erfunden worden wäre: „So 

Höhle im südfranzösischen Vézèretal zurück, in der 1868 die ersten Ske-
lettfunde eben dieser „Rasse“ gefunden worden waren. Als „Guanchen“ 
bezeichnete man die Ureinwohner der Kanarischen Inseln. 

346 Von Luschan, Die gegenwärtigen Aufgaben 1910, S. 203.
347 Von Luschan, Race 1911, S. 17.
348 Ebd., S. 18.
349 Ebd., S. 17.
350 Ebd.
351 Von Luschan, Die Wichtigkeit 1912, S. 54.
352 Ebd., S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

112

würden wir dann farbigen Afrikanern, sogenannten ‚Wilden’, gerade die 
Technik verdanken, die unserem eisernen Zeitalter den Namen gegeben 
und unserer Kultur den Stempel aufgeprägt hat, wie sie denn auch in ih-
rer europäischen Entwickelung noch heute unseren Stolz und unseren 
Ruhm bedeutet.“353 Auch in einer seiner letzten Publikation wies er dar-
auf hin, dass über Europa noch viele Fragen ungeklärt seien: Die Vielfalt 
der Sprachen ließe sich nicht mit dem „[…] somatischen Befund in Ein-
klang bringen“. 354 Die vielen ungeklärten Fragen seien auch der Grund 
dafür, dass bisher noch kein europäischer Wissenschaftler eine Anthro-
pologie Europas verfasst habe, nur ein Amerikaner, William Zebina Rip-
ley (1867-1941) mit „Races of Europe“ von 1899.355 Dieser würde in 
Nordeuropa „große blonde und im Süden kleine brünette Langköpfe“ 
identifizieren; in Mitteleuropa sähe er zwei Formen der „Kurzköpfe“, 
schmale Gesichter mit schmalen Nasen sowie breite Gesichter mit kur-
zen, breiten Nasen.356 Damit nahm von Luschan an, dies ergebe: „[…] 
vier verschiedene Rassen, richtiger natürliche Gruppen, die gewöhnlich 
als nordeuropäische, mediterrane, alpine und slawische Typen bezeich-
net werden.“357 Diese würden sich zwar somatisch voneinander unter-
scheiden, wären aber durch ein „sprachliches Band“, den „indoeuropäi-
schen“ Kreis, stark miteinander verbunden: „Wir wissen leider noch 
immer nicht, wo eigentlich die gemeinsame indoeuropäische Ursprache 
entstanden ist, und doch viel weniger, welche Sprachen vorher in ihren 
einzelnen Verbreitungsgebieten gesprochen wurden. Aber wir wissen, 
dass auch in Europa so wenig wie irgendwo anders, Sprache und Rasse 
sich vollkommen decken […]“358 Den Gedanken an eine „weiße“ ho-
mogene „Rasse“ gab er damit auf.

Von Luschans Positionen zu „Ariern“ und Juden

Auch zur Frage der definierbaren Existenz des „Ariers“, äußerte von Lu-
schan sich zwiespältig. So unterstrich er 1910, dass man die Suche nach 
dem „arischen oder indogermanischen Urvolk“ „glücklicherweise“ auf-
gegeben hätte:

„Man hat allmählich einsehen gelernt, daß es ebenso richtig wäre, von einer 

kurz- oder langköpfigen Sprache zu reden, als wie von einem arischen oder 

indogermanischen Schädeltypus; hingegen interessieren wir uns jetzt mehr als 

353 Ebd., S. 54.
354 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 322.
355 Ebd.
356 Ebd., S. 322f.
357 Ebd., S. 323.
358 Ebd., S. 325.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

113

je für die wirkliche Heimat der arischen Ursprache, die uns mehr und mehr als 

ein Problem erscheint, das des Schweißes, des edlen wert ist. Daneben ge-

winnt die Vorstellung an Raum, daß nahe Beziehungen bestehen müssen zwi-

schen den semitischen, den hamitischen und den indogermanischen Sprachen, 

diesen großen Sprachkreisen, denen zugleich die drei größten Kulturen unserer 

Erde entsprechen, die babylonische, die ägyptische und unsere moderne euro-

päische.“359

Doch räumte er bereits 1911 und auch noch einmal in seiner letzten 
Veröffentlichung ein: 

„Es kann hier sicher nicht meine Aufgabe sein, das arische Problem zu erör-

tern, und ich fühle mich völlig frei von den teutonischen und pangermanischen 

Aspirationen eines Gobineau oder Chamberlain – aber ich glaube doch unbe-

dingt an die Existenz eines in sich geschlossenen Typus von Menschen mit 

langen Köpfen, blauen Augen und hellen Haaren und glaube nicht, dass diese 

Eigenschaften sich auch außerhalb der nordeuropäischen Menschheit noch an 

einer anderen Stelle ‚zufällig’ zusammenfinden konnten.“360

Dennoch lehnte er zuletzt die Reden von „indoeuropäischen“ oder „ari-
schen“ „Rassen“, die seit der Jahrhundertwende immer relevanter ge-
worden wären,361 ab: „[…] es ist sicher falsch, von einer indoeuropäi-
schen Rasse zu sprechen, und gar von einer ‚arischen’ Rasse zu reden, 
was gegenwärtig in weiten Kreisen wie eine Art Sport betrieben wird, ist 
völlig verkehrt.“362 Entsprechend hielt er die Gegenüberstellung von 
Ariern und Juden für falsch und dumm: 

„Besonders verfehlt ist schließlich die in den letzten Jahren in Mode gekom-

mene Anwendung des Wortes ‚arisch’ im Gegensatze zu ‚jüdisch’; wir werden 

bald sehen, dass die heutigen Juden somatisch sehr viel mehr zu den alten 

Vorderasiaten als zu den Semiten gehören, und dass sie in diesem Sinne die 

allernächsten Verwandten der Armenier sind, also ausgesucht gerade derjeni-

gen Leute, die eine im engsten Sinne des Wortes arische Sprache sprechen.“363

Dennoch thematisierte von Luschan die Gruppe der Juden in zahlreichen 
Publikationen, wie beispielsweise 1892 in dem Beitrag über „Die anth-

359 Von Luschan, Die gegenwärtigen Aufgaben 1910, S. 203.
360 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 191. Dieser Abschnitt taucht in 

englischer Sprache bereits in seiner Schrift, Von Luschan, Early Inhabi-
tants 1911, S. 229 auf. 

361 Massin, From Virchow, S. 127ff.
362 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 325.
363 Ebd., S. 117f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

114

ropologische Stellung der Juden“364, 1894 in dem Aufsatz „Jews and 
Hittites“365, 1907 in dem Artikel „Offener Brief an Herrn Dr. Elias Au-
erbach“366 oder in dem Aufsatz von 1911 „Anthropological View of Ra-
ce“367. Diese Tatsache und sein mehrmals geäußertes Bedürfnis, die Ju-
den möglichst unvoreingenommen zu beurteilen, ist eine auffällige Ei-
genheit von von Luschans Publikationen. So stellt sich die Frage, ob die 
Juden für ihn, wie die „Minderwertigen“, eine weitere Gruppe darstell-
ten, die als Teil des neuen „Anderen“ im „Selbst“ interpretiert werden 
könnte.

Auf der Jahresversammlung der Deutschen Anthropologischen Ge-
sellschaft von 1892 hielt von Luschan eine vielbeachtete Rede über die 
„Rassenherkunft“ der Juden.368 Hierin ging er zunächst der Frage nach 
der angeblichen „Rassenreinheit der Juden“ nach; denn eine „Blutrein-
heit“ der Juden würde oft angenommen werden. Damit verwies von Lu-
schan auf einen zeitgenössischen gesellschaftlichen Diskurs über die 
Konstruktion einer „jüdischen Rasse“, die auf Johann Friedrich Blu-
menbachs Klassifizierung der Menschheit zurückging.369 Daher sah es 
von Luschan als hilfreich: „[…] diesen Gegenstand auch einmal in ei-
nem grösseren Kreise zu beleuchten und dabei ernsthaft zu prüfen, in 
wie weit eigentlich die angebliche Rasseneinheit der Juden den anatomi-
schen Thatsachen entspricht.“370 Denn: „Dass die Juden eine dem Blute 
nach völlig reine und unvermischte Rasse bilden, wäre bei den zahlrei-
chen Mischungen, denen alle anderen Kulturvölker unterworfen waren, 
wundersam […]“371 Nach seinen anthropologischen Untersuchungen in 
Kleinasien, Palästina, Levante über die einzelnen „Rassenanteile“ im 
Judentum, bei denen er das Ziel verfolgt hätte, dessen Ursprung bis zur 
Prähistorie zurückzuverfolgen,372 könne er nun nur die „brünetten, lang-

364 Von Luschan, Die anthropologische Stellung, S. 94-100. Auffällig sind 
in diesem Aufsatz die extrem langen Sätze.

365 Felix von Luschan, Jews and Hittites, in: Science 23 (1894), S. 21.
366 Von Luschan, Offener Brief 1907
367 Von Luschan, Race 1911.
368 Diese wurde dann in dem Aufsatz Felix von Luschan, Die anthropologi-

sche Stellung der Juden, in: Correspondenzblatt der deutschen Gesell-
schaft für Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte, Nr. 9-10 (1892), 
S. 94-100 veröffentlicht. 

369 Dieser meinte neben der „jüdischen Rasse“ auch eine kaukasische, mon-
golische und äthiopische Rasse identifizieren zu können. Siehe dazu 
auch: Schäfer, Vermessen – gezeichnet – verlacht, S. 216; Veronika 
Lipphardt, Biowissenschaftler mit jüdischem Hintergrund und die „Bio-
logie der Juden“. Debatten, Identitäten und Institutionen (1900-1935), 
unveröffentlichte Diss. (erscheint 2008)

370 Von Luschan, Die anthropologische Stellung 1892, S. 94.
371 Ebd.
372 Ebd. und siehe dazu auch: Lösch, Rasse, S. 280. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

115

köpfigen und schmalnasigen Araberbeduinen“ als „rassenreine Semiten“ 
anerkennen.373 Ein Vergleich mit altägyptischen Menschendarstellungen 
führe ihn zu der Annahme, dass bei dieser Gruppe die physische Er-
scheinung der der „Ursemiten“ entsprechen würde. Im Hinblick auf die 
altägyptischen Dokumentationen und auf seine bisherigen Forschungen 
müsse er aber bei den Juden von völlig anderen Verhältnissen ausgehen. 
Schließlich wären sie oft kurzköpfig, blond oder besäßen „Mischfor-
men“ bei den Haaren, Augen oder dem Kopfmaß.374 Daher würden sich 
die Juden grundlegend von dem „semitischen Rassentyp“ unterscheiden 
und es sei bei ihnen vielmehr von einer „Mischrasse“ auszugehen, bei 
der nichtsemitische Elemente eine große Rolle gespielt hätten.375 Auf 
der Grundlage seiner anthropometrischen Studien an Türken, Griechen 
und Armeniern sei eine physische Homogenität zwischen der kleinasia-
tischen Bevölkerung sowie Bevölkerungsteilen in Syrien und Palästina 
vorauszusetzen,376 denn ihnen sei eine ähnliche „Kurzköpfigkeit“ und 
ähnlich „große gebogene Nasen“ zu bescheinigen. In Rückgriff auf he-
thitische Reliefdarstellungen und Statuen, die einen ähnlichen Typus 
zeigten, sei dieses Phänomen damit zu erklären, dass die Hethiter die 
Urbevölkerung in Vorder- und Kleinasien im zweiten vorchristlichen 
Jahrtausend gewesen wären und diese die Vorfahren der Armenier seien, 
die wiederum eine große Ähnlichkeit mit den heutigen Juden aufweisen 
würden.377 Durch zwei Bevölkerungswellen seien in dieses Gebiet dann 
neue „Rassen-Elemente“ eingedrungen: um 1500 vor Christus wären 
„thrakische Horden“ oder auch „Amoriter“, die dem „nordischen Typ“ 
(groß, blond, langschädlig) entsprechen würden, eingewandert. Im 9. 
vorchristlichen Jahrhundert hätte sich die armenoide Bevölkerung mit 
einem „arabischen“ oder „semitischen“ „Rassentypus“ vermischt.378 So 
würde sich die „Mischrasse“ der Juden aus drei prähistorischen Völkern 
zusammensetzen: „arischen Amoritern“, wirklichen Semiten und Nach-
kommen der alten Hethiter, wobei er „[…] andere Beimengungen, wie 
sie im Lauf einer mehrtausendjährigen Diaspora ja immerhin möglich 
waren und sie auch vorgekommen sind, gar nicht in Betracht […]“ ge-
zogen hätte.379 – Obwohl von Luschan bei den Juden also von einer 

373 Ebd. und siehe dazu auch: Annegret Kiefer, Das Problem einer „jüdi-
schen Rasse“. Eine Diskussion zwischen Wissenschaft und Ideologie 
(1870-1930), Frankfurt a. M./New York/Paris 1991, S. 32. 

374 Von Luschan, Die anthropologische Stellung 1892, S. 618.
375 Siehe dazu auch: Kiefer, Das Problem, S. 32. 
376 Ebd., S. 32f.
377 Von Luschan, Die anthropologische Stellung, S. 629. Siehe dazu auch: 

Kiefer, Das Problem, S. 33.
378 Siehe dazu auch: Lösch, Rasse, S. 280.
379 Von Luschan, Die anthropologische Stellung 1892, S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

116

„Mischrasse“ ausging, bei der nichtsemitische Elemente eine große Rol-
le gespielt hätten, führte er im gleichen Aufsatz noch aus, dass die von 
ihm darin publizierten Erkenntnisse zwar auf 60.000 Einzelmessungen 
basieren würden, er für seine Studie aber nur wenige jüdische Schädel 
hätte verwenden können, was ihn prompt eine Forderung an die jüdi-
schen Gemeinden richten ließ: 

„Judenschädel gehören in den Sammlungen zu den grössten Seltenheiten, so 

dass die kgl. Museen in Berlin deren nur drei verwahren und deren acht, die 

ich persönlich besitze, zu den kostbarsten Schätzen meiner Sammlung gehö-

ren, weshalb ich auch von dieser Stelle die Bitte an die jüdische Gemeinden 

richten möchte, ihre sonst so achtbare und nachahmenswerthe Pietät gegen 

Leichen und Friedhöfe ab und zu einmal zu Gunsten der Wissenschaft und der 

öffentlichen Sammlungen etwas zu modificiren. Es erscheint mir diese Bitte 

um so gerechtfertigter, als Untersuchungen am Lebenden solche des Schädels 

nur unvollkommen ersetzen können und weil von den erwähnten 11 Berliner 

Schädeln nur einer aus Europa stammt, die zehn anderen aber aus der Levan-

te.“380

Im Hinblick auf die ethischen Eigenschaften sah er 1892 allerdings kei-
ne Unterlegenheit der Semiten, wie dies Ernest Renan (1823-1892) einst 
mit der Formulierung „race inférieur“ getan hätte, denn die Juden hätten 
schon vor Homer epische Dichtung, Keilschrift etc. gehabt. So hätten sie 
eine hohe kulturhistorische Bedeutung auch für Europa,381 und: 

„Inzwischen aber erkennt in der Gegenwart der gebildete Europäer in seinem 

jüdischen Mitbürger nicht nur den lebenden Zeugen und Erben einer uralten 

und ehrwürdigen Kultur, sondern er achtet und schätzt und liebt ihn als seinen 

besten und treuesten Mitarbeiter und Streitgenossen im Kampfe um den Fort-

schritt und um die geistige Freiheit.“382

Entsprechend entwickelte er die Zukunftsvision, 

„[…] dass die innige Blutmischung, die schon seit dem fernsten Alterthum 

zwischen Ariern, Semiten und Alarodiern stattfindet, wenn sie auch durch 

kurzsichtige und undankbare Gesinnung und durch brutale Instinkte zeitweise 

erschwert, verzögert und unterbrochen werden konnte, schliesslich dermaleinst 

doch zu einem völligen Ineinanderaufgehen und Verschmelzen dieser Rassen 

führen wird.“383

380 Ebd., S. 98.
381 Ebd., S. 99f.
382 Ebd., S. 100.
383 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

117

Diese Auffassungen von Luschans wurde um die Jahrhundertwende 
stark rezipiert; sein Ansatz der Bestimmung „eingekreuzter Elemente“, 
reiner „Rassetypen“ einer „Mischrasse“ anhand von physiognomischen 
Studien an Reliefs und Statuen, war dabei eine methodische Neuheit. 
Von Luschan ging dabei davon aus, dass durch eine solche Identifizie-
rung der Verteilung physischer Merkmale in einer „gemischten Rasse“ 
die „reinen Rassetypen“ rekonstruierbar seien,384 was allgemein akzep-
tiert wurde, weil diese Praktik der der Zurückverfolgung von Kulturkrei-
sen entsprach.385 Auch Eugen Fischer bezog sich in seinen Arbeiten auf 
diesen Ansatz,386 griff in seiner Studie über die „Rehobother Bastards“ 
von 1913 darauf zurück, und unterstrich damit die Vision einer „rassi-
schen Entmischung“ nationaler Bevölkerungen.387

1907 stellte von Luschan seine eigenen, bis dahin unveröffentlichten 
Forschungen an Juden heraus und wünschte sich weitere Arbeiten in 
dieser Richtung: 

„In unseren großen Sammlungen finden sich mehr Schädel von den entlegenen 

Inselgruppen der Südsee und von den unbedeutendsten afrikanischen Neger-

stämmen, als von den Juden. Und doch sind die wenigen Judenschädel, die ich 

selbst in Händen gehabt und gesehen habe, so interessant und schön, dass ich 

in allem Ernste meine, die Juden müssten schon aus Nationalstolz danach 

trachten, möglichst große Serien, hunderte und tausende von ihren Schädeln in 

Museen zu deponiren, anstatt sie elend in der Erde vermodern zu lassen.“388

Nochmals betonte er, dass die physischen Unterschiede innerhalb der 
Gruppe der Juden so groß seien, dass keine rein semitische Abstammung 
für sie auszumachen sei.389 Erneut sprach er sich explizit gegen den exis-
tierenden Antisemitismus aus.390

Auch in den 1920er Jahren hielt er ein umfassendes Plädoyer gegen 
die Meinung, dass die Juden eine „reine Rasse“ seien – das zu seinen 
Lebzeiten allerdings nicht mehr veröffentlicht wurde. Auffällig sind die 
langen Sätze, die bei ihm ansonsten kaum zu finden sind, und als Hin-

384 Fuchs, Rasse, S. 151.
385 Ebd., S. 233. 
386 Lösch, Rasse, S. 280f.
387 Fuchs, Rasse, S. 234.
388 Von Luschan, Offener Brief 1907, S. 365f. Siehe auch von Luschan, 

Völker, Rassen 1927, S. 348.
389 Von Luschan, Offener Brief 1907, S. 371f. Auch Smith weist darauf hin, 

dass es für von Luschan weder für „Arier“ noch für Juden einen genea-
logischen Ursprung gegeben hätte. Smith, W.E.B. Du Bois, S. 25.

390 Von Luschan, Offener Brief, 1907, S. 353. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

118

weis auf seine hohe emotionale Beteiligung an dem Anliegen gedeutet 
werden könnten: 

„Wenn wir unter den heute in aller Welt lebenden Juden extrem kurz- und 

hochköpfige und dann wieder Leute mit langen und niedrigen Schädeln fin-

den, Blonde und Brünette, schlicht- und kraushaarige, Leute mit ganz kleinen 

und wieder andere mit mächtigen Hakennasen, mit turmförmig großen und ge-

raden oder mit Nasen, die an das Profil eines Raubvogels erinnern, und wenn 

wir weiter sehen, wie bei Mischehen zwischen diesen so ganz und gar ver-

schiedenen Typen immer wieder verhältnismäßig reinere und ursprüngliche 

Formen herauskristallisieren, von denen manche den allerfeinsten und denkbar 

vornehmsten geradezu ideal arabischen Eindruck machen, während andere den 

armenoiden Typus bis zur bösartigsten Karikatur übertreiben, und wie dann 

wieder die Nachkommen aus solchen Ehe überwiegend solchen, man möchte 

sagen indifferenten, kaum überhaupt als jüdisch zu erkennenden Typen ganz 

extreme Formen hervorgehen, und wenn man dann weiter noch feststellen 

muß, dass die spanischen und portugiesischen Sephardim vielfach spanisch-

maurisches Blut in sich aufgenommen haben, und dass die Ostjuden, die 

Aschkenasim in noch ungleich weitergehendem Maße mit ungarischem, polni-

schem, russischem, aber vielfach auch mit sarmatischem, kirgisischem, buriä-

tischem usw. Blut durchsetzt sind, so bekommen wir erst eine richtige Vorstel-

lung von der angeblichen Rassenreinheit der Juden und begreifen nicht, wie 

manchmal sonst ganz intelligente Leute von einer solchen reden konnten.“391

In von Luschans letzter Publikation ging er nach wie vor von keiner 
„Rasseneinheit von Juden“ aus – wobei einige Juden selbst auf einer 
solchen bestehen würden.392 Hierbei würde aber übersehen werden, dass 
Kulturen nur durch „Rassenmischung“ und Austausch entstehen könn-
ten.393 Sodann wies er auf eine durchgeführte Vermessung von 1.220 
Juden hin – wobei er es aber ablehnte, von einer homogenen Kopfform 
und einem homogenen Gesichtsausdruck dieser Gruppe auszugehen.394

Nochmals sprach er sich explizit gegen die Bewegungen des Antisemi-
tismus und des Zionismus aus. Beide würden gegen eine Symbiose ar-
beiten und seien vermutlich unwesentlich. Entsprechend halte er die Be-

391 Felix von Luschan, Die Kleinfunde von Sendschirli, Berlin 1943. In der 
Fußnote dazu heißt es: „Überhaupt sollte niemand sich einbilden, die Ju-
den zu kennen, der sie nicht in Sibirien oder wenigstens in New York 
kennengelernt hat und der sich nicht darüber klar ist, dass allein in einem 
einzigen Stadtteil von New York doppelt so viele Juden leben, wie im 
ganzen Deutschen Reich.“ Das Werk, das von Luschan vermutlich rela-
tiv wichtig war, blieb unvollendet.

392 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 341f.
393 Ebd., S. 342.
394 Ebd., S. 152f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

119

urteilung von jüdisch-christlichen „Mischehen“ höchstens für eine „Fra-
ge des Geschmacks“.395

Von Luschan, so lässt sich aus diesen Erläuterungen schließen, be-
tonte immer wieder, dass für ihn Juden weder „interne Feinde“ noch ei-
ne einheitliche „Rasse“ seien. Damit stellte er sich explizit gegen zeitge-
nössische antisemitische Ressentiments. Warum er die Juden als Gruppe 
aber immer wieder zum Gegenstand seiner Forschungen machte, lässt 
sich nur vermuten: Vielleicht lag es in der Tatsache begründet, dass er 
selbst eventuell jüdischer Herkunft war, vielleicht fühlte er sich durch 
einen sich verbreitenden Antisemitismus zu diesen Stellungnahmen ver-
anlasst. Offensichtlich ist aber, dass von Luschan damit prägenden Ein-
fluss auf die virulente Debatte um die „Rasse“ der Juden nahm.396

Von Luschans Positionen zur Sozialanthropologie 
bzw. -hygiene

Während von Luschan zu Abgrenzungsmöglichkeiten zwischen „Na-
tur-“ und „Kulturvölkern“ sowie zwischen verschiedenen „Rassen“ eine 
eher ambivalente und defensive Position einnahm, sah er die Möglich-
keit der Unterscheidung zwischen den „Tüchtigen“ und den „Untüchti-
gen“ innerhalb eines Volkes oder einer „Rasse“ zunehmend nicht nur als 
dringend geboten, sondern auch, mit Hilfe der Sozialanthropologie, als 
relativ leicht herzustellen. Dabei argumentierte er auch für die Notwen-
digkeit einer Separierung der „Minderwertigen“ von den „Gesunden“.

So argumentierte er bereits 1902 für eine Reform des Strafrechts, 
denn es werde zwar das Verbrechen studiert, aber nicht der „Verbre-
cher“. Weder würde dieser die notwendige wissenschaftliche Aufmerk-
samkeit erhalten noch würde der Staat prophylaktische Maßnahmen zur 
Verhinderung von Straftaten in Auftrag geben: „Unsere Rechtspflege 
fängt eben erst an, sich mit diesen Fragen zu beschäftigen. […] Die ‚be-
dingte Verurteilung’ und die Möglichkeit, einen Säufer zu entmündigen, 
sind bedeutsame Anfänge einer wissenschaftlichen Sozialhygiene.“397

Allerdings könne man in den Kolonien auf die Defizite des heimischen 
Strafrechts reagieren: 

„Um so schöner und dankbarer wird sich dann die Aufgabe unserer Kolonial-

verwaltung gestalten, aus sich selbst heraus und der langsam nachhinkenden 

Reform der heimischen Strafpflege vorauseilend, die moralisch defest gewor-

395 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 353.
396 Siehe hierzu insbesondere: Veronika Lipphardt, Biowissenschaftler mit 

jüdischem Hintergrund und die „Biologie der Juden“. Debatten, Identitä-
ten und Institutionen (1900-1935), (unv. Diss.) 

397 Von Luschan, Ziele und Wege der Völkerkunde 1902, S. 167, Fußnote.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

120

denen Individuen zu isolieren und so nicht nur deren eigene Fortpflanzung,

sondern mit ihr auch die der sozialen Übel selbst unmöglich zu machen.“398

1910 unterstrich von Luschan die Bedeutung der sozialen Anthropologie 
für den Staat: 

„Und doch hängt unsere Wehrkraft und mit ihr unsere nationale Sicherheit, ja, 

unsere nationale Existenz davon ab, ob wir geistig und körperlich fortschreiten 

oder zurücksinken, ob in der Masse des Volkes die Tüchtigen zunehmen oder 

die Untüchtigen. Dafür gibt es kein Universalmittel, aber jedes Mittel ist gut, 

das die Fruchtbarkeit der Tüchtigen erhöht und die der Untüchtigen ein-

schränkt, und solche Mittel zu suchen und zu studieren, das gehört mit zu den 

Aufgaben der angewandten Anthropologie. Dazu müssen zunächst die Gesetze 

ermittelt werden, nach denen Abnormitäten – und das sind ja die Ursachen 

jedweder besonderen Tüchtigkeit oder Untüchtigkeit – vererbt werden. Und 

ebenso müssen die zur Zeit noch ganz dunkeln Zusammenhänge erforscht 

werden, die zwischen verschiedenartigen Abnormitäten zu bestehen scheinen, 

so z.B. zwischen Gicht und Neurosen, zwischen Alkoholismus und Verbre-

chen usw.“399

Vor allem die neuen Zweige der Anthropologie, die Biologie und Bio-
metrie würden in diesen Fragen weiterhelfen.400 Als Begründung für 
diese Argumente verwies er auf das darwinistische Prinzip: „Im Kampf 
ums Dasein siegt, wenn es sich um Individuen handelt, der Stärkere, im 
Kampfe zwischen Stämmen und Städten siegen die besser organisierten, 
und im Kampfe zwischen Nationen, sowohl im wirklichen Krieg, wie im 
Handel und Verkehr, siegen die Gesünderen, diejenigen, die gesund sind 
an Körper und Geist.“401 Entsprechend bedeute die Verminderung der 
Geburtenrate bei den höheren Schichten einen Verlust von „Kulturgut“: 
„[…] das Aussterben und Entarten der Gebildeten aus den höheren 
Schichten und ihr Ersatz aus den unteren und untersten, bedeuten also 
unter allen Umständen eine empfindliche Verzögerung auf dem Wege 
zu wirklicher höherer Gesittung.“402 Hier offenbart sich ein evolutionis-
tisches Grundkonzept bei von Luschan, nicht in Abgrenzung von Völ-
kern zueinander, sondern innerhalb eines Volkes. Demnach würde die 
soziale Elite den Aufstieg eines Volkes garantieren, während den „unte-

398 Ebd., S. 167.
399 Von Luschan, Die gegenwärtigen Aufgaben 1910, S. 206f. Vor allem in-

teressierte er sich für den Zusammenhang von Alkoholismus und Min-
derwertigkeit.

400 Ebd.
401 Ebd., S. 206.
402 Ebd., S. 208.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

121

ren“ oder „untersten“ sozialen Schichten eine regressive Energie inhä-
rent wäre. Wenn von Luschan daher für ein „weniger schädlich machen“ 
plädierte, spielte er sehr konkret mit sozialhygienischen Phantasien, was 
sich auch daran zeigte, wen er davor zu den „minderwertigen“ Men-
schen gezählt hatte: „Der Kranke, der Schwache, der Dumme, der 
Stumpfsinnige, der Trinker, der Lump, der Verbrecher, alle diese sind
minderwertig, verglichen mit dem Gesunden, dem Kräftigeren, dem In-
telligenten, dem Aufgeweckten, dem Nüchternen, dem Reinen, dem 
Manne, von dem man sagen kann: ‚Integer vitae, scelerisque purus.’“403

“Minderwertige“ gab es für von Luschan in jeder „Rasse“. Sie repräsen-
tierten eine Gefährdung der Nation und waren damit der „interne Feind“ 
bzw. die Neukonstruktion des „Anderen“ im „Selbst“. Für den Umgang 
mit diesen physiologisch „minderwertigen“ Menschen lieferte von Lu-
schan eine Handlungsmaxime für den Staat gleich mit, indem er auf die 
Tierwelt verwies: 

„Im Tierreich wird das Minderwertige in der Regel rasch ausgemerzt, nach 

dem Gesetz des ‚survival of the fittest’; das besorgen wir seit Jahrtausenden 

auch mit unseren Haustieren und Kulturpflanzen, und das besorgt auch der 

primitive Mensch, der die körperlich und geistig Minderwertigen bewußt oder 

unbewußt als unnütz oder gemeinschädlich ausmerzt. Ganz anders liegt die 

Sache bei den Kulturvölkern. Da sehen wir einen unaufhörlichen Konflikt 

zwischen der nationalen Pflicht und dem wirklichen oder eingebildeten Privat-

interesse: Sentimentale Weichherzigkeit und falsche Humanität, krasser 

Egoismus, private Vorurteile und Klassenprivilegien, sie alle schützen jetzt ge-

rade die Minderwertigen, und sie schützen sie um so mehr und um so nachhal-

tiger, je vorgeschrittener die Kultur ist, und sie schützen sie immer auf Kosten 

gerade der Starken, der Gesunden und der Reinlichen!“404

In diesem Sinne sollten „rückfällige Verbrecher“ sowie physisch „Min-
derwertige“ keine Nachkommen zeugen dürfen: „Genau ebenso gedan-
kenlos verfahren wir aber auch bei körperlich Minderwertigen, bei Tu-
berkulösen, Epileptikern, Syphilitischen, Geisteskranken, Säufern und 
Lumpen aller Art; sie heiraten und werden geheiratet, wenn sie nur ge-
nügend Geld haben!“405 Allerdings könne der Staat zur Zeit noch keine 
Eheverbote für „Verbrecher“ und „Minderwertige“ aussprechen, denn 
die bisherigen Kenntnisse der Vererbungsgesetze seien insgesamt noch 
zu gering,406 woraus er den Schluss zog: „So ist uns jetzt in der ange-
wandten Anthropologie ein schier unermeßliches Arbeitsfeld erwachsen 

403 Ebd., S. 206.
404 Ebd.
405 Ebd.
406 Ebd., S. 208.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

122

und in den anthropologischen Laboratorien und Instituten wird man sich 
in Zukunft nicht mehr auf das Studium des toten Materials beschränken 
dürfen, sondern sich mit ganzer Kraft auf das Studium der Erblichkeits-
fragen werfen müssen […]“407

1912 betonte von Luschan noch einmal die Bedeutung der wissen-
schaftlichen Erfassung der psychischen und physischen Befindlichkeit 
der deutschen Bevölkerung und des Prozesses seiner „Entartung“: 

„Wir müssen auf breiter Basis untersuchen, ob wir geistig und körperlich fort-

schreiten oder zurücksinken, und wir müssen feststellen, ob in der Masse des 

Volkes die Tüchtigen zunehmen oder die Untüchtigen. Sicher hat das mächti-

ge Anschwellen unserer Bevölkerungszahlen in den letzten Dezennien nicht 

wenig dazu beigetragen, unsere Stellung als Weltmacht zu verbessern, aber 

schon jetzt zeigt uns die unbarmherzige Statistik, wie dieses Anschwellen 

zwar noch andauert, aber jetzt wesentlich auf einer geringeren Mortalität be-

ruht, während die Geburtenzahl überall sinkt. Das elende Zweikindersystem ist 

längst nicht mehr auf Frankreich beschränkt […]“408

Entsprechend forderte von Luschan möglichst viele und möglichst ge-
sunde Kinder. Um diese Probleme insgesamt zu lösen, hielt er die Er-
stellung einer breit angelegten Statistik für notwendig. Die öffentlichen 
Behörden würden dieses Projekt zwar prinzipiell unterstützen. Aller-
dings fehle es an finanziellen Mitteln für die Umsetzung.409

1915 äußerte sich von Luschan erneut und noch rigider zum moder-
nen Strafrecht: Dieses schützte seiner Meinung nach die Täter und nicht 
die Gesellschaft. Er forderte daher eine strenge Handhabung bei „Ge-
wohnheitsverbrechern“, „Säufern“ etc.;410 bei schweren Verbrechen sei 
auch die Todesstrafe legitim und notwendig;411 „Minderwertige“ sollten 
dagegen isoliert werden.

In seiner letzten Publikation ging er dann noch einen Schritt weiter: 

„Nun ist zweifellos richtig und eigentlich von vornherein ganz selbstverständ-

lich, dass ein vertrunkener Weißer, besonders wenn er nebenbei noch etwa 

Spieler, Morphinist und Luetiker ist, von einer farbigen Frau gleichen Kalibers 

keine Nachkommen erwarten darf, die ganz auf der Höhe unserer Kultur und 

Moral stehen. Es gibt leider nur allzu viele Verbindungen dieser Art, und ihre 

Früchte sind sicher sehr unerwünschte Mitbürger – aber es ist eine platte Al-

407 Ebd.
408 Von Luschan, Die Wichtigkeit 1912, S. 54f. 
409 Ebd., S. 54.
410 Von Luschan, Neger 1915, S. 536.
411 Ebd., S. 531. Siehe dazu auch von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 

375.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

123

bernheit, für den sozialen Wert solcher Mischlinge die anthropologische ‚Dis-

parität’ der Eltern verantwortlich zu machen.“412

Stattdessen weist von Luschan auf die Tier- und Pflanzenzüchter hin: 

„[…] von denen unsere Staatsmänner auch sonst so unendlich viel lernen 

könnten [… Diese, A.d.V.] merzen alle Minusvarianten schonungslos aus. Der 

moderne Staat wäre in einer ähnlichen Lage; aber er will gar nicht daran den-

ken, seine Schwerverbrecher wirksam zu isolieren, viel weniger als seine sonst 

moralisch minderwertigen Bürger, die Säufer und Spieler, die Morphinisten 

und Kokainschnupfer, die Diebe, Schieber und Hochstapler, die Perversen, die 

Epileptiker und das ganze Heer der arbeitsunfähigen (in Wahrheit kranken und 

pflegebedürftigen) Vagabunden; der Staat will in der Regel nicht einmal erfah-

ren, wie antisozial diese Elemente sind und wie leicht es wäre, wenigstens die 

künftigen Geschlechter von ihnen zu befreien.“413

– Denn: „[…] von der physiologischen Minderwertigkeit irgendwelcher 
Organismen wissen wir nachgerade, dass sie allein nur auf den schlech-
ten Eigenschaften der Stammformen beruht – und diese müssen be-
kämpft werden.“414

Für von Luschan waren Kriminalität, gewisse physische und psychi-
sche Krankheiten und selbst Charaktereigenschaften also vererbbar. In-
sofern waren Vererbungsmechanismen für ihn der Schlüssel für den 
Umgang mit sozialen Fragen.415 Diese Feststellung erhält eine zusätzli-
che Brisanz, wenn man einbezieht, dass von Luschan im Allgemeinen 
die These vertrat, dass man nicht gegen eine „Rasse“, sondern nur gegen 
einzelne Individuen vorgehen könne,416 es aber in diesem Punkt auch für 
ihn zu Vermischungen kommen konnte: So hatte er 1906 in seinem Süd-
afrika-Reisebericht 43.000 Chinesen als „Minderwertige“ bezeichnet –
die aus den „alleruntersten Schichten“ stammen würden und als Minen-
arbeiter nach Südafrika importiert worden wären. Dieser „Import“ werde 
sich rächen, so prophezeite er, denn die „guten und natürlichen Sitten
der eingeborenen Bevölkerung“ würden bald durch das schlechte „Bei-
spiel der lasterhaften und perversen Chinesen dauernd vergiftet wer-
den“.417 Für die Verhältnisse in den deutschen Kolonien hatte er bereits 

412 Von Luschan, Völker, Rassen 1927, S. 58.
413 Ebd., S. 59.
414 Ebd.
415 Massin, From Virchow, S. 122.
416 Von Luschan, Neger 1915, S. 504.
417 Von Luschan, Bericht über eine Reise, 1906, S. 891f. Dieses Vorgehen 

beschäftigte ihn insbesondere: „… weil man auch in den deutschen 
Schutzgebieten an die Einfuhr von Chinesen denkt und tatsächlich be-
reits in Samoa einen sehr traurigen und im höchsten Grade beklagens-

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

124

1902 aufgrund des Einflusses des „weißen Mannes“ eine negative Ent-
wicklung prophezeit:418 „Es unterliegt keinem Zweifel, dass sich unter 
der dauernden Wirkung dieser unheilvollen Einflüsse früher oder später 
auch in unseren Schutzgebieten dieselben sozial-anthropologischen Ver-
hältnisse entwickeln werden, an denen wir in der Heimat kranken, zu-
nächst der Pauperismus und das Verbrechen.“419 – Positiv sah er aller-
dings, dass dort der Staat in anderer Form vorgehen könnte: „Aber dort 
kann ihnen leichter entgegengetreten werden als bei uns.“420

Trotz dieser relativ eindeutigen Aussagen sollte nicht übersehen 
werden, dass von Luschans Hinweise auf die (sozial)politische Bedeu-
tung seiner Forschungen und der Anthropologie zwar einerseits sicher 
seinem Wissenschaftsverständnis und -interesse entsprochen haben, an-
dererseits von ihm zumindest in Einzelfällen auch aus einem politischen 
Kalkül eingesetzt wurden. So betonte er z.B. in einem Brief an Thilenius 
von 1906: 

„Sehr begierig bin ich auf die Fortschritte unserer Messungskommission. […] 

Inzwischen habe ich den Eindruck, als ob in Abgeordnetenkreisen nicht viel 

Geneigtheit bestünde, die Sache materiell zu unterstützen, solange nur rein 

anthropologische oder anthropometrische Zwecke in den Vordergrund gestellt 

scheinen. So weit ich orientiert bin, würde das Geld nur bewilligt werden, 

wenn die sozialpolitische Wichtigkeit der ganzen Untersuchung energisch in 

den Vordergrund gerückt wird.“421

werten Anfang mit einer solchen gemacht hat. Ich halte dieses Experi-
ment für frevelhaft und bin überzeugt, dass es sich bitter rächen wird. 
Schon jetzt will niemand mehr dafür verantwortlich sein und der gegen-
wärtige Gouverneur von Samoa selbst hat meine Frage, wer eigentlich 
diese gottlose Idee zuerst gehabt hätte, nicht beantworten können oder 
wollen. Gerade in Samoa wäre es Pflicht der Kolonialverwaltung gewe-
sen, die liebenswürdige und auch wissenschaftlich so unvergleichlich in-
teressante Inselbevölkerung wie in einer ‚Schonung’ möglichst unbe-
rührt zu lassen und dafür zu sorgen, dass auch noch in künftigen Jahr-
hunderten wenigstens auf einer Inselgruppe der Südsee noch wirkliche 
Polynesier studiert werden könnten – statt dessen hat man, damit nur ja 
zwei oder drei Leute ihr Geld mit 4 anstatt mit 3 pCt. verzinsen können, 
auch dieses letzte Paradies Oceaniens mit einer Horde minderwertiger 
und verderbter Chinesen infiziert.“

418 Von Luschan, Ziele und Wege der Völkerkunde 1902, S. 165.
419 Ebd., S. 167.
420 Ebd.
421 VKM HH: D2.23. Brief von von Luschan an Thilenius vom 30. März 

1906. Die Unterstreichung ist bereits im Originaltext erfolgt. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

125

Das Konzept „Rasse“ bei Thilenius

Thilenius’ „Rasse“-Begriff

Thilenius hielt die Beschäftigung der Völkerkundemuseen mit Verer-
bungs- und „Rassefragen“, die für ihn biologische Fragen waren, ein-
deutig für nötig: „Alle Kultur aber ist Leistung von Menschen, deren 
Gruppen durch Vererbung und Auslese bestimmt werden, körperlich 
und geistig. Daher kann das Museum nicht darauf verzichten, Anthropo-
logie zu treiben, sich mit Rassenkunde und Genetik durch eigene Arbeit 
zu beschäftigen.“422 Die „Rassenbiologie“ sei „[…] die Lehre von den 
Lebenserscheinungen, dem ‚Schicksal’ ausgelesener Erbeigenschafts-
gruppen. Diese Wissenschaft beschäftigt sich also damit, über die Art 
und Weise der Erblichkeit von Rasseneigenschaften (= ausgelesene Erb-
eigenschaften) und über die Vorgänge der Auslese (=Rassenbildung und 
Rassenumbildung) Aufschluß zu suchen.“423 Ziel der Rassenkunde sei es 
dabei nicht nur eine „Systematik der Rassen im zoologischen Sinne“, 
sondern „früher oder später zu ihrer Charakterologie“ fortzuschreiten.424

Thilenius befasste sich mehrfach mit Definitionsversuchen der Beg-
riffe „Rassen“ bzw. „Rasse“ sowie „Rassenmerkmale“. So verfasste er 
zur Terminologie der „Menschenrassen“ einen Beitrag im 1920 publi-
zierten „Koloniallexikon“ von Heinrich Schnee.425 Dabei hielt er deren 
Taxierung für besonders schwierig. Denn während es bei sprachlichen 
Forschungen nur ein „Merkmal“ zu untersuchen gelte, so: 

„[…] begegnet die anthropologische Untersuchung der Schwierigkeit, daß in 

einer gegebenen Bevölkerung verschiedene Merkmale zu untersuchen sind 

und kaum jemals bei einem oder mehreren Individuen gleichzeitig in ausge-

prägter Form vorkommen. Die statistische Beobachtung anthropologischer 

Merkmale (z.B. Kopfform, Gesichtsform, Haarbeschaffenheit, Haut- und Au-

genfarbe, Proportionen) ergibt in einer gegebenen Bevölkerung für jedes von 

ihnen Mittelwerte, aus deren Summe ein Idealtypus dieser Bevölkerung ermit-

422 Thilenius, Aufgaben 1928, S. 1.
423 Thilenius, Völkerkunde und Schule 1926, S. 27.
424 Thilenius, Völkerkunde und Museum 1928, S. 2.
425 Georg Thilenius, Menschenrassen, in: Heinrich Schnee (Hg.), Deutsches 

Koloniallexikon, Bd. 1-3, Leipzig 1920, S. 546. Thilenius verfasste hier 
auch Beiträge zu zahlreichen anderen Begriffen wie „Anthropologie“, 
„Anthropometrie“, „Mendelsche Regeln“ etc. Die Tatsache, dass Thile-
nius zur Definition dieser Begrifflichkeiten herangezogen wurde bzw. 
sich auch selbst zu deren Definition in der Lage sah, lässt auf den Status 
des „Experten“ schließen, den er in diesbezüglichen Fragen genoss.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

126

telt werden kann; ergeben sich mehrere Typen, so ist die Bevölkerung nicht 

einheitlich, sondern gemischt.“426

Das einzelne Individuum komme dem herausgefundenen Typus nur 
mehr oder weniger nahe. Es besitze also eine gewisse Anzahl von glei-
chen Merkmalen, 

„[…] in deren Verbindung sie sich von den Individuen einer anderen Bevölke-

rung unterscheiden. Eine solche Gruppe von Individuen, die durch gemeinsa-

me, vererbbare Merkmale verbunden sind, bildet eine Rasse. Je nachdem man 

weniger oder viele verschiedene Merkmale und Abstufungen des Einzelnen 

berücksichtigt, gelangt man zur Unterscheidung von Haupt- und Nebenrassen 

usw.“427

1926 führte ihn die Beschäftigung mit dem Prozess der „Auslese“ zu ei-
ner weiteren Definition für den Begriff „Rasse“: „Bisher bezeichnete 
man gewöhnlich diese Gruppen von Menschen mit gleichen Eigenschaf-
ten als Rassen. Es ist aber zweckmäßiger unter Rasse eine so ausgelese-
ne (und deshalb für eine Menschengruppe mehr oder minder kennzeich-
nende) Summe von Erbeigenschaften zu verstehen.“428 Dabei beschrieb 
er die „Auslese“ als einen Schlüsselmechanismus für die Weiterentwick-
lung eines Volkes; eine „verhältnismäßige Häufung mehrerer Erbeigen-
schaften in einer bestimmten Bevölkerung“429 würde auf diesen Prozess 
hindeuten: „Unter Auslese versteht man dabei die Tatsache, daß sich die 
Träger irgendwelcher Erbeigenschaften stärker fortpflanzen als andere, 
mit den betr. Erbeigenschaften nicht ausgestattete Menschen.“430 Und: 
„Wo die Rassenkunde solche erbbedingten Merkmale bei ganzen Grup-
pen von Menschen gehäuft vorfindet und Gewißheit darüber erhält, daß 
es sich wirklich um erbbedingte, nicht nur um umweltbedingte Merkma-
le handelt, weiß sie, daß wirklich Rassenmerkmale vorliegen.“431

In einem Brief vom 21. März 1921 von Thilenius an Fritz Krause, 
einem Mitarbeiter des Leipziger Museums für Völkerkunde (und dem 
späteren Direktor) betonte Thilenius die Veränderungsmöglichkeiten der 
„Rasse“ und des anthropologischen Typus: „Ich sehe heute die Rasse als 
Ergebnis biologischer Vorgänge und Bedingungen. Die Konstanz der 
Rasse im Sinne Kollmanns kann ich nicht mehr gelten lassen, sondern 
nur noch die Konstanz der Rassenmerkmale. Daraus folgt, dass der anth-

426 Ebd., S. 546f.
427 Ebd.
428 Thilenius, Völkerkunde und Schule 1926, S. 27.
429 Ebd.
430 Ebd.
431 Ebd., S. 27f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

127

ropologische Typus, den wir irgendwo vorfinden, nichts Festes ist 
[…]“432

1926 beschäftigte er sich mit der Beziehung von „Kultur“ zur „Ras-
se“. Diese sei ein Ergebnis der „erblichen Anlagen“ und eines Prozesses 
der Auslese: 

„Beruht aber die Kultur auf menschlicher Tätigkeit, so beruht die Verschie-

denheit der vielen im Laufe von Jahrzehntausenden geschaffenen Kulturen 

wesentlich auf den verschiedenen Anlagen der jeweiligen Kulturträger, also 

lebender Menschen. […] Ein Teil der Verschiedenheit beruht auf Vererbung 

und Auslese der körperlichen und geistigen Merkmale, ein anderer auf äußeren 

Einflüssen, die das Individuum treffen, aber nicht erblich sind. Wichtig für die 

kulturellen Leistungen, die sich über Generationen erstrecken, sind vor allem 

die erblichen Anlagen und die Formen der Auslese, die in den einzelnen 

Gruppen der Menschen zur Häufung von erblichen Eigenschaften führen.“433

Entsprechend bestände die Möglichkeit, die „Rasse“ durch „Kulturwan-
del“ zu verändern, da jener die erbliche Konstitution beeinflussen wür-
de: 

„Er erfolgt von innen her, wenn einzelne Individuen das Herkommen brechen, 

etwa ein Häuptling eine Sitte einführt oder ein Künstler einen neuen Stil auf-

bringt, und diese Führer sind von einer besonderen erblich bedingten Wesens-

art. Der Kulturwandel tritt auch von außen her ein, wenn der Verkehr neue 

Güter ins Land bringt; dann hängt es von der geistigen Beanlagung ab, ob das 

Neue dauernd angenommen und mit dem Eignen verschmolzen oder schließ-

lich abgelehnt wird […] Endlich erfolgt der nachhaltigste Kulturwandel, wenn 

fremde Menschen einwandern, die ihre eigene Überlieferung mitbringen; sehr 

rasch ergeben sich dann Vermischungen, d. h. Änderungen der bisherigen erb-

lichen Konstitution durch die Aufnahme fremder Erbanlagen.“434

Entsprechend sei die Homogenität körperlicher und geistiger Züge bei 
den „Primitiven“ in der Tatsache begründet, dass diese bis vor nicht lan-
ger Zeit ungestört gelebt hätten.435 Zwei Jahre später, 1928 schränkte er 
diese Feststellung aber wieder ein. So beschrieb er Homogenität jetzt als 
eine Übereinstimmung der Merkmale als Folge einer „Erbhäufung“, be-
gründet in „Blutsverwandtschaft“ und „Auslese“, wobei diese Einheit 
zwar vor allem bei Gruppen zutreffen würde, die längere Zeit isoliert ge-
lebt hätten, allerdings auch hier nicht absolut, sondern nur relativ. Bio-

432 VKM HH: D3.178.
433 Thilenius, Völkerkunde und Schule 1926, S. 10.
434 Ebd., S. 10f.
435 Ebd., S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

128

logische Erwägungen würden der Annahme einer weitgehenden und 
durch lange Zeiten bestehenden Gleichartigkeit selbst des einzelnen ‚Na-
turvolks’ widersprechen:436

„Die qualitativen Unterschiede der Menschen beruhen auf quantitativen Ver-

schiedenheiten der gleichen Elemente. Den somatisch bestimmbaren Rassen, 

Konstitutionen, Familientypen usw. stehen psychisch die verschiedenen geis-

tigen Strukturen gegenüber, die, gleich jenen auf Genotypen [Gesamtheit der 

Erbfaktoren eines Lebewesens, A.d.V.] begründet, vor allem als Mixvariatio-

nen zustande kommen. Infolge der Amphimixis [Vermischung der Erbanlagen 

bei der Befruchtung, A.d.V.] weichen die Angehörigen einer Generation von 

denen der vorhergehenden und der nachfolgenden ab, in geringerem Umfange 

bei Erbhäufung, in stärkerem bei Vermischung; auch etwa auftretende Idiova-

riationen [Genmutationen, A.d.V.] sind an die Generation gebunden […]“437

Wie Thilenius es für schwierig hielt, den Begriff der „Rasse“ eindeutig 
zu definieren, so problematisch sah er dessen Konkretisierung. Entspre-
chend skeptisch und mit dem Hinweis, dass das verwendete Quellenma-
terial noch mangelhaft sei, stellte er eine Kategorisierung der Mensch-
heit durch Joseph Deniker in sechs Gruppen vor:438

„I. Wolliges Haar, breite Nase; gelbe Haut: Buschmänner; dunkle Haut: Negri-

tos, Neger, Melanesier. – II. Gekräuseltes Haar; dunkle Haut: Äthiopier, Aust-

ralier, Dravida; gelbweiße Haut: Assyroiden. – III. Gewelltes schwarzes und 

braunes Haar, schwarze Augen; hellbraune Haut: Indo-Afghanen; gelbweiße 

Haut: Semiten, Berber, Litorale Europäer, Iberoinsulaner; dunkelweiße Haut: 

Westeuropäer, Adriatiker. – IV. Helles gewelltes oder straffes Haar, helle Au-

gen; rötlich-weiße Haut: Nordeuropäer, Osteuropäer. – V. Dunkles straffes 

und gewelltes Haar, schwarze Augen; hellbraune Haut; Aino; gelbe Haut: Po-

lynesier, Indonesier, Südamerikaner. – VI. Straffes Haar: Nord- und Zentral-

amerikaner, Patagonier, Eskimo, Lappen, Urgrier, Turkotataren, Mongo-

len.“439

Diese anhand von „Haut und Haar“ erstellte Ordnung von „beobachtba-
ren Typen“ hätte keine Bedeutung für die Ahnenforschung, auch wenn 
sie für das „Verständnis der Formen“ bedeutsam wäre. Diesem Ziel 
stünde aber die Tatsache entgegen, dass wie für alle Organismen auch 
für die Menschen die Regeln der „Variabilität, Vererbung, Anpassung 

436 Thilenius, Museum und Völkerkunde 1928, S. 8. 
437 Ebd. Manche Sätze sind im Originaltext kursiv gesetzt.
438 Siehe dazu: Joseph Deniker, Les races et les peuples de le terre, Paris 

1900.
439 Thilenius, Menschenrassen 1920, S. 547.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

129

usw.“ gelten würden und die graduellen Differenzen (Hautfarbe, Kopf-
form etc.) sich wandeln könnten.440 Entsprechend erschien ihm eine 
Grobeinteilung der Menschheit in drei physisch unterschiedliche Grup-
pen sinnvoller: „Historisch kann man indessen die körperlichen Eigen-
schaften des Menschen als primitive (aus der Urzeit ganz oder nur wenig 
verändert erhaltene), rudimentäre (Rückbildungen) und progressive (auf 
weitere Vervollkommnung hinweisende) unterscheiden.“441 In diesem 
Zusammenhang ging er dann auch auf die Systematisierung der „Ras-
sen“ von Carl Heinrich Stratz (1858-1924) ein,442 die dieser in Anleh-
nung an Gustav Fritsch erstellt hatte:

„I. Protomorphe (Ur-)Rassen: Australier, Papua und Koikoin, Amerikaner, In-

donesier, Polynesier. II. Archimorphe (Haupt-)Rassen: Melanoderme (Neger); 

Xanthoderme (Mongoloiden), Leukoderme (Europäer, Westasiaten, Nordafri-

kaner). III. Metamorphische (Misch-Rassen: Xantholeukoderme (Indochine-

sen, Mikronesier, Melanoleukoderme (Sudanvölker).“443

Thilenius’ Positionen zu den Vererbungsgesetzen und zu 
den „Mischlingen“

Wie von Luschan war auch Thilenius ein Vertreter der Monogenese: 
„Die Völkerkunde dagegen sieht in der gesamten Menschheit eine Ein-
heit und verfolgt ihre Entwicklung von den primitivsten bis zu den 
höchsten Zuständen der Kultur, ihre Methode ist die vergleichende, die 
sie auch auf außereuropäische Natur- und Kulturvölker ebenso ausdehnt 
wie auf unser eigenes Volk.“444

Die Vererbung lief auch für Thilenius nach den um 1900 wiederent-
deckten Mendelschen Regeln,445 als deren wichtigste Resultate er die 
folgenden sah: „I. Kreuzt man Individuen zweier Stammrassen (P), so 
sind die ersten Nachkommen (F1-Bastarde) gleichartig.“ Erläuternd füg-

440 Ebd.
441 Ebd.
442 Carl Heinrich Stratz, Naturgeschichte des Menschen, Stuttgart 1908.
443 Thilenius, Menschenrassen 1920, S. 547. Er ergänzt dann noch: „Ge-

genüber diesen großen Gruppen, die (mit Ausnahme von III) als primäre 
Rassen angesehen werden dürfen, werden später vielleicht sekundäre 
und tertiäre Rassen unterschieden werden können, die im Sinne des Tier-
oder Pflanzenzüchters die Lokalformen und durch physiologische Be-
sonderheiten ausgezeichneten kleineren Gruppen innerhalb der großen 
Rassen begreifen.“ 

444 Thilenius, Volkskunde 1906, S. 14.
445 Siehe: Georg Thilenius, Mischlinge, in: Heinrich Schnee (Hg.), Deut-

sches Koloniallexikon, Bd. 1-3, Leipzig 1920, S. 565.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

130

te er mit Verweis auf die Abbildungen hinzu, dass bei dieser Kreu-
zungskombination drei Möglichkeiten bestehen würden: 

„[…] a) die F1-Bastarde stellen eine Zwischenform der beiden Stammrassen 

dar […]; b) die F1-Bastarde sind einseitig […], d.h. das Merkmal der einen 

Stammrasse verdeckt äußerlich das andere vollständig, das nicht zum Vor-

schein kommt; man bezeichnet daher das erstere als das ‚dominierende’, das 

letztere als das ‚rezessive’ Merkmal […]; c) die F1-Bastarde zeigen einen neu-

en d. h. bei keiner Stammform sichtbaren Charakter, speziell einen atavisti-

schen […]“446

Ein weiteres Ergebnis der „Mendelforschung“ sei, dass bei einer Paa-
rung der „F1-Bastarde“ (deren Stammeltern sich nur durch ein „Merk-
malspaar“ unterscheiden würden) untereinander, in der daraus entste-
henden F2-Generation die Merkmale der „Stammrassen“ (P) in einem 
bestimmten Zahlenverhältnis wieder auftauchen würden, d. h., dass eine 
„Spaltung der in den F1-Bastarden verbundenen Anlagen“ stattfinden 
würde.447 Bei einer Paarung der Stammformen mit mehreren „Merk-
malspaaren“ hingegen „[…] spalten sich die Merkmalspaare unabhängig 
voneinander, so daß die F2-Bastarde neue Kombinationen ergeben, die 
je nach der Dominanz der Merkmale in verschiedenen Zahlenverhältnis-
sen erscheinen.“448 Außerdem habe man bei einer Paarung der „F1-

446 Thilenius, Menschenrassen 1920, S. 547.
447 Ebd.: „II. Paart man F1-Bastarde untereinander, so erscheinen bei ihren 

Nachkommen, den F2-Bastarden, die Merkmale der Stammrassen (P) 
einzeln wieder, und zwar sind sie in ganz bestimmten Zahlenverhältnis-
sen auf die Individuen dieser Generation verteilt. Es findet also eine 
Spaltung der in den F1-Bastarden verbundenen Anlagen statt. Nimmt 
man an, es habe sich nur um ein einziges Merkmalspaar gehandelt, in 
dem sich die Individuen der Stammformen voneinander unterschieden 
(etwa Schwarzfärbung und Weißfärbung), so werden die F2-Bastarde, in 
den unter 1 genannten Fällen folgende Zahlenverhältnisse aufweisen: a) 
je 25% weiß und schwarz, 50% Zwischenform (s. 3. Reihe von Abb. 1); 
b) 75% dominierende (schwarz), wovon 25% rein, 50% durch ‚Verde-
ckung’ von weiß, 25% rezessive (weiß; s. 3. Reihe von Abb. 2); c) be-
sondere Zahlenverhältnisse, da hier neben den stammelterlichen auch die 
neuen Merkmale auftreten. Setzt man die Inzucht in der dritten Genera-
tion fort, so ergibt sich, daß die reinen Nachkommen der 2. Generation 
nur Nachkommen ihresgleichen, also wiederum reine ergeben, während 
die Nachkommen der Zwischenformen ebenso in reine und Zwischen-
formen zerfallen wie in der 2. Generation. Dasselbe wiederholt sich in 
den nächsten Generationen.“

448 Thilenius, Menschenrassen 1920, S. 547: „Die gelbe ungebänderte Hain-
schnecke mit der roten einbänderigen gekreuzt ergibt als F1-Bastarde ro-
te einbänderige Schalen, als F2-Bastarde treten im Verhältnis von 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

131

Bastarde“ mit einer der Stammformen (sofern diese sich in einem 
„Merkmalspaar“ differenzieren) festgestellt, dass die Nachkommen „aus 
je 50% der Stammform und dem F1-Bastard entsprechenden Individu-
en“ bestehen würden. Eine „grundlegende Bedeutung“ sah er dann vor 
allem in dem Beobachtungsergebnis, „[…] daß bei der Kreuzung von 
F1-Bastarden untereinander oder mit einer Stammform die Spaltung der 
Merkmale eintritt (s. Mischlinge). In welchem Umfange sie vorkommt, 
d.h. welche Organismen bei ihrer Kreuzung ‚mendeln’, ist noch zu er-
mitteln.“ Doch er sah es als erwiesen an, „[…] daß mindestens ein gro-
ßer Teil der erblichen Rassenmerkmale“ nach diesem Prinzip funktionie-
ren würde. Durch „experimentelle Züchtung“ sowie durch die Erstellung 
von Statistiken müssten diese Phänomene erforscht werden: „Damit ge-
winnt die Frage eine besondere Bedeutung für die Beurteilung von Bas-
tarden des Menschen, deren Verhalten rechnerisch ermittelt werden 
könnte, sofern durch Beobachtung festgestellt ist, ob bei einer bestimm-
ten Kreuzung ein Merkmal dominant oder rezessiv ist.“449

Thilenius’ hatte bereits in seinen Erläuterungen zu den Mendelschen 
Regeln im Koloniallexikon auf den ebenfalls von ihm verfassten Artikel 
zum Thema „Mischlinge“ hingewiesen. Auch zum Thema „der Vermi-
schung von Rassen“ liegt also eine relativ ausführliche Stellungnahme 
von ihm vor. Demnach waren Mischlinge für ihn: „[…] die aus der Paa-
rung von Individuen verschiedener Rassen hervorgehenden Nachkom-
men. Bei Tieren und Pflanzen ist die Benennung Bastard üblich, die frü-
her das uneheliche, sozial tiefer stehende Kind bezeichnete und jetzt für 
eine Lokalform, die aus der Paarung von Weißen und Hottentotten ent-
standene ‚Nation der Bastards’ (s.d.) gebräuchlich ist.“450 Seiner Defini-
tion der „Mischlinge“ folgte eine „anthropologische Beurteilung“ dieser 
Gruppe. Darin schickte er nochmals voraus, dass auch die „Vererbung 
beim Menschen nach den Mendelschen Regeln“ verlaufen würde:

„Anthropologisch sind die Nachkommen eines Norddeutschen (nordeuropäi-

sche Rasse) und einer Spanierin (südeuropäische Rasse) ebenso M. [Abkür-

zung für Mischlinge, A.d.V.] wie die Kinder von Deutschen und Japanern, 

Franzosen und Negern, Holländern und Hottentotten oder Chinesen und Sa-

9:3:3:1 rote gebänderte, rote ungebänderte, gelbe gebänderte, gelbe un-
gebänderte Schalen auf.“

449 Georg Thilenius, Mendelsche Regeln, in: Heinrich Schnee (Hg.), Deut-
sches Koloniallexikon, Bd. 1-3, Leipzig 1920, S. 544-546.

450 Thilenius, Mischlinge 1920, S. 565. Er setzt dann fort: „Der Terminolo-
gie des Tierzüchters ist die Bezeichnung Halbblut entlehnt, die jedoch 
das Verhältnis der ‚Blutmischung’ nur dann wiedergibt, wenn man sich 
gegenwärtig hält, daß die Eltern außer den eignen auch die Eigenschaf-
ten ihrer Vorfahren auf die Nachkommen übertragen.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

132

moandern usw. Sie vereinigen körperliche und geistige Eigenschaften beider 

Eltern.“451

Die Analyse sei jedoch schwieriger:

„[…] wenn auf die Generation des M. (F1) eine zweite (F2) folgt, die aus der 

Paarung von M. und M. oder von M. und Stammform hervorging. Hier sind 

nicht nur M. zu erwarten, die dem M.-eltern ähneln, sondern neben neuen 

Kombinationen auch Individuen, die in bestimmten Merkmalen einer oder der 

anderen Stammform gleichen, da bei der Vererbung die in einem F1-Bastard 

verbundenen Eigenschaften sich in der folgenden Generation wieder trennen, 

so daß eine ‚Entmischung’ (v. Luschan) eintritt.“452

Daran anknüpfend bemerkte Thilenius, dass schon von Luschan „[…] 
das Auftreten von guten, reinen, alten Hottentottentypen bei den Nach-
kommen von M.“ in der Kapkolonie festgestellt hätte, bevor Eugen Fi-
scher die „Bastards von Rehoboth“ anthropologisch und genealogisch 
durchleuchtet hätte und damit „als erster wissenschaftlich einwandfreie 
systematische Beobachtungen geliefert“ hätte. Die wichtigsten Ergeb-
nisse dieser Arbeit wären seiner Meinung nach die folgenden: 

„Die Vererbung folgt denselben Regeln wie bei Tieren oder Pflanzen; die phy-

sische Leistungsfähigkeit (Widerstandskraft bei Anstrengungen, Hunger, 

Durst, Krankheiten) übersteigt eher die der Eltern als daß sie darunter bleibe; 

die Fruchtbarkeit ist nicht vermindert, doch steht dahin, ob das für alle Ras-

senmischungen gilt; ein Vorherrschen mütterlicher oder väterlicher Rasse ist 

nicht nachweisbar, vielmehr stehen die Bastards durchaus in der Mitte zwi-

schen Europäern und Hottentotten, und jede Rasse prägt dem Bastard die 

Merkmale auf, die sie als dominierende besitzt. Mittelformen sind die Bastards 

auch in psychischer Beziehung, insofern sie unter den Weißen, aber über den 

Hottentotten stehen.“453

Daraus resultierten für Thilenius vor allem drei Aspekte, nämlich, dass 
„Mischlinge“ erstens eine „Zwischenform“ repräsentierten, zweitens ei-
ne neue „Mischrasse“ durch Vererbung ausgeschlossen werden könnte 
und drittens eine „Spaltung der elterlichen Eigenschaften in den F2-
Bastarden“ nach dem Prinzip der „Entmischung“ von von Luschan 
nachgewiesen sei. „Da hiermit die Gültigkeit von allgemeinen Regeln 
für den Menschen erwiesen ist, so gelten die Hauptsätze für alle M. 

451 Ebd. 
452 Ebd. 
453 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

133

überhaupt.“454 Allerdings gäbe es auch noch offene Fragen, die an 
„Mischlingen“ nachzuprüfen seien. 

„Dahin gehört die Einwirkung der psychischen und sozialen Umwelt auf die 

M., die Merkmale der einen oder der anderen Elternrasse ausmerzen oder mo-

difizieren kann, ferner die Frage ihrer Fruchtbarkeit. Bemerkenswert ist hier 

das Ergebnis der nordamerikanischen Statistik, nach der M. von Negern und 

Weißen eine geringere Fruchtbarkeit zu haben scheinen, weil die fast immer 

M. heiratenden Mischlingsfrauen weniger oder minder lebensfähige Kinder 

gebären (Fehlinger), während Fischer bei den ‚Bastards’ eine Fruchtbarkeit 

von 7.7 Kindern für die einzelne Ehe fand.“455

Die Resultate der anthropologischen und genealogischen Erforschung 
würden sich insofern mit den Erfahrungen mit „Mischlingen“ decken, 
als man festgestellt hätte, dass „Mischlinge“ Positionen wie die eines 
Beamten, Kaufmanns, Landwirtes etc. ebenso gut ausfüllen würden wie 
„ein reiner Weißer“: 

„Es sind in diesen Individuen eben die Spaltungen der Merkmale eingetreten,

so daß sie in einer Anzahl von Eigenschaften ‚Weiße’ sind. Allerdings sind 

diese M. entsprechend erzogen worden und haben durch den wichtigen Ausle-

semechanismus der Schule ihre Überlegenheit gegenüber anderen M. und den 

Ansprüchen der europäischen Zivilisation genügenden Fähigkeiten erweisen 

können. Es gibt demnach unter den M., zumal unter den Abkömmlingen von 

Weißen und M., Individuen, die den weißen Angehörigen bestimmter sozialer 

oder Berufsgruppen praktisch gleichwertig sind oder durch entsprechende Bil-

dung werden können.“456

Eine allgemeingültige Beurteilung der „Mischlinge“ sei unmöglich, da 
die äußeren Umstände mitberücksichtigt werden müssten.457 Dement-
sprechend könnten sie den „Weißen“ gleichwertig oder gar überlegen 
sein.458 Auch die Bewertung von und der Umgang mit „Mischlingen“ sei 

454 Ebd.
455 Ebd.
456 Ebd.
457 „Ein allgemeines Urteil ist daher über den ‚Mischling’ überhaupt nicht 

möglich, selbst wenn man annehmen wollte, daß jeder Weiße unbedingt 
jedem Farbigen voransteht. Hinzu kommt, daß dieses Urteil die Umge-
bung des M. zu berücksichtigen hat, und verschieden ausfallen kann, je 
nachdem er in Europa oder den Kolonien seinen Beruf üben soll, in Sie-
delungsländern mit den Weißen in Wettbewerb tritt oder in einem Ge-
biete lebt, das den Weißen überhaupt oder gewissen Formen des Weißen 
eine dauernde Eingewöhnung nicht gestattet.“ Ebd.

458 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

134

sehr unterschiedlich. So töte man diese beispielsweise in Australien, 
während sie bei den „Bantunegern“ und in Polynesien anerkannt seien.
„Wenig einheitlich ist auch das Verhalten der Weißen. In Frankreich 
und Holland z.B. und deren Kolonialgebieten steht dem farbigen M., der 
die Voraussetzungen erfüllt, der Wettbewerb mit dem Weißen frei, wäh-
rend in Nordamerika der Negermischling, gleich dem Neger selbst, 
überall Schranken findet.“459 Entsprechend identifizierte Thilenius dann 
insgesamt drei unterschiedliche Positionen: 

„Wo sonst die Frage der M. aufgeworfen wird, stehen sich mehrere Ansichten 

gegenüber. Die eine von ihnen weigert dem M. grundsätzlich die Anerken-

nung und rechnet ihn zu den Eingeborenen, denkt dabei aber anscheinend nur 

an die erste, nicht an die folgende Generationen von einfachen oder abgeleite-

ten M., bei denen die ‚Entmischung’ eintritt, und betrachtet vorwiegend den 

Abkömmling von Angehörigen eines weißen Kultur- und eines farbigen Na-

turvolkes. Eine andere will aus philanthropischen und verwandten Gründen 

wiederum grundsätzlich denselben M. möglicht auf die Stufe des Weißen he-

ben. Eine dritte lehnt ein allgemeines Urteil über M. überhaupt ab, da jeder M. 

nach Abkunft, körperlicher und geistiger Konstitution von dem anderen ver-

schieden ist; sie erwartet daher ein Urteil über die ‚Brauchbarkeit’ nicht von 

allgemeinen Erwägungen, sondern von der Bewährung des einzelnen M., die 

vor allem in dessen Heimat entschieden werden muß. […] Die wissenschaftli-

che Untersuchung stützt die letztere Ansicht, ergibt aber auch unzweifelhaft, 

daß die Schwierigkeiten der Beurteilung nicht allein bei dem Kinde eines Wei-

ßen und einer Farbigen liegen, sondern bei der Bewertung seiner Nachkom-

men, also bei der F2-Generation und den folgenden hervortreten, besonders 

wenn eine Aufkreuzung mit Weißen stattfindet und die Einwirkung der Um-

welt sich bemerkbar macht. Streng genommen ist daher die M.sfrage praktisch 

eine kulturelle oder eine besondere Form der sozialen Frage.“460

Thilenius’ Positionen zu „Europäischen Rassen“, „Ariern“, 
Juden sowie zur „Sozialanthropologie“

Bei Thilenius gab es die von von Luschan benutzten Bezeichnungen 
bzw. Forschungskategorien „Europäische Rasse“, „Arier“, Juden nicht. 
Auch der Begriff der „Sozialanthropologie“ und der in diesem Zusam-
menhang von von Luschan verwendete Ausdruck der „Entartung“ ist bei 
Thilenius nicht zu finden. Eine biologisch orientierte Anthropologie ent-
sprach bei ihm dem Begriff der Rassenkunde, die wiederum bei von Lu-

459 Ebd.
460 Ebd., S. 565f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

135

schan keine Verwendung fand. Trotz unterschiedlicher Bezeichnung gab 
es also inhaltliche Überschneidungen.461

Auffallend ist aber, dass bei Thilenius, im Gegensatz zu von Lu-
schan, viel weniger eine politische Anwendbarkeit der Wissenschaft zu 
finden ist. Eine Kritik am Strafrecht, eine Anweisung an den staatlichen 
Umgang mit „Minderwertigen“ etc. wie sie bei von Luschan immer 
wieder Erwähnung findet, hat bei Thilenius lange keinerlei Entspre-
chung. Inwieweit seine Publikation „Völkerkunde und Schule“ von 1926 
eine Veränderung darstellt, wird im Abschnitt 3.4 thematisiert werden.

2.4 Zwischenresümee

Es sollte deutlich geworden sein, dass beide Akteure ein interdisziplinä-
res Verständnis von den Wissenschaften hatten. Von Luschan und ab 
den 1920er Jahren auch verstärkt Thilenius ging es weniger um die me-
thodische und inhaltliche Abgrenzung einer Disziplin als vielmehr um 
die Suche nach Antworten auf die „großen Fragen“, was der Mensch 
wäre, wo er herkomme, wie er lebe. Zur Beantwortung bedienten sie 
sich beide auch anderer Disziplinen. Während von Luschan in seiner 
Schaffenszeit neben völkerkundlichen zunehmend anthropologische An-
sätze in Anspruch nahm, lässt sich diese Tendenz für Thilenius erst in 
den 1920er Jahren erkennen. Ab dieser Zeit interessierte sich Thilenius 
dann auch zunehmend für die Rassenkunde, die biologische Erklärungen 
anbot. Im Gegensatz zu Thilenius war für von Luschan die Wissenschaft 
nicht nur Selbstzweck, sondern noch bedeutender, wenn sie sich insbe-
sondere in Bezug auf „soziale Fragen“ als „Dienerin des Staates“ zeigen 
konnte.

Sowohl von Luschan als auch Thilenius sprachen sich explizit gegen 
eine Festlegung auf eine theoretische Schule aus. Sie betrachteten eine 
solche als verfrüht. Trotzdem gingen beide grundsätzlich davon aus, 
dass sich die Welt in unterschiedliche Kulturen einteilen lasse, die je-
weils nach bestimmten und identifizierbaren Regeln funktionierten, die 
in kultur- oder rassentheoretischen Ansätzen abbildbar seien. Eine Hie-
rarchisierung und Bewertung der Völker, wie sie in der bipolaren Ge-
genüberstellung der „Natur-“ und „Kulturvölker“ angelegt war, lehnten 
sie in der Theorie ab. Allerdings definierte von Luschan in der Praxis 
Fremdkonstruktionen über das Konzept des „Europäers“. Eine negative 
Bewertung des „Anderen“ tauchte nur vereinzelt auf. Stärker noch als 
von Luschan bediente sich allerdings Thilenius der „Natur-“ und „Kul-
turvölker“-Konstruktion in der Praxis. Seine evolutionistische Haltung 

461 Massin, From Virchow, S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

136

offenbarte sich in dem Konzept der „Halbkulturvölker“, die er als Mit-
telstellung zwischen „Natur-“ und „Kulturvölkern“ sah. Mit dem Phä-
nomen der „Europäisierung“ beschrieb er das Verhältnis dieser „Natur-“ 
und „Kulturvölkern“ zueinander, dabei konnte er dem durch die „Euro-
päisierung“ hervorgerufenen Kulturwandel positive und negative Aspek-
te abgewinnen. Am Ende seiner Karriere sah er die Kontinuität einer 
Kultur durch die „erblichen Anlagen“ garantiert und dadurch die Aus-
wirkungen der „Europäisierung“ relativiert. Darüber hinaus ist bei ihm 
insbesondere seine Konstruktion des „Primitiven“ bemerkenswert, der 
für ihn durch eine „primitive geistige Haltung“ definiert und auch inner-
halb Europas zu finden war. Der „Primitive“ repräsentierte zwar nicht 
den „Feind der Nation“; dennoch war er das Gegenbild zu den „europäi-
schen Kulturvölkern“. Dies war für Thilenius auch mit der Anlass, eine 
Europa-Abteilung im Museum einzurichten.

Darüber hinaus sollte deutlich geworden sein, dass das Konzept der 
„Rasse“ sich um die Jahrhundertwende in den verschiedensten gesell-
schaftlichen, politischen und wissenschaftlichen Kreisen und Diskursen 
etablierte, die miteinander verschränkt waren. Mit dem „Rasse“-Ansatz 
wurde ein Überlegenheitsgefühl, das sich schon in dem Konzept der 
„Natur-“ und „Kulturvölker“ gezeigt hatte, nun biologisch fundamen-
tiert. „Rasse“ wurde zur neuen Ordnungskategorie, die auf den propa-
gierten „Kulturverfall im Reich“ eine angemessenere Antwort zu geben 
schien als das „Kultur-Konzept“. In der Völkerkunde und der Anthropo-
logie erhielt das Konzept „Rasse“ durch Eugen Fischers „Rehobother 
Bastards“ neuen Auftrieb.

Für von Luschan war das Konzept „Rasse“ allerdings ungenau. Als 
einen sicheren Indikator für die Identifizierung von „Rassen“ sah er die 
Körpergröße. Seiner Meinung nach hätte es ursprünglich physisch ho-
mogene Gruppen mit einer einheitlichen Sprache gegeben, doch seien 
diese durch Wanderungen, Handel etc. nicht mehr existent. Analog sei-
ner monogenetischen Haltung ging er von drei „Varietäten“ der 
Menschheit aus. Für ihn waren die Mendelschen Regeln auch auf die 
Menschheit anwendbar. „Physische Eigenschaften“ würden sich dem-
nach immer wieder vererben und trotz „Rassenmischungen“ erhalten 
bleiben. Diesen Prozess, auf den sich auch Eugen Fischer in seiner Stu-
die bezogen hatte, nannte er „Entmischung“. Die Vererbung „geistiger 
Eigenschaften“ vollzog sich seiner Meinung nach analog dem darwinis-
tischen Prinzip. „Rassereinheit“ war für ihn allerdings kein Qualitäts-
merkmal, denn in einer gewissen „Blutmischung“ sah er positive Effekte 
für eine Nation. Die „Mischlingsfrage“ bezeichnete er als noch unge-
klärt, ein Zustand, der aufgrund der politischen Verhältnisse zu ändern 
sei. „Mischlinge“ sah er jedenfalls nicht per se als „minderwertig“. Zwar 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE THEORETISCHEN ANSÄTZE

137

ging er von einer „europäischen“ und „weißen“ „Rasse“ aus, allerdings 
sei diese noch nicht endgültig entschlüsselt. Der Annahme einer „ari-
schen Rasse“ widersprach er allerdings und bezeichnete eine Gegen-
überstellung mit der „jüdischen Rasse“ als „falsch“ und „dumm“. Juden 
sah er als Religionsgemeinschaft und nicht als eine homogene „Rasse“. 
Vielmehr ging er bei den Juden von einer „Mischrasse“ aus. Innerhalb 
einer „Rasse“ und eines Volkes meinte von Luschan allerdings „Min-
derwertige“ identifizieren zu können, die für ihn den „internen Feind der 
Nation“ repräsentierten. Dazu zählte er: Alkoholiker, Kranke, Schwache 
etc. Dabei sah er den Staat in der Pflicht, sich mit einer entsprechenden 
Gesetzgebung zu legitimieren um sich zumindest langfristig dieser Per-
sonen zu entledigen. Die Sozialanthropologie bzw. Rassenhygiene/
Eugenik sah er dabei als die den Staat in dieser Hinsicht unterstützende 
Wissenschaft.

Auch Thilenius war ein Anhänger der monogenetischen Position. Er 
sah es als dringend notwendig an, sich mit „Rasse“-Fragen auseinander 
zusetzen. Ziel sei, eine „Systematik der Rassen“ sowie eine „Charakte-
rologie“ zu erstellen. Die Taxierung der „Menschenrassen“ hielt er je-
doch für schwierig. Anhand von Vermessungen von Kopf-, Gesichts-
form, Haarbeschaffenheit, Haut- und Augenfarbe etc. ließen sich nur 
Mittelwerte ermitteln. Von einer „Rasse“ könne man sprechen, wenn 
gemeinsame vererbbare Merkmale vorliegen würden. Den Prozess der 
Auslese, unter dem er eine dominante Vererbung bestimmter Erbeigen-
schaften verstand, hielt er für einen Schlüsselmechanismus für die Wei-
terentwicklung eines Volkes. Unter „Rassemerkmalen“ verstand er so-
wohl augenfällige physische als auch psychische Merkmale, die in der 
Vererbung begründet lagen. Die Verschiedenheit der „Kulturen“ sah er 
in der Vererbung und Auslese von „Rassenmerkmalen“ und in „äuße-
ren“, nicht-erbbedingten Einflüssen begründet. Die „erbliche Konstituti-
on“ könne durch die Aufnahme „fremder Erbanlagen“ verändert, d.h. 
vermischt werden. Eine Theoretisierung der „Rassen“ hielt er für ver-
früht. Thilenius ging von drei groben physischen Typen der Menschheit 
aus: primitiven, rudimentären und progressiven. Auch für Thilenius wa-
ren die Mendelschen Gesetze auf die Menschheit anwendbar. Als das 
wichtigste Ergebnis sah er in diesem Zusammenhang, dass bei einer 
Paarung von zwei „Stammrassen“ „Mischlinge“ entstehen würden. Bei 
einer Paarung von „Mischlingen“ untereinander ging er von einer „Ent-
mischung“ nach von Luschans Ansatz aus. Orientierend an den For-
schungen von von Luschan an den „Hottentotten“ hielt er wie dieser 
„Mischlinge“ für eine Art „Zwischenform“, die sich in der Nachfolge-
generation wieder „entmische“. Eine allgemeine Beurteilung der 
„Mischlinge“ sah er für verfrüht, doch bestehe durchaus das Potential, 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

138

dass diese den „Weißen“ gleichwertig seien. Der Umgang mit „Misch-
lingen“ sei weltweit sehr unterschiedlich. Seiner Ansicht nach sollte sich 
der Umgang an der „Brauchbarkeit“ und „Bewährung“ eines jeden 
„Mischlings“ orientieren. Wichtig sei aber auch die Prüfung der Nach-
folgegenerationen der „Mischlinge“ – letztendlich war für ihn die 
„Mischlingsfrage“ eine spezifische Form der sozialen Frage.

Insgesamt ist bemerkenswert, dass von Luschans und Thilenius’ 
Wissenschaftsverständnis sowie ihre kultur- und rassetheoretischen An-
sätze und Theorien einen großen Definitionsrahmen besaßen. Oder an-
ders formuliert: konkrete, enggeführte Theorien im Sinne ihres natur-
wissenschaftlichen Verständnisses stellten sie nicht auf. Ihre Annahmen 
bzw. ihre Hoffnungen, dass sich durch die Akkumulierung von 
Ethnographica und anthropologischen Daten eine Theorieableitung 
zwangsläufig ergebe, bewahrheitete sich zeitlebens nicht. Präzise Ant-
worten auf die Frage des Woher-Wie-Warum? konnten sie daher nicht 
befriedigend beantworten. Zwar war man sich einig, dass die Erklä-
rungsvariable der „Kultur“ die alleinige Deutungshoheit verloren hatte. 
Doch auch die neue Kategorie der „Rasse“ war nicht das Erklärungs-
muster zur Strukturierung der Welt schlechthin. Auch hier blieben Fra-
gen ungeklärt oder die vermeintlichen Antworten unterkomplex. Der 
selbstgesteckte Anspruch ihrer Disziplinen blieb damit weiter unerfüllt. 
Der trotzdem zu konstatierende Wandel im Hinblick auf die For-
schungsgegenstände – von den Produkten der Kulturen hin zu den Kör-
pern – verweist allerdings auf eine neue Unmittelbarkeit dieser Wissen-
schaften.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001 - am 13.02.2026, 18:34:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

