116 Haas Elliptic Relationality

should be undertaken with an awareness of these aspects
and in a way that provides space to experiment with them.
Some of the constellations outlined in this anthology suggest
that this exercise requires a certain sensitivity for both the
relational and epistemic potential of media. This becomes
evident, as well, in the article by Enzo Camacho and Amy
Lien, who visually reorganize stories around a mural of Christ
in a church of a sugar refinery on the Philippine island of
Negros. In that way, they create a narration that is more than
a mere effect of existing semantic and linguistic orders.

The practice of Camacho and Lien is just one example of
how in arts and design there is often more courage to project
new modes of relating. The recognition of this potential

may be another reason for the elliptical character of the ques-
tion How to relate ...? — which also alludes to a moment of
speechlessness and the suspension of theoretical discourse.
The ellipsis may be a first concession to this entanglement

of agents of knowledge that we are part of and from

within which we try to speak and write. The ellipsis leaves
blank who and what are to be related or relate. It calls to be
completed in a situated and precise manner — or for us to
pose the question How to relate ...? also with nondiscursive
media in order to instigate different conditions and relations.

Mirjam Schaub
Ofien und entschieden:
die idiosynkratische Radikalitit
der Kunst

I. Einleitung
Der Kunstdiskurs, der seine Werke umschmeichelt, sie in schone Worte klei-

det oder gelehrt und manchmal selbstverliebt um ihre mannigfaltigen Bedeu-
tungen kreist, verkennt — so die These —, dass Kunstwerke selbst erstaunlich
entschieden sind. Deshalb trefien Kunstwerke (und nicht erst die modernen!)
ihre Betrachter_innen mitunter mit einer Exrkenntnis, oft hart und mitten ins
Gesicht, wie eine Beleidigung von unerwarteter Seite.

Kein Werk, so die zugrunde liegende Uberzeugung, ist beliebig, sondern
im Gegenteil auf idiosynkratische Weise entschieden. Diese Entschieden-
heit folgt durchaus tautologisch aus der endlichen Gesamtheit kiinstleri-
scher Entscheidungen. Sie bestimmt sich aus den Eigenschaften der gewihl-
ten Materialien, Genres und Mischformen; verdankt sich dem Grad des

- am 14.02.2026, 16:58:09,



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schaub Offen und entschieden 117

handwerklichen (Un-)Vermégens; formt sich anhand der zugelassenen oder
unvermeidlichen produktiven Zufille, die Werkentstehung, Ausstellung und
Rezeption begleiten; konturiert sich entlang der Reibungsflichen mit Kon-
vention, Diskurs und Kunstraum. All diese Faktoren tragen zur Entschieden-
heit eines Werkes bei, bilden seine endliche Figuration und Gestalt, was auch
die besondere Performanz in einem Ausstellungskontext oder dariiber hinaus
(in einem Happening z.B.) einschlief3t.

Die endliche Figuration des Kunstwerks wird iiblicherweise als seine ,Ge-
schlossenheit’ bezeichnet.! Hier mochte ich deren unterschitzte epistemische
Wirkungen ausloten. Um diese zu akzentuieren, spreche ich von der ,Ent-
schiedenheit’ der Kunstwerke. Wie aber geht diese mit der nicht blof inter-
pretativen, sondern strukturellen ,Offenheit’ von Kunstwerken zusammen,
wie sie Umberto Eco — weithin anerkannt — zumindest fiir moderne Werke
unterstreicht? Stimmen beide Beobachtungen iiberhaupt oder beruhen sie
auf einem Missverstindnis?

Das Nachdenken itber die Beziehungsweisen eines Kunstwerks, seine Ver-
fransung mit Konvention und Diskurs, Wahrnehmen und Denken kann hier
womoglich Abhilfe schafien. Zu diesem Zweck mochte ich Eco mit Niklas
Luhmann und Gilles Deleuze gegenlesen und anhand einer Arbeit von
Santiago Sierra sowie einer Performance von Linda Montano und Tehching
Hsieh die Entschiedenheit von Kunstwerken zeigen.

I1. Der Mythos vom ,offenen Kunstwerk’

Umberto Ecos Opera Aperta von 1962 ist ein Klassiker geworden, ein Schliis-
seltext zum Verstindnis moderner Kunstwerke.2 Offenheit bahnt sich fiir
Eco bereits im Zeitalter des Barock ihren Weg in die Moderne, da die durch
Illusionsmalerei dramatisch in Szene gesetzte Architektur die Betrachter_in-
nen dazu zwinge, bestindig den Standort zu wechseln, ,um das Werk unter
immer neuen Aspekten zu sehen, so als ob es in bestindiger Umwandlung be-
griffen wiire“.3 Der ideale Blickpunkt werde so immer wieder von Neuem ge-
sucht, gefunden und wieder verworfen. Die ,sprechende’ Architektur des Ba-
rock mit seinen ,plastischen Massen” verlange dem Menschen erstmals ein
»schopferisch-erfinderisches Verhalten” ab, indem sie auf die Stimulanz der
Einbildungskraft abziele und die Betrachter_innen so aus der ,Norm des
Kanonischen® befreie.4 Erst die eigene imaginatio, griechisch phantasia, voll-
ende das barocke Kunstwerk. Offenheit meint fiir Eco seither vor allem eines:
unvollendet zu sein, solange die Betrachter_innen der Kunst nicht selbst ,im
Bild® sind und ,in den Blick® genommen werden.

1 Doch ist darunter mehr als ,die urspriinglich vom Kiinstler imaginierte Form“
zu verstehen, siehe Eco, Umberto: Das offene Kunstwerk, iibers. von Giinter
Memmert, Frankfurt a. M. 1977 [zuerst Mailand 1962, Opera Aperta], S. 29.

2 Vgl. Rebentisch, Juliane: Theorien der Gegenwartskunst zur Einfiihrung, Frankfurt
a. M., 2013, S. 31f.

3 Eco1977,S. 35.

4 Ebd.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 Schaub Offen und entschieden

Offen kann jedoch auch heifen: nicht nur unvollendet zu sein, sondern
auch unfertig, unbestimmt, ungewiss, unentscheidbar, vielfiltig interpre-
tierbar. Tatsdchlich reizt Eco das gesamte Bedeutungsspektrum des Offe-
nen aus, wenn er das Phinomen fiir die Moderne zwischen struktureller und
interpretativer Unbestimmtheit durchdekliniert. Exr beginnt mit dem Kkleinsten
gemeinsamen Nenner, mit dem Phidnomen der Mehrdeutigkeit: ,Das [moder-
ne] Kunstwerk gilt als eine grundsdtzlich mehrdeutige Botschaft, als Mehrheit
von Signifikaten (Bedeutungen), die in einem einzigen Signifikanten (Bedeu-
tungstriger) enthalten sind.“> Der Signifikant ist einer, die Signifikate sind
viele. Vor dem Hintergrund informationstheoretischer Uberlegungen ersetzt
Eco diese Mehrdeutigkeit jedoch nur wenige Seiten spiter durch eine ,funda-
mentale[ | Ambiguitit der kiinstlerischen Botschaft®, die ,eine Konstante je-
des Werkes aus jeder Zeit” darstelle.6

Damit baut Eco die unterstellte Offenheit des Kunstwerks als sprichwértli-
chen Beziehungsreichtum in kategorialer Weise aus. So sieht er mit dem Sym-
bolismus eines Verlaine oder Mallarmé eine regelrechte ,Poetik des Andeu-
tens“ am Werk, die sich zu einem ,Ausdruck des Unbestimmten“ auswachse,’
welche die emphatische Positionierung der Lesenden verlange. Was im Ba-
rock als unvollendet erscheint, weitet sich in der Musik des 20. Jahrhunderts,
etwa bei Luciano Berio und Karlheinz Stockhausen, zum Eindruck der Unfer-
tigkeit aus. Doch dahinter steckt etwas Anderes: Ecos Buch endet mit einer
Hommage an James Joyce’ Ulysses und Finnegans Wake. Es sind avantgardisti-
sche Poetiken wie diese, anhand derer Eco ableitet, Offenheit werde bewusst,
d. h. strategisch, sowie regelrecht mit kiinstlerischen Mitteln als ,ein vor an-
deren zu realisierender Wert“ gesetzt.8

Im Vorwort zur zweiten Auflage von Opera Aperta setzt sich Eco 1977 sodann
mit seinen Kritiker_innen auseinander. Er sieht sich zu einer Reihe von Zu-
spitzungen veranlasst, die fiir unseren Argumentationszusammenhang des-
halb von Interesse sind, weil sie Offenheit als Moglichkeitsbedingung von
Entschiedenheit auffassen. Eco rudert dabei argumentativ gleichzeitig vor
und zuriick: zuriick, weil er die konkrete Anwendbarkeit seines Offenheits-
begriffs in Zweifel zieht; vor, weil er dessen konzeptuelle Berechtigung vehe-
ment verteidigt. Wie geht das?

Das ,offene Kunstwerk® sei weniger als eine ,objektive Struktur’ der Werke
selbst zu verstehen denn als eine ,Rezeptionsbeziehung“?, d.h. als eine Be-
ziehungsweise, die sich gerade dem stummen Dialog mit den Betrachter_in-
nen verdanke. Offenheit meine weniger ,eine kritische Kategorie“ denn ein
»hypothetisches Modell, das zwar anhand zahlreicher konkreter Analysen aus-
gearbeitet wurde, aber eben doch nur dazu dient, mit einer bequemen Formel

5 Ebd., S. 8, Herv. d. Verf.
6 Ebd.,S.11.

7 Ebd,, S. 37.

8 Ebd,S.8.

9 Ebd., S. 15.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schaub Offen und entschieden 119

eine Richtung der modernen Kunst zu bezeichnen”. Es handele sich bei die-
ser Offenheit — wie Eco nun nicht ohne leise Koketterie behauptet — um eine
~Abstraktion“.10 Ziel sei es gewesen, das Kunstwerk strukturell vergleichbar
zu machen, unter anderem mit den experimentellen und hypothesengelei-
teten Verfahren der Naturwissenschaftler_innen. In der Konkretion jedoch
zeigten sich die Grenzen der Ubertragbarkeit.
Ecos ,offenes Kunstwerk® funktioniert als Modell deutlich besser fiir allo-
grafische, d.h. an performative Praktiken gebundene, auffithrungsbasierte
Kiinste wie Musik, Theater, Tanz, Performance-Kunst usf., als fiir autografi-
sche, d.h. vom Original abhingige und damit filschungsempfindliche Kiinste
wie Malerei und Skulptur. Eco ist sich dieser Problematik durchaus schmerz-
lich bewusst:

Und einigen Malern oder Romanschreibern, die uns nach der

Lektiire dieses Buches ihre Werke mit der Frage vorlegten, ob

es ,offene Kunstwerke” seien, mussten wir in scheinbar po-

lemischer Starrheit antworten, dass wir ,offene Kunstwerke”

noch nie gesehen hitten und es in Wirklichkeit wohl gar

keine gebe.1!

Dabei spitzt er das zugrunde liegende Problem mit Blick auf die Literatur

weiter zu:
Es hat manche vor den Kopf gestofen, daf das Arbeitsmodell
des offenen Kunstwerkes sowohl auf ein informelles Bild wie
auf ein Drama von Brecht Anwendung finden sollte. [...] Wenn
in diesem Buch ein Modell des ofienen Kunstwerkes weniger
an Werken des Typus Brecht erarbeitet wird als an solchen,
bei denen das formale Streben nach selbstzweckhaften Struk-
turen ausgesprochener und entschiedener ist, so rithrt das da-
her, daR in diesen Werken das Modell leichter exemplifizier-
bar schien.12

Fiir unsere Frage der in die Offenheit eingesenkten Entschiedenheit sind jedoch
ausgerechnet Werke ,des Typus Brecht” von Interesse. Denn Brechts Stiicke
sind, nach Ecos eigenem Bekunden,
immer noch ein ziemlich isoliertes Beispiel fiir ein offenes
Kunstwerk [...], das auf einen konkreten ideologischen Aufruf
hinauswill; oder besser, das einzige deutliche Beispiel eines
in die Form eines oftenen Kunstwerkes gebrachten ideologi-
schen Aufrufs.13

10 Ebd., S. 12.
11 Ebd., S. 11.
12 Ebd., S. 13f., Herv. d. Verf.
13 Ebd, S. 14.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 Schaub Offen und entschieden

Fiir Eco geht die dogmatische Entschiedenheit, der politische Impetus eines
Brecht damit nicht umstandslos in seiner eigenen Theorie der Bedeutungsof-
fenheit auf. Er versteht gut, dass Brechts Werke nicht wirken, weil sie auf Of-
fenheit abzielen. Im Gegenteil, sie wirken, weil sie radikal andere Interessen
verfolgen.

Was Eco 1962 als ,isoliertes Beispiel” integriert, ist in meiner Lesart knapp
60 Jahre spiter eher zum Regelfall der modernen Kunst geworden. Wir
haben es heute, gerade in der Installations- und in der Performance-Kunst
und besonders auch im sogenannten ,Artivism’ (Peter Weibel), mit einem vél-
lig anderen Typus von Kunstwerk zu tun. An dem — scheinbar — exzentri-
schen Beispiel Brechts lisst sich meines Erachtens prizise bestimmen, wel-
che Wirkungen der strukturellen Rahmung durch eine Konzeption offener
Kunstwerke Eco nicht voraussah.

Ich mochte im Unterschied zu Eco behaupten, dass gerade die strukturelle
und nicht die interpretative Offenheit von Kunstwerken Raum gibt fiir die be-
sondere Entschiedenheit, fiir die besonderen Formen kiinstlerischer Radika-
litat. Diese Radikalitit, so die These, wird just dadurch akzeptabel, weil ihr
ein institutioneller Spielraum an die Seite gestellt wird. Kunst ist ein sozial ak-
zeptierter Schutzraum, dhnlich wie die Kindheit, in dem nichts allein im Mo-
dus des ,so ist es’, sondern immer auch im Modus des Optativs, im Modus
des ,so konnte es (auch) sein’, ,das kénnte es (auch) werden’ existiert.
Aufgrund dieser kiinstlerischen, ja theatralischen Rahmung, die kein Ver-
fremdungsefiekt der Welt zu neutralisieren vermag, wirkt bis heute jedes
Brecht-Stiick anders und dabei politischer — oder wie Eco sagt: ausgespro-
chener und entschiedener — als der Besuch einer politischen Kundgebung. Es
ist ausgerechnet die vergleichsweise harmlose Rahmung der Kunst, ihr augen-
zwinkerndes ,Als-ob’, in dessen Schutz inhaltliche Hirte und auch politische
Entschiedenheit auf eine ertridgliche und annehmbare Weise zur Geltung
kommen und Gehor finden kann. Der oftenkundige Clash aus permissiver
Form und explosivem Inhalt erleichtert — so die These —, dass auch das Ein-
seitige, Eindimensionale, Entschiedene darin akzeptabel bleibt. Es bleibt
akzeptabel, solange eine sie rahmende Offenheit — struktureller, institutio-
neller, aber eben nicht primir interpretativer Natur — ausgleichend und ein-
ladend dahintersteht. Polemisch gesagt: Die Offenheit ist dann der Koder, in
deren Schutz etwas passiert, was iiberhaupt nicht offen, sondern im Gegen-
teil hochst entschieden ist.

Warum verkennt oder ignoriert Eco diese reale und sehr greifbare Wirkung
der von ihm entdeckten strukturellen Offenheit des Kunstwerks qua permissi-
vem Kunstraum? Ich habe zwei Antworten auf diese Frage: erstens, weil die
interpretative Seite der Offenheit am Beispiel der modernen Literatur die ar-
gumentative Oberhand iiber ihre strukturellen und institutionellen Gegenstiicke
gewinnt. Zweitens, weil Eco letztlich den Gedanken eines mimetischen Reflexes
verfolgt, um seine Rede von der Offenheit against all odds aus einer Zeitdia-
gnose heraus zu motivieren.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schaub Offen und entschieden 121

Immer wieder kommt Eco auf die frithen 1960er Jahre zu sprechen, in denen
sich Europa von zwei Weltkriegen zu erholen beginnt, sowie auf die beson-
deren ,Ideale’ dieser Zeit nach der geschichtlichen Katastrophe. Die analyti-
schen Begrifie, mit denen er die 1960er Jahre — auch aus einer italienischen
Perspektive heraus — charakterisiert, lauten: Unbestimmtheit, Aleatorik, Unord-
nung. Die Offenheit der modernen Kunst ist fitr Eco damit letztlich eine trefili-
che Spiegelung, ein auf Symmetrie und ,Augenhéhe’ bedachter Versuch, diese
neue Uniibersichtlichkeit wieder in den Diskurs, auch den wissenschaftli-
chen, einzubetten. Denn Offenheit entsteht fiir Eco durch die Bestimmung je-
ner Grenzen, ,innerhalb derer ein Kunstwerk die gr68te Mehrdeutigkeit ver-
wirklichen und von dem aktiven Eingriff des Konsumenten abhingen kann,
ohne damit aufzuhéren, Kunstwerk zu sein®“.14 Die Offenheit des modernen
Kunstwerks wird damit als mimetischer, affirmativ-subversiver Reflex aufgefasst;
als Anpassungsleistung an eine sich ambig und mehrdeutig zeigende, von
Zufillen beherrschte Moderne.

Eco reagiert damit, wie er selbst zugibt, zeitdiagnostisch auf die neue ,Un-
iibersichtlichkeit’ (er selbst spricht lieber von ,Unordnung®). Auch im Vor-
wort zur Neuauflage von 1977 kommt er noch einmal auf diese — offenbar kei-
neswegs veraltete — Ausgangsdiagnose zuriick, was ihre Wichtigkeit fiir seine
Argumentation unterstreicht. Eco interessiert daran die ,fruchtbar[e] Unord-
nung, deren Positivitit die moderne Kultur uns gezeigt hat“ und die sich u.a.
»in den Hypothesen der Unbestimmtheit, der statischen Wahrscheinlichkeit,
den provisorischen und variablen Erklarungsmodellen” aufgelést habe. Die
Kunst habe ,nichts weiter getan, als diese Situation zu akzeptieren und —
ihrer Berufung entsprechend — zu versuchen, ihr Form zu geben®.1>

Eco denkt Offenheit also mimetisch motiviert, d. h. nicht primir kontrapunk-
tisch, korrigierend, ausgleichend oder kurativ. Vielleicht auch deshalb echap-
piert ihm die gleichzeitig wirksame, inhaltliche, vielleicht sogar dogmati-
sche Entschiedenheit vieler Kunstwerke. Was, wenn umgekehrt der berithmte
Schuh aus der Sache wiirde? Was, wenn gerade die von Eco konstatierte Un-
iibersichtlichkeit und Unabgeschlossenheit der Moderne im 21. Jahrhundert Ver-
fahren der Schliefung und der Entschiedenheit — also Reduktion von Komplexitit
und Kontingenz — verlangte? Was, wenn — dhnlich wie beim Sport, der seine
Popularitit daraus bezieht, dass er in einem engen Zeitfenster Gewinner_in-
nen und Verlierer_innen produziert und damit Entscheidbarkeit suggeriert —
in der zeitgendssischen Kunst Thematiken und Verfahren der Setzung wie
der Entschiedenheit attraktiv wiirden, weil sie es erméglichten, Antworten zu
finden, statt die ohnehin schon quilend offenen Fragen weiter zu massieren?
Offenkundig haben sich die zeitgenissischen Kunstwerke von Ecos litera-
rischen Beispielen aus dem Jahr 1962 erheblich entfernt; die interpretative
Offenheit tritt zugunsten einer strukturellen Lesart, die Eco im Vorwort
zur zweiten Auflage noch einzudimmen versucht, zuriick. Mir scheint, dass

14 Ebd,, S. 8.
15 Ebd., S.9.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 Schaub Offen und entschieden

Kiinstler_innen die strukturelle Offenheit des ihre Kunstwerke klug rahmen-
den Kunstraums strategisch dafiir einsetzen, direktere, parteiischere, radika-
lere Formen der Reflexion anzustofen.

Um genauer zu verstehen, welche Beziehungen zwischen ,Offenheit’ und ,Ent-
schiedenheit’ von Kunstwerken herrschen, miissen wir niher auf die spezifi-
sche Verfasstheit und Wirkungsweise von Kunst eingehen. Dazu lohnt sich — so
mein Vorschlag — den Blick auf einige Thesen Niklas Luhmanns zu werfen.

III. Kunst als kompakte Beziechungsweise:
weltzugewandt & korpernah, eigen & entschieden
In seinem Buch Die Kunst der Gesellschaft von 1995 macht Luhmann, vielleicht
ohne es recht zu bemerken, einen interessanten Vorschlag, um die Entschie-
denheit und die Offenheit eines Kunstwerks fiir beide Positionen gewinn-
bringend miteinander in Beziehung zu setzen, wenn er behauptet, dass sich
die Erkenntnis von Kunst einer ,im Einzelwerk verdichteten®, gerade nicht
diskursiv verfassten ,Kompaktkommunikation* verdanke.l® Diese ist, wie

immer beim Systemtheoretiker Luhmann, zwar nicht dialogisch, trotzdem
oder sogar eben deshalb ungeheuer beziehungsreich. Ein Kunstwerk wire
dann eine Art non-verbale Form der Behauptung in Gestalt einer raum-zeit-
lichen Wahrnehmungssetzung’, deren Anerkennung sich u.a. aufgrund ihrer
je eigenen ,Entschiedenheit’ nicht automatisch einstellte, sondern offen, kri-
tisch und unwigbar bliebe. Kunst als Kommunikationsweise sei, so Luhmanns
Credo, dabei selbst atypisch, da sie unter Umgehung sprachlicher Sinnstif-
tungsprozeduren durch Wahrnehmung geschehe:

Kunst gewinnt ihre Eigenart daraus, dafl sie es ermoglicht,

Kommunikation stricto sensu unter Vermeidung von Sprache,

also auch unter Vermeidung all der an Sprache hingenden

Normalititen durchzufithren. Ihre Formen werden als Mittei-

lung verstanden ohne Sprache, ohne Argumentation.1”

Denkend, so Luhmann weiter, konne man buchstédblich iiberall sein, d.h.
auch in der Vergangenheit, der Zukunit oder in abstrakten Riumen, doch
wahrnehmen kénne man nur unter dem Einschluss der kérperlichen Situiert-
heit im Hier und Jetzt.18
Hier kommt bei Luhmann eine Eigenschaft von Wahrnehmung zur Geltung,
die fiir das Folgende entscheidend sein wird: Wahrnehmung (,Fremdrefe-
renz”) schliet neben Gegenwirtigkeit (,Jetzt-Bewusstsein“) immer Selbst-
wahrnehmung (,Selbstreferenz”), also die eigene Situierung durch und in
Gestalt des eigenen Koérpers ein. Genau das sei beim Denken!® nicht ohne

16 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995, S. 90.

17 Ebd., S. 39.

18 Ebd., S. 26.

19 Anders als viele analytische Vertreter_innen einer Philosophie des Geistes ist

Luhmann umgekehrt nicht davon iiberzeugt, dass jede Form von Nachdenken
auf dhnliche Weise auch Selbstbewusstsein einschlieft.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schaub Offen und entschieden 123

Weiteres der Fall, so Luhmann weiter. Nur weil der eigene Korper, wenn auch
als opaker, notwendig immer schon ,mitwahrgenommen‘20 werde, sei Wahr-
nehmung ,zweiseitig’, d.h. weltzugewandt und doch immer auch kérpernah,
korperbezogen: ,Dabei ist der Wahrnehmung die Welt, da sie den eigenen
Korper einschlieRt, komplett, kompakt und undurchdringlich gegeben.“?1
Ausgehend von dieser weitreichenden Zuspitzung verlagert Luhmann die
behauptete Kompaktheit von Weltwahrnehmung im Verlauf von Die Kunst
der Gesellschaft nicht ohne Hintersinn scheinbar weg vom wahrnehmen-
den, menschlichen Kérper (der alle Eindriicke in sich versammelt) — in das
Kunstwerk hinein. Wahrnehmung und Welt tauschen argumentationslo-
gisch zugunsten des Kunstwerks die Plitze. Durch diesen Schachzug ,erbt’
das Kunstwerk jedoch die oben beschriebene Zweiseitigkeit, d.h. die kor-
per- wie weltbezogene Janusképfigkeit der Wahrnehmung, die nun dem Kunst-
werk ein- und zugeschrieben wird. Es ,beerbt’ die Gegenwiirtigkeit des Korpers
in potenziell jeder Wahrnehmung und gibt sodann der konkreten Wahrneh-
mung sowie dem Nachdenken dariiber Ritsel auf, und zwar aufgrund der
mannigfaltigen Beziehungsweisen, die es stiftet und in die es eingewoben ist.
Das Kunstwerk bezieht sich auf diese korpernahe Position qua Ahnlichkeit
zuriick, wenn auch aus einer gewissen Distanz heraus, die ihr die Kiinstlich-
keit selbst verschafft. Genau diese Distanz verschafit dem Werk gewisse Frei-
heiten, ohne deshalb gleich in Beliebigkeit zu verfallen. Statt um Beliebigkeit
geht es — so die These — um Entschiedenheit, die oft als opake und nicht im-
mer leicht zu entschliisselnde Eigenheit wahrgenommen wird. Was sich je-
doch vermittelt, ist, wenn nicht Fremdheit qua Kiinstlichkeit, so doch ein stark
idiosynkratisches Moment. Die ,Mitwahrnehmung‘ des eigenen, die Wahrneh-
mung tiberhaupt erst versammelnden Korpers wird blockiert und durch et-
was Anderes ersetzt. Ein Kunstwerk evoziert — oder kolportiert — zweifellos
etwas Eigenes, das, gerade weil es aufgrund seiner idiosynkratischen Ent-
schiedenheit als unzugdnglich erfahren wird, vollig offenldsst, auf welcher Ebene
es sich iiberhaupt abspielt, ob es sich material-kérperlich, geistig-konzeptuell
oder als ein Hybrid oder als nichts von beidem zu erkennen gibt.

So ,beerbt’ dieses Eigene und Entschiedene des Kunstwerks die versammeln-
de Rolle des (menschlichen) Kérpers im Moment der (gewohnlichen) Wahr-
nehmung. Nur so ist zu erkliaren, warum die Wahrnehmung eines Kunstwerks
im Ergebnis eine dhnliche Komplettheit, Kompaktheit und Undurchdringlichkeit
aufweist wie vormals die Wahrnehmung von ,Welt’ bei Luhmann. Das Kunst-
werk erscheint so als eine versammelnde und d. h. kompakte Beziehungsweise,
weltzugewandt und koérpernah, aber eben zugleich eigen und entschieden,
welche die von ihm ausgehende ,Kompaktkommunikation’ mit den Beobach-
ter_innen itberhaupt erst begriindet.

20 Luhmann 1995, S. 28.
21 Ebd.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 Schaub Offen und entschieden

IV. . Kompaktkommunikation durch Wahrnehmung’,
weitergelesen mit Gilles Deleuze

Gilles Deleuze wiederum nennt diese Eigenschaft von Kunstwerken, auf ihre
Betrachter_innen weder funktionell noch konzeptuell zu wirken, bereits 1991
perzeptiv.22

Die Perzepte sind keine Perzeptionen mehr, sie sind unabhin-

gig vom Zustand derer, die sie empfinden; die Affekte sind kei-

ne Gefithle oder Affektionen mehr, sie iibersteigen die Krifte

derer, die durch sie hindurchgehen. Die Empfindungen, Per-

zepte und Afiekte, sind Wesen, die durch sich selbst gelten

und iiber alles Erleben hinausreichen. Sie sind, so konnte man

sagen, in der Abwesenheit des Menschen, weil der Mensch, so

wie er im Stein, auf der Leinwand oder im Verlauf der Wérter

aufgefaBt wird, selbst eine Zusammensetzung, ein Komplex

aus Perzepten und Affekten ist. Das Kunstwerk ist ein Emp-

findungssein und nichts anderes: es existiert an sich.23

Das ist keine extended mind theory, sondern eine extended perception theory und
als solche auffallend beziehungsreich. Deleuze verbindet mit der Zuordnung
des Kunstwerks zu einem ,Empfindungsblock“?4, dhnlich wie Luhmann vier
Jahre spiter, die Hofinung, das Chaos der Méglichkeiten einzuhegen, ja, zu
reduzieren, nicht obwohl, sondern weil es so komplex ist.25> Immer geht es fiir
Deleuze darum, dem Chaos ein bisschen Zeit im ,reinen Zustand’ (,un peu de
temps a l'état pur®, Proust) abzuringen, ja, diese im und durch das Kunstwerk
temporar wahrnehmbar zu machen: ,Ist das nicht die Definition des Perzepts
uiberhaupt: die sinnlich unspiirbaren Krifte, die unsere Welt bevolkern, die
uns affizieren, uns werden lassen, spiirbar zu machen?*26
Zugleich ist aber genau diese — fiir manche erschreckend esoterisch anmu-
tende — Verselbststindigung und autonome Existenz als ,Block von Empfin-
dungen“?’ schuld daran, dass das Kunstwerk zum Denken zwingt. Warum?
WEeil sich im Kunstwerk jede von ihm ausgeloste Empfindung

nur auf sein Material bezieht: Sie ist das Perzept oder der Af-

fekt des Materials selbst, das Licheln aus Olfarbe, die Geste

aus gebranntem Ton, der Schwung aus Metall, das Gedrun-

gene des romanischen Steins oder das Aufstrebende des goti-

schen Steins. Und das Material ist in jedem Einzelfall so viel-

22 Deleuze, Gilles / Guattari, Félix: Was ist Philosophie?, itbers. von Bernd
Schwibs u. Joseph Vogl, Frankfurt a. M. 1996 [zuerst Paris 1991, Quéest-ce que
la philosophie?].

23 Ebd., S. 191f.

24 Ebd., S.191.

25 ,Die Kunst ist nicht das Chaos, wohl aber eine Komposition des Chaos®, ebd.,
S.242.

26 Ebd., S.216.

27 Ebd., S. 196.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schaub Offen und entschieden 125

filtig (der Triger der Leinwand, das Wirkende von Pinsel oder
Biirste, die Farbe in der Tube), daB es schwierig ist zu sagen,
wo die Empfindung tatsidchlich beginnt und wo sie aufhért;
natiirlich gehéren die Priparierung der Leinwand, die Spur
des Pinselhaars und vieles andere mehr zur Empfindung.28

Diesen ,Block von Empfindungen”, seine Kompaktheit, Komplettheit und
Undurchdringlichkeit, die sich auch als luzide Opazitit auffassen lisst,
gilt es, von einer auktorialen in eine beziehungsreichere Begrifiswahl zu
uberfithren: Da also, wo Deleuze von einem ,Komplex von Perzepten’, wo
Luhmann von ,Kompaktkommunikation’ durch Wahrnehmung als Signa-
tur des Kunstwerks spricht, mochte ich den bereits erwihnten Terminus der
,Entschiedenheit’ in die Debatte werfen. Mit ihm wird das Gewicht stirker
auf die endliche, eigene und eigensinnige, d.h. idiosynkratische, in seinen Wir-
kungen nicht selten radikale Konfiguration des Kunstwerks gelegt, ohne des-
halb die Moglichkeit einer sich mehr oder minder verselbststindigenden Wahr-
nehmung (wie bei Luhmann) oder Sensibilitit (wie bei Deleuze) aufzugeben.
Die Aufmerksamkeit wird auf die besonderen Wirkungen gerichtet, auf die
stummen ,Uberredungskiinste’ des Kunstwerks, denn Entschiedenheit meint
auch umgangssprachlich bekanntlich eine eher schweigsame Verfassung, die
nicht zu verbalen Rechtfertigungen neigt.

Zugegeben, ein solcher Vorschlag zur Begrifflichkeit bleibt suggestiv. Zu
rechtfertigen ist er nur, wenn er interessante Wirkweisen von Kunstwerken
zutage fordert. Bislang habe ich mit dem Begriff der Entschiedenheit vor
allem auf seine kiinstlerischen oder produktionsdsthetischen Gesichtspunkte ab-
gestellt. Im Zentrum stand bislang die Endlichkeit der kiinstlerischen Mittel
und die Konkretion ihrer Gestalt. Es gibt jedoch auch eine rezeptionsdstheti-
sche Pointe des Begriffs, um die es im Folgenden gehen soll.

Entschiedenheit umfasst in rezeptionsisthetischer Riicksicht Phinomene
wie Rigorositit, Einseitigkeit und Radikalitit. Gerade mit Blick auf die be-
reits entfaltete Doktrin des modernen Kunstdiskurses von der ,Offenheit der
Kunstwerke’ vermute ich, dass Entschiedenheit in diesem Sinne nicht trotz,
sondern aufgrund der in ihr mitschwingenden Einseitigkeit ein attraktives
Sinnangebot fiir die Kunstbetrachter_innen bereithilt, welche sich in einer
komplexen Welt in einer durchaus unbehaglichen Situation wiederfinden.
Entschiedenheit wire im besonderen Fall der Kunst also etwas, das gerade
durch die eigene radikale Andersheit zum Dialog zu einer Neupositionierung
zwinge. Die sich anschlieRende Frage lautet dann: Polarisieren Kunstwerke
aufgrund ihrer Entschiedenheit — und wozu kénnte das gut sein? Erklirt die
Polarisierung bereits die der Kunst eigene Radikalitdt? Greift fiir die Kunst —
und wenn ja, fitr welche — Helmuth Plessners (mit Blick auf die politischen
Jugendbewegungen der 1920er Jahre getitigter) Ausspruch, jede Form des

28 Ebd., S. 194.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 Schaub Offen und entschieden

,sozialen Radikalismus’ sei die ,Verunendlichung einer Idee, sei sie rational,
sei sie irrational“29? Von welchen Kunstwerken konnte beim Stichwort ,sozi-
aler Radikalismus’ sinnvoll die Rede sein? Und sind diese am Ende — uiber-
haupt (noch) Kunst?

V. 245 m3

Als Beispiel fiir das Gemeinte mochte ich an Arbeiten von Santiago Sierra
erinnern, als deren Signatur Jens Jessen eine ,,Uberbietung der Verkommen-
heit” ausmachte:

Wo der 39-Jahrige auftritt, wird die Offentlichkeit in helle Auf-

regung versetzt. Junkies, denen er Streifen ins Haar rasierte,

bezahlte er mit Heroin. Arbeitslosen gab er den gesetzlichen

Mindestlohn fiir vollig sinnlose Titigkeiten. [...] Die Welt,

denkt Sierra, ist so verkommen, dass Kunst nur durch Uber-

bietung der Verkommenheit noch etwas bewirken kann.30

Anlass fiir Jessens Artikel aus dem Mirz 2006 war die Arbeit 245 m3 in der
Synagoge von Stommeln in der Nihe von Kéln. Zum Entsetzen der Besucher_
innen — welche die Synagoge nur einzeln betreten durften, und das auch noch
ausgestattet mit einer Atemmaske und begleitet von einem sich sodann auffal-
lend diskret verhaltenden Feuerwehrmann — erzeugten sechs Autos geniigend
Abgase, um die Synagoge mehr als sechs Jahrzehnte nach dem Holocaust im
Wortsinn in eine Gaskammer zu verwandeln. Wobei, das scheint fiir die hef-
tigen Reaktionen nicht unerheblich, Sierra mit der Wahl seiner Mittel zu-
gleich an eine gingige Selbstmordmethode bankrotter Familienvorstinde in
amerikanischen Reihenhaussiedlungen mit Doppelgaragen erinnerte. Aller-
dings konnte die kiinstlerische Entscheidung fiir laufende Automotoren auch
aus dem pragmatischen Grund der Verdeutlichung durch Versinnlichung gefal-
len sein: Zyklon B kann man bekanntlich weder sehen noch riechen.

Was es auch sei: Die Existenz der Autos er- und bezeugte einerseits die als
banal, fatal, infam oder irrig aufgetfasste, im Ergebnis hochst unwillkommene
Assoziation eines ,Bilanzselbstmordes’. Genau deshalb entziindete sich an ihr
auch polemische Kritik. Alternativ wire es méglich gewesen, ihre Funktion
als Entschiedenheit zu deuten, ndmlich als genuin kiinstlerische Entschei-
dung, welche auf dsthetische Difierenz setzt. Diese Differenz besteht nicht nur
zum historischen Holocaust, sondern verweist auch auf das iiberschiefende
und vorauseilende Schuldgefiihl vieler nach 1945 Geborener, das bedenklich
offen, d.h. hier itberempfindlich fiir Instrumentalisierungen aus allen Rich-
tungen ist.

29 Plessner, Helmuth: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus,
Frankfurt a. M. 2002 [zuerst Bonn 1924], S. 17.

30 Jessen, Jens: ,Santiago Serra. Warum der Provokationskiinstler Gas in eine ehe-
malige Synagoge leitet”, in: Die Zeit, Nr. 12, 2006, https://www.zeit.de/2006/12/
Santiago_Sierra (09.07.2019).

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schaub Offen und entschieden 127

Die korperliche Partizipation der Besucher_innen der Synagoge, ihre Invol-
viertheit als Zeug_innen und zugleich als ,Uberlebende’ eines zweifelhaf-
ten Reenactments, lie jedoch — zugegeben — sehr wenig Raum fiir dstheti-
sche Distanz, die, laut David Humes Essay ,,Of Tragedy®, als wesentlich fiur
asthetischen Genuss anzusehen ist.31 Um diesen betrogen, konnten die Besu-
cher_innen in Stommeln dem giftigen und ohne Atemmaske unvermeidlich
todbringenden Kohlenmonoxid mithilfe der lauten Automotoren gewisserma-
Ben dabei ,zuhéren’, wie es die Synagoge schindete. Der Zentralrat der Juden
in Deutschland intervenierte und die Stadt verbot die Aktion schlieRlich mit
Riicksicht auf eine mogliche Verh6hnung der Opfer des Holocaust.
Der Kiinstler, naturgemif, fiihlte sich missverstanden. Er lie erkliren, sei-
ne Arbeit wende sich gerade gegen eine ,Banalisierung der Erinnerung an den
Holocaust®, indem sie offensiv ,,das chronische und instrumentalisierte Schuld-
gefiithl“ in Deutschland zum Thema mache.32 Er hditte auch sagen kénnen:

Was habt ihr erwartet, wenn ich Gasmasken vor Betreten

einer Synagoge verteile und die echte Feuerwehr bereitsteht?

Habt ihr geglaubt, ich erlaube mir einen Spaf3? Das hier ist

Ernst im Namen einer kiinstlerischen Wahrheit, die nur ein

mogliches Schlaglicht auf eine bekannte historische Tatsa-

che lenkt. Ihr seid ihr nicht gewachsen, wenn ihr euch jetzt

zu Opfern eines stillosen Kunstwerkes stilisiert. Eure Freiwil-

ligkeit wollt ihr nicht wahrhaben. Aber genau die fiihre ich

euch vor: Freiwillig habt ihr diese Synagoge betreten. Aus

freien Stiicken und keineswegs gezwungen, haben eure El-

tern und GroReltern tatkriftig dabei geholfen, mehr als sechs

Millionen Juden, Homosexuelle, Sinti und Roma sowie po-

litisch Verfolgte in industriellem MaRBstab zu vergasen. Ob

aus ideologischer Uberzeugung, falschem Pflichtgefiihl oder

,Kadavergehorsam® heraus, ist letztlich egal. Eure Beschwerde

ist geschmacklos. Gebraucht endlich euren Verstand.33

31 ,Objects of the greatest terror and distress please in painting, and please more than
the most beautiful objects that appear calm and indifferent. The affection, rouzing
the mind, excites a large stock of spirit and vehemence; which is all transformed
into pleasure by the force of the prevailing movement. It is thus the fiction of tragedy
softens the passion, by an infusion of a new feeling, not merely by weakening
or diminishing the sorrow. You may by degrees weaken a real sorrow till it totally
disappears; yet in none of its gradation will it ever give pleasure; except perhaps,
by accident, to a man sunk under lethargic indolence, whom it rouzes from that
languid state.” Hume, David: ,Dissertation III. Of Tragedy”, in: ders.: Four dissertations,
London 1757, S. 185-200, hier: S. 192f.

32 Vegl. die Berichte im Tagesspiegel (Berlin) und im Standard (Wien). N. N.: ,Synagoge

wird zur ,Gaskammer™, in: Tagesspiegel Online, 12.3.2006, https://www.tagesspiegel.de/
kultur/umstrittene-kunst-synagoge-wird-zur-gaskammer/692546.html (22.07.2019).
N. N.: ,Santiago Sierra setzt Kunstprojet in Synagoge aus®, in: derStandard.at, 21.3.2006,
https://www.derstandard.at/story/2374662/santiago-sierra-setzt-kunstprojekt-in-
synagoge-aus (14.08.2019).

33 Meine Zuspitzung, zu ihrer Rechtfertigung gleich im FlieRtext mehr.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 Schaub Offen und entschieden

Diese Sitze lege ich hier als Vorschlag Santiago Sierra in den Mund, um das
schon erwihnte ,instrumentalisierte Schuldgefiihl’ konkret an das Moment
der Freiwilligkeit der Kunstbetrachtung zuriickzubinden. Sierra setzt es nach
meinem Dafiirhalten so ostentativ ein, dass es als eigenes kiinstlerisches Aus-
drucksmittel durchgeht. Er stellt den Schutzraum der Kunst mittels der Frei-
willigkeit, ihn (nicht) zu betreten, planvoll aus. Seine strategische Instru-
mentalisierung desselben funktioniert wie ein mimetischer Einwand, um zu
briiskieren und um zu beschidmen, vielleicht auch nur um zu zeigen, wie sub-
til und offenkundig freiwillig jede Instrumentalisierung (auch die gutgemeinte)
vonstatten gehen kann.
In die hitzige Debatte zur Deutungshoheit iiber das skandaltrichtige Werk
schaltete sich im Jahr 2006 unter anderem auch Christoph Schlingensief ein.
Sein Diktum iiber die Arbeit seines Kiinstlerkollegen fiel harsch aus:

Das kann man nicht Kunst nennen. Ein Kunstwerk muss spre-

chen kénnen, dieses Werk ist in sich schon verstummt. Selbst

einem alten ,Provokationshasen” wie mir ist das zu platt. Die-

se Aktion banalisiert die Aktionen, die Sierra vorher gemacht

hat. Sie ist banal, einfach daneben, bl6d.34

»Ein Kunstwerk muss sprechen konnen“ — genau das wiirde Luhmann zu-
gunsten einer kompakteren Form der Kommunikation durch Wahrnehmung
bestreiten. Meinte Schlingensief damit, dass es Offenheit im Sinne Ecos
brauche — hier: Unschirfe, sodass Plattheit und Plumpheit nicht in porno-
grafischer Direktheit zum plakativen Ziel gelangen? Ist Serras Arbeit 245 m3
also zu entschieden? Ist es deshalb keine ,Kompaktkommunikation" durch
Wahrnehmung frei nach Luhmann mehr, eben weil sich darin nichts Komple-
xes ereignet, nichts darin verdichtet?
Oder verhilt es sich — anders als Schlingensief behauptet — strukturell dhn-
lich wie mit dem von Sierra vermauerten spanischen Pavillon 2003 auf der
Biennale di Venezia, auch wenn dieser heute, 16 Jahre spiter, als ,prophe-
tische Intervention3> hervorsticht? ,Auf der Biennale in Venedig 2003 lieR
er [Sierra] den spanischen Pavillon vermauern und den Pass der Besucher
kontrollieren — nur Spanier kamen hinein, die anderen sollten sich fithlen wie
Asylanten an Europas Grenzen“, kommentiert Jens Jessen.3® Geht es nicht
hier wie dort um schwer ertrigliche, ja desastrose Wahrheiten, die man im
34 Und weiter: ,Er soll seine Autos vor den Reichstag stellen und das Gas da
reinleiten. Die Politiker kénnten sich dann in Gasmasken entriisten. Mal sehen,
was dann los wire. Die Aktion in der ehemaligen Synagoge von Stommeln
ist zu dicht dran.” Aust, Michael / Schlingensief, Christoph: ,,Christoph
Schlingensief iiber das Projekt®, in: Kélner Stadt-Anzeiger, 14.3.2006, https://
www.ksta.de/christoph-schlingensief-ueber-das-projekt-13636530 (27.08.2019).
35 Vgl. zu dieser Taktik u.a. Boyd, Andrew / Mitchell, Dave Oswald (Hg.):
Beautiful Trouble. A Toolbox for Revolution, New York 2016.
36 Jessen, Jens: ,Santiago Serra. Warum der Provokationskiinstler Gas in eine

ehemalige Synagoge leitet”, in: Die Zeit, Nr. 12, 2006, https://www.zeit.de/
2006/12/Santiago_Sierra (09.07.2019).

Art/Life One Year Performance 1983-1984,
(Rope Piece), Poster.
Copyright: Tehching Hsieh, Linda Montano

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autor Kurztitel 129

Art/Life One Year Performance 1983-1984, Copyright © Tehching Hsieh, Linda Montano

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Schaub Offen und entschieden

Schutz eines Kunstwerks gerade nicht erwartet? Wohnt Arbeiten wie diesen
nicht eine Form der Publikumsbeschimpfung oder -beleidigung als Mittel der
Aufriittelung inne, welche die Grenze zwischen Kunst und Leben absichtsvoll
verletzt, indem es die schiitzende asthetische Distanz von sich aus einseitig
aufkiindigt? Wer sich iiber die Ausweiskontrolle am Vordereingang der spa-
nischen Pavillons in den venezianischen Giardini aufregt, um dann mit einem
spanischen Pass doch den Hintereingang zu nehmen, was erwartet der_dieje-
nige ernstlich vom Innern? Darin befindet sich nichts von Belang und schon
gar kein Kunstwerk — nur andere spanische Passbesitzer_innen, die meinten,
von ihrem Eintrittsprivileg Gebrauch machen zu miissen, nur um sich vom
Kiinstler Sierra mithilfe ihrer eigenen Pritentionen diipieren und vorfithren
zu lassen.37

VI. Was zum Denken zwingt:
Beziehungsweisen zwischen der Offenheit und
der Entschiedenheit des Kunstwerks

Am Anfang des Denkens steht der Einbruch, die Gewalt, der
Feind [...], die Kontingenz einer Begegnung mit dem, was zum
Denken nétigt, um die absolute Notwendigkeit eines Denkak-
tes, einer Leidenschaft zum Denken aufzureizen und anzusta-
cheln. [...] Es gibt etwas in der Welt, das zum Denken nétigt.
Dieses Etwas ist Gegenstand einer fundamentalen Begegnung,
und nicht einer Rekognition.38

Gilles Deleuze mochte mit dem ,Idyllenportrit’ Schluss machen, das das Den-
ken gerne von sich selber zeichnet: namlich ein Denken zu sein, das ganz bei
sich ist und das mit jedem neuen Gedanken mehr an Gewissheit gewinnt usf.
Deleuze will bereits in Differenz und Wiederholung (1968) dieses sogenannte
,Bild des Denkens’, das in reprisentationalen und somit identifizierenden
Begrifien oder in dialektischen Prozeduren zu Hause war, korrigieren und
durch ein weniger idyllisches Bild ersetzen, das vom Einbruch des Nichtvor-
hergesehenen, ja Unkontrollierbaren, Nichteingehegten kiindet und eben zum
Denken — durchaus unireiwillig, durchaus gewaltsam — nétigt, sich selbst eher
als ,Beute’ von etwas denn als ,Jager* einer absoluten Wahrheit begreifend.

37 Es gibt iibrigens eine nicht unihnliche, dhnlich erniichternde Arbeit mit
dem Titel 7-8:30 PM 05.31.2007 von Gregor Schneider, die — mithilfe von bezahlten
Kompars_innen neben ahnungslosen Zuschauer_innen — ein stundenlanges Schlange-
Stehen vor dem Depot der Staatsoper Berlin vorsah, nur um im Eilschritt durch
das leere Innere geschleust respektive gescheucht zu werden. Wer danach verirgert
ins Freie trat, lief in eine Kamerafalle, die alle Emotionen der Enttiduschung auch
noch fiir die Ewigkeit festhielt, wurden doch zumindest einige der Fotos anschliefend
von Schneider in einem Buch veroffentlicht, sieche Schneider, Gregor: 19-20:30 Uhr
31.05.2007. 7-8:30 PM 05.31.2007, hg. von Staatsoper unter den Linden und Thyssen-
Bornemisza Art Contemporary, Koln 2007.

38 Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung, iibers. von Joseph Vogl, Miinchen 1992
[zuerst Paris 1968, Différence et Repetition], S. 181f.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schaub Offen und entschieden 131

Erkenntnis stellt sich vor diesem Hintergrund beim Betrachten von Kunst-
werken nicht zwangslidufig und nicht regelerzeugt ein. Erkenntnis vor Kunst-
werken geschieht oft iiberfallsartig, d.h., sie besitzt im Unterschied zum lang-
sam wachsenden Verstindnis neben der Verbliifftung durchaus so etwas wie
einen ,Offenbarungscharakter’. Eine solche Erkenntnis schmerzt, sticht, tut
weh, denn sie ist mit der Annahme oder Akzeptanz einer unangenehmen oder
gar anst6Rigen Wahrheit verbunden. Entschiedenheit begriindet und ergriin-
det sich nicht, sondern arbeitet mit Setzungen, die ihre eigene Autoritit ent-
falten. Besonders ausgeprigt sind sie in der Installation & Performance Art,
wo oft genaue Handlungsweisen vorgegeben werden, ohne dass ihr — oft auf
den ersten Blick obszoner oder anstoRiger — Sinn deutlich wird.
So beschlieRen die vorher einander nur fliichtig bekannten Performance-
Kiinstler_innen Linda Montano und Tehching Hsieh im Sommer 1983, fiir ein
Jahr lang verbunden zu sein durch ein acht Fuf, also knapp zweieinhalb Me-
ter langes, fingerdickes Seil, das beide um die Hiiften gebunden tragen, Tag
und Nacht.3? Alles ist moglich, sie kénnen gemeinsam iiberall hingehen, Men-
schen treffen, lesen, essen, schreiben, schlafen — sowie sich unterhalten, dis-
kutieren, streiten, wohin sie gehen, wen sie trefien usf. Es gibt nur ein Gebot,
ein Verbot zu beachten, das vermutlich — dhnlich wie im Fall von Lots Frau
oder bei Orpheus, der sich nicht nach Eurydike umdrehen darf — genau des-
halb den unwiderstehlichen Reiz der Ubertretung auslost: Beide diirfen sich
in diesem Jahr nicht beriihren. Es macht die Versuchsanleitung dieser endur-
ance art zu einer wirklichen Tortur, oder, wahlweise, zu einer heilsamen Kur,
da sie beiden ein Minimum an ,Privatheit’ erlaubt, allerdings um den Preis,
sie zugleich jeder allzu menschlichen Regung zu berauben, namlich beieinan-
der Schutz und Hilfe zu suchen: Sich nicht zu beriihren, wihrend man (frei-
willig) ein Jahr lang nur zweieinhalb Meter voneinander entfernt, aneinan-
der gefesselt, ja gekettet ist, ist das nicht — eine itbermenschliche Forderung?
Schaffen die beiden das? Und wenn ja, was macht dieses Jahr aus beiden?
Die Performance heifit schlicht: Rope Piece. Die Versuchsanleitung selbst ist
voller Entschiedenheit. Es gibt keine Rechtfertigung, keine Erklarung fiir das
ausgesprochene, schriftlich fixierte ,Gebot/Verbot® der Nicht-Berithrung. Es
ist auch nicht mit Sicherheit bekannt, ob das Gebot/Verbot eingehalten oder
iibertreten wurde. Bekannt ist nur, was Tehching Hsieh iiber seine Perfor-
mance-Partnerin spiter mitteilte:

I think Linda is the most honest person I've known in my life

and I feel very comiortable to talk — to share my personali-

ty with her. That’s enough. I feel that’s pretty good. We had

39 Hsieh hilt sich zu der Zeit illegal in den USA auf und beginnt mit einer Reihe von
Performances, die immer genau ein Jahr dauern, wie das Cage Piece (1978/79),
Time Clock Piece (1980/81) und das Outdoor Piece (1982/83) und die u.a., wie die
Titel schon sagen, das Leben im Freien oder in einem Kifig einschlieBen. Nach
Rope Piece folgen noch No Art Piece (1985/86) sowie Thirteen Year Plan (1986-1999).
Vel. mehr hierzu in: Heathfield, Adrian / Hsieh, Tehching: Out of Now. The Lifeworks
of Tehching Hsieh, London, Cambridge (MA) 2009.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 Schaub Offen und entschieden

a lot of fights and I don’t feel that is negative. Anybody who
was tied this way, even if they were a nice couple, I'm sure
they would fight, too. This piece is about being like an ani-
mal, naked. We cannot hide our negative sides. We cannot be
shy. It’'s more than just honesty — we show our weakness.40

~Was wir Kunst nannten, beginnt erst zwei Meter vom Koérper entfernt®, heiRt
es bei Walter Benjamin.4! Wir miissen uns Linda Montano und Tehching
Hsieh als seine Leser_innen vorstellen, denn diese Performance wagt die
Probe auf Benjamins Diktum.

VII. Acht Thesen zum Schluss
1. Kunstwerke vermitteln komplexe Haltungen gegeniiber uralten Problemen
und kulturellen Befindlichkeiten. Sie sind gebrochene Spiegel ihrer Zeit
und Kultur, denn sie sind Figurationen eines radikal anderen Wissens und
Erkennens.
2. Kunstwerke funktionieren wie ,sensibilia“ (Deleuze) in den Dingen; sie
zeigen mit sinnlichen Mitteln dem sie umkreisenden Denken dessen eigene
Aporien auf. Sie sind auch deshalb eine Zumutung und Provokation, weil sie
so auf die Grenzen des rasonierenden, kritischen wie dialogischen Denkens
verweisen.
3. Aufgrund der ihnen eigentiimlichen ,Kompakt-Wahrnehmung“ (Luhmann)
sind Kunstwerke ein verdichtetes Kommunikationsangebot, das man gewis-
sermaflen nicht ablehnen kann; dabei sind sie selbst nicht dialogisch, nicht
argumentativ aufgebaut. Gerade ihre Stummbheit reizt und fordert zahllose
und streitbare Interpretationen heraus.
4. Ins Zentrum riickt damit die besondere Entschiedenheit von Kunstwerken,
womit die bekannte Rede von ihrer Geschlossenheit in Erginzung zu ihrer
von Eco konstatierten multilateralen Offenheit epistemisch gewendet wird.
5. Jedes Werk ist durchdrungen von einer Unzahl getrofiener oder auch ver-
miedener kiinstlerischer Entscheidungen, die auch den Zufall strategisch ein-
schlieBen oder ausschlieRen koénnen. Entschiedenheit meint — produktions-
dsthetisch aufgefasst — einfach die endliche Wahl der kiinstlerischen Mittel,
Materialien und Formate, darin eingeschlossen ihre Auffithrungsbedingun-
gen und diskursiven Rahmungen.

40 Tehching Hsieh, zit. n. Sara Araujo: ,How Being Tied To Another Person
For One Year Taught This Artist About Freedom And Humanity*, in: Cultura
Colectiva, 16.1.2018, https://culturacolectiva.com/art/tehching-hsieh-one-
year-performance (22.07.2019).

41 Benjamin, Walter: ,, Traumkitsch” [zuerst 1927], in: ders.: Gesammelte Schriften,
Bd. I1.2, hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhiuser, Frankfurt a. M.
1991, S. 620-622, hier: S. 622.

42 Dieter Mersch nennt diesen AnstoR, etwas Singulires zu denken, das ,Reservoir
der Kunst®, ihre ,negative Potenz”, ihre ,Idiosynkrasie”, vgl. Mersch, Dieter:
Epistemologien des Asthetischen, Ziirich/Berlin 2015. Roland Barthes wiirde von
ihrem ,Punctum® sprechen.

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schaub Offen und entschieden 133

6. In der Installations- und in der Performance-Kunst ist diese Entschieden-
heit besonders ausgeprigt. An ihrem Beispiel erklirt sich, warum sie — rezep-
tionsdsthetisch gewendet — ihren Betrachter_innen andere, direktere, lokalere
und parteiischere Formen der Reflexion abverlangt, als dies gewohnlich
philosophische Diskurse tun.42

7. Diese konkrete Entschiedenheit ist mindestens so attraktiv wie ihre struk-
turelle Offenheit, zumal in komplizierten Zeiten, in denen radikale und popu-
listische Sinnangebote Hochkonjunktur haben.

8. Die besondere Beziiglichkeit der Kunst besteht gerade darin, Entschiedenheit
und Offenheit zusammen, nicht als Gegensitze denken zu miissen. Gerade
dieses Junktim aus Entschiedenheit/Geschlossenheit und Offenheit/Unab-
schlieRbarkeit verbindet ihre Betrachter_innen #dhnlich wie die endurance
artists Linda Montano und Tehching Hsieh itber einige Armlingen Distanz
hinweg. Es setzt die Betrachter_innen unter gedanklichen Zugzwang, der
jedoch nicht tyrannisch, sondern notwendig und gerechtfertigt wirkt, da sein
exemplarischer Wert nicht infrage steht.

Ghassan Salhab
und Michaela Ott im Gesprich
Film als
Gegenverwirklichung

Abb. 1-9 Ghassan Salhab: Une rose ouverte / Warda, 2019, Filmstills

- am 14.02.2026, 16:59:08, e



https://doi.org/10.14361/9783839457658-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

