
303

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
8.

20
20

     Zusammenfassung | Migration, Flucht, 
technologischer Wandel, ökologische und öko-
nomische Krisen kennzeichnen das menschliche 
Zusammenleben zu Beginn des 21. Jahrhunderts. 
Die damit verbundenen Herausforderungen und 
ethischen Fragen sind von existenzieller Bedeu-
tung. Als eine Theorie und Praxis der Verständi-
gung kann die Themenzentrierte Interaktion (TZI) 
dazu beitragen, die notwendigen gesellschaft
lichen Transformationsprozesse gemeinsam zu 
gestalten. Ein Spezifikum ist dabei ihre wechsel-
seitige Verbindung von Person- und Themen
orientierung.

     Abstract | Migration, flight, technological 
change as well as ecological and economic crises 
are characteristics of human cohabitation at the 
beginning of the 21st century. The corresponding 
challenges and ethical issues are of existential 
importance. Theme-centered interaction (TCI) 
as a theory and practice of communication can 
contribute to jointly designing the necessary 
social processes of transformation. A specific 
factor in this context is the reciprocal connec-
tion of person- and theme-directed orientation. 

Schlüsselwörter  Themenzentrierte Interaktion 
 Risikogesellschaft  Pädagogik  Verständigung 

 Führungsstil  Persönlichkeitsentwicklung

„Hoffnung ist eben nicht Optimismus. 
Es ist nicht die Überzeugung, daß etwas gut ausgeht, 
sondern die Gewißheit, daß etwas Sinn hat – 
ohne Rücksicht darauf, wie es ausgeht.“                                      	
			          Václav Havel

    1 Leben in einer von Ambivalenz geprägten 
Welt | Die gesellschaftliche Situation, in der wir seit 
Ende des 20. Jahrhunderts leben, ist von Individuali-
sierung und Pluralisierung gekennzeichnet, wie es 
Ulrich Beck (1986) in seinem Buch „Risikogesellschaft“ 

THEMENZENTRIERTE INTER­
AKTION ALS THEORIE 
UND PRAXIS DER VERSTÄN­
DIGUNG | Eine Pädagogik 
der Hoffnung
     Margit Ostertag

eindrücklich beschrieben hat. Dass es spätestens seit 
Beginn des 21. Jahrhunderts nicht mehr nur um „Risi-
ken“ für das individuelle Leben geht, sondern dass 
„unberechenbare Risiken und hergestellte Unsicher-
heiten“ (Beck 2007, S. 341) die gesamte Menschheit 
betreffen, macht Beck mit seinem Begriff der „Welt
risikogesellschaft“ und am Beispiel des Klimawandels 
deutlich.

     So steht die Menschheit gegenwärtig vor gewal-
tigen Herausforderungen, die in globaler Perspek
tive existenzbedrohend sind. Nicht zuletzt der tech
nische Fortschritt, dem große Errungenschaften für 
das menschliche Leben zu verdanken sind, produziert 
gleichzeitig ökologische Krisen, soziale Probleme und 
ethische Fragen, die mit den gängigen Denkmustern 
nicht mehr zu bewältigen sind. 

     In zahlreichen Fragen menschlichen Lebens und 
Zusammenlebens sind wir mit Situationen konfron-
tiert, in denen jede mögliche Antwort in sich ambi
valent ist. Das Aushalten von Widersprüchlichkeiten 
sowie des eigenen, unausweichlichen Verstricktseins 
in komplexe Zusammenhänge von globaler sozialer 
Ungerechtigkeit, denen nicht zu entkommen ist, kenn-
zeichnet Spannungsfelder, in denen sich Menschen 
heute bewegen. 

     Um gemeinsam Antworten auf existenzielle ökolo-
gische Krisen wie auch auf globale Fragen von sozialer 
Ungleichheit entwickeln zu können, bedarf es tief-
greifender Verständigungs- und Transformationspro-
zesse. Die Themenzentrierte Interaktion (TZI) wurde 
von Ruth C. Cohn im Kontext der Humanistischen Psy-
chologie entwickelt – als „Kompaß eines humaneren 
Lebens in einer humaneren Welt“ (Matzdorf; Cohn 1992, 
S. 41, Hervorhebung im Original). Die Dimension der 
Verständigung ist ihr von Beginn an eingeschrieben. 
Vor diesem Hintergrund kann sie einen wichtigen 
Beitrag dazu leisten, gemeinsam die Herausforderun-
gen der Gegenwart anzunehmen und anzugehen.

     Im weiteren Gedankengang werden zunächst die 
Grundlagen der TZI erläutert. Auf dieser systemati-
schen Basis gilt im Anschluss die Aufmerksamkeit der 
Frage, wie mithilfe der TZI Verständigungsprozesse 
initiiert werden können. Der Ausblick ermutigt zu klei
nen, konkreten, hoffnungsvollen Schritten – auch und 
gerade angesichts von Herausforderungen und Krisen, 
die existenziell beunruhigend und bedrohlich sind.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:32:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303


304

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
8.

20
20

     2 Grundlagen der TZI | Die weiteren Überle-
gungen nehmen zunächst den Entstehungskontext 
der TZI sowie die sogenannten Axiome als das „philo-
sophisch-theoretische und ethisch-soziale Funda-
ment“ (Matzdorf; Cohn 1992, S. 47) der TZI in den 
Blick. Im Anschluss liegt der Fokus auf verschiedenen 
Elementen, die die TZI als Handlungstheorie zur Ver-
fügung stellt und nutzt.

     2-1 TZI – Eine humanistische Antwort auf 
den Nationalsozialismus | Die Entwicklung der TZI 
ist unmittelbar mit dem Leben ihrer Begründerin ver-
bunden. Als Jüdin in Berlin geboren emigrierte Ruth 
C. Cohn (1912-2010) bereits 1933 in die Schweiz und 
von dort 1941 in die USA. Das noch in Deutschland 
begonnene Studium der Psychologie setzte sie in der 
Schweiz fort und absolvierte gleichzeitig eine Aus
bildung zur Psychotherapeutin (Löhmer; Standhardt 
1992). Eigene Erfahrungen in der Zeit des National-
sozialismus waren der Anlass ihrer Suche nach „etwas 
[...], was wir mitten im Grauen der Welt tun können, 
ihm etwas entgegenzusetzen – kleine Schritte, kleine 
winzige Richtungsänderungen“ (Ockel; Cohn 1992, 
S. 178). Mit ihrem Suchprozess wurde sie in den USA 
Teil der therapeutischen Bewegung, aus der die Huma
nistische Psychologie hervorging. Inspiriert von Begeg-
nungen mit Kollegen wie Fritz Perls und Carl Rogers 
(Farau; Cohn 1984, S. 289 ff.) entwickelte sie die TZI. 
Deren Menschenbild und Wertorientierung kommen in 
drei „Axiomen“ zum Ausdruck. Diese werden als „exis-
tentiell-anthropologisch“, „philosophisch-ethisch“ 
und „pragmatisch-politisch“ (Matzdorf; Cohn 1992, 
S. 55 ff.) bezeichnet:
„1. Der Mensch ist eine psycho-biologische Einheit und 
ein Teil des Universums. Er ist darum gleicherweise 
autonom und interdependent. Die Autonomie des ein-
zelnen ist um so größer, je mehr er sich seiner Inter-
dependenz mit allen und allem bewußt wird. [...]
2. Ehrfurcht gebührt allem Lebendigen und seinem 
Wachstum. Respekt vor dem Wachstum bedingt be-
wertende Entscheidungen. Das Humane ist wertvoll, 
Inhumanes ist wertbedrohend. [...]
3. Freie Entscheidung geschieht innerhalb bedingender 
innerer und äußerer Grenzen; Erweiterung dieser Gren­
zen ist möglich“ (Farau; Cohn 1984, S. 357 f., Hervor-
hebung im Original). 

     Mit dem Begriff der „psycho-biologischen Einheit“ 
hebt das erste Axiom die Verbindung von Gedanken, 
Gefühlen, Erleben und Handeln, mithin die Ganzheit-

lichkeit des Menschen hervor. Mit der Polarität von 
Autonomie und Interdependenz wird zudem die 
anthropologische Grundannahme formuliert, dass 
Menschen einerseits eigenständig handeln können 
und andererseits gleichzeitig stets mit anderen ver-
bunden sowie auf andere und anderes bezogen sind. 
Mit Begriffen wie „universelle Interdependenz“ und 
„Allverbundenheit“ (Cohn 1975, S. 120) ist dabei 
auch die Dimension eines spirituellen Eingebunden-
seins in ein großes Ganzes angesprochen. 

     Das Bewusstsein, auf existenzielle Weise mit allen 
und allem verbunden zu sein, ist Anlass wie auch 
Begründung dafür, achtsam und verantwortlich mit 
anderen und anderem umzugehen, wie es im zweiten 
Axiom formuliert ist. Diese Orientierung am Humanen 
eröffnet Entwicklungsräume für alle Beteiligten, für 
alles Lebendige. 

     In ihrem konkreten Handeln – so das dritte Axiom 
– bewegen sich Menschen immer in der Polarität von 
Freiheit und (inneren oder äußeren) Grenzen. In jeder 
Situation ist es jedoch möglich, sich zu entscheiden 
und Verantwortung für die konkrete Situation und für 
das eigene Leben zu übernehmen: „Ich bin weder 
allmächtig noch ohnmächtig; ich bin partiell mäch-
tig“ (Cohn 1993, S. 171). Die TZI umfasst verschiedene 
Elemente, die diese in den Axiomen grundgelegte 
Wertorientierung im Handeln konkret werden lassen. 

     2-2 Handlungsorientierung und -konzepte 
der TZI | Ausgehend von ihrer langjährigen Tätigkeit 
als Psychotherapeutin hatte Ruth C. Cohn die Vision, 
mit der TZI als „einer Pädagogik für alle“ (Cohn 1975) 
die individuell heilsamen Erfahrungen aus dem the
rapeutischen Kontext allen Menschen zugänglich zu 
machen und damit „pädagogische und politische 
Breitenwirkung“ (Matzdorf; Cohn 1992, S. 42) zu 
erzielen. Mit der Formulierung „Die Couch war zu 
klein“ (Cohn 1975, S. 7) hat sie diese Idee einprägsam 
zum Ausdruck gebracht. 

     Einige der Handlungsansätze der TZI sind mithin 
als Handlungsorientierung für alle Menschen zu ver-
stehen, so ihre beiden Postulate und ihre Kommuni-
kationsregeln. Daneben gibt es stärker methodisch 
orientierte Handlungskonzepte, die insbesondere von 
Menschen genutzt werden können, die für die Gestal-
tung von sozialen Situationen und Prozessen verant-
wortlich sind: Lehrende in Schulen, Fach- und Hoch-

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:32:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303


305

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
8.

20
20

schulen wie auch in Fort- und Weiterbildung oder 
Personen, die Gruppen, Teams, Organisationen oder 
auch Initiativen leiten. Zu diesen Elementen zählen 
das Vier-Faktoren-Modell und die Dynamische 
Balance, das Leiten mit Themen und Strukturen 
sowie das Partizipierende Leiten. Die weiteren Aus-
führungen folgen der oben genannten Systematik 
und nehmen nun die beiden Postulate sowie die 
Kommunikationsregeln in den Blick.

     2-2-1 Postulate | Das Chairpersonpostulat fordert 
zu Bewusstheit auf, Bewusstheit im Wahrnehmen, 
Entscheiden, Handeln und Verantworten:
„Sei dein eigener Chairman/Chairwoman, sei die Chair­
person deiner selbst. 
Das bedeutet:
 Sei dir deiner inneren Gegebenheiten und deiner 
Umwelt bewußt.
 Nimm jede Situation als Angebot für deine Ent-
scheidung. Nimm und gib, wie du es verantwortlich 
für dich selbst und andere willst“ (Farau; Cohn 1984, 
S. 358 f., Hervorhebung im Original).
Die TZI will Menschen ermutigen, sich selbst und 
andere bewusst wahrzunehmen sowie in der Konse-
quenz Verantwortung für das eigene Leben und Mit-
verantwortung für das (gesellschaftliche) Zusammen-
leben zu übernehmen. Diese Bewusstheit zeigt sich in 
einem hohen Maß an Reflexion und Selbstreflexion. 

     Das Störungspostulat lädt ein, sich und andere mit 
allen Gedanken, Gefühlen und Bedürfnissen achtsam 
wahrzunehmen: „Beachte Hindernisse auf deinem 
Weg, deine eigenen und die von anderen. Störungen 
haben Vorrang (ohne ihre Lösung wird Wachstum 
erschwert oder verhindert)“ (Cohn 1975, S. 121). Um 
sich gemeinsam einer Aufgabe zuwenden zu können, 
braucht es die Beteiligung aller als ganze Person. Mit 
dem Begriff der Störung bezeichnet Ruth C. Cohn alles, 
was Menschen daran hindert, sich auf einen gemein-
samen Prozess einzulassen oder ihre Aufmerksamkeit 
abzieht. Eine solche „Störung“ wird nicht negativ 
bewertet, sondern kann als Lernchance aufgegriffen 
werden (Ostertag 2012). 

     2-2-2 Kommunikationskultur | Ebenso wie 
die beiden Postulate trägt auch eine „humanistische 
Kommunikationskultur“ zur Verwirklichung der in den 
Axiomen beschriebenen Werthaltung bei. Ruth C. 
Cohn hat einige Kommunikationsregeln (Matzdorf; 
Cohn 1992, S. 76 ff.) formuliert, die jedoch keinesfalls 

dogmatisch anzuwenden sind, sondern situationsbe-
zogen und wertegebunden als Orientierung dienen. 
Eine der Kommunikationsregeln, die in unmittelbarer 
Verbindung zum Chairpersonpostulat steht, sei exem-
plarisch genannt: „Sei authentisch und selektiv in deinen 
Kommunikationen. Mache dir bewußt, was du denkst, 
fühlst und glaubst, und überdenke vorher, was du sagst 
und tust“ (Matzdorf; Cohn 1992, S. 76, Hervorhebung 
im Original). Wichtig für ein menschliches Miteinan-
der ist, dass sich Menschen mit ihrer inneren Beteili-
gung auch nach außen authentisch zeigen. Dabei 
müssen sie sich nicht wahllos öffnen, sondern ent-
scheiden bewusst, was sie einbringen wollen. 

     Im Anschluss an die beiden Postulate und die 
Kommunikationskultur gilt die Aufmerksamkeit jenen 
Handlungskonzepten, die von Lehrenden und Leiten-
den methodisch aufgegriffen werden können: Vier-
Faktoren-Modell und Dynamische Balance, Leiten mit 
Themen und Strukturen sowie Partizipierendes Leiten. 

     2-2-3 Vier-Faktoren-Modell und Dynamische 
Balance | In ihrer jahrelangen Arbeit mit unterschied-
lichsten Gruppen hat Ruth C. Cohn systematisch reflek-
tiert, welche Einflussgrößen dazu beitragen, dass 
Menschen in einer Weise miteinander lernen und 
arbeiten, die sowohl der Entwicklung der Einzelnen 
als auch der gemeinsamen Aufgabe zuträglich ist. 
Dabei hat sie vier entscheidende Einflussfaktoren 
identifiziert und im Vier-Faktoren-Modell der TZI mit
einander verbunden.

     Das ES bezeichnet das Sachanliegen, den Anlass, 
weshalb Menschen in einer Situation zusammenkom-
men. Das ICH steht für alle beteiligten Personen – 
inklusive der Leitung – mit ihren individuellen Bedürf-
nissen, Fähigkeiten und Lebensgeschichten. Das WIR 
beschreibt nicht ein emotional aufgeladenes Wir-
Gefühl, sondern die Kommunikation und Interaktion 
zwischen den verschiedenen ICHs. Dazu gehören Nähe 
und Distanz ebenso wie Vertrauen und Misstrauen. 
Beim GLOBE handelt es sich um den bedingenden 
Kontext, womit räumliche und zeitliche Rahmenbe-
dingungen ebenso gemeint sind wie gesellschaftliche 
Gegebenheiten und Ereignisse, die auf die jeweilige 
Situation einwirken. 

     Die vier Dimensionen ES, ICH, WIR und GLOBE 
werden in der TZI als gleich wichtig und gleichwertig 
angesehen. Für leitende und lehrende Personen gilt 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:32:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303


306

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
8.

20
20

es, im Sinne der sogenannten Dynamischen Balance 
darauf zu achten, dass sich im Verlauf eines Lern- oder 
Arbeitsprozesses immer wieder neu ein Gleichgewicht 
einstellen kann. Ein wichtiges didaktisch-methodi-
sches Element, um in dieser Weise dynamisch zwi-
schen den Faktoren zu balancieren, ist das Leiten 
mit Themen und Strukturen.

     2-2-4 Leiten mit Themen und Strukturen | 
Beim Leiten mit Themen handelt es sich um ein 
Alleinstellungsmerkmal der TZI. In der Alltagssprache 
wird der Begriff Thema oftmals synonym verwendet 
mit Begriffen wie Inhalt oder Aufgabe. Im Kontext 
der TZI hat er eine spezifischere Bedeutung: Die TZI 
versucht, über Themen eine Brücke zu schlagen zwi-
schen den anstehenden Sachaufgaben und den betei-
ligten Menschen. Diese besondere Verbindung von 
Person- und Aufgabenorientierung ermöglicht, dass 
„aus beziehungslosen und ‚toten‘ Sachverhalten [...] 
menschenbezogene ‚Themen‘“ (Kroeger 1992, S. 113) 
entstehen können. Aus einer differenzierten Wahr-
nehmung der Beteiligten (ICH), ihrer Kommunikation 
(WIR), dem sachlichen Anliegen (ES) und dem bedin-
genden Kontext (GLOBE) entwickeln Leitende und 
Lehrende ein Thema, das einen Raum eröffnet, in 
dem jede*r Einzelne einen individuellen Zugang zur 
gemeinsamen Sachaufgabe finden kann. 

     Beispielhaft genannt sei eine Seminarreihe für 
junge Erwachsene in einer Berufsförderungsmaß
nahme, die sich inhaltlich mit Prüfungsangst ausein-
andersetzt und mit dem Thema „Fuck you Prüfung – 
mein Weg, sie zu meistern“ ausgeschrieben wurde 
(Raab 2019). Dieses Thema war für mehrere Teilneh-
mende ein Türöffner für ihre Bereitschaft, am Seminar 
teilzunehmen. Die Formulierung „Fuck you Prüfung“ 
greift die Lebenswelt und Sprache der Teilnehmenden 
auf. Mitschwingen darf in der Resonanz auf diese 
Formulierung der Ärger und Frust über bisherige schu-
lische Erfahrungen und Misserfolge. Mit der Formu-

lierung „mein Weg, sie zu meistern“ wird zugleich 
eine ressourcenorientierte Perspektive eröffnet. So 
kann TZI mit ihren Themen Menschen ermutigen, 
sich in ihren individuellen Stärken wahrzunehmen 
und selbstbewusst für eigene Anliegen einzustehen. 

     Der Begriff Struktur (Klein 2017, S. 87 f.) umfasst 
in der TZI alles, womit eine verantwortliche Person 
einen Lern-, Arbeits- oder Verständigungsprozess 
gestaltet – von den Räumlichkeiten über die Zeitstruk-
tur bis hin zu den konkreten Arbeits- und Sozialfor-
men. Unter Arbeitsformen werden methodische Vor-
gehensweisen verstanden, beispielsweise Blitzlicht, 
Diskussion oder Zukunftswerkstatt. Sozialformen 
beschreiben die Konstellationen, in denen gearbeitet 
wird, wie zum Beispiel Einzelreflexion, Gruppenarbei-
ten oder Plenum. All diese Strukturen dienen letztlich 
der Verwirklichung der in den Axiomen beschriebenen 
Werthaltung. 

     2-2-5 Partizipierendes Leiten | Das Konzept 
des Partizipierenden Leitens führt von den speziellen 
Aufgaben einer Leitung zurück zum Person-Sein von 
Leitung. Hier zeigt sich erneut die Verbindung von 
Person- und Aufgabenorientierung. Denn – so Ruth 
C. Cohn – auch Leitende oder Lehrende sind „in ers-
ter Linie Teilnehmer, also Menschen mit eigenen Inte-
ressen, Vorlieben, Gedanken und Gefühlen, und erst 
in zweiter Linie Gruppenleiter mit einer speziellen 
Funktion. Diese Funktion besteht primär darin, die 
dynamische Balance zwischen Ich–Wir–Es und deren 
Zusammenhang mit dem Globe zu beachten“ (Farau; 
Cohn 1984, S. 368 f.). An anderer Stelle verwendet 
sie das Bild eines „ersten Geigers in einem Orchester 
ohne Dirigenten“ (Cohn 1975, S. 58). Gelingende 
Zusammenarbeit setzt in ihrem Verständnis voraus, 
dass sich Leitung nicht abstinent verhält, sondern als 
Person innerlich beteiligt ist. 

     Anhand ihrer eigenen Erfahrungen im sogenann-
ten Gegenübertragungsworkshop (Farau; Cohn 1984, 
S. 265 f.) beschreibt Ruth C. Cohn, wie ihr Mut, sich 
als Leitung mit eigenen Fragen und Unsicherheiten 
zu zeigen, eine überaus öffnende und entwicklungs-
förderliche Wirkung auf alle Beteiligten hatte. Im 
Bewusstsein ihrer besonderen Funktion und Rolle 
bringt sich Leitung selektiv-authentisch in den 
gemeinsamen Prozess ein. In ihrer Art und Weise zu 
kommunizieren und als Chairperson Selbst- und Mit-
verantwortung zu übernehmen, kann sie als Modell 

ES

WIRICH

GLOBE

Abbildung: Vier-Faktoren-Modell 
(Matzdorf; Cohn 1992, S. 70)

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:32:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303


307

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
8.

20
20

Teilnehmende ermutigen, sich ebenfalls mit den eige-
nen Gefühlen, Bedürfnissen, Gedanken und Fragen 
zu beteiligen. In diesem Sinne ermöglicht Partizipie-
rendes Leiten Augenhöhe und Begegnung von Mensch 
zu Mensch, auch in primär aufgabenorientierten 
Kontexten.

     3 Verständigungsprozesse gestalten mit 
TZI | Das Potenzial der TZI für Verständigung geht 
nicht zuletzt aus ihrer einzigartigen Verbindung von 
Person- und Aufgabenorientierung hervor. Anliegen 
der TZI ist es, sowohl – personenzentriert – Entwick-
lungsräume für Individuen zu eröffnen als auch – 
aufgabenorientiert – dazu beizutragen, dass Men-
schen sich in Verständigungsprozessen jener Themen 
annehmen, die privat, beruflich oder gesellschaftlich 
einer gemeinsamen Bearbeitung bedürfen. Beide 
Dimensionen werden im Folgenden differenziert 
betrachtet. 

     3-1 Personenzentrierte „Gedeihräume“ 
entwickeln | Die weiteren Überlegungen stellen 
zunächst mit der Idee eines heilsamen Klimas eine 
Verbindung der TZI mit dem Personenzentrierten 
Ansatz von Carl Rogers her, bringen dann den Gedan-
ken der Grundbedürfnisse nach Irene Klein ins Spiel 
und wenden sich schließlich dem Begriff und der 
Dimension der Begegnung zu. 

     3-1-1 Heilsames Klima | Ruth C. Cohn hatte die 
entwicklungsförderliche Wirkung von Therapie- und 
Encountergruppen intensiv erlebt. TZI ist mit der Idee 
verbunden, dieses heilsame Klima in sachorientierte 
Lern- und Arbeitskontexte zu übertragen und als 
„heilende Erfahrungen lebendigen Lernens“ (Matz­
dorf; Cohn 1992, S. 40) für alle Menschen erfahrbar 
zu machen. Ihre Freundin Helga Herrmann hat in die-
sem Zusammenhang den Begriff der „Gedeihräume“ 
geprägt, der die Idee des inneren Wachstums bildhaft 
aufnimmt. 

     Eine differenzierte Beschreibung eines solchen 
wachstumsfördernden Klimas findet sich bei Carl 
Rogers, von dem Ruth C. Cohn sagt, sie „habe keinen 
begabteren Therapeuten kennengelernt“ (Farau; Cohn 
1984, S. 289). Rogers benennt drei Einstellungen, die 
gegeben sein müssen, um Menschen in ihrem Ent-
wicklungspotenzial zu erreichen und anzuregen: Echt-
heit, Akzeptanz und einfühlsames Verstehen (Rogers 
2015, S. 66 f.). Er geht davon aus, dass jeder Mensch 

in sich über das Potenzial und die Kräfte verfügt, 
um zu wachsen und sich weiterzuentwickeln. Diese 
Kräfte können sich insbesondere dann entfalten, wenn 
Menschen in Beziehungen erleben, dass der oder die 
Andere ihnen authentisch begegnet, sie bedingungs-
los akzeptiert und sich tief verstehend auf sie einlässt. 
Diese besondere Art des Zugewandt-Seins ermöglicht 
es Menschen, eine freundliche(re) Sicht auf sich selbst 
zu entwickeln und in der Folge die eigenen Fähigkei-
ten und Gaben lebendig zur Entfaltung zu bringen. 
Das Vertrauen in diese menschliche Aktualisierungs- 
beziehungsweise Selbstverwirklichungstendenz ist 
die wesentliche Grundlage von Rogers Personen
zentriertem Ansatz, der auch empirisch bestätigt ist 
(Rogers 2015, S. 68 f.). 

     Wenn Ruth C. Cohn in einem bislang unveröffent-
lichten Vortrag aus dem Jahr 1957 „Courage“ als das 
Ziel von Therapie beschreibt, geht sie in gewisser 
Hinsicht über Rogers hinaus. Sie hebt hervor, dass 
„Heilung“ nicht im einzelnen Menschen endet, son-
dern sich darin zeigt, dass der und die Einzelne fähig 
wird, in sozialen Situationen und gesellschaftlichen 
Kontexten mutig und verantwortlich für die eigene 
Person und die Werte einzustehen, die ihr oder ihm 
wichtig sind (Cohn 1957). 

     3-1-2 Grundbedürfnisse | Irene Klein bringt 
das Leiten mit TZI ebenfalls mit den Grundhaltun
gen nach Rogers in Verbindung und sieht in diesen 
eine Antwort auf Grundbedürfnisse, wie sie in allen 
menschlichen Beziehungen wirken (Klein 2017, S. 73). 
Von besonderer Bedeutung sind das „Grundbedürf-
nis nach Anerkennung und Zugehörigkeit“, das 
„Grundbedürfnis nach Sicherheit“ und das „Grund-
bedürfnis nach Einflussnahme“ (Klein 2016, S. 48). 
In ihrer spezifischen Weise zu leiten, orientiert sich 
die TZI an diesen Grundbedürfnissen und trägt da-
durch zur „Verringerung von individueller Angst“ 
(Matzdorf; Cohn 1992, S. 41) beziehungsweise – 
positiv formuliert – zu Ich-stärkenden Erfahrungen 
bei. Wer in einer sozialen Situation erlebt, dass er 
oder sie Anerkennung erfährt, dazugehört, sicher ist 
und Einfluss nehmen kann, wird darin unterstützt, 
sich selbst in seiner Einzigartigkeit anzunehmen und 
wertzuschätzen. 

     Dieser freundliche Blick auf sich selbst ist zugleich 
Voraussetzung dafür, sich auch anderen in ihrer indivi-
duellen Besonderheit wohlwollend öffnen zu können. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:32:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303


308

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
8.

20
20

Vor dem Hintergrund der genannten Grundbedürf-
nisse sowie der Axiome erläutert Irene Klein, dass 
TZI-gemäßes Leiten auf eine Differenzierung hinzielt, 
in der „Unterschiedlichkeit [...] wahrgenommen und 
akzeptiert [wird]. Der Einzelne und die Gruppe werden 
fähig, mit den Unterschieden personen- und aufga-
benbezogen umzugehen“ (Klein 2016, S. 47). Dass 
entsprechende Erfahrungen in direkten Begegnungen 
auch gesellschaftlich wirksam werden können, lässt 
sich aus einer soziologischen Perspektive differenziert 
begründen (Bayer; Ostertag 2019). So können aus 
konkreten, mit TZI gestalteten Begegnungsräumen 
wesentliche Impulse für den gesellschaftlichen Um-
gang mit Heterogenität hervorgehen. 

     3-1-3 Begegnung | Die zentrale Bedeutung 
der Dimension der Begegnung knüpft an das erste 
Axiom und die anthropologische Grundannahme an, 
dass der Mensch als dialogisches Wesen unmittelbar 
und unausweichlich auf andere und anderes bezogen 
ist (Ostertag 2018, S. 34 f.). Bedeutender Gewährs-
mann für eine Philosophie der Begegnung ist Martin 
Buber, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts das Dia
logische als menschliches Lebensprinzip ausgewie
sen hat: „Ich werde am Du; Ich werdend spreche ich 
Du. Alles wirkliche Leben ist Begegnung. Die Bezie-
hung zum Du ist unmittelbar“ (Buber 1992, S. 15). 
Norbert Groddeck macht darauf aufmerksam, dass 
nicht zuletzt ein Dialog mit Martin Buber im Jahr 
1957 Rogers angeregte, die Klientenzentrierte Ge-
sprächspsychotherapie zum Personenzentrierten 
Ansatz weiterzuentwickeln (Groddeck 2011, S. 121 
ff.). Im Personenzentrierten Ansatz verflüssigen sich 
die Rollen von Therapeut*in und Klient*in und es 
begegnen sich letztlich zwei Menschen, die sich in 
ihrem Entwicklungs- und Wachstumspotenzial ge-
genseitig inspirieren. Eine ähnliche Verflüssigung – 
jedoch nicht Aufhebung! – der Rollen von Leitung 
und Teilnehmenden ist, wie bereits erläutert, mit 
dem Konzept der Partizipierenden Leitung verbunden 
(siehe Punkt 2-2-5). 

     Auch darüber hinaus ist nicht nur für Rogers, son-
dern ebenfalls für die TZI eine große Nähe zu Bubers 
Sozial- und Dialogphilosophie zu konstatieren (Reiser 
1987 und Scharer 2017), wiewohl Ruth C. Cohn die 
Schriften Bubers erst „nachträglich“ zur Kenntnis 
genommen hat (Reiser 1987, S. 39). Beiden geht es, 
kurz gesagt, um die Frage, was es heißt, als Mensch 
menschlich zu leben. Ruth C. Cohn hat ihren Ansatz 

aus der systematischen Reflexion jahrelanger Praxis 
entwickelt, während Buber einen philosophischen 
Zugang entworfen hat. So lässt sich im Anschluss 
an Helmut Reiser hinsichtlich der inneren Verbindung 
der beiden Ansätze festhalten, „daß die Philosophie 
Martin Bubers der Haltung der Themenzentrierten 
Interaktion sehr nahe kommt, ja sie vertiefen kann, 
während die Methode der Themenzentrierten Inter-
aktion die von Buber gewünschte Verwirklichung 
fördern kann“ (Reiser 1987, S. 39). 

     Der Begriff der Begegnung, wie er hier entfaltet 
wurde, fokussiert die Beziehung von Mensch zu 
Mensch und betont die existenzielle Bedeutung 
dieser Dimension für den Menschen als dialogisches 
Wesen. Ebenfalls konstitutiv für menschliches Leben 
ist die Beziehung von Mensch zu Welt: „Jeder Mensch 
verwirklicht sich in der Beziehung zu den anderen 
und in der Zuwendung zur Aufgabe“ (Matzdorf; 
Cohn 1992, S. 71). Im folgenden Gedanken der The-
menzentrierten Verständigung werden beide Linien 
miteinander verbunden.

     3-2 Themenzentrierte Verständigung ermög­
lichen | Der weitere Gedankengang vollzieht sich 
in drei Schritten: Zunächst wird die anthropologi-
sche Bedeutung der Themenzentrierung näher ent-
faltet. Die zweifache Bezogenheit des Menschen – 
zum einen auf andere Menschen und zum anderen 
auf Welt – zeigt sich daran anknüpfend in der Erwei-
terung des gegenseitigen Verstehens zur themen
zentrieren Verständigung. Abschließend gilt die Auf-
merksamkeit der politischen Dimension der Themen-
zentrierung.

     3-2-1 Anthropologische Bedeutung der 
Themenzentrierung | Die anthropologische 
Grundannahme, dass der Mensch nicht nur ein dia-
logisches, sondern zugleich ein themenbezogenes 
Wesen ist, bringt Matthias Kroeger pointiert zum 
Ausdruck: „Im Verständnis der TZI wird der Mensch 
erst ganz Mensch mit Themen, mit Aufgaben, mit 
Sachen, die er zu seinen eigenen macht“ (Kroeger 
1992, S. 111). Diese Zuwendung zur Welt ist von 
einer Haltung der Ehrfurcht getragen, wie sie im 
zweiten Axiom formuliert ist (siehe Punkt 2-1). 
Dementsprechend geht es nicht darum, über die 
Welt zu verfügen und sie zu „besitzen“, sondern 
sich von ihr ansprechen zu lassen und in humaner 
Verantwortlichkeit in ihr zu leben. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:32:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303


309

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
8.

20
20

     Anschlussfähig ist hier der Begriff der „Resonanz“, 
den Hartmut Rosa seiner kritischen „Soziologie der 
Weltbeziehung“ zugrunde legt (Rosa 2016). Resonanz 
kann ein Weltverhältnis der Aneignung in einen Zu-
gang der Anverwandlung transformieren: „Anver-
wandlung bedeutet, sich eine Sache so zu eigen zu 
machen, dass sie mir nicht nur gehört, sondern dass 
sie mich existenziell berührt oder tendenziell sogar 
verändert. Es genügt nicht, die Dinge zu erwerben, 
sie zu beherrschen, mit ihnen umzugehen. Erst wenn 
ich sie zum Sprechen bringe, kann ich sie mir anver-
wandeln“ (Rosa; Endres 2016, S. 16 f.). Fast analog 
zum Verhältnis von Bubers Dialogphilosophie und TZI 
lässt sich festhalten, dass die gesellschaftskritischen 
Analysen von Rosa die theoretischen Grundlagen der 
TZI erweitern können, während die TZI mit einem 
breiten Handlungsrepertoire zur praktischen Verwirk-
lichung von resonanten Weltbeziehungen beitragen 
kann. Die Tatsache, dass jeder Mensch nicht alleine, 
sondern gemeinsam mit anderen in Beziehung zur 
Welt steht, führt unmittelbar zur Notwendigkeit von 
Verständigung. 

     3-2-2 Vom personenzentrierten Verstehen 
zur themenzentrierten Verständigung | Die 
Haltung einfühlenden Verstehens, die erforderlich ist, 
damit Begegnung sich ereignen kann, ist zugleich 
notwendige Voraussetzung für Verständigungspro-
zesse. Zu bedenken ist: Den anderen vollständig ver-
stehen zu wollen, würde bedeuten, ihn zu verein-
nahmen und auf ein fixes Bild zu reduzieren, das wir 
uns von ihm machen. Eine verstehende Zuwendung 
zum anderen ist stets zu verbinden mit der respekt-
vollen Anerkennung des Nicht-Verstehens (Ostertag 
2013, S. 34 f.). Der Gedanke, dass weder die oder 
der Andere noch das eigene Selbst vollständig aus-
zuleuchten sind, trägt zu einer Haltung der Achtsam-
keit und der zugewandten Offenheit bei. Eine solche 
Offenheit kann die Verflüssigung von verfestigten 
Einstellungen und den Einstieg in Verständigungs-
prozesse erleichtern. Sich zu verständigen heißt auf 
dieser Basis, sich gemeinsam auf eine prozesshafte 
Suche nach möglichen Handlungsorientierungen ein-
zulassen. Ziel ist nicht, eine allgemein gültige „Wahr-
heit“ zu finden, sondern gemeinsam eine situations
bezogene, verbindliche Handlungsorientierung zu 
entwickeln, der sich alle Beteiligten verpflichtet 
fühlen. Während in dyadischen Verstehensprozessen 
die Menschen in ihrer individuellen Besonderheit 
selbst das Thema sind und sich in ihrer Unterschied-

lichkeit mitunter auch konfrontativ gegenüberstehen, 
liegt in triadischen Verständigungsprozessen der Fo-
kus auf einem gemeinsamen Dritten, dem Thema. 
Der erweiterte Fokus auf ein „Drittes“ kann es er-
leichtern, mit der Unterschiedlichkeit umzugehen und 
sie, im besten Fall, sogar als einen wichtigen Beitrag 
zum gemeinsamen Anliegen zu erleben, wie es Irene 
Klein (2016) mit der Vision des Leitens auf Differen-
zierung hin beschreibt (siehe Punkt 3-1-2). Vor dem 
Hintergrund der in den Axiomen grundgelegten Wer-
torientierung ergibt sich ein breites Themenspekt-
rum, mit dem die Welt auf uns zukommt und uns in 
Verantwortung ruft. In unserem Mensch-Sein sind wir 
aufgefordert, Antworten zu geben auf die Herausfor-
derungen und Fragen, die sich uns in der jeweiligen 
Gegenwart stellen, womit die politische Dimension 
der Themenzentrierung eröffnet ist.

     3-2-3 Politische Dimension der Themen­
zentrierung | In einem umfassenden Sinn betrifft 
die politische Dimension nicht nur spezifisch gesell-
schaftliche, sondern generell alle Fragen menschli
chen Zusammenlebens, wie es Ruth C. Cohn in einem 
Gespräch mit Friedemann Schulz von Thun herausstellt: 
„Ich bin als ganze Person Teilhaberin von dieser Welt, 
das bin ich, dazu tue ich nichts – aber das Anteilneh­
men bedeutet für mich politisch sein. Da ich Teilha
berin bin, ob ich will oder nicht, habe ich damit die 
menschliche Aufgabe, politisch, das heißt für die 
Gemeinschaft tätig, zu sein“ (Cohn; Schulz von Thun 
1994, S. 53, Hervorhebung im Original).

     Konkreter politisch werden die Verständigungs-
prozesse, wenn Themen berührt sind, die gesellschaft-
liche Herausforderungen aufgreifen. Die TZI korres-
pondiert hier mit dem Ansatz des brasilianischen 
Reformpädagogen Paulo Freire (Ostertag 2015 und 
2017), auf den auch Ruth C. Cohn selbst Bezug nimmt 
(Ockel; Cohn 1992, S. 200 f.). Ein Kernstück von Freires 
„Pädagogik der Unterdrückten“ (1973) sind die so-
genannten generativen Themen: „Eine Epoche wird 
durch einen Komplex von Ideen, Konzepten, Hoff
nungen, Zweifeln, Werten und Herausforderungen 
gekennzeichnet, die dialektisch mit ihrem jeweiligen 
Gegensatz verkehren und so nach dem Ganzen stre-
ben. Der Ausdruck vieler dieser Ideen, Werte, Konzepte 
und Hoffnungen, aber auch die Hindernisse, die sich 
der vollen Humanisierung des Menschen in den Weg 
stellen, bilden die [generativen] Themen dieser Epo-
che“ (Freire 1973, S. 84). Ziel von Freires politischer 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:32:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303


310

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
8.

20
20

Pädagogik und Erwachsenenbildung ist die Ermögli-
chung selbstbestimmter Teilhabe für alle Mitglieder 
der Gesellschaft. Auch Ruth C. Cohn war mit der 
TZI von Beginn an in gesellschaftlichen und politi-
schen Fragen engagiert. So führte beispielsweise 
ihre Beschäftigung mit der sozialen Benachteiligung 
bestimmter gesellschaftlicher Gruppen 1965 in den 
USA zu dem Workshop „Segregation – Collision – 
Co-Existence – Integration“, der Schwarze und Weiße, 
Frauen und Männer, Menschen jüdischen und christ-
lichen Glaubens miteinander ins Gespräch brachte 
(Farau; Cohn 1984, S. 346 ff. und Cohn 1993, S. 30 ff.).

     In Erweiterung der situativen Verständigung im 
Hier und Jetzt ist es Freires Anliegen, gesellschaft
liche Strukturen und Mechanismen zu analysieren 
und zu dekonstruieren. So kann sein Ansatz, den er 
zur „Pädagogik der Autonomie“ weiterentwickelte, 
auch verstanden werden als Gegenentwurf zur 
„fatalistischen Ideologie des neoliberalen Diskurses, 
die bewegungsunfähig macht“ (Freire 2008, S. 22). 
Krisenhafte Lebenssituationen, wie etwa Arbeitslosig-
keit, werden nicht neoliberal einseitig durch individu-
elles Versagen erklärt, sondern auch in ihren gesell-
schaftlichen Verursachungs- und Entstehungszusam-
menhängen beleuchtet. Dadurch zeigen sich gesell-
schaftliche Entwicklungen in ihrer unausweichlichen 
Ambivalenz: So führt beispielsweise der technologi-
sche Wandel einerseits zur Schaffung von Arbeits-
plätzen, verursacht andererseits jedoch den Ausschluss 
bestimmter Zielgruppen vom Arbeitsmarkt. Zudem 
ermöglicht er in vielen Bereichen eine Steigerung von 
Lebensqualität, produziert aber zugleich ökologische 
Folgekosten und Krisen von globalem Ausmaß.

     Die Erkenntnis, dass gesellschaftliche Gegeben-
heiten geschichtlich entstanden und somit veränder-
bar sind, kann Menschen ermutigen, als handelnde 
Subjekte aktiv für die eigenen Rechte und darüber 
hinaus noch umfassender aus einer globalen Pers-
pektive der Solidarität für soziale Gerechtigkeit 
einzutreten. Ähnlich wie Freire strebte auch Ruth C. 
Cohn danach, mit der TZI zu einer Humanisierung der 
Gesellschaft beizutragen. Bis ins hohe Alter hat sie 
sich persönlich insbesondere für Fragen der Ökologie 
und des Friedens eingesetzt (Cohn 1993, S. 106 f.). 
Diese Fragen sind heute aktueller denn je. 

     Angesichts der europaweit zu beobachtenden 
Tendenzen der Ausgrenzung und Abschottung gegen-

über „Fremden“ zeigt beispielsweise Matthias Scharer, 
dass die TZI mit ihren vielfältigen Handlungsansätzen 
dazu beitragen kann, diesen Entwicklungen mit einem 
couragierten Eintreten für „Vielheit“ zu begegnen 
(Scharer 2019). 

     4 Mit Hoffnung leben | Ruth C. Cohn hat die 
TZI als eine „Pädagogik für alle“ (1975) entwickelt. 
Mit Bezug auf den eingangs zitierten Text von Vaclav 
Havel lässt sie sich darüber hinaus als eine „Pädago-
gik der Hoffnung“ beschreiben. Es wäre gleicherma-
ßen naiv wie vermessen, mit der TZI nun sozusagen 
die Welt retten zu wollen. Die TZI ist kein Heilsver-
sprechen, mit dem sich die drängenden und hoch-
komplexen Probleme der Gegenwart einfach lösen, 
geschweige denn auflösen lassen. Die vorangegange-
nen Ausführungen haben jedoch gezeigt, dass sich 
mit der TZI ganz konkrete Entwicklungsräume und 
Verständigungsprozesse initiieren und gestalten las-
sen, in denen Menschen gemeinsam und solidarisch 
an einer menschenwürdigen Gestaltung unseres zwi-
schenmenschlichen, gesellschaftlichen und globalen 
Zusammenlebens mitwirken können – quasi als Keim-
zellen für gesellschaftliche Transformationsprozesse. 
Denn solche Begegnungsräume und Verständigungs-
prozesse tragen in der gemeinsamen Kommunikation 
und Interaktion dazu bei, nach außen Zeichen der 
Hoffnung zu setzen und zugleich nach innen Hoff-
nung im Sinne von Vaclav Havel erfahrbar zu machen. 
Von einer solchen Hoffnung getragen ist auch ein 
Gedicht von Ruth C. Cohn (1990, S. 2), mit dem dieser 
Beitrag abschließt: 

zu wissen, dass wir zählen
mit unserem Leben
mit unserem Lieben
gegen die Kälte
Für mich, für Dich, für unsere Welt.

     Dieser Beitrag wurde in einer Double-Blind Peer 
Review begutachtet und am 31.3.2020 zur Veröffent-
lichung angenommen.

Professorin Dr. Margit Ostertag, Diplom-Päda­
gogin (Univ.), Supervisorin und Coach (DGSv), TZI-
Lehrbeauftragte (RCI), Weiterbildung im Manage­
ment Sozialer Organisationen (MSO), lehrt Soziale 
Arbeit und Bildungswissenschaften an der Evange­
lischen Hochschule Nürnberg. E-Mail: margit.
ostertag@evhn.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:32:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:margit.Â�ostertag@evhn.de
mailto:margit.Â�ostertag@evhn.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303


311

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
8.

20
20

Literatur
Bayer, Michael; Ostertag, Margit: TZI und Gesellschaft. 
Soziologische Analysen und Reflexionen. In: Soziale Arbeit 
4/2019, S. 137-145
Beck, Ulrich: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine 
andere Moderne. Frankfurt am Main 1986
Beck, Ulrich: Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach 
der verlorenen Sicherheit. Frankfurt am Main 2007
Buber, Martin: Das dialogische Prinzip. Gerlingen 1992
Cohn, Ruth C.: “Courage – the goal of psychotherapy ”. 
Speech given to the members and friends of the Theodor 
Reik Clinic, January 14, 1957. Humboldt Universität 
Bibliothek, Universitätsarchiv, Nachlass Cohn, Nr. 8, 
Blatt 115-130
Cohn, Ruth C.: Von der Psychoanalyse zur themenzentrier-
ten Interaktion. Von der Behandlung einzelner zu einer 
Pädagogik für alle. Stuttgart 1975
Cohn, Ruth C.: Zu wissen, dass wir zählen. Gedichte, Poems. 
Bern 1990
Cohn, Ruth C.: Es geht ums Anteilnehmen. Die Begründerin 
der TZI zur Persönlichkeitsentfaltung. Freiburg im Breisgau 
1993 
Cohn, Ruth C.; Schulz von Thun, Friedemann: Wir sind Poli-
tiker und Politikerinnen – wir alle! In: Standhardt, Rüdiger; 
Löhmer, Cornelia (Hrsg.): Zur Tat befreien. Gesellschaftspoli-
tische Perspektiven der TZI-Gruppenarbeit. Mainz 1994, 
S. 30-62
Farau, Alfred; Cohn, Ruth C.: Gelebte Geschichte der Psycho-
therapie. Zwei Perspektiven. Stuttgart 1984
Freire, Paulo: Pädagogik der Unterdrückten. Bildung als 
Praxis der Freiheit. Hamburg 1973
Freire, Paulo: Pädagogik der Autonomie. Notwendiges 
Wissen für die Bildungspraxis. Münster 2008
Groddeck, Norbert: Carl Rogers. Wegbereiter der moder-
nen Psychotherapie. Darmstadt 2011
Klein, Irene: Leiten auf Differenzierung hin. Ein Beitrag 
zum Thema Gruppenphasen. In: Themenzentrierte Inter
aktion 2/2016, S. 44-55
Klein, Irene: Gruppen leiten ohne Angst. Themenzentrierte 
Interaktion zum Leiten von Gruppen und Teams. Donau-
wörth 2017
Kroeger, Matthias: Anthropologische Grundannahmen 
der Themenzentrierten Interaktion. In: Löhmer, Cornelia; 
Standhardt, Rüdiger (Hrsg.): TZI. Pädagogisch-therapeu
tische Gruppenarbeit nach Ruth C. Cohn. Stuttgart 1992, 
S. 93-124
Löhmer, Cornelia; Standhardt, Rüdiger: Zum 80. Geburts-
tag von Ruth C. Cohn. In: Report Psychologie 9/1992, 
S. 31-34
Matzdorf, Paul; Cohn, Ruth C.: Das Konzept der Themen-
zentrierten Interaktion. In: Löhmer, Cornelia; Standhardt, 
Rüdiger (Hrsg.): TZI. Pädagogisch-therapeutische Gruppen-
arbeit nach Ruth C. Cohn. Stuttgart 1992, S. 39-92
Ockel, Anita; Cohn, Ruth C.: Das Konzept des Widerstands 
in der Themenzentrierten Interaktion. Vom psychoanalyti-
schen Konzept des Widerstands über das TZI-Konzept der 
Störung zum Ansatz einer Gesellschaftstherapie. In: Löhmer, 

Cornelia; Standhardt, Rüdiger (Hrsg.): TZI. Pädagogisch-
therapeutische Gruppenarbeit nach Ruth C. Cohn. Stuttgart 
1992, S. 177-206
Ostertag, Margit: Störungen und Klärungen. Zur hoch-
schuldidaktischen Bedeutung des Störungspostulats der 
TZI. In: Sozialmagazin 11/2012, S. 50-57
Ostertag, Margit: Verstehen ist nicht alles. Perspektiven 
interkultureller Pädagogik. In: Forum Erwachsenenbildung 
1/2013, S. 32-36
Ostertag, Margit: TZI und Bildungstheorie. Erste Schritte 
einer Verortung. In: Soziale Arbeit 8/2015, S. 282-286
Ostertag, Margit: Von Ruth Cohn und Paulo Freire lernen. 
Annäherungen an eine bildungstheoretisch fundierte Hoch-
schuldidaktik. In: Miller, Tilly; Ostertag, Margit (Hrsg.): Hoch-
schulbildung. Wiederaneignung eines existenziell bedeut
samen Begriffs. Berlin und Boston 2017, S. 123-133
Ostertag, Margit: Unterwegs zu einer Pädagogik der Ver-
ständigung. Bildungstheoretische Zugänge zur Themenzen-
trierten Interaktion (TZI). In: Dialogische Erziehung 1-2/2018, 
S. 36-46
Raab, Julia: „Fuck you Prüfung, mein Weg sie zu meistern“ 
– Reflexion der Erfahrungen in einer TZI-basierten Seminar-
reihe für junge Erwachsene in einer beruflichen Fördermaß-
nahme. Unveröffentlichte Projektarbeit im Masterstudiengang 
Angewandte Bildungswissenschaften an der Evangelischen 
Hochschule Nürnberg 2019
Reiser, Helmut: Ruth Cohn und Martin Buber. In: Hahn, 
Karin; Schütz, Klaus; Schraut-Birmelin, Marianne; Wagner, 
Christel (Hrsg.): Gruppenarbeit: themenzentriert. Entwick-
lungsgeschichte, Kritik und Methodenreflexion. Mainz 1987, 
S. 38-46
Rogers, Carl R.: Der neue Mensch. Stuttgart 2015
Rosa, Hartmut: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbezie-
hung. Berlin 2016
Rosa, Hartmut; Endres, Wolfgang: Resonanzpädagogik. 
Wenn es im Klassenzimmer knistert. Weinheim und Basel 
2016
Scharer, Matthias: Ruth C. Cohns Themenzentrierte Inter-
aktion (TZI) in der interreligiösen Begegnung. In: Krobath, 
Thomas; Shakir, Amena; Stöger, Peter (Hrsg.): Buber begeg-
nen. Interdisziplinäre Zugänge zu Martin Bubers Dialog
philosophie. Wuppertal 2017, S. 101-118
Scharer, Matthias, in Zusammenarbeit mit Michaela Scharer: 
Vielheit couragiert leben. Die politische Kraft der Themen-
zentrierten Interaktion [Ruth C. Cohn] heute. Ostfildern 
2019

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:32:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-8-303

