
7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion:

doppelte�Rolle�der�ReligionDie�

in Bildungsbiografien junger Secondas

muslimischen Glaubens

In diesem Kapitel gehe ich nach einer kurzen Zusammenfassung des Unter-

suchungsprojekts in Kapitel 7.1 und 7.2 auf die doppelte Rolle von »Religion«

in Bildungsbiografien ein, um mit einem Fazit und einem Ausblick (7.3) zu

schliessen.

Im Zentrum der vorliegenden Untersuchung stand die Fragestellung, ob

und wie Bildungsbiografien von jungen Secondas muslimischen Glaubens

(intersektionell) im Kontext des gegenwärtigen Islamdiskurses vorstruktu-

riert bzw. eingeschränkt werden und wie es ihnen gelingt, im bildungsbio-

grafischen »Möglichkeitsraum« (Holzkamp 1983) »einen Weg zu finden«.

Hierbei waren folgende Teilfragen leitend:

• Wie wirken (diskursive) Zuschreibungsprozesse auf junge religiös orien-

tierte Secondas im Kontext von Schule und (Berufs-)Ausbildung?

• Welche Differenzdimensionen wirken in Bildungsbiografien? Wirken sie

intersektionell?

• Wie konstituiert undmanifestiert sich die Differenzkategorie »Muslimin«

in Bildungsbiografien?

• Wie gelingt es den jungen Secondas muslimischen Glaubens bildungs-

biografisch »einenWeg zu finden«? Wie erlangen sie (mehr) Agency in Bil-

dungsbiografien?

Um den Akteur*innen Raum für die Darstellung eigener Relevanz- und Deu-

tungssysteme innerhalb ihrer (sozialen) Räume zu geben, wurde für das For-

schungsvorhaben ein ethnografischer Ansatz gewählt. Kern des Zugangs zum

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017 - am 14.02.2026, 14:24:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Islam, Gender, Intersektionalität

Feld bildete die Methodik der multi-sited Ethnography, wie Marcus (1995) sie

in Abgrenzung zur klassisch ethnografischen Vorgehensweise vorschlug.Wie

bei einer ethnografischen Herangehensweise üblich, kam bei der Datenerhe-

bung ein Methodenmix zum Zuge: Kern der Untersuchung bildete ein zirku-

läres Verfahren von teilnehmender Beobachtung in multiplen sozialen, aber

auch virtuellen Feldern – verbunden mit themenzentrierten (bildungs-)bio-

grafischen Interviews sowie einer diskursiven Dokumentenanalyse in Bezug

auf die Differenzkategorie »Muslimin«. Das Sample bestand aus jungen re-

ligiös orientierten, muslimischen Frauen1 mit »Migrationshintergrund«, die

in der Schweiz geboren resp. als Kleinkinder mit ihren Eltern zugewandert

waren. Die dem Sample angehörenden Frauen waren zum Zeitpunkt der Un-

tersuchung zwischen 18 und 32 Jahre alt und wohnten in der Deutschschweiz.

Um die subjektiven Perspektiven der befragten Frauen im Einzelfall wie

auch fallübergreifend zu untersuchen, wurde ein induktiv-iteratives Vorge-

hen gewählt, welches sich an der GroundedTheory (Strauss/Corbin 1996) orien-

tiert. Dabei wurden sowohl Interviews als auch Feldprotokolle in einem da-

tengeleiteten Codierungsprozess einerseits biografisch-fallrekonstruktiv (ver-

tikale Dimension) und andererseits fallvergleichend (horizontale Dimension)

im Hinblick auf die Erarbeitung transversaler Themen untersucht (für eine

ausführliche Beschreibung der Methodik siehe Kap.4).

Theoretisch wurde aus einer doppelten Perspektive argumentiert: Zur Er-

klärung der strukturellen Beschränkungen in Bezug auf den Bildungsweg

wurde zum einen eine intersektionelle Perspektive eingenommen, welche das

Wechselspiel divergierender Differenzdimensionen untersucht; zur Beleuch-

tung der Handlungsstrategien der Frauen wurde zum anderen ein Ansatz

verfolgt, der die Handlungsfähigkeit (Agency) der jungen Frauen in den Blick

nimmt, ohne jedoch deren strukturelle Einschränkungen zu negieren.

Während sich eine intersektionelle Perspektive besonders dazu eignet,

gesellschaftliche Einschränkungen aufzuzeigen, fokussieren Agency-Theorien

das Gegenteil, nämlich den Handlungsspielraum bzw. die -fähigkeit der

Akteur*innen. Es war mir ein zentrales Anliegen, nicht nur die intersek-

tionellen Einschränkungen der bildungsbiografischen Wege von jungen

Secondas muslimischen Glaubens aufzuzeigen, sondern insbesondere auch

1 Zur Beschreibung und Problematik der Bezeichnung »Musliminnen« als Zielgruppe

im Spannungsfeld zwischen »methodological Islamism« (Brubaker 2012: 6) und einem

»strategic use of (…) essentialism« (Spivak 1993: 5, Herv. im Orig.) vergleiche Kap. 4.1.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017 - am 14.02.2026, 14:24:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 267

die (oft sehr kreativ genutzten) Handlungsspielräume innerhalb des gegebe-

nen »Möglichkeitsraums«2 (Holzkamp 1983: 334ff.). Durch die Kombination

der beiden theoretischen Perspektiven sollte vermieden werden, die jun-

gen Frauen ausschliesslich ›als passive Opfer‹ intersektionell wirkender

gesellschaftlicher Einschränkungen zu betrachten.

Aus der Kombination der beiden Perspektiven entwickelte ich das folgen-

de theoretische Rahmenmodell:

Abbildung 2

Mittels einer intersektionellen Perspektive als sensitizing concept (Riegel:

2016a: 137) wurde einerseits eine Analyseperspektive auf die empirischen

Daten eingenommen, welche die (potenziell) intersektionell wirkenden

Einschränkungen der Bildungsbiografien in den Fokus nimmt (vgl. Kap.2.2).

Andererseits wurde der Blick auf die Handlungsfähigkeit der Frauen aus-

gerichtet: Die Art, wie die jungen Frauen innerhalb ihres intersektionell be-

schränkten »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) Agency in ihren Bildungs-

biografien erlangen, wurde mittels De Certeaus Theorie der »Kunst des Han-

delns« als habituell verankerte »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) theoretisiert.

De Certeau versteht unter »Taktiken« die eigensinnige Aneignung alltäglicher

Handlungsweisen, die durch dominante Strukturen vorgegeben und begrenzt

2 DasKonzept des »Möglichkeitsraums« stammtausder kritischenPsychologie undgeht

aufHolzkamp (1983) zurück. Holzkampgeht davon aus, dass die soziale Positionierung

eines Individuums einerseits durch objektive, anderseits durch subjektive Handlungs-

möglichkeiten und -einschränkungen geprägt ist (›subjektiver undobjektiverMöglich-

keitsraum‹) (ebd.: 334ff.). Speziell zur Analyse von Möglichkeitsräumen adoleszenter

Migrant*innen vgl. bspw. King/Koller 2009b, Riegel 2004: 72ff. und 118ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017 - am 14.02.2026, 14:24:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Islam, Gender, Intersektionalität

sind (vgl. ebd.). Er spricht von der »Kunst des Handelns« (1988) als »Kunst des

Gebrauchs derjenigen Produkte, die ihr aufgezwungen werden« (ebd.: 81).3

Mithilfe dieser beiden kombinierten theoretischen Perspektiven konnten

einerseits die folgenden wirksamen Differenzdimensionen rekonstruiert

werden, die in ihrem Zusammenspiel intersektionell einschränkend auf die

Bildungsbiografien wirken: Gender, »class«, »Migrationshintergrund«, Religion,

Körper. Die Konstellation der intersektionellen Differenzdimensionen gibt

in dem voranstehend skizzierten theoretischen Modell den »Möglichkeits-

raum« (Holzkamp 1983) vor, innerhalb dessen die jungen Frauen mehr Agency

hinsichtlich ihres Bildungswegs erlangen können bzw. bildungsbiografisch

»einen Weg finden«. Dieser »Möglichkeitsraum« gestaltet sich unterschied-

lich gross, je nachdem, wie einschneidend und in welcher Kombination die

Differenzdimensionen gemeinsam wirken.

Die untersuchten Frauen reagierten mit unterschiedlichen, habituell ver-

ankerten »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) auf dominante Diskurse, zuge-

schriebene Differenzen und intersektionelle Beschränkungen ihres bildungs-

biografischen »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983). Es konnten vier derarti-

ge habituell verankerte »Taktiken« typisiert werden (für eine ausführliche em-

pirische Rekonstruktion dieser »Taktiken« vergleiche Kapitel 5). Diese »Takti-

ken« stellen die relationale Handlungsfähigkeit (Agency) dar, mittels welcher

es den jungen Frauen gelang, sich den intersektionellen Beschränkungen ih-

rer Bildungsbiografien bis zu einem gewissen Grad zu widersetzen und ihren

Einfluss auf deren Verlauf zu vergrössern:

3 In De Certeaus Terminologie würden sich die rekonstruierten Differenzdimensionen

auf der Ebene der »Strategien« (De Certeau 1988: 87) bewegen. De Certeau versteht

unter »Strategien« in der Regel Strukturen, die auf Kontrolle zielen und mittels derer

soziale Ordnung hergestellt werden soll. Hierbei kann es sich jedoch auch um kurz-

fristig festgelegte Anordnungen handeln (Winter 2018). Sie bilden den Referenzrah-

men, bzw. das »Kräfteverhältnis« (De Certeau 1988: 87) innerhalb dessen sich die »Tak-

tiken« verorten. Sie verhalten sich relational zu »Taktiken« (ebd.: 89). »Taktiken« sind

zunächst soziale Praktiken, die von Individuen oder Gruppen ergriffen werden können

(Winter 2018). Da sich eine intersektionelle Perspektive als analytisch sensibilisieren-

des Konzept meines Erachtens besser eignet, um die subtilen Machtverhältnisse, wel-

che einschränkend auf Bildungsbiografien wirken, zu rekonstruieren, habe ich auf die

Weiterführungdes »Strategie«-Begriffs als Gegensatz zumBegriff der »Taktik« nachDe

Certeau (De Certeau 1988: 87) verzichtet. Als referenziellen Rahmen der »Taktiken« auf

der Ebene der »Strategien« verwende ich die intersektionellen Differenzdimensionen.

Dies jedoch ohne den relationalen Aspekt zwischen »Taktiken« und intersektionellen

Einschränkungen (bzw. »Strategien«) zu vernachlässigen (vgl. Kap. 2.3).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017 - am 14.02.2026, 14:24:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 269

1   Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch kämpferische

Selbstbehauptung als Muslima

Im Zentrum dieser »Taktik« steht die Aneignung im De Certeau’schen Sin-

ne bzw. das sich Zunutze machen der Differenzkategorie »Muslimin«, um

bildungsbiografisch einen Weg zu finden. Bei dieser »Taktik« konnten zwei

Ausprägungen im Bereich, wie sich die Frauen hierbei religiös selbst reprä-

sentieren, ermittelt werden: einerseits eine religiöse Selbstrepräsentation als

»emanzipierte«, anderseits eine religiöse Selbstrepräsentation als »dezidiert

religiöse«Muslima.Durch beide Arten der religiösen Selbstrepräsentation er-

langen die Frauen mehr Handlungsfähigkeit (Agency). Der ersteren Ausprä-

gung gelingt es, sichmithilfe (religiöser) Selbstrepräsentation als emanzipier-

teMuslima gesellschaftspolitisch zu positionieren und eine Alternativkarriere

in interreligiösen und/oder interkulturellen NGOs zumachen oder sich durch

berufliche Selbstständigkeit mittels eines (religionsrelevanten) Nischenange-

bots (z.B. Hijab-Verkäuferin, Fahrlehrerin für muslimische Frauen) zu posi-

tionieren. Kraft der »Taktik« letzterer Ausprägung (Selbstrepräsentation als

dezidiert religiöse Muslima) wird Bildungszugang auf Umwegen erlangt: Der

durch die Stigmatisierung als Kopftuch tragendeMuslima erzwungene beruf-

liche Umweg führt zur Politisierung. Die »Taktik« der kämpferischen Selbst-

behauptung als dezidiert religiöse Muslima beinhaltet die islamisch begrün-

dete Bildungsaspiration als Teil des »Kampfes gegen die Islamophobie«: Der

Bildungsweg als politisierte Muslima wird konsequent weiterverfolgt – isla-

misch begründete grösstmögliche Bildungsaspiration stellt neben der Poli-

tisierung einen » sozialisatorische[n] Effekt szeneinterner Vergemeinschaf-

tung« (Meinert/Seeliger 2013: 49) dar (vgl. ausführlich in Kapitel 5.1).

2   Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch zielstrebiges Aufsteigen

Im Zentrum der zweiten »Taktik« steht die Aneignung des »meritokratischen

Prinzips« (vgl. Becker/Hadjar 2017). Mehr Agency erlangen die jungen Frau-

en paradoxerweise dadurch, dass sie sich dasjenige Prinzip aneignen, mittels

dessen Bildungsungleichheit in modernen Gesellschaften normativ gerecht-

fertigt wird (Solga 2005). Es gelingt ihnen, mithilfe – im Vergleich zu privile-

gierten Lernenden – ungleich grösserer Anstrengung aus ihren subalternen

Positionen heraus nach meritokratischem Prinzip die intersektionell wirken-

den Barrieren auszuhebeln und ihre habituell verankerte Bildungsaspiration

in einer tertiären Bildung umzusetzen (vgl. ausführlich in Kapitel 5.2).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017 - am 14.02.2026, 14:24:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Islam, Gender, Intersektionalität

3   Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch religiöse

Vergemeinschaftung

Im Zentrum der dritten »Taktik« steht die Aneignung des akkumulierten

sozialen Kapitals (Bourdieu 1983b) der religiösen Gemeinschaft, mittels derer

die Frauen Zugang zum Arbeitsmarkt oder zu Bildung (wieder-)erlangen

konnten. Durch die von der Herkunftsfamilie unabhängige Akkumulation

von sozialem Kapital gelang den Frauen eine berufliche (Weiter-)Entwick-

lung, die ihnen ansonsten aufgrund intersektioneller Beschränkungen

verwehrt geblieben wäre (vgl. ausführlich in Kapitel 5.3).

4   Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch widerständige

Mikropraktiken

Der berufsbiografische Handlungsspielraum von diesen Frauen ist aufgrund

eines ausgesprochen starken Zusammenspiels der Differenzdimensionen

Gender, »Migrationshintergrund«, »class« und Religion im Vergleich zu

den anderen drei Typen weitaus am stärksten eingeschränkt. Der Grund

dafür dürfte nicht zuletzt in der sich zusätzlich manifestierenden Diffe-

renzdimension Körper (Hautfarbe), die im Zusammenspiel mit den anderen

Differenzdimensionen intersektionell verstärkend wirkt, liegen. Im Zentrum

der vierten »Taktik« steht die Aneignung eines »minimalen Möglichkeits-

raums« (Mey 2015: 230) durch widerständige Mikropraktiken, deren Ziel es

ist, Repräsentant*innen der hegemonialen Gesellschaft etwas entgegenzu-

setzen, ohne aus der subalternen Position heraus direkte Konfrontationen

eingehen zu müssen. Exemplarisch für eine solche widerständige Mikro-

praktik der jungen Frauen hinsichtlich ihrer Bildungsbiografie ist bspw.

das absichtliche Verfassen von fehlerhaften Bewerbungen auf eine Stelle, zu

deren Bewerbung sie forciert wurden (vgl. ausführlich in Kapitel 5.4).

Es kann resümiert werden, dass Secondas muslimischen Glaubens im

Kontext des gegenwärtigen Islamdiskurses bildungsbiografisch durch unter-

schiedliche, relationale Konstellationen der Differenzdimensionen (Gender,

Religion, »class«, »Migrationshintergrund«, Körper etc.), die gemeinsam wirken,

eingeschränkt werden (vgl. ausführlich Kap. 7.1) und durch unterschiedliche

habituell verankerte »Taktiken« versuchen, innerhalb dieser Einschränkun-

gen mehr Agency (Handlungsfähigkeit) in ihren Bildungswegen zu erlangen.

Die Art wie sich diese Agency ausgestalten kann, wird durch einen intersek-

tionell begrenzten bildungsbiografischen »Möglichkeitsraum« (Holzkamp

1983) vorgegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017 - am 14.02.2026, 14:24:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 271

Mittels des gewählten theoretischen Rahmenmodells, das einerseits die

intersektionellen Einschränkungen in den Blick nimmt, andererseits die

Agency der jungen Frauen in Bildungsbiografien fokussiert, lässt sich, so

das zentrale Ergebnis der Studie hinsichtlich »Religion« eine doppelte Rolle in

Bildungsbiografien junger muslimischer Secondas nachzeichnen, die in den

folgenden Kapiteln ausgeführt werden soll:

Auf struktureller Ebene wirkt Religion als Differenzkategorie im intersek-

tionellen Zusammenspiel mit anderen Differenzkategorien einschränkend.

Dies wird in Kapitel 7.1 ausgeführt und diskutiert.

Auf der Ebene der Agency hingegen zeigte sich auf der anderen Seite, dass

Religion verstanden als religiöse Praxis, religiöse Selbstrepräsentation und

religiöse Vergemeinschaftung auf der anderen Seite eine wichtige sowie pro-

duktive Ressource sein kann, mithilfe derer die jungen Frauen mehr Hand-

lungsfähigkeit hinsichtlich ihrer Bildungsbiografien erlangen. Dieser Aspekt

wird in Kapitel 7.2 dargelegt.

Begrifflich unterscheide ich zwischen Religion als Differenzkategorie bzw.

-dimension und Religion als »gelebter Religion« (vgl. »lived religion«, McGui-

re 2008: 12-13). Verwende ich den Begriff Religion im Sinne einer Differenzka-

tegorie bzw. -dimension, wird das Wort kursiv geschrieben, wo ich Religion

hingegen im Sinne einer gelebten sozialen Praxis verstehe, wird der Begriff

nicht-kursiv geschrieben.

7.1 Religion als Differenzkategorie: Manifestationen
der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien

Im Folgenden möchte ich nun zunächst auf die bildungsbiografisch ein-

schränkende Rolle von Religion in Bildungsbiografien eingehen, also auf

die Rolle der Religion als intersektionelle Differenzkategorie. Anschliessend

möchte ich vorschlagen, Religion theoretisch als interdependente Kategorie

(vgl. Walgenbach 2012c) zu denken. Dieser Vorschlag soll dazu beitragen,

in der Religionswissenschaft einen intersektionellen Blick auf die biogra-

fische Bedeutung und Funktion von Religion als Differenzdimension im

Zusammenspiel mit anderen Differenzdimensionen einzunehmen.

In den Rekonstruktionen der Bildungsbiografien der jungen Secondas

wird der sich gegenseitig bedingende Zusammenhang zwischen der diskur-

siven und sozial konstruierten Differenzkategorie »Muslimin« deutlich. Die

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017 - am 14.02.2026, 14:24:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

