
 

 

0. Auf dem Weg zu einer 

immanenzphilosophischen Reflexion 

wissenschaftlicher Praxen 

 

Wenn man anfängt zu philosophieren, so muß 

man zuerst Spinozist sein. 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1986a: 165) 

 

 

0.1 Immanenzphilosophie: Ein (impliziter) Anspruch 

einer Philosophie der Praxis 

 

Schlägt man ein beliebig ausgewähltes Lehrbuch für StudienanfängerInnen einer 

empirischen Einzelwissenschaft auf, so wird in der Regel unter der Rubrik „wis-

senschaftstheoretische Grundlagen“ Karl Raimund Poppers Ideal der deduktiv-

hypothetischen Methode, nach der sich wissenschaftliche Aussagen zwar prinzi-

piell nicht bestätigen lassen, aber im Abgleich mit der Beobachtung falsifizierbar 

sein sollen (vgl. Popper 1935: 5ff.), referiert. Zugleich ist einem breiten Publi-

kum gemeinhin bekannt, dass Popper nicht unumstritten ist. Zweifelsohne stellt 

die Kontroverse zwischen Vertretern des kritischen Rationalismus im Anschluss 

an Popper auf der einen Seite und Thomas S. Kuhn und Paul Feyerabend auf der 

anderen Seite, in der ein Kriterium der epistemischen Überlegenheit (natur-)wis-

senschaftlicher Theorien gegenüber anderen Überzeugungsystemen wie Meta-

physik, Mythen und Pseudowissenschaft auf dem Spiel steht, die prominenteste 

und öffentlichkeitswirksamste wissenschaftstheoretische Debatte dar. So haben 

Kuhn und Feyerabend gegen Poppers Abgrenzungskriterium (Popper 1935: 

12ff.) im Wesentlichen zwei Argumente ins Feld geführt. Das erste Argument ist 

erkenntnistheoretischer Art und bezieht sich auf die Theorieabhängigkeit von 

Beobachtungen. Wenn aber Beobachtungsaussagen ihrerseits theorieabhängig 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

sind, dann sind zu prüfende Hypothesen überhaupt nicht unmittelbar mit den 

Tatsachen abgleichbar (vgl. insb. Kuhn 1976: 126ff; Feyerabend 1986: 46f.).
1
 

Damit einhergehend halten sie, zweitens, dem Falsifikationismus ein idealisti-

sches Wissenschaftsbild vor. Denn zum einen suche wissenschaftliche For-

schung in Zeiten, die nicht durch Grundlagenkrisen geprägt sind, zumeist nach 

Bestätigung und nur in den seltensten Fällen nach Widerlegung von Hypothesen 

(vgl. Kuhn 1976: 157f.) und zum anderen hätten gemäß einer strikten Auslegung 

des Falsifikationsprinzips selbst gemeinhin als tiefgreifende wissenschaftliche 

Revolutionen anerkannte Theorien wie der kopernikanische Heliozentrismus be-

reits in ihren Anfängen aufgegeben werden müssen, anstatt die Theorie weiterzu-

entwickeln, weil manche Beobachtungen zunächst nicht mit ihr in Einklang zu 

bringen waren (vgl. Feyerabend 1986: 95-104). In anderen Worten: Das Pop-

per’sche Wissenschaftskriterium stelle einen praxisfernen Dogmatismus dar, der 

die Wissenschaften nach Maßstäben bemisst, die mit der tatsächlichen wissen-

schaftlichen Praxis wenig zu tun hätten (siehe insb. Feyerabend 1986: 84f.). 

Kuhn und Feyerabend folgern sogar noch weitergehender, dass jegliche allge-

meingültige Bestimmung wissenschaftlicher Methodik mit der gleichen Prob-

lemlage konfrontiert sei. So stellten wissenschaftliche Revolutionen nach Kuhn 

sogenannte Paradigmenwechsel dar, die nicht bloß eine Ablösung alter Theorien 

durch neue bedeuteten, sondern zugleich einen Wandel der Kriterien dafür, was 

als wissenschaftlich zu gelten habe, einschlössen (vgl. Kuhn 1976: 121f.). Ver-

schiedene Paradigmen seien deshalb miteinander inkommensurabel, d.h. insbe-

sondere, dass sie nicht nach übergeordneten Rationalitätsstandards bemessen und 

verglichen werden könnten und dass die Befunde eines Paradigmas nicht in die 

Sprache eines anderen Paradigmas übersetzt werden könnten (vgl. Kuhn 1976: 

159f.). Ob ein Ergebnis als wissenschaftlich zu gelten habe, entscheide dann ein-

zig die Übereinkunft einer von einem Paradigma bestimmten scientific commu-

nity (vgl. Kuhn 1976: 173ff.), der eine Forschende gleichsam in Form eines 

Glaubensbekenntnisses beitrete (vgl. Kuhn 1976: 162). Noch weitreichender 

verabschiedet Feyerabend jedwede, bei Kuhn zumindest gemeinschaftsrelativ 

bestimmbaren Methodenkriterien, so dass er in seinem berühmten Diktum pro-

klamiert: Wenn es überhaupt ein methodologisches Prinzip gäbe, das wissen-

schaftlichen Fortschritt nicht von vornherein einschränke, dann laute dies: „Any-

thing goes.“ (Feyerabend 1986: 31f., 389) 

                                                           

1  Durchaus diskutiert bereits Popper das Problem der Theorieabhängigkeit der Beo-

bachtung (vgl. Popper 1935: 42ff.); Kuhn und Feyerabend treiben allerdings die sich 

aus dieser Problemformulierung ergebenden Konsequenzen auf die Spitze. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 13 

 

 

Die Frontlinien dieser Debatte
2
 strukturieren nach wie vor weite Teile der 

Wissenschaftstheorie. Auf der einen Seite finden wir Szientismen, Naturalismen 

und Realismen, die (implizit oder explizit) ein objektiv gesichertes epistemisches 

Fundament voraussetzen und auf der anderen Seite Antirealismen und (Kultur-) 

Relativismen, die ein solches als unmöglich erachten und stattdessen in der radi-

kalsten Variante auf die subjektive Beliebigkeit jedweder Erkenntnisansprüche 

verweisen. 

Zunehmend werden jedoch die je spezifischen Aporien von Dogmatismus 

und Relativismus, mithin Objektivismus und Subjektivismus, auf die Fokussie-

rung der Debatte auf wissenschaftliche Theorien zurückgeführt und wird dem-

gegenüber in der Reflexion wissenschaftlicher Praxen ein Ausweg gesucht (siehe 

z.B. Hacking 1996; Hartmann/Janich 1996; Rheinberger 1992; Rouse 1996, 

2002). Denn trotz der völlig disparaten Schlussfolgerungen gehen doch Poppers 

Falsifikationsmethodik einerseits und der Verweis auf die Theorieabhängigkeit 

der Beobachtung andererseits vom Vorrang der Theorie vor der Praxis aus. So 

weist einschlägig Ian Hacking darauf hin, dass zwar Kuhn und Feyerabend völ-

lig zurecht den Anspruch erheben, gegen eine dogmatische Wissenschaftstheorie 

auch (historische) wissenschaftliche Praxen ins Feld zu führen, allerdings dabei 

einen theoriedominierten und damit unterbestimmten Praxisbegriff anlegten. So 

reduzierten diese insbesondere das Experimentieren auf die Beschreibung expe-

rimenteller Resultate, die sie dann als theorieabhängig herausstellen, klammerten 

dabei aber den Vollzug der Experimentiertätigkeit weitgehend aus. Demgegen-

über insistiert Hacking darauf, „daß Experimentieren weder ein Aussagen noch 

ein Berichten ist, sondern ein Tun, und daß es bei diesem Tun nicht nur um Wor-

te geht“ (Hacking 1996: 288).  

Und dennoch reflektieren nach wie vor weite Teile der klassisch (sprach-) 

analytischen Wissenschaftstheorie Naturwissenschaften mit Blick auf die von 

ihnen produzierten Theorien und reproduzieren damit die Dilemmata der alten 

Kontroverse. Denn wenn Naturwissenschaften nach Maßgabe ihrer Theorien be-

griffen werden, wird davon abgesehen, dass Theorien nicht in einem gleichsam 

praxisfreien Raum ersonnen, sondern im Tun gewonnen werden. Dies legt frei-

lich die Frage nach deren philosophischer Begründbarkeit oder aber spiegelbild-

lich dazu eine grundsätzliche Infragestellung ihrer Geltung nahe. Unabhängig 

davon, welche Strategie einer solchen Geltungsbegründung – oder -infrage-

stellung – dann gewählt wird, so steht diese doch vor der Herausforderung, die 

                                                           

2  Siehe zu einer ausgezeichneten ausführlichen Darstellung der Debattenlage, die an 

dieser Stelle nur grob skizziert werden kann: Chalmers 2007: 51-140. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Geltung ihrer eigenen Geltungsbegründung ihrerseits begründen zu müssen und 

evoziert damit Begründungsregresse. 

Demgegenüber beleuchtet dieses Buch den Anspruch, Wissenschaften im 

Ausgang ihrer Praxen zu reflektieren. Der Debattenlage entsprechend wird dabei 

zunächst das Hauptaugenmerk auf Praxen der empirischen Naturwissenschaften 

gerichtet, gleichwohl wird diese Schwerpunktsetzung im weiteren Verlauf prob-

lematisiert und es werden Perspektiven eines nicht primär an den Naturwissen-

schaften orientierten Wissenschaftsverständnisses freigelegt. Der Anspruch, wis-

senschaftliche Praxis im Vollzug der Erkenntnisgewinnung, -begründung und 

-revidierung zu begreifen, ist immanenzphilosophisch motiviert, denn er geht 

u.a. davon aus, dass die Geltungsbegründung in weiten Teilen bereits immanent 

in der wissenschaftlichen Praxis erfolgt. Naturwissenschaften als Praxen zu be-

greifen, bedeutet dann nicht, davon abzusehen, dass Theorien eine entscheidende 

Rolle in den Naturwissenschaften spielen. Im Gegenteil: Der immanenzphiloso-

phische Zugang ist so angelegt, dass Theoriebildung ihrerseits ein Moment na-

turwissenschaftlicher Praxis darstellt – sie lässt sich als theoretische Praxis be-

zeichnen. Gleichwohl, und darauf hat uns obiges Zitat von Hacking hingewiesen, 

kann sehr Verschiedenes gemeint sein, wenn von Praxis gesprochen wird. So 

werden wir sehen, dass die in dieser Arbeit herangezogenen einschlägigen Posi-

tionen von Joseph Rouse, Gaston Bachelard und Louis Althusser ganz unter-

schiedliche Praxiskonzeptionen voraussetzten, die sich in ihren jeweiligen philo-

sophischen Reflexionsperspektiven niederschlagen. Das vorliegende Buch geht 

deshalb der Frage nach, was es heißt, wissenschaftliche Praxen philosophisch zu 

reflektieren. 

Wenn in diesem Buch von Immanenzphilosophie die Rede ist, dann ist damit 

eine Philosophie der Praxis gemeint, die davon ausgeht, dass unsere Welt- und 

Selbstverhältnisse grundsätzlich im Tun vermittelt sind und sich in unserer Pra-

xis sowie in ihrer Reflexion strukturieren.
3
 D.h. erst im Tun erfahren wir, dass 

bestimmte Bedingungen und Folgen unserer Tätigkeitsvollzüge uns indisponibel 

sind und unabhängig von unserem Zutun zu existieren scheinen, beispielsweise 

die „Schwerkraft“: Wenn mir die Tasche mit den Einkäufen aus der Hand fällt, 

dann fällt sie nach unten. Bedingungen und Effekte, die wir als unverfügbar er-

leben, die in diesem Sinne grundsätzlich unabhängig von unserem Tun zu be-

stehen scheinen, nennen wir „natürlich“. In methodisch geregelter und reflexiver 

Weise Erkenntnisse über diese zwar praktisch induzierbaren, aber in ihren Ver-

                                                           

3  Immanenzphilosophie stellt also eine allgemeine philosophische Perspektive dar, wel-

che in diesem Buch bezogen auf die Reflexion der Praxen der (Natur-)Wissenschaften 

beleuchtet wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 15 

 

 

läufen indisponiblen Prozesse zu gewinnen, stellt, vereinfacht gesprochen, das 

Ziel der Naturwissenschaften dar. So führt die Physik beispielsweise die „Erdan-

ziehungskraft“ auf Gravitationswirkungen zurück, die in der allgemeinen Relati-

vitätstheorie komplexer bestimmt sind als in der Newton’schen Mechanik. Na-

turwissenschaften als praktisch verfasst zu verstehen, bedeutet dann insbesonde-

re, darauf zu reflektieren, dass naturwissenschaftliche Erkenntnisse von den je-

weils historisch verfügbaren theoretischen und experimentaltechnischen For-

schungs- und Erkenntnismitteln abhängen, in welche sich wiederum der bisheri-

ge Erkenntnisstand gleichsam einschreibt: Erst das Fernrohr ermöglichte es Gali-

leo Galilei, Jupitermonde zu beschreiben; erst der große Teilchenbeschleuniger 

des Europäischen Kernforschungszentrums CERN ermöglichte es, Effekte zu 

zeitigen und zu registrieren, welche Hinweise auf die Existenz des Higgs-Boson 

erlauben. Die Reproduktion solcher Forschungsmittel im weiteren Sinne erfolgt 

nun ihrerseits wiederum in tätiger Arbeit und erschließt Methoden, Verfahren 

und gegenständliche Mittel der Induktion und Kontrolle indisponibler Verläufe, 

um unsere Handlungsvollzüge abzusichern, die wir dann „technisch“ nennen. 

Gerade weil dasjenige, was uns disponibel oder indisponibel erscheint, funda-

mental von den uns zur Verfügung stehenden Mitteln abhängt, ist nicht ein für 

alle Mal festgeschrieben, was als „Natürliches“ und was als „Technisches“ gel-

ten kann, sondern kann sich nach Maßgabe unserer technischen Möglichkeiten 

ändern. „Natur“ und „Technik“ bezeichnen also nicht objektiv verschiedene 

Gegenstandsbereiche, sondern markieren Reflexionsbegriffe auf unser Tun und 

dessen Bedingungen unter dem Gesichtspunkt der Disponibilität bzw. Indisponi-

bilität (vgl. ausführlicher dazu Hubig 2011). Dies lässt sich am Beispiel der 

Polioinfektion verdeutlichen. Galt die Kinderlähmung früher als natürliches Wi-

derfahrnis, muss sie seit der Entwicklung und Verfügbarkeit des Impfstoffes als 

Folge der Unterlassung einer Impfung – mithin einer Unterlassungshandlung – 

begriffen werden (vgl. Hubig 2015: 162).  

Immanenzphilosophie setzt also an der Unhintergehbarkeit der Praxis an, 

von der ausgehend sich allererst reflexive Bemühungen wie die naturwissen-

schaftliche Theoriebildung begreifen lassen. Wenn ich in diesem Buch von Im-

manenzphilosophie spreche, dann fungiert dieser Terminus somit als Titel für die 

philosophische Ambition, (wissenschaftliche) Praxis aus sich selbst heraus zu 

begreifen. So mache ich unter dem Titel der Immanenzphilosophie ein gemein-

sames Anliegen der epistemologischen Ansätze von Joseph Rouse, Gaston  

Bachelard und Louis Althusser sichtbar. In der Konfrontation der unterschiedlich 

gelagerten Entwürfe dieser drei Autoren entwickele ich einen Antwortvorschlag 

auf die Frage, was es heißt, wissenschaftliche Praxen philosophisch zu reflektie-

ren. In systematischer Absicht dient dies dazu, vor dem Hintergrund der Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

blemlagen weiter Teile der gegenwärtigen Wissenschaftstheorie ein überzeugen-

des Alternativprojekt stark zu machen. Mir geht es also darum, eine immanenz-

philosophische Programmatik freizulegen, deren Leistungsfähigkeit vorzuführen, 

sie kritisch auf ihre Grenzen zu überprüfen und Lösungsperspektiven aufzuzei-

gen. 

Der immanenzphilosophische Anspruch erfordert es, Praxis nicht auf außer-

praktische – mithin transzendente – Instanzen zurückführen. Mit dem Titelwort 

Immanenzphilosophie knüpfe ich also an die Gegenüberstellung von Immanenz 

und Transzendenz an,
4
 um die Leistungsfähigkeit und interne Stimmigkeit einer 

philosophischen Herangehensweise, die beansprucht, im Ausgang der Praxis zu 

argumentieren, vorzuführen und auf ihre Grenzen hin zu untersuchen. Zunächst 

werden nämlich mit den Begriffen Immanenz und Transzendenz Verhältnisse 

zum Ausdruck gebracht. So bezeichnet Immanenz ein Verhältnis der Diesseitig-

keit bzw. Innerlichkeit. Die Herausbildung der Handlungsfähigkeit als praxis-

immanent zu begreifen, hieße dann, davon auszugehen, dass diese sich im Tun 

formiert. Demgegenüber bezieht sich der Gegenbegriff der Transzendenz auf die 

Äußerlichkeit der Relata eines Verhältnisses zueinander. Ein transzendentes 

Verhältnis zur Praxis nimmt paradigmatischer Weise dann das Handlungsver-

mögen ein, wenn es als vorgängige Ermöglichungsbedingung des Handelns be-

griffen wird.  

Wenn es demgegenüber der Anspruch einer immanenzphilosophischen Be-

stimmung von Praxis ist, diese aus der Praxis selbst zu begreifen, so ist diese 

grundlegend motiviert von einer Kritik an transzendenzphilosophischen Positio-

                                                           

4  Immanenz und Transzendenz als Gegenbegriffe einander gegenüberzustellen, geht 

philosophiehistorisch betrachtet auf eine Begriffsprägung von Immanuel Kant im 

Rahmen seines transzendentalphilosophischen Projekts zurück, mit der er die scholas-

tischen Termini umdeutet: „Wir wollen die Grundsätze, deren Anwendung sich ganz 

und gar in den Schranken möglicher Erfahrung hält, i m m a n e n t e , diejenige aber, 

welche diese Grenzen überfliegen sollen, t r a n s z e n d e n t e  Grundsätze nennen.“ 

(Kant KrV: B353, 1974: 309; Herv. i.O.) Inwiefern die transzendentalphilosophische 

Programmatik, die Kant in der Kritik der reinen Vernunft entwickelt, dennoch kaum 

als Immanenzphilosophie zu begreifen ist, diskutiere ich in Kapitel I.2.  

 Wenn ich das Titelwort Immanenzphilosophie in dieser Weise begreife, dann rekurrie-

re ich nicht unmittelbar auf die Ontologie Baruch de Spinozas (siehe insb. Spinoza 

1991: 34 sowie Ethik, Vierter Teil, Lehrsatz IV, 2010 [1677]) oder die Philosophie 

Gilles Deleuze’ (siehe insb. Deleuze/Guattari 2000: 53ff.), auch wenn sich diese 

durchaus in Bezug zu meiner Charakterisierung von Immanenzphilosophie setzen las-

sen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 17 

 

 

nen, denen sie in diesem Sinne vorhält, Praxis nach Maßgabe praxistranszenden-

ter – denn ihr äußerlicher – Instanzen zu begreifen. Generell bezogen auf Praxen 

wären solche transzendenten Instanzen neben einem vorgängigen Handlungsver-

mögen dann beispielsweise essenzialistisch begriffene Sozialstrukturen, eine 

teleologische Geschichtsauffassung, aber auch eine vorgängige Subjekt-Objekt-

Trennung. Immanenzphilosophie geht gleichwohl keineswegs davon aus, dass es 

grundsätzlich keine Subjekte und Objekte sowie Handlungsfähigkeit und gesell-

schaftlichen Strukturen etc. geben kann. Sie begreift diese jedoch nicht als hand-

lungsvorgängig bestehende Gegebenheiten, sondern als im Tun und dessen Re-

flexion formiert. Wirkliches Tun in seinen Vollzügen stellt also den einzigen un-

hintergehbaren Ausgangspunkt einer immanenzphilosophischen Reflexion dar. 

Vom Primat der Praxis auszugehen, bedeutet dann insbesondere, dem wirklichen 

Tun einen systematischen Vorrang vor dem philosophischen Denken zuzugeste-

hen. Oder in den Worten Peter Janichs: „Es gibt nichts Absolutes, außer man tut 

es.“ (Janich 2002: 30) 

Als (praxis-)transzendente Instanzen stellen sich dann ein rigides Pop-

per’sches Wissenschaftskriterium ebenso wie ein als wissenschaftskonstitutiv 

vorausgesetztes Paradigma Kuhns (Kuhn 1976) oder der radikale Individualis-

mus Feyerabends dar. Statt solcher externer und damit transzendenter Ansprüche 

zur Beurteilung wissenschaftlicher Erkenntnisse anzulegen, hebt die Immanenz-

philosophie die Rolle innerwissenschaftlich vollzogener Begründungen hervor, 

expliziert deren immanente Geltungskriterien und bilanziert zwischen diesen im-

pliziten Ansprüchen und den Einlösungen dieser Ansprüche. Vor diesem Hinter-

grund schlägt Althusser die auf dem ersten Blick paradox anmutende Rede von 

der relativen Autonomie wissenschaftlicher Praxis vor (vgl. Althusser DKL: 

348). Denn versteht man Autonomie entsprechend der etymologischen Bedeu-

tung als Selbstgesetzgebung, dann können die eigentümlich wissenschaftlichen 

epistemischen Strategien der Erkenntnissicherung durchaus als autonom be-

stimmt werden. Gleichwohl stehen Wissenschaften, als Praxen betrachtet, durch-

aus in Wechselverhältnissen zu anderen gesellschaftlichen Praxen. Diesem Um-

stand sucht Althusser mit dem relativen Moment ihrer Autonomie Rechnung zu 

tragen. 

Meine Anfangsthese lautet, dass immanenzphilosophische Ambitionen in 

ihrer Transzendenzkritik durchaus überzeugend sind, allerdings häufig in der 

Ausarbeitung einer Gegenposition am eigenen Anspruch scheitern. Es lässt sich 

annehmen, dass dieses Scheitern weder zufällig geschieht, noch der immanenz-

philosophischen Motivation als solcher geschuldet ist, sondern dass vielmehr 

eine bestimmte Art und Weise, die Form von wissenschaftlichen Praxen zu be-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

stimmen, in ihrer Theoriearchitektonik systematische Kipppunkte aufweist, wel-

che den Anspruch, im Ausgang der Praxis zu argumentieren, unterminieren.  

Konkretisieren werde ich die Problemlage im Folgenden, indem ich die Er-

gebnisse meiner Auseinandersetzung mit dem Ansatz von Joseph Rouse skizzie-

re, die in Kapitel 1 en détail erfolgen wird. Den Kern des Problems werde ich 

anschließend mithilfe der begrifflichen Unterscheidung zweier methodischer 

Einstellungen der Praxisreflexion, nämlich der konstitutionstheoretischen und 

der rekonstruktionstheoretischen Herangehensweise, sichtbar machen. 

 

 

0.2 Problematisierung eines faktiven Verständnisses 

wissenschaftlicher Praxen am Beispiel von Rouse  

 

Mit seinen einschlägigen Monographien Knowledge and Power. Towards a Poli-

tical Philosophy of Science (1987), Engaging Science. How to Understand Its 

Practices Philosophically (1996), How Scientific Practice Matter. Reclaiming 

Philosophical Naturalism (2002) und Articulating the World. Conceptual Under-

standing and the Scientific Image (2015)
5
 legt Joseph Rouse, der an der Wes-

leyan University lehrt und zunehmend Beachtung findet, die gegenwärtig wohl 

ambitionierteste und am stärksten ausgearbeitete Immanenzphilosophie wissen-

schaftlicher Praxen vor. Immanenzphilosophisch hebt Rouse mit einer Funda-

mentalkritik an transzendenzphilosophischen Konzeptionen an, als welche er 

unter anderem ein unitarisches Wissenschaftsverständnis, die philosophische 

Frage nach der Geltung wissenschaftlichen Wissens, jedwede repräsentationslo-

gische Wahrheitsauffassung, einen essenzialistischen Naturbegriff und eine vor-

gängige Subjekt-Objekt-Gliederung des Erkenntnisprozesses in Frage stellt. 

Rouse’ praxisphilosophisches Alternativprojekt speist sich dabei aus einer be-

achtlichen Varianz an Quellen, von denen der (postanalytische) Neopragmatis-

mus Robert Brandoms und John McDowells, die Schriften Michel Foucaults, die 

Phänomenologie Martin Heideggers, die zeitgenössische Stanford School der 

Wissenschaftsphilosophie um Ian Hacking und Nancy Cartwright und die femi-

nistische Philosophie Donna Haraways, Sandra Hardings und Karen Barads le-

                                                           

5  Articulating the World erschien im November 2015 und konnte für die systematische 

Anlage des Kapitels 1 nicht mehr berücksichtigt werden. Allerdings verschärfen sich 

in jenem Buch die von mir aufgezeigten Problemlagen, insbesondere bezogen auf den 

Naturalismusaspekt, denn Rouse sucht dort, wissenschaftliches Verstehen grundsätz-

lich nach dem Modell ökologischer Nischenkonstruktion zu begreifen, mithin nach 

Maßgabe einer bestimmten einzelwissenschaftlichen Theorie.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 19 

 

 

diglich seine prominentesten philosophischen Bezugspunkte markieren. Darüber 

hinaus rezipiert Rouse ausgiebig praxisorientierte Ansätze der Wissenschaftsfor-

schung, insbesondere die Arbeiten Bruno Latours und die wissenschaftshistori-

sche Programmatik Hans-Jörg Rheinbergers. Überdies bezieht er seine Überle-

gungen stets auf aktuelle naturwissenschaftliche Forschungszusammenhänge. 

Rouse leistet damit auch einen Brückenschlag zwischen philosophischer Refle-

xion und historiographischer, soziologischer, ethnographischer und feministi-

scher Wissenschaftsforschung.  

Dass Rouse in dieser umfangreichen Rezeptionsarbeit – jenseits der so häu-

fig unterstellten Kluft zwischen analytischer und kontinentaleuropäischer Philo-

sophie sowie jenseits einer Beschränkung auf ausschließlich genuin philosophi-

sche Quellen – zeitgenössisch eine immanenzphilosophische Perspektive entwi-

ckelt, kann als Indiz für die philosophisch-systematischen Relevanz von Imma-

nenzphilosophie überhaupt gelten. Dennoch weist die Argumentation von Rouse 

Kipppunkte auf, die den immanenzphilosophischen Anspruch des Primates der 

Praxis konterkarieren. Diese treten, so meine These, bei Rouse nicht zufälliger-

weise auf, sondern stehen in systematischem Zusammenhang mit einer bestimm-

ten, nämlich einer konstitutionstheoretischen Weise, die Form von Praxis zu be-

stimmen.  

Besonders einschlägig lässt sich dies an Rouse’ Rekurs auf einen naturalisti-

schen Anspruch in der Bestimmung wissenschaftlicher Praxen verdeutlichen. So 

versteht Rouse (wissenschaftliche) Praxen faktiv als bestimmte raum-zeitlich lo-

kalisierte Prozesse, die stets über sowohl materiale wie auch diskursive Momen-

te verfügen und in deren Vollzug sich Subjekte und Objekte herausbilden. Sein 

Anliegen ist es unter anderem, neben dem klassisch praktisch verstandenen Ex-

perimentieren, auch Theorie-, Begriffs- und Modellbildungen mit diesem Praxis-

begriff zu erfassen. Die Grenzziehungen zwischen Erforschbarem und Nicht-

Erforschbarem, zwischen Wissenschaftlichem und Nicht-Wissenschaftlichem 

sowie zwischen Natürlichem und Nicht-Natürlichem lassen sich dann nicht über 

transzendente Prinzipien wie einen allgemeinen Wissenschaftsbegriff, eine vor-

gängige wissenschaftliche community mit geteilten Vorannahmen oder einen ge-

gebenen Gegenstandsbereich „Natur“ bestimmen, sondern werden in wissen-

schaftlichen Praktiken (re-)produziert, mitunter irritiert und neu gezogen (vgl. 

Rouse 1996: 173). 

Obwohl Rouse sich dezidiert gegen essenzialistische Auffassungen von Na-

tur und Wissenschaft ausspricht (vgl. Rouse 2002: 3f.), sucht er erstaunlicher-

weise in einer reformulierten Variante des philosophischen Naturalismus – eine 

mutmaßlich folgerichtige Konsequenz seiner immanenzphilosophischen Ambi-

tionen – eine Alternative zu transzendenzphilosophischen Argumentationen. Um 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

diesem Anspruch gerecht zu werden, der ihm den Rekurs auf nicht mit wissen-

schaftlichen Mitteln zu erklärende und damit als übernatürlich verstandene Ins-

tanzen in der Erklärung jeglicher Phänomene verbietet (vgl. Rouse 2002: 3), 

sieht sich Rouse unter anderem dazu gezwungen, wissenschaftliche Praxen als 

Komponenten natürlicher Phänomene (vgl. Rouse 2002: 283), Natur ihrerseits 

als normativ (vgl. Rouse 2002: 351) und Bedeutung als in der materialen Welt 

verortet (vgl. Rouse 2002: 232) zu begreifen. Ohne die Problematisierung seiner 

Lösungsvorschläge vorwegzunehmen, zeichnen sich bereits an dieser Stelle sei-

nem Naturalismus geschuldete problematische Argumentationsfiguren ab, die 

dem Anspruch, konsequent im Ausgang der Praxis zu argumentieren, entgegen-

laufen: Eine immer schon bedeutungsvolle Handlungsumgebung sowie eine im-

mer schon normative Natur muss er dann nämlich als vorgängige Möglichkeits-

bedingungen von Tätigkeitsvollzügen voraussetzen. Dass solche Handlungsbe-

dingungen im Tun zunächst als unhintergehbar gegeben erscheinen, gilt Rouse 

als Grund dafür, sie gleichsam ontologisch als aus der Handlungsumgebung 

emergierende „reale Möglichkeiten“ (vgl. Rouse 2002: 337) zu begreifen. 

 

 

0.3 Problemfokussierung: Konstitutionstheorie und 

Rekonstruktionstheorie als zwei Weisen der 

Praxisbestimmung 

 

Als heuristisches Mittel, um solche Kipppunkte sichtbar zu machen, ziehe ich 

die Unterscheidung von Konstitutionstheorie und Rekonstruktionstheorie heran 

(vgl. Weingarten 2003: 34f.; Werlen/Weingarten 2005: 202f.; Müller 2015: 

265f.; Kertscher/Müller 2015: 122f.; Baumann 2010: 163-172), die sich hier auf 

zwei unterschiedliche methodische Einstellungen der begrifflichen Bestimmung 

von Praxis bezieht. Mittels dieser lassen sich nämlich entscheidende und meines 

Erachtens bislang unterbelichtete Unterschiede an den Konzeptionen wissen-

schaftlicher Praxen bei Rouse, Bachelard und Althusser explizit machen. So 

setzt die Art und Weise, in der Rouse über Praxis nachdenkt, voraus, bei Prakti-

ken handele es sich um Gegebenheiten in der Welt, die sich als solche gleichsam 

empirisch beschreiben ließen. Aus diesem Grund werde ich im weiteren Verlauf 

bezogen auf Rouse von Praktiken sprechen und davon eine rekonstruktionstheo-

retische Weise, Praxis zu reflektieren, unterscheiden. Rouse thematisiert Prakti-

ken also aus einer methodischen Einstellung heraus, in der präsupponiert wird, 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 21 

 

 

Praktiken seien faktische Gegebenheiten, er spricht also faktiv über Praxis.
6
 Dies 

evoziert dann die Frage, welche Kriterien einen Prozess als Praktik auszeichnen. 

Unter der Voraussetzung, Prozesse seien als Praktiken gegeben, müssen diese 

Kriterien dann im Zustandekommen, mithin in der Konstitution eines Prozesses 

als Praktik gesucht werden (vgl. Kertscher/Müller 2015: 122f.). Diese methodi-

sche Einstellung, welche voraussetzt, Praktiken seien objektstufige Gegebenhei-

ten in der Welt und folglich nach ihrer Konstitution fragen muss, lässt sich des-

halb als konstitutionstheoretisch bezeichnen. Eine konstitutionstheoretische Wei-

se der Praxisbestimmung gerät dann in Konflikt mit dem immanenzphilosophi-

schen Anspruch, vom Primat der Praxis aus zu argumentieren, wenn sie der Pra-

xismöglichkeit einen systematischen Vorrang vor der Praxiswirklichkeit unter-

stellt (vgl. Werlen/Weingarten 2005: 202f.). Denn wenn in einer konstitutions-

theoretischen Thematisierungsweise die Bestimmung einer Praxis auf die Bedin-

gungen ihrer Konstitution zurückgeführt wird, dann kann wirkliches Tun aus-

schließlich nach Maßgabe seiner Möglichkeitsbedingungen begriffen werden. In 

der kantisch geprägten Handlungstheorie gilt als solche dann paradigmatischer 

Weise die „Handlungsfähigkeit“. Dass im Rahmen einer konstitutionstheoreti-

schen Argumentation allerdings auch andere, weniger transzendentalphiloso-

phisch aufgeladene Instanzen in dieser Weise als Konstitutionsbedingungen fun-

gieren können, hat sich exemplarisch in Rouse’ Rückgriff auf „reale Möglichkei-

ten“ abgezeichnet.
7
 

Eine andere Weise, Praxis zu thematisieren, stellt demgegenüber eine rekon-

struktionstheoretische bzw. formtheoretische reflexive Einstellung dar. Im 

Unterschied zur konstitutionstheoretischen setzt nämlich eine rekonstruktions-

theoretische Einstellung Praxen – ebenso wie Handeln, Herstellen etc. – nicht 

faktiv als objektstufige Gegebenheiten voraus, sondern begreift den Ausdruck 

„Praxis“ als begriffliche Formbestimmung an Tätigkeitsvollzügen, mithin als Re-

                                                           

6  Um hervorzuheben, dass es einer bestimmten Art und Weise über Praxis nachzuden-

ken, geschuldet ist, dass Praktiken als faktische Gegebenheiten erscheinen, überneh-

me ich dafür den Ausdruck faktiv von Kertscher/Müller (2015: 122), der sich dann 

stets auf die Herangehensweise der Formbestimmung bezieht. 

7  In diesem Sinne bemerkt Weingarten, dass transzendentalphilosophische wie auch na-

turalistische und realistische Theorietypen in weiten Teilen einer konstitutionstheore-

tischen Einstellung folgen (vgl. Weingarten 2003: 31). So pointiert er: „Konstitutions-

theoretisch wird entweder ontologisch nach dem Wesen oder transzendentalphiloso-

phisch nach den Bedingungen der ‚Möglichkeit von ...‘ gefragt; rekonstruktionstheo-

retisch werden begriffliche Verhältnisse auf ihre Stimmigkeit und ihren methodisch 

geordneten Aufbau hinterfragt.“ (Weingarten 2003: 34) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

flexionsbegriff. Methodischer Ausgangspunkt einer rekonstruktionstheoretischen 

Bestimmung ist dann stets das wirkliche Tun im Vollzug, das immer schon eine 

Reflexivität einschließt. Der Ausdruck Praxis bezieht sich dann nicht objektstu-

fig auf ein Tun als solches, sondern bezeichnet ein bestimmtes reflexives Ver-

hältnis, das Tätige zum Tun einnehmen. Dem Tun werden auf diese Weise zu-

nächst keine konstitutiven Möglichkeitsbedingungen unterstellt (vgl. Weingarten 

2005a: 23), und zwar weder solche, die transzendentalphilosophisch als notwen-

dige und allgemeine angenommen werden noch solche, die als relative fungie-

ren, wie dies bei den Rouse’schen realen Möglichkeiten der Fall ist. Insofern 

steht die Rekonstruktionstheorie also insbesondere Transzendentalitätsannahmen 

fundamentalkritisch gegenüber, bricht aber darüber hinausgehend die kantische 

Gegenüberstellung von Transzendentalem – die konstitutiven Bedingungen der 

Möglichkeit (besonders von Erkenntnis) – und Empirischem auf. Transzenden-

talphilosophische Konzeptionen begreift sie genau dann als problematisch, wenn 

sie eine bestimmte Form von Konstitutionsdenken darstellen. Insofern gilt aus 

rekonstruktionstheoretischer Perspektive die Auffassung, es gäbe irgendwelche 

konstitutiven Instanzen für unser Tun und unser im Tun vermitteltes Erkennen 

grundsätzlich als problematisch, gerade weil dann nicht im Ausgang des wirkli-

chen Tuns im Vollzug argumentiert wird.
8 
 

Meine These lautet nun, dass eine Immanenzphilosophie, um ihren eigenen 

Anspruch einzulösen, nicht konstitutionstheoretisch verfahren kann, sondern mit 

einer rekonstruktionstheoretischen methodischen Einstellung einhergehen muss. 

So dient mir die Leitunterscheidung von Konstitutionstheorie und Rekonstruk-

tionstheorie dazu, inhärente Probleme an den Ansätzen von Rouse, Bachelard 

und Althusser sichtbar zu machen. In anderen Worten, ich gebrauche die Attri-

bute „rekonstruktionstheoretisch“ und „konstitutionstheoretisch“ nicht als abso-

lute Qualitätsmaßstäbe für sich, so dass eine Position deshalb problematisch wä-

re, weil sie als konstitutionstheoretisch klassifiziert wird, sondern um systemati-

                                                           

8  Bezogen auf die Bestimmung von Erkenntnisbedingungen kommt eine solche konsti-

tutionstheoretische Einstellung dann beispielsweise auch in Herbert Schnädelbachs 

Bemühungen zum Ausdruck, den Begriff des Apriorischen historisch relativ umzube-

stimmen und ihn damit von den Attributen der Notwendigkeit und Allgemeinheit zu 

befreien, die Kant diesem bemisst: „Also nicht all das ist schon a priori, was wir fak-

tisch in einem empirischen Erkenntniszusammenhang nicht empirisch thematisieren 

können – ceteris paribus-Annahmen, das Funktionieren der benutzen Meßgeräte oder 

das an dieser Stelle erforderliche Hintergrundwissen –, sondern nur das, was unseren 

empirischen Erkenntniszusammenhang als solchen konstituiert [...].“ (Schnädelbach 

2000: 194; Herv. i.O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 23 

 

 

sche Schwierigkeiten bestimmter Weisen der Reflexion wissenschaftlicher Pra-

xen begreifbar zu machen und Lösungsperspektiven aufzuzeigen. Warum sich 

eine konstitutionstheoretische Konzeption wissenschaftlicher Praxen als proble-

matisch erweist, inwiefern sie den immanenzphilosophischen Anspruch untermi-

niert und weshalb ich in einem rekonstruktionstheoretisches Praxisverständnis 

eine Lösungsperspektive sehe, erhellt sich deshalb erst in der Auseinanderset-

zung mit dem Material, die dazu dient, die Leistungsfähigkeit und die Grenzen 

immanenzphilosophischer Herangehensweisen vorzuführen. Einleitend kann ich 

an dieser Stelle lediglich die wichtigsten Erträge meiner Auseinandersetzung 

schildern. 

So ist es deshalb möglich, Praxen rekonstruktionstheoretisch im Ausgang 

ihrer Vollzüge zu reflektieren, ohne dabei auf konstitutive Instanzen zu rekurrie-

ren, weil das Tun bereits ein Reflektieren einschließt – und zwar in doppelter 

Hinsicht (vgl. Weingarten 2003: 43f).
9
 Denn Tun ist erstens reflexiv, weil wir 

uns, während wir etwas tun, zu unserem Vollzug und zu den Effekten, die wir 

zeitigen, ebenso verhalten wie zu vorgefundenen Bedingungen. Dies mag ein all-

tagsnahes Beispiel verdeutlichen: Wenn ich im Begriff bin, eine Linsensuppe zu 

kochen, und meine Zubereitung auf dem Herd überkocht, dann hebe ich den 

Topfdeckel an und reguliere die Temperatur der Kochplatte. Wenn ich feststelle, 

dass ich keinen Essig mehr im Haus habe, rühre ich etwas mehr Senf bei. Wenn 

das Zusammengekochte zu fest wird, gieße ich etwas Wasser hinzu etc. Dass ich 

mein Tun permanent auf das, was ich bereits getan habe, und das, was mir im 

Tun passiert, abstimme, heißt nichts anderes, als dass ich mein Tun als ein Tun 

verstehe und nicht etwa als ein Widerfahrnis begreife. Das bedeutet, dass ich es 

also im Vollzug reflektiere. 

Über diese Reflexion im Vollzug hinaus können wir unser Tun aber stets 

auch, zweitens, im Modus der Reflexion des Vollzugs rekonstruktiv als eine be-

stimmte Form von Vollzug reflektieren. Denn indem ich etwa mein Tun als ein 

Linsensuppe-Kochen, allgemeiner als ein Kochen und noch allgemeiner als ein 

Herstellen bestimme, reflektiere ich auf die Form meines Vollzugs.
10

 Eine solche 

                                                           

9  Die Figur der doppelten Reflexivität schließt sich dabei insbesondere an Interpretatio-

nen des Hegel’schen Herrschaft-Knechtschaft-Verhältnisses zur Bestimmung der 

Form der Arbeit an (vgl. Hegel, Phänomenologie des Geistes [1807] 1986b: 153f.). 

10  Der Einfachheit halber habe ich mein Beispiel in der ersten Person Singular formu-

liert. Dies soll keineswegs heißen, dass Tun primär von Einzelnen vollzogen wird, 

noch dass Reflexionen – sowohl im Vollzug als auch des Vollzugs – individuelle Me-

ditationen darstellen. Vielmehr stellen Tun und Reflektieren immer schon Vollzüge 

von Vielen dar. Ausführlicher wird dies in Kapitel II.3.3 erläutert. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Reflexion des Vollzugs überschreitet gewissermaßen die bloße Reflexion im Voll-

zug, ist aber logischerweise nicht unabhängig von dieser möglich (vgl. Baumann 

2010: 148f.). Im Modus der Reflexion des Vollzugs kann ich insbesondere auf 

die Bedingungen meines Tuns reflektieren. So kann ich darauf reflektieren, dass 

ich mich im Tun bestimmter gegenständlicher Mittel wie Kochtopf, Herd und 

Küchenwerkzeugen bedient habe, die ihrerseits produziert sowie unter bestimm-

ten Umständen Teil meiner Kücheneinrichtung geworden sind und in ihrer spezi-

fischen Ausgestaltung meinen Vollzug mitbedingt haben. Rekonstruktiv kann 

ich dann darauf reflektieren, dass sich mein Vollzug womöglich anders gestaltet 

hätte, hätte ich etwa einen Dampfkochtopf statt eines gewöhnlichen Kochtopfs 

oder einen Gasherd statt eines Elektroherds zur Hand gehabt.
11

 Ich kann also die 

Bedingungen, unter denen ich gehandelt habe und die mir im Vollzug als unhin-

tergehbar erschienen sind, hinterfragen und über Alternativen nachdenken. Da-

mit überschreitet die Reflexion des Vollzugs aber bereits die vollzugsimmanente 

Reflexion, sie bezieht sich auf ein aus der tätigen Involviertheit erwachsendes 

und diese zugleich reflexiv transzendierendes Nachdenken über die Bedingun-

gen, Modalitäten, Formen und Verhältnisse des Tuns. 

Ein eben solches reflexives Transzendieren, ein Hinterfragen und Kritisieren 

von vorgefundenen Bedingungen und Tätigkeitsverhältnisses ist aber kaum mög-

lich, wenn diese faktiv thematisiert und damit zu unhintergehbaren Gegeben-

heiten stilisiert werden. Wenn ein konstitutionstheoretisches Praxisverständnis 

aber aus systematischen Gründen eine solche Hypostasierung von konstitutiven 

Praxismöglichkeiten involviert, dann heißt das nichts anderes, als dass es von 

denjenigen Tätigkeitsverhältnissen abstrahiert, in denen uns ein Gegenstand als 

dinglich, eine Bedingung als unhintergehbar oder das Praxis-Sein eines Tuns als 

                                                           

11  Diese Rückschlüsse kann ich aber nur deshalb ziehen, weil ich bereits mittels dieser 

alternativen Mittel tätig gewesen bin oder mir andere von ihren praktischen Erfahrun-

gen mit diesen berichtet haben. Insofern können wir auf der Grundlage praktischer Er-

fahrungen durchaus darauf schließen, dass sich ein Dampfkochtopf auch künftig als 

Mittel zum Kochen einsetzen lässt und damit diesem Gegenstand bestimmte Möglich-

keiten zuschreiben. Entscheidend ist aber, dass all diese Bestimmungen auf wirkliches 

praktisches Tun zurückverweisen, wir also Möglichkeiten im Ausgang wirklicher Er-

fahrungen bestimmen. Somit lassen sich in rekonstruktionstheoretischer Sicht die Be-

dingungen, Mittel und Möglichkeiten des Tuns ausschließlich in der Reflexion auf 

einen Vollzug ex post – und das heißt: im Anschluss an getätigte Vollzüge – als des-

sen Bedingungen, Mittel und Möglichkeiten bestimmen. So ist das Tisch-Sein eines 

Tisches keine inhärente Eigenschaft eines Dinges namens Tisch, sondern markiert den 

Gebrauch eines Dinges als Tisch. Auch dieser Aspekt wird in Kapitel II.3.3 vertieft. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 25 

 

 

faktisch erscheinen (vgl. Baumann 2010: 255), es abstrahiert also von den Ver-

hältnissen, innerhalb derer wir uns zu unserem Tun und den Bedingungen unse-

res Tuns in ein (reflexives) Verhältnis setzen. Oder anders ausgedrückt, es redu-

ziert die Reflexivität einseitig auf die Reflexion im Vollzug. 

Damit lässt sich nun meine These, eine konstitutionstheoretische Praxiskon-

zeption scheitere am immanenzphilosophischen Anspruch, dahingehend konkre-

tisieren, dass eine immanenzphilosophische Reflexion dem Tun eine doppelte 

Reflexivität zugestehen muss. Und das heißt, wie sich im weiteren Verlauf erhel-

len wird, dass eine bloße Immanenzperspektive zugunsten einer Position, die ein 

reflexives Transzendieren der Immanenz einschließt, aufgegeben werden muss. 

Zu welchen Problemen es führt, Tätigkeiten nicht als doppelt reflexive in den 

Blick zu nehmen und inwiefern sich solche Argumentationsschritte als konstitu-

tionstheoretische Kipppunkte sichtbar machen lassen, werde ich im Auftakt II 

und im Hauptteil vorführen. Einen Vorgeschmack auf den systematischen Zu-

sammenhang einer faktiven Praxisbestimmung, dem dann erforderlichen Rekurs 

auf eine konstitutive Möglichkeitsinstanz und der damit einhergehenden Nivel-

lierung der Reflexivität des Tuns mag die folgende skurrile Passage bei Karen 

Barad vermitteln: 

 

„Die Welt ist Intraaktivität in ihrer je verschiedenen Materialisierung und Relevanzbil-

dung. Zusammenfassend gesagt, sind die primären ontologischen Einheiten keine ‚Dinge‘, 

sondern Phänomene – dynamische, topologische Rekonfigurationen/Verschränkungen/Re-

lationalitäten/(Neu)gliederungen der Welt. Und die primären semantischen Einheiten sind 

nicht ‚Wörter‘, sondern materiell-diskursive Praktiken, durch die (ontische und semanti-

sche) Grenzen konstituiert werden. Diese dynamische Kraft ist das Tätigsein. Tätigsein ist 

kein Attribut, sondern die fortlaufende Rekonfiguration der Welt. Das Universum ist im 

Werden begriffene agentielle Intraaktivität.“ (Barad 2012: 22; ins Deutsche übertragener 

Auszug aus Barad 2007) 

 

Gerade weil Barad im Rahmen ihres immanenzphilosophisch motivierten Ansat-

zes des agentiellen Realismus Praktiken als faktische Gegebenheiten begreift, 

muss sie danach fragen, was diese denn konstituiert. Als Konstitutionsinstanz 

hypostasiert sie dann ein geradezu Gaia-mythologisch anmutendes tätiges Welt-

ganzes, welches jegliche materiale Trennung wie begriffliche Unterscheidung 

aus sich heraus gleichsam gebäre. Unter der Voraussetzung einer solchen trans-

zendenten Instanz des tätigen Universums kann aber den Tätigen kaum mehr 

eine reflexive Haltung zu ihrem eigenen Tun als Praxis zugestanden werden.  

Im Unterschied dazu bedeutet wissenschaftliche Praxen als doppelt reflexive 

zu begreifen, an ihnen eine Form des Verhältnisses von Vollzug und dessen Re-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

flexion aufzuzeigen, mittels derer sie sich von anderen, insbesondere von alltags-

weltlichen Praxen unterscheiden lassen. Der Vorschlag, den ich in Anlehnung an 

Bachelard und Althusser entwickeln werde, läuft darauf hinaus, dass sich wis-

senschaftliche Praxen der Form nach insofern von anderen gesellschaftlichen 

Praxen unterscheiden lassen, als sie die Reproduktion und Validierung der Mittel 

der Begründung ihrer Erkenntnisse miteinschließen. Umgekehrt bestimmen sich 

wissenschaftliche Erkenntnisse – rekonstruktionstheoretisch – genau dadurch, 

dass sie auf diese Weise eine wissenschaftsimmanente Begründung erfahren ha-

ben. Wenn Althusser daher von der (relativen) Autonomie wissenschaftlicher 

Praxis (vgl. Althusser DKL: 348) spricht, dann zielt dies insbesondere auf diese 

spezifische Form der eigentümlich wissenschaftsimmanenten Reflexion eines 

Tuns als Erkenntnisproduktion, mithin auf den Modus der Reflexion des Voll-

zugs. 

Insofern muss beispielsweise, um ein Resultat eines Experiments als einen 

physikalischen Befund und nicht etwa als Methodenartefakt einer partikularen 

Versuchsanordnung beurteilen zu können, das Tun im Labor als ein Experimen-

tieren bestimmt werden, welches insbesondere methodologischen Regeln folgt 

und sich validierter Instrumente bedient. Damit ist bereits angezeigt, dass sich 

die Reflexionstätigkeit ebenso wie das Tun selbst niemals auf einen isolierten 

Vollzug beziehen kann, sondern stets Bezug nimmt auf vorherige Tätigkeiten 

und das Tun Anderer. In diesem Fall sind dies insbesondere die Praxen der Her-

stellung, Eichung und Wartung der Messinstrumente, in anderen Worten deren 

Reproduktion, sowie die im innerwissenschaftlichen Tun reproduzierten metho-

dologischen Regeln. Das bedeutet aber auch, dass die genauere Bestimmung 

eines Tuns im Labor als ein Experimentieren nicht dem Vollzug selbst objektstu-

fig anhaftet, sondern sich in einer charakteristischen Form der reflexiven Bezug-

nahme auf diesen bestimmt. In der philosophischen Reflexion auf dasjenige 

Verhältnis eines Vollzugs zu seiner wissenschaftsimmanenten Reflexion, das ihn 

als wissenschaftliche Praxis bestimmt, lässt sich dann eine Antwort auf die Fra-

ge finden, was es heißt, Wissenschaften immanenzphilosophisch zu reflektieren.  

Eine Antwort auf diese Frage entwickelt dieses Buch in der kritischen Analy-

se der bereits erwähnten Ansätze von Rouse, Bachelard und Althusser, die je-

weils einer immanenzphilosophischen Ambition folgend, solche Formbestim-

mungen wissenschaftlicher Praxen vorzulegen beanspruchen. Ich untersuche al-

so nicht empirisch, etwa in Form einer ethnographischen Laborstudie, was Wis-

senschaftlerinnen oder Wissenschaftler tun, denn dies würde – methodologisch 

bedingt – einem faktiven Verständnis wissenschaftlicher Praxen Vorschub leis-

ten. Ich untersuche auch nicht diskursanalytisch, wie Forschende beispielsweise 

in wissenschaftlichen Publikationen ihr eigenes Tun beschreiben. Stattdessen 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 27 

 

 

analysiere ich, wie solche Philosophen, die den Anspruch erheben, der tatsächli-

chen wissenschaftlichen Praxis gerecht zu werden, deren Form bestimmen, führe 

vor, in welche Problemlagen konstitutionstheoretische Argumentationslinien 

münden, verdeutliche, weshalb in einer rekonstruktionstheoretischen Herange-

hensweise eine vielversprechende Alternative zu vermuten ist und werde als Lö-

sungsperspektive schließlich – in Anschluss an Althusser – einen Vorschlag an-

bieten, was es heißen könnte, wissenschaftliche Praxen immanenzphilosophisch 

zu reflektieren. 

Nun habe ich bereits einen konstitutionstheoretischen Kipppunkt innerhalb 

der Argumentation von Rouse skizziert, der sich allerdings in seiner vollen Trag-

weite erst im Zuge von Kapitel 1 begreifen lässt. Was ich an dieser Stelle jedoch 

zunächst ausgeblendet habe, und was seinen Ansatz so interessant macht, ist, 

dass die Spannung von konstitutionstheoretischen und rekonstruktionstheoreti-

schen Zügen immanent in der Argumentation von Rouse angelegt ist. Besonders 

spannend ist nun, dass Rouse sich zwar nicht namentlich auf Bachelard und Alt-

husser bezieht, die rekonstruktionstheoretischen Züge innerhalb seiner Überle-

gungen allerdings maßgeblich im Zusammenhang seiner Rezeption der wissen-

schaftshistoriographischen Programmatik Hans-Jörg Rheinbergers anklingen. 

Rheinbergers Ansatz seinerseits ist nun im bedeutendem Ausmaß von der fran-

zösischen Denkrichtung der Épistémologie beeinflusst, die richtungsweisend von 

Bachelard (1884-1962) beeinflusst ist, welcher im französischen Diskurs bis in 

die Gegenwart hinein wirkmächtig ist. Im Hinblick auf die rekonstruktionstheo-

retische Ambition, die ich an Bachelards Ansatz in den Vordergrund stellen 

werde, knüpft auch Althusser (1918-1990), dessen Überlegungen ihrerseits eben-

so einen bedeutsamen Bezugspunkt Rheinbergers darstellen, an Bachelard an.  

 

 

0.4 Von Bachelard zu Althusser: Eine rekonstruktions-

theoretische Argumentationslinie 

 

So werde ich an den Überlegungen Bachelards eine spezifische Weise des Philo-

sophierens herausarbeiten, die ich als eine rekonstruktionstheoretische sichtbar 

mache. Bachelard folgt also einer ganz anderen methodischen Einstellung als 

Rouse. Zwar findet Bachelard auch im deutschsprachigen Diskurs, vor allem im 

Zuge des zunehmenden philosophischen Interesses an wissenschaftlichen Praxen 

und an der Historizität von Wissenschaften, in den letzten Jahren verstärkte Be-

achtung, allerdings verbleiben in der neueren Rezeption die internen Unstimmig-

keiten und systematischen Probleme innerhalb des Bachelard’schen Denkens un-

terbelichtet. Diese lassen sich aber, wie ich zeigen werde, als konstitutionstheo-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

retische Kipppunkte begreifbar machen.
12

 Solche konstitutionstheoretischen 

Kipppunkte aufzuzeigen, ein systematisches Verständnis ihrer Quellen zu gewin-

nen, um die Herausforderungen und Anforderungen rekonstruktionstheoreti-

schen Philosophierens zu schärfen, erscheint mir als entscheidender Schritt auf 

dem Weg zu einer überzeugenden Reflexion wissenschaftlicher Praxen. So wer-

den wir sehen, dass insbesondere Louis Althusser, ohne selbst über die begriffli-

che Unterscheidung von Rekonstruktionstheorie und Konstitutionstheorie zu ver-

fügen, maßgeblich motiviert von einer Kritik an eben jenen konstitutionstheore-

tischen Zügen des Denkens Bachelards, an die andere, nämlich die rekonstruk-

tionstheoretische Argumentationslinie anknüpft und diese weiter ausarbeitet. 

Bachelard widmet sich, fasziniert von der Herausbildung der nachklassischen 

Physik und enttäuscht von den begrifflichen Mitteln der zeitgenössischen Philo-

sophie, diese angemessen zu begreifen, ab den ausklingenden 1920er Jahren der 

Herausarbeitung einer Reflexionsperspektive, die den tatsächlich entstandenen 

Naturwissenschaften gerecht zu werden beansprucht. Diese geht von vier Leitge-

danken aus. Erstens nämlich hat die Physik die theoretischen Umwälzungen aus 

sich selbst heraus hervorgebracht, die Philosophie hingegen hat zum wissen-

schaftlichen Fortschritt nichts beigetragen (vgl. Bachelard CFE: 71). Dies sei 

auch nicht ihre Aufgabe. Zweitens zeichne sich die moderne Physik durch einen 

epistemologischen Bruch mit der klassischen Physik aus (vgl. Bachelard NWG: 

61f.). Sie bedient sich Begriffen und Methoden, die in der Newton’schen Mecha-

nik keine Vorläufer finden, sie arbeitet schlichtweg an einem völlig anderen wis-

senschaftlichen Gegenstand. Drittens sind moderne Naturwissenschaften wesent-

lich in Form sogenannter Phänomenotechniken zu begreifen (vgl. Bachelard E: 

123), die epistemologische Reflexion müsse damit also deren praktische Aspekte 

in den Vordergrund stellen. Durch die phänomenotechnische Vermittlung unter-

                                                           

12  So sind mit den Dissertationen von Monika Wulz (2010) und Sandra Pravica (2015) 

in den letzten Jahren zwei deutschsprachige Monographien erschienen, die sich aus-

schließlich der Philosophie Bachelards widmen und die zahlreichen Schriften Bache-

lards in ihrer Breite in einen systematischen Zusammenhang stellen. Zwar erheben 

beide den Anspruch, an Bachelard eine immanenzphilosophische Alternative zur ana-

lytischen Wissenschaftstheorie freizulegen (explizit erfolgt dies bei Pravica 2015: 

120ff.), allerdings unterschätzen beide die rekonstruktionstheoretische Pointe von des-

sen Rekurrenzbegriff, sehen folglich keinen Widerspruch zwischen rekonstruktions-

theoretischen und den bei Bachelard zugleich anzutreffenden konstitutionstheoreti-

schen Zügen und verbleiben letzteren gegenüber völlig unkritisch. Genau dies er-

scheint mir aber als grundlegendes Hindernis in der Ausarbeitung einer immanenzphi-

losophischen Programmatik. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 29 

 

 

scheidet sich moderne wissenschaftliche Erfahrung, viertens, der Form nach 

grundlegend von alltagsweltlicher, aber auch von klassisch wissenschaftlicher 

Erfahrung (vgl. Bachelard BWG: 44).  

Zunächst bezogen auf eine epistemologisch informierte Wissenschaftsge-

schichtsschreibung entwickelt er in diesem Zusammenhang eine rekurrenzhisto-

rische Methode, welche den gegenwärtigen einzelwissenschaftlichen For-

schungsstand als Prüfstein begreift, um die Geltung sowie grundlegend auch die 

Irrtümer vergangener wissenschaftlicher Erkenntnisansprüche zu ermitteln (vgl. 

Bachelard ARPC: 38). Wie Michel Foucault auf den Punkt bringt, heißt dies nun 

gerade nicht, dass die Rekurrenzmethode in konstitutionstheoretischer Manier 

„annimmt, die Wahrheit sei heute endlich erkannt, und dann fragt, wann man 

denn begonnen habe, sie zu ahnen, welche Wege man eingeschlagen und welche 

Hindernisse man vermieden habe, um sie zu entdecken und zu beweisen“ (Fou-

cault 1988: 62). Vielmehr begreift sie die gegenwärtige „wissenschaftliche 

Wirklichkeit“ (Bachelard NWG: 11), das „Wissenschaftswirkliche“ (Rheinber-

ger 1992: 9), dasjenige, was sich innerhalb der wissenschaftlichen Praxen als 

Forschungsstand herausgebildet hat, als den einzigen unhintergehbaren Aus-

gangspunkt, von dem aus vergangene Forschungsbemühungen sich rekonstruie-

ren lassen. Insbesondere richtet sich Bachelard damit gegen ein teleologisches 

Verständnis wissenschaftlichen Fortschritts, welches unter der Voraussetzung 

eines Ziels der Geschichte das Gegenwärtige als notwendig im Vergangen ange-

legt sowie das Gegenwärtige als Keim des Künftigen begreift. Wenn Bachelard 

in dieser historischen Perspektive vor allem daran interessiert ist, zu rekonstruie-

ren, auf welchen Erkenntnishindernissen – auf welchen nicht wissenschaftsim-

manent begründeten Vorannahmen – vergangene Forschungsbemühungen be-

ruhten, dann deshalb, weil er wissenschaftliche Erkenntnis stets als vermittelt – 

nämlich als im wirklichen wissenschaftlichen Tun vermittelt – begreift. Und so 

erscheinen „im Erkenntnisakt selbst, in seinem Innersten, [...] – aufgrund einer 

Art funktioneller Notwendigkeit“ (Bachelard BWG: 46) Erkenntnishindernisse, 

gerade weil der Erkenntnisakt ein reflexives Tun ist.  

Im wissenschaftlichen Tun, ebenso wie in jedem anderen Tun, wird dieses 

Tun immer schon reflektiert, und zwar mit begrifflichen Mitteln, die nicht unbe-

dingt bereits der wissenschaftlichen Praxis erwachsen. Wissenschaftlicher Fort-

schritt bestehe nun insbesondere darin, dass innerhalb der wissenschaftlichen 

Praxis solche nichtwissenschaftlichen Momente überwunden werden. Eine neue 

wissenschaftliche Erkenntnis lasse sich dann begreifen als „eine bewältigte 

Schwierigkeit, ein überwundenes Hindernis“ (Bachelard BWG: 52). Das ist die 

Grundidee, die in der Bachelard-Rezeption unter dem Terminus des epistemolo-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

gischen Bruchs firmiert.
13

 Diese impliziert, dass sich Erkenntnishindernisse aus-

schließlich rekurrent, nämlich nach ihrer erfolgten innerwissenschaftlichen 

Überwindung bestimmen lassen.  

Was mich nun an Bachelard nicht so sehr interessiert, ist seine epistemolo-

gisch informierte Wissenschaftsgeschichtsschreibung, die in ihren Schlussfolge-

rungen durchaus historisch und methodologisch umstritten ist.
14

 Vielmehr inter-

essiert mich seine daraus erwachsende Bestimmung wissenschaftlicher Erkennt-

nis als Resultat einer wissenschaftsimmanenten Reflexion auf das wissenschaft-

liche Tun und auf die vermittelnden begrifflichen und experimentaltechnischen 

Mittel dieses Tuns. Denn gerade weil sich die Form der Wissenschaftlichkeit da-

durch auszeichnet, stets nach neuen Erkenntnissen zu suchen, können Wissen-

                                                           

13  Ähnlich wie der Kuhn’sche Paradigmenwechsel adressiert also auch der Bache-

lard’sche epistemologische Bruch einschneidende theoretische Revolutionen. Im 

Unterschied zur Kuhn’schen, die vom Primat der Theorie ausgeht, argumentiert die 

Bachelard’sche Konzeption – zumindest der Tendenz nach – stärker im Ausgang des 

wissenschaftlichen Tuns, insofern der Bruch auf die experimentalpraktisch gemachten 

Erfahrungen des Scheiterns früherer theoretischer Modellierungen zurückgeführt 

wird. 

14  So unterscheidet er drei historische Stadien der Wissenschaftsgeschichte, die sich 

durch grundlegende epistemologische Brüche voneinander abgrenzen ließen: Die 

vorwissenschaftliche Phase umfasse die wissenschaftlichen Erkenntnisbemühungen 

der klassischen Antike und reicht von der Renaissance bis ins 18. Jahrhundert hinein. 

Die (klassisch-)wissenschaftliche Phase erstrecke sich vom Ende des 18. Jahrhunderts 

bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts. Das Zeitalter des neuen wissenschaftlichen 

Geistes beginne exakt im Jahr 1905 mit Albert Einsteins Formulierung der speziellen 

Relativitätstheorie (vgl. Bachelard BWG: 39). Bereits Georges Canguilhem, der die 

Bachelard’sche Reflexionsperspektive für die Lebenswissenschaften weiter ausarbei-

tet, kritisiert, dass unter der Voraussetzung dieser beiden makrohistorischen Brüche 

die kleinteiligen epistemologischen Umbrüche, denen wissenschaftliche Forschung 

sukzessive unterliege, schwerlich erfasst werden können (Canguilhem 2008: 195). 

Wollte man rezeptionsgeschichtlich die Entwicklung der Épistémologie von Bache-

lard zu Althusser aufarbeiten, dann müsste der Ansatz Canguilhems stärker berück-

sichtigt werden, der in den nachfolgenden Generationen französischer Denker neben 

Althusser unter anderem auch Michel Foucault und Gilles Deleuze maßgeblich ge-

prägt hat. Im Rahmen der systematischen Fragestellung nach einer Immanenzphiloso-

phie wissenschaftlicher Praxen kann dies in dieser Arbeit allerdings nicht geleistet 

werden. Siehe zur systematischen Rekonstruktion der Arbeiten von Canguilhem: 

Muhle 2008; Ebke 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 31 

 

 

schaften niemals an einem gegebenen Bestand an Forschungsmitteln festhalten. 

Weil Wissenschaften permanent danach suchen, Neues, bisher Unbestimmtes zu 

erschließen, müssen sie ihre Mittel nicht nur permanent reflektieren, sondern 

ebenso modifizieren. Den Wissenschaften wohnt damit eine ihnen eigentümliche 

Tendenz des Transzendierens inne: In der reflexiven Modifikation ihrer Erkennt-

nismittel überschreiten sie die Grenzen des vormals Erkennbaren (Bachelard 

CFE: 71). Das Konzept des Bruchs dient Bachelard dazu, ein solches Transzen-

dieren aus der Immanenz heraus rekurrent zu bestimmen. So kommt der experi-

mentaltechnischen Realisierung wissenschaftlicher Begriffe mithilfe validierter 

Untersuchungsgeräte, welche er als „materialisierte Theorien“ (Bachelard NWG: 

18) thematisiert, dann die Schlüsselfunktion der Überwindung außerwissen-

schaftlicher Vorstellungen zu. Naturwissenschaftliches Tun bestimmt er dann als 

Phänomenotechnik (Bachelard E: 123), als mittels solcher Apparate erwirktes 

Zeitigen von experimentellen Effekten.  

Obwohl Bachelard damit eine Perspektive freilegt, die Form wissenschaftli-

cher Praxen ausgehend vom wissenschaftlichen Tun und der diesem immanenten 

Reflexion zu begreifen, argumentiert er dennoch nicht durchgehend im Ausgang 

des Tätigkeitsvollzugs. So werde ich zeigen, dass dies insbesondere dann zum 

Problem wird, wenn er eine vorgängige mathematische Rationalisierung und die 

theoretisch-begriffliche Bestimmung als konstitutiv für phänomenotechnische 

Realisierungen voraussetzt. Diesen Argumentationsschritt werde ich als konsti-

tutionstheoretischen Kipppunkt sichtbar machen. Inwiefern Bachelard damit, 

seinem Anliegen entgegen, in einen höchst problematischen Idealismus steuert, 

aus dem heraus nicht mehr erklärt werden kann, wie sich denn wissenschaftliche 

Forschung auf einen Gegenstand außerhalb des Denkens beziehen kann, werde 

ich in Kapitel 2.5 im Einzelnen herausarbeiten. Wie zu zeigen sein wird, führt er 

damit letztlich den Unterschied zwischen wissenschaftlicher und alltagsweltli-

cher Erfahrung, den er zunächst als Formunterschied an den Reflexionsverhält-

nissen von Tätigkeitsvollzügen andenkt, auf verschiedene, konstitutiv zugrunde-

liegende Vermögen zurück, nämlich auf das rationale Denken einerseits und die 

Einbildungskraft andererseits. Erkenntnishindernisse erklärt er so letztlich psy-

chologistisch zu Auswirkungen einer archetypisch verfassten Einbildungskraft. 

Allerdings scheint Bachelard mit dieser konstitutionstheoretischen Lösung nicht 

sonderlich zufrieden zu sein und die problematischen Implikationen einer sol-

chen Vermögensmetaphysik zu ahnen: Wenn Bachelard sich ab den 1940er Jah-

ren, neben weiteren epistemologischen, zunehmend poetologischen Untersu-

chungen widmet, dann unternimmt er, wie ich exemplarisch an signifikanten 

Passagen aus der Poetik des Raumes (Bachelard PE) aufzeige, damit auch einen 

erneuten Versuch, Tätigkeiten – hier das Produzieren und Rezipieren dichteri-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

scher Bilder – im Ausgang des Vollzugs zu begreifen. Zugleich führt er damit, 

so meine These, die Suche nach einer formtheoretischen Verhältnisbestimmung 

von wissenschaftlichen und außerwissenschaftlichen Praxen fort, die nach den 

charakteristischen Reflexionsverhältnissen dieser Praxisformen fragt. Während 

das Verhältnis von Bachelards poetologischen zu den epistemologischen Schrif-

ten in der Rezeption häufig als Bruch innerhalb seines Gesamtwerkes beschrie-

ben wird (bspw. Lepenies 1987: 21f.; Rötzer 1988: 123f.; Lefebvre 1987: 634), 

lege ich damit zugleich einen neuartigen Interpretationsvorschlag vor. 

Allerdings gelingt es Bachelard auch auf dem Feld der Poetik nicht, dem ex-

plizit formulierten Anspruch, die Produktion und Rezeption dichterischer Er-

zeugnisse primär im Ausgang ihrer Vollzüge zu begreifen, gerecht zu werden. 

Vielmehr fällt er auch hier letztlich in problematische konstitutionstheoretische 

Bestimmungen zurück. Geschuldet ist dies u.a. dem Umstand, dass er in Erman-

gelung einer ausgearbeiteten Praxistheorie Tätigkeiten kaum als gesellschaftlich 

vermittelte begreift. Der Ausarbeitung einer Praxistheorie, die vollzugstheore-

tisch vom Primat gesellschaftlicher Praxis aus argumentiert, widmet sich demge-

genüber Althusser und legt damit auch, wie ich zeigen werde, Grundzüge einer 

rekonstruktionstheoretischen Bestimmung der Form wissenschaftlicher Praxen 

vor. Am Ansatz von Althusser werde ich damit eine anders gelagerte Antwort 

auf die Frage, was es heißt, wissenschaftliche Praxen zu reflektieren, freilegen.  

Ähnlich wie die Arbeiten Bachelards erfahren auch die Schriften Althussers 

in den letzten Jahren erneut zunehmend Beachtung im angelsächsischen und 

deutschsprachigen Raum. Allerdings fokussiert diese jüngere Rezeption auf sei-

ne kritische Sozialphilosophie.
15

 Kaum zur Kenntnis genommen wird gegenwär-

tig hingegen die Rolle, die der Reflexion wissenschaftlicher Praxen in seinem 

philosophischen Ansatz zukommt.
16

 So knüpft Althusser an Bachelards Argu-

ment der doppelten Reflexivität wissenschaftlicher Praxen an, die in ihrer spezi-

                                                           

15  Siehe zur neueren Rezeption Charim 2002; Diefenbach et al. 2012; Montag 2013; 

Hackbarth 2015. Eine kritische Diskussion der jüngeren Anschlüsse an Althusser legt 

insbesondere Hackbarth 2015: 285-291 vor. 

16  Dies liegt auch darin begründet, dass Althusser seinen früheren epistemologischen 

Schriften später einen Theorizismus vorwirft (Althusser ES: 53ff.) und damit rück-

blickend seiner Wissenschaftsreflexion ein szientistisches Philosophieverständnis 

unterstellt. Die These, dass dies mitnichten eine zutreffende Selbsteinschätzung dar-

stellt (vgl. dazu auch Turchetto 1994: 42f.; Brühmann 1980: 257-265), motiviert mich 

dazu, aus diesen Schriften produktive Erträge für das Projekt einer rekonstruktions-

theoretisch ausgerichteten Immanenzphilosophie herauszuarbeiten. Eine elaborierte 

Gegenposition entwickelt Hackbarth (2015: 177ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 33 

 

 

fischen Form der Reflexion auf ihre Mittel dann (relativ) autonom die Geltung 

der Erkenntnisse, die sie hervorbringen, begründen. Auch Althusser bestimmt 

wissenschaftliche Erkenntnis rekurrent als epistemologischen Bruch, allerdings 

nicht als Bruch mit psychologistisch begründeten Erkenntnishindernissen, son-

dern mit ideologischen Vorstellungen. Ideologie begreift er dabei als ein not-

wendiges Moment der gesellschaftlichen Reproduktion, welches insbesondere 

die Stabilisierung der Produktionsverhältnisse bedingt. Ideologie ist dann gerade 

nicht konstitutionstheoretisch als eine zugrundliegende Instanz zu verstehen, die 

das Tun und Denken der Einzelnen bestimmt, sondern rekonstruktionstheore-

tisch als eine bestimmte Form, in der sich die Einzelnen zu ihrem Tun und den 

Bedingungen ihres Tuns in ein illusorisches Verhältnis setzen (vgl. Althusser 

IISA I: 77), sie betrifft also gesellschaftlich vermittelte illusorische Selbst- und 

Weltbezüge. Formal heißt das, dass Ideologisches und Wissenschaftliches zu-

nächst nichts anderes als bestimmte, einander ausschließende Modi der Refle-

xion des Vollzugs bezeichnen, oder in Althussers Worten, sie sind als zwei 

unterschiedliche Formen theoretischer Praxis zu verstehen (vgl. Althusser FM: 

206). Was mich an Althussers Gegenüberstellung von Ideologischem und Wis-

senschaftlichem besonders interessiert, sind nun weniger seine ideologietheoreti-

schen Herleitungen, sondern ist vielmehr seine Kontrastierung, dass die Form 

des Ideologischen sich durch einen „notwendigerweise geschlossenen Raum“ 

ihrer impliziten Problematik (Althusser DKL: 79) auszeichnet, mithin aus sich 

selbst heraus ihre Reflexionsformen nicht transzendieren kann, während eben je-

nes reflexive Transzendieren die Form des Wissenschaftlichen ausmacht (Alt-

husser DKL: 39f.). Dem suche ich unter dem Terminus der epistemischen Räu-

me nachzugehen. Epistemische Räume zeichnen sich also durch eine Offenheit 

für neue Erkenntnisse aus; ich werde in Abschnitt 0.5 darauf zurückkommen.  

Zwar bestimmt sich im Sinne Althussers die Form wissenschaftlicher Praxis 

rekurrent dadurch, dass sie insbesondere mit vorherigen (geschlossenen) ideolo-

gischen Vorstellungsbeständen bricht. Das heißt aber umgekehrt nicht, dass die 

Praxen der Wissenschaften per se keine ideologischen Momente mehr aufweisen 

können. Denn gerade weil wissenschaftliche Praxen in eminenter Weise doppelt 

reflexiv sind, weil es immer schon zur Form wissenschaftlicher Praxis gehört, 

dass ihre Vollzüge reflektiert werden und gerade weil Wissenschaften eine be-

stimmte Rolle innerhalb der Gesellschaft spielen, setzen sich Forschende auch 

zur ihrem Tun als einem wissenschaftlichen Tun in ein Verhältnis. Wenn Wis-

senschaftlerInnen beispielsweise über die Rolle ihrer Einzelwissenschaft in der 

Gesellschaft oder über die Grenzen des wissenschaftlich Erkennbaren nachden-

ken, dann philosophieren sie bereits, insofern sie damit den Gegenstandsbereich 

des mit wissenschaftlichen Mitteln bestimmbaren überschreiten. Althusser nennt 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

diese Form des Reflektierens deshalb auch „spontane Philosophie der Wissen-

schaftler“ (Althusser PSPW), die nicht notwendigerweise als Philosophieren ge-

kennzeichnet sein muss und beispielsweise in wissenschaftlichen Publikationen 

auftreten kann. 

In diesem Reflexionsmodus müssen sich WissenschaftlerInnen also notwen-

digerweise Begriffen bedienen, die nicht ihrer wissenschaftlichen Praxis erwach-

sen und damit prinzipiell ideologisch sein können. Insbesondere sind dies philo-

sophische Begriffe wie „Erkenntnis“, „Wahrheit“, „Beweis“, „Geltung“ etc., die 

implizit auf philosophische Positionen rekurrieren, in denen bereits eine be-

stimmte Auffassung des Erkenntnisprozesses und ein spezifisches Wissen-

schaftsbild angelegt werden. Auch ohne dass jeder Wissenschaftler und jede 

Wissenschaftlerin etwa die Schriften von Hume, Kant, Popper, Kuhn oder Feyer-

abend selbst gelesen hätte, beeinflussen bestimmte Begriffe, die in diesen philo-

sophischen Positionen geprägt wurden, maßgeblich, wie über Wissenschaften 

gesprochen wird – in anderen Worten, wie sich Forschende zu ihrem Tun ins 

Verhältnis setzen, wie sie es also reflektieren. Auch wenn sich Philosophie zu-

meist in einer außergesellschaftlichen Sphäre des reinen Denkens wähnt, zeitigt 

sie also mit ihren Begriffsbildungen gesellschaftliche Effekte, nämlich Effekte 

auf das Verhältnis, das Tätige zu ihrem Tun einnehmen – und dies auch in ande-

ren Gesellschaftsfeldern als der Wissenschaft.  

Weite Teile der traditionellen Philosophie weist Althusser aber insofern als 

ideologisch aus, als sie – im Sinne einseitiger Bestimmungen – vom wirklichen 

Tun abstrahieren und insbesondere den Erkenntnisakt nicht (zureichend) als Pra-

xis bestimmen. Ideologisch ist Philosophie in dem Fall also dann, wenn sie Be-

griffe prägt, welche WissenschaftlerInnen dazu verleitet, ein illusorisches Ver-

hältnis zu ihrer wissenschaftlichen Praxis einzunehmen. Eine besonders ein-

schlägige Variante dieser ideologischen Form des Philosophierens sieht Althus-

ser im klassischen erkenntnistheoretischen Projekt der Geltungsbegründung. In-

dem es suggeriert, wissenschaftliche Ergebnisse bedürften einer philosophischen 

Begründung, legt es den WissenschaftlerInnen nahe, entweder grundlegend – 

und das heißt hier über die wissenschaftsimmanente Reflexivität hinaus – an den 

wissenschaftlichen Mitteln der Erkenntnisgewinnung zu zweifeln oder spiegel-

bildlich zu jener Skepsis die gegebenen Methoden zu verabsolutieren. In beiden 

Varianten wird aber implizit die Letztbegründung als angemessene Problemstel-

lung bekräftigt und die Geltungsbegründung sogleich der Philosophie überant-

wortet. Indes gerät die eigene wissenschaftliche Praxis als reflexive Produktion 

von Erkenntnissen aus dem Blick. Gerade weil jedoch das Transzendieren hin 

zum Philosophieren bereits in der Reflexivität der wissenschaftlichen Praxis an-

gelegt ist, muss es allerdings nicht notwendigerweise in dieser ideologischen 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 35 

 

 

Form erfolgen. Dies stellt für Althusser einen der Gründe dafür dar, ein imma-

nenztheoretisch motiviertes Gegenprogramm zu erarbeiten, in dem „sich die Phi-

losophie durch ein doppeltes Verhältnis – zu den Wissenschaften einerseits und 

zu den praktischen Ideologien andererseits“ (Althusser PSPW: 32) bestimmt. 

Diese Bestimmung erfordert dann auch, das Philosophieren seinerseits als ein 

Tun, welches gesellschaftliche Folgen hat, zu reflektieren. 

Über Bachelard und auch über Rouse hinausgehend setzt Althusser sich also 

auch mit dem Philosophieren als seinerseits doppelt-reflexive Praxisform ausein-

ander. Und so hebt seine Kritik an der klassischen Erkenntnistheorie, die ihm als 

Kontrastfolie für die anvisierte immanenzphilosophische Position dient, damit 

an, aufzuzeigen, dass diese, auch wenn sie proklamiert, Erkenntnis als Abbild-

relation und damit nicht als ein Tun zu bestimmen, dennoch den Erkenntnisvoll-

zug als Praxis voraussetzen muss (vgl. Althusser DKL: 57). En détail wird dies 

in Kapitel 3.2 erarbeitet. Der transzendenzphilosophischen Position wohnt dann 

also eine Spannung inne zwischen dem, was sie im Philosophieren tut und dem, 

wie sie dieses beschreibt – in anderen Worten, zwischen dem Vollzug und des-

sen Reflexion. Die Pointe Althussers ist dann, dass damit die Problemstellung 

einer Immanenzphilosophie bereits der Transzendenzphilosophie immanent ist. 

Diese zu explizieren und weiter auszuarbeiten, um wissenschaftliche Tätigkeits-

vollzüge wie auch das eigene Philosophieren als Praxis reflektieren zu können, 

gilt dann als entscheidende immanenzphilosophische Aufgabe. 

Gerade weil Althusser also sowohl alltagsweltliches wie auch wissenschaft-

liches und philosophisches Tun als doppelt reflexive Praxen begreift, lassen sich 

in seinen Überlegungen systematische Grundzüge auf dem Weg zu einer Neube-

stimmung der immanenzphilosophischen Problematik vermuten, die einen Aus-

weg aus den strukturellen Schwierigkeiten des zeitgenössischen Ansatzes von 

Rouse versprechen. 

 

 

0.5 Epistemische Räume und soziale Räume 

 

Der immanenzphilosophische Anspruch zielt darauf, nicht nur das Hervorbrin-

gen von wissenschaftlichen Erkenntnissen, sondern zugleich deren Geltungsbe-

gründung in weiten Teilen als innerhalb der wissenschaftlichen Praxen erfolgend 

zu begreifen. Diesen Anspruch teilen Rouse, Bachelard und Althusser. Wenn 

man in diesem Sinne von einer relativen Autonomie der wissenschaftlichen Er-

kenntnisproduktion ausgeht, dann erfordert dies folglich, deren Bedingungen 

und Mittel in den Blick zu nehmen. Denn betrachtet man eine bestimmte wissen-

schaftliche Erkenntnis als Resultat von Praxen, so lassen sich rekonstruktiv ers-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

tens die konkreten beteiligten Praxisvollzüge und deren Reflexionen sowie zwei-

tens die experimentaltechnischen, begrifflichen und methodologischen Mittel je-

ner Vollzüge bestimmen, welche diese Erkenntnisgewinnung im Einzelnen er-

möglicht haben. In anderen Worten, versteht man Wissenschaften als doppelt re-

flexive Praxen, dann lässt sich Erkenntnisgewinnung nicht als einzelner, isolier-

ter Vollzug begreifen, sondern bezieht sich immer schon auf andere Vollzüge, 

die stets begriffliche und gegenständliche Mittel einschließen. So legt bereits der 

Anspruch, entgegen dem klassisch erkenntnistheoretischen Fundierungsprojekt 

die Geltungsbegründung als der wissenschaftlichen Praxis immanent zu begrei-

fen, eine raumterminologische Thematisierung nahe, denn freilich handelt es 

sich bei den Ausdrücken Immanenz und Transzendenz insofern um Raummeta-

phern, als sie Verhältnisse der Innerlichkeit und der Äußerlichkeit zum Ausdruck 

bringen. So ließe sich sagen, dass Immanenz und Transzendenz notwendige Me-

taphern darstellen, weil diese Verhältnisse sich gar nicht anders als raumtermino-

logisch thematisieren lassen.
17

 Dahingehend erwägt Althusser, dass eine Raum-

metaphorik unumgänglich sei, um die immanenzphilosophische Programmatik 

auszudrücken – ich werde im Schlusskapitel darauf zurückkommen. 

Um den Komplex der Vollzüge, deren Reflexionen sowie deren Bedingun-

gen und Mittel, innerhalb derer wissenschaftliche Erkenntnisse erhoben, begrün-

det, angefochten, modifiziert und revidiert werden, zu erfassen, schlage ich des-

halb die Rede von epistemischen Räumen vor. Damit schließe ich an die zahlrei-

chen raummetaphorisch konnotierten Redeweisen an, die Rouse, Bachelard und 

Althusser in ihren Thematisierungen wissenschaftlicher Praxen veranschlagen: 

So spricht Rouse von wissenschaftlichen Feldern (Rouse 1996: 173), Bachelard 

von Regionen wissenschaftlichen Wissens (Bachelard RA: 122), von wissen-

schaftlichen Kantonen (Bachelard MR: 7) sowie von regionalen Rationalismen 

(Bachelard RA: 8) und Althusser von theoretischen Feldern (Althusser DKL: 

39f.), von „lokal zu regionalen Theorien vereinheitlichten Gebieten“ sowie vom 

Terrain einer Problematik (Althusser DKL: 37). 

Wie wir sehen werden, beziehen sich diese räumlichen Redeformen insbe-

sondere auf die differenzielle Reproduktion wissenschaftlicher Praxen in konkre-

ten Forschungszusammenhängen. Bachelard führt dafür auch den Begriff der 

wissenschaftlichen Problematik ein, welchen Althusser aufgreift und der bei bei-

                                                           

17  In diesem Sinne unterscheidet Josef König zwischen uneigentlichen Metaphern, wel-

che sich in eine nicht-metaphorische Redeweise übersetzen lassen und eigentlichen 

Metaphern, bei denen dies nicht möglich ist (vgl. König 1994). Siehe ausführlich zu 

einer daran anschließenden Herleitung des Begriffs der notwendigen Metapher: Gut-

mann/Rathgeber 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 37 

 

 

den stets im Zusammenhang mit solchen räumlichen Redeformen auftritt. Mit 

dem Terminus der Problematik suchen sie dabei die Modalitäten, unter denen 

wissenschaftliche Praxen ihre Forschungsgegenstände in den Blick nehmen, zu 

begreifen (vgl. Turchetto 1994: 46). Eine Problematik bezeichnet also die durch 

die spezifischen begrifflichen und experimentaltechnischen Mittel eines For-

schungszusammenhangs bedingte gemeinsame Form von Problemstellungen und 

-bearbeitungsstrategien. In anderen Begrifflichkeiten sucht auch Rouse ein sol-

ches Moment, das verschiedene wissenschaftliche Tätigkeitsvollzüge und deren 

Bedingungen zu einem epistemischen Raum verbindet, zu bestimmen. Thetisch 

lässt sich annehmen, dass solche raumbegrifflichen Thematisierungen der Bedin-

gungen wissenschaftlicher Praxis, erstens, den Kern einer immanenzphilosophi-

schen Reflexion darstellen, denn sie zielen schließlich gegen jegliches idealisti-

sche Verständnis darauf, insbesondere die materialen Momente an Vollzügen 

sowie an deren Bedingungen und Mitteln in den Blick zu nehmen. Die raumbe-

grifflichen Bestimmungen dienen dann auch als immanenzphilosophische Alter-

native zur klassischen Subjekt-Objekt-Terminologie. Da diese Bestimmungen 

schließlich nach einem bindenden Moment zwischen Praxisvollzügen suchen, 

lässt sich, zweitens, vermuten, dass sie besonders anfällig dafür sind, auf voll-

zugsvorgängige Bindungsinstanzen zurückzugreifen. Die entscheidende Frage 

lautet dann also, ob die Bestimmungen epistemischer Räume dem von Rouse 

und Althusser explizit erhobenen und den das Projekt Bachelards implizit durch-

ziehenden Anspruch, im Ausgang der Praxis zu argumentieren, einlösen oder ob 

diese Argumentationsschritte anführen, die diesem entgegen laufen. Meine The-

se lautet, dass der immanenzphilosophische Anspruch sich nur einlösen lässt, 

wenn die Rede von epistemischen Räumen als Reflexionsbegriff auf die Mittel 

wissenschaftlicher Praxen fungiert, der deren doppelter Reflexivität Rechnung 

trägt. Wenn sich der Ausdruck „epistemischer Raum“ also auf die Mittel wissen-

schaftlicher Praxen bezieht, dann muss dies in einer Weise erfolgen, die den wis-

senschaftlichen Praxen zugesteht, gegebene Bedingungen und Mittel zu über-

schreiten, um eine Offenheit für neue Erkenntnisse in Betracht ziehen zu können. 

In anderen Worten: Epistemische Räume müssen in einer Form bestimmt sein, 

welche die bloß vollzugsimmanente Reflexion zur höherstufigen Reflexion des 

Vollzugs überschreitet, andernfalls werden die Bedingungen wissenschaftlicher 

Praxis als unhintergehbare Gegebenheiten verdinglicht (Objektivismus) oder als 

voluntaristische Setzungen beliebig wählbar (Subjektivismus).  

Dass die jeweiligen Bestimmungen epistemischer Räume besonders anfällig 

für derartige konstitutionstheoretische Kipppunkte sein mögen, lässt sich an 

einer strukturanalogen Problemlage verdeutlichen, welche die maßgeblich im 

Zuge des sogenannten spatial turns angestoßenen Debatten um den Status sozia-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

ler Räume durchzieht. So wurde unter dem Label des spatial turns durch den So-

zialgeographen Edward Soja eine neuartige Thematisierungsweise gesellschaft-

licher Praxis verkündet, welche soziale Räume als ihrerseits praktisch formierte 

und damit wandelbare materielle Bedingungen des sozialen Lebens in den Blick 

nimmt (vgl. Soja 1989: 39f.). In der Reflexion auf raumproduzierende Praxen 

solle dann nach einer Vermittlungsperspektive jenseits der subjektivistischen 

Auffassung von Raum als bloßer Anschauungsform und der objektivistischen 

Auffassung von Raum als gegebenem Ding gesucht werden. Eine solche Ver-

mittlungsperspektive in der Reflexion auf wissenschaftliches Tun und dessen 

Mittel zu suchen, zeichnet in ähnlicher Weise insbesondere Bachelards episte-

mologisches Projekt aus. Dass sich im spatial turn eine in dieser Hinsicht mit 

Bachelard vergleichbare Problemstellung wiederfindet, mag nicht zuletzt dem 

Umstand geschuldet sein, dass Henri Lefebvre und Michel Foucault, die beiden 

Autoren, auf die Soja den spatial turn zurückführt (vgl. Soja 2008: 249), ihrer-

seits maßgeblich Bachelard rezipiert haben. Thetisch lässt sich annehmen, dass 

die Programmatik des spatial turns in bedeutsamer Weise von der immanenz-

theoretischen Perspektive Bachelard’scher Fasson beeinflusst ist. Denn der ge-

meinsame Kern der sozialtheoretischen und der epistemologischen Überlegungs-

stränge ist insbesondere die Frage, wie materiale Bedingungen – des alltäglichen 

Lebens einerseits, der wissenschaftlichen Forschung andererseits – im Ausgang 

von Praxen bestimmt werden können. Zu vermuten ist deshalb, dass die Weise 

der Bestimmung – sozialer wie epistemischer – Räume einschlägigen Aufschluss 

über etwaige systematische Probleme einer praxistheoretischen Argumentation 

geben, welche sich als konstitutionstheoretische Kipppunkte begreifen lassen. In 

anderen Worten, eine problematische Raumauffassung setzt eine problematische 

Praxisbestimmung voraus. 

Während der Status epistemischer Räume bislang nicht explizit dahingehend 

diskutiert wurde, lassen sich die unterschiedlich gelagerten neueren Debatten um 

soziale Räume zentral auf diesen Problemkern zurückführen. Denn insbesondere 

werden hier die sozialtheoretischen Implikationen subjektivistischer wie objekti-

vistischer Raumauffassungen und damit bestimmter Weisen, Praxen zu bestim-

men, deutlich. Insofern lassen sich von diesen Debatten systematische Beiträge 

in Vorbereitung der Frage, was es heißt, wissenschaftliche Praxen zu reflektie-

ren, erhoffen, die den Blick auf die möglichen Fallstricke bloß immanenztheore-

tisch ambitionierter Argumentationen schärfen, in welchen ein reflexives Trans-

zendieren unterbestimmt verbleibt.  

Bevor ich im Hauptteil in die epistemologische Diskussion einsteige, werde 

ich deshalb im Rahmen eines Auftaktes anhand dreier einschlägiger Positionen 

diese Problemlage in Bezug auf soziale Räume skizzieren. So sucht der Sozial-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 39 

 

 

geograph Benno Werlen in Kritik am Raumdeterminismus der klassischen Hu-

mangeographie eine handlungstheoretische Bestimmung sozialer Räume zu ent-

wickeln, die allerdings, wie ich aufzeigen werde, in einem konstitutionstheoreti-

schen Subjektivismus mündet. Spiegelbildlich dazu sucht die Soziologin Martina 

Löw mittels einer Kritik am idealistischen Handlungsverständnis der klassischen 

Soziologie bezogen auf soziale Räume den materiellen Momenten sozialen Han-

delns gerecht zu werden und endet dabei in einem konstitutionstheoretischen 

Objektivismus. Einen Ausweg aus dieser Aporie verspricht der im Anschluss an 

eine tätigkeitstheoretische Bestimmung von Praxis erarbeitete Vorschlag, Raum 

als Reflexionsbegriff zu begreifen, den Werlen später in der Zusammenarbeit mit 

dem Philosophen Michael Weingarten entwickelt. Wenn Werlen und Weingarten 

Raum als Reflexionsbegriff ausgehend von der doppelten Reflexivität des Han-

delns bestimmen, legen sie zugleich grundsätzliche Überlegungen zur Formbe-

stimmung von Praxen im Ausgang der Reflexion ihrer Vollzüge frei.  

Meine Diskussion dieser ausgewählten Positionen zu sozialen Räumen stellt 

somit die Problemlagen konstitutionstheoretischer Raum- und Praxisbestimmun-

gen heraus. Mit dem tätigkeitstheoretischen Ansatz präzisiere ich zudem eine re-

konstruktionstheoretische Alternative. Ferner arbeite ich in diesem Zuge das be-

griffliche Instrumentarium heraus, mittels dessen sich systematische Probleme 

der Formbestimmungen wissenschaftlicher Praxen und epistemischer Räume 

durch Rouse, Bachelard und Althusser als konstitutionstheoretische Kipppunkte 

sichtbar machen lassen. Den Vorschlag von Werlen/Weingarten, Raum als Re-

flexionsbegriff zu verstehen, greife ich damit auf, um für ein reflexionsbegriffli-

ches Verständnis der Rede von epistemischen Räumen zu plädieren. Denn im 

Zuge des spatial turns wird zunehmend auch von „Räumen des Wissens“ (Rhein-

berger/Wahring-Schmidt/Hagner (Hrsg.) 1997; Joisten (Hrsg.) 2010; Huber 

2011) gesprochen, allerdings verbleibt dabei unterbestimmt, wie dieser Aus-

druck zu verstehen ist.
18

 

 

 

0.6 Zur Struktur des Buches 

 

Der Frage, was es heißt, wissenschaftliche Praxen zu reflektieren, gehe ich in der 

kritischen Analyse der philosophischen Ansätze von Rouse, Althusser und  

Bachelard nach, welche jeweils eine immanenzphilosophische Motivation teilen, 

                                                           

18  Einen ausgezeichneten Überblicksartikel über die Geschichte und die Problemlagen 

der Rede von epistemischen Räumen legen Hanke/Höhler (2010) vor; eine Lösungs-

perspektive identifizieren sie als Desiderat. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

allerdings die Form wissenschaftlicher Praxen in unterschiedlicher Weise be-

stimmen. Die Ansätze von Rouse, Bachelard und Althusser stehen dabei stellver-

tretend für unterschiedlich gelagerte Typen immanenzphilosophischer Positio-

nen. Um deren Argumentationsgänge systematisch zu rekonstruieren, an ihren 

eigenen Ansprüchen zu messen, implizite Vorannahmen zu explizieren sowie in-

härente Unstimmigkeiten und Widersprüche aufzuzeigen, ist jedem dieser An-

sätze eigens ein Kapitel gewidmet. Die Leitunterscheidung von Konstitutions-

theorie und Rekonstruktionstheorie dient mir dabei dazu, sowohl Unterschiede 

zwischen den Argumentationsweisen von Rouse, Bachelard und Althusser als 

auch den Ansätzen inhärierende Probleme sichtbar zu machen. Und so habe ich 

mich für eine systematische Anordnung der Kapitel von der konstitutionstheore-

tischen Ausrichtung hin zur rekonstruktionstheoretischen entschieden, die 

gleichsam den Entwicklungsgang meiner Argumentation widerspiegelt.  

Die Diskussionen im Hauptteil werden durch zwei Auftakte vorbereitet. Der 

erste Auftakt befasst sich mit dem Topos der Krise der Anschaulichkeit, in ande-

ren Worten, der Erschütterung, die die nachklassische Physik für zentrale Vor-

aussetzungen der Erkenntnistheorie bedeutete. Diese Erschütterung betraf näm-

lich insbesondere die Annahme, Erkenntnis sei als rezeptiver Akt, mithin als Re-

lation zwischen gegebenen Subjekten und Objekten zu modellieren. So zeige ich 

exemplarisch anhand der Krisendiagnosen durch Hans Hahn und Helmuth Pless-

ner auf, inwiefern, angestoßen durch die Reflexion auf die Revolutionen in der 

Physik, im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum die 

Erkenntniskonzeption der bis dato wirkmächtigen Erkenntnistheorie kantischer 

Prägung zunehmend problematisiert und demgegenüber die Frage nach der prak-

tischen Vermitteltheit naturwissenschaftlicher Erfahrung virulent geworden ist. 

Dieser Problemhorizont hat auch Bachelards immanenzphilosophisches Projekt 

maßgeblich stimuliert. Die Ziele des ersten Auftaktes sind es damit, zum einen 

für eine praxistheoretische Orientierung der wissenschaftsphilosophischen Pro-

blematik zu plädieren und zum anderen die Alleinstellungsmerkmale der Bache-

lard’schen Herangehensweise im Vergleich zu Hahn und Plessner schärfen zu 

können. 

Der zweite Auftakt befasst sich, wie bereits erwähnt, unter dem Topos des 

spatial turns mit dem Verhältnis von sozialen Praxen und sozialen Räumen und 

bereitet damit die Herausarbeitung eines Begriffes epistemischer Räume vor. 

Damit zielt der zweite Auftakt darauf, zunächst bezogen auf die Form sozialer 

Praxen im Allgemeinen eine faktive Bestimmung zu problematisieren und dem-

gegenüber die Grundzüge eines rekonstruktionstheoretischen Verständnisses zu 

eröffnen. Der zweite Auftakt präzisiert also die Leitunterscheidung von Konsti-

tutionstheorie und Rekonstruktionstheorie. Wie zu zeigen sein wird, beruhen 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 41 

 

 

sowohl subjektivistische wie auch objektivistische Raumverständnisse auf kon-

stitutionstheoretischen Praxiskonzeptionen, die sich allerdings mit einem rekon-

struktionstheoretischen Praxisverständnis und einer reflexionsbegrifflichen Be-

stimmung sozialer Räume überwinden lassen. Erträge dieser Argumentationsli-

nie werde ich sodann für ein rekonstruktionstheoretisches Verständnis der Rede 

von epistemischen Räumen, begriffen als Reflexionsbegriff auf die Mittel wis-

senschaftlicher Praxen fruchtbar machen. Damit dient der zweite Auftakt dazu, 

die Problemlagen konstitutionstheoretischer Modellierungen von Praxis und 

Raum vorzuführen und das begriffliche Instrumentarium, mit denen diese sich 

sichtbar machen lassen, zu erarbeiten, um diese dann im Hauptteil systematisch 

auf die Bestimmungen der Form wissenschaftlicher Praxis durch Rouse, Bache-

lard und Althusser beziehen zu können. 

Über diese systematischen Bezüge hinaus bilden die Schriften von Bache-

lard, die sowohl das Thema der Anschaulichkeitsproblematik aufgreifen wie 

auch im Zuge des spatial turns einen einschlägigen Bezugspunkt darstellen, auch 

in rezeptionsgeschichtlicher Hinsicht eine Klammer zwischen den beiden Auf-

takten und dem Hauptteil sowie zwischen den im Hauptteil diskutierten Positio-

nen. Der Struktur nach sind beide Auftakte – ebenso wie der Hauptteil – so ange-

legt, dass sie die Entwicklung meines Arguments auf dem Weg zu einer rekon-

struktionstheoretischen Problemstellung nachvollziehen. 

Um das Problemfeld des gegenwärtigen Diskurses einer immanenzphiloso-

phischen Reflexion wissenschaftlicher Praxen zu eruieren, steige ich im An-

schluss an die beiden Auftakte mit dem Kapitel zu Rouse in die Hauptdiskussion 

ein. Wie bereits skizziert, begreift Rouse wissenschaftliche Praxen faktiv als ge-

gebene Prozesse in der Welt. Unter dieser Voraussetzung konzipiert er die im-

manenzphilosophische Reflexion als in die wissenschaftlichen Praktiken unmit-

telbar involviertes kritisches Engagement. Ich zeige auf, wie diese beiden Mo-

dellierungen zusammenhängen, führe vor, an welchen Stellen seine Praktiken-

konzeption aus welchen Gründen an ihre Grenzen stößt und welche aporetischen 

Konsequenzen sich daraus ergeben. Das Ziel des ersten Kapitels ist damit die 

Problematisierung einer konstitutionstheoretischen Modellierung wissenschaftli-

cher Praxen und einer damit verbundenen bloß immanenten Reflexionsperspek-

tive. 

Eine alternative, denn im Zuge des Rekurrenzarguments rekonstruktions-

theoretisch ausgerichtete Reflexionsweise arbeite ich im darauffolgenden Kapitel 

an den Überlegungen von Bachelard heraus. Dieses Kapitel bildet insofern das 

Zentrum des Buches, als es den Wendepunkt hin zu einer rekonstruktionstheore-

tischen Orientierung der epistemologischen Problematik markiert. Im Unter-

schied zu Rouse bezieht sich der Ausdruck „wissenschaftliche Praxis“ mit  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Bachelard dann nicht objektstufig auf bestimmte Prozesse in der Welt, sondern 

bezeichnet die Form desjenigen Verhältnisses, das Forschende zu ihrem Tun 

einnehmen, welches ihren Resultaten einen besonderen epistemischen Status 

verleiht. Wie bereits erwähnt, mache ich allerdings eine interne Spannung zwi-

schen einer rekonstruktionstheoretischen Wissenschaftsreflexion und konstitu-

tionstheoretischen Zügen in der Praxiskonzeption Bachelards sichtbar. Dass Ba-

chelard diese Spannung innerhalb seiner epistemologischen Schriften zu ahnen 

scheint und deshalb die immanenzphilosophische Problemstellung auf dem Feld 

der Poetik an einem anderen Reflexionsgegenstand einem erneuten Lösungsver-

such unterzieht, zeige ich zum Ausklang des Kapitels an meiner Interpretation 

der Poetik des Raumes (Bachelard PE) auf. In diesem Argumentationsstrang  

Bachelards wird uns erneut ein systematisches Problem einer bloßen Immanenz-

philosophie wiederbegegnen, das bereits bei Rouse aufgetreten ist, nämlich die 

Tendenz, beschriebene Tätigkeitsverhältnisse nicht höherstufig zu reflektieren, 

sondern zu unhintergehbaren Gegebenheiten zu verklären. 

Einen Ausweg aus dieser Problemlage einer bloßen Immanenzphilosophie 

werde ich im letzten Kapitel am Ansatz Althussers erarbeiten. So knüpft Althus-

ser an das Argument Bachelards an, die Form wissenschaftlicher Praxis zeichne 

sich wesentlich dadurch aus, in der differenziellen Reproduktion der For-

schungsmittel gegebene Erkenntnisbedingungen zu transzendieren. Althusser 

macht nun diese Reflexionsfigur des Transzendierens aus der Immanenz heraus 

für tiefgreifende Überlegungen zum Verhältnis von Immanenz und Transzen-

denz fruchtbar. Wie ich herausarbeiten werde, geht es Althusser damit im Unter-

schied zu Rouse nicht um eine bloße Immanenzperspektive, die den immanenz-

philosophischen Ausgangspunkt nicht zu überschreiten vermag, sondern viel-

mehr steht bei ihm in der Reflexion wissenschaftlicher Praxen die Verhältnis-

bestimmung von Immanenz und Transzendenz auf dem Spiel. Und bezeichnen-

derweise wird an genau dieser Stelle die Raummetaphorik vom theoretischen 

Feld auftreten (siehe Kapitel 3.3). Damit verschiebt sich die immanenzphiloso-

phische Problemstellung gravierend. Anstatt wie es in Rouse’ Ontologie wissen-

schaftlicher Praktiken und in ähnlicher Weise in Bachelards Poetik des Raumes 

erfolgt, im Rahmen einer bloßen Immanenzphilosophie jegliche Transzendenz-

konzeptionen in Frage zu stellen, lassen sich dann vielmehr solche Positionen 

problematisieren, die das Verhältnis von Immanenz und Transzendenz unter dem 

Primat der Transzendenz begreifen. Demgegenüber lege ich an den Überlegun-

gen von Althusser eine andere Reflexionsrichtung frei, welche, der Struktur 

nach, das Transzendente als ein der Immanenz immanent Transzendentes be-

stimmt. Da es die Form wissenschaftlicher Praxis ausmacht, gegebene Erkennt-

nisbedingungen zu überschreiten, begreift Althusser in diesem Sinne das einem 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Auf dem Weg zu einer Immanenzphilosophie | 43 

 

 

epistemischen Raum Transzendente, mithin dasjenige, was mit den momentan 

gegebenen Mitteln seiner Problematik (noch) nicht als wissenschaftlicher 

Gegenstand reflektiert werden kann, als etwas dem epistemischen Raum imma-

nent Transzendentes. Wie diese hier womöglich noch äußerst abstrakt anmuten-

de Denkfigur zu verstehen ist, inwiefern sie dazu beiträgt, das Verhältnis von 

wissenschaftlichen Praxen und epistemischen Räumen in neuartiger Weise zu 

begreifen und welche programmatischen Fragestellungen der Reflexion wissen-

schaftlicher Praxen sich daraus entwickeln lassen, werde in Kapitel 3. und im 

abschließenden Kapitel 4. erarbeiten. Ziel des dritten Kapitels ist es damit, für 

eine Verschiebung der immanenzphilosophischen Fragestellung hin zu einer 

Verhältnisbestimmung von Immanenz und Transzendenz im Ausgang der Im-

manenz zu plädieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442128-002 - am 14.02.2026, 16:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

