2. Gesichtsverlust oder Selbsthewusstheit?
Skopische Chiasmen in der chinesischen
und koreanischen Body- und Performancekunst

Die soziale Schamangst vor dem Verlust des Gesichts ist ein prigendes Element ge-
sellschaftlicher Interaktion im arabischen und asiatischen Kulturraum. Sie driickt
sich in Strategien der Blickvermeidung und Blickunterdriickung aus. Diese kon-
nen, wie in den islamisch geprigten Kulturen, auch zu einem Bilder- und Dar-
stellungsverbot lebendiger, da blickender Wesen fithren (Naef 2007). Dass man in
Schamkulturen wie der ostasiatischen, die ich im Folgenden niher betrachten wer-
de, dem Blick auszuweichen sucht, spiegelt sich auch in den bildlichen Darstel-
lungen wider. Diese zeichnen sich traditionell durch eine Askopie aus: Der Blick
gelangt nur selten konkret zur Darstellung — weder auf der motivisch-themati-
schen Ebene der Blickkonstellation von Sehen und Gesehenwerden, noch auf der
Gestaltungsebene der perspektivischen Blickkonstruktion des Bildes fiir die Be-
trachtenden. Das ostasiatische Sehen scheint einer Gerichtetheit, einer direkten,
frontalen Anvisierung zu entbehren, erweist sich als nicht konstituier- und fixier-
bar im Blick, der ja immer ein vektoriell gerichteter ist. Dies hingt damit zusam-
men, dass die Direktheit des Blicks im Blicktausch mit Entbl6fung und Scham
gleichgesetzt wird. So sucht man in Ostasien nie den direkten Augenkontakt mit
dem Gegeniiber. Wenn man den Anderen anblickt, dann richtet man seine Au-
gen auf die Augenwinkel der wahrgenommenen Person, denn an ihnen ldsst sich
die Gestimmtheit des Gegeniibers ablesen, auf die im interpersonalen Kontakt das
Augenmerk gerichtet ist. Auch der Blick des Blickenden selbst ist ein verstohlener
aus den Augenwinkeln: Er ist nicht frontal nach vorne gerichtet, sondern leicht ge-
senkt — wie der kontemplative, Versunkenheit signalisierende Blick Buddhas -, so
dass das Gegeniiber den Blick nicht auf sich lasten spiirt. Der Blick ist nicht fi-
xierend, sondern migrierend: Die Wahrnehmung des Gegeniibers erfolgt in der
Blickspur der Augenbewegung.' Im Gegensatz zum zentrifugalen, fliichtigen, ver-

1 In der koreanischen Verbkonstruktion nun-gil-ul-mo-u-da fur Schauen bzw. Betrachten, deren
wortliche Ubersetzung »den Augenweg sammeln« bedeutet, kommt dieser wandernde Blick
zum Ausdruck. Den Hinweis verdanke ich Hoonam Seelmann.

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Uber die Grenzen des Bildes

schimten ostasiatischen Blick scheint in der als Schuldkultur klassifizierten west-
lichen Kultur der offen(legend)e, direkt(ional)e, fixierende Blick als subjektkonsti-
tuierende Anerkennungs- wie soziale Achtungsinstanz vorherrschend zu sein. Dies
hat sich auch in bildkiinstlerischen Darstellungen niedergeschlagen.

Der Prozess der Globalisierung hat die Blickdichotomie zwischen einer Scham-
und Schuldkultur zunehmend aufgebrochen. Insbesondere seit Ende der 1980er
Jahre werden transkulturelle Dynamiken spiirbar, die sich im Bereich der chinesi-
schen und koreanischen Body- und Performancekunst als Blickwechsel zwischen
einer Bildkultur der Scham und einer Bildkultur der Schuld manifestieren. Der
Blick hebt sich, er richtet sich auf und aus. Sehen und Gesehenwerden treten sicht-
bar ins Bild, eine Zeige- und Schaulust macht sich bemerkbar. Der menschliche
Korper, sowohl der nackte, als auch der kostiumierte, prisentieren sich offensiv
dem Blick; man zeigt Gesicht, stellt sich und seinen Kérper zur Schau, um Blicke
anzuziehen. Auch der umgekehrte Blick, der Blick aus dem Bild, d.h. die »schamlo-
se« Fixierung des Bildbetrachters, wird zu einem obsessiven Thema insbesondere
in der Fotokunst. Diese Korporalisierungs- und Facialisierungswelle von bis da-
hin ungekanntem Ausmaf? ist meines Erachtens als Symptom eines tiefgreifenden
gesellschaftlichen Wertewandels und kulturellen Blickwechsels zu lesen. Im Kon-
text ostasiatischer Soziabilitit suspendiert sie das Schamgefiihl als sozialregula-
tive Kontrollinstanz und das Selbst disziplinierende Grenzgefiihl. Die neue Blick-
verortung ist jedoch nicht gleichbedeutend mit einem Wechsel von einer Scham-
zu einer Schuldkultur. Vielmehr beginnen sich scham- und schuldkulturelle Blick-
perspektiven neu miteinander zu verflechten. Eine nihere Betrachtung, wie in der
zeitgendssischen chinesischen und koreanischen Kunst die traditionelle schamkul-
turelle Verfasstheit der Gesellschaft durch Ich- und Selbst(darstellungs-)konzepte
unterminiert wird, bedarf zunichst einiger grundsitzlicher Uberlegungen zu den
interkulturellen Blickdifferenzen, durch die gemeinhin Kulturen der Scham von
Kulturen der Schuld unterschieden werden.

2.1 Blickorientierungen in Schamvermeidungs-, Schuldzuweisungs-
und Schuldbekenntniskulturen

Die Unterscheidung zwischen einer Schamkultur in Ostasien und einer Schuld-
kultur im Westen wurde erstmals von Ruth Benedict getroffen. In ihrem Buch The
Chrysanthemum and the Sword (Datum der Ersterscheinung 1946), in dem sie sich als
Anthropologin mit der japanischen Kultur auseinandersetzte, stellte sie die These
auf: »True shame cultures rely on external sanctions for good behavior, not, as true
guilt cultures do, on an internalized conviction of sin.« (Benedict 1978: 223). Weiter
heifit es: »The primacy of shame in Japanese life means, as it does in any tribe or na-
tion where shame is deeply felt, that any man watches the judgement of the public

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit?

upon his deeds. He needs only fantasy what their verdict will be, but he orients him-
self toward the verdict of others.« (ibid.: 224). In einer Schuldkultur hingegen leide
man unter Schuldgefiithlen, wenn man sich nicht gemif? seinem Selbstbild und
Ich-Ideal verhalte. In dieser Argumentation folgt Benedict dem Psychoanalytiker
Sigmund Freud, der im auf die Erbsiinde zuriickgehenden, verinnerlichten Schuld-
gefiihl ein Charakteristikum des abendlindischen Menschen sah und das Uber-Ich
zur individuellen Personlichkeitsentwicklungs- und sozialen Regulierungsinstanz
erklirte.”

Im Zuge der aktuellen Post-9/11-Diskussionen um politisch-religiése Span-
nungen zwischen Okzident und Orient, den westlichen, christlich geprigten
und arabisch-islamischen Lindern ist eine zusitzliche Differenzierung von
Mordechay Lewy ins Spiel gebracht worden, nimlich diejenige zwischen einer
westlichen, jidisch-christlichen Schuldkultur und einer arabisch-islamischen
Schuldzuweisungskultur. In seinem »Nimm meine Schuld auf dich« betitelten
Artikel (Lewy 2003) begriindet der Theologe die Neueinfithrung der Kategorie der
Schuldzuweisungskultur wie folgt:

Kulturanthropologen arbeiten bisher mit den Begriffen >sSchuldkultur< (im Wes-
ten) und >Schamkultur< (in Ostasien und Afrika). Die vorgeschlagene Sicht aber
kann helfen zu verstehen, warum die Schuldgefiihle im Okzident so weit gehen
kénnen, dass die Solidaritdt mit der eigenen Kultur bis zur Selbstverleugnung ver-
weigert wird. Zu fragen ist andererseits, warum der Orient kaum Verantwortung
fir selbst verschuldete Unzuldnglichkeiten tibernehmen kann. (ibid.)

Des Weiteren stellt Lewy 8 Thesen auf, um den Blick auf den »Zusammenprall einer
Schuldzuweisungskultur (blame society) mit einer Schuldkultur (guilt society)« (ibid.)
zu schirfen.?

Da vor allem die kulturellen Differenzen und transkulturellen Dynamiken zwi-
schen der westlichen Schuldkultur und ostasiatischen Schamkultur im Hinblick
auf die Darstellung und Konstruktion des Blicks im Mittelpunkt dieser Untersu-
chung stehen, mochte ich Lewys teils iiberzogene, im Kern religiés wie politisch

2 Siehe hierzu das Kapitel VII: Entwicklung des Uber-Ichs und seiner Strenge in Freud 1930.

3 Die acht Thesen lauten zusammengefasst wie folgt: 1. Im Orient werden die eigene Schuld
und Unzuldnglichkeit verdrangt und anderen zugeschoben. 2. Im Orient wird die Opferrolle
bevorzugt. 3. Der Islam kennt keine historisch tradierte Kollektivschuld, weil er keine Erb-
siinde kennt. 4. Der Islam beginstigt nicht die Gestaltung des freien Willens und die eige-
ne Verantwortung. 5. Der Okzident neigt zu Schuldbekenntnissen und zur Ubernahme der
Taterrolle. 6. Die Schuldkultur im Okzident beglnstigt Selbstkritik und Selbstkorrektur. 7.
Im heutigen Okzident findet sich eine teils sdkularisierte Vorstellung von der Erbsiinde, die
sich in Schuldbekenntnissen auch gegentber der islamisch-arabischen Welt manifestiert. 8.
In Konfliktsituationen nutzt die Schuldzuweisungskultur des Orients den selbst auferlegten
moralischen Zwang der okzidentalen Schuldkultur aus (Lewy 2003).

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Uber die Grenzen des Bildes

motivierte Identifizierung einer »orientalischen« Schuldzuweisungskultur als Kor-
relat zur »okzidentalen« Schuld(eingestindnis)kultur an dieser Stelle nicht weiter
verfolgen. Tendenziell lisst sich jedoch nicht von der Hand weisen, dass es gewis-
se Uberschneidungen zwischen der ostasiatischen Schamkultur und der von Lewy
definierten »orientalischen« Schuldzuweisungskultur gibt. So weist Léon Wurm-
ser in seiner umfassenden Psychoanalyse von Schamaffekten und Schamkonflikten
(Wurmser 1990: 106f.) darauf hin, dass sich in der chinesischen Schamkultur eine
starke Verdringung von Schuld finden lasse, die sich in einer massiven Projektion
von Schuld auf einzelne Siindenbdcke duflere und in 6ffentlichen Beschimungs-
und Verhéhnungsszenarien abgegolten werde. Es wire also falsch zu behaupten,
dass es in einer Schamkultur keine Schuldgefithle und -konflikte gibt. Nur zeich-
nen sich diese durch eine andere Arte der Entstehung und Verarbeitung aus: Wih-
rend Scham- und Schuldzuweisungskulturen Schuld abweisen, projizieren und da-
mit externalisieren, wird Schuld in Schuldkulturen durch ein dem Selbst auferleg-
tes Schuldeingestindnis verinnerlicht, was zu furchtbaren Gewissensqualen fith-
ren kann.

Die Blickorientierungen und -projektionen, iiber die sich Selbst- und Fremd-
bild wechselseitig konstituieren, sind in Scham- und Schuldkulturen verschieden.
Wihrend in Schuldkulturen die Selbstbezogenheit des Blicks vorherrscht, das Ich
sich von einem Uber-Ich, einem Ich zweiter Ordnung als Gewissensinstanz beob-
achtet fithlt, dominiert in Schamkulturen die Auflengerichtetheit des Blicks, d.h.
die grundsitzliche intersubjektive Orientierung des Ichs am Blick, den der Andere
bzw. die Anderen auf es wirft. In der ostasiatischen Schamkultur trifft sie gleicher-
maflen die Scham vor sich selbst, denn auch diese ist eine auflengesteuerte, da
das Selbst sich nur im Blick der Anderen itberhaupt als solches wahrnehmen kann.
Nun kénnte man einwenden, dass dies grundsitzlich fiir jede Form menschlicher —
ich sage bewusst nicht subjektiver — Selbstwahrnehmung gilt, ungeachtet dessen,
ob das Selbst Teil einer Scham- oder Schuldkultur ist. Auf einer rein phinome-
nologischen Ebene betrachtet hat dieser Einwand sicherlich seine Berechtigung.
Kultursoziologisch betrachtet lassen sich jedoch tiefere Beweggriinde anfiihren,
warum die Blickorientierungen in Scham- und Schuldkulturen im Feld der Selbst-
wahrnehmung divergieren. Wiederholt ist die abendlandische Schuldkultur auf die
judisch-christliche Vorstellung von der Erbsiinde zuriickgefithrt worden. Auch Be-
nedict beruft sich, wie zuvor zitiert, auf diese Begriindung, wenn sie die Verin-
nerlichung des Stindenbewusstseins als Kennzeichen der Schuldkultur hervorhebt.
Umgekehrt weist Lewy, wie erliutert, darauf hin, dass es in Religionskulturen wie
dem Islam, die keine Erbsiinde kennen, auch keine Kollektivschuld geben kann.
Diese Feststellung lisst sich auf die religiésen Kulturen und Weltanschauungsleh-
ren in Ostasien iibertragen, denn weder der Daoismus, noch der Buddhismus, noch
der Shintoismus kennen die Vorstellung einer Siinde, weil es auch keine Trennung
in Gut und Bése, Himmel und Hélle, Engel und Teufel gibt. Demzufolge hat sich

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit?

auch kein Subjekt-Objekt-Dualismus herausgebildet. Man sollte jedoch nicht alles
dem Siindenbegriff anlasten und in der religionsgeschichtlichen Begriindung ei-
nen Schritt weiter gehen, wie dies der Sinologe Frangois Jullien in seinen Schriften
zur chinesischen Philosophie und Asthetik getan hat: Wo es keinen Gott gibt, des-
sen Auge alles erblickt und durchschaut, keine transzendentale (Beobachtungs-)In-
stanz, sondern nur die reine Immanenz interpersonalen Blicktauschs, da kann es
auch kein Uber-Ich geben, das in Konflikt mit dem Ich gerit und sich in Schuld-
gefithle und Gewissensnote verstrickt, und da entbehrt auch die Psychoanalyse als
Verfahren der Selbsterforschung und Selbstfindung jeglicher Legitimation (Jullien
1992: 238).%

In Bin Kimuras Studie Zwischen Mensch und Mensch. Strukturen japanischer Sub-
jektivitit (Kimura 1995) findet sich eine entsprechende Argumentation in seiner Un-
tersuchung zu Schuld und Scham in Japan. Das Ich der Europier sei »am Grund
seines Bestehens vertikal nur an Gott gebunden, wihrend das Ich der Japaner sei-
nen Grund horizontal Zwischen Mensch und Mensch® hat, und ein Japaner dem-
zufolge gar nicht selbst sein kann, wenn keine anderen Menschen anwesend sind«
(ibid.: 58). Weiter heifdt es:

Dass Europier sich von ihrer Schuld entlasten kdnnen, indem sie diese einem
anderen Menschen beichten und Siithne leisten, liegt daran, dass die vertikale
Schuld dann einen horizontalen Stromkreis durchlduft, sich in andere Vertikalen
aufteilt und dadurch leichter wird. Gestehen Japaner ihre Schuld anderen Men-
schen, so leiden sie umgekehrt noch mehr darunter, weil ein Gestdndnis das Zwi-
schen Mensch und Mensch, und d.h. die auf der horizontalen Ebene liegenden
Orte der Erfahrung der Scham vervielfacht bzw. vergrofiert. (ibid.)

Diese Aussage deutet darauf hin, dass es schwer fill, Scham und Schuld im
japanischen Verstindnis wirklich voneinander zu scheiden, weil Schimen ein
In-der-Schuld-Stehen bedeutet, und zwar weder sich selbst noch einer héheren
(gottlichen) Instanz, sondern schlichtweg einem oder mehreren Mitmenschen
gegenitber. So driickt auch der japanische Begriff giri (Kimura 1995: 31f.) kei-
ne Verpflichtung gegeniiber einem transzendenten Moralgesetz, sondern ein
zwischenmenschliches Pflichtbewusstsein aus, das durch wechselseitiges In-
der-Schuld-Stehen bindet. Eine Verletzung des giri kann - und dadurch unter-
scheidet es sich wesentlich vom westlichen Schuldbewusstsein — in keiner Weise

4 Vgl. hierzu auch Julliens kulturdifferenzierenden Ausfiihrungen zur Ambiguitit des Zwi-
schen in der ostasiatischen Kultur im Gegensatz zu metaphysischen Jenseitsvorstellungen in
der abendlandischen Kultur (Jullien 2018:188ff.) Das Fehlen einer psychoanalytischen Tradi-
tion in Ostasien hat bereits Léon Wurmser vermerkt. Da der Begriff des inneren Konflikts, der
fur das Selbstverstandnis des Westens seit 1600 zentral ist, dem chinesischen Denken fremd

sei, habe Letzteres auch keine psychoanalytische Denkweise entwickelt (Wurmser1990:104).
5 Die Schreibweise »Zwischen Mensch und Mensch« findet sich im Originaltext.

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Uber die Grenzen des Bildes

wiedergutgemacht werden. Sie bedeutet unwiderruflichen Gesichtsverlust — eines
der qualvollsten Schamerlebnisse, das in einer auf Intersubjektivitit gegriindeten
Gesellschaftsordnung wie der ostasiatischen vorstellbar ist.

2.2 Angesehen statt angeblickt: Das Gesicht als Schauplatz
sozialer Scham

Weil das Selbst im ostasiatischen Intersubjektivitits- als Gemeinschaftsverstind-
nis eigentlich aufierhalb des Selbst liegt, weil das Innerliche nur vom Auflen her
bestimmt werden kann, manifestiert sich Scham vor allem als ein soziales, ge-
nauer gesagt gruppenabhingiges Phinomen. Das personliche Gesicht ist immer
schon ein soziales Gesicht, wie auch individuelle Scham immer Kollektivscham
einschlieft. Mit dem Einzelnen verliert immer auch die Gruppe ihr Gesicht. In
den konfuzianisch beeinflussten Schamgesellschaften Ostasiens steht vor allem die
Gesichtswahrung der Familie im Vordergrund.® So wird das einzelne Familienmit-
glied, wenn es nicht selbst eigene Konsequenzen zur Ehrenrettung und Gesichts-
wahrung seiner Familie zieht, d.h. sich selbst absetzt bzw. totet, von seiner Fami-
lie verstofRen oder sogar geopfert, was die Ehrenmorde belegen. Dass die durch
das Verhalten einer Einzelperson evozierte Scham nicht nur auf der Kernfamilie,
sondern auf einem ganzen Familiengeschlecht lastet, dass sie Vorfahren wie Nach-
kommen gleichermafien trifft, driickt sich u.a. darin aus, dass einzelne Familien-
mitglieder, welche Scham tiber die Familie gebracht haben, aus dem Familienbuch
gestrichen werden — was mit einem symbolisch vollstreckten Ehrenmord gleich-
zusetzen ist. Als Beleg hierzu kann ein historisches Beispiel aus Korea angefithrt
werden. Wihrend des Krieges gegen die chinesischen Ching unter der Yi-Dynastie
wurden viele koreanische Frauen und Midchen von chinesischen Truppen geraubt
und vergewaltigt. Eine politische Vereinbarung nach Beendigung des Krieges er-
moglichte es den Opfern, zu ihren Familien nach Korea zuriickzukehren; doch die-
se wehrten sich dagegen, ihre eigenen Téchter und Frauen wieder aufzunehmen;
hingegen wurden die Namen der entsprechenden Frauen aus den Familienbiichern
geloscht, um den Familiennamen nicht zu beschmutzen (Lee 1997: 821.).

Eine solche Kollektivscham kann nicht nur die Familiengemeinschaft, sondern
auch eine ganze Staatsgemeinschaft treffen. Kollektive Selbstmorde zur Rettung
der Landesehre in aussichtslos erscheinenden Kriegssituationen bzw. nach verlo-
renen Kriegen bezeugen dies. Zu nennen sind hier beispielsweise der Kollektiv-
selbstmord koreanischer Soldaten nach dem Sieg der Amerikaner tiber die Insel
Kang Hwa-Do oder aber derjenige japanischer Soldaten nach dem sich abzeich-
nenden Sieg der Amerikaner tiber die Insel Iwo Jima im Jahre 1944. Sie dienen der

6 Dies gilt auch fiir die arabisch-islamischen Schamgesellschaften.

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit?

Wahrung des individuellen Gesichts als kollektives Gesicht des Landes, geschehen
weniger aus Patriotismus und heroischem Opfertum denn als letzter verzweifelter
Fluchtweg, um der Unertriglichkeit lebenslanger Scham und Schmach zu entkom-
men. Der kollektive Selbstmord ist primir eine Schamvermeidungsstrategie.

Gesichtsverlust ist in den Kulturen Ostasiens gleichbedeutend mit Beschi-
mung, diese wiederum hat Ausgrenzung aus der Gemeinschaft zur Folge. Daher
setzen die Menschen in Interaktion mit anderen Menschen alles daran, ihr Gesicht
nicht zu verlieren. Ist es einmal verloren, gilt es als unwiederbringlich verlo-
ren. Wie ist nun aber der Gesichtsbegriff in seiner eher sprachmetaphorischen
Verwendung zu verstehen?

Der Begriff des Gesichts bezieht sich darauf, wie ein Mensch von anderen Men-
schen gesehen wird, er rekurriert auf das »Zwischen Mensch und Mensch« — wie
es Bin Kimura ausgedriickt hat (Kimura 1995: 58). Das Gesicht ist Austragungs-
ort und Spiegel sozialer Interaktionsbeziehungen. Als Projektionsfliche des Gese-
henwerdens, des Blicks des/r Anderen, reprisentiert es das Ansehen einer Einzel-
person, aber auch das einer Gruppe. Gesehenwerden bedeutet in seiner Passivi-
tit immer auch Passion, das Erleiden einer von aufden oktroyierten Selbstbild- als
Fremdbildprojektion. Selbstsicht ist im Konzept des Ge-Sichts als eines gegensich-
tigen, verhaltenskorrektiven Gesehenwerdens nicht vorgesehen. Das Gesicht kann
sich nicht selbst sehen, es nimmt sich ausschlieRlich im Gesichtsspiegel der ande-
ren Mitmenschen wahr. In gesichtswahrenden Scham(vermeidungs)kulturen wie
der ostasiatischen ist daher Mitmenschlichkeit grofd geschrieben. Diese ist in ein
umfassendes Hoflichkeitskonzept gegenseitiger Achtung als wechselseitiger Wahr-
nehmung integriert. Selbstbewusst und aktiv Gesicht zu zeigen, als Individuum
hervorzutreten und sein Selbstbild zur Schau zu stellen, gilt als beschimend und
bedeutet Gesichtsverlust. Auch wer sein Gesicht in Beschimungssituationen nicht
verliert, wer zu seiner Selbstsicht steht, hat sein Gesicht verloren; er wird von sei-
nen Mitmenschen als schamlos wahrgenommen.

Das Gesichtskonzept ist Bestandteil einer Sozial- und Verhaltenslehre, die der
Konfuzianismus in China ausgeprigt und von dort nach Korea und Japan weiter-
getragen hat. Der chinesische Begriff fiir Scham und Schande, chi, ist ein morali-
scher Begriff, der auf die Abweichung von der Ordnung des li, das Regularium zwi-
schenmenschlicher Beziehungen bezogen ist.” Den Mittelpunkt der traditionellen

7 Zur Abhéngigkeit des chi vom li siehe Fingarettes Studie Confucius— The Secular as Sacred: »Al-
though ch’ih is definitively a moral concept and designates a moral condition or reponse, the
moral relation to which it corresponds it that of the person to his status and role as defined
by li. Ch'ih looks soutward, notsinwardc. It is a matter of the spoken but empty word, of the
immorally gained material possession, of the excessive in appearance and in conduct [..]
The Confucian concept of shame is a genuinely moral concept, but it is oriented to morality
as centering in li, traditionally ceremonially defined social comportment, rather than to an
inner core of one’s being, >the self«« (Fingarette 1972: 30).

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.

127


https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Uber die Grenzen des Bildes

li-Lehre des Konfuzianismus bilden 1. die so genannten sangang, die drei Grundre-
geln, zu denen Loyalitit und Gehorsam der Untertanen gegeniiber dem Konig, des
Sohnes gegeniiber dem Vater, und der Frau gegeniiber dem Mann zihlen, und 2.
die so genannten wuchang, die Grundtugenden, zu denen man Mitmenschlichkeit,
Pflichtgefiihl, Anstand, Einsicht und Zuverlissigkeit rechnet. Die drei Grundregeln
haben sich mit der Modernisierung der Gesellschaftsordnung leicht verschoben,
und zwar in Richtung: Respekt der Kinder vor den Eltern und allgemeine Achtung
der Alteren durch die Jiingeren. Das Gesicht reguliert die zwischenmenschlichen
Beziehungen innerhalb der li-Ordnung. Nach Yutang Lin bildet es zusammen mit
Schicksal und Gunst die drei ewigen Grundsitze, die die chinesische Gesellschaft
beherrschen. Das Gesicht folgt keiner Wahrheit, es beruht auf keinem Seins- als
Wesenskonzept, sondern gehorcht dem Schein des AuRerlichen, den Formritualen
der Hoflichkeit.® Unter dem Titel »The Chinese Concept of Face« hat Hsien Chin
Hu 1944 zum ersten Mal eine systematische Studie zum chinesischen Gesicht vor-
gelegt (Hu 1944). In Erving Goffmans Abhandlung Interaction Ritual. Essays on Face-
to-Face Behavior wurde der Aufsatz von Hu zur Definition des Face-Begriffes heran-
gezogen (Goffman 1967: 6). Penelope Brown und Stephen Levinson (Brown/Levin-
son 1987) haben das Gesicht schliefflich zu einem universalen Konzept erklirt und
sich damit auch einige Kritik eingehandelt. Um die Kulturspezifik des Konzeptes
in seiner Relevanz fiir die ostasiatische Schamdefinition zu verdeutlichen, méchte
ich im Folgenden den Gesichtsbegrift im Chinesischen niher betrachten.

Im Chinesischen werden zwei Gesichtsbegriffe unterschieden:® 1. lian und 2.
mianzi. Lian steht fur das Ehrgefiihl und den guten Ruf eines Menschen im ethi-
schen Sinne. Es driickt in erster Linie das Vertrauen der Gemeinschaft in die Inte-
gritit des Charakters eines Menschen aus. Wenn jemand seinen Verpflichtungen
nicht in der Weise nachgekommen ist, wie es dem Vertrauen anderer witrdig ge-
wesen wire, oder etwas Unanstindiges bzw. gegen die gesellschaftlichen Normen
VerstoRendes getan hat, dann heifst es im Chinesischen meilian jianren: kein lian ha-
ben, anderen Menschen unter die Augen zu treten. Ein Gesichtsverlust in diesem
Sinne trifft immer den ganzen Menschen. So bedeutet diulian (Verlust des lian-
Gesichts) oft auch diuren (Verlust des Menschen). Die Scham iiber diesen Mensch-

8 Lin geht so weit zu behaupten, dass China kein echtes demokratisches Land werden kdnne,
solange nicht jeder in China, vor allem die Herrschenden, ihr Gesicht ablegten. Gleichzeitig
beklagterden moralischen Verfall,in dem er diesen mit Cesichtsverlust bzw. nicht mehr exis-
tierendem Gesicht in Verbindung bringt: »China will not become a truly democratic country.
The people have not much face anyway. The question is: When will the officials be willing to
lose theirs? When face is lost at the police courts, then we shall have safe traffic. When face
is lost at the law courts, then we shall have justice.« (Lin 1935: 230).

9 In meiner zusammenfassenden Darstellung berufe ich mich hier auf die etymologischen,
konzeptgeschichtlichen und sozialtheoretischen Ausfithrungen zu lian und mianziin Hu1944,
Earley 1997, Shi 2003 und Teon 2017.

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit?

lichkeitsverlust kann so grof$ und quilend sein, dass sie zu Selbstmord fithrt. Das
mianzi-Gesicht bezieht sich hingegen tiberwiegend auf das gesellschaftliche An-
sehen eines Menschen, das dieser aufgrund seiner sozialen Stellung, seiner Leis-
tung oder auch aufgrund seines Wohlstandes genieft. Wihrend das mianzi-Gesicht
grofd oder klein sein kann, kann das lian-Gesicht nicht nach seiner Gréf3e bemessen
werden. Beide Gesichtsbegriffe hingen aber eng zusammen: Wer etwa sein mian-
zi verliert, wird auch sein lian gefihrden; sie referieren jedoch auf verschiedene
Beurteilungskriterien des Gesichts, die in unterschiedlichen Redewendungen zum
Ausdruck gelangen. Wihrend mei lian (kein lian-Gesicht haben) die schlimmste Be-
leidigung einer Person darstellt, bezeichnet mei mianzi (kein mianzi-Gesicht haben)
das Versagen einer Person, sich durch Erfolg, Leistung und Wohlstand soziales
Ansehen zu verschaffen. In beiden Fillen 16st das Absprechen eines Gesichtes tiefe
Scham aus.

Die interaktive Spannbreite der begrifflich fassbaren Gesichtsvorstellungen ist
enorm. Gesichtwahrung und Gesichtverlust bilden nur die duflersten Pole eines
subtil ausdifferenzierten Bedeutungsfeldes, das sich um die soziale Kategorie des
Ansehens gruppiert und daher primir im mianzi-Begriff ausformt (vgl. Shi 2003:
100f.) So kann man Gesicht haben (you mianzi), sich ein Gesicht wiinschen bzw.
nach einem Gesicht streben (yao mianzi) oder jagen (zheng mianzi), groRen Wert
auf sein Gesicht legen (jiangjiu mianzi), es lieben (ai mianzi). Man kann aber auch
Gesicht geben (gei mianzi), denn das soziale Gesicht ist iibertragbar. In kritischen
Interaktionssituationen wie Streitfillen kann man durch Berufung auf ein drittes
statushoheres Gesicht (wie z.B. das der Eltern, eines Monches oder sogar dasjeni-
ge Buddhas) Gesicht verleihen (kanzai mouren de mianzi). Man kann jemandem sein
Gesicht belassen (liu mianzi), um ihn vor Scham zu bewahren, und schiitzt damit
auch sein eigenes Gesicht. Denn die Blof3stellung anderer kann zum eigenen Ge-
sichtsverlust fithren — was die interpersonale Fundierung des Gesichtskonzeptes
untermauert. Der Verlust des Gesichts ist schlieflich die folgenschwerste, beschi-
mendste Situation. Wer sein mianzi verliert, der verliert sein gesellschaftliches An-
sehen. Wer sein liu verliert, der verliert die Integritit seines Charakters und ist
daher existenziell als gesellschaftlich handelnder Mensch bedroht. Da das Gesicht
iiber den zeitlichen und riumlichen Rahmen der konkreten Interaktionssituation
hinaus existiert, gefihrdet der liu-Verlust des Einzelnen immer auch das Gesicht
seines gesamten Beziehungsnetzwerkes. Wie bereits erwihnt, sind aber auch alle
Formen des Strebens nach Gesicht oder der Zurschaustellung des eigenen Gesichts
negativ konnotiert. In der Regel schimt man sich dann fir die gesichtsbegierige
bzw. gesichtsverliebte Person.

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.

129


https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Uber die Grenzen des Bildes

2.3 Gesehenes und Ungesehenes: Korperliche Nacktheit und Scham
in der bildenden Kunst

Trotz der vom Christentum als Religion gepredigten Keuschheit und Schamhaf-
tigkeit hat die christliche Kunst den nackten Korper exzessiv zur Schau gestellt.
Moglich war dies unter dem Deckmantel der Mythologie und der Verhiillung des
Geschlechts. Der nackte Jesus Christus am Kreuz ist das wohl eindringlichste Sinn-
bild dieser transzendentalen Korperschau als Ausstellung des Nackten, des blo-
3en Seins. Jean-Claude Bologne hat in seiner umfassenden Studie zu Nacktheit und
Priiderie. Eine Geschichte des Schamgefiihls (Bologne 2001) vorgefiihrt, wie wechselvoll
sich das Verhiltnis zwischen Korperschau und Kérperscham, Blickanziehung und
Blickabweisung bzw. Blicktabu in der Geschichte der abendlindischen Kunst vom
Mittelalter bis zur Moderne gestaltete, mit welchen Methoden und unter welchen
Vorwinden (der Kunst selbst) es den bildenden Kiinsten gelang, den nackten weib-
lichen und ménnlichen Kérper mit oder ohne Scham in erotisch aufreizenden bis
sexuell aufgeladenen Situationen darzustellen, mit der Scham ein verdecktes oder
gar offenes, provokatives Spiel an religiésen und gesellschaftlichen Tabus vorbei zu
betreiben. (Abb. 1)

Die strenge Schamcodierung in Ostasien mit ihrem Blicktabu hingegen hat die
bildliche Darstellung des nackten, den schamhaften oder auch lustvollen Blick des
Betrachtenden auf sich ziehenden Koérpers, weitgehend, d.h. bis auf den Bereich
der Pornografie, verhindert. Der franzosische Sinologe Frangois Jullien geht in sei-
nem Buch Vom Wesen des Nackten sogar so weit zu behaupten, dass China am Nack-
ten vorbeigegangen sei, und zwar nur vordergriindig aufgrund der Scham, dem
Moralismus der chinesischen Tradition, sondern vielmehr aufgrund einer Aver-
sion gegen die Aggressivitit des Nackten, seine Einbruchskraft und Spektakulari-
tit, ebenso wie gegen die Direktheit des Blicks, die es provoziert. Das Nackte, so
Jullien, »unterbindet [...] gewaltsam jeden méglichen Blick >dahinters, es hilt den
Blick fest, ergreift das Begehren und biindelt die Aufmerksamkeit. Seine Form ist
endgiiltig: Das Nackte hdlt an, auf einen Schlag (in der Pose) und fiir immer.« (Jul-
lien 2000: 58) Die Unmittelbarkeit des Erfassens, die Blitzhaftigkeit des Blicks als
Einschlagskraft und dessen Biindelungs- als Formbindungskraft seien der chinesi-
schen Asthetik fremd. Wahrnehmungsgegenstinde, den menschlichen Kérper ein-
geschlossen, wiirden nicht fixiert, sondern in der Schwebe gelassen. Man deute sie
nur entfernt und vage an, stelle sie im Prozess des Erscheinens und Verschwindens
dar. Um sie in dieser Evokation zu erfassen, bediirfe es eines fliichtigen, wandern-
den Blicks (ibid.: 59).

Der Einbruch des Nackten in die chinesische Gegenwartskunst bestitigt des-
sen aggressiven, gewaltsamen Zug. Wenngleich es frithere Aktdarstellungen in der
chinesischen Kunstgeschichte gab: Der eigentliche Durchbruch des Nackten, die
obsessive Zurschaustellung des nackten Korpers in der bildenden Kunst und (mit

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit?

Abb. 1: Hans Baldung Grien, »Der Siin-
denfall«, 1531, Ol und Tempura auf Tan-
nenholz

ihr) im 6ffentlichen Raum erfolgte in seiner ganzen Radikalitit in der darstellenden
Kunstpraxis der Body- und Performancekunst, die seit Mitte der 1980er Jahre in
China in Erscheinung trat,’® sich aber auch parallel hierzu in der Malerei und Foto-
kunst vollzog. Es ist, als ob sich eine ganze Schamkultur gegen das Taboo-on-looking
aufbiumte, gegen die Verbannung des Korpers, seines Geschlechts- und Lusttrie-
bes, seiner Fleischlichkeit und Verwundbarkeit aus dem Blickfeld, aber auch ge-
gen die Nicht-Wahrnehmung der nackten, nicht-gesellschaftlichen Existenz des

10  Siehe hierzuinsbesondere Berghuis 2006, Huber 2013 und Fok 2013. Zur Rolle des Kérpers in
der chinesischen Asthetik vgl. Man 2016.

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.

131


https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Uber die Grenzen des Bildes

menschlichen Seins. Nacktheit riickt mit ihrer ganzen korperlichen Sensibilitit
und Sinnlichkeit in den Blick, als schmerzvoll erfahrene wie lustvoll empfunde-
ne, wobei das Schamgefiihl als korperliches Grenzgefiihl und Schnittstellenaffekt
zwischen Innen- und Auflenwahrnehmung ausgereizt wird. Nuditit, zuvor mit
dem Sichtbarkeitstabu belegt, gewinnt sichtbare Omniprisenz: Sie erscheint als
Neugeborenen-, Alters- und Todesnacktheit, wie in Yuan Suns zweiteiliger Farb-
fotoserie Honig (1999), als adoleszente, pubertierende Nacktheit, wie in Wei Guos
Olgemalde Interieur mit Moskitos und Motten (2002), als androgyne, bisexuelle Nackt-
heit, wie in Liuming Fen-Mas fotografischen Selbstportraits (2004), als dstheti-
sierte, titowierte Nacktheit, wie in Huang Yans Chinese Shan-shui Tattoo-Fotoserie
(1999), als weibliche Nacktheit und Scham, wie in Chen Linyangs Fotoserie Twelve
Flower Months (1999/2000), oder aber als gefesselte und geschundene Nacktheit, wie
in Zhang Huans Performance 65 kg (1994). Symptomatisch fiir den sich neu konsti-
tuierenden Blick auf das Nackte ist, dass die Performance-, Body- und Fotokiinst-
ler/innen ihren eigenen nackten Korper ins Bild riicken. Sie nehmen eine grund-
legende Blickinversion vor, indem sie ihren eigenen wahrnehmenden Kérper — in
der Definition von Jean Francois Billeter den Eigenkérper (Billeter 1989: 168f.) — in
einen wahrgenommenen, dem Blick preisgegebenen Objektkdrper transformieren
und damit eine Subjekt-Objekt-Spaltung in Sehen und Gesehenwerden betreiben,
die im Bild selbst zur Schau gestellt wird.

Dass das Nackte den direkten, konfrontativen Blick evoziert und die Aufmerk-
samkeit fesselt, kénnen die ausgestellten nackten Kiinstlerkorper exemplarisch be-
legen. In Qiu Zhijies Chinese Shan-shui Tattoo-Bild Nr. 2 (Abb. 2) nimmt der Kiinst-
ler im Bild direkten Blickkontakt mit den Betrachtenden auf. Er visiert sie an und
setzt damit seinen entbl6f3ten Oberkorper der externen Blickinstanz offen und un-
geschiitzt aus. Dass sein nackter Korper im An(ge)blick(twerden) festgeschrieben
wird und als Objektkorper zur Pose erstarrt, driickt sich in der aggressiven, ei-
ner Disziplinierungsmafinahme gleichenden Uberschreibung seines Oberkérpers
sowie der Mundpartie mit jenem chinesischen Schriftzeichen aus, das fiir Nega-
tion steht. Das blutrote, in seiner Farblichkeit auf Schriftsiegel als Authentifizie-
rungszeichen rekurrierende Schriftbildzeichen legt sich wie eine Bandage tiber den
Korper, es fixiert ihn an der Wand, gegen die er lehnt, schreibt ihn fest. Auch in
anderen Bildern der Tattoo-Serie offenbart sich die Gewaltsamkeit des festschrei-
benden, still stellenden Blicks auf den nackten Kérper: Blickfixierung erscheint
als Punktierung und Titowierung. Der Blick durchbohrt den Kérper, brennt sich
in ihn ein. Tattoo-Bild Nr. 1 und 9 veranschaulichen das ideologische Gefahrenpo-
tential des fixierenden Blicks, nimlich das einer Stigmatisierung durch Titowie-
rung. Tattoo-Bild Nr. 1 zeigt das punctum des Blicks als Punktieren des Korpers. Tat-
too-Bild Nr. 9 stellt die Vereinnahmung des nackten Kérpers im brandmarkenden
Blick zur Schau: Zwei Eisen werden dem Korper im Brustbereich nahe dem Her-
zen eingeprigt. Diese Form der Tatowierung kniipft an die chinesische Tradition

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 133

ADbb. 2: Zhijie Qiu, »Chinese Shan-shui-Tattoo No.2«, 1994, Fotografie

der Beglaubigung und Authentifizierung von Bildern durch Schriftsiegel an, un-
terliuft jedoch gleichzeitig die Bild(ungs)autoritit der Schrift und Prigemacht des
sich sein Anschauungsobjekt gewaltsam unterwerfenden Blicks ideologiekritisch,
indem das Schriftsiegel in ironischer Brechung gegen Tiirhaltegriffe eingetauscht
wurde. Die zweite mediale Blickinstanz, namlich der fotografische Kamerablick,
potenziert die bildinterne Fixation.

Dass das Nackte vor allem in der chinesischen Fotokunst in seiner ganzen Vehe-
menz und Schamlosigkeit zum Vorschein kommt, ist der Medialitit der Fotografie
geschuldet. Nach Jullien hat die Fotografie die Berufung zum Nackten, sie bringt
es durch die Aufzeichnung des gegenwirtigen Moments hervor:

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Uber die Grenzen des Bildes

Die photographische Aufnahme ist dieser ausdehnungslose >Punkt< der Zeit,
durch welchen allein das Sein »ist<. Auf das Nackte bezogen verdeutlicht dies
ihre Wirkungsmoglichkeit: Indem die Photographie das Nackte im Moment
hervorbringt und es fixiert, hilt sie es in der Unendlichkeit seines Wesens fest.
(Jullien 2003: 43)

Der fotografische Akt erfasst das An-Sich »auf unmittelbare (unmittelbarste) Weise
und als das Anschaulichste (das unendlich Anschauliche) — die unmittelbare Sin-
neswahrnehmung, der unmittelbare Korper, die unmittelbare Haut, das unmittel-
bar Nackte« (ibid.: 44). Das Nackte ist die Ekstase des Sichtbaren. Insbesondere
in der Fotografie evoziert der entfesselte nackte Korper die konfrontative Fesse-
lung im Blick. Der fotografierte nackte Korper ist immer ein gefangener, in der
Pose still gestellter Kérper. Wihrend Nacktheit und Fleischlichkeit in der Bewe-
gung des Kérpers erfahren werden, offenbart sich das Nackte in der Unbewegtheit
der Pose: »Denn die Unbewegtheit ist fiir die Zurschaustellung der Form ebenso
notwendig wie fir die (erschépfende) Erfassung ihrer Identitit.« (ibid.: 43). Die
Zurschaustellung des Nackten in der Pose, die in der chinesischen, aber auch in
der koreanischen Kunst seit Anfang der 1990er Jahre zur Obsession wird, reflek-
tiert die Entdeckung korperlicher, geschlechtlicher und personaler Identitit.

Im Museumsprojekt (1995-2002) des koreanischen Foto- und Performancekiinst-
lers Kim Atta gelangt diese Delophilie als inszenatorische Zeigelust besonders
deutlich zum Ausdruck. In verschiedenen Serien des Museumsprojektes™ platzierte
der Kinstler nackte Korper in verschiedenen Posen — darunter zusammengekau-
erte, fotale Haltungen, Kérperstellungen beim Sex, aber auch buddhistische (Abb.
3) wie christliche Koérperposen — in Schaukisten aus Glas.

Diese Glasboxen setzte er im 6ffentlichen Raum — mitten auf der Strafle, in Mu-
seen, Tempeln oder in der freien Natur — aus. Durch diese Ausstellungsaktionen
schuf sich Kim sein eigenes privates Museum als Schauraum menschlicher Exis-
tenz. Die Einschlieffung nackter Kérper in Schaukisten betont die Objekthaftig-
keit des Korpers, zudem die Objektivierungsgewalt des auf den Korper geworfenen
Blicks. Das Entscheidende am Konzept des Museumsprojektes ist, so der Kiinstler,
dass dem lebendigen menschlichen Korper durch die Wandlung zum Ausstellungs-
stiick und Blickobjekt ein eigener Existenzwert, eine individuelle Daseinsberechti-
gung zugesichert werde. Kein menschliches Museumsobjekt gleiche dem anderen,
jedes Objekt verkorpere ein Einzelstiick, das sich in seiner Singularitit von allen

1 Zuden Serien zahlen The Field Series (1995), The Holocaust Series (1997), The Peoples Series (1998),
The Sex Series (1999), The War Veteran Series (1999), The Nirwana Series (2001) und The Jesus Series
(2002).

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit?

ADbb. 3: Atta Kim, »The Nirwana Series«, The Museum Project #136, 2000,
Fotografie

anderen abhebe.’ Hier bestitigt sich, was Francois Jullien iiber das Nackte gesagt
hat: dass es das Ding selbst, das An-Sich-Sein, das Wesen zur Schau stellt, dass es
Existenz als etwas Hervorgebrachtes, Herausgehobenes, als Sich-Zeigendes sicht-
bar macht. Der Einzug des Nackten in die ostasiatische, insbesondere koreanische
und chinesische Gegenwartskunst, scheint eine Ontologisierung zu bewirken, die
das Wesen als Anwesendes zur Schau stellt und in die Pose als modellhafte Form-
gebung einer Subjekt-Objekt-Relation miindet. Erst der/die Gegeniiberstehende,
Angeblickte kann zum Blickobjekt werden und in der Konturierung isolierender,
grenzsetzender Wahrnehmung Individualitit entfalten.

Die Ausstellung des nackten, als Blickobjekt definierten Korpers prisentiert
sich noch deutlicher in den Posierungsaktionen des chinesischen Avantgarde-
kinstlers Ma Liuming. Dieser stellt unter seinem Alter-Ego-Kiinstlernamen Fen-
Ma - einer Kombination aus einem weiblichen und minnlichen Namen - seinen
androgynen, nackten Kérper in Transgenderspielen mit dem Publikum 6ffentlich

12 In einem Kiinstlerinterview dufiert sich Atta Kim lber das Ziel des Museumsprojektes wie
folgt:»Each individual and object hasits own uniqueness and that was one important concept
for The Museum Project. Everything — human or not — has its own story.« (zit.n. Pasulka 2006).

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.

135


https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Uber die Grenzen des Bildes

zur Schau. Weil er seine bisexuelle Nacktheit rigoros in aller Offentlichkeit ent-
blof3te — in einer seiner Aktionen lief er splitternackt mit wehenden langen Haaren
iiber den Grenzwall der chinesischen Mauer (auch dies ein Ausreizen des Scham-
als Grenzgefiihls) -, wurde er wegen Verstofles gegen das Anti-Obszonitits-
Gesetz in China mehrmals verhaftet und einmal sogar zu einer zweimonatigen
Gefingnisstrafe verurteilt. In einer Serie seiner Nacktkorper-Performances, die
in verschiedenen europiischen, amerikanischen und asiatischen Stidten durch-
gefithrt wurden, sitzt er nackt und reglos auf der Bithne. Der leere Stuhl neben
ihm signalisiert dem Publikum, dass es sich an der Performance beteiligen und
gemeinsam mit dem splitternackten Kiinstler vor aller Augen posieren soll. Die
einzelnen Interaktionsposen mit Teilnehmer/innen aus dem Publikum werden in
einer Fotoserie festgehalten. Der Intention, sich selbst der Macht des Blickes zu
unterwerfen und zum passiven Objekt (der Anschauung) zu machen, kommt der
Kiinstler in den spiteren Performances durch die Einnahme von Schlaftabletten
vor der Aktion nach. Die hierdurch erzeugte Reglosigkeit betont die Ausgesetztheit
des Korpers als willen- und lebloses, in der Pose erstarrtes Schauobjekt. In der
Korperrolle der Selbst- als Fremdinszenierung spielt der Kiinstler eindrucksvoll
mit Scham und Blick: Wer von den minnlichen bzw. weiblichen Zuschauer/innen
tiberwindet seine eigene Scham, sich aus der Beobachterperspektive herauszube-
wegen und sich dem Blick der Anderen auszusetzen? Seine Scham, sich mit einem
nackten, zudem bisexuell codierten minnlichen Koérper offentlich zu zeigen?
Sich im Kontakt mit ihm blof3zustellen und gar licherlich zu machen? Wer ist so
schamlos, erotische, sexuelle, oder obszdne Posen in Interaktion mit dem nack-
ten Kinstlerkorper einzunehmen und dadurch innerste Wiinsche, Geliiste und
Fantasien offen zu legen? Wer kennt keine Scham vor der Verdffentlichung der Fo-
toaufnahmen, die von Anderen als beschimend wahrgenommen werden kénnten?
Das Spiel mit Scham und Blick ist ein sehr komplexes, potenziert durch die Uber-
kreuzung vektoriell und medial unterschiedlich definierter Blicke. Zum Tausch
zwischen dem Blick des Betrachtenden und dem Erwiderungsblick des Angeblick-
ten gesellen sich der Blickreflex des Spiegels und der Blick der Fotokamera hinzu.
In Fen-Mas Schamszenario, wie 2001 in Lyon inszeniert, wird Entbl6fung zur
Selbst- und Fremdbespiegelung. Der Spiegelparavent, der die Performancebiithne
im Hintergrund abschlieft, reflektiert nicht nur die Hauptakteur/innen beim
interagierenden Posieren, er wirft auch das Bild der Zuschauergruppe zuriick,
projiziert den Blick der Blickenden auf diese selbst zuriick. Die Zuschauenden
blicken ihrer eigenen Schaulust, ihrer Blick- als Fotografierlust ins Auge, sie sind
unmittelbar mit ihrem Ge-Schau, ihren zwischen Scham und Lust, Amusement
und Abwendung oszillierenden Blickreaktionen konfrontiert. Der Blickwechsel im
Spiegel wendet Delophilie in Theatophilie.

Der Blick, mit dem die chinesische Kiinstlerin Chen Lingyang in ihrer zwolf-
teiligen Fotoserie Twelve Flower Months (2005) sich selbst entblo3t und bespiegelt,

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit?

ist noch eindringlicher und intimer; er ist unmittelbar auf die Scham gerichtet,
macht den Intimbereich fir die 6ffentliche Wahrnehmung sichtbar. In zwolf unter-
schiedlichen Bildformaten, die in ihrer Aufleren Form auf Schliissellécher, Fenster-
und Tiir6ffnungen referieren, zugleich aber klassische Bildmedienformen wie et-
wa den Ficher, das Albumblatt, die Fotografie und das Guckkastenbild bedienen,
zeigt die Kunstlerin, wie ihr Menstruationsblut in verschiedenen Korperstellun-
gen aus der Scheide tropft und an den Beinen herunterrinnt. Die Direktheit des
Intimblicks auf die Scham und das schamauslésende Ereignis der fiir das fremde
Betrachterauge sichtbaren Menstruationsblutung hat sowohl in der patriarchalisch
strukturierten chinesischen Scham- und Blicktabugesellschaft als auch in der von
minnlichen N/Aktdarstellungen dominierten internationalen Kunstwelt zunichst
schockartige Reaktionen ausgelost. Um der Sichtbarkeit entzogene Intimbereiche
wie die Scham selbst betrachten und in dieser Selbstbetrachtung zur Schau stellen
zu konnen, benutzte die Kiinstlerin einen Spiegel. Als sichtbar machendes, Ein-
blick gewidhrendes Medium wurde der Spiegel zum Teil sogar ins Bild integriert,
wodurch der Blick auf die Scham als gespiegelter Blick direkt zur Darstellung ge-
langt. Bereits in einem fritheren Werk, das niichtern mit Rollbild (1999) betitelt ist,
hatte Chen mit ihrem eigenen Menstruationsblut gearbeitet und dieses auf einem
iiber 6 Meter langen, auf Seide aufgezogenen Papierband abgewischt — so dass es
Flecken hinterlieR, die einem abstrakten Tuschebild glichen.” Twelve Flower Months
thematisiert die organische Verbindung zwischen dem Naturzyklus und dem Mo-
natszyklus der Frau. Der Naturzyklus wird durch zwdlf blithende Blumen versinn-
bildlicht, die den einzelnen zwolf Menstruationsbildern zugeordnet sind (im ers-
ten Monat erscheint z.B. die Narzisse, im dritten die Pfirsichbliite, im siebten die
Orchidee und im elften die Kamelie). »In der traditionellen chinesischen Kultur,
kommentiert die Kiinstlerin ihr Werk, »gibt es die Idee des Menschen in Harmonie
mit der Natur. [...] >Naturs, das sind fir mich vor allem die Gesetze und Rhythmen
des Universums. Und diese Gesetze und Rhythmen sind mit Zyklen verbunden. Fiir
eine Frau ist es einfach, dies anhand der monatlichen physiologischen und psy-
chologischen Verinderungen zu beobachten.« (zit.n. Fibicher/Frehner 2005: 310).
Geschlechtliche, vaginale Introspektion wird zur makrokosmischen Schau. Der In-
timblick auf das eigene Innere erdffnet den Aulenblick auf das Universum, den
Universalblick. Das Schamgefiihl, evoziert durch den direkten Betrachter/innen-
blick auf die blutitberstromte Scham, wird dadurch abgewendet, dass der Blick
auf die Scham in einen floralen Blick auf die Natur transformiert wird - aber auch

13 Eine Parallele von Chens Korperkunst zu frithen Body-Art-Performances aus den 1960er/
1970er Jahren, sowohl zu Nam June Paiks Aktion Zen for Head (1961) als auch zu Shigeko Ku-
botas Vagina-Malerei (1965) und Carolee Schneemanns Performance Interior Scroll (1975) ist
uniibersehbar.

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.

137


https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Uber die Grenzen des Bildes

dadurch, dass die Scham selbst Blickqualititen gewinnt, dass sie sich - in eini-
gen Bildern betont durch die ovale Form des reflektierenden Spiegels - in ein Au-
ge verwandelt und einen Gegenblick aus dem (Spiegel-)Bild zurtickwirft. Durch
die riickspiegelnde Inversion des schamauslosenden Blickverhiltnisses wird der
Schamaffekt neutralisiert.

2.4 Face to Face: Gesichtsverlust oder Selbsthewusstheit?

Wie an den Selbstzurschaustellungen der Kiinstlerkérper in der chinesischen Body-
und Performancekunst demonstriert, zieht das Nackte nicht nur den Blick auf'sich,
sondern provoziert es zugleich eine Schaulust, die auch auf den Blick aus dem Bild,
den Blick des Erblickten bezogen ist. Der Angeblickte erwidert offen und oft auch
offensiv den Blick des Betrachtenden, er fixiert diesen mit einer Direktheit, Fronta-
litit und Durchdringlichkeit, die das Blick- als Machtverhiltnis zur Umkehr zwingt
und den Bildbetrachtenden in die Rolle des Erblickten, Angestarrten, teils sogar Be-
schimten weist. Mit dem Einzug des Kérpers, insbesondere des nackten ins Bild,
konstituiert sich der Blick als ein eigenstindiger Anschauungsfaktor, der insbe-
sondere auch in der Darstellung des Gesichts als somatischem Austragungsort des
Augenblicks und Blicktausches, als Injektive und Projektionsfliche, zum Ausdruck
gelangt. Dies resultiert nicht zuletzt aus der physiologischen Tatsache, dass das
Gesicht als pars pro toto des Kérpers wahrgenommen wird, weil der Blick auf den
Korper sich erst im Blick auf das Gesicht seiner selbst bewusst wird. Das ostasia-
tische Gesichtskonzept, auf gesellschaftliches Ansehen als idealistische Sichtgrofie
und den Blick der Scham als unsichtbare Kontrollinstanz gegriindet, nimmt an-
schaulich-sichtbare Ziige an. Es kommt zur bildlichen Visualisierung von Ansehen
durch Gesehenwerden, wobei das Gesicht als das im Blick Gesichtete erscheint.
Gesichtsverlust als Blofllegung des selbst-bewussten subjektiven Gesichts hinter
bzw. unter dem kollektiven Sozialgesicht schligt in Gesichtsgewinn um. Dass erst
»die Arbeit am Blick das Gesicht zum Bild macht«, wie Hans Belting in seinem
Aufsatz tber »Gesicht und Maske« feststellt (Belting 2005: 131), manifestiert die
chinesische und koreanische Gegenwartskunst seit Mitte der 1980er Jahre auf ein-
drucksvolle Weise. Wie bereits erwihnt, kommt es nicht nur zu einem Boom der
Nacktkorperschau, sondern auch zu einer vermehrten Gesichts- als Selbstbeschau,
weshalb ich von einer Facialisierungswelle sprechen méchte.™ Man verleiht sich im
Gegenblick Gesicht, man zeigt ohne Scham, gar schamlos Gesicht. Im erblickten

14 DieFacialisierungswelle hingt stark auch mit den neuen medialen Moglichkeiten der Selbst-
inszenierung im Internet und den sozialen Medien zusammen. Vgl. zum fazialen Regime
Macho 1996 und Reichert 2017.

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit?

und blickenden Gesicht wird das Selbst erst eigentlich eingeiibt. Indem man Ge-
sicht zeigt, tut sich das Selbst erkennend hervor und findet Anerkennung. An der
Zurschaustellung des Gesichts und Inszenierung des Blicks macht sich ein grund-
legender Wandel im Blick auf das Selbst bemerkbar. Im traditionellen konfuzia-
nischen Gesellschaftsverstindnis werden ein autonomes Bewusstsein des Selbst
sowie die Unabhingigkeit des Individuums nicht anerkannt bzw. geichtet. Ich-
betontes Verhalten ist negativ konnotiert, es fithrt zu Gesichtsverlust. Der Begriff
des Selbst ist mit Selbst- und Eigensucht konnotiert: Nur wer sich selbst nicht her-
ausstellt, ist angesehen. Individualismus — ein im Chinesischen wie auch in den
anderen ostasiatischen Sprachen aus dem Westen importierter Begriff - ist im
chinesischen Sozialismus mit Egoismus gleichgesetzt. Erst Ende der 1980er Jahre
kommt es zu einer positiven Umwertung des Individualismusbegriffs. Der Ethno-
loge Xunxiang Yan beschreibt diesen Umbruch innerhalb der chinesischen Gesell-
schaft im Ruckblick auf das Jahr 1989 wie folgt:

My revelation came in 2007 when | attempted to understand the patterns and
trends of Chinese social change in light of the theories of second or reflexive
modernity — especially the individualization thesis — of Anthony Giddens (1991),
Zygmunt Baumann (2001), Ulrich Beck (1992), and Beck and Elisabeth Beck-
Gernsheim (2001). | found it intriguing that, although China was still undergoing
the modernization process, Chinese society was demonstrating a number of
features of individualization in the age of second modernity and at the same
time as it bore other features of social change that belong to the modern and
even pre-modern eras in the West. As a field ethnographer, | have long noted
the rapid changes in mentality and behavior among Chinese individuals who
increasingly have been demanding the rights of self-development, happiness
and security against the backdrop of age-old moral teachings and collective well-
being. (Yan 2009: XVII)

Individualismus ist gleichbedeutend mit dem Erwachen eines Selbst-Bewusstseins.
Auch semantisch findet eine Verschiebung statt. So bildet der Begriff des Indi-
vidualismus weniger ein Antonym zu Kollektivismus als zu personlicher Charak-
terlosigkeit. Dass sich insbesondere die chinesische, aber auch die koreanische
Gesellschaft in einem sozialen Transformationsprozess befindet, lisst sich an
den Oszillationen wie Kollisionen zwischen traditionellem Kollektivbewusstsein
und neuem Selbstbewusstsein ablesen. Bedenkt man, dass personliche Portrit-
und Familienfotos im kommunistischen China lange Zeit verboten waren bzw.
im Zuge der Kulturrevolution vernichtet wurden, so erweist sich der Gesichts-
gewinn innerhalb der bildenden Kunst, d.h. die exponentielle Zunahme an
Gesichts- und Portritdarstellungen im Rickgriff auf fotografische Bildgattungen
wie Einzelfiguren- und Gruppenfotos, als Selbstbewusstwerdungs- und Indivi-
dualisierungsschub. Bis in die 1980er Jahre war fast jeder Chinese Mitglied einer

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Uber die Grenzen des Bildes

Danwei, einer Organisations- und Versorgungseinheit, die fiir die Regulierung des
sozialen Lebens von der Wohnungsvergabe tiber Hochzeiten und Scheidungen
bis hin zur Familienplanung verantwortlich war. Seither haben sich die Danweis
zunehmend verfliichtigt; auch die Firmen fungieren nicht mehr als Kollektivver-
binde der Arbeits-, Lebens- und Freizeitorganisation. Allein die Familie bleibt als
reduziertes Kollektivgesicht erhalten.

In seiner fotografischen Arbeit mit dem Titel 23. Juni 1997 demonstriert Hui
Zhuang, wie sich das Individuum aus der Masse herauszuschilen beginnt, wie der
Einzelne aus der Gruppe, hier einer Danwei, hervortritt. Auf dem Massenportrit,
das mithilfe einer rotierenden Kamera aufgenommen wurde, sind Soldaten der
Volksbefreiungsarmee als Teil einer Danwei-Organisationseinheit dargestellt. Der
Kinstler hat Datum, Ort und Anlass der Aufnahme genau aufgelistet, setzt jedoch
seinen eigenen Namen hinzu und hebt sich dadurch als Einzelperson hervor. Zu-
dem bildet er sich im uniform(iert)en Gruppenportrit am rechten dufleren Rand in
Privatkleidung selbst mit ab, womit er den Blick auf sich als herausstechende Ein-
zelperson zieht. Durch den minimalen, fast unsichtbar bleibenden Eingriff wird
die Einheit von Individuum und Gruppe schleichend unterwandert. Es ist das in-
dividuelle Kiinstlergesicht, das sich nicht schimt, aus der uniformierten, gesichts-
losen Gruppe herauszufallen, respektive aufzufallen.

In Bai Yiluos Farbfotografie People No. 3 von 2003 kommt die latente Spannung
zwischen dem individuellen und kollektiven Gesicht noch deutlicher zum Tragen.
Die Oberfliche, das Gesicht des Bildes, wie auch die Gesichter, die auf diesem
erscheinen, setzen sich aus einer Masse von individuellen Einzelportrits zusam-
men, kleinen frontal aufgenommenen Portritfotos, die zerknittert, dann wieder
geglittet und in einem langwierigen Arbeitsprozess zu einer riesigen Patchwork-
Fotografie zusammengeniht wurden. Einerseits verliert sich das einzelne indivi-
duelle Gesicht in der Masse; andererseits setzten sich die zahlreichen gesichtslos
bleibenden Einzelgesichter wiederum zu individuellen Gesichtern des kollektiven
Unterbewussten zusammen: So kommen hinter der Masse der Einzelportrits die
Leitgesichter des Kommunismus, nimlich Marx, Engels, Lenin, Stalin und Mao
zum Vorschein. Das individuelle personliche Gesicht existiert nie autonom fiir sich,
es ist immer schon ein kollektiv determiniertes Gesicht.

Diese Kollektivierung gilt gleichermafien fir das personliche Gesicht als repri-
sentatives Gesicht der Familie — wie es bereits im Kontext von Scham und Fami-
lienehre diskutiert wurde. In der seit 1993 entstehenden Bilderserie Bloodline: The
Big Family (Abb. 4) stellt Zhang Xiaogang die Einbindung des Individuums in die
Genealogie der Familie zur Schau.

Als Vorbild fur das Familienportrit dienten dem Kiinstler alte Schwarz-Weif3-
Abziige oder in Sepia kolorierte Familienfotos, auf denen seine Eltern mit steifem
und verschlossenem Gesichtsausdruck in einem Fotoatelier zu sehen waren. Vor
dem Hintergrund der Tatsache, dass im Zuge der Kulturrevolution in den Jahren

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit?

Abb. 4: Xiaogang Zhang, »Bloodline Series«, 1998, Ol auf Leinwand

zwischen 1966 und 1976 neben vielen historischen Dokumenten auch zahlreiche Fa-
milienfotos vernichtet wurden, erweist sich dieser Riickgriff auf historische Fami-
lienfotos auch als ein selbstbewusster Akt der Riickgewinnung und Rehabilitierung
des Familienportrits als privater Personendarstellung. Die Familiendhnlichkeit der
in der Bloodline-Serie dargestellten Gesichter l6scht die Gesichtshaftigkeit des Ein-
zelgesichts aus. Das personliche Gesicht erscheint als gesichtslose Maske des Fami-
lienstammbaums — was durch die feine rote Blutlinie, welche die einzelnen Fami-
lienmitglieder miteinander verbindet, zusitzlich verdeutlicht wird. Alle Gesichter
sind frontal auf das betrachtende Gegeniiber ausgerichtet: Sie blicken starr aus
dem Bild, entgegnen den starren, festfrierenden Blick der Fotokamera, projizie-
ren ihn bewegungs- und gefiihllos, ohne eine Miene zu verziehen, zuriick. Einzig
und allein die farbig kolorierten Gesichter der Kinder wirken trotz der Starrheit
und Fixation des Blicks ein wenig belebter, so als ob in ihnen potenziell ein indi-
viduelles, sich vom Familienhintergrund in den Vordergrund absetzendes Gesicht
zaghaft erwachen wiirde.

Auch Zhang Huan behandelt in Family Tree (Abb. 5), einer Farbfotografieserie
aus dem Jahr 2000, die Spannung zwischen individuellem und sozialem Gesicht,
Gesichtswahrung und Gesichtsverlust. An seinem eigenen Gesicht fithrt er die Ein-
schreibung des personlichen Gesichts in das Gemeinschaftsgesicht der Familienge-
schichte anschaulich vor und reflektiert damit die Ambivalenz zwischen individu-
eller und kollektiver Identitit. In neun Progressionsstadien zeigt die fotografisch

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.

141


https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Uber die Grenzen des Bildes

dokumentierte Body-Art-Aktion, wie das Gesicht des Kiinstlers nach und nach mit
Tusche bemalt wird, bis es vollstindig geschwirzt in die Unidentifizierbarkeit des
Gesichtslosen entschwindet.

Abb. 5: Huan Zhang, »Family Tree«, 2000, Farbfotografie, 9-teilig

Drei Kalligrafen haben abwechselnd das Gesicht mit Texten aus der Familienge-
schichte des Kiinstlers zugeschrieben, in denen der Stammbaum bis zur Legende
des Yu Gong Yi Shan zuriickverfolgt wird — einer Seherfigur, die durch dufers-
te Willensanstrengung Berge versetzen konnte und daher fiir Mao zur politischen
Identifikationsfigur wurde. Am Ende des genealogischen Einschreibungsprozesses
bleibt das leere, ausgehdhlte, anonymisierte Gesicht mit erstarrtem Blick zuriick,
das eher einem mumifizierten Totenschidel als einer lebendigen Person gleicht. Es
zeigt, dass die engen Familienbande und die unzihligen Schichten der Familien-
geschichte so sehr auf dem personlichen Gesicht lasten, dass sie es verdecken und
schwinden lassen — und fithrt damit die Invisibilitit des individuellen Gesichts als
Schatten- und Nachtseite einer auf Gesichtswahrung und Familienansehen fixier-
ten Schamkultur vor Augen.

Vor allem in der zeitgenossischen koreanischen Fotokunst ldsst sich ein ver-
mehrtes Interesse an individualisierten Portrits als Gesicht zeigenden Selbstdar-
stellungen ausmachen. Bezeichnenderweise werden Einzelfiguren herausgegrif-
fen, ohne jedoch ihre gesellschaftliche bzw. berufliche Gruppenzugehérigkeit aus-
zublenden. Bei Oh Hein-Kuhn finden sich entsprechende Fotobildserien von Ajum-
mas (1997), Darstellungen koreanischer Frauen im Alter zwischen 40 und 60 Jah-
ren, die das traditionelle Bild der verheirateten Frau, Hausfrau und Mutter ste-
reotypenhaft verkorpern, Editorial Portraits (1997), Portrits von Filmemachern und
Regisseuren, und Girl’s Act, Ganzkorperportrits koreanischer Schiilerinnen (2003).

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 143

In der letztgenannten Serie hat der Kiinstler der Pubertit entwachsene, als selbst-
stindige Personen in Erscheinung tretende koreanische Midchen in Schuluniform
fotografiert (Abb. 6).

Abb. 6: Hein-Kuhn Oh, »Ji-ae Kim, age 16, Eun-hye Kang, age 16«, 2003,
Fotografie

Nur in wenigen Fillen befinden wir uns mit der dargestellten Person auf glei-
cher Augenhohe. Die hiufig verwendete Untersicht lisst die Einzelpersonen her-
ausragen, verleiht ihnen prominente Gesichter, gewihrt ihnen Uberblick - im Ge-
gensatz zu den Bildbetrachtenden, die den Blick aufrichten miissen. Teils blicken
die Portritierten selbstforschend und/oder selbstbewusst auf die Betrachter/innen

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Uber die Grenzen des Bildes

herab, teils richten sie ihren Blick nach oben, als wollten sie himmelwirts ent-
schweben. Auffillig ist, dass die Einzelfigur hiufig dupliziert, teils sogar gespie-
gelt dargestellt ist. An Details lisst sich erkennen, dass die Einzelfiguren aber kei-
neswegs eins zu eins reproduziert sind, dass sie nie ganz miteinander identisch
sind, dass sie gerade in der Differenz, in der Aufspaltung als Abspaltung von ihrer
eigenen Person, Identitit zur Erscheinung bringen. Hier bestitigt sich, was be-
reits Jean-Paul Sartre in seiner Analyse des Blicks konstatierte: Dass sich im Blick-
wechsel mit dem Anderen und in der Betrachtung des Selbst als eines Anderen
der Akt der Selbstwahrnehmung als Selbstbewusstwerdung vollzieht (Sartre 1993:
471f.). Zudem verweist das Doppel-Ich im Blick, wie es Oh im Blick der Kamera ein-
fangt, auf die von Guinter Seidler hervorgehobene triangulire Struktur von Blick
und Scham:

Dervom Ichwahrgenommene Andere konstituiert die relevante Grenze, die dann,
nach einer Riicknahme des Blickes, innerhalb derselben Person zwischen Ich und
Selbst sich manifestiert. Es geht um einen Prozessverlauf: Ich1 wird vom Anderen
wahrgenommen und nimmt zeitversetzt als Ich2 dessen Bild von Ich1 wahr. Das
Ich/Ichz bleibt intentionaler Erkenntnisablauf, nimmt jetzt aber sein vom Ande-
ren zurlickgeworfenes Bild von sich zu seinem Objekt, das bereichert ist um assi-
milierbare Alteritat, das als Selbst Ich und Nicht-Ich in einem ist. (Seidler 2001: 59)

Ebendiese Bruchlinie zwischen Ich und Selbst kennzeichnet nach Seidler die »Bre-
chungsfliche der Scham« (ibid.).

Dass »die Abbildungsfihigkeit fiir die Etablierung der Abgegrenztheit und Ob-
jektivitit des dufleren Objekts und auch des Selbst von entscheidender Wichtigkeit
ist« (Lichtenberg 1991: 105), belegt die Darstellung von Kérper/Scham und Blick in
der jiingeren Geschichte der ostasiastischen Gegenwartskunst seit Ende der 1980cer
Jahren eindrucksvoll. Das Gesicht der Scham - ich spreche bewusst nicht von Mas-
ke — wird als Gesicht einer gesichtswahrenden Schamkultur zunehmend abgelegt.
Ob darunter ein individuelles Gesicht zum Vorschein kommt, wage ich zu bezwei-
feln. Ob die BloRlegung des Gesichts der Schamkultur den Blick auf eine Schuld-
kultur eréffnet, umso mehr. Aus meiner Sicht ist es die Bruchlinie zwischen Ich
und Selbst, die im Blick zur Schau gestellt und inszeniert wird. Der aus der Ver-
senkung auftauchende, sich aufrichtende Blick, die Sichtbarkeit von Sehen und
Gesehenwerden im Bild, die schamlose Fixierung der Bildbetrachter/innen sind als
Symptom eines tiefgreifenden sozialen Wertewandels und kulturellen Blickwech-
sels innerhalb der ostasiatischen Gesellschaft zu lesen: Die Selbstdarstellungen un-
tergraben das Schamgefiihl als sozialregulative Kontrollinstanz und selbstdiszipli-
nierendes, das Selbst zuriickdringendes Grenzgefiihl.

hittps://dol.org/10.14361/6783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

