
2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit?

Skopische Chiasmen in der chinesischen

und koreanischen Body- und Performancekunst

Die soziale Schamangst vor demVerlust des Gesichts ist ein prägendes Element ge-

sellschaftlicher Interaktion im arabischen und asiatischen Kulturraum. Sie drückt

sich in Strategien der Blickvermeidung und Blickunterdrückung aus. Diese kön-

nen, wie in den islamisch geprägten Kulturen, auch zu einem Bilder- und Dar-

stellungsverbot lebendiger, da blickender Wesen führen (Naef 2007). Dass man in

Schamkulturen wie der ostasiatischen, die ich im Folgenden näher betrachten wer-

de, dem Blick auszuweichen sucht, spiegelt sich auch in den bildlichen Darstel-

lungen wider. Diese zeichnen sich traditionell durch eine Askopie aus: Der Blick

gelangt nur selten konkret zur Darstellung – weder auf der motivisch-themati-

schen Ebene der Blickkonstellation von Sehen und Gesehenwerden, noch auf der

Gestaltungsebene der perspektivischen Blickkonstruktion des Bildes für die Be-

trachtenden. Das ostasiatische Sehen scheint einer Gerichtetheit, einer direkten,

frontalen Anvisierung zu entbehren, erweist sich als nicht konstituier- und fixier-

bar im Blick, der ja immer ein vektoriell gerichteter ist. Dies hängt damit zusam-

men, dass die Direktheit des Blicks im Blicktausch mit Entblößung und Scham

gleichgesetzt wird. So sucht man in Ostasien nie den direkten Augenkontakt mit

dem Gegenüber. Wenn man den Anderen anblickt, dann richtet man seine Au-

gen auf die Augenwinkel der wahrgenommenen Person, denn an ihnen lässt sich

die Gestimmtheit des Gegenübers ablesen, auf die im interpersonalen Kontakt das

Augenmerk gerichtet ist. Auch der Blick des Blickenden selbst ist ein verstohlener

aus den Augenwinkeln: Er ist nicht frontal nach vorne gerichtet, sondern leicht ge-

senkt – wie der kontemplative, Versunkenheit signalisierende Blick Buddhas –, so

dass das Gegenüber den Blick nicht auf sich lasten spürt. Der Blick ist nicht fi-

xierend, sondern migrierend: Die Wahrnehmung des Gegenübers erfolgt in der

Blickspur der Augenbewegung.1 Im Gegensatz zum zentrifugalen, flüchtigen, ver-

1 In der koreanischen Verbkonstruktion nun-gil-ul-mo-u-da für Schauen bzw. Betrachten, deren

wörtliche Übersetzung »den Augenweg sammeln« bedeutet, kommt dieser wandernde Blick

zum Ausdruck. Den Hinweis verdanke ich Hoonam Seelmann.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Über die Grenzen des Bildes

schämten ostasiatischen Blick scheint in der als Schuldkultur klassifizierten west-

lichen Kultur der offen(legend)e, direkt(ional)e, fixierende Blick als subjektkonsti-

tuierende Anerkennungs-wie soziale Ächtungsinstanz vorherrschend zu sein.Dies

hat sich auch in bildkünstlerischen Darstellungen niedergeschlagen.

Der Prozess der Globalisierung hat die Blickdichotomie zwischen einer Scham-

und Schuldkultur zunehmend aufgebrochen. Insbesondere seit Ende der 1980er

Jahre werden transkulturelle Dynamiken spürbar, die sich im Bereich der chinesi-

schen und koreanischen Body- und Performancekunst als Blickwechsel zwischen

einer Bildkultur der Scham und einer Bildkultur der Schuld manifestieren. Der

Blick hebt sich, er richtet sich auf und aus. Sehen und Gesehenwerden treten sicht-

bar ins Bild, eine Zeige- und Schaulust macht sich bemerkbar. Der menschliche

Körper, sowohl der nackte, als auch der kostümierte, präsentieren sich offensiv

dem Blick; man zeigt Gesicht, stellt sich und seinen Körper zur Schau, um Blicke

anzuziehen. Auch der umgekehrte Blick, der Blick aus demBild, d.h. die »schamlo-

se« Fixierung des Bildbetrachters, wird zu einem obsessiven Thema insbesondere

in der Fotokunst. Diese Korporalisierungs- und Facialisierungswelle von bis da-

hin ungekanntem Ausmaß ist meines Erachtens als Symptom eines tiefgreifenden

gesellschaftlichen Wertewandels und kulturellen Blickwechsels zu lesen. Im Kon-

text ostasiatischer Soziabilität suspendiert sie das Schamgefühl als sozialregula-

tive Kontrollinstanz und das Selbst disziplinierende Grenzgefühl. Die neue Blick-

verortung ist jedoch nicht gleichbedeutend mit einem Wechsel von einer Scham-

zu einer Schuldkultur. Vielmehr beginnen sich scham- und schuldkulturelle Blick-

perspektiven neu miteinander zu verflechten. Eine nähere Betrachtung, wie in der

zeitgenössischen chinesischen und koreanischen Kunst die traditionelle schamkul-

turelle Verfasstheit der Gesellschaft durch Ich- und Selbst(darstellungs-)konzepte

unterminiert wird, bedarf zunächst einiger grundsätzlicher Überlegungen zu den

interkulturellen Blickdifferenzen, durch die gemeinhin Kulturen der Scham von

Kulturen der Schuld unterschieden werden.

2.1 Blickorientierungen in Schamvermeidungs-, Schuldzuweisungs-
und Schuldbekenntniskulturen

Die Unterscheidung zwischen einer Schamkultur in Ostasien und einer Schuld-

kultur im Westen wurde erstmals von Ruth Benedict getroffen. In ihrem BuchThe

Chrysanthemum and the Sword (Datum der Ersterscheinung 1946), in dem sie sich als

Anthropologin mit der japanischen Kultur auseinandersetzte, stellte sie die These

auf: »True shame cultures rely on external sanctions for good behavior, not, as true

guilt cultures do, on an internalized conviction of sin.« (Benedict 1978: 223). Weiter

heißt es: »The primacy of shame in Japanese lifemeans, as it does in any tribe or na-

tion where shame is deeply felt, that any man watches the judgement of the public

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 123

upon his deeds.He needs only fantasywhat their verdict will be, but he orients him-

self toward the verdict of others.« (ibid.: 224). In einer Schuldkultur hingegen leide

man unter Schuldgefühlen, wenn man sich nicht gemäß seinem Selbstbild und

Ich-Ideal verhalte. In dieser Argumentation folgt Benedict dem Psychoanalytiker

Sigmund Freud, der im auf die Erbsünde zurückgehenden, verinnerlichten Schuld-

gefühl ein Charakteristikum des abendländischen Menschen sah und das Über-Ich

zur individuellen Persönlichkeitsentwicklungs- und sozialen Regulierungsinstanz

erklärte.2

Im Zuge der aktuellen Post-9/11-Diskussionen um politisch-religiöse Span-

nungen zwischen Okzident und Orient, den westlichen, christlich geprägten

und arabisch-islamischen Ländern ist eine zusätzliche Differenzierung von

Mordechay Lewy ins Spiel gebracht worden, nämlich diejenige zwischen einer

westlichen, jüdisch-christlichen Schuldkultur und einer arabisch-islamischen

Schuldzuweisungskultur. In seinem »Nimm meine Schuld auf dich« betitelten

Artikel (Lewy 2003) begründet der Theologe die Neueinführung der Kategorie der

Schuldzuweisungskultur wie folgt:

Kulturanthropologen arbeiten bisher mit den Begriffen ›Schuldkultur‹ (im Wes-

ten) und ›Schamkultur‹ (in Ostasien und Afrika). Die vorgeschlagene Sicht aber

kann helfen zu verstehen, warum die Schuldgefühle im Okzident so weit gehen

können, dass die Solidaritätmit der eigenen Kultur bis zur Selbstverleugnung ver-

weigert wird. Zu fragen ist andererseits, warum der Orient kaum Verantwortung

für selbst verschuldete Unzulänglichkeiten übernehmen kann. (ibid.)

DesWeiteren stellt Lewy 8Thesen auf, um den Blick auf den »Zusammenprall einer

Schuldzuweisungskultur (blame society) mit einer Schuldkultur (guilt society)« (ibid.)

zu schärfen.3

Da vor allem die kulturellen Differenzen und transkulturellen Dynamiken zwi-

schen der westlichen Schuldkultur und ostasiatischen Schamkultur im Hinblick

auf die Darstellung und Konstruktion des Blicks im Mittelpunkt dieser Untersu-

chung stehen, möchte ich Lewys teils überzogene, im Kern religiös wie politisch

2 Siehe hierzu das Kapitel VII: Entwicklung des Über-Ichs und seiner Strenge in Freud 1930.

3 Die acht Thesen lauten zusammengefasst wie folgt: 1. Im Orient werden die eigene Schuld

und Unzulänglichkeit verdrängt und anderen zugeschoben. 2. Im Orient wird die Opferrolle

bevorzugt. 3. Der Islam kennt keine historisch tradierte Kollektivschuld, weil er keine Erb-

sünde kennt. 4. Der Islam begünstigt nicht die Gestaltung des freien Willens und die eige-

ne Verantwortung. 5. Der Okzident neigt zu Schuldbekenntnissen und zur Übernahme der

Täterrolle. 6. Die Schuldkultur im Okzident begünstigt Selbstkritik und Selbstkorrektur. 7.

Im heutigen Okzident findet sich eine teils säkularisierte Vorstellung von der Erbsünde, die

sich in Schuldbekenntnissen auch gegenüber der islamisch-arabischenWelt manifestiert. 8.

In Konfliktsituationen nutzt die Schuldzuweisungskultur des Orients den selbst auferlegten

moralischen Zwang der okzidentalen Schuldkultur aus (Lewy 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Über die Grenzen des Bildes

motivierte Identifizierung einer »orientalischen« Schuldzuweisungskultur als Kor-

relat zur »okzidentalen« Schuld(eingeständnis)kultur an dieser Stelle nicht weiter

verfolgen. Tendenziell lässt sich jedoch nicht von der Hand weisen, dass es gewis-

se Überschneidungen zwischen der ostasiatischen Schamkultur und der von Lewy

definierten »orientalischen« Schuldzuweisungskultur gibt. So weist Léon Wurm-

ser in seiner umfassenden Psychoanalyse von Schamaffekten und Schamkonflikten

(Wurmser 1990: 106f.) darauf hin, dass sich in der chinesischen Schamkultur eine

starke Verdrängung von Schuld finden lasse, die sich in einer massiven Projektion

von Schuld auf einzelne Sündenböcke äußere und in öffentlichen Beschämungs-

und Verhöhnungsszenarien abgegolten werde. Es wäre also falsch zu behaupten,

dass es in einer Schamkultur keine Schuldgefühle und -konflikte gibt. Nur zeich-

nen sich diese durch eine andere Arte der Entstehung und Verarbeitung aus: Wäh-

rend Scham- und Schuldzuweisungskulturen Schuld abweisen, projizieren und da-

mit externalisieren, wird Schuld in Schuldkulturen durch ein dem Selbst auferleg-

tes Schuldeingeständnis verinnerlicht, was zu furchtbaren Gewissensqualen füh-

ren kann.

Die Blickorientierungen und -projektionen, über die sich Selbst- und Fremd-

bild wechselseitig konstituieren, sind in Scham- und Schuldkulturen verschieden.

Während in Schuldkulturen die Selbstbezogenheit des Blicks vorherrscht, das Ich

sich von einem Über-Ich, einem Ich zweiter Ordnung als Gewissensinstanz beob-

achtet fühlt, dominiert in Schamkulturen die Außengerichtetheit des Blicks, d.h.

die grundsätzliche intersubjektive Orientierung des Ichs am Blick, den der Andere

bzw. die Anderen auf es wirft. In der ostasiatischen Schamkultur trifft sie gleicher-

maßen die Scham vor sich selbst, denn auch diese ist eine außengesteuerte, da

das Selbst sich nur im Blick der Anderen überhaupt als solches wahrnehmen kann.

Nun könnteman einwenden, dass dies grundsätzlich für jede Formmenschlicher –

ich sage bewusst nicht subjektiver – Selbstwahrnehmung gilt, ungeachtet dessen,

ob das Selbst Teil einer Scham- oder Schuldkultur ist. Auf einer rein phänome-

nologischen Ebene betrachtet hat dieser Einwand sicherlich seine Berechtigung.

Kultursoziologisch betrachtet lassen sich jedoch tiefere Beweggründe anführen,

warum die Blickorientierungen in Scham- und Schuldkulturen im Feld der Selbst-

wahrnehmung divergieren.Wiederholt ist die abendländische Schuldkultur auf die

jüdisch-christliche Vorstellung von der Erbsünde zurückgeführt worden. Auch Be-

nedict beruft sich, wie zuvor zitiert, auf diese Begründung, wenn sie die Verin-

nerlichung des Sündenbewusstseins als Kennzeichen der Schuldkultur hervorhebt.

Umgekehrt weist Lewy, wie erläutert, darauf hin, dass es in Religionskulturen wie

dem Islam, die keine Erbsünde kennen, auch keine Kollektivschuld geben kann.

Diese Feststellung lässt sich auf die religiösen Kulturen und Weltanschauungsleh-

ren inOstasien übertragen, dennweder derDaoismus, noch der Buddhismus, noch

der Shintoismus kennen die Vorstellung einer Sünde, weil es auch keine Trennung

in Gut und Böse, Himmel und Hölle, Engel und Teufel gibt. Demzufolge hat sich

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 125

auch kein Subjekt-Objekt-Dualismus herausgebildet. Man sollte jedoch nicht alles

dem Sündenbegriff anlasten und in der religionsgeschichtlichen Begründung ei-

nen Schritt weiter gehen, wie dies der Sinologe François Jullien in seinen Schriften

zur chinesischen Philosophie und Ästhetik getan hat: Wo es keinen Gott gibt, des-

sen Auge alles erblickt und durchschaut, keine transzendentale (Beobachtungs-)In-

stanz, sondern nur die reine Immanenz interpersonalen Blicktauschs, da kann es

auch kein Über-Ich geben, das in Konflikt mit dem Ich gerät und sich in Schuld-

gefühle und Gewissensnöte verstrickt, und da entbehrt auch die Psychoanalyse als

Verfahren der Selbsterforschung und Selbstfindung jeglicher Legitimation (Jullien

1992: 238).4

In Bin Kimuras Studie Zwischen Mensch und Mensch. Strukturen japanischer Sub-

jektivität (Kimura 1995) findet sich eine entsprechende Argumentation in seiner Un-

tersuchung zu Schuld und Scham in Japan. Das Ich der Europäer sei »am Grund

seines Bestehens vertikal nur an Gott gebunden, während das Ich der Japaner sei-

nen Grund horizontal Zwischen Mensch und Mensch5 hat, und ein Japaner dem-

zufolge gar nicht selbst sein kann, wenn keine anderen Menschen anwesend sind«

(ibid.: 58). Weiter heißt es:

Dass Europäer sich von ihrer Schuld entlasten können, indem sie diese einem

anderen Menschen beichten und Sühne leisten, liegt daran, dass die vertikale

Schuld dann einen horizontalen Stromkreis durchläuft, sich in andere Vertikalen

aufteilt und dadurch leichter wird. Gestehen Japaner ihre Schuld anderen Men-

schen, so leiden sie umgekehrt noch mehr darunter, weil ein Geständnis das Zwi-

schen Mensch und Mensch, und d.h. die auf der horizontalen Ebene liegenden

Orte der Erfahrung der Scham vervielfacht bzw. vergrößert. (ibid.)

Diese Aussage deutet darauf hin, dass es schwer fällt, Scham und Schuld im

japanischen Verständnis wirklich voneinander zu scheiden, weil Schämen ein

In-der-Schuld-Stehen bedeutet, und zwar weder sich selbst noch einer höheren

(göttlichen) Instanz, sondern schlichtweg einem oder mehreren Mitmenschen

gegenüber. So drückt auch der japanische Begriff giri (Kimura 1995: 31f.) kei-

ne Verpflichtung gegenüber einem transzendenten Moralgesetz, sondern ein

zwischenmenschliches Pflichtbewusstsein aus, das durch wechselseitiges In-

der-Schuld-Stehen bindet. Eine Verletzung des giri kann – und dadurch unter-

scheidet es sich wesentlich vom westlichen Schuldbewusstsein – in keiner Weise

4 Vgl. hierzu auch Julliens kulturdifferenzierenden Ausführungen zur Ambiguität des Zwi-

schen in der ostasiatischen Kultur im Gegensatz zumetaphysischen Jenseitsvorstellungen in

der abendländischen Kultur (Jullien 2018:188ff.) Das Fehlen einer psychoanalytischen Tradi-

tion in Ostasien hat bereits LéonWurmser vermerkt. Da der Begriff des inneren Konflikts, der

für das Selbstverständnis desWestens seit 1600 zentral ist, dem chinesischen Denken fremd

sei, habe Letzteres auch keine psychoanalytischeDenkweise entwickelt (Wurmser 1990: 104).

5 Die Schreibweise »Zwischen Mensch und Mensch« findet sich im Originaltext.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Über die Grenzen des Bildes

wiedergutgemacht werden. Sie bedeutet unwiderruflichen Gesichtsverlust – eines

der qualvollsten Schamerlebnisse, das in einer auf Intersubjektivität gegründeten

Gesellschaftsordnung wie der ostasiatischen vorstellbar ist.

2.2 Angesehen statt angeblickt: Das Gesicht als Schauplatz
sozialer Scham

Weil das Selbst im ostasiatischen Intersubjektivitäts- als Gemeinschaftsverständ-

nis eigentlich außerhalb des Selbst liegt, weil das Innerliche nur vom Außen her

bestimmt werden kann, manifestiert sich Scham vor allem als ein soziales, ge-

nauer gesagt gruppenabhängiges Phänomen. Das persönliche Gesicht ist immer

schon ein soziales Gesicht, wie auch individuelle Scham immer Kollektivscham

einschließt. Mit dem Einzelnen verliert immer auch die Gruppe ihr Gesicht. In

den konfuzianisch beeinflussten Schamgesellschaften Ostasiens steht vor allem die

Gesichtswahrung der Familie im Vordergrund.6 So wird das einzelne Familienmit-

glied, wenn es nicht selbst eigene Konsequenzen zur Ehrenrettung und Gesichts-

wahrung seiner Familie zieht, d.h. sich selbst absetzt bzw. tötet, von seiner Fami-

lie verstoßen oder sogar geopfert, was die Ehrenmorde belegen. Dass die durch

das Verhalten einer Einzelperson evozierte Scham nicht nur auf der Kernfamilie,

sondern auf einem ganzen Familiengeschlecht lastet, dass sie Vorfahren wie Nach-

kommen gleichermaßen trifft, drückt sich u.a. darin aus, dass einzelne Familien-

mitglieder, welche Scham über die Familie gebracht haben, aus dem Familienbuch

gestrichen werden – was mit einem symbolisch vollstreckten Ehrenmord gleich-

zusetzen ist. Als Beleg hierzu kann ein historisches Beispiel aus Korea angeführt

werden.Während des Krieges gegen die chinesischen Ching unter der Yi-Dynastie

wurden viele koreanische Frauen und Mädchen von chinesischen Truppen geraubt

und vergewaltigt. Eine politische Vereinbarung nach Beendigung des Krieges er-

möglichte es den Opfern, zu ihren Familien nach Korea zurückzukehren; doch die-

se wehrten sich dagegen, ihre eigenen Töchter und Frauen wieder aufzunehmen;

hingegen wurden die Namen der entsprechenden Frauen aus den Familienbüchern

gelöscht, um den Familiennamen nicht zu beschmutzen (Lee 1997: 82f.).

Eine solche Kollektivscham kann nicht nur die Familiengemeinschaft, sondern

auch eine ganze Staatsgemeinschaft treffen. Kollektive Selbstmorde zur Rettung

der Landesehre in aussichtslos erscheinenden Kriegssituationen bzw. nach verlo-

renen Kriegen bezeugen dies. Zu nennen sind hier beispielsweise der Kollektiv-

selbstmord koreanischer Soldaten nach dem Sieg der Amerikaner über die Insel

Kang Hwa-Do oder aber derjenige japanischer Soldaten nach dem sich abzeich-

nenden Sieg der Amerikaner über die Insel Iwo Jima im Jahre 1944. Sie dienen der

6 Dies gilt auch für die arabisch-islamischen Schamgesellschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 127

Wahrung des individuellen Gesichts als kollektives Gesicht des Landes, geschehen

weniger aus Patriotismus und heroischem Opfertum denn als letzter verzweifelter

Fluchtweg, um der Unerträglichkeit lebenslanger Scham und Schmach zu entkom-

men. Der kollektive Selbstmord ist primär eine Schamvermeidungsstrategie.

Gesichtsverlust ist in den Kulturen Ostasiens gleichbedeutend mit Beschä-

mung, diese wiederum hat Ausgrenzung aus der Gemeinschaft zur Folge. Daher

setzen die Menschen in Interaktion mit anderen Menschen alles daran, ihr Gesicht

nicht zu verlieren. Ist es einmal verloren, gilt es als unwiederbringlich verlo-

ren. Wie ist nun aber der Gesichtsbegriff in seiner eher sprachmetaphorischen

Verwendung zu verstehen?

Der Begriff des Gesichts bezieht sich darauf, wie einMensch von anderenMen-

schen gesehen wird, er rekurriert auf das »Zwischen Mensch und Mensch« – wie

es Bin Kimura ausgedrückt hat (Kimura 1995: 58). Das Gesicht ist Austragungs-

ort und Spiegel sozialer Interaktionsbeziehungen. Als Projektionsfläche des Gese-

henwerdens, des Blicks des/r Anderen, repräsentiert es das Ansehen einer Einzel-

person, aber auch das einer Gruppe. Gesehenwerden bedeutet in seiner Passivi-

tät immer auch Passion, das Erleiden einer von außen oktroyierten Selbstbild- als

Fremdbildprojektion. Selbstsicht ist im Konzept des Ge-Sichts als eines gegensich-

tigen, verhaltenskorrektiven Gesehenwerdens nicht vorgesehen. Das Gesicht kann

sich nicht selbst sehen, es nimmt sich ausschließlich im Gesichtsspiegel der ande-

ren Mitmenschen wahr. In gesichtswahrenden Scham(vermeidungs)kulturen wie

der ostasiatischen ist daher Mitmenschlichkeit groß geschrieben. Diese ist in ein

umfassendesHöflichkeitskonzept gegenseitiger Achtung als wechselseitigerWahr-

nehmung integriert. Selbstbewusst und aktiv Gesicht zu zeigen, als Individuum

hervorzutreten und sein Selbstbild zur Schau zu stellen, gilt als beschämend und

bedeutet Gesichtsverlust. Auch wer sein Gesicht in Beschämungssituationen nicht

verliert, wer zu seiner Selbstsicht steht, hat sein Gesicht verloren; er wird von sei-

nen Mitmenschen als schamlos wahrgenommen.

Das Gesichtskonzept ist Bestandteil einer Sozial- und Verhaltenslehre, die der

Konfuzianismus in China ausgeprägt und von dort nach Korea und Japan weiter-

getragen hat. Der chinesische Begriff für Scham und Schande, chi, ist ein morali-

scher Begriff, der auf die Abweichung von der Ordnung des li, das Regularium zwi-

schenmenschlicher Beziehungen bezogen ist.7 Den Mittelpunkt der traditionellen

7 Zur Abhängigkeit des chi vom li siehe Fingarettes Studie Confucius – The Secular as Sacred: »Al-

though ch’ih is definitively a moral concept and designates a moral condition or reponse, the

moral relation to which it corresponds it that of the person to his status and role as defined

by li. Ch’ih looks ›outward‹, not ›inward‹. It is a matter of the spoken but empty word, of the

immorally gained material possession, of the excessive in appearance and in conduct […]

The Confucian concept of shame is a genuinely moral concept, but it is oriented to morality

as centering in li, traditionally ceremonially defined social comportment, rather than to an

inner core of one’s being, ›the self‹.« (Fingarette 1972: 30).

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Über die Grenzen des Bildes

li-Lehre des Konfuzianismus bilden 1. die so genannten sangang, die drei Grundre-

geln, zu denen Loyalität und Gehorsam der Untertanen gegenüber dem König, des

Sohnes gegenüber dem Vater, und der Frau gegenüber dem Mann zählen, und 2.

die so genannten wuchang, die Grundtugenden, zu denen man Mitmenschlichkeit,

Pflichtgefühl, Anstand, Einsicht und Zuverlässigkeit rechnet. Die drei Grundregeln

haben sich mit der Modernisierung der Gesellschaftsordnung leicht verschoben,

und zwar in Richtung: Respekt der Kinder vor den Eltern und allgemeine Achtung

der Älteren durch die Jüngeren. Das Gesicht reguliert die zwischenmenschlichen

Beziehungen innerhalb der li-Ordnung. Nach Yutang Lin bildet es zusammen mit

Schicksal und Gunst die drei ewigen Grundsätze, die die chinesische Gesellschaft

beherrschen. Das Gesicht folgt keiner Wahrheit, es beruht auf keinem Seins- als

Wesenskonzept, sondern gehorcht dem Schein des Äußerlichen, den Formritualen

der Höflichkeit.8 Unter dem Titel »The Chinese Concept of Face« hat Hsien Chin

Hu 1944 zum ersten Mal eine systematische Studie zum chinesischen Gesicht vor-

gelegt (Hu 1944). In Erving Goffmans Abhandlung Interaction Ritual. Essays on Face-

to-Face Behavior wurde der Aufsatz von Hu zur Definition des Face-Begriffes heran-

gezogen (Goffman 1967: 6). Penelope Brown und Stephen Levinson (Brown/Levin-

son 1987) haben das Gesicht schließlich zu einem universalen Konzept erklärt und

sich damit auch einige Kritik eingehandelt. Um die Kulturspezifik des Konzeptes

in seiner Relevanz für die ostasiatische Schamdefinition zu verdeutlichen, möchte

ich im Folgenden den Gesichtsbegriff im Chinesischen näher betrachten.

Im Chinesischen werden zwei Gesichtsbegriffe unterschieden:9 1. lian und 2.

mianzi. Lian steht für das Ehrgefühl und den guten Ruf eines Menschen im ethi-

schen Sinne. Es drückt in erster Linie das Vertrauen der Gemeinschaft in die Inte-

grität des Charakters eines Menschen aus. Wenn jemand seinen Verpflichtungen

nicht in der Weise nachgekommen ist, wie es dem Vertrauen anderer würdig ge-

wesen wäre, oder etwas Unanständiges bzw. gegen die gesellschaftlichen Normen

Verstoßendes getan hat, dann heißt es imChinesischenmeilian jianren: kein lianha-

ben, anderen Menschen unter die Augen zu treten. Ein Gesichtsverlust in diesem

Sinne trifft immer den ganzen Menschen. So bedeutet diulian (Verlust des lian-

Gesichts) oft auch diuren (Verlust des Menschen). Die Scham über diesen Mensch-

8 Lin geht so weit zu behaupten, dass China kein echtes demokratisches Land werden könne,

solange nicht jeder in China, vor allem die Herrschenden, ihr Gesicht ablegten. Gleichzeitig

beklagt er denmoralischenVerfall, in demerdiesenmitGesichtsverlust bzw. nichtmehr exis-

tierendem Gesicht in Verbindung bringt: »China will not become a truly democratic country.

The people have not much face anyway. The question is: When will the officials be willing to

lose theirs? When face is lost at the police courts, then we shall have safe traffic. When face

is lost at the law courts, then we shall have justice.« (Lin 1935: 230).

9 In meiner zusammenfassenden Darstellung berufe ich mich hier auf die etymologischen,

konzeptgeschichtlichenund sozialtheoretischenAusführungen zu lianundmianzi inHu 1944,

Earley 1997, Shi 2003 und Teon 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 129

lichkeitsverlust kann so groß und quälend sein, dass sie zu Selbstmord führt. Das

mianzi-Gesicht bezieht sich hingegen überwiegend auf das gesellschaftliche An-

sehen eines Menschen, das dieser aufgrund seiner sozialen Stellung, seiner Leis-

tung oder auch aufgrund seinesWohlstandes genießt.Während dasmianzi-Gesicht

groß oder klein sein kann, kann das lian-Gesicht nicht nach seiner Größe bemessen

werden. Beide Gesichtsbegriffe hängen aber eng zusammen: Wer etwa sein mian-

zi verliert, wird auch sein lian gefährden; sie referieren jedoch auf verschiedene

Beurteilungskriterien des Gesichts, die in unterschiedlichen Redewendungen zum

Ausdruck gelangen.Währendmei lian (kein lian-Gesicht haben) die schlimmste Be-

leidigung einer Person darstellt, bezeichnetmei mianzi (keinmianzi-Gesicht haben)

das Versagen einer Person, sich durch Erfolg, Leistung und Wohlstand soziales

Ansehen zu verschaffen. In beiden Fällen löst das Absprechen eines Gesichtes tiefe

Scham aus.

Die interaktive Spannbreite der begrifflich fassbaren Gesichtsvorstellungen ist

enorm. Gesichtwahrung und Gesichtverlust bilden nur die äußersten Pole eines

subtil ausdifferenzierten Bedeutungsfeldes, das sich um die soziale Kategorie des

Ansehens gruppiert und daher primär im mianzi-Begriff ausformt (vgl. Shi 2003:

100f.) So kann man Gesicht haben (you mianzi), sich ein Gesicht wünschen bzw.

nach einem Gesicht streben (yao mianzi) oder jagen (zheng mianzi), großen Wert

auf sein Gesicht legen (jiangjiu mianzi), es lieben (ai mianzi). Man kann aber auch

Gesicht geben (gei mianzi), denn das soziale Gesicht ist übertragbar. In kritischen

Interaktionssituationen wie Streitfällen kann man durch Berufung auf ein drittes

statushöheres Gesicht (wie z.B. das der Eltern, eines Mönches oder sogar dasjeni-

ge Buddhas) Gesicht verleihen (kanzai mouren de mianzi). Man kann jemandem sein

Gesicht belassen (liu mianzi), um ihn vor Scham zu bewahren, und schützt damit

auch sein eigenes Gesicht. Denn die Bloßstellung anderer kann zum eigenen Ge-

sichtsverlust führen – was die interpersonale Fundierung des Gesichtskonzeptes

untermauert. Der Verlust des Gesichts ist schließlich die folgenschwerste, beschä-

mendste Situation.Wer seinmianzi verliert, der verliert sein gesellschaftliches An-

sehen. Wer sein liu verliert, der verliert die Integrität seines Charakters und ist

daher existenziell als gesellschaftlich handelnder Mensch bedroht. Da das Gesicht

über den zeitlichen und räumlichen Rahmen der konkreten Interaktionssituation

hinaus existiert, gefährdet der liu-Verlust des Einzelnen immer auch das Gesicht

seines gesamten Beziehungsnetzwerkes. Wie bereits erwähnt, sind aber auch alle

Formen des Strebens nach Gesicht oder der Zurschaustellung des eigenen Gesichts

negativ konnotiert. In der Regel schämt man sich dann für die gesichtsbegierige

bzw. gesichtsverliebte Person.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Über die Grenzen des Bildes

2.3 Gesehenes und Ungesehenes: Körperliche Nacktheit und Scham
in der bildenden Kunst

Trotz der vom Christentum als Religion gepredigten Keuschheit und Schamhaf-

tigkeit hat die christliche Kunst den nackten Körper exzessiv zur Schau gestellt.

Möglich war dies unter dem Deckmantel der Mythologie und der Verhüllung des

Geschlechts. Der nackte Jesus Christus amKreuz ist das wohl eindringlichste Sinn-

bild dieser transzendentalen Körperschau als Ausstellung des Nackten, des blo-

ßen Seins. Jean-Claude Bologne hat in seiner umfassenden Studie zu Nacktheit und

Prüderie. Eine Geschichte des Schamgefühls (Bologne 2001) vorgeführt, wie wechselvoll

sich das Verhältnis zwischen Körperschau und Körperscham, Blickanziehung und

Blickabweisung bzw. Blicktabu in der Geschichte der abendländischen Kunst vom

Mittelalter bis zur Moderne gestaltete, mit welchen Methoden und unter welchen

Vorwänden (der Kunst selbst) es den bildenden Künsten gelang, den nackten weib-

lichen und männlichen Körper mit oder ohne Scham in erotisch aufreizenden bis

sexuell aufgeladenen Situationen darzustellen, mit der Scham ein verdecktes oder

gar offenes, provokatives Spiel an religiösen und gesellschaftlichen Tabus vorbei zu

betreiben. (Abb. 1)

Die strenge Schamcodierung in Ostasien mit ihrem Blicktabu hingegen hat die

bildliche Darstellung des nackten, den schamhaften oder auch lustvollen Blick des

Betrachtenden auf sich ziehenden Körpers, weitgehend, d.h. bis auf den Bereich

der Pornografie, verhindert. Der französische Sinologe François Jullien geht in sei-

nem Buch VomWesen des Nackten sogar so weit zu behaupten, dass China am Nack-

ten vorbeigegangen sei, und zwar nur vordergründig aufgrund der Scham, dem

Moralismus der chinesischen Tradition, sondern vielmehr aufgrund einer Aver-

sion gegen die Aggressivität des Nackten, seine Einbruchskraft und Spektakulari-

tät, ebenso wie gegen die Direktheit des Blicks, die es provoziert. Das Nackte, so

Jullien, »unterbindet […] gewaltsam jeden möglichen Blick ›dahinter‹, es hält den

Blick fest, ergreift das Begehren und bündelt die Aufmerksamkeit. Seine Form ist

endgültig: Das Nackte hält an, auf einen Schlag (in der Pose) und für immer.« (Jul-

lien 2000: 58) Die Unmittelbarkeit des Erfassens, die Blitzhaftigkeit des Blicks als

Einschlagskraft und dessen Bündelungs- als Formbindungskraft seien der chinesi-

schen Ästhetik fremd.Wahrnehmungsgegenstände, denmenschlichen Körper ein-

geschlossen, würden nicht fixiert, sondern in der Schwebe gelassen. Man deute sie

nur entfernt und vage an, stelle sie im Prozess des Erscheinens und Verschwindens

dar. Um sie in dieser Evokation zu erfassen, bedürfe es eines flüchtigen, wandern-

den Blicks (ibid.: 59).

Der Einbruch des Nackten in die chinesische Gegenwartskunst bestätigt des-

sen aggressiven, gewaltsamen Zug.Wenngleich es frühere Aktdarstellungen in der

chinesischen Kunstgeschichte gab: Der eigentliche Durchbruch des Nackten, die

obsessive Zurschaustellung des nackten Körpers in der bildenden Kunst und (mit

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 131

Abb. 1: Hans Baldung Grien, »Der Sün-

denfall«, 1531, Öl und Tempura auf Tan-

nenholz

ihr) im öffentlichen Raum erfolgte in seiner ganzen Radikalität in der darstellenden

Kunstpraxis der Body- und Performancekunst, die seit Mitte der 1980er Jahre in

China in Erscheinung trat,10 sich aber auch parallel hierzu in derMalerei und Foto-

kunst vollzog. Es ist, als ob sich eine ganze Schamkultur gegen das Taboo-on-looking

aufbäumte, gegen die Verbannung des Körpers, seines Geschlechts- und Lusttrie-

bes, seiner Fleischlichkeit und Verwundbarkeit aus dem Blickfeld, aber auch ge-

gen die Nicht-Wahrnehmung der nackten, nicht-gesellschaftlichen Existenz des

10 Siehe hierzu insbesondere Berghuis 2006, Huber 2013 und Fok 2013. Zur Rolle des Körpers in

der chinesischen Ästhetik vgl. Man 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Über die Grenzen des Bildes

menschlichen Seins. Nacktheit rückt mit ihrer ganzen körperlichen Sensibilität

und Sinnlichkeit in den Blick, als schmerzvoll erfahrene wie lustvoll empfunde-

ne, wobei das Schamgefühl als körperliches Grenzgefühl und Schnittstellenaffekt

zwischen Innen- und Außenwahrnehmung ausgereizt wird. Nudität, zuvor mit

dem Sichtbarkeitstabu belegt, gewinnt sichtbare Omnipräsenz: Sie erscheint als

Neugeborenen-, Alters- und Todesnacktheit, wie in Yuan Suns zweiteiliger Farb-

fotoserie Honig (1999), als adoleszente, pubertierende Nacktheit, wie in Wei Guos

Ölgemälde Interieur mitMoskitos undMotten (2002), als androgyne, bisexuelle Nackt-

heit, wie in Liuming Fen-Mas fotografischen Selbstportraits (2004), als ästheti-

sierte, tätowierte Nacktheit, wie in Huang Yans Chinese Shan-shui Tattoo-Fotoserie

(1999), als weibliche Nacktheit und Scham, wie in Chen Linyangs Fotoserie Twelve

FlowerMonths (1999/2000), oder aber als gefesselte und geschundene Nacktheit, wie

in Zhang Huans Performance 65 kg (1994). Symptomatisch für den sich neu konsti-

tuierenden Blick auf das Nackte ist, dass die Performance-, Body- und Fotokünst-

ler/innen ihren eigenen nackten Körper ins Bild rücken. Sie nehmen eine grund-

legende Blickinversion vor, indem sie ihren eigenen wahrnehmenden Körper – in

der Definition von Jean François Billeter den Eigenkörper (Billeter 1989: 168f.) – in

einen wahrgenommenen, dem Blick preisgegebenen Objektkörper transformieren

und damit eine Subjekt-Objekt-Spaltung in Sehen und Gesehenwerden betreiben,

die im Bild selbst zur Schau gestellt wird.

Dass das Nackte den direkten, konfrontativen Blick evoziert und die Aufmerk-

samkeit fesselt, können die ausgestellten nackten Künstlerkörper exemplarisch be-

legen. In Qiu Zhijies Chinese Shan-shui Tattoo-Bild Nr. 2 (Abb. 2) nimmt der Künst-

ler im Bild direkten Blickkontakt mit den Betrachtenden auf. Er visiert sie an und

setzt damit seinen entblößten Oberkörper der externen Blickinstanz offen und un-

geschützt aus. Dass sein nackter Körper im An(ge)blick(twerden) festgeschrieben

wird und als Objektkörper zur Pose erstarrt, drückt sich in der aggressiven, ei-

ner Disziplinierungsmaßnahme gleichenden Überschreibung seines Oberkörpers

sowie der Mundpartie mit jenem chinesischen Schriftzeichen aus, das für Nega-

tion steht. Das blutrote, in seiner Farblichkeit auf Schriftsiegel als Authentifizie-

rungszeichen rekurrierende Schriftbildzeichen legt sichwie eine Bandage über den

Körper, es fixiert ihn an der Wand, gegen die er lehnt, schreibt ihn fest. Auch in

anderen Bildern der Tattoo-Serie offenbart sich die Gewaltsamkeit des festschrei-

benden, still stellenden Blicks auf den nackten Körper: Blickfixierung erscheint

als Punktierung und Tätowierung. Der Blick durchbohrt den Körper, brennt sich

in ihn ein. Tattoo-Bild Nr. 1 und 9 veranschaulichen das ideologische Gefahrenpo-

tential des fixierenden Blicks, nämlich das einer Stigmatisierung durch Tätowie-

rung. Tattoo-Bild Nr. 1 zeigt das punctum des Blicks als Punktieren des Körpers. Tat-

too-Bild Nr. 9 stellt die Vereinnahmung des nackten Körpers im brandmarkenden

Blick zur Schau: Zwei Eisen werden dem Körper im Brustbereich nahe dem Her-

zen eingeprägt. Diese Form der Tätowierung knüpft an die chinesische Tradition

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 133

Abb. 2: Zhijie Qiu, »Chinese Shan-shui-Tattoo No.2«, 1994, Fotografie

der Beglaubigung und Authentifizierung von Bildern durch Schriftsiegel an, un-

terläuft jedoch gleichzeitig die Bild(ungs)autorität der Schrift und Prägemacht des

sich sein Anschauungsobjekt gewaltsam unterwerfenden Blicks ideologiekritisch,

indem das Schriftsiegel in ironischer Brechung gegen Türhaltegriffe eingetauscht

wurde. Die zweite mediale Blickinstanz, nämlich der fotografische Kamerablick,

potenziert die bildinterne Fixation.

Dass dasNackte vor allem in der chinesischen Fotokunst in seiner ganzen Vehe-

menz und Schamlosigkeit zum Vorschein kommt, ist der Medialität der Fotografie

geschuldet. Nach Jullien hat die Fotografie die Berufung zum Nackten, sie bringt

es durch die Aufzeichnung des gegenwärtigen Moments hervor:

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Über die Grenzen des Bildes

Die photographische Aufnahme ist dieser ausdehnungslose ›Punkt‹ der Zeit,

durch welchen allein das Sein ›ist‹. Auf das Nackte bezogen verdeutlicht dies

ihre Wirkungsmöglichkeit: Indem die Photographie das Nackte im Moment

hervorbringt und es fixiert, hält sie es in der Unendlichkeit seines Wesens fest.

(Jullien 2003: 43)

Der fotografische Akt erfasst das An-Sich »auf unmittelbare (unmittelbarste)Weise

und als das Anschaulichste (das unendlich Anschauliche) – die unmittelbare Sin-

neswahrnehmung, der unmittelbare Körper, die unmittelbare Haut, das unmittel-

bar Nackte« (ibid.: 44). Das Nackte ist die Ekstase des Sichtbaren. Insbesondere

in der Fotografie evoziert der entfesselte nackte Körper die konfrontative Fesse-

lung im Blick. Der fotografierte nackte Körper ist immer ein gefangener, in der

Pose still gestellter Körper. Während Nacktheit und Fleischlichkeit in der Bewe-

gung des Körpers erfahren werden, offenbart sich das Nackte in der Unbewegtheit

der Pose: »Denn die Unbewegtheit ist für die Zurschaustellung der Form ebenso

notwendig wie für die (erschöpfende) Erfassung ihrer Identität.« (ibid.: 43). Die

Zurschaustellung des Nackten in der Pose, die in der chinesischen, aber auch in

der koreanischen Kunst seit Anfang der 1990er Jahre zur Obsession wird, reflek-

tiert die Entdeckung körperlicher, geschlechtlicher und personaler Identität.

ImMuseumsprojekt (1995-2002) des koreanischen Foto- und Performancekünst-

lers Kim Atta gelangt diese Delophilie als inszenatorische Zeigelust besonders

deutlich zum Ausdruck. In verschiedenen Serien des Museumsprojektes11 platzierte

der Künstler nackte Körper in verschiedenen Posen – darunter zusammengekau-

erte, fötale Haltungen, Körperstellungen beim Sex, aber auch buddhistische (Abb.

3) wie christliche Körperposen – in Schaukästen aus Glas.

Diese Glasboxen setzte er im öffentlichen Raum–mitten auf der Straße, inMu-

seen, Tempeln oder in der freien Natur – aus. Durch diese Ausstellungsaktionen

schuf sich Kim sein eigenes privates Museum als Schauraum menschlicher Exis-

tenz. Die Einschließung nackter Körper in Schaukästen betont die Objekthaftig-

keit des Körpers, zudem die Objektivierungsgewalt des auf den Körper geworfenen

Blicks. Das Entscheidende am Konzept des Museumsprojektes ist, so der Künstler,

dass dem lebendigenmenschlichen Körper durch dieWandlung zumAusstellungs-

stück und Blickobjekt ein eigener Existenzwert, eine individuelle Daseinsberechti-

gung zugesichert werde. Kein menschliches Museumsobjekt gleiche dem anderen,

jedes Objekt verkörpere ein Einzelstück, das sich in seiner Singularität von allen

11 Zu den Serien zählen The Field Series (1995), TheHolocaust Series (1997), The Peoples Series (1998),

The Sex Series (1999), TheWarVeteran Series (1999), TheNirwana Series (2001) und The Jesus Series

(2002).

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 135

Abb. 3: Atta Kim, »The Nirwana Series«, The Museum Project #136, 2000,

Fotografie

anderen abhebe.12 Hier bestätigt sich, was François Jullien über das Nackte gesagt

hat: dass es das Ding selbst, das An-Sich-Sein, das Wesen zur Schau stellt, dass es

Existenz als etwas Hervorgebrachtes, Herausgehobenes, als Sich-Zeigendes sicht-

bar macht. Der Einzug des Nackten in die ostasiatische, insbesondere koreanische

und chinesische Gegenwartskunst, scheint eine Ontologisierung zu bewirken, die

das Wesen als Anwesendes zur Schau stellt und in die Pose als modellhafte Form-

gebung einer Subjekt-Objekt-Relation mündet. Erst der/die Gegenüberstehende,

Angeblickte kann zum Blickobjekt werden und in der Konturierung isolierender,

grenzsetzender Wahrnehmung Individualität entfalten.

Die Ausstellung des nackten, als Blickobjekt definierten Körpers präsentiert

sich noch deutlicher in den Posierungsaktionen des chinesischen Avantgarde-

künstlers Ma Liuming. Dieser stellt unter seinem Alter-Ego-Künstlernamen Fen-

Ma – einer Kombination aus einem weiblichen und männlichen Namen – seinen

androgynen, nackten Körper in Transgenderspielen mit dem Publikum öffentlich

12 In einem Künstlerinterview äußert sich Atta Kim über das Ziel des Museumsprojektes wie

folgt: »Each individual andobject has its ownuniqueness and thatwas one important concept

for The Museum Project. Everything – human or not – has its own story.« (zit.n. Pasulka 2006).

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Über die Grenzen des Bildes

zur Schau. Weil er seine bisexuelle Nacktheit rigoros in aller Öffentlichkeit ent-

blößte – in einer seiner Aktionen lief er splitternackt mit wehenden langen Haaren

über den Grenzwall der chinesischen Mauer (auch dies ein Ausreizen des Scham-

als Grenzgefühls) –, wurde er wegen Verstoßes gegen das Anti-Obszönitäts-

Gesetz in China mehrmals verhaftet und einmal sogar zu einer zweimonatigen

Gefängnisstrafe verurteilt. In einer Serie seiner Nacktkörper-Performances, die

in verschiedenen europäischen, amerikanischen und asiatischen Städten durch-

geführt wurden, sitzt er nackt und reglos auf der Bühne. Der leere Stuhl neben

ihm signalisiert dem Publikum, dass es sich an der Performance beteiligen und

gemeinsam mit dem splitternackten Künstler vor aller Augen posieren soll. Die

einzelnen Interaktionsposen mit Teilnehmer/innen aus dem Publikum werden in

einer Fotoserie festgehalten. Der Intention, sich selbst der Macht des Blickes zu

unterwerfen und zum passiven Objekt (der Anschauung) zu machen, kommt der

Künstler in den späteren Performances durch die Einnahme von Schlaftabletten

vor der Aktion nach. Die hierdurch erzeugte Reglosigkeit betont die Ausgesetztheit

des Körpers als willen- und lebloses, in der Pose erstarrtes Schauobjekt. In der

Körperrolle der Selbst- als Fremdinszenierung spielt der Künstler eindrucksvoll

mit Scham und Blick: Wer von den männlichen bzw. weiblichen Zuschauer/innen

überwindet seine eigene Scham, sich aus der Beobachterperspektive herauszube-

wegen und sich dem Blick der Anderen auszusetzen? Seine Scham, sich mit einem

nackten, zudem bisexuell codierten männlichen Körper öffentlich zu zeigen?

Sich im Kontakt mit ihm bloßzustellen und gar lächerlich zu machen? Wer ist so

schamlos, erotische, sexuelle, oder obszöne Posen in Interaktion mit dem nack-

ten Künstlerkörper einzunehmen und dadurch innerste Wünsche, Gelüste und

Fantasien offen zu legen? Wer kennt keine Scham vor der Veröffentlichung der Fo-

toaufnahmen, die von Anderen als beschämend wahrgenommen werden könnten?

Das Spiel mit Scham und Blick ist ein sehr komplexes, potenziert durch die Über-

kreuzung vektoriell und medial unterschiedlich definierter Blicke. Zum Tausch

zwischen dem Blick des Betrachtenden und dem Erwiderungsblick des Angeblick-

ten gesellen sich der Blickreflex des Spiegels und der Blick der Fotokamera hinzu.

In Fen-Mas Schamszenario, wie 2001 in Lyon inszeniert, wird Entblößung zur

Selbst- und Fremdbespiegelung. Der Spiegelparavent, der die Performancebühne

im Hintergrund abschließt, reflektiert nicht nur die Hauptakteur/innen beim

interagierenden Posieren, er wirft auch das Bild der Zuschauergruppe zurück,

projiziert den Blick der Blickenden auf diese selbst zurück. Die Zuschauenden

blicken ihrer eigenen Schaulust, ihrer Blick- als Fotografierlust ins Auge, sie sind

unmittelbar mit ihrem Ge-Schau, ihren zwischen Scham und Lust, Amusement

und Abwendung oszillierenden Blickreaktionen konfrontiert. Der Blickwechsel im

Spiegel wendet Delophilie in Theatophilie.

Der Blick, mit dem die chinesische Künstlerin Chen Lingyang in ihrer zwölf-

teiligen Fotoserie Twelve Flower Months (2005) sich selbst entblößt und bespiegelt,

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 137

ist noch eindringlicher und intimer; er ist unmittelbar auf die Scham gerichtet,

macht den Intimbereich für die öffentlicheWahrnehmung sichtbar. In zwölf unter-

schiedlichen Bildformaten, die in ihrer äußeren Form auf Schlüssellöcher, Fenster-

und Türöffnungen referieren, zugleich aber klassische Bildmedienformen wie et-

wa den Fächer, das Albumblatt, die Fotografie und das Guckkastenbild bedienen,

zeigt die Künstlerin, wie ihr Menstruationsblut in verschiedenen Körperstellun-

gen aus der Scheide tropft und an den Beinen herunterrinnt. Die Direktheit des

Intimblicks auf die Scham und das schamauslösende Ereignis der für das fremde

Betrachterauge sichtbarenMenstruationsblutung hat sowohl in der patriarchalisch

strukturierten chinesischen Scham- und Blicktabugesellschaft als auch in der von

männlichen N/Aktdarstellungen dominierten internationalen Kunstwelt zunächst

schockartige Reaktionen ausgelöst. Um der Sichtbarkeit entzogene Intimbereiche

wie die Scham selbst betrachten und in dieser Selbstbetrachtung zur Schau stellen

zu können, benutzte die Künstlerin einen Spiegel. Als sichtbar machendes, Ein-

blick gewährendes Medium wurde der Spiegel zum Teil sogar ins Bild integriert,

wodurch der Blick auf die Scham als gespiegelter Blick direkt zur Darstellung ge-

langt. Bereits in einem früheren Werk, das nüchtern mit Rollbild (1999) betitelt ist,

hatte Chen mit ihrem eigenen Menstruationsblut gearbeitet und dieses auf einem

über 6 Meter langen, auf Seide aufgezogenen Papierband abgewischt – so dass es

Flecken hinterließ, die einem abstrakten Tuschebild glichen.13 Twelve FlowerMonths

thematisiert die organische Verbindung zwischen dem Naturzyklus und dem Mo-

natszyklus der Frau. Der Naturzyklus wird durch zwölf blühende Blumen versinn-

bildlicht, die den einzelnen zwölf Menstruationsbildern zugeordnet sind (im ers-

ten Monat erscheint z.B. die Narzisse, im dritten die Pfirsichblüte, im siebten die

Orchidee und im elften die Kamelie). »In der traditionellen chinesischen Kultur«,

kommentiert die Künstlerin ihrWerk, »gibt es die Idee des Menschen in Harmonie

mit der Natur. […] ›Natur‹, das sind für mich vor allem die Gesetze und Rhythmen

des Universums.Und diese Gesetze und Rhythmen sindmit Zyklen verbunden. Für

eine Frau ist es einfach, dies anhand der monatlichen physiologischen und psy-

chologischen Veränderungen zu beobachten.« (zit.n. Fibicher/Frehner 2005: 310).

Geschlechtliche, vaginale Introspektion wird zur makrokosmischen Schau. Der In-

timblick auf das eigene Innere eröffnet den Außenblick auf das Universum, den

Universalblick. Das Schamgefühl, evoziert durch den direkten Betrachter/innen-

blick auf die blutüberströmte Scham, wird dadurch abgewendet, dass der Blick

auf die Scham in einen floralen Blick auf die Natur transformiert wird – aber auch

13 Eine Parallele von Chens Körperkunst zu frühen Body-Art-Performances aus den 1960er/

1970er Jahren, sowohl zu Nam June Paiks Aktion Zen for Head (1961) als auch zu Shigeko Ku-

botas Vagina-Malerei (1965) und Carolee Schneemanns Performance Interior Scroll (1975) ist

unübersehbar.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Über die Grenzen des Bildes

dadurch, dass die Scham selbst Blickqualitäten gewinnt, dass sie sich – in eini-

gen Bildern betont durch die ovale Form des reflektierenden Spiegels – in ein Au-

ge verwandelt und einen Gegenblick aus dem (Spiegel-)Bild zurückwirft. Durch

die rückspiegelnde Inversion des schamauslösenden Blickverhältnisses wird der

Schamaffekt neutralisiert.

2.4 Face to Face: Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit?

Wie an den Selbstzurschaustellungen der Künstlerkörper in der chinesischen Body-

und Performancekunst demonstriert, zieht das Nackte nicht nur den Blick auf sich,

sondern provoziert es zugleich eine Schaulust, die auch auf den Blick aus demBild,

den Blick des Erblickten bezogen ist. Der Angeblickte erwidert offen und oft auch

offensiv den Blick des Betrachtenden, er fixiert diesenmit einer Direktheit, Fronta-

lität undDurchdringlichkeit, die das Blick- alsMachtverhältnis zur Umkehr zwingt

und den Bildbetrachtenden in die Rolle des Erblickten, Angestarrten, teils sogar Be-

schämten weist. Mit dem Einzug des Körpers, insbesondere des nackten ins Bild,

konstituiert sich der Blick als ein eigenständiger Anschauungsfaktor, der insbe-

sondere auch in der Darstellung des Gesichts als somatischem Austragungsort des

Augenblicks und Blicktausches, als Injektive und Projektionsfläche, zum Ausdruck

gelangt. Dies resultiert nicht zuletzt aus der physiologischen Tatsache, dass das

Gesicht als pars pro toto des Körpers wahrgenommen wird, weil der Blick auf den

Körper sich erst im Blick auf das Gesicht seiner selbst bewusst wird. Das ostasia-

tische Gesichtskonzept, auf gesellschaftliches Ansehen als idealistische Sichtgröße

und den Blick der Scham als unsichtbare Kontrollinstanz gegründet, nimmt an-

schaulich-sichtbare Züge an. Es kommt zur bildlichen Visualisierung von Ansehen

durch Gesehenwerden, wobei das Gesicht als das im Blick Gesichtete erscheint.

Gesichtsverlust als Bloßlegung des selbst-bewussten subjektiven Gesichts hinter

bzw. unter dem kollektiven Sozialgesicht schlägt in Gesichtsgewinn um. Dass erst

»die Arbeit am Blick das Gesicht zum Bild macht«, wie Hans Belting in seinem

Aufsatz über »Gesicht und Maske« feststellt (Belting 2005: 131), manifestiert die

chinesische und koreanische Gegenwartskunst seit Mitte der 1980er Jahre auf ein-

drucksvolle Weise. Wie bereits erwähnt, kommt es nicht nur zu einem Boom der

Nacktkörperschau, sondern auch zu einer vermehrten Gesichts- als Selbstbeschau,

weshalb ich von einer Facialisierungswelle sprechenmöchte.14Man verleiht sich im

Gegenblick Gesicht, man zeigt ohne Scham, gar schamlos Gesicht. Im erblickten

14 Die Facialisierungswelle hängt stark auchmit den neuenmedialenMöglichkeiten der Selbst-

inszenierung im Internet und den sozialen Medien zusammen. Vgl. zum fazialen Regime

Macho 1996 und Reichert 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 139

und blickenden Gesicht wird das Selbst erst eigentlich eingeübt. Indem man Ge-

sicht zeigt, tut sich das Selbst erkennend hervor und findet Anerkennung. An der

Zurschaustellung des Gesichts und Inszenierung des Blicks macht sich ein grund-

legender Wandel im Blick auf das Selbst bemerkbar. Im traditionellen konfuzia-

nischen Gesellschaftsverständnis werden ein autonomes Bewusstsein des Selbst

sowie die Unabhängigkeit des Individuums nicht anerkannt bzw. geächtet. Ich-

betontes Verhalten ist negativ konnotiert, es führt zu Gesichtsverlust. Der Begriff

des Selbst ist mit Selbst- und Eigensucht konnotiert: Nur wer sich selbst nicht her-

ausstellt, ist angesehen. Individualismus – ein im Chinesischen wie auch in den

anderen ostasiatischen Sprachen aus dem Westen importierter Begriff – ist im

chinesischen Sozialismus mit Egoismus gleichgesetzt. Erst Ende der 1980er Jahre

kommt es zu einer positiven Umwertung des Individualismusbegriffs. Der Ethno-

loge Xunxiang Yan beschreibt diesen Umbruch innerhalb der chinesischen Gesell-

schaft im Rückblick auf das Jahr 1989 wie folgt:

My revelation came in 2007 when I attempted to understand the patterns and

trends of Chinese social change in light of the theories of second or reflexive

modernity – especially the individualization thesis – of Anthony Giddens (1991),

Zygmunt Baumann (2001), Ulrich Beck (1992), and Beck and Elisabeth Beck-

Gernsheim (2001). I found it intriguing that, although China was still undergoing

the modernization process, Chinese society was demonstrating a number of

features of individualization in the age of second modernity and at the same

time as it bore other features of social change that belong to the modern and

even pre-modern eras in the West. As a field ethnographer, I have long noted

the rapid changes in mentality and behavior among Chinese individuals who

increasingly have been demanding the rights of self-development, happiness

and security against the backdrop of age-old moral teachings and collective well-

being. (Yan 2009: XVII)

Individualismus ist gleichbedeutendmit demErwachen eines Selbst-Bewusstseins.

Auch semantisch findet eine Verschiebung statt. So bildet der Begriff des Indi-

vidualismus weniger ein Antonym zu Kollektivismus als zu persönlicher Charak-

terlosigkeit. Dass sich insbesondere die chinesische, aber auch die koreanische

Gesellschaft in einem sozialen Transformationsprozess befindet, lässt sich an

den Oszillationen wie Kollisionen zwischen traditionellem Kollektivbewusstsein

und neuem Selbstbewusstsein ablesen. Bedenkt man, dass persönliche Porträt-

und Familienfotos im kommunistischen China lange Zeit verboten waren bzw.

im Zuge der Kulturrevolution vernichtet wurden, so erweist sich der Gesichts-

gewinn innerhalb der bildenden Kunst, d.h. die exponentielle Zunahme an

Gesichts- und Porträtdarstellungen im Rückgriff auf fotografische Bildgattungen

wie Einzelfiguren- und Gruppenfotos, als Selbstbewusstwerdungs- und Indivi-

dualisierungsschub. Bis in die 1980er Jahre war fast jeder Chinese Mitglied einer

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Über die Grenzen des Bildes

Danwei, einer Organisations- und Versorgungseinheit, die für die Regulierung des

sozialen Lebens von der Wohnungsvergabe über Hochzeiten und Scheidungen

bis hin zur Familienplanung verantwortlich war. Seither haben sich die Danweis

zunehmend verflüchtigt; auch die Firmen fungieren nicht mehr als Kollektivver-

bände der Arbeits-, Lebens- und Freizeitorganisation. Allein die Familie bleibt als

reduziertes Kollektivgesicht erhalten.

In seiner fotografischen Arbeit mit dem Titel 23. Juni 1997 demonstriert Hui

Zhuang, wie sich das Individuum aus der Masse herauszuschälen beginnt, wie der

Einzelne aus der Gruppe, hier einer Danwei, hervortritt. Auf dem Massenporträt,

das mithilfe einer rotierenden Kamera aufgenommen wurde, sind Soldaten der

Volksbefreiungsarmee als Teil einer Danwei-Organisationseinheit dargestellt. Der

Künstler hat Datum, Ort und Anlass der Aufnahme genau aufgelistet, setzt jedoch

seinen eigenen Namen hinzu und hebt sich dadurch als Einzelperson hervor. Zu-

dem bildet er sich im uniform(iert)en Gruppenporträt am rechten äußeren Rand in

Privatkleidung selbst mit ab, womit er den Blick auf sich als herausstechende Ein-

zelperson zieht. Durch den minimalen, fast unsichtbar bleibenden Eingriff wird

die Einheit von Individuum und Gruppe schleichend unterwandert. Es ist das in-

dividuelle Künstlergesicht, das sich nicht schämt, aus der uniformierten, gesichts-

losen Gruppe herauszufallen, respektive aufzufallen.

In Bai Yiluos Farbfotografie People No. 3 von 2003 kommt die latente Spannung

zwischen dem individuellen und kollektiven Gesicht noch deutlicher zum Tragen.

Die Oberfläche, das Gesicht des Bildes, wie auch die Gesichter, die auf diesem

erscheinen, setzen sich aus einer Masse von individuellen Einzelporträts zusam-

men, kleinen frontal aufgenommenen Porträtfotos, die zerknittert, dann wieder

geglättet und in einem langwierigen Arbeitsprozess zu einer riesigen Patchwork-

Fotografie zusammengenäht wurden. Einerseits verliert sich das einzelne indivi-

duelle Gesicht in der Masse; andererseits setzten sich die zahlreichen gesichtslos

bleibenden Einzelgesichter wiederum zu individuellen Gesichtern des kollektiven

Unterbewussten zusammen: So kommen hinter der Masse der Einzelporträts die

Leitgesichter des Kommunismus, nämlich Marx, Engels, Lenin, Stalin und Mao

zumVorschein.Das individuelle persönlicheGesicht existiert nie autonom für sich,

es ist immer schon ein kollektiv determiniertes Gesicht.

Diese Kollektivierung gilt gleichermaßen für das persönliche Gesicht als reprä-

sentatives Gesicht der Familie – wie es bereits im Kontext von Scham und Fami-

lienehre diskutiert wurde. In der seit 1993 entstehenden Bilderserie Bloodline: The

Big Family (Abb. 4) stellt Zhang Xiaogang die Einbindung des Individuums in die

Genealogie der Familie zur Schau.

Als Vorbild für das Familienporträt dienten dem Künstler alte Schwarz-Weiß-

Abzüge oder in Sepia kolorierte Familienfotos, auf denen seine Eltern mit steifem

und verschlossenem Gesichtsausdruck in einem Fotoatelier zu sehen waren. Vor

dem Hintergrund der Tatsache, dass im Zuge der Kulturrevolution in den Jahren

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 141

Abb. 4: Xiaogang Zhang, »Bloodline Series«, 1998, Öl auf Leinwand

zwischen 1966 und 1976 neben vielen historischen Dokumenten auch zahlreiche Fa-

milienfotos vernichtet wurden, erweist sich dieser Rückgriff auf historische Fami-

lienfotos auch als ein selbstbewusster Akt der Rückgewinnung und Rehabilitierung

des Familienporträts als privater Personendarstellung.Die Familienähnlichkeit der

in der Bloodline-Serie dargestellten Gesichter löscht die Gesichtshaftigkeit des Ein-

zelgesichts aus.Das persönliche Gesicht erscheint als gesichtsloseMaske des Fami-

lienstammbaums – was durch die feine rote Blutlinie, welche die einzelnen Fami-

lienmitglieder miteinander verbindet, zusätzlich verdeutlicht wird. Alle Gesichter

sind frontal auf das betrachtende Gegenüber ausgerichtet: Sie blicken starr aus

dem Bild, entgegnen den starren, festfrierenden Blick der Fotokamera, projizie-

ren ihn bewegungs- und gefühllos, ohne eine Miene zu verziehen, zurück. Einzig

und allein die farbig kolorierten Gesichter der Kinder wirken trotz der Starrheit

und Fixation des Blicks ein wenig belebter, so als ob in ihnen potenziell ein indi-

viduelles, sich vom Familienhintergrund in den Vordergrund absetzendes Gesicht

zaghaft erwachen würde.

Auch Zhang Huan behandelt in Family Tree (Abb. 5), einer Farbfotografieserie

aus dem Jahr 2000, die Spannung zwischen individuellem und sozialem Gesicht,

Gesichtswahrung und Gesichtsverlust. An seinem eigenen Gesicht führt er die Ein-

schreibung des persönlichenGesichts in das Gemeinschaftsgesicht der Familienge-

schichte anschaulich vor und reflektiert damit die Ambivalenz zwischen individu-

eller und kollektiver Identität. In neun Progressionsstadien zeigt die fotografisch

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Über die Grenzen des Bildes

dokumentierte Body-Art-Aktion, wie das Gesicht des Künstlers nach und nach mit

Tusche bemalt wird, bis es vollständig geschwärzt in die Unidentifizierbarkeit des

Gesichtslosen entschwindet.

Abb. 5: Huan Zhang, »Family Tree«, 2000, Farbfotografie, 9-teilig

Drei Kalligrafen haben abwechselnd das Gesichtmit Texten aus der Familienge-

schichte des Künstlers zugeschrieben, in denen der Stammbaum bis zur Legende

des Yu Gong Yi Shan zurückverfolgt wird – einer Seherfigur, die durch äußers-

te Willensanstrengung Berge versetzen konnte und daher für Mao zur politischen

Identifikationsfigur wurde. Am Ende des genealogischen Einschreibungsprozesses

bleibt das leere, ausgehöhlte, anonymisierte Gesicht mit erstarrtem Blick zurück,

das eher einemmumifizierten Totenschädel als einer lebendigen Person gleicht. Es

zeigt, dass die engen Familienbande und die unzähligen Schichten der Familien-

geschichte so sehr auf dem persönlichen Gesicht lasten, dass sie es verdecken und

schwinden lassen – und führt damit die Invisibilität des individuellen Gesichts als

Schatten- und Nachtseite einer auf Gesichtswahrung und Familienansehen fixier-

ten Schamkultur vor Augen.

Vor allem in der zeitgenössischen koreanischen Fotokunst lässt sich ein ver-

mehrtes Interesse an individualisierten Porträts als Gesicht zeigenden Selbstdar-

stellungen ausmachen. Bezeichnenderweise werden Einzelfiguren herausgegrif-

fen, ohne jedoch ihre gesellschaftliche bzw. berufliche Gruppenzugehörigkeit aus-

zublenden. Bei Oh Hein-Kuhn finden sich entsprechende Fotobildserien von Ajum-

mas (1997), Darstellungen koreanischer Frauen im Alter zwischen 40 und 60 Jah-

ren, die das traditionelle Bild der verheirateten Frau, Hausfrau und Mutter ste-

reotypenhaft verkörpern, Editorial Portraits (1997), Porträts von Filmemachern und

Regisseuren, und Girl’s Act, Ganzkörperporträts koreanischer Schülerinnen (2003).

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gesichtsverlust oder Selbstbewusstheit? 143

In der letztgenannten Serie hat der Künstler der Pubertät entwachsene, als selbst-

ständige Personen in Erscheinung tretende koreanische Mädchen in Schuluniform

fotografiert (Abb. 6).

Abb. 6: Hein-Kuhn Oh, »Ji-ae Kim, age 16, Eun-hye Kang, age 16«, 2003,

Fotografie

Nur in wenigen Fällen befinden wir uns mit der dargestellten Person auf glei-

cher Augenhöhe. Die häufig verwendete Untersicht lässt die Einzelpersonen her-

ausragen, verleiht ihnen prominente Gesichter, gewährt ihnen Überblick – im Ge-

gensatz zu den Bildbetrachtenden, die den Blick aufrichten müssen. Teils blicken

die Porträtierten selbstforschend und/oder selbstbewusst auf die Betrachter/innen

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Über die Grenzen des Bildes

herab, teils richten sie ihren Blick nach oben, als wollten sie himmelwärts ent-

schweben. Auffällig ist, dass die Einzelfigur häufig dupliziert, teils sogar gespie-

gelt dargestellt ist. An Details lässt sich erkennen, dass die Einzelfiguren aber kei-

neswegs eins zu eins reproduziert sind, dass sie nie ganz miteinander identisch

sind, dass sie gerade in der Differenz, in der Aufspaltung als Abspaltung von ihrer

eigenen Person, Identität zur Erscheinung bringen. Hier bestätigt sich, was be-

reits Jean-Paul Sartre in seiner Analyse des Blicks konstatierte: Dass sich im Blick-

wechsel mit dem Anderen und in der Betrachtung des Selbst als eines Anderen

der Akt der Selbstwahrnehmung als Selbstbewusstwerdung vollzieht (Sartre 1993:

471f.). Zudem verweist das Doppel-Ich im Blick, wie es Oh imBlick der Kamera ein-

fängt, auf die von Günter Seidler hervorgehobene trianguläre Struktur von Blick

und Scham:

Der vom IchwahrgenommeneAndere konstituiert die relevante Grenze, die dann,

nach einer Rücknahme des Blickes, innerhalb derselben Person zwischen Ich und

Selbst sich manifestiert. Es geht um einen Prozessverlauf: Ich1 wird vom Anderen

wahrgenommen und nimmt zeitversetzt als Ich2 dessen Bild von Ich1 wahr. Das

Ich/Ich2 bleibt intentionaler Erkenntnisablauf, nimmt jetzt aber sein vom Ande-

ren zurückgeworfenes Bild von sich zu seinem Objekt, das bereichert ist um assi-

milierbare Alterität, das als Selbst Ich undNicht-Ich in einem ist. (Seidler 2001: 59)

Ebendiese Bruchlinie zwischen Ich und Selbst kennzeichnet nach Seidler die »Bre-

chungsfläche der Scham« (ibid.).

Dass »die Abbildungsfähigkeit für die Etablierung der Abgegrenztheit und Ob-

jektivität des äußeren Objekts und auch des Selbst von entscheidenderWichtigkeit

ist« (Lichtenberg 1991: 105), belegt die Darstellung von Körper/Scham und Blick in

der jüngeren Geschichte der ostasiastischen Gegenwartskunst seit Ende der 1980er

Jahren eindrucksvoll. Das Gesicht der Scham – ich spreche bewusst nicht vonMas-

ke – wird als Gesicht einer gesichtswahrenden Schamkultur zunehmend abgelegt.

Ob darunter ein individuelles Gesicht zum Vorschein kommt, wage ich zu bezwei-

feln. Ob die Bloßlegung des Gesichts der Schamkultur den Blick auf eine Schuld-

kultur eröffnet, umso mehr. Aus meiner Sicht ist es die Bruchlinie zwischen Ich

und Selbst, die im Blick zur Schau gestellt und inszeniert wird. Der aus der Ver-

senkung auftauchende, sich aufrichtende Blick, die Sichtbarkeit von Sehen und

Gesehenwerden im Bild, die schamlose Fixierung der Bildbetrachter/innen sind als

Symptom eines tiefgreifenden sozialen Wertewandels und kulturellen Blickwech-

sels innerhalb der ostasiatischen Gesellschaft zu lesen: Die Selbstdarstellungen un-

tergraben das Schamgefühl als sozialregulative Kontrollinstanz und selbstdiszipli-

nierendes, das Selbst zurückdrängendes Grenzgefühl.

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006 - am 15.02.2026, 00:11:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451472-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

