
DER KOMISCHE KÖRPER

Aber zugleich ist in die Comédie heroïque eine List eingebaut, die die

Komödie für ewig (oder beinahe ewig, um nicht zu übertreiben) hero-

isch werden lässt. Denn alle medialen Umsetzungen des Textes werden

letztlich dem (im Text dargestellten) Dichter die Treue beweisen, in-

dem sie dessen Exaggerationen befolgen: Sie werden seine Nase zeigen
und damit seinen Übertreibungen – so sehr diese ihn auch geradezu

physiognomisch entstellen mögen – auf den Leim gegangen sein. Cyra-

no hat nämlich seine Entstellung gleich selbst besorgt. Er ist der Autor

seiner Nase: »Il exagère« – »Er übertreibt«. Die Poesie ist somit auf iro-

nische Weise die Mutter (und der Dichter damit der Vater) aller aus

den intermedialen Übertragungen entspringenden, missgeborenen –

weil grotesken – Körper. Die (intermediale) Rezeptionsgeschichte des

Textes wird selber grotesk.

           Rostands Cyrano de Bergerac ist daher nicht nur literarisch, son-

dern auch kulturwissenschaftlich interessant. Das Stück reflektiert,

heute gelesen, den historischen Ort der Literatur; und es problemati-

siert überdies, wie die geschlechtlichen und devianten und womöglich

sogar grotesken Körper nicht an sich gegeben sind, sondern nicht auf-

hören, der (immer schnelleren) Abfolge der Medien zu entspringen. Es

ruft dazu auf, diese Medien zu bejahen; aber es ruft auch dazu auf, sie

zu untersuchen – nämlich im Hinblick auf die Weise, wie sie Erbe des

Tropus der Übertreibung und der alten Sinnfigur der evidentia sind.

Dietmar Schmidt

Oralität, Bewusstsein, Schreiben.

Rose Cellis Comme l’eau (1930)

In impliziter Abgrenzung von Descartes’ cogito wird in dem 1930 er-
1schienenen Roman Comme l’eau von Rose Celli (1895-1982 ) die Ora-

lität als ein konstituierendes Element von Seinsbewusstsein vorge-

stellt:

Avant de continuer ce livre, je me suis cherchée, et voici: entre mes deux mâchoires, je
me suis trouvée. Là se tient, en éveil, ma conscience d’être: ni dans le cerveau, ni dans
les membres, ni dans le ventre, ni dans la poitrine, mais dans la bouche. […] Dans ma

               

           1.  Die Ermittlung der Lebensdaten verdankt sich der persönlichen Auskunft
des Neffen der Autorin, Jean Brua.
 

170

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025 - am 14.02.2026, 08:29:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALEXANDRA KÖNIG: ORALITÄT, BEWUSSTSEIN, SCHREIBEN

2bouche, […] [la vie] est forcée de me révéler son goût. – Bevor ich an diesem Buch
weiter geschrieben habe, habe ich mich gesucht und da: zwischen meinen beiden Kiefern
habe ich mich gefunden. Dort befindet sich, wach, mein Bewusstsein zu sein: weder im
Gehirn, noch in den Gliedern, noch im Bauch, noch in der Brust, sondern im Mund. […]
In meinem Mund ist […] [das Leben] gezwungen, mir seinen Geschmack zu offenbaren.

Im Mund findet das Erzähl-Ich das Zentrum seines Bewusstseins. Die-

ses Bild stellt die rationalistische Perspektive auf den Kopf und erzeugt

durch diesen, an einen anderen Ort gerrückten (einen ›verrückten‹),

Sinn von Bewusstsein zu Beginn einen latent komischen Effekt auf die

Leser. Das Wasser, von dem im Titel die Rede ist, ist zunächst ›das
3Wasser des Mundes‹, der Speichel, nach Julia Kristeva das »Abjekt« ,

bei Celli ist er jedoch keineswegs mit der Empfindung des Abscheus
4verbunden. Die eigenartige Zwischenstellung als »ni sujet ni objet« ,

5»weder Teil des Körpers, noch davon getrennt« nimmt der Speichel

aber auch in Cellis Text ein. Vom Mund als dem Ort, an dem Innen und

Außen sich berühren, geht die Diskussion des Verhältnisses von Ich

und Welt, Subjekt und Objekt aus. Zudem ist der Mund der Ort, an dem
6»les paroles se forment avant d’être écrites« – »die Worte entstehen,

bevor sie geschrieben werden«, wodurch die Materialität der Sprache

herausgestellt wird. Die Frage, wie bzw. ob menschliches Bewusstsein

in einem literarischen Text darstellbar ist und worüber es sich über-

haupt konstituiert, bildet den Kern des handlungsarmen, sprachlich

sehr lyrischen Romans. Ein Erzähl-Ich unternimmt darin den Versuch,

das Bewusstsein einer Figur, Odile, zu erkunden. Bemerkenswert an

der Erzählsituation ist, dass diese Figur aus dem erzählenden Ich he-
7raustritt, daher das Ich selbst sein müsste, was jedoch verneint wird.

Diskutiert wird somit auch die Frage der Identität des (schreibenden)

Subjekts.

           Der heute nur noch in der Bibliothèque Nationale zugängliche
8Text, über dessen Autorin wenig bekannt ist, ragt aufgrund seiner

               
           2.  Rose Celli: Comme l’eau, Paris: Edition du Tambourin 1930, S. 36. Über-
setzung hier und im Folgenden A.K.
           3.  Vgl. Inge Suchsland: Julia Kristeva, Hamburg: Junius 1992, S. 122-125.
           4.  Vgl. Julia Kristeva: Pouvoirs de l’horreur, Paris: Seuil 1980, S. 9.
           5.  Vgl. Doris Feldmann/Sabine Schülting: »Julia Kristeva«, in: Ansgar Nün-
ning (Hg.): Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, Stuttgart: Metzler 1998, S. 286f., hier
S. 287.
           6.  R. Celli: Comme l’eau, S. 76.
           7.  »Mais je parle ici d’Odile, non de moi.« – »Ich spreche hier jedoch von
Odile, nicht von mir.« R. Celli: Comme l’eau, S. 60.
           8.  Rose Celli (geb. Brua) wuchs in Algerien auf, kam 1914 nach Frankreich,
um die Ausbildung an der Ecole de Sèvres zu absolvieren, entschied sich nach dem Ab-
 

171

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025 - am 14.02.2026, 08:29:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Auseinandersetzung mit dem Verhältnis von Wahrnehmung und

Schreiben und seiner die Fiktion bloßlegenden Erzählweisen aus der

eher traditionellen Romanproduktion der französischen 1930er Jahre
9heraus. Mit dem Bild der »phrase comme un soleil« – des »Satzes wie

10eine Sonne« entwirft Celli ein Konzept »radialen« Schreibens, das sie

gleichzeitig metafiktional zu explizieren und praktisch umzusetzen ver-

sucht. Das entstehende Buch soll sich in seiner Form einem imaginä-

ren anderen Schreibheft der fiktiven Autorin annähern und »sans

commencement ni fin, avec un point central et des rayons, et un mouve-
11ment circulaire« – »ohne Anfang und Ende, mit einem zentralen

Punkt und Strahlen, und einer kreisrunden Bewegung« sein. Diese ›ra-

diale‹ Struktur, die quer läuft zur konventionellen, linearen Satzstruk-

tur, kann in einem Prosatext nicht umgesetzt werden, ohne diesen in

Konkrete Poesie zu verwandeln, was nicht geschieht. Celli nähert sich

dem Konzept dennoch an, indem, anstatt einer kausallogisch entwi-
12ckelten Geschichte, die »histoire de la conscience d’Odile« – »die Ge-

schichte von Odiles Bewusstsein« in Teilstücken ohne Beachtung einer

Chronologie erzählt oder ›gezeigt‹ wird. Da diese Textfragmente wie-

derholt assoziativ vom gleichen Punkt – der Metapher des Mundes –

ausgehen, wird in einem weiter gefassten Sinn der ›von einem Punkt

strahlende Satz‹ durchaus realisiert. Nicht zuletzt wird damit eine lite-

rarische Entsprechung für die Funktionsweise des menschlichen Be-

wusstseins, in dem von einem Eindruck mehrere Assoziationen ausge-

hen können, gefunden, der die lineare Satzstruktur gerade nicht ent-

spricht.

           Durch die metafiktionalen Kommentare des Erzähl-Ichs, das

sich zugleich als fiktive Autorin des Romans präsentiert, macht der

Text unablässig auf seine sprachliche Verfasstheit aufmerksam. Ähn-
13lich der Technik der mise en abyme , besteht Comme l’eau aus zwei

               

schluss aber gegen den Lehrberuf, um Schriftstellerin zu werden. Weitere Texte von R.
C.: Le châle indien (1931), Isola (1933), Ombre (1936), A l’envers du tapis (1936). Da-
nach lassen sich nur noch Märchenadaptionen und Übersetzungen aus dem Englischen
(Herman Melville, John Steinbeck, Charles Dickens, Virginia Woolf u.a.) nachweisen.
             9.  Eliane Tonnet-Lacroix spricht von einem »retour du réalisme qui marque
les années trente«, dies.: La littérature française de l’entre-deux-guerres, Paris: Nathan
1993, S. 170.
           10.  R. Celli: Comme l’eau, S. 14.
           11.  Ebd., S. 25.
           12.  Ebd., S. 191.
           13.  Die Technik der mise en abyme setzt Gide in seinem Roman Les faux mon-
nayeurs (1925), in dem »sich […] die Narration selbst thematisch« wird, um. Vgl. Wil-
fried Engler: Französische Literatur im 20. Jahrhundert, Tübingen/Basel: UTB 1994, hier
S. 226.
 

172

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025 - am 14.02.2026, 08:29:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALEXANDRA KÖNIG: ORALITÄT, BEWUSSTSEIN, SCHREIBEN

miteinander verflochtenen Erzählebenen: die Ebene der Szenen aus

Odiles Erleben und die der Reflexion des Schreibens, auf der die fiktive

Autorin alternative Möglichkeiten, den Roman zu gestalten, vorstellt

und verwirft, sich dadurch von bestimmten Erzählweisen distanzie-

rend, etwa der des traditionellen allwissenden Erzählers, der alle Fä-

den des Geschehens in der Hand hält und die imaginären Raum-Zeit-

gerüste der Fiktion als Abbild der Wirklichkeit präsentiert. Das Ich in

Comme l’eau ist eine Erzählinstanz, die verunsichern möchte. Es antizi-

piert die Erwartungen des Lesepublikums und spielt mit ihnen. Nicht

eine »aventure d’amour« – ein »Liebesabenteuer« werde erzählt, son-
14dern »la plus étrange aventure, l’aventure d’être« – »das eigenartigs-

te Abenteuer überhaupt, das Abenteuer zu sein«. Der Begriff der aven-
ture verweist ironisch auf den höfischen Roman des Mittelalters. Ist

dort die aventure ausdrücklich mit einem Auszug in die Welt verbun-

den, geht es bei Celli jedoch um eine Reise ins Innere: »Je marche en
15moi-même.« – »Ich gehe in mir selbst.« Nicht das äußere Ereignis ist

von Interesse, sondern die Weise, wie es sich im Bewusstsein manifes-

tiert: »Aussi ne partirai-je pas, pour ce voyage, d’un événement, mais

de ce goût de l’eau dans ma bouche et de ce creux entre les deux

mâchoires où gît, tandis que je vous parle, toute la conscience de mon
16être.« – »So werde ich diese Reise nicht von einem Ereignis begin-

nen, sondern vom Geschmack des Wassers in meinem Mund und von

dieser Höhle zwischen meinen beiden Kiefern, wo, während ich zu Ih-

nen spreche, das ganze Bewusstsein meines Seins ruht.«

           Allerdings ist in diesem Bild vom körperlich konstituierten Be-

wusstsein auch der Verweis auf die Sprache enthalten. Nicht nur ist

der Mund auch der Ort der Sprachartikulation, das Seins-Bewusstsein

ist zudem präsent, während das Ich spricht. Einerseits wird der Körper

zwar explizit als »instrument de conscience« – »Instrument des Be-
17wusstseins« bezeichnet und der Geschmack des eigenen Speichels

als Zentrum des Seins-Bewusstseins entdeckt, von dem aus ›das Buch
18strahlen‹ soll. Andererseits wird die Vorstellung des rein körperli-

chen Bewusstseins zugleich unterlaufen. So ist zwar von Gerüchen und

Geschmack die Rede, die zu der körperlichen Reaktion der Speichel-

produktion führen, doch sind es ausdrücklich die Wörter, die die Reak-

tion auslösen: »Odeurs et saveurs. Voilà les mots qui ont fait monter à
19ma bouche le sel et l’eau de la découverte.« Die bewusstseinskonsti-

               

           14.  R. Celli: Comme l’eau, S. 31.
           15.  Ebd., S. 93.
           16.  Ebd., S. 33.
           17.  Ebd., S. 92.
           18.  Vgl. ebd., S. 31.
           19.  Ebd.
 

173

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025 - am 14.02.2026, 08:29:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

tuierende Qualität von Sprache ist hier mitformuliert und es bleibt un-

eindeutig, welcher Funktion, die im Bild des Mundes gefasst ist, der

Vorzug gegeben wird.

           In einem Denken, das im Schädel ›eingeschlossen‹ ist, kann sich

für Odile kein ›Bewusst-Sein‹ einstellen, weil der Bezug zum Außen
20fehlt. Der Mund dagegen ist eine »porte lumineuse« – »eine leuch-

tende Tür«. Die Kritik an der Dominanz der Ratio und damit an der

selbstbezüglichen Setzung des Subjekts, wird in diesem Bild besonders

deutlich. Der Mund ist der Ort, an dem Grenze und Verbindung zwi-

schen dem Selbst und der äußeren Welt körperlich erfahrbar werden,

»la frontière qui sépare Odile du monde« und »la conjonction aiguë du
21goûteur et de la chose goûtée« – »die enge Verbindung des Schme-

ckenden und des geschmeckten Dings«. Celli entwirft eine Vorstellung

von Subjektivität, die sich nicht über den Ausschluss von, sondern den

(körperlichen) Bezug zur Welt herstellt. Nicht in einer reinen Inner-

lichkeit (wie bei Descartes), sondern ›durch die Welt‹ kommt Odile zu

sich: »Odile, quand elle veut se trouver, s’arrache d’elle et se jette au

plus loin d’elle. Puis elle marche vers son lointain. Elle voit que, d’elle à
22elle, il y a la profondeur du monde.« – »Wenn Odile sich finden

möchte, reißt sie sich von sich los und wirft sich so weit wie möglich

von sich. Dann läuft sie ihrem Entfernten entgegen. Sie sieht, dass von

ihr bis zu ihr die Tiefe der Welt liegt.« Diese Vorstellung ist allerdings

erneut ambivalent, denn sie lässt sich ebenso lesen als die Unmöglich-

keit, je ›bei sich selbst‹ zu sein, weil zwischen elle und elle immer die

Welt (die Sprache) liegt.

           Was die Vorstellung der Subjektkonstitution betrifft, ist in Cellis

Entwurf neben der Selbstversicherung über die ›zur Welt offenen‹ Ora-

lität – ich schmecke und spreche, also bin ich – auch der persönliche Be-
23zug zum anderen von Bedeutung. Odile und ihr Freund François ver-

schmelzen gerade nicht in der Liebe, sondern werden durch den Blick
24des anderen zum ›selbständigen‹ Subjekt. Den anderen in seiner

Einzigartigkeit zu ›sehen‹, ist jedoch nur in kurzen Momenten von ho-

her Intensität möglich. Odile nimmt François’ »présence réelle« in ei-

nem jener ›existentiellen Erlebnisaugenblicke‹ wahr, die als moments of

               

           20.  Ebd., S. 76.
           21.  Ebd., S. 222.
           22.  Ebd., S. 192.
           23.  In der französischen Philosophie gewann die Frage der Leiblichkeit und
des Verhältnisses zum anderen erst mit der »Wende zum Konkreten« im Laufe der 1930er
Jahre an Bedeutung, sodass sich Cellis Text diesbezüglich als avantgardistisch im Wort-
sinn präsentiert. Vgl. Friedrich Hogemann: »Maurice Merleau-Ponty«, in: Bernd Lutz
(Hg.): Philosophen Lexikon, Stuttgart: Metzler 1995, S. 596-598, hier S. 596.
           24.  R. Celli: Comme l’eau, S. 109.
 

174

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025 - am 14.02.2026, 08:29:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALEXANDRA KÖNIG: ORALITÄT, BEWUSSTSEIN, SCHREIBEN

being oder moments of vision im Schreiben von Virginia Woolf zentral
25sind. Auch die Lichtmetaphern, die bei Woolf häufig im Zusammen-

26hang mit den moments of vision auftreten, lassen sich bei Celli fin-

den:

Cependant, cette perception de la présence réelle de François lui est permise parfois, en
éclairs. […] Présence réelle, soudain perçue, je ne peux pas mieux dire: »Il est autre-
que-moi. […] Il est aussi absolu, aussi divin que moi.« […] Elle lui dit: Toi. […] [D]ans

27ces instants lumineux, elle le voit dans sa conscience à lui, dans son pouvoir. – Doch
ist ihr diese Wahrnehmung von François’ wirklicher Gegenwart manchmal, in einem Auf-
blitzen, erlaubt. […] Plötzlich wahrgenommene, wirkliche Gegenwart, ich kann es nicht
besser sagen: »Er ist anders-als-ich. Er ist genauso absolut, genauso göttlich wie ich.«
[…] Sie sagt zu ihm: Du. […] In diesen lichten Momenten sieht sie ihn in seinem eige-
nen Bewusstsein, in seiner Macht.

Die Bedingung der Momenthaftigkeit, an die das ›Sehen‹ des anderen

in seiner Einzigartigkeit gebunden ist, wird im Text explizit benannt.

Es sind im Wortsinn ›visionäre Momente‹, die aus der »demi-cécité« –
28»Halbblindheit« oder gar dem »aveuglement total« – der »völligen

Blindheit«, die den alltäglichen Umgang der (modernen) Menschen

miteinander bestimmen, herausragen. Die Priorität der sinnlichen

Wahrnehmung beschränkt sich in Cellis Text demnach nicht auf den

Geschmackssinn. Intensive Erlebnisaugenblicke sind häufig mit der

Wahrnehmung von Lichtverhältnissen verbunden. In einer Szene ist

die Wahrnehmung von Gerüchen und Licht mit Odiles Empfinden ›zu

sich selbst zu kommen‹ gekoppelt. Das Licht, das »den Raum bis zum
29Rand anfüllt« assoziiert die Qualität von Wasser. Wenn Odile in die-

sem Raum ›in sich selbst eintaucht‹, dann, weil das Licht hier »comme
30l’eau« beschaffen ist und weil Odile selbst ›wie Wasser‹ ist. Darauf

verweist nicht zuletzt ihr Name, in dem eau [o] klanglich enthalten ist.

Es zeigt sich, dass dass Odiles Eigenschaft »comme l’eau« zu sein, ein

Bild dafür ist, dass es dem Ich unmöglich ist, sich im Schreiben selbst

zu erfassen. In dem Moment, in dem Odile ›in die Sprache eintritt‹, er-

hält sie eine Eigendynamik. Je länger sie sich ›im Schreibheft aufhält‹,

desto mehr entgleitet sie dem schreibenden Ich: »A moi-même, Odile

échappe. A mesure que le cahier s’emplit, les faibles liens qui attachai-

ent à moi cette femme se dénouent.« – »Mir selbst entgleitet Odile. In

               

           25.  Vgl. Willi Erzgräber: Virginia Woolf, Tübingen, Basel: UTB 1993, S. 24.
           26.  Vgl. ebd., S. 23.
           27.  R. Celli: Comme l’eau, S. 183f.
           28.  Ebd., S. 185.
           29.  Ebd., S. 98.
           30.  Ebd., S. 221.
 

175

2003-09-12 12-45-02 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025 - am 14.02.2026, 08:29:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

dem Maße, in dem sich das Heft füllt, lösen sich die schwachen Fäden
31auf, die mich mit dieser Frau verbanden.«

           Das negative Gegenkonzept zur »présence réelle« stellen in Cel-

lis Text die choses – Dinge dar. Steht die présence für den Subjektcha-

rakter, so ist das Ding bildlicher Ausdruck der ›Objektwerdung‹ und

Entfremdung vom Anderen und von sich selbst:

La tête sur l’épaule de François rassasié, Odile, silencieusement, pleure. Le compagnon
de son plaisir est là. Elle peut le toucher, comme une chose. Elle effleure du doigt sa
joue, vraiment comme une chose, et il lui en vient un malaise singulier. […] Ce soir, Odi-
le a perdu la grâce. Pourquoi se sent-elle si loin de cet homme? Où est sa joie? […] Ce

32soir, elle est une chose, elle aussi, qu’on peut examiner. – Den Kopf an der Schulter
des gesättigten François, weint Odile lautlos. Da ist der Begleiter ihrer Lust. Sie kann ihn
berühren, wie ein Ding. Sie streicht mit dem Finger über seine Wange, wirklich wie über
ein Ding, und sie spürt ein eigenartiges Unbehagen. […] Heute Abend hat Odile ihre
Anmut verloren. Warum fühlt sie sich so fern von diesem Mann? Wo ist ihre Lust? […]
Heute Abend ist auch sie ein Ding, das man untersuchen kann.

33So stellen schließlich die Dinge selbst für Odile ein »danger mortel« –

eine »tödliche Gefahr« dar, weil ihr Objektcharakter Odiles Sein zu in-
34fizieren droht. Wenn Odile die Dinge »freilässt«, d.h. sie von ihrer

Objekthaftigkeit befreit, bannt sie damit auch die Gefahr des eigenen

Selbstverlusts, weil im Entwurf dieser Utopie allen Wesen und Dingen

Subjektcharakter zugestanden wird. Odile tritt Objekten wie lebendi-

gen Wesen gegenüber, sie streichelt ein Möbelstück, das sie angesto-

ßen hat und beweint einen zerbrochenen Gegenstand wie einen ver-
35storbenen Menschen. Denn nähert man sich den Dingen auf behut-

same Weise, erscheinen sie, »wenn man Glück hat, in einem anderen
36Licht und lösen sich auf«. Sie verlieren ihre feste, abweisende Ober-

               

           31.  Ebd., S. 137.
           32.  Ebd., S. 155-157
           33.  »A mesure que j’avance dans ce livre, je vois bien que c’est des choses
qu’elle [Odile] a horreur. Elle y sent un danger mortel.« – »Je weiter ich in diesem Buch
vorankomme, desto mehr sehe ich, dass es [Odile] vor den Dingen graut. Sie spürt dort
eine tödliche Gefahr.« Ebd., S. 166.
           34.  »Odile marche à travers la campagne de France, et, petit à petit, avec
précaution, elle délivre les choses.« – »Odile zieht über das Land, durch Frankreich, und,
nach und nach, mit Vorsicht, befreit sie die Dinge.« Ebd., S. 219.
           35.  »Quand elle a heurté un meuble, elle le caresse de la main et, il n’y a pas
encore longtemps qu’elle pleurait au bris d’un objet.« – »Wenn sie an ein Möbel stieß,
streichelt sie es mit der Hand und es war noch nicht lange her, da weinte sie, wenn ein
Gegenstand zerbrach.« Vgl. ebd., S. 175.
           36.  »[A] une certaine incidence de la lumière, par bonheur, les choses se
 

176

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025 - am 14.02.2026, 08:29:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEIF SØNDERGAARD: DER HEILIGE MAGEN: SANCHO PANZA

fläche und damit ihre fremde, feindliche Wirkung. Die Metaphorik des

Flüssigen, die den gesamten Text durchzieht, ist hier lesbar als ein Bild

für die Auflösung der starren Grenze zwischen Subjekt und Objekt.

Denn Odiles Bewusstsein erreicht nur »ce qui est soluble, ce qui, per-

dant sa densité, […] se mélange à Odile aussi aisément que le sel à la
37salive« – »was löslich ist, was sich, seine Dichte verlierend, […] ge-

nauso leicht mit Odile vermischt wie das Salz mit dem Speichel«. Wenn

Margot Brink erklärt, es gebe in der Literatur der Moderne »Versuche,

eine wenn auch alles andere als ungebrochene Gegenmagie zu diesem
38Erfahrungs- und Selbstverlust zu entwerfen« , dann lässt sich die

39Idee der ›Befreiung‹ der Dinge sicher als ein solcher verstehen. Da-

neben steht jedoch die aktive Selbstversicherung in der Oralität. Über

den Geschmackssinn und die Sprache, die in der ›Höhle zwischen den

Kiefern‹ verortet sind, setzt sich bei Celli das schreibende Ich als Sub-

jekt. Und dass dieses Subjekt kein fest umrissenes, selbstidentisches

sein kann, ist im Bild der ›Zweiheit‹ des Mundes, seinen beiden Kie-

fern, ebenfalls treffend gefasst.

Alexandra König

Der heilige Magen: Sancho Panza

Das Herz ist traditionellerweise der Ort, von dem vermutet wird, dass

sich dort die menschlichen Gefühle befinden. Eine mittelalterliche Le-

gende erzählt, wie ein Ritter, der sich in die Frau seines Nachbarn ver-

liebte und, da er mit ihr schlief, gegen den ritterlichen Verhaltenskodex

verstieß. Die Folge davon war, dass er von ihrem Mann getötet wurde,

der des Herz des Liebhabers herausschneiden ließ und ein Mahl für die

Frau zubereitete, die – ohne es zu wissen – das Herz ihres Geliebten

               

défont« – »Bei einem bestimmten Lichteinfall, lösen sich, zum Glück, die Dinge auf«.
Vgl. ebd., S. 173.
           37.  Ebd., S. 79.
           38.  Vgl. Margot Brink: »Unzeitgemäßes im literarischen Feld der dreißiger
Jahre: Nathalie Sarrautes Tropismes«, in: Helga Bories-Sawala (Hg.): Ansichten vom
Frankreich der dreißiger Jahre, Bremen: Universität Bremen 2000, S. 100-111, hier
S. 109.
           39.  Margot Brink zeigt auf, dass in Sarrautes Tropismes (1939) das Heil eines
solches Gegenzaubers dagegen gerade verweigert wird. Dort sind die Dinge »so glatt und
unzugänglich wie die Menschen« und stehen dem Protagonisten »fremd gegenüber«.
Vgl. ebd., S. 108f.
 

177

2003-09-12 12-45-03 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025 - am 14.02.2026, 08:29:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

