
https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband, Saba-Nur Cheema, Yasmine Goldhorn, Karen Körber, Anna Körs, 
Susanna Kunze, Benjamin Rensch-Kruse (Hg.) 
Antisemitismus in der Kindheit 

Bildungsforschung 28 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband (Dr.)  ist Erziehungswissenschaftlerin und war wissenschaftliche 
Mitarbeiterin im Teilprojekt »Religiös codierte Differenzkonstruktionen im schu
lischen Religionsunterricht« an der Akademie der Weltreligionen der Universität 
Hamburg. 
Saba-Nur Cheema (Dipl.-Pol.) ist Politologin und wissenschaftliche Mitarbeiterin 
am Institut für Allgemeine Erziehungswissenschaft der Goethe-Universität Frank
furt. Sie war wissenschaftliche Mitarbeiterin im Teilprojekt »Antisemitismus unter 
jungen Kindern – Differenzkonstruktionen im Vor- und Grundschulalter«. 
Yasmine Goldhorn (M.A.) ist Soziologin. Sie war studentische Hilfskraft im Teil
projekt »Antisemitismus unter jungen Kindern – Differenzkonstruktionen im Vor- 
und Grundschulalter« am Institut für Allgemeine Erziehungswissenschaft der 
Goethe-Universität Frankfurt. 
Karen Körber (Dr.) ist Leiterin des Bereichs Jüdische Gegenwartsforschung am In
stitut für die Geschichte der deutschen Juden in Hamburg. Sie war Leiterin des Teil
projekts »Religiös codierte Differenzkonstruktionen – jüdische Perspektiven« und 
seit Sommer 2023 Leiterin des BMBF-Verbundprojekts »Antisemitismus in pädago
gischen Kontexten. Religiös codierte Differenzkonstruktionen in der frühen und 
mittleren Kindheit«. 
Anna Körs (Dr.) ist Soziologin und wissenschaftliche Geschäftsführerin und Vize
direktorin der Akademie der Weltreligionen der Universität Hamburg und war Lei
terin des Teilprojektes »Religiös codierte Differenzkonstruktionen im schulischen 
Religionsunterricht«. 
Susanna Kunze (M.A.) ist assoziierte Wissenschaftlerin am Institut für die Ge
schichte der deutschen Juden in Hamburg. Sie war wissenschaftliche Mitarbeiterin 
im Teilprojekt »Religiös codierte Differenzkonstruktionen – jüdische Perspekti
ven«. 
Benjamin Rensch-Kruse (Dr.) ist Erziehungswissenschaftler und war wissen
schaftlicher Mitarbeiter im Teilprojekt »Antisemitismus unter jungen Kindern – 
Differenzkonstruktionen im Vor- und Grundschulalter« am Institut für Allgemeine 
Erziehungswissenschaft der Goethe-Universität Frankfurt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband, Saba-Nur Cheema, Yasmine Goldhorn, Karen Körber, 
Anna Körs, Susanna Kunze, Benjamin Rensch-Kruse (Hg.) 

Antisemitismus in der Kindheit 

Differenzkonstruktionen in pädagogischen Kontexten 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
https://dnb.dnb.de/ abrufbar. 

Dieses Werk ist unter der Creative-Commons-Lizenz BY 4.0 lizenziert. Für die ausformu
lierten Lizenzbedingungen besuchen Sie bitte die URL https://creativecommons.org/licen 
ses/by/4.0/. 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

2025 © Janne Braband, Saba-Nur Cheema, Yasmine Goldhorn, Karen Körber, Anna Körs, Su
sanna Kunze, Benjamin Rensch-Kruse (Hg.) 

transcript Verlag | Hermannstraße 26 | D-33602 Bielefeld | live@transcript-verlag.de 

Umschlaggestaltung: Maria Arndt 
Druck: Elanders Waiblingen GmbH, Waiblingen 
https://doi.org/10.14361/9783839472712 
Print-ISBN: 978-3-8376-7271-8 | PDF-ISBN: 978-3-8394-7271-2 
Buchreihen-ISSN: 2699-7681 | Buchreihen-eISSN: 2747-3864 

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839472712


Der vorliegende Sammelband ist Isabell Diehm in dankbarem Andenken gewidmet. 

Ohne ihre Initiative und ihren Einsatz, ihre wissenschaftliche Expertise, ihre persönliche 
Begeisterung für die Sache, ihre freundliche und wertschätzende Art und ihre bis zuletzt 
angebotene Unterstützung wäre das Verbundprojekt, aus dem der vorliegende Band 

hervorgegangen ist, nicht möglich gewesen. 

Janne Braband, Saba-Nur Cheema, Yasmine Goldhorn, Karen Körber, Anna Körs, 
Susanna Kunze und Benjamin Rensch-Kruse 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt 

Einleitung 

Einleitung 
Janne Braband, Saba-Nur Cheema, Yasmine Goldhorn, Karen Körber, Anna Körs, 
Susanna Kunze, Benjamin Rensch-Kruse .................................................... 11 

Differenzkonstruktionen der frühen Kindheit 
Eine Herausforderung für die erziehungswissenschaftliche Migrations- und 
Kindheitsforschung 
Isabell Diehm († 2023) ..................................................................... 17 

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen 
in der frühen Kindheit 

Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 
Diskussion einer praxistheoretisch informierten Perspektive 
Benjamin Rensch-Kruse ................................................................... 29 

»Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 
Eine empirische Perspektive auf Antisemitismus unter jungen Kindern 
Saba-Nur Cheema ........................................................................ 53 

Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 
Pädagogische Perspektiven auf jüdisches Leben und Antisemitismus 
in Kindertagesstätten 
Yasmine Goldhorn .........................................................................77 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kitas als (un-)politische Räume 
Antimuslimischer Rassismus und Antisemitismus im Kontext frühkindlicher Bildung 
Seyran Bostancı und Emma Kunz .......................................................... 95 

Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische 
Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Antisemitismus und Differenzkonstruktionen im Kontext des Religionsunterrichts 
Empirische Befunde zur Perspektive von Grundschüler:innen 
Janne Braband und Anna Körs ............................................................ 119 

Der Religions- und Ethikunterricht aus den Perspektiven von jüdischen 
Schüler:innen und Lehrer:innen 
Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai ............................................. 141 

Antisemitismuskritik in der Grundschule 
Historische, institutionelle und pädagogische Perspektiven 
Romina Wiegemann ...................................................................... 163 

Zur Konstruktion von Kindheit in gedenkstättenpädagogischen Angeboten für Kinder 
im Grundschulalter 
Alexandra Flügel und Irina Landrock ....................................................... 179 

Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 
Wiederaufbau jüdischer Bildung zwischen Tradition, Vielfalt und Antisemitismus 
Karen Körber und Susanna Kunze .........................................................195 

Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 
Ein Interview mit der Autorin Eva Lezzi 
Karen Körber und Susanna Kunze .........................................................219 

Buchkapitel »Die neue Wohnung« 
Eva Lezzi ................................................................................ 235 

Anhang 

Autor:innen .............................................................................241 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 

Janne Braband, Saba-Nur Cheema, Yasmine Goldhorn, Karen Körber, Anna Körs, 
Susanna Kunze, Benjamin Rensch-Kruse 

In den zurückliegenden Jahren ist die öffentliche und politische Aufmerksamkeit 
für die Gefahren eines gewachsenen Antisemitismus in Deutschland gestiegen, der 
mit dem 7. Oktober 2023 und den globalen Folgen einen vorläufigen Höhepunkt er
reicht hat. Die französisch-israelische Soziologin Eva Illouz konstatierte nach dem 
Terroranschlag der Hamas auf Israel einen »Antisemitismus auf Weltniveau« (Ill
ouz 2023: 49). Anfeindungen gegenüber Jüdinnen und Juden haben jedoch bereits 
vor dem 7. Oktober zugenommen – auf dem Schulhof, als antisemitische Schmie
rereien an Hauswänden oder als Hassrede in den sozialen Medien. Insbesondere 
das Attentat auf die Synagoge in Halle an Yom Kippur 2019 führte zu zahlreichen 
präventiven Gegenmaßnahmen, die sich vor allem auf Bildungseinrichtungen kon
zentrieren. Jüngste Forschungen zum Antisemitismus haben in diesem Zusammen
hang insbesondere den Raum der Schule untersucht und auf zwei Befunde aufmerk
sam gemacht, die für die gesellschaftliche Bearbeitung des Problems von besonde
rer Dringlichkeit sind. Zum einen zeigen Studien, dass antisemitische Übergriffe 
bereits unter Jugendlichen stattfinden (Bernstein 2020) und zum anderen weisen 
sie auf strukturelle Versäumnisse der pädagogischen Einrichtungen selbst im Um
gang mit Antisemitismus hin (Salzborn 2020, Chernivsky/Lorenz-Sinai 2020). Der 
zunehmende Handlungsbedarf, der hier im Feld der öffentlichen Erziehung von äl
teren Kindern und Jugendlichen sichtbar wird, dokumentiert dabei zugleich eine 
Forschungslücke, die auch den Anlass und die zentrale Fragestellung für den vorlie
genden Band liefert: inwiefern antisemitische Differenzkonstruktionen bereits im 
Kindesalter virulent werden und wie Antisemitismus im Bereich der (früh)kindli
chen Erziehung und Bildung begegnet werden kann. Der theoretisch fundierte und 
empirisch forschende Blick, der sich auf die frühe und mittlere Kindheit und hier 
auf kindliche Unterscheidungspraktiken richtet, die als antisemitisch (re-)konstru
ierbar sind, ist untrennbar mit Isabell Diehm († 2023) verbunden, die Professorin 
im Arbeitsbereich Erziehung, Politik und Gesellschaft am Institut für Allgemeine Er
ziehungswissenschaft der Goethe-Universität Frankfurt a.M. war. 

Ihr programmatischer Anspruch, die Migrations- und die Kindheitsforschung 
konstruktiv aufeinander zu beziehen, hat sich nicht nur in zahlreichen Forschungs

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Einleitung 

projekten und Publikationen niedergeschlagen, er bildete auch den Ausgangspunkt 
für ein Vorhaben, das zum Ziel hatte, Differenzkonstruktionen unter jungen Kin
dern grundlagentheoretisch zu untersuchen, um der Ausbildung antisemitischer 
Haltungen frühzeitig und nachhaltig bereits im frühen Kindesalter mit seinen be
sonderen Entwicklungs- und Lernchancen entgegenwirken zu können. Daraus ist 
unter ihrer Leitung und in Zusammenarbeit mit Dr. Karen Körber, Institut für die 
Geschichte der deutschen Juden (IGdJ) in Hamburg, und Dr. Anna Körs, Akademie 
der Weltreligionen (AWR) der Universität Hamburg, das Verbundprojekt Antisemi
tismus in pädagogischen Kontexten. Religiös codierte Differenzkonstruktionen in der frühen 
und mittleren Kindheit (RelcoDiff ) entstanden, das vom Bundesministerium für Bil
dung und Forschung (BMBF) im Rahmen des bundesweiten Forschungsnetzwerks 
»Antisemitismus im 21. Jahrhundert (FonA21)« (2021–2025) gefördert wurde. In drei 
interdisziplinär und qualitativ forschenden Teilprojekten haben wir, die Projektlei
ter:innen und Mitarbeiter:innen, uns der Forschungsfrage nach Differenzkonstruk
tionen in der Kindheit aus verschiedenen Perspektiven und in unterschiedlichen 
pädagogischen Feldern angenähert: Im ersten Teilprojekt Antisemitismus unter jun
gen Kindern. Differenzkonstruktionen im Vor- und Grundschulalter wurden für die Erfor
schung der Frage, inwiefern Kinder in Kindertagesstätten ungesteuert untereinander 
(antisemitische) Differenzierungspraktiken anwenden, sowohl Interviews mit päd
agogischen Fachkräften, Kitaleitungen und Eltern geführt als auch teilnehmende 
Beobachtungen und Gruppendiskussionen mit Kindern unternommen. Im Teilpro
jekt Religiös codierte Differenzkonstruktionen im schulischen Religionsunterricht standen 
gesteuerte, d.h. didaktisch vermittelte und reproduzierte Unterscheidungspraktiken 
auf Grundlage von Gruppendiskussionen mit Schüler:innen, Unterrichtsbeobach
tungen und Interviews mit Religionslehrer:innen an Hamburger Grundschulen im 
Mittelpunkt der Forschung. Mit dem dritten Projekt Differenzkonstruktionen in jüdi
schen Schulen haben wir einen Perspektivwechsel vollzogen und den Fokus auf jü
dische Grundschulen gelegt. An drei Standorten wurden leitfadengestützte Inter
views mit von Antisemitismus betroffenen jüdischen Eltern und deren Kindern und 
parallel dazu Expert:inneninterviews mit Schulleitungen und Lehrkräften geführt. 

Der vorliegende Band gewährt Einblicke in die Ergebnisse des Verbundvorha
bens sowie in aktuelle Forschungen, die sich aus der Perspektive der Erziehungswis
senschaften, der antisemitismuskritischen und jüdischen Bildungsforschung sowie 
der pädagogischen Praxis mit antisemitischen Differenzkonstruktionen in der frü
hen und mittleren Kindheit befassen. Am Beispiel von Kindertagesstätten, (jüdi
schen) Grundschulen, Gedenkstätten, dem Religionsunterricht sowie anhand von 
Kinderliteratur werden erstmals Herausforderungen, Problemlagen und Desidera
te einer antisemitismuskritischen Bildungs- und Kindheitsforschung sichtbar, die 
Hinweise auf ein neues Forschungsfeld geben. 

Eröffnet werden die Beiträge mit Isabell Diehms Abschiedsvorlesung, die sie im 
Februar 2023 an der Goethe-Universität Frankfurt a.M. gehalten hat. Unter dem 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Herausgeber:innen: Einleitung 13 

programmatischen Titel Differenzkonstruktionen der frühen Kindheit. Eine Herausfor
derung für die erziehungswissenschaftliche Migrations- und Kindheitsforschung skizziert 
Diehm historisch gewachsene und pädagogisch-programmatisch verankerte Kind
heitsbilder, deren (kritische) Analyse auch für ihre eigenen kindheitsforschenden 
Arbeiten richtungsweisend war. Im Horizont erster Eindrücke ihres Teilprojekts 
Antisemitismus unter jungen Kindern. Differenzkonstruktionen im Vor- und Grundschul
alter fragt sie nach den dort zugrunde gelegten Kindheitsvorstellungen und ihrer 
empirischen Fundierung. 

Benjamin Rensch-Kruse stellt in seinem Beitrag die grundlegende Frage, wie An
tisemitismus unter jungen Kindern aus einer praxistheoretisch informierten Per
spektive analysiert werden kann. Anhand eines spezifischen Kulturkonzepts, an das 
Theorien sozialer Praktiken sowie kindheits- und antisemitismusforschende Arbei
ten anschließen, versucht er eine Diskussion dahingehend anzustoßen, inwiefern 
praxistheoretische Konzepte im Allgemeinen und das praxeologische Konzept sensu 
Reckwitz im Besonderen interessante Impulse dafür bereitstellen, Praktiken junger 
Kinder im Horizont derjenigen ›kulturellen Codes‹ und ›symbolischen Ordnungen‹ 
zu untersuchen, die als antisemitisch gelesen werden können. Auf der Grundlage 
des Forschungsprojekts richtet der Beitrag sein Augenmerk darauf, wie der Einsatz 
antisemitischer Wissensordnungen in Praktiken des Differenzierens unter jungen 
Kindern untersucht werden kann. 

In ihrem Artikel analysiert Saba-Nur Cheema anhand einer Gesprächssequenz 
aus einer Gruppendiskussion mit Kitakindern exemplarisch, inwiefern antisemiti
sche Differenzierungspraktiken unter Kindern mit der Vorstellung einer kindlichen 
Agency interpretiert werden können. Dabei führt sie anhand der diskursiven Prak
tiken aus, wie sich antisemitisches Othering unter Kindern äußert. 

Kontrastierend zu den Ergebnissen von Cheema analysiert Yasmine Goldhorn 
in ihrem Beitrag die Perspektiven pädagogischer Fachkräfte auf jüdisches Leben 
und Antisemitismus. Die Erwachsenenperspektiven im Sprechen über Jüdinnen 
und Juden sind geprägt von einer Externalisierung von Antisemitismus aus den 
eigenen Räumen. Eingebettet in Diskurse über kindliche Unschuld und über An
tisemitismus als Problem der Vergangenheit – so das Ergebnis des Beitrags – 
findet von pädagogischer Seite anstelle einer reflexiven Problembearbeitung eine 
Verdrängung des Themas aus dem Elementarbereich statt. 

Daran anschließend schlagen Seyran Bostancı und Emma Kunz in ihrem pro
grammatischen Beitrag vor, Kindertagesstätten als politische Räume zu begreifen 
und Themen wie Diversität und Ungleichheitsverhältnisse in der frühkindlichen 
Bildung aktiv zu bearbeiten. Die Autorinnen nehmen insbesondere Erscheinungs
formen des antimuslimischen Rassismus in den Blick, den sie eng mit kindlichen 
Erfahrungen mit entwertenden, adultistischen Strukturen verflochten sehen. 

Es folgen zwei Beiträge zum Religionsunterricht als Lernort zum Judentum und 
jüdischen Leben, die erstmals auch empirisch basierte Aussagen zur Bedeutung 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Einleitung 

des Religionsunterrichts als Beitrag einer antisemitismuskritischen Bildung lie
fern, dessen Potenziale und Herausforderungen aus jüdischer und nichtjüdischer 
Perspektive durchaus unterschiedlich wahrgenommen werden. 

Der Beitrag von Janne Braband und Anna Körs beschäftigt sich mit der Perspektive 
von Grundschüler:innen auf (religiös codierte) Differenz, Differenzkonstruktionen 
und Diskriminierung. Es werden Befunde aus dem Teilprojekt »Religiös codierte Dif
ferenzkonstruktionen im schulischen Religionsunterricht« vorgestellt, die zeigen, dass die 
Kinder religiöser Vielfalt mit viel Interesse und großer Offenheit begegnen, dass ih
nen aber auch negative Stereotypisierungen, Diskriminierung und Ausgrenzungs
praxen bekannt sind, die sie z.T. reproduzieren, aber auch kritisch reflektieren. In 
Bezug auf die Thematisierung von Judentum und Antisemitismus im Unterricht 
zeigt sich, dass antisemitische Fragmente z.T. unhinterfragt reproduziert werden. 
Die Ergebnisse verweisen auf die Notwendigkeit, im Religionsunterricht neben der 
Wissensvermittlung auch die Involviertheit der Kinder in Muster und Praxen von 
Abwertung, Ausschluss und Diskriminierung aufzugreifen und ein kritisches Au
genmerk auf gesellschaftlich tradierte Stereotype zu legen. 

Komplementär dazu befassen sich Marina Chernivsky und Friederike Lorenz- 
Sinai in ihrem Beitrag mit den Herausforderungen und Potenzialen des Reli
gions- und Ethikunterrichts aus der Perspektive von jüdischen Schüler:innen 
und nichtjüdischen Lehrkräften. Vor dem Hintergrund von Ergebnissen aus der 
Bundesländerstudienreihe zu Antisemitismus im schulischen Kontext zeigen die 
Autorinnen, dass dem Religions- bzw. Ethikunterricht im Kontext von Erfahrungen 
mit Antisemitismus bei Lehrkräften und jüdischen Schüler:innen eine durchaus 
widersprüchliche Rolle zukommt. Während Lehrkräfte ihn eher vage als Potenzial 
für die Antisemitismusprävention anführen, ist der Religions- und Ethikunterricht 
für jüdische Schüler:innen ein potenzieller Ort für Differenzsetzungen, Exponie
rungen und antisemitische Zuschreibungen. 

Der Beitrag von Romina Wiegemann schließt hieran an und zeigt, dass die Grund
schule in ihrer historischen Entwicklung nach 1945 einer Auseinandersetzung mit 
Antisemitismus eher ausgewichen ist, obwohl entsprechende Forschungen auch 
schon für Grundschüler:innen eine Involviertheit in antisemitische Strukturen und 
Geschichtsbilder deutlich machen. Nachdem sie die Präsenz von Antisemitismus 
in der Grundschule anhand der Analyse eines Fallbeispiels auch aus Sicht von Be
troffenen aufzeigt, stellt die Autorin Grundlinien und Handlungsperspektiven für 
eine antisemitismuskritische Bildungsarbeit in der Grundschule vor. 

Alexandra Flügel und Irina Landrock knüpfen in ihrem Artikel über gedenkstät
tenpädagogische Angebote für Kinder im Grundschulalter an erziehungswissen
schaftliche Debatten zur Kindheitsforschung an, die auch diesem Band zugrun
de liegen. Die Autorinnen wenden sich einem wichtigen Bereich der außerschu
lischen Bildung, nämlich der NS-Gedenkstättenpädagogik zu, der in Überlegun
gen zur Demokratiebildung auch für jüngere Kinder an Bedeutung gewinnt. Flügel 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Herausgeber:innen: Einleitung 15 

und Landrock folgen der These, dass Kinder im Grundschul- und im gedenkstätten
pädagogischen Diskurs sowohl als Partizipant:innen von Erinnerungskultur situ
iert als auch als spezifische, in besonderer Weise vulnerable Klientel adressiert wer
den. Auf der Grundlage einer ethnographischen Untersuchung analysieren sie an 
ausgewählten Fallbeispielen, wie Kinder in Interaktionen mit Gedenkstättenmitar
beiter:innen als Mitmachende der Programme aufgerufen werden und wie in diesen 
Interaktionen spezifische Auswahlentscheidungen, Dethematisierungen und Aus
sparungen in der gedenkstättenpädagogischen Vermittlungsarbeit über National
sozialismus und Holocaust zu beobachten sind. 

Der darauffolgende Text von Karen Körber und Susanna Kunze wendet sich einem 
anderen pädagogischen Kontext zu, mit dem sich erneut ein Perspektivwechsel ver
bindet. Die Autorinnen befassen sich mit der Wiederkehr der jüdischen Bildung in 
Deutschland am Beispiel von drei jüdischen Grundschulen in Frankfurt a.M., Ham
burg und Köln. Der Blick auf die Institutionalisierung von Bildung und Erziehung 
lenkt die Aufmerksamkeit auf einen Bereich der Selbstorganisation und -artikula
tion von Jüdinnen und Juden, dem für den Wiederaufbau und die Formierung eige
ner Lebenswelten als Minderheit in der nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft eine 
wichtige Bedeutung zukommt. Anhand von ausgewählten Fallbeispielen zeigen Kör
ber und Kunze, dass jüdische Schulen aus der Perspektive jüdischer Eltern und deren 
Kinder einen »safe space« bieten, der vor Antisemitismus schützt und zudem ein 
anderes Verständnis und eine andere Sensibilität für ausgrenzende Erfahrungen er
möglicht. Zudem können sich die Schüler:innen als Angehörige einer religiös, kul
turell und säkular verschiedenen Gruppe wahrnehmen, was dabei hilft, ein Selbst
bewusstsein als junge Jüdinnen und Juden zu entwickeln. Zugleich wird deutlich, 
dass die Grundschulen eine zentrale Funktion als sekundäre Sozialisationsinstanz 
übernehmen, der es obliegt, Wissen über jüdische Religion, Geschichte und Tradi
tion zu vermitteln und in die Praxis jüdischer Fest- und Feiertage einzuführen. 

Auch der letzte Beitrag, ein Interview mit der Kinder- und Jugendbuchautorin 
Eva Lezzi, wendet sich dem gegenwärtigen jüdischen Leben in Deutschland zu und 
führt darin zentrale Themen, Herausforderungen und Perspektiven noch einmal zu
sammen, die in verschiedener Weise die hier versammelten Texte durchziehen. Im 
Gespräch mit den Herausgeberinnen Karen Körber und Susanna Kunze über die Ent
wicklungen jüdischer Kinder- und Jugendliteratur nach 1945, gibt die Autorin Ein
blicke in ihre Intentionen für das Entstehen der Beni-Kinderbuchreihe, in der sie – 
illustriert von Anna Adam – jüdische Gegenwart aus der Perspektive eines achtjähri
gen Jungen erzählt, zu dessen Lebenswelt ein kulturell-religiös geprägtes jüdisches 
Familienleben und die Shoah als Erinnerungsraum ebenso gehören wie die Leiden
schaft fürs Skateboard fahren und das Aufwachsen in der Großstadt Berlin. Lezzi 
spricht über ein Schreiben, das versucht, sowohl den verschiedenen innerjüdischen 
Erfahrungswelten gerecht zu werden als auch der Diversität einer postmigranti
schen Gesellschaft, und schildert die literarische Herausforderung, von Antisemi

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Einleitung 

tismus und Islamophobie zu erzählen, ohne die Hoffnung auf ein gelungenes Mit
einander preiszugeben. 

Der Band schließt mit dem Abdruck eines Kapitels der Autorin aus ihrem 2024 
erschienenen Kinderbuch Die Großstadtdetektive. Wer schnappt den Dieb?, das eine 
multikulturelle Freundschaftsgeschichte im heutigen Berlin erzählt. 

Wir danken dem Bundesministerium für Bildung und Forschung (BMBF), das 
diesen Sammelband durch seine finanzielle Unterstützung in dieser Form möglich 
gemacht hat. Ein weiterer Dank gilt dem Forschungsnetzwerk Antisemitismus im 
21. Jahrhundert (FonA21), das im Rahmen des BMBF-Förderprogramms Aktuelle Dy
namiken und Herausforderungen des Antisemitismus gegründet wurde und unser Ver
bundprojekt begleitet hat. Unser besonderer Dank gilt dem Projektteam für Koor
dination und Öffentlichkeitsarbeit, Dr. Monika Schärtl und Adina Stern, für die Or
ganisation zahlreicher Konferenzen, Vernetzungs- und Gesprächsformate, die uns 
bereichert und unterstützt haben. Wir danken allen Autor:innen für ihre Beiträge zu 
diesem Band. Eva Lezzi und dem Beltz Verlag sei gedankt für die Abdruckgenehmi
gung in diesem Band. Ein besonderer Dank gilt Yasmine Goldhorn für das Lektorat 
und die Fertigstellung des Manuskripts. 

Die Herausgeber:innen 

Literatur 

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus an Schulen in Deutschland. Befunde – Ana
lysen – Handlungsoptionen. Weinheim/Basel: Beltz Juventa. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2020): Antisemitismus im Kontext 
Schule – Deutungen und Umgangsweisen von Lehrer:innen an Berliner Schu
len. Berlin: Kompetenzzentrum für Prävention und Empowerment. 

Illouz, Eva (2023): ››Wir, die Linken? Nicht mehr! Intellektuelle Vernebelungsstra
tegien‹‹, in: Tanja Martini/Klaus Bittermann (Hg.): Nach dem 7.Oktober. Essays 
über das genozidale Massaker und seine Folgen, S. 46–52. 

Salzborn, Samuel (Hg.) (2020): Schule und Antisemitismus. Politische Bestandsauf
nahme und pädagogische Handlungsmöglichkeiten. Weinheim/Basel: Beltz Ju
venta. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Differenzkonstruktionen der frühen Kindheit 

Eine Herausforderung für die erziehungswissenschaftliche 

Migrations- und Kindheitsforschung1 

Isabell Diehm († 2023) 

»Was Hänschen nicht lernt, lernt Hans nimmermehr« – Dieser im Alltag geläufige 
Ausspruch ist vermutlich allen schon begegnet. Er steht für die Vorstellung, die so
wohl alltags- wie kindheitstheoretisch und -pädagogisch als historisch gewachse
ner, pädagogisch-normativer und entsprechend tief verankerter Gemeinplatz gel
ten kann. Harm Paschen (1988) bezeichnete diesen Topos als »pädagogische Spruch
weisheit«. In der Aussage: »Je früher, desto besser« hat er seine Entsprechung. Diese 
wiederum bringt pointiert zum Ausdruck, was Jürgen Oelkers (1992: 29, 1996a: 845) 
als die »Frühe Prägungsannahme« bezeichnet hat. Je jünger sie sind, die sich Ent
wickelnden, die sich Sozialisierenden, die zu Erziehenden, die Lernenden der nach
wachsenden Generation – die Kinder eben – desto erfolgversprechender werden 
pädagogische Anstrengungen eingeschätzt. ›Je jünger, je unverbrauchter‹ – ›je jün
ger, je natürlicher und reiner‹, das sind die dahinterliegenden, ontogenetisch, an
thropologisch und sozialisationstheoretisch geteilten Vorstellungen vom »unschul
digen Kind«, die bis zu Jean-Jacques Rousseau zurückverfolgt werden können. Die
ses »unschuldige Kind«, welches seine historischen Wurzeln in christlich-religiösen 
Vorstellungen hat, erfuhr durch Rousseau noch eine symbolische Überhöhung. Es 
handelt sich um einen Kindheitsmythos, der den Kindern einen besonderen Status 
der Unantastbarkeit zuspricht. In der späteren romantischen Auslegung um 1800 
fand er einen Höhepunkt. 

Ich werde im Folgenden in einem ersten Teil den historisch gewachsenen, in vie
len pädagogischen Programmen normativ tief verankerten Bildern vom Kind nach
gehen. Ich fokussiere exemplarisch auf aktuelle Debatten um verschiedene Ansät
ze der sogenannten ›Interkulturellen Pädagogik‹. Im zweiten Teil frage ich, auf der 
Basis von ersten Eindrücken aus einem laufenden Forschungsprojekt (vgl. Rensch- 

1 Der Text ist eine leicht überarbeitete und für den vorliegenden Sammelband angepasste Fas
sung der Abschiedsvorlesung von Isabell Diehm, die am 3. Februar 2023 an der Goethe-Uni
versität Frankfurt a.M. gehalten wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Einleitung 

Kruse/Cheema/Goldhorn 2023), nach der empirischen Fundierung der dort unterleg
ten Kindheitsannahmen. Mit der empirischen Analyse frühkindlicher Praktiken der 
Unterscheidung, die im Kontext der Markierung ethnisch codierter Differenz zu be
obachten sind, suche ich nach Möglichkeiten, das Programm mit erziehungswis
senschaftlich erzeugtem Wissen zu versorgen. 

Kindheitsbilder dienen der gesellschaftlichen Ordnungsbildung (vgl. Bühler- 
Niederberger 2005). Mit der Rezeption jenes Kindheitsbildes sensu Rousseau wäh
rend der Französischen Revolution, so Peter Tremp (2005: 80), wurde deutlich, 
dass das Kind »als Symbol im Rahmen einer übergreifenden Erneuerungsidee, 
als Leitfigur im Kontext der Herausforderung sozialer Umgestaltung« fungierte. 
Dieser pädagogisch-normative Gesellschaftsbezug war zeitgleich in allen Debatten 
der europäischen Aufklärung anzutreffen. Auch Immanuel Kant (1977[1803]: 699f) 
ging davon aus, dass eine gute und früh ansetzende Erziehung des einzelnen Men
schen die Verbesserung der Gattung als Ganzer ermögliche. So formulierte er: »Der 
Mensch kann nur Mensch werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was die Erzie
hung aus ihm macht. […] Es ist entzükkend, sich vorzustellen, daß die menschliche 
Natur immer besser durch Erziehung werde entwickelt werden, und daß man diese 
in eine Form bringen kann, die der Menschheit angemessen ist. Dies eröffnet uns 
den Prospekt zu einem künftigen glücklichern Menschengeschlechte«. Dabei sei 
Kindheit hier lediglich als »Transitorium« (Baader 2003: 23), als Übergangsphase 
zum Erwachsenenstatus, aufgefasst worden – so der Vorwurf der Romantiker 
gegenüber den Aufklärern (historisch begründet gendere ich an dieser Stelle nicht). 
Gleichwohl kam dem Verweis auf die nachwachsende Generation, auf die Kinder, 
eine ordnende Funktion zu. Auch wenn gesellschaftliche Neuordnungstendenzen 
während der Klassik und Romantik in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts und 
während der Reformpädagogik um 1900 in den Hintergrund rückten, finden sich 
gesellschaftliche Ordnungsbildungsabsichten und –prozesse, festgemacht am 
»unschuldigen«, schützenswerten Kind, bis heute. Um es nur kurz in Anlehnung 
an Meike Sophia Baader (2004) zu erwähnen: Die Reformpädagogik schloss an die 
romantischen Vorstellungen vom Kind direkt an. Sie plädierte für den kindlichen 
Bedarf an »Schonräumen«, prägte das Schlagwort »vom Kinde aus« und sorgte 
mithin dafür, dass die romantische »Vergötterung der Kinder« – wie Lenzen (1985: 
193) es formulierte – auch noch in der Moderne zu finden sei. 

Gesellschaftliche Ordnungsbildungsprozesse, welche die rein romantischen 
Vorstellungen vom ›unschuldigen Kind‹ und die dazu gehörigen Topoi zwar zu
grunde legen, zugleich aber auch hinter sich lassen, bezogen und beziehen sich bis 
heute auf die nachwachsende Generation, mithin das Generationenverhältnis, und 
arbeiten weiter mit der ›Frühen Prägungsannahme‹. 

Auch im 20. Jahrhundert sind diese normativen Bezüge in pädagogischen 
Programmen weiterhin anzutreffen. Mehr noch: Ohne die normativ aufgeladenen 
Elemente – zum einen das ›unschuldige Kind‹, das eine reine Umsetzung der er

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Isabell Diehm: Differenzkonstruktionen der frühen Kindheit 19 

strebten gesellschaftlichen Ordnungsbildungsprozesse zu verkörpern verspricht, 
und zum anderen die ›Frühe Prägungsannahme‹ – sind pädagogische Program
matiken kaum vorstellbar. Dies galt für die Geisteswissenschaftliche Pädagogik im 
ersten Drittel des 20. Jahrhunderts, ebenso aber auch für die fatale nationalsozia
listische, aggressive, autoritäre und hochgradig ideologisch aufgeladene, zur Härte 
erziehende und missbrauchende Pädagogik. 

Ebenso gilt dies für das pädagogische Programm einer »Erziehung nach Ausch
witz« (Adorno 1966/1971: 90), dem Adorno »auf die frühe Kindheit sich zu konzen
trieren« als ein zentrales Gebot vorgibt. »Da aber die Charaktere insgesamt, […] nach 
den Kenntnissen der Tiefenpsychologie schon in der frühen Kindheit sich bilden, so 
hat Erziehung, welche die Wiederholung verhindern will, auf die frühe Kindheit sich 
zu konzentrieren« (ebd.). 

Strukturell vergleichbar gilt dieses Muster genauso für die heute curricular ver
ankerten elementarpädagogischen Programme in Kindertagesstätten, so etwa die 
Umweltpädagogik, welche die jungen Kinder z.B. schon früh zur Mülltrennung er
ziehen will, um auf diese Weise durch deren nachhaltiges Vorgehen die Welt zu 
retten – hier von einer Pädagogisierung gesellschaftlicher Probleme zu sprechen, er
scheint mir nur allzu angemessen (vgl. Proske 2001). Das gilt auch für die Friedens
pädagogik und für die hier im Folgenden interessierenden Ansätze der Interkul
turellen Pädagogik, welche bereits vor 25 Jahren, als Antwort auf die Realität der 
Migration, durch den 10. Kinder- und Jugendbericht seitens der Bundesregierung 
bildungspolitisch und pädagogisch-curricular in der Kinder- und Jugendhilfe ver
ankert wurden. 

Die Interkulturelle Pädagogik zielt darauf, so früh wie möglich die ›Multikultu
relle Gesellschaft‹, jenes in den 1990er Jahren viel gepriesene Zukunftsmodell, früh
pädagogisch wenigstens anzubahnen. Schon die jungen Kinder sollen lernen, tole
rant und anerkennend mit ethnisch codierter Differenz umzugehen. In Anlehnung 
an Max Weber (Weber 1920/1972: 237; siehe auch Diehm et al. 2013: 644) hebt der 
Begriff der Ethnizität auf gemeinschaftlich konstruierte Unterscheidungsmerkma
le wie Kultur, Sprache, Nation und Religion ab; phänotypische Differenzen wie die 
Hautfarbe und andere essentialistische Differenzkonstruktionen sind in diese Defi
nition nicht eingeschlossen. Diese Lücke versuche ich differerenz-, rassismus- und 
antisemitismustheoretisch zu schließen (vgl. auch Mendel/Cheema/Arnold 2022). 

Ich komme zum zweiten Teil, zur Empirie und zurück zum Programm der 
Interkulturellen Pädagogik: Auch sie führt die beiden durch die (historische) Kind
heitsforschung (vgl. Baader 1996; Bühler-Niederberger 2005; Honig 1999; Lenzen 
1985; Oelkers 1996b) ausgemachten pädagogischen Perspektiven auf Kinder mit 
sich: die der Frühen Prägungsannahme und die des unschuldigen Kindes, freilich 
ohne hinreichende empirische Fundierung. Ja, man kann sagen, die romantischen 
Kindheitsbilder, die Verklärung von Kindern in der Wissenschaft wie der Politik, 
haben die empirische Forschung zu lange blockiert und behindert. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Einleitung 

Beide Annahmen markieren eine deutliche Differenz zu dem Handeln und Ver
halten der Erwachsenen. Kinder gelten als wesenhaft anders, ihre Andersheit ist 
insbesondere an ihre Schwäche und Bedürftigkeit geknüpft. Dieser Denktradition 
und Sichtweise verhaftet, wird auch im Bereich Interkultureller Pädagogiken unter
stellt, dass junge Kinder im Vor- und Grundschulalter keinen expliziten Gebrauch 
von ethnisch codierter Differenz machten, schon gar nicht in böser, diskriminie
render, d.h. in unterscheidender bzw. selbst- oder fremddistinktiver Absicht. An
genommen wird allenfalls, dass sie die Vorurteile der Erwachsenen schlicht repro
duzieren, lediglich imitieren, ihnen gleichsam passiv ausgeliefert sind, sofern sie 
denn überhaupt auf ethnische Unterscheidungen zugreifen. 

An dieser Stelle tritt ein Paradoxon zu Tage, das diesen normativen Orientie
rungen innewohnt: Mit Blick auf alle Entwicklungsbereiche wird, ontogenetisch in
formiert, die besondere Wirksamkeit und Nachhaltigkeit früher Erfahrungen be
hauptet. Bezogen auf den kindlichen Umgang mit ethnisch codierter Differenz wird 
diesen eine Wirkmächtigkeit im Negativen allerdings abgesprochen. Junge Kinder 
erscheinen so gesehen weder an ethnisch codierten Differenzen interessiert, noch 
können sie ›rassistisch‹ sein oder ›antisemitisch‹ agieren, sondern sie sind – wie 
durch die Unschuldsannahme immunisiert – von negativen Einflüssen nicht antast
bar. Eines gezielt abwertenden Umgangs mit ethnisch codierten Differenzen hält 
man sie für nicht fähig – so als könnte sie eine solchermaßen ausgerichtete Umwelt 
lediglich an der Oberfläche tangieren, was dann im schlimmsten Fall zur Nachah
mung des Verhaltens der Erwachsenen führe, nicht aber zu einer tiefer gehenden 
Durchdringung ihres ›reinen‹ Wesenskerns. 

Geht es jedoch im Positiven um die Sozialisier-, Erzieh- und Bildbarkeit des jun
gen Kindes, wird auf frühe Prägung und nachhaltige Wirksamkeit gesetzt. Uner
reichbar für die negativen Einflüsse ihrer sozialen Umwelt, sind die Kinder freilich 
ansprechbar und formbar von bzw. durch Erziehung: Kinder erscheinen lediglich 
durch positive Erziehungsabsichten berührbar. So zeigt sich die positive Seite der 
pädagogischen und in sich mehrfach paradox strukturierten Figur der Frühen Prä
gungsannahme, wenn sie zentral auf der Unschuldshypothese beruht. 

Was aber wissen wir jenseits dieser programmatisch-normativen pädagogi
schen Konstruktionen über die Bedeutung ethnisch codierter Differenz in der 
frühen Kindheit? Welche sozial- und erziehungswissenschaftlichen Ergebnisse 
kann eine empirische Sozialisations- und Bildungsforschung angesichts dieser 
Fragen hervorbringen? 

Lange Zeit existierten im deutschsprachigen Raum diesbezüglich keine empi
risch fundierten Erkenntnisse. Lange herrschte ein systematischer Mangel, ein De
siderat an empirischen Befunden zu den Fragen, wie nehmen junge Kinder ethnisch 
codierte Differenzen wahr, wie fließt ihr Wissen darüber in ihren Alltag und ihr All
tagshandeln ein, wie gehen sie damit um, wie gestaltet sich diesbezüglich ihre peer- 
culture? 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Isabell Diehm: Differenzkonstruktionen der frühen Kindheit 21 

Diese Situation hat sich seit etwa zwanzig Jahren langsam verändert, insofern 
die Migrations- sowie die Kindheitsforschung sich der Frühen Kindheit als einem 
gemeinsamen Forschungsfeld angenommen haben. Inzwischen können wir auf 
entsprechende empirische Studien zurückgreifen. Zur Frage, welche Bedeutung 
ethnisch codierte Differenz im sozialen Umgang junger, 3- bis 7-jähriger Kinder 
hat, lassen sich nun einige konkretere Einsichten benennen. 

Im angloamerikanischen und angelsächsischen Sprachraum waren empirische 
Studien sozial- und entwicklungspsychologischer Provenienz zum Themenge

biet ›Frühe Kindheit, Ethnizität und Race‹ bereits seit den 1940er Jahren anzutreffen. 
Racial preferences, ethnische und racial codierte Selbstidentifikationen der Kinder 
sowie kindliche Vorurteile, wurden in diesen frühen Studien durch verschiedene 
methodische Zugänge untersucht. In den 1980er Jahren konnte dann etwa Hen
ri Tajfel (1982) relevante wahrnehmungspsychologische Erkenntnisse festhalten. 
Demnach werden seitens der jungen Kinder die Bewertungen von Kategorien/ 
Unterscheidungen lange vor deren kognitiver Begriffsbildung gelernt. 

Für meine eigene empirische Forschung im Kontext von Erziehung und Migra
tion seit Anfang der 1990er Jahre erwies sich die Studie von Debra van Ausdale und 
Joe Feagin aus dem Jahr 2001 als hoch bedeutsam. In einer sozialwissenschaftlichen 
Perspektive geht es hier um die ethnographische Erforschung einer aktiven kindli
chen Re-Produktion von Race und Ethnizität, dem selbstgesteuerten frühkindlichen 
Umgang mit entsprechenden Unterscheidungen. 

Eine Erkenntnis von van Ausdale und Feagin (2001) war, dass bereits 3- bis 5- 
jährige Vorschulkinder ethnisch codierte Differenz sozial und situativ sehr virtu
os einzusetzen wissen, dass diese Differenzen in den alltäglichen Interaktionen der 
Kinder eine Rolle spielen und von ihnen als manipulative tools genutzt werden: Je 
nach sozialer Situation dienen sie den Kindern sowohl in spielerischer wie in verlet
zender Absicht zum Ein- als auch zum Ausschluss ihrer selbst oder anderer Kinder. 

Sowohl unter theoretischen wie unter methodologischen und methodischen 
Gesichtspunkten ist diese Studie der sogenannten neueren sozialwissenschaftli
chen Kindheitsforschung zuzuordnen. Diese spielt seit Ende der 1980er/Anfang der 
1990er Jahre auch in der bundesdeutschen Forschungslandschaft eine bedeutende 
Rolle. Im Zentrum dieser Forschungslinie steht das aktive Kind, das als kompetenter 
Akteur seine Wirklichkeit (inter-)aktiv konstruiert oder besser: ko-konstruiert. Die 
Agency dieses Kindes, seine Handlungsmacht – eingebunden in die generationale 
Ordnung – bildet im Sinne einer Prämisse nun den Ausgangspunkt für zahlreiche 
empirische Forschungen (vgl. Honig 1999; Honig/Lange/Leu 1999). Als das »Kind 
der Forschung« verkörpert es den Gegenentwurf zu jenen Bildern vom Kind, die 
von der Pädagogik programmatisch und konzeptionell in Anspruch genommen 
werden und eben auf der Unschuldshypothese basieren. Dabei geht es nicht darum, 
das normativ-programmatische Konstrukt des ›unschuldigen Kindes‹ mit dem 
vermeintlichen Gegenbild eines empirisch hervorgebrachten ›schuldigen‹ Kindes 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Einleitung 

zu konfrontieren. Vor dem Hintergrund der empirisch fundierten sozial- und 
erziehungswissenschaftlichen Erkenntnisse ist nun vom sozial eingebundenen 
und eigenaktiven Kind die Rede, d.h. man geht von der frühen Befähigung zur 
Eigenaktivität im sozialen und interaktiven Umgang aus. 

Im Rückgriff auf das praxeologische Theorieangebot (Reckwitz 2003) haben 
wir in meinem Forschungszusammenhang auch von ›doing ethnicity‹ und ›doing 
race‹ gesprochen, um die empirisch herausgearbeitete Agency/capacity to act der 
jungen Kinder zu beschreiben (vgl. Diehm/Kuhn 2011; Diehm et al. 2013). An dieser 
Stelle ist festzuhalten, dass die neuere sozialwissenschaftliche Kindheitsforschung, 
beginnend in den 1990er Jahren, zum einen für eine empirische Wende steht. Erst 
diese Umstellung der Prämissen hat eine fruchtbare Bezugnahme zwischen der er
ziehungswissenschaftlichen Kindheits- und der Migrationsforschung ermöglicht. 
Zum anderen war diese empirische Wende der Ausgangspunkt dafür, dass sich 
enorme methodologische wie methodische Weiterentwicklungen der spezifisch 
gegenstandsbezogenen empirischen Zugänge verzeichnen lassen. Diesbezüglich 
können wir in der Erziehungswissenschaft heute eine sozialwissenschaftlich gut 
verortete empirische Disziplinierung konstatieren, die Ende der 1980er Jahre noch 
nicht vorstellbar war. 

Die in meinen Augen große Herausforderung für die Erziehungswissenschaf
ten, die Kindheits- und die Migrationsforschung nicht nur konstruktiv aufeinander 
zu beziehen, sondern auch noch empirisch aufzustellen, scheint mir rückschauend 
gut gelungen zu sein. Mit dieser Feststellung bestreite ich nicht, dass ein jeder de
skriptiv positionierte Forschungsansatz auch der normativen Orientierungen be
darf. Das schließt die kritisch-konstruktive Auseinandersetzung mit historisch ge
wachsenen normativen und programmatischen Kindheitsbildern ein. Erst die sub
disziplinären, aufeinander bezogenen Entwicklungen der erziehungswissenschaft
lichen Kindheits- und der Migrationsforschung in ihrer empirischen Ausrichtung 
und die daraus gewonnenen Erkenntnisse zum interaktiven Umgang junger Kinder 
mit ethnisch und phänotypisch codierter Differenz ebneten den aktuell eingeschla
genen Forschungsweg. 

Zusammen mit Benjamin Rensch-Kruse, Saba-Nur Cheema und Yasmine 
Goldhorn erforsche ich in einem Teilprojekt des vom BMBF geförderten interdis
ziplinären Verbundprojekts »Antisemitismus unter jungen Kindern – Differenz
konstruktionen im Vor- und Grundschulalter« ethnographisch und praxeologisch 
die entsprechenden Differenzkonstruktionen junger Kinder in ihrem Kita-Alltag. 
Zwei weitere Teilprojekte sind unter der Leitung von Anna Körs und Karen Körber 
eingebunden: Eines untersucht die didaktisch vermittelten und (re-)produzierten 
Unterscheidungspraktiken im Religionsunterricht an staatlichen Grundschulen 
(Braband/Körs 2024 und in diesem Band). Das andere nimmt einen Perspektiv
wechsel vor, indem es die Wahrnehmungen der Betroffenen erhebt und jüdische 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Isabell Diehm: Differenzkonstruktionen der frühen Kindheit 23 

Eltern sowie deren Kindern nach ihren Erfahrungen und Erwartungen mit jüdi
schen Grundschulen befragt (Körber/Kunze 2024 und in diesem Band). 

Das Vorhaben, Antisemitismus unter jungen Kindern in actu und in situ erfor
schen zu wollen, bedeutet, »empirisches Neuland zu betreten« (Rensch-Kruse et al. 
2024: 79). Bis heute taucht, wiewohl von Adorno doch angemahnt, die frühe Kind
heit im Forschungskontext der »Erziehung nach Auschwitz« nicht auf. »Die Vorstel
lung, dass bereits junge Kinder Antisemitismen verinnerlichen, mit Worten und Ta
ten reproduzieren oder gar souverän gegen andere einsetzen, mutet vor dem Hin
tergrund der Kontinuität romantischer Kindheitsbilder (vgl. Baader 2004), des Pri
mats kindlicher Vulnerabilität und Abhängigkeit (vgl. Andresen/Koch/König 2015) 
sowie der machtvollen Unschuldsannahme (vgl. Bühler-Niederberger 2005) gerade
zu blasphemisch an« (Rensch-Kruse et al. 2024: 80) – so haben wir die pädagogisch- 
normative Ausgangslage unseres Forschungsvorhabens formuliert. Die inzwischen 
vorliegenden, empirisch gut fundierten Erkenntnisse zum frühkindlichen Umgang 
mit ethnisch codierter Differenz und zu ›race‹ bieten indes einen theoretisch, metho
dologisch und methodisch solide begründeten Hintergrund für unsere Forschungs
fragen (vgl. ebd.: 85–87). 

Auch wenn sich Antisemitismus als eine hochkomplexe, variantenreiche Diffe
renzkategorie erweist, die unter anderem rassistische, verschwörungstheoretische, 
religionsbegründete, kulturelle, nationale, politische und ökonomische Differenz
konstruktionen in sich vereint, so sind es insbesondere die (diskursiven) Praktiken 
des Differenzierens, welche die infrage stehende Problematik verdeutlichen kön
nen (vgl. ebd.: 87). Ihre Analyse vermag es zu ermöglichen, das ›Wie‹ von solchen 
doings, usings und sayings der kindlichen Unterscheidungspraktiken in den Blick zu 
nehmen, die als antisemitisch (re-)konstruierbar sind. Wir arbeiten daran, neue Er
kenntnisse und Einsichten in diese komplexen Zusammenhänge zu gewinnen. 

Literatur 

Adorno, Theodor W. (1971): »Erziehung nach Auschwitz«, in: Gerd Kadelbach (Hg.), 
Theodor W. Adorno. Erziehung zur Mündigkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 88–104. 

Andresen, Sabine/Koch, Claus/König, Julia (Hg.) (2015): Vulnerable Kinder. Interdis
ziplinäre Annäherungen, Wiesbaden: Springer VS. 

Baader, Meike S. (1996): Die romantische Idee des Kindes und der Kindheit: auf der 
Suche nach der verlorenen Unschuld, Neuwied: Luchterhand. 

Baader, Meike S. (2003): »Kinder und Kindheiten in Deutschland und Frankreich. 
Differenzen in den Sichtweisen, Traditionen und Bedingungen des Aufwach
sens«, in: Jacky Beillerot/Christoph Wulf (Hg.), Erziehungswissenschaftliche 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Einleitung 

Zeitdiagnosen: Deutschland und Frankreich, European Studies in Education 20, 
Münster: Waxmann, S. 21–30. 

Baader, Meike S. (2004): »Der romantische Kindheitsmythos und seine Kontinuitä
ten in der Pädagogik und in der Kindheitsforschung«, in: Zeitschrift für Erzie
hungswissenschaft 7, S. 416–430. 

Braband, Janne/Körs, Anna (2024): »Judentum im Religionsunterricht in der Grund
schule: zwischen Nicht-Thematisierung, Stereotypisierung und Antisemitis
musprävention«, in: Z Religion Ges Polit 8, S. 643–665. 

Bühler-Niederberger, Doris (Hg.) (2005): Macht der Unschuld: Das Kind als Chiffre, 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie (2011): »Doing Race/Doing Ethnicity in der frühen 
Kindheit. (Sozial-)Pädagogische Konstruktionen vom Kind und ihre Irritation 
durch Empirie«, in: Eva Hammes-Di Bernado/Sonja A. Schreiner (Hg.), Diver
sität. Ressource und Herausforderung für die Pädagogik der frühen Kindheit, 
Weimar/Berlin: Verlag das Netz, S. 24–37. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie/Machold, Claudia/Mai, Miriam (2013): »Ethnische 
Differenz und Ungleichheit. Eine ethnographische Studie in Bildungseinrich
tungen der frühen Kindheit«, in: Zeitschrift für Pädagogik 5, S. 644–656. 

Honig, Michael S. (1999): Entwurf einer Theorie der Kindheit, Frankfurt a.M.: Suhr
kamp. 

Honig, Michael S./Lange, Andreas/Leu, Hans R. (Hg.) (1999): Aus der Perspektive von 
Kindern? Zur Methodologie der Kindheitsforschung, Weinheim/München: Ju
venta Verlag. 

Kant, Immanuel (1977[1803]): »Über Pädagogik«, in: Wilhelm Weischedel (Hg.), Im
manuel Kant. Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und 
Pädagogik: Band XII, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 691–761. 

Körber, Karen/Kunze, Susanna (2024): »Jüdische Schulbildung im 21. Jahrhundert 
– Neue Perspektiven auf Frankfurt a.M./Hamburg«, in: Z Religion Ges Polit 8, 
S. 557–580. 

Lenzen, Dieter (1985): Mythologie der Kindheit: die Verewigung des Kindlichen in 
der Erwachsenenkultur; versteckte Bilder und vergessene Geschichten, Reinbek 
bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verlag. 

Mendel, Meron/Cheema, Saba-Nur/Arnold, Sina (Hg.) (2022): Frenemies. Antisemi
tismus, Rassismus und ihre Kritiker:innen, Berlin: Verbrecher Verlag. 

Oelkers, Jürgen (1992): »Seele und Demiurg: Zur historischen Genesis pädagogischer 
Wirkungsannahmen«, in Niklas Luhmann/Karl E. Schorr (Hg.), Zwischen Ab
sicht und Person. Fragen an die Pädagogik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 11–57. 

Oelkers, Jürgen (1996a): »Ästhetische Moderne und Erziehungstheorie. Heilsame 
Destruktionen«, in, Arno Combe/Werner Helsper (Hg.), Pädagogische Profes
sionalität. Untersuchungen zum Typus pädagogischen Handelns, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp, S. 842–886. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Isabell Diehm: Differenzkonstruktionen der frühen Kindheit 25 

Oelkers, Jürgen (1996b): Reformpädagogik – eine kritische Dogmengeschichte. 
Weinheim/München: Beltz Juventa. 

Paschem, Harm (1988): Das Hänschen-Argument: Zur Analyse und Evaluation päd
agogischen Argumentierens, Köln: Böhlau. 

Proske, Matthias (2001): Pädagogik und Dritte Welt: Eine Fallstudie zur Pädagogi
sierung sozialer Probleme, Frankfurt a.M.: Fachbereich Erziehungswiss. der Jo
hann-Wolfgang-Goethe-Univ. 

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine 
sozialtheoretische Perspektive«, in: Zeitschrift für Soziologie 32, S. 282–301. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine (2023): Antisemi
tismus in der Kita? Einblicke in ein Forschungsprojekt zu Differenzkonstruk
tionen unter jungen Kindern, https://diversekindheiten.de/2023/09/01/antise 
mitismus-in-der-kita-einblicke-in-ein-foschungsprojekt-zu-differenzkonstru 
ktionen-unter-jungen-kindern/vom 13.01.2025. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine/Diehm, Isabell 
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -re
flexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen 
Kindheit«, in: Seyran Bostancı/Emra Ilgün-Birhimoeğlu (Hg.), Elementarpäd
agogik in der postmigrantischen Gesellschaft. Theoretische und empirische Zu
gänge zu einer rassismuskritischen Pädagogik, Weinheim/Basel: Beltz Juventa, 
S. 79–95. 

Tajfel, Henri (Hg.) (1982): Social Identity and Intergroup Relations, Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Tremp, Peter (2005): »Kindliche Unschuld als revolutionäres Argument: Rousseaus 
Emile und die Franzosische Revolution«, in: Doris Bühler-Niederberger (Hg.), 
Macht der Unschuld. Das Kind als Chiffre, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis
senschaften, S. 61–85. 

Van Ausdale, Debra/Feagin, Joe R. (2001): The First R. How Children Learn Race and 
Racism, Lanham: Rowman & Littlefield. 

Weber, Max (1972): Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen: Mohr Siebeck. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://diversekindheiten.de/2023/09/01/antisemitismus-in-der-kita-einblicke-in-ein-foschungsprojekt-zu-differenzkonstruktionen-unter-jungen-kindern/vom
https://diversekindheiten.de/2023/09/01/antisemitismus-in-der-kita-einblicke-in-ein-foschungsprojekt-zu-differenzkonstruktionen-unter-jungen-kindern/vom
https://diversekindheiten.de/2023/09/01/antisemitismus-in-der-kita-einblicke-in-ein-foschungsprojekt-zu-differenzkonstruktionen-unter-jungen-kindern/vom
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://diversekindheiten.de/2023/09/01/antisemitismus-in-der-kita-einblicke-in-ein-foschungsprojekt-zu-differenzkonstruktionen-unter-jungen-kindern/vom
https://diversekindheiten.de/2023/09/01/antisemitismus-in-der-kita-einblicke-in-ein-foschungsprojekt-zu-differenzkonstruktionen-unter-jungen-kindern/vom
https://diversekindheiten.de/2023/09/01/antisemitismus-in-der-kita-einblicke-in-ein-foschungsprojekt-zu-differenzkonstruktionen-unter-jungen-kindern/vom


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen 

in der frühen Kindheit 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 

Diskussion einer praxistheoretisch informierten Perspektive 

Benjamin Rensch-Kruse 

1 Einleitung 

In der neueren sozialwissenschaftlichen Kindheitsforschung1 werden Kinder für 
gewöhnlich als soziale Akteure und Kindheit(en) als Element(e) einer generatio
nalen Ordnung konzipiert. Damit wird einerseits herausgestellt, dass Kinder als 
eigensinnige und handlungsmächtige Subjekte nicht nur von Erwachsenen in 
soziale Strukturen eingepasst werden, sondern diese selbst aktiv und durchaus 
gekonnt mit hervorbringen. Andererseits wird angezeigt, dass ›Kindheit‹ keine 
natürlich gegebene, sondern eine sozial konstruierte Entität bezeichnet (vgl. Hein
zel/Kränzl-Nagl/Mierendorff 2012: 15). Mit beiden Konzeptionen lässt sich das 
weite und vielschichtige Feld der Kindheitsforschung2 sowohl grob umreißen als 
auch differenzieren. So betrachtet wird in empirischen Arbeiten dem Forschungs
schwerpunkt entsprechend nach »kindlichem Handlungsvermögen« oder nach 
»›Kindheit‹ als soziale[m] Ordnungsmuster« bzw. nach der »Relationierung« (Bol
lig/Kelle 2014: 266–267) beider Ansätze gefragt. Daran ist eine je eigene theoretische 
und method(olog)ische Vorgehensweise geknüpft, die es hinsichtlich des hier zur 
Diskussion stehenden Themas, Antisemitismus aus einer kindheitsforschenden 
Perspektive zu analysieren, erst noch auszuarbeiten gilt. 

Die Fragen, wie Antisemitismus unter jungen Kindern und im Horizont von 
Kindheitskonstruktionen erforscht werden kann, welche theoretischen Konzepte 
und analytischen Perspektiven sich hierzu anbieten und welche method(olog)ischen 
Potenziale und/oder Problemstellungen sich dabei eröffnen, sind bisher noch nicht 
eingehend diskutiert worden. Weder existieren Studien, die kindliches Handeln im 
Spannungsfeld antisemitischer Gesellschaftsstrukturen untersuchen, noch lassen 

1 Für die sogenannte neuere sozialwissenschaftliche Kindheitsforschung ist im deutschsprachigen 
Kontext eine spätestens in den 1990er-Jahren einsetzende gegenseitige Beeinflussung von 
Kindheitssoziologie und Erziehungswissenschaft charakteristisch (vgl. Bollig et al. 2018: 7). 

2 Im Folgenden ist mit ›Kindheitsforschung‹ die sozial- und erziehungswissenschaftliche Kind
heitsforschung gemeint. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

sich Arbeiten finden, die generationale Ordnungen und ihre kindheitskonstruie
renden Wirkungsweisen im Horizont von Antisemitismus beleuchten (vgl. auch 
Rensch-Kruse et al. 2024). Von dieser spezifischen Leerstelle abgesehen, verfügt 
die Kindheitsforschung allerdings über ein breites Repertoire erkenntnistheoreti
scher und method(olog)ischer Ansätze, das für die Analyse von Antisemitismus im 
Kontext Kinder und Kindheit(en) fruchtbar gemacht werden könnte (vgl. exempl. 
Bostancı/Ilgün-Birhimoeğlu 2024; Krüger/Grunert/Ludwig 2022; Bak/Machold 
2022). Neben differenztheoretischen Arbeiten (vgl. Pfaff/Tervooren 2022) springen 
hierbei insbesondere jene Ansätze ins Auge, die praxistheoretisch informiert sind 
(vgl. Budde/Rißler 2022). 

Theorien sozialer Praktiken liefern der Kindheitsforschung »innovative Impul
se« (ebd.: 143) in Bezug auf die Fragen, wie Kinder in soziale Prozesse involviert sind, 
inwiefern sie an diesen handlungsmächtig partizipieren, wie Kindheitskonstruk
tionen in Praktikenkomplexen materialisieren und wie dabei generationale Ord
nungen hervorgebracht werden (vgl. Bollig/Kelle 2014). Mit ihrer Zurückweisung 
von mentalistischen und textualistischen Ansätzen vollziehen Praxistheorien eine 
Verschiebung hin zu einer »Neudefinition des Sozialen« (ebd.: 267), die ihren Fokus 
auf soziale Praktiken richtet und mit Blick auf die Erforschung von Antisemitismus 
im Kontext von Kindern und Kindheit(en) als aussichtsreiche Perspektive erscheint. 
Theorien sozialer Praktiken weisen Konturen auf, die kindheits- und antisemitis
musforschende Theorielinien an verschiedenen Punkten treffen. 

Einen dominanten Punkt markiert ein spezifischer Kulturbegriff, der für Pra
xistheorien wesentlich und für einzelne kindheits- wie antisemitismusforschende 
Arbeiten richtungsweisend ist. »Praxistheorien sind Kulturtheorien« (Reckwitz 
2003: 288), die »die kollektiven Wissensordnungen der Kultur nicht als ein geistiges 
›knowing that‹ oder als rein kognitive Schemata der Beobachtung, auch nicht allein 
als die Codes innerhalb von Diskursen der Kommunikationen [begreifen], sondern 
als ein praktisches Wissen, ein Können, ein know how, ein Konglomerat von All
tagstechniken, ein praktisches Verstehen im Sinne eines ›sich auf etwas verstehen‹« 
(ebd.: 289). ›Kultur‹ ist hiernach etwas, das in sozialen Praktiken materialisiert und 
zur Aufführung kommt. Sie ist »an das Handeln der Subjekte, genauer: an deren 
soziale Praktiken« (Schmidt/Schulz 2022: 927) geknüpft. Dieses Kulturverständnis 
ist in der Kindheits- und Antisemitismusforschung quasi überall dort zu finden, 
wo sozialer Sinn und soziales Handeln »als kulturell produzierte Bestandteile einer 
bestimmten sozialen Praxis« (Reckwitz 2010a: 45) analysiert werden. Während die 
»Kinderkultur(en)-Forschung« (Schmidt/Schulz 2022: 937) ihren Fokus bspw. auf 
kinderkulturelle Praktiken richtet, lassen sich in der Antisemitismusforschung 
kulturwissenschaftlich informierte Ansätze finden, die Antisemitismus als eine 
»Handlungspraxis« (Weyand 2024: 150) verstehen. 

Antisemitismus als eine kulturelle Praxis zu betrachten ist insofern vielverspre
chend als angenommen werden kann, dass Kinder als soziale Akteure in kulturelle 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 31 

Praktiken involviert sind und in dieser Hinsicht »doing culture« (Hörning/Reuter 
2004: 10; Herv. i. O.) betreiben.3 Solchergestalt wird hier davon ausgegangen, dass 
Praxistheorien »als sozialtheoretische Heuristik[en]« (Reckwitz 2021: 51) wichtige 
Impulse für die Erforschung der Frage beisteuern können, wie und inwiefern junge 
Kinder an antisemitischen Praktiken teilhaben.4 Dabei wird es im Folgenden nicht 
darum gehen, das analytische Potenzial praxistheoretischer Ansätze umfassend 
aufzuzeigen und ausführlich auf inhärente Problemstellungen einzugehen, son
dern eine grundsätzliche Diskussion dahingehend anzustoßen, inwiefern Theorien 
sozialer Praktiken als »analytische Werkzeuge« (ebd.) etwas zur Erforschung von 
Antisemitismus unter jungen Kindern beitragen können. Die Grundlage für die
se Auseinandersetzung bildet ein von 2021 bis 2025 an der Goethe-Universität 
Frankfurt angesiedeltes Forschungsprojekt, das antisemitische Differenzkon
struktionen unter jungen Kindern in Kindertageseinrichtungen untersucht (vgl. 
Diehm; Cheema; Goldhorn in diesem Band; vgl. auch Rensch-Kruse et al. 2024).5 
Der vorliegende Beitrag richtet sein Augenmerk darauf, inwiefern eine bestimmte 
praxistheoretisch informierte Perspektive interessante Anknüpfungspunkte dafür 
bereitstellt, Praktiken junger Kinder im Horizont derjenigen ›kulturellen Codes‹ 
und ›symbolischen Ordnungen‹ zu analysieren, die als antisemitisch gelesen wer
den können. Allgemein gerät also in den Blick, wie junge Kinder als soziale Akteure 
in kulturelle Praktiken involviert sind. 

In einem kurzen Aufriss werden zunächst Verbindungslinien zwischen Theo

rien sozialer Praktiken und Kindheitsforschung nachgezeichnet (2.1) und es wird 
diskutiert, wie Antisemitismus praxistheoretisch zu konzipieren ist (2.2). Auf der 
Grundlage erster initiierender Fragestellungen und der konzeptuellen Rahmung 
des genannten Forschungsprojekts (3.1) werden sodann drei Phänomenbereiche 

3 Doing culture als Konzept unterstreicht, dass Feindschaft gegen Jüdinnen und Juden, in wel
cher Form auch immer, »keine ›objektive Tatsache‹ [ist], sondern eine ›interaktive Sache des 
Tuns‹« (Hörning/Reuter 2004: 10). 

4 Damit ist freilich nicht gesagt, dass sich eine praxistheoretische Indienstnahme reibungslos 
für eine kindheitsforschende Antisemitismusanalyse eignet. Nach einer ersten Phase pra
xistheoretischer Euphorie wird innerhalb der erziehungswissenschaftlichen Fachdiskussion 
unlängst angemerkt, dass Theorien sozialer Praktiken disziplinspezifische Risiken und er
kenntnistheoretische Probleme innewohnen (vgl. Balzer/Bellmann 2023: 35). Ähnliches gilt, 
wenn auch gegenstandstheoretisch anders gelagert, für die Kindheitsforschung (vgl. Bollig/ 
Kelle 2014: 263). Darüber hinaus hat in der Antisemitismusforschung (vgl. Bergmann/Körte 
2004) bislang (noch) kein nennenswerter »Practice Turn« (Schatzki/Knorr-Cetina/Savigny 
2001) stattgefunden, auf den für eine epistemologische Schärfung zurückgegriffen werden 
könnte. 

5 Das Forschungsprojekt mit dem Titel Antisemitismus unter jungen Kindern. Differenzkonstruk
tionen im Vor- und Grundschulalter ist eines von drei Teilprojekten des vom BMBF von 2021 bis 
2024 geförderten interdisziplinären Verbundprojekts Antisemitismus in pädagogischen Kontex
ten. Religiös codierte Differenzkonstruktionen in der frühen und mittleren Kindheit (RelcoDiff). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

einer praxistheoretisch informierten Antisemitismusanalyse herausgearbeitet 
und expliziert (3.2). Abschließend werden zentrale Aspekte des Analyseverfah
rens zusammengefasst und es wird aufgezeigt, welche erkenntnistheoretischen 
Problemstellungen und empirischen Herausforderungen es noch eingehender zu 
diskutieren gilt (4). 

2 Praxistheoretisch informierte Kindheitsforschung und Antisemitismus 

2.1 Praxistheorie(n) und Kindheitsforschung 

Seit dem diagnostizierten »Practice Turn« (Schatzki/Knorr-Cetina/Savigny 2001) in 
den Sozialwissenschaften haben neuere Theorien sozialer Praktiken in der Kind
heitsforschung deutlich an Popularität gewonnen. Dies mag auch damit zusam
menhängen, dass Praxistheorien »einen quasi-ethnologischen Blick auf die Mikro
logik des Sozialen« (Reckwitz 2003: 298) richten und darum für das in der Kind
heitsforschung ohnehin sehr beliebte Erhebungsverfahren der teilnehmenden Be
obachtung sprechen. Teilnehmende Beobachtungen gestatten lebens- bzw. alltags
nahe Einsichten in kulturelle Bedingungen kindlicher Handlungs- und Verhaltens
weisen. »Besonders die ethnografische Kindheitsforschung hat sich in den letzten 
Jahren um kulturanalytische Beschreibungen auf der Basis von Beobachtungen be
müht« (Heinzel 2012: 29). So hat nicht zuletzt auch der seit den 1980er Jahren statt
findende »Cultural Turn« (Moebius 2020: 88; Herv. i. O.) zu einer praxistheoretischen 
Vitalisierung in der Kindheitsforschung beigetragen und bewirkt, dass kinderkul
turelle Praktiken fokussiert und Kinderkulturen als soziale Praxis analysiert werden 
(vgl. Schmidt/Schulz 2022: 929). Als »Version der Kulturtheorien« (Reckwitz 2003: 
287) liegt Praxistheorien ein bestimmtes Kulturverständnis zugrunde, das wieder
um einen gewissen Praxisbegriff impliziert: Kultur findet als Praxis statt und Prak
tiken bezeichnen kulturelle Techniken (vgl. Reckwitz 2021: 54). 

Ein vornehmlich für die Kindheitsforschung instruktiver und dominanter Be
zugspunkt ist die »kulturtheoretische ›Praxistheorie‹« (2012: 186) von Andreas Reck
witz.6 Der von Reckwitz prominent ins Feld geführte Kulturbegriff beschreibt ›Kul
tur‹ als einen »Komplex von Sinnsystemen oder […] von ›symbolischen Ordnungen‹, 
mit denen sich die Handelnden ihre Wirklichkeit als bedeutungsvoll erschaffen und 
die in Form von Wissensordnungen ihr Handeln ermöglichen und einschränken« 

6 In nahezu allen praxistheoretisch informierten Arbeiten der Kindheitsforschung wird auf die 
eine oder andere Weise auf die von Reckwitz ausgearbeiteten »Grundelemente einer Theorie 
sozialer Praktiken« (2003) Bezug genommen. Auch deshalb wird sich die folgende Diskussion 
an zentralen praxistheoretischen Arbeiten von Reckwitz orientieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 33 

(ebd.: 84). Kultur erscheint hiernach als ein überindividueller Wissens- und Sinn
generator für subjektive Welt- und Selbstverhältnisse und in dieser Beziehung als 
eine handlungsermöglichende wie -einschränkende Ordnungsstruktur. Nach Reck
witz ist für die Praxistheorie nun charakteristisch, dass kulturelle Wissensordnun
gen als ein »praktisches Wissen« (2003: 289) betrachtet werden und der »Ort des ›So
zialen‹« (ebd.) in Praktiken7 lokalisiert wird (vgl. auch Abschn. 2.2). Genauer gesagt 
sind es »die ›sozialen Praktiken‹, verstanden als know-how abhängige und von einem 
praktischen ›Verstehen‹ zusammengehaltene Verhaltensroutinen, deren Wissen ei
nerseits in den Körpern der handelnden Subjekte ›inkorporiert‹ ist, die andererseits 
regelmäßig die Form von routinisierten Beziehungen zwischen Subjekten und von 
ihnen ›verwendeten‹ materialen Artefakten annehmen« (ebd.: Herv. B.R.-K.). Aus 
diesem Blickwinkel ist die Praxis nicht nur der räumliche und zeitliche Ort, an dem 
sich ›sozialer Sinn‹ abspielt und entfaltet, sondern an dem sich Individuen zu kultu
rell formierten Subjekten resp. kulturell vermittelte Ordnungen zu sozialen Struk
turen verdichten und verstetigen. Bei aller strukturierenden Routine und Geschlos
senheit ist die Praxis allerdings zugleich auch der Ort »einer relativen ›Offenheit‹ 
für Misslingen, Neuinterpretation und Konflikthaftigkeit des alltäglichen Vollzugs« 
(ebd.: 294). Die grundsätzliche Nicht-Vorhersehbarkeit sozialer Praktiken, d.h. ih
re Situationsgebundenheit, Zeitlichkeit, reziproke Inkonsistenz und innersubjek
tive Überlagerung hinsichtlich unterschiedlicher Wissensformen lassen kulturelle 
Verschiebungen, Irritationen und Umbrüche gleichsam zum Regelfall werden (vgl. 
ebd.: 294–296). 

Für die Kindheitsforschung ist die Grundstruktur der so konzipierten »sozia
le[n] Welt der Praktiken« (ebd.: 294) erkenntnistheoretisch sowohl äußerst frucht
bar als auch herausfordernd. Im Spannungsfeld von Routinisiertheit und Geschlos
senheit einerseits sowie Unberechenbarkeit und Unbestimmtheit andererseits er
scheint das Akteurskonzept in einem anderen Licht.8 Mit Blick auf das praxistheo
retische Verständnis, »menschliche Akteure nicht in erster Linie als kompetent Han
delnde, sondern als Partizipanden von Praktiken« (Bollig/Kelle 2014: 267) zu verste
hen, diskutieren Sabine Bollig und Helga Kelle die Frage, welche theoretischen aber 
auch analytischen Herausforderungen sich daraus für die akteurszentrierte Kind
heitsforschung ergeben (vgl. ebd.). In Bezug auf die Agency, d.h. die Handlungs
macht von Kindern halten sie fest, dass Kinder nach praxistheoretischem Verständ
nis »immer als Partizipanden der Praktiken und damit auch der Ordnungen, die 
diese herstellen, zu verstehen« (ebd.: 274) seien. Zugleich würden Kinder »durch die 

7 Nach einer prominenten Definition von Schatzki (1996: 89), an die auch Reckwitz anschließt, 
ist eine ›Praktik‹ »as a temporally unfolding and spatially dispersed nexus of doings and 
sayings« zu begreifen. 

8 Das gilt auch für das Konzept der ›generationalen Ordnung‹, auf das an dieser Stelle nicht 
weiter eingegangen werden kann (vgl. exempl. Schmidt/Schulz 2022; Bollig/Kelle 2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Teilhabe an Praktiken allerdings auch erst mit spezifischen Verständnissen von sich 
selbst als Akteuren – und damit auch als Subjekten – ausgestattet« (ebd.). Kindliche 
Handlungsmacht und kindliches Agieren seien hiernach nicht lediglich ein Ergebnis 
zugewiesener resp. zugestandener Subjektpositionen innerhalb der »sozialen Ord
nungskategorie Kindheit«, die die »Akteurschaft als Kind« (ebd.: Herv. i. O.) her
vorhebe. Praxistheoretisch gelesen träten Kinder als Akteure auf, die »an der Her
vorbringung von Kinderpositionen in ihrem Alltag permanent beteiligt« seien und 
die »aktiv und situativ hochvariabel Selbstpositionierungen in allen Praktiken, an 
denen sie partizipieren« (ebd.), vornähmen. Das bedeutet konkret, dass kindlicher 
Handlungsmacht nicht nur innerhalb kinderkultureller Umgebungen eine prakti
sche Bedeutung zukommt, sondern potenziell auch in anderen davon abgrenzbaren 
Bereichen. 

Für die in der Kindheitsforschung dominante Perspektive, Kinderkulturen als 
eigenständige Entfaltungskontexte kindlicher Agency zu betrachten (vgl. exempl. 
Corsaro 2005), d.h. in puncto ihrer Vollzugsmöglichkeiten tendenziell zwischen 
kindlichen und erwachsenen Praxissphären zu unterscheiden, stellt der hier 
angeführte praxistheoretische Ansatz mithin eine Irritation dar. Er legt eine Ver
knüpfung bzw. Interferenz verschiedener Kulturbereiche nahe, in deren Wechsel- 
und Gegenseitigkeit die differenten sozialen Praktiken als der Spielraum kind
licher Handlungsmacht erscheinen (vgl. Bollig/Kelle 2014: 275). So gesehen sind 
Kinder Träger:innen von Kultur, die an unterschiedlichsten Praktikenkomplexen 
partizipieren und dabei auf differente Weise positioniert werden bzw. selbst Posi
tionierungen vornehmen. Die Agency von Kindern ist insofern nicht zuletzt auch 
in peerkulturell übergreifenden sozialen Praktiken zu beleuchten. Als Akteure sind 
Kinder in die kulturellen Praktiken der jeweils vorherrschenden Gesellschaftsstruk
turen involviert, die hier »als Geflechte und Arrangements von Praktikenbündeln zu 
verstehen [sind], die sich als emergente Phänomene in der Fortpflanzung und Ver
kopplung von Praktiken entfalten« (ebd.). Als eigentümlicher bzw. selbstständiger 
Bereich treten ›kindliche Praktiken‹ insofern zunächst in den Hintergrund, als sie 
immer schon ein fester Bestandteil gesamtgesellschaftlicher Praktiken sind. Pra
xistheoretisch gesehen existiert kindliche Agency nur im Vollzug sozialer Praktiken. 
Ob diese als ›kindlich‹, ›kindgemäß‹ und/oder ›kindgerecht‹ gedeutet werden, wel
che Selbst- und Fremdverhältnisse dabei eine Rolle spielen und inwiefern kindliche 
Handlungsmacht im praktischen Vollzug zur Geltung kommt, ist dahingehend eine 
empirische Frage. 

Bevor im Einzelnen genauer darauf eingegangen wird, welche Impulse der hier 
angezeigte Ansatz für eine kindheitsforschende Antisemitismusanalyse bereitstellt, 
soll zunächst diskutiert werden, inwiefern Antisemitismus als eine kulturelle Praxis 
zu begreifen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 35 

2.2 Antisemitismus praxistheoretisch gelesen 

Empirisch betrachtet ist Antisemitismus ein gesamtgesellschaftliches Phänomen. 
Obgleich das Gros der antisemitismusforschenden Disziplinen eine beachtliche Be
stimmungsdiffizilität des Begriffs einräumt und konzediert, dass Judenfeindschaft 
aufgrund ihrer Wandelbarkeit auch epistemologisch nur schwer zu fassen ist, soll 
hier einem Ansatz gefolgt werden, der Antisemitismus grundsätzlich als eine sozia
le Praxis konzipiert (vgl. Jensen/Schüler-Springorum 2014: 18; vgl. Enzenbach 2012). 
Innerhalb der Antisemitismusforschung ist diese Perspektive in einem kulturwis
senschaftlich informierten Zweig beheimatet, »der das kulturell verfügbare Arse
nal an judenfeindlichen Deutungsmustern« (Holz/Ullrich 2024: 65) erforscht bzw. 
Antisemitismus vornehmlich als einen »kulturellen Code« (Volkov 2000: 23) unter
sucht. Letztere, auf Shulamit Volkov zurückgehende Vorgehensweise versteht An
tisemitismus nicht als eine Ideologie oder Weltanschauung, sondern vielmehr als 
ein »kulturelles Muster« (ebd.: 19) und in diesem Zusammenhang als »eine Hand
lungspraxis« (Weyand 2024: 150). Volkovs Kulturverständnis liegt in Anlehnung an 
Guy Rocher (2004: 89) ein starkes Handlungskonzept zugrunde, das auf den rou
tinisierenden und kollektivierenden Charakter von Handlungen und entsprechend 
auf »Kultur in ihrem praktischen Vollzug« (Hörning/Reuter 2004: 10) abhebt. In ih
rer Betrachtung bezieht sich Volkov (2000) auf die Wilhelminische Gesellschaft, d.h. 
ihr Konzept des kulturellen Codes steht für eine historische Formation, die nicht oh
ne weiteres auf die Jetztzeit zu übertragen ist. Wenn – wie bei Rekursen auf Volkov 
der Fall – davon abstrahierend von Antisemitismus als einem kulturellen Code ge
sprochen wird, dann soll damit grosso modo untermauert werden, dass Judenfeind
schaft tief in der jeweiligen Gesellschaft verankert ist (vgl. Weyand 2024: 151; Rensch- 
Kruse et al. 2024: 82). Kultur als Code steht dann synonym für den zeitlosen Durch
dringungscharakter antisemitischer Denk- und Handlungsweisen. Im Anschluss an 
dieses allgemeinere Verständnis von Volkovs Konzept lässt sich nun eine praxistheo
retische Lesart bilden. 

Praxistheoretisch ausgeleuchtet ist Antisemitismus als eine Form des doing cul
ture (vgl. Hörning/Reuter 2004) zu begreifen, näherhin als ein historisch gewachse
nes, ausdifferenziertes und tradiertes ›Kulturgut‹, das – um es mit Reckwitz (2021: 
55; Herv. i. O.) zu sagen – als »Kultur allein im praktischen doing culture« existiert. 
Damit ist gemeint, dass Antisemitismus als eine kulturelle wirkmächtige Wissens
ordnung grundsätzlich nur im Vollzug sozialer Praktiken auftritt. Oder anders for
muliert: Von einem ›kulturellen Code‹ kann bei Antisemitismus immer nur dann die 
Rede sein, wenn er als eine tradierte Wissensordnung wiederholt in Praktiken zur 
Aufführung gebracht wird, kollektiv routinisiert ist, d.h. sich allmählich, aber kon
tinuierlich und dauerhaft, über Praktikenkomplexe, Artefaktsysteme und Diskursk
formationen in soziale Akteure eingeschrieben hat und infolgedessen als inkorpo
riertes Wissen nicht mehr ohne weiteres zu dechiffrieren ist. Als kulturelle Wissens

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

ordnungen fassonieren Antisemitismen bestimmte soziale Praktiken, d.h. sie geben 
ihnen ihre eigentliche Form (vgl. ebd.: 56).9 Wissensordnungen sind mit Reckwitz 
»Klassifikationssysteme, die die Welt auf eine bestimmte Weise sinnhaft repräsen
tieren und qua Unterscheidungen (Codes) den Akteuren die sinnhafte Interpretati
on von Welt ermöglichen – genau dies ist Kultur im allgemeinsten Sinne« (ebd.). 

Das Konzept der ›Wissensordnungen‹ hat in der Praxistheorie sensu Reckwitz 
eine zentrale Bedeutung. Neben der körperlich-materialen Basis sozialer Prakti
ken steht es als Heuristik für deren kulturellen Überbau. Praxistheoretisch gele
sen sind Praktiken körperlich-kulturell verschränkte Komplexe, die mit Reckwitz 
über zwei Charakteristika verfügen: Einerseits werden sie durch kulturelle Wissens
ordnungen ermöglicht und reguliert und andererseits sind sie in Körpern und Ar
tefakten material verankert (vgl. ebd.: 189). Bei einer Wissensordnung handelt es 
sich im weitesten Sinne um kulturelle Schemata, die als kollektive Sinnsysteme ei
ne handlungsleitende Funktion erfüllen (vgl. Reckwitz 2012: 90). Handeln wird hier
nach damit erklärt, dass »es dieses in die kollektiven ›Wissensordnungen‹ der Akteure 
einbettet, Wissensordnungen, die als Sinnmuster das ›Verstehen‹ der Umwelt und 
Welt anleiten« (ebd.: 146; Herv. i. O.). Wie Akteure ihre Wirklichkeit kognitiv or
ganisieren wird nachvollziehbar, wenn davon ausgegangen wird, dass ihr Wissen 
in Gestalt von ›Schemata‹ strukturiert ist, d.h., dass dem Wissen von Akteuren ei
ne Ordnung zugrunde liegt (vgl. ebd.: 148). Nach Reckwitz lassen sich so geartete 
Schemata »als allgemeine Unterscheidungen und Sinnmuster verstehen, auf deren 
Grundlage Bedeutungszuschreibungen vollzogen werden« (ebd.). Wissensordnun
gen haben sowohl einen befähigenden als auch einen einschränkenden Charakter. 
Als zusammengesetzte Wissensschemata strukturieren sie das Denken und Han
deln von Akteuren und bilden folglich die Grundlage für körperliche Praxisvollzüge: 
»Diese Sinnmuster oder Schemata des Wissens, die dazu anleiten, den Objekten in 
der Welt – Dingen, Verhalten, Zeichen etc. – mögliche Bedeutungen zuzuschrei
ben, bieten die Basis der menschlichen Handlungsformen und damit das eigentli
che handlungsermöglichende und -einschränkende ›Wissen‹« (ebd.: 164–165). 

Als kulturelle Wissensordnungen transportieren Antisemitismen – bspw. der 
Jahrhunderte alte antijudaistische Topos, Jüdinnen und Juden hätten eine ›große 
Nase‹ – Schemata des Wissens, die situativ ein bestimmtes Verstehen der (Um-)Welt 
zur Folge haben.10 Diese Wissensschemata materialisieren in sozialen Praktiken, 
d.h. sie sind in Körpern (z.B. in Form von Aussagen und Affekten) aber auch in Ar
tefakten (z.B. in Form von Symbolen und Bildern) verankert, in deren Zusammen

9 Antisemitismen sind insofern soziale Praktiken, als »sie sich im Raum verbreiten, in ihn dif
fundieren und sich in der Zeit wiederholen, so dass sie sich in Zeit und Raum potenziell repro
duzieren« (Reckwitz 2021: 58; Herv. i. O.). 

10 Wissensordnungen haben immer eine historische Dimension. Sie sind nicht nur an eine be
stimmte Zeit, sondern auch lokal und situativ gebunden (vgl. Reckwitz 2010b: 18). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 37 

spiel eine jeweilige Wissensordnung zur Aufführung kommt. Dabei sind Wissens
ordnungen in erster Linie als »implizite, in der Regel nicht verbalisierte« Ordnun
gen zu verstehen, die »in ihrer praktisch inkorporierten Aggregatform […], als ›tacit 
knowledge‹ von Kriterien, Skripts, Schemata und Bewertungen« (Reckwitz 2010a: 
190) vorkommen und damit weitestgehend unbewusst bleiben. Einzelne Praktiken 
oder ganze Praktikenkomplexe sind hiernach »über eine implizite, in der Regel nicht 
verbalisierte Wissensordnung strukturiert« (ebd.). Antisemitische Wissensordnun
gen treten also in aller Regel als implizites resp. nichtreflexives praktisches Wissen 
in Erscheinung. Eine Ausnahme von dieser Regel – soviel sei an dieser Stelle vorweg
genommen – bilden allerdings ›diskursive Praktiken‹, in denen Wissensordnungen 
dem Wortsinn nach ›ausdrücklich‹ werden (vgl. Reckwitz 2019: 205; vgl. Abschn. 
3.2.1). 

Dennoch gilt: Antisemitisches Wissen stellt keine vorpraktische Eigenschaft 
einer Person dar, sondern ist als Bestandteil einer Praktik nur in praxi gegeben. 
Praxistheoretisch gelesen verfügen Akteure über antisemitisches Wissen nicht im 
Sinne eines ›theoretischen Denkens‹ oder rein ›kognitiven Bewusstseins‹, sondern 
ausschließlich als Träger:innen von Praktiken, in denen ihnen eine bestimm
te Akteurs- und Subjektposition zufällt (vgl. Reckwitz 2010a: 190). Die bereits 
thematisierte Agency der Akteure ist schließlich in der Offenheit und Nicht-Vor
hersehbarkeit sozialer Praktiken verortet (vgl. Abschn. 2.1), d.h. in der praktischen 
Voraussetzung, dass mit divergenten Verhaltensroutinen und ungleichartigen 
Sinngehalten notwendigerweise umgegangen werden muss (vgl. Reckwitz 2003: 
296). 

Für eine Antisemitismusanalyse bietet sich Reckwitz Konzept als Heuristik 
an, weil Wissensordnungen ihrer Anlage nach durch vielgestaltige Differenzen 
strukturiert konzipiert werden. Diese systematisch angelegten Unterscheidungen 
stellen den Kontext dafür dar, welcher ›praktische Sinn‹ gebildet werden kann 
und wie die analytisch bedeutsamen Bezugspunkte einer Praktik zu bewerten 
und praktisch zu bewerkstelligen sind. Wissensordnungen sind dabei durchweg 
sowohl als ermöglichend und produktiv als auch als ausschließend und begrenzend 
zu verstehen (vgl. Reckwitz 2010a: 194; vgl. Abschn. 2.1). »Ihre zentralen Unter
scheidungen arbeiten mit Abgrenzungen gegenüber kulturell kaum intelligiblen 
oder diskreditierten Denk- und Handlungsweisen, bis hin zur Abgrenzung gegen 
ein ›konstitutives Außen‹« (ebd.: Herv. i. O.). Auf der Seite der Akteure sind diese 
Abgrenzungen mit einer Stabilisierung, aber auch einer Destabilisierung ihrer 
inneren Identität, d.h. ihrer normalisierten oder verallgemeinerten Denk- und 
Handlungsweisen verbunden (vgl. ebd.). 

Ein zentrales Element des Antisemitismus besteht in der Abgrenzung ge
genüber Individuen, Gruppen und/oder Institutionen, die aufgrund eines mit 
bestimmten Eigenschaften essentialisierten ›jüdisch-Seins‹ abgewertet und/oder 
angefeindet werden. Genau genommen handelt es sich dabei um hierarchische 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Praktiken des Differenzierens auf der Grundlage antisemitischer Wissensord
nungen, durch die ›das Eigene‹ im Spiegel der Demarkierung ›des Anderen‹ 
aufgewertet und gefestigt wird. Wissensordnungen haben eine normativ-model
lierende Eigenschaft. Sie geben den Dingen der Welt bestimmte Bedeutungen »und 
ermöglichen es, zwingen aber auch dazu, entsprechend diesen Bedeutungen zu 
handeln, wahrzunehmen und zu sprechen« (Reckwitz 2012: 34). Indem antisemi
tische Wissensordnungen als kulturelle Abgrenzungsmuster in sozialen Praktiken 
des Unterscheidens in den Blick genommen werden, wird Antisemitismus in praxi 
als ein handlungsermöglichender und/oder -einschränkender Deutungsrahmen 
analysierbar.11 

Damit sollte annähernd deutlich geworden sein, wo antisemitische Sinn- und 
Bedeutungssysteme in Anlehnung an die praxistheoretische Perspektive von Reck
witz zu verorten sind: Sie »werden analysierbar als Wissensordnungen, welche in 
Praktiken zum Einsatz kommen, in Diskursen produziert, in Form von Subjektivie
rungen interiorisiert und in Auseinandersetzung mit Artefaktsystemen verwendet 
und modifiziert werden« (Reckwitz 2010a: 193). Hieran kann eine Antisemitismus
analyse unter jungen Kindern anschließen. 

3 Junge Kinder ›in Aktion‹. Perspektiven einer praxistheoretisch 
informierten Antisemitismusanalyse 

3.1 Initiierende Fragen und Forschungskontext 

Eine praxistheoretisch informierte Antisemitismusanalyse unter jungen Kindern 
ist auf das »beobachtbare Praktizieren« (Bollig/Kelle 2014: 268) judenfeindlicher 
Gegebenheiten ausgerichtet.12 Dem geht die Annahme voraus, dass antisemitische 
Handlungen einen »sozialen Normalfall« (Reckwitz 2003: 289) darstellen, in den 
Kinder als soziale Akteure unweigerlich verstrickt sind. In den analytischen Blick 
geraten damit Praktiken, in denen sowohl implizite als auch explizite antisemiti
sche Sinnzusammenhänge situativ, d.h. zu einer bestimmten Zeit und an einem 
bestimmten Ort, zur Aufführung kommen. Mehr noch geraten antisemitische 
Wissensordnungen in den Blick, die von Kindern in Praktiken angewandt und auf 
eine bestimmte Art und Weise vollzogen werden. Die Frage nach dem ›Wie‹ dieses 

11 Inwiefern es sich mit Schatzki (2002: 88) bei Unterscheidungspraktiken um »integrative prac
tices« und/oder »disperced practices« handelt, wäre eine spannende noch zu diskutierende 
Frage. 

12 Dass der Forschungsfokus auf Antisemitismus unter jungen Kindern und nicht bei jungen 
Kindern liegt, unterstreicht die Offenheit und den sozialen Charakter der alltäglichen Praxis, 
»die sowohl von Erwachsenen als auch von Kindern interaktiv gestaltet wird« (Eckermann/ 
Heinzel 2015: 25). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 39 

Vollzugs ist im Spannungsfeld weitestgehend routinisierter und geschlossener 
Praktiken einerseits sowie ihrer tendenziellen Offenheit und Nicht-Vorhersehbar
keit andererseits verortet. Noch einmal: Die Potenzialität von Agency wird »nicht 
über eine vorpraktische Autonomie der Subjekte, sondern über die Kontextualität, 
die Zeitlichkeit und die Agonalität der Praktiken [selbst] begründet« (Reckwitz 
2003: 297; vgl. Abschn. 2.1). Als kollektive Sinnsysteme haben judenfeindliche Wis
sensordnungen eine handlungsanleitende Funktion (vgl. Abschn. 2.2). Sie sind 
normativ aufgeladen, in sich gewertet, verfügen über eine »Struktur der Anrede« 
(Villa 2012: 43) und folgen einer immanenten Abgrenzungs- und Unterscheidungs
logik, die besagt, wie gehandelt werden soll und was zu tun ist. Für die Analyse ist 
also die Frage bedeutsam, wie Kinder antisemitische Wissensordnungen im Hier 
und Jetzt in jeweiligen Praktiken des Differenzierens einsetzen. Es geht um Kinder 
›in Aktion‹. 

So wäre bspw. zu fragen, welche judenfeindlichen Wissensordnungen von Kin
dern in Praktiken wie bespielt werden, d.h. auf welche Art und Weise Kinder in die
se Praktiken involviert sind und inwiefern sie dabei handlungsmächtig agieren. Wie 
werden Kinder durch entsprechende Praktiken positioniert und inwieweit werden 
hierbei Routinen und Kontinuitäten, aber auch Irritationen und Brüche deutlich? 
Inwiefern weisen Praktiken, in denen judenfeindliche Wissensordnungen zum Ein
satz kommen, Effekte kindlicher Eigentümlichkeit auf? Oder anders gefragt: Sind 
antisemitische Wissensordnungen ein Bestandteil kinderkultureller Praktiken und 
werden dabei bestimmte Konstruktionen des Kindseins praktiziert? Werden Kin
der in Praktiken als antisemitische Akteure hervorgebracht? Aber auch: Inwiefern 
sind Diskurse, Artefakte und Affekte in eine Antisemitismusanalyse unter jungen 
Kindern einzubeziehen? 

Ohne im Einzelnen auf alle Fragen eingehen zu können, soll unter dem Eindruck 
des oben genannten Forschungsprojekts (vgl. Abschn. 1) beispielhaft skizziert wer
den, welche Aspekte der ins Feld geführten praxistheoretischen Perspektive für eine 
Antisemitismusanalyse unter jungen Kindern fruchtbar gemacht werden können. 
In besagtem Forschungsprojekt wurden in vier Kindertagesstätten teilnehmende 
Beobachtungen durchgeführt. Darüber hinaus wurden neun videogestützte Grup
pengespräche13 mit Kindern zwischen vier und neun Jahren veranstaltet (vgl. auch 
Cheema in diesem Band). Im Kontakt mit den Kindern kamen Kinderbücher, Bilder 
und Handpuppen zum Einsatz, die religiöse Symbole, wie bspw. eine Synagoge, eine 

13 Es ist hier nicht von ›Gruppendiskussionen‹ die Rede, weil unter den Kindern zumeist kein 
wechselseitiger Austausch von Argumenten über ein bestimmtes Thema stattgefunden hat, 
sondern ein offener mitunter sprunghafter Gedankenaustausch, in den die Forscher:innen 
immer wieder involviert waren, und der durch (Nach-)Fragen, Erklärungen, Behauptungen, 
inhaltliche Abschweifungen und Impulsivität gekennzeichnet war. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Kirche, eine Moschee, einen Davidsstern, ein Kreuz, eine Kippa und/oder ein Kopf
tuch zeigten bzw. trugen. Während der Kontakt mit den Kindern im Verlauf der teil
nehmenden Beobachtungen weitestgehend ungesteuert war, wurden die Kinder zu 
Beginn der Gruppengespräche dazu aufgefordert zu beschreiben, was sie mit Blick 
auf die jeweils eingebrachten Gegenstände sehen. Auf diese Weise wurde versucht, 
mit den Kindern in ein Gespräch zu kommen. Durch die Arbeit mit den Materialien 
ergaben sich Möglichkeiten, Praktiken des Unterscheidens zu beobachten, die von 
den Kindern selbst eingebracht wurden. Hierfür boten sich teilnehmende Beobach
tungen und auch Gruppengespräche an (vgl. Abschn. 2.1). Sie gewährten Einblicke 
in interaktive Verhaltens- und Sprechweisen und ermöglichten Erkenntnisgewinne 
in Bezug auf die Art und Weise der praktischen Umsetzung und Zirkulation antise
mitischer Wissensordnungen im jeweiligen Kitakontext.14 

Bei der nun folgenden praxistheoretisch informierten Auseinandersetzung 
wird es weder um ein ausgefeiltes Analyseprogramm noch um ausgereifte Analyse
ergebnisse gehen, sondern um allgemeinere, unter dem Eindruck des genannten 
Forschungsprojekts entstandene Überlegungen. 

3.2 Antisemitische Wissensordnungen und ihre Praktiken analysieren 

Der hier zur Diskussion stehende Ansatz schlägt vor, antisemitische Wissensord
nungen zu rekonstruieren, die über einen »Nexus von doings« (Reckwitz 2021: 66; 
Herv. i. O.) in Praktiken des Differenzierens eingesetzt werden. Inwiefern Un
terscheidungspraktiken tatsächlich durch eine »antisemitische Semantik« (Holz/ 
Haury 2021: 21) codiert sind, ist dabei situationsabhängig und entsprechend am 
jeweiligen Fall zu untersuchen. Judenfeindliche Differenzierungsweisen sind für 
gewöhnlich in ein ganzes Netzwerk von Praktiken eingebunden, in denen ver
schiedene – sich mintunter auch widerstreitende – Wissensordnungen körperlich- 
materiell zum Einsatz kommen. Implizite, in der Regel nonverbale Praktiken 
(bspw. Augenrollen, Kopfschütteln und Gestikulieren) kommen für gewöhnlich 
im Zusammenhang mit verbalisierten Praktiken (bspw. Aussagen, Argumentatio
nen, Bilddeutungen) vor, die größtenteils explizit sind (vgl. Reckwitz 2019: 205). 
Darüber hinaus spielen aber auch Artefakte (bspw. Spielzeug, Kleidung, Inventar) 
eine nicht zu vernachlässigende Rolle. Als Gegenstände, die »von menschlichen 
Akteuren ›gehandhabt‹ werden« (Reckwitz 2010c: 156), können Artefakte impliziter 
wie expliziter Sinn sozialer Praktiken sein (vgl. Reckwitz 2003: 291). Antisemitische 
Wissensordnungen werden nicht zuletzt über den praktischen Gebrauch von Ar
tefakten angewandt, aktualisiert und reproduziert. Für ihre Rekonstruktion sind 

14 Für eine eingehendere forschungspraktische und -ethische Reflexion der Forschungsanlage 
vgl. Goldhorn/Rensch-Kruse 2025; Rensch-Kruse et al. 2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 41 

dahingehend sowohl nichtdiskursive als auch diskursive Praktiken, sowie die mit 
ihnen im Gebrauch stehenden Artefakte bedeutsam. 

Eine Untersuchung der verschiedenen »Praxis-Artefakt-Konstellationen« 
(Reckwitz 2010a: 195) ermöglicht Erkenntnisgewinne über den routinisiert-wieder
holenden aber auch brüchig-misslingenden Einsatz von Wissensordnungen, wobei 
sich diese je nach Art der konsequenten Analyse jeweiliger Konstellationen steigern 
können, wie auch die Komplexität der Erkenntnisgewinnung selbst. Letzteres kann 
dazu führen, dass in der konkreten Forschungspraxis – allem praxistheoretischen 
Anspruch zum Trotz – die eine oder andere Praxis-Artefakt-Konstellation aus dem 
analytischen Sichtfeld gerät. Insbesondere die Rekonstruktion und Deutung in
korporierter Wissensordnungen, die in nonverbalen Praktiken des Differenzierens 
zur Geltung gebracht werden, sind aufgrund ihrer Implizitheit eine empirische 
Herausforderung. Inwiefern »eine durch bestimmte implizite Wissenskriterien 
regulierte Form von Körperbewegungen« (Reckwitz 2016a: 35), wie bspw. eine 
Handbewegung in Relation mit Schulterzucken, als routinisierte oder unberechen
bare Unterscheidungspraktik im Horizont antisemitischer Wissensordnungen zur 
Aufführung gebracht wird, lässt sich oftmals nur in Verbindung mit verbalisierten 
Praktiken, wie bspw. einer Jüdinnen und Juden abwertenden Aussage, oder aber 
im Kontext der Anwendung eines Gegenstands, wie bspw. des Gebrauchs einer 
Handpuppe mit Kippa, deuten. Implizite soziale Bedeutungen drohen dann schnell 
hinter explizitere zurückzufallen, weil sprachlich thematisierte und/oder unmit
telbar gegenstandsbezogene Sinnzusammenhänge im Vergleich eindeutiger zu 
entschlüsseln sind. 

Für ein Verständnis von Antisemitismus als einem kulturellen Code sind es aber 
nachgerade die nichtdiskursiven Praktiken, aus denen das kulturell tradierte Netz 
antisemitischer Handlungsweisen gestrickt ist. Es müsste also darum gehen, vor 
allem auch solche Wissensordnungen zu fokussieren, die in nonverbalen Praktiken 
eingesetzt werden. Hierin, d.h. in der Berücksichtigung verschiedener Konstella
tionen, besteht letztlich auch die Herausforderung und die Möglichkeit nach der 
Agency von Kindern zu fragen; denn im kohärenten Vollzug nichtdiskursiver und 
diskursiver Praktiken erst kann »eine Überlagerung und Kombination unterschied
licher, heterogener Wissensordnungen stattfinden, die ein Moment der Unruhe in 
die Kultur transportieren« (Reckwitz 2010a: 195). Auch spielt hinein, dass junge Kin
der noch nicht dermaßen kulturell vorgeprägt sind, d.h., dass sie eine gewisse Of
fenheit mitbringen, an differenten Praktikenensembles teilzunehmen bzw. sich von 
ihnen irritieren zu lassen (vgl. Bollig/Kelle 2014: 277). Die Frage nach der Handlungs
macht von Kindern ist im Kontext des Variationsreichtums, der Situativität und der 
Offenheit sozialer Praktiken verortet. 

Darum, und um mit Blick auf junge Kinder im Einzelnen noch genauer her
ausarbeiten zu können, wie antisemitische Wissensordnungen in diskursiven und 
nichtdiskursiven Praktiken des Unterscheidens zu analysieren sind, und wie »die 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

untrennbare Verknüpfung von Explizitem und Implizitem in Praktiken« (Bittner/ 
Budde 2018: 33; Herv. i. O.) zu verstehen ist, sollen zum Ende hin drei praxisanaly
tisch relevante Phänomenbereiche beleuchtet werden. 

3.2.1 Antisemitische Wissensordnungen analysieren 1: Diskurse 
Für die Analyse von antisemitischen Wissensordnungen unter jungen Kindern sind 
›Diskurse‹ als Phänomenbereich eine zentrale Heuristik. »Wenn Kultur ein Ensem
ble von Praktiken darstellt, dann schließt dies diskursive Praktiken bzw. Diskurse 
von vornherein ein« (Reckwitz 2016a: 36). Reckwitz schlägt vor, Praktiken und Dis
kurse nicht wie gemeinhin üblich als zwei vorgeblich unterschiedliche Ebenen des 
Sozialen zu betrachten, sondern als zusammengehörende Erscheinungs- und Zu
standsformen des materialen Vorhandenseins von kulturellen Wissensordnungen 
(vgl. Reckwitz 2019: 201–202). Dergestalt bezeichnet das Konzept der Wissensord
nung das, »was in Praktiken und Diskursen verhandelt wird und ihnen ihre Form 
gibt« (ebd.: 202; Herv. i. O.). ›Diskurse‹ versteht Reckwitz als eine »Spezialform« 
(Reckwitz 2016a: 36) resp. »spezifische Menge von Praktiken« (Reckwitz 2019: 203), 
die »Praktiken der Repräsentation« mitliefern und denen »als Zirkulationsorten 
von (extrakorporalen) Wissensordnungen […] ein besonderer Stellenwert« (Reck
witz 2010a: 192) zukommt. Mit Reckwitz sind Diskurse den Praktiken also weder 
über- noch untergeordnet, sondern befinden sich mit diesen auf einer Ebene. Zum 
Beispiel sind antiisraelische Diskurse als eine Komponente an Praktikenkomplexen 
politischer Organisationen oder judenfeindliche Postings am Praktikenkomplex 
eines digitalen Mediums beteiligt (vgl. Reckwitz 2016a: 37). 

Wie weiter oben bereits angedeutet, ist für diskursive Praktiken bezeichnend, 
dass sie Wissensordnungen transportieren, einsetzen und reproduzieren, die vor
wiegend explizit sind (vgl. Abschn. 2.2): »Wenn Praktiken insgesamt bestimmte 
Wissensordnungen implizit sind, dann werden in Diskursen Wissensordnungen 
gewissermaßen expliziert, sie werden selbst zum Thema der Darstellung, so dass 
sie auch produziert und vermittelt werden können« (ebd.; vgl. auch Reckwitz 2021: 
60).15 Antisemitische Wissensordnungen werden in diskursiven Praktiken aus
drücklich, weil sie als Gesagtes, Textuelles und Visuelles expliziert werden müssen. 
Sie werden in Aussagen, Narrationen, Argumentationen und ikonografischen Be
schreibungen »zu einem kulturellen Thema« (Reckwitz 2024: 34). Das bedeutet, 

15 Reckwitz weist darauf hin, dass diskursive Praktiken durchaus auch über implizite Codes und 
Wissensordnungen verfügen, die in ihrer Abstraktion nicht selbst zum Thema der Darstel
lung werden. Gleichwohl hält er an der Unterscheidung explizit/implizit fest, um den Unter
schied von diskursiven und nichtdiskursiven Praktiken herauszustellen, denn: »Sinnzusam

menhänge, die in allen Praktiken zwangsläufig enthalten sind und ihnen, ohne daß [sic!] sie 
repräsentiert oder thematisiert werden müßten, ihre Form geben, werden in Diskursen zum 
expliziten Thema (ohne daß [sic!] je alle Sinnzusammenhänge oder die Komplexität kultu
rell relevanter Unterscheidungen dargestellt werden könnten)« (Reckwitz 2019: 205). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 43 

dass Wissensordnungen über materielle Träger wie Körper (bspw. Sprechakte) 
und Artefakte (bspw. Bücher) insofern objektiviert und rezipiert werden, als sie 
intersubjektiv verständlich bzw. hermeneutisch zugänglich sind. Im Spiegel die
ser Objektivierung werden judenfeindliche Wissensordnungen in Praktiken des 
Differenzierens ausdrücklich und damit forschungspraktisch fassbar. 

Ein Beispiel: In einem Gruppengespräch mit vier Kindern wird im Kontext des 
Sprechens über religiöse Speisevorschriften von einer Forscherin das Wort »Jude« 
eingebracht. Ahmad, ein siebenjähriger Junge, wiederholt das Wort mit einem fra
genden Tonfall. Die Forscherin stellt ihm daraufhin die Frage, ob er das Wort schon 
einmal gehört habe. Ahmad antwortet, dass »Juden nicht gut« seien, woraufhin Sa
rah, ein gleichaltriges Mädchen einwirft, dass sie »kein Jude« sei. Wahrnehmbar an
gespannt sagt Ahmad: »Die sind ekelhaft, die Juden«. Auf die Frage der Forscherin, 
woher er das wisse, reagiert Ahmad mit der Gegenfrage, ob sie denn wisse, »was Ju
den« seien. Ohne die Antwort der Forscherin abzuwarten, sagt Ahmad: »Juden sind 
gefährlich«. 

An diesem kurzen Beispiel wird deutlich, wie antisemitische Wissensordnun
gen in diskursiven Praktiken des Unterscheidens explizit werden. Das Wort ›Jude‹ 
bringt Wissensordnungen ins Spiel, die eine bestimmte Praktik des Sprechens her
vorrufen. Jüdinnen und Juden zu dämonisieren und abzuwerten, sind bezeichnende 
antisemitisch-kulturelle Codierungen. Indem sie eine Abwertung implizieren, wer
den sie konsequenterweise in Praktiken des Differenzierens eingesetzt und sind in 
diesen als tradierte judenfeindliche Klassifikationsweisen (Codes) rekonstruierbar 
(vgl. auch Cheema in diesem Band). 

3.2.2 Antisemitische Wissensordnungen analysieren 2: Affekte 
Ein weiterer und hier vermutlich unerwarteter Phänomenbereich sind ›Affekte‹. 
Zunächst ist festzuhalten, dass Affekten sowohl in der Kindheits- als auch der 
Antisemitismusforschung ein bedeutender Stellenwert zukommt. In der Kind
heitsforschung werden Affekte insbesondere entwicklungspsychologisch sowie bil
dungs- und kompetenztheoretisch betrachtet (vgl. exempl. Bovenschen et al. 2022; 
Burmeister 2017). Vereinfacht gesagt werden Emotionen hier als etwas untersucht, 
das von Kindern noch zu erlernen resp. in einer bestimmten Weise auszubilden 
ist. Entsprechende Schlagworte sind ›emotionale Kompetenz‹, ›Affektregulation‹ 
und ›emotionale Integration‹. Auch in der Antisemitismusforschung werden in 
den letzten Jahren verstärkt ›affektive Qualitäten‹ beleuchtet (vgl. exempl. Schüler- 
Springorum/Süselbeck 2021). Hier steht die Frage im Raum, inwiefern ›feindliche 
Gefühle‹ (bspw. Verachtung, Abscheu, Ekel, Wut, Neid) ein wesentlicher Bestand
teil des Antisemitismus sind (vgl. Jensen/Schüler-Springorum 2014: 17). In einer 
aktuellen Diskussion wird etwa dafür plädiert, Kognition und Affekte als die zwei 
Seiten einer Medaille zu analysieren (vgl. Ranc 2021: 143). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Auch praxistheoretisch haben Affekte eine zentrale Bedeutung. Sie werden al
lerdings nicht – wie in der Kindheits- und Antisemitismusforschung gemeinhin 
üblich – individuell-psychologisch gefasst, »sondern im Sinne eines doing affect als 
Bestandteil der Praktiken selbst gesehen« (Reckwitz 2021: 61; Herv. i. O.). Als Bedeu
tungsträger werden Affekte nicht als individuelle, biologische oder psychologische 
Eigenschaften begriffen. Vielmehr werden sie als ein kulturell und materiell vermit
teltes soziales Tun und damit als ein konstitutives Element sozialer Praktiken un
tersucht.16 Hervorgehoben wird die den Affekten immanente »kulturelle und sozia
le Grammatik« (Illouz 2024: 16). Oder mit Reckwitz (2016b: 169) gesprochen: »Jede 
soziale Ordnung im Sinne eines Arrangements von Praktiken ist auf ihre Weise ei
ne affektuelle Ordnung, jede soziale Praktik ist auf ihre Weise affektuell gestimmt 
und hat insofern eine affektive Dimension in sich eingebaut«. Die von Reckwitz ge
nannte affektuelle ›Gestimmtheit‹ ist Teil einer jeweiligen zur Routine gewordenen 
sozialen Praktik und wird von einem Subjekt insofern inkorporiert und realisiert, 
als es diese Praktik kompetent zu vollziehen versteht (vgl. ebd.: 170). 

Auf Antisemitismus bezogen sind Affekte hiernach nur vordergründig ein indi
viduelles Gefühl. Tatsächlich ordnen sie sich in den umfassenden Praktikenkomplex 
des Antisemitismus ein und lassen sich von ihm so gestalten, wie er als kulturell-af
fektuelle Ordnung in Erscheinung tritt (vgl. ebd.). Dass junge Kinder auf Jüdinnen 
und Juden mit ›feindlichen Gefühlen‹ reagieren, hängt dahingehend von bestimm
ten antisemitischen Wissensordnungen ab, die emotiv in Praktiken materialisie
ren und dergestalt zu einer körperlichen Realität werden. Judenfeindlich gestimm
te Praktiken umfassen negative Erregungszustände, die im Kontext sowohl nicht
diskursiver als auch diskursiver Praktiken des Differenzierens auftreten. »Negative 
Emotionen lassen sich generell als solche der Unlust, des Widerstands und der Ab
grenzung begreifen« (Reckwitz 2024: 54; Herv. B.R.-K.). Antisemitische Wissensord
nungen können in praxi affektuell so ›gestimmt‹ sein, dass sie verbal und nonverbal 
als feindselige Gefühle (bspw. Ekel, Neid, Hass, Wut, Verachtung, Abscheu) gegen
über Jüdinnen und Juden zur Schau gestellt werden. 

Ein Beispiel: Im Kontext des bereits thematisierten Gruppengesprächs (vgl. 
Abschn. 3.2.1) reagiert Ahmad auf das Wort »Jude«, indem er abrupt stockt, den 
Kopf hebt und die Forscher:in mit weit geöffneten Augen ansieht. Während er 
ausspricht, dass »Juden nicht gut« seien, drückt er sich aus einer knienden Position 
mit beiden Händen vom Boden nach hinten ab, so als wolle er etwas mehr Abstand 

16 ›Affekte‹ sind aus dieser Perspektive damit zunächst einmal nichts, was Kinder erst noch zu 
erlernen hätten, sondern was sie als Träger:innen von ›Kultur‹ in situ und in actu tun. Auch ist 
Antisemitismus hiernach keine individuelle Eigenschaft, die sich aus wie auch immer gear
teten kognitiven und affektiven Strukturen zusammensetzen würde, sondern vielmehr ein 
Konglomerat aus kulturellen Wissensordnungen (vgl. Abschn. 2.2), die als solche emotional 
besetzt sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 45 

zwischen sich und die Forscherin bringen. Ahmad wirkt angespannt. Die dann fol
gende Aussage, dass Juden »ekelhaft« seien, wird mit einem leichten Kopfschütteln 
und einem erneuten sich nach hinten abdrücken ausgeführt. 

Anhand dieser kurzen Beschreibung wird nachvollziehbar, wie antisemitische 
Wissensordnungen in sozialen Praktiken affektuell zur Aufführung kommen. Von 
Ahmads ausdrücklicher Aussage einmal abgesehen, wird ›Ekel‹ hier im Sinne ei
ner negativen ›Gestimmtheit‹ gegen Jüdinnen und Juden als nichtdiskursive Praktik 
deutlich. Offenbar ruft das Wort ›Jude‹ Wissensordnungen auf den Plan, die bei Ah
mad praktisch ein Gefühl des ›Ekels‹ evozieren. So lässt sich deuten, dass die von 
ihm herbeigeführte Praktik des Abstandnehmens insofern emotiv bedingt ist, als 
er gegenüber der Forscherin, die das ›ekelerregende‹ Wort eingeführt hat, erst ein
mal körperlich auf Distanz gehen muss. Das ausgewählte Beispiel verweist auf die 
enorme Bedeutung, die Affekte für eine praxistheoretisch informierte Antisemitis
musanalyse unter jungen Kindern haben und macht zugleich auf die Notwendigkeit 
aufmerksam, insbesondere auch solche Wissensordnungen in Praktiken des Diffe
renzierens zu erforschen, die implizit sind. 

3.2.3 Antisemitische Wissensordnungen analysieren 3: Artefakte 
Auch ›Artefakte‹ sind ein nicht zu vernachlässigender Phänomenbereich. Wie wei
ter oben angeführt, sind sie als Bezugs-, Anwendungs- und Gebrauchsgegenstän
de an der Initiierung, Durchführung und Reproduktion sozialer Praktiken beteiligt 
(vgl. Abschn. 3.2). Damit bestimmte Praktiken vollzogen werden können, bedarf es 
spezifischer Artefakte. So sind bspw. Praktikenkomplexe, aus denen antisemitische 
Slogans an Häuserwänden hervorgehen, auf die Einbeziehung gewisser Utensilien 
angewiesen, ohne die sie praktisch nicht funktionieren würden. »Als Ding, als Ge
genstand kommt den Artefakten eine Materialität und damit eine Effektivität zu: 
Artefakte haben (wie Körper) Wirkungen, ob man will oder nicht, und damit eine 
Eigenmächtigkeit, die sich auf die Möglichkeit von Praktiken […] auswirkt« (Reck
witz 2010a: 193). 

Je nach Situation und Kontext stellen Artefakte sowohl eine Ermöglichung als 
auch eine Einschränkung für Praktiken dar. Sie legen gewisse Handlungen nahe 
und indem sie das tun, machen sie andere potentielle Handlungsweisen unwahr
scheinlich. In der Auseinandersetzung mit Artefakten werden kulturelle Wissens
ordnungen verwendet und auf eine spezifische Weise eingesetzt. Wissensordnun
gen bilden gewissermaßen den Hintergrund, vor dem Artefakte als bedeutungs
voll erkannt und in sinnhafter Weise verwendet werden. »In diesem sinnhaften Ge
brauch behandeln die Akteure die Gegenstände mit einem entsprechenden Verste
hen und einem know how, das nicht selbst durch die Artefakte determiniert ist. An
dererseits und gleichzeitig erlaubt die Faktizität eines Artefakts nicht beliebigen Ge
brauch und beliebiges Verstehen« (Reckwitz 2003: 291). Artefakte sind ein Bestand
teil sozialer Praktiken und als solche nehmen sie Einfluss auf die Art und Weise der 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Realisierung von Wissensordnungen. Im Kontext einer Antisemitismusanalyse un
ter jungen Kindern wäre dahingehend zu fragen, wie antisemitische Wissensord
nungen im Umgang mit bestimmten Artefakten praktisch eingesetzt werden bzw. 
inwiefern Gegenstände den praktischen Einsatz judenfeindlicher Wissensordnun
gen beeinflussen. Zu denken wäre etwa an Situationen, in denen junge Kinder mit 
Spielzeug umgehen. 

Ein Beispiel: In besagtem Forschungsprojekt kamen versuchsweise diversi
tätssensible Handpuppen zum Einsatz, von denen einige eine Kippa trugen (vgl. 
Abschn. 2.1). Es wurde beobachtet, wie die Kinder die Puppen gebrauchen. Wäh
rend die Differenzmarker ›Hautfarbe‹ und ›Kopftuch‹ im Umgang mit den Puppen 
bei einzelnen Kindern unterscheidungspraktisch eine Rolle spielten, war dies bei 
den Puppen mit den Kippot nicht der Fall. Der Umgang der Kinder mit den Hand
puppen ließ keine Rückschlüsse auf antisemitische Wissensordnungen zu. Die 
Kippot wurden von den Kindern offenbar nicht als solche erkannt. 

Trotz dieses Ergebnisses ist mit Blick auf weitere Untersuchungen anzuneh
men, dass in der spielerischen Aneignung von Gegenständen und in der Ausein
andersetzung mit Bildungsmaterialien durchaus Unterscheidungspraktiken beob
achtet werden können, die antisemitisch codiert sind. Praxistheoretisch wäre je
denfalls mit Blick auf junge Kinder zu untersuchen, wie und inwiefern antisemi
tische Wissensordnungen im Umgang mit bestimmten Artefakten in sozialen Prak
tiken verwendet und eigenmächtig gebraucht werden. 

4 Abschließende Betrachtungen 

Die zur Diskussion stehende praxistheoretische Perspektive liefert anregende Im
pulse und Fragestellungen für eine kindheitsforschende Antisemitismusanalyse. 
Sie zeigt erkenntnistheoretische, method(olog)ische und forschungspraktische 
Wege und Richtungen auf, deren Probe aufs Exempel noch weitgehend aussteht. 
Der hier eingeschlagene Weg begreift Kinder als soziale Akteure, die an kulturellen 
Praktiken teilhaben, in deren Horizont kollektive Wissensordnungen ausgehan
delt und eingesetzt werden. Als Träger:innen von Kultur sind Kinder permanent 
in Praktikenkomplexe involviert und damit unmittelbar an der Einsetzung und 
Reproduktion antisemitischer Wissensordnungen beteiligt. Unter diesen Vor
aussetzungen erscheint die Agency von Kindern in einem anderen Licht: In den 
Blick geraten hier nicht lediglich peerkulturelle Vollzugmöglichkeiten kindlicher 
Handlungsmacht, sondern wie sich diese im Kontext unterschiedlichster und 
interferierender kultureller »Praxis-Diskurs-Artefakt-Komplexe« (Reckwitz 2021: 
62) modelliert und gestaltet. Neben routinisierten und relativ geschlossenen, 
sich wiederholenden Praktiken, ist die Potenzialität der Agency damit praktisch 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 47 

im unberechenbaren, konfligierenden und misslingenden Einsatz heterogener 
Wissensordnungen angesiedelt. 

Für eine Untersuchung antisemitischer Wissensordnungen in Praktiken des 
Differenzierens erscheint es plausibel, verschiedene Phänomenbereiche (bspw. 
Diskurse, Affekte, Artefakte) einzubeziehen, in deren Kontext judenfeindliche 
Wissensordnungen in nichtdiskursiven wie diskursiven Praktiken transportiert 
und angewandt werden. Dabei gilt es insbesondere auch solche Praktiken zu 
beleuchten, die nonverbal und damit nicht ohne weiteres zugänglich sind (vgl. 
Abschn. 3.2). Gerade junge Kinder können – noch bevor sie über eine ausgeprägte 
Sprachfähigkeit und intellektuelle Verstehbarkeit verfügen – gefordert sein, »ri
tuelle Kompetenzen des Mitspielens in Praktiken zu zeigen« (Bollig/Kelle 2014: 
276). Um verstehen zu können, wie sie das tun, bietet sich eine Analyse derjenigen 
impliziten Wissensordnungen an, die dabei »sozusagen stillschweigend vorhanden 
sind« (Reckwitz 2021: 60). Eine Stärke des hier vorgestellten Ansatzes besteht darin, 
dass antisemitisch-kulturelle Codierungen unter jungen Kindern insbesondere 
auch in ihrer nonverbalen Form als inkorporiertes, nichtreflexives Wissen in den 
Blick geraten. So ist es naheliegend danach zu fragen, inwiefern junge Kinder über 
entsprechendes antisemitisches Wissen verfügen, wie sie es sich in alltäglichen 
Praktikenkomplexen aneignen und wie sie es in Praktiken zur Anwendung bringen. 

Von den instruktiven Impulsen und Fragestellungen einmal abgesehen, gehen 
mit der aufgezeigten Perspektive aber auch erkenntnistheoretische Problemstellun
gen und konzeptionelle wie empirische Herausforderungen einher, die es noch ein
gehender zu diskutieren gilt. So wäre etwa im Anschluss an eine von Nicole Bal
zer und Johannes Bellmann (2023: 59; Herv. i. O.) aufgestellte These zu erörtern, 
inwiefern der vorliegende praxistheoretische Ansatz »mit einer Ent-Pädagogisierung 
erkauft wird«, wenn mentale bzw. kognitive Dimensionen – wie bspw. ›subjektive 
Erfahrungen‹ – in der Folge ausgespart bleiben. In der Kindheitsforschung werden 
insbesondere Erziehungs-, Lern- und Bildungsprozesse untersucht, die praxistheo
retisch nur bedingt zu fassen sind (vgl. ebd.). Daraus ergibt sich auch eine Heraus
forderung für die Antisemitismusforschung. Sie besteht in der Frage, wie Juden
feindschaft politisch und pädagogisch zu begegnen ist, wenn sie nicht eine subjek
tive, sondern eine praxeologische Dimension aufweist. In der Konsequenz wären 
entsprechende Anstrengungen auf Praktikenkomplexe bzw. einzelne Praktiken zu 
richten und nicht auf die kognitiv-emotionale Konstitution antisemitischer Subjek
te (vgl. Jensen/Schüler-Springorum 2014: 24). In der Theorie weist der vorgestellte 
Ansatz zudem einen hohen Abstraktionsgrad auf und es wäre forschungspraktisch 
noch eingehender zu prüfen, was davon wie umgesetzt werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Literatur 

Bak, Raphael/Machold, Claudia (Hg.) (2022): Kindheit und Kindheitsforschung in
tersektional denken. Theoretische, empirische und praktische Zugänge im Kon
text von Bildung und Erziehung, Wiesbaden: Springer VS. 

Balzer, Nicole/Bellmann, Johannes (2023): »Praxistheoretische Forschung zwischen 
Pädagogisierung und Ent-Pädagogisierung. Chancen und Risiken einer sozial
theoretischen Umcodierung der Erziehungswissenschaft«, in: Nele Kuhlmann/ 
Nadine Rose/Ole Hilbrich/Johannes Bellemann/Sabine Reh (Hg.), Sozialtheore
tische Erziehungswissenschaft. Konturen eines Theorie- und Forschungspro
gramms, Wiesbaden: Springer VS, S. 35–65. 

Bergmann, Werner/Körte, Mona (Hg.) (2004): Antisemitismusforschung in den 
Wissenschaften, Berlin: Metropol. 

Bittner, Martin/Budde, Jürgen (2018): »Der Zusammenhang vom Impliziten und Ex
pliziten in praxistheoretischen Perspektiven«, in: Jürgen Budde/Martin Bittner/ 
Andrea Bossen/Georg Rißler (Hg.), Konturen praxistheoretischer Erziehungs
wissenschaft, Weinheim/Basel: Beltz Juventa, S. 32–50. 

Bollig, Sabine/Kelle, Helga (2014): »Kinder als Akteure oder als Partizipanden von 
Praktiken? Zu den Herausforderungen für eine akteurszentrierte Kindheitsso
ziologie durch Praxistheorien«, in: Zeitschrift für Soziologie der Erziehung und 
Sozialisation 34, S. 263–279. 

Bollig, Sabine/Neumann, Sascha/Betz, Tanja/Joos, Magdalena (2018): »Einleitung: 
Institutionalisierungen von Kindheit. Soziale Ordnungsbildung im Schnittfeld 
von Pädagogik, Wissenschaft und Gesellschaft«, in: Tanja Betz/Sabine Bollig/ 
Magdalena Joos/Sascha Neumann (Hg.), Institutionalisierungen von Kindheit. 
Childhood Studies zwischen Soziologie und Erziehungswissenschaft, Wein
heim/Basel: Beltz Juventa, S. 7–20. 

Bostancı, Seyran/Ilgün-Birhimoeğlu, Emra (Hg.) (2024): Elementarpädagogik in 
der postmigrantischen Gesellschaft. Theoretische und empirische Zugänge zu 
einer rassismuskritischen Pädagogik. Weinheim und Basel: Beltz Juventa. 

Bovenschen, Ina/Reim, Julia/Wendt, Eva-Verena/Walper, Sabine (2022): »Entwick
lungspsychologische Ansätze«, in: Krüger/Grunert/Ludwig, Handbuch Kind
heits- und Jugendforschung, S. 55–87. 

Budde, Jürgen/Rißler, Georg (2022): »Theorien sozialer Praktiken«, in: Krüger/ 
Grunert/Ludwig, Handbuch Kindheits- und Jugendforschung, S. 143–167. 

Burmeister, Christoph T. (2017): »Emotionen als Kompetenz. Über das Regieren der 
kindlichen (und erwachsenen) Seele in der Spätmoderne«, in: Anna Fangmeyer/ 
Johanna Mierendorff (Hg.), Kindheit und Erwachsenheit in sozialwissenschaft
licher Forschung und Theoriebildung, Weinheim/Basel: Beltz Juventa, S. 37–54. 

Corsaro, William A. (2005): »Collective Action and Agency in Young Children’s 
Peer Cultures«, in: Jens Qvortrup (Hg.), Studies in Modern Childhood. Socie

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 49 

ty, Agency, Culture, Houndmills, Basingstoke, Hampshire: Palgrave Macmillan, 
S. 231–247. 

Eckermann, Torsten/Heinzel, Friederike (2015): »Kinder als Akteure und Adressa
ten? – Praxistheoretische Überlegungen zur Konstitution von Akteuren und 
(Schüler-)Subjekten«, in: Zeitschrift für Soziologie der Erziehung und Soziali
sation 35, S. 23–38. 

Enzenbach, Isabel (2012): »Antisemitismus als soziale Praxis«, in: APuZ. Sie
he https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/130424/antisemitismus-als-so 
ziale-praxis/ 

Goldhorn, Yasmine/Rensch-Kruse, Benjamin (2025): »Antisemitismus in Kinder
tagesstätten erforschen. Forschungsethische Perspektiven und Reflexionen 
dilemmatischer Herausforderungen«, in: Sabine Andresen/Michael Fingerle/ 
Helge Kminek (Hg.), Erziehungswissenschaft und Ethik – zu den Verstrickun
gen einer Disziplin. Stuttgart: Kohlhammer, i. E. 

Heinzel, Friederike (2012): »Qualitative Methoden in der Kindheitsforschung. Ein 
Überblick«, in: Friederike Heinzel (Hg.), Methoden der Kindheitsforschung. 
Ein Überblick über Forschungszugänge zur kindlichen Perspektive, Weinheim/ 
Basel: Beltz Juventa, S. 22–35. 

Heinzel, Friederike/Kränzl-Nagl, Renate/Mierendorff, Johanna (2012): »Sozialwis
senschaftliche Kindheitsforschung – Annäherungen an einen komplexen For
schungsbereich«, in: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 11, S. 9–37. 

Holz, Klaus/Haury, Thomas (2021): Antisemitismus gegen Israel, Hamburg: Ham
burger Edition 

Holz, Klaus/Ullrich, Peter (2024): »Ebenen der Erforschung von Antisemitismus: 
Einstellungen, Vorfälle, Kultur und Organisation«, in: Peter Ullrich/Sina Arnold/ 
Anna Danilina/Klaus Holz/Uffa Jensen/Ingolf Seidel/Jan Weyand (Hg.), Was ist 
Antisemitismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft, Göttingen: 
Wallstein Verlag, S. 63–68. 

Hörning, Karl H./Reuter, Julia (2004): »Doing Culture: Kultur als Praxis«, in: Karl H. 
Hörning/Julia Reuter (Hg.), Doing Culture. Neue Positionen zum Verhältnis von 
Kultur und sozialer Praxis, Bielefeld: transcript, S. 9–15. 

Illouz, Eva (2024): Explosive Moderne, Berlin: Suhrkamp. 
Jensen, Uffa/Schüler-Springorum, Stefanie (2014): »Antisemitismus und Emotio

nen«, in: APuZ 64, S. 17–24. 
Krüger, Heinz-Hermann/Grunert, Cathleen/Ludwig, Katja (Hg.) (2022): Handbuch 

Kindheits- und Jugendforschung, Wiesbaden: Springer VS. 
Moebius, Stephan (2020): Kultursoziologie, 3., aktualisierte und ergänzte Auflage, 

Bielefeld: transcript. 
Pfaff, Nicole/Tervooren, Anja (2022): »Differenztheoretische Ansätze«, in: Krüger/ 

Grunert/Ludwig, Handbuch Kindheits- und Jugendforschung, S. 217–248. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/130424/antisemitismus-als-soziale-praxis/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/130424/antisemitismus-als-soziale-praxis/
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/130424/antisemitismus-als-soziale-praxis/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/130424/antisemitismus-als-soziale-praxis/


50 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Ranc, Julijana (2021): »Zum Sucht- und Lustcharakter interpersonaler Ressenti
ment-Kommunikation«, in: Schüler-Springorum/Süselbeck, Emotionen und 
Antisemitismus. Geschichte – Literatur – Theorie, S. 142–164. 

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine 
sozialtheoretische Perspektive«, in: Zeitschrift für Soziologie 32, S. 282–301. 

Reckwitz, Andreas (2010a): »Auf dem Weg zu einer kultursoziologischen Analy
tik zwischen Praxeologie und Poststrukturalismus«, in: Monika Wohlrab-Sahr 
(Hg.), Kultursoziologie. Paradigmen – Methoden – Fragestellungen, Wiesba
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 179–205. 

Reckwitz, Andreas (2010b): Subjekt, Bielefeld: transcript. 
Reckwitz, Andreas (2010c): »Der Ort des Materiellen in den Kulturtheorien. Von so

zialen Strukturen zu Artefakten«, in: Andreas Reckwitz (Hg.): Unscharfe Gren
zen. Perspektiven der Kultursoziologie, Bielefeld: transcript, S. 131–156. 

Reckwitz, Andreas (2012): Die Transformation der Kulturtheorien. Zur Entwicklung 
eines Theorieprogramms, 3. Auflage, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

Reckwitz, Andreas (2016a): »Die ›neue Kultursoziologie‹ und das praxeologische 
Quadrat der Kulturanalyse«, in: Andreas Reckwitz (Hg.), Kreativität und so
ziale Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheorie, Bielefeld: transcript, 
S. 23–48. 

Reckwitz, Andreas (2016b): »Praktiken und ihre Affekte«, in: Hilmar Schäfer (Hg.): 
Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm, Bielefeld: transcript, 
S. 163–180. 

Reckwitz, Andreas (2019): »Praktiken und Diskurse. Eine sozialtheoretische und me
thodologische Relation«, in: Herbert Kalthoff/Stefan Hirschauer/Gesa Linde
mann (Hg.), Theoretische Empirie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 188–209. 

Reckwitz, Andreas (2021): »Praxistheorie als Sozialtheorie«, in: Andreas Reckwitz/ 
Harmut Rosa (Hg.), Spätmoderne in der Krise. Was leistet die Gesellschaftstheo
rie?, Berlin: Suhrkamp, S. 51–68. 

Reckwitz, Andreas (2024): Verlust. Ein Grundproblem der Moderne, Berlin: Suhr
kamp. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine/Diehm, Isabell 
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -re
flexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen 
Kindheit«, in: Bostancı/Ilgün-Birhimoeğlu, Elementarpädagogik in der postmi
grantischen Gesellschaft. Theoretische und empirische Zugänge zu einer rassis
muskritischen Pädagogik, S. 79–95. 

Rocher, Guy (2004): A General Introduction to Sociology. A Theoretical Perspective, 
London: Academic Publishers. 

Schatzki, Theodore R. (1996): Social Practices. A Wittgensteinian Approach to Hu
man Activity and the Social, Cambridge: Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 51 

Schatzki, Theodore R. (2002): The Site of the Social. A Philosophical Account of the 
Constitution of Social Life and Change, University Park Pennsylvania: Pennsyl
vania State University Press. 

Schatzki, Theodore R./Knorr Cetina, Karin/von Savigny, Eike (Hg.) (2001): The Prac
tice Turn in Contemporary Theory, London and New York: Routledge. 

Schmidt, Friederike/Schulz, Marc (2022): »Kinder und Kulturen«, in: Krüger/ 
Grunert/Ludwig, Handbuch Kindheits- und Jugendforschung, S. 925–943. 

Schüler-Springorum, Stefanie/Süselbeck, Jan (Hg.) (2021): Emotionen und Antise
mitismus. Geschichte – Literatur – Theorie, Göttingen: Wallstein Verlag. 

Villa, Paula-Irene (2012): Judith Butler. Zur Einführung, Frankfurt a.M./New York: 
Campus Verlag. 

Volkov, Shulamit (2000): Antisemitismus als kultureller Code: Zehn Essays 2., erwei
terte Auflage, München: C. H. Beck. 

Weyand, Jan (2024): »Shulamit Volkov: Antisemitismus als kultureller Code«, in: Pe
ter Ullrich/Sina Arnold/Anna Danilina/Klaus Holz/Uffa Jensen/Ingolf Seidel/Jan 
Weyand (Hg.), Was ist Antisemitismus? Begriffe und Definitionen von Juden
feindschaft, Göttingen: Wallstein Verlag, S. 148–151. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 

Eine empirische Perspektive auf Antisemitismus 

unter jungen Kindern 

Saba-Nur Cheema 

»Kinder haben doch keine Vorurteile!« So oder ähnlich waren die Reaktionen 
auf unsere empirische Studie, in der es um die Erforschung von antisemitischen 
Differenzpraktiken unter Kindern geht. Das ist nicht überraschend: Trotz der 
wissenschaftlich unumstrittenen Erkenntnis, dass Kinder bereits im frühen Alter 
soziale Kategorisierungen vornehmen, hält sich die Erzählung des ›unschuldigen 
Kindes‹ – verknüpft mit der Unfähigkeit der Kinder, Vorurteile oder Differenzen 
zu artikulieren – wie eine Binsenweisheit (vgl. Diehm in diesem Band). Unter der 
Prämisse der interdisziplinären und sozialkonstruktivistisch inspirierten child
hood studies, die sich ab Mitte der 1980er Jahre in den USA, Großbritannien und in 
skandinavischen Ländern entwickelten, wird unter anderem dieser Topos heraus
gefordert, da Kindheit als eigenständige Lebensphase begriffen und Kindern Agency 
zugeschrieben wird. Demnach würden Kinder ihre Wirklichkeit aktiv mitgestalten 
und ko-konstruieren. Dabei steht im Zentrum die Frage, wie und unter welchen 
Bedingungen sich die Agency der Kinder zeigt (vgl. Bollig/Kelle 2014: 267). Und 
welche Rolle dabei diskursive Praktiken des Unterscheidens spielen, ist die Aus
gangsfrage des vorliegenden Textes. Denn ausgehend von dieser Frage erforschten 
wir im Projekt »Antisemitismus in pädagogischen Kontexten. Religiös codierte 
Differenzkonstruktionen in der frühen und mittleren Kindheit« (2021–2024), wie 
sich antisemitische Differenzkonstruktionen unter jungen Kindern äußern (vgl. 
Rensch-Kruse et al. 2024).1 Unsere qualitativ-empirische Forschung ist der sozial
wissenschaftlich informierten erziehungswissenschaftlichen Kindheitsforschung 

1 Die Forschungsstudie ist ein Teilprojekt vom BMBF geförderten interdisziplinären Verbund
projekt »Antisemitismus in pädagogischen Kontexten – Religiös codierte Differenzkonstruk
tionen in der frühen und mittleren Kindheit« (2021–2024), angesiedelt an der Goethe-Univer
sität Frankfurt. Es wurde von Isabell Diehm († 2023), Benjamin Rensch-Kruse, Yasmine Gold
horn und mir verantwortet. Bei dem vorliegenden Text handelt es sich um die Präsentation 
meiner ersten Ergebnisse der empirischen Studie im Kontext der laufenden Dissertation. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

zuzuordnen. Wir führten Gruppendiskussionen mit Kindern, Interviews mit päd
agogischen Fachkräften (siehe Goldhorn in diesem Band) sowie mit Elternteilen 
durch. 

Im vorliegenden Beitrag wird anhand einer Gesprächssequenz aus der Grup
pendiskussion mit Kindern exemplarisch diskutiert, inwiefern mit der Auffassung 
der kindlichen Agency antisemitische Differenzierungspraktiken unter Kindern in
terpretiert werden können. Der Beitrag beginnt mit (I) drei theoretischen Einfüh
rungen in (1) die Agency aus der Kindheitsforschung, (2) das Konzept des doing diffe
rence und (3) die Differenzpraxis des von mir genannten ›antisemitischen Othering‹. 
Im (II) empirischen Teil stelle ich das (1) methodische Vorgehen meiner qualitativ- 
empirischen Studie und (2) die für den vorliegenden Text relevante Gesprächsse
quenz vor. Daran anschließend folgt (3) die Interpretation des Beispiels aus der Em
pirie. Der Text endet mit einem Resümee (III). 

I Theoretische Konzepte 

1 Das Konzept der Agency aus der Kindheitsforschung 

Die neue interdisziplinäre Kindheitsforschung, die sich seit den 1980er Jahren eta
bliert hat, ist als Erweiterung der wissenschaftlichen Auffassungen über Kindheit zu 
verstehen. Eine Erweiterung insofern, weil sie die Phase der Kindheit nicht mehr le
diglich als Vorbereitung auf das Erwachsenwerden versteht, sondern als eigenstän
dige Lebensphase (vgl. u.a. Honig 1999a; Heinzel 2000). Auch in der erziehungswis
senschaftlichen Forschung wird seit einigen Jahren die erwachsenenzentrierte und 
primär erziehungsobjekthafte Perspektive auf Kindheit hinterfragt und sich an der 
Prämisse des aktiven Kindes der soziologischen Kindheitsforschung orientiert (vgl. 
Thole et al. 2013: 31). Im deutschen Sprachraum entstand so eine erziehungswissen
schaftliche Kindheitsforschung, die an das (internationale) Programm der sozial
wissenschaftlichen Kindheitsforschung anschließt und es »als Theorie und Empi
rie der pädagogischen Institutionalisierung von Kindheit« auslegt (Neumann 2013: 
143). Durch diese »empirische Wende« (vgl. Diehm in diesem Band) ist nicht nur 
die Verschränkung zwischen den Erziehungswissenschaften mit der Kindheitsfor
schung, sondern auch eine mit der Migrationsforschung entstanden, die die inter
disziplinäre Auseinandersetzung mit Themenkomplexen wie Migration, Ungleich
heit und Bildung ermöglicht. 

Der Anspruch der Kindheitsforschung ist, mehr mit Kindern anstatt über Kin
der zu forschen. Der Wandel, ihre Sichtweisen und Bedürfnisse zu erfassen, ist da
mit Bestandteil von zahlreichen methodologischen Überlegungen verbunden mit 
der Frage, ob und wie die Perspektive von Kindern einbezogen werden kann (u.a. 
Honig 1999b; Honig/Lange/Leu 1999; Behnken/Zinnecker 2001; Heinzel 2000). Doch 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 55 

selbstkritisch wird unter Kindheitsforschenden festgestellt, dass die Forschung er
wachsenenzentriert bleibt, denn selbst die Vorstellung, dass Kinder in Forschungs
situationen als »Experten ihrer Lebenswelt angesehen und behandelt werden sol
len« (Heinzel 2000: 27) ist eine These von Erwachsenen. Entsprechend ist es not
wendig, in jeder Forschung mit Kindern die generationale Differenz zu reflektie
ren (vgl. Alanen 1997). Was die Auswahl der Methoden betrifft, bedient man sich in 
der Kindheitsforschung den klassischen Methoden der Sozialforschung, wie Inter
views oder Gruppendiskussionen, die allerdings entsprechend angepasst werden 
(Mey/Schwentesius 2019: 27). Doch die Methoden können nicht einfach in die Kind
heitsforschung ›importiert‹ werden. Denn die Prinzipien in der qualitativen For
schung und die Anwendung der Verfahren sind basierend auf den Möglichkeiten der 
Kommunikation zwischen Erwachsenen entstanden. Diese »adultzentrischen For
schungsprinzipien« (ebd.) bedürfen einer Reflexion, denn unabhängig des metho
dischen Verfahrens besteht ein Konsens, dass die Forschung mit Kindern nie ›wirk
lich‹ die Perspektive der Kinder einnehmen kann, noch wird dadurch die Welt mit 
»den Augen der Kinder« (ebd.: 34) betrachtet. 

Die zentrale Prämisse der sozialkonstruktivistisch inspirierten Kindheits
forschung ist, dass Kinder nicht als unfertige Wesen oder ›kleine Erwachsene‹ 
betrachtet werden, sondern als Akteure ihrer Umwelt und Konstrukteure ihres 
Lebens (vgl. Bühler-Niederberger 2005; Honig 1999a; Alanen 1997; Qvortrup 1994). 
Dieses Konzept der Agency hat einen prominenten Stellwert, es gilt als »eines der 
Schlüsselkonzepte, wenn nicht das Schlüsselkonzept der childhood studies« (James/ 
James 2012: 3). Der Ausdruck Agency ist dabei als ein »Schirm- und Containerbe
griff« zu verstehen, der »eine allgemeine sozialtheoretische Prämisse markiert, die 
ganz unterschiedliche empirische Auslegungen stimuliert hat« (Bollig/Kelle 2014: 
266). Im deutschen Sprachraum wird entweder auch von Agency gesprochen oder es 
wird die Wendung »Kinder als Akteure« beschrieben. Dabei wird zwischen Kind
heit und Kindern differenziert: »Auf der einen Seite analysiert man die staatlichen, 
rechtlichen und institutionellen oder diskursiven Konstruktionen von Kindheit, 
auf der anderen Seite betrachtet man Kinder als Akteure in eigenem Recht und in 
eigener Lebenswirklichkeit« (Kelle 2005: 145). Insofern liegt dem Ansatz auch das 
Zusammendenken von Structure und Agency zugrunde, denn die Akteurschaft des 
Kindes als Kind ist limitiert durch die Strukturen der generationalen Ordnung (vgl. 
Bollig/Kelle 2014: 266). 

Das Konzept der Agency der Kinder wird häufig für seine Vagheit kritisiert, dem 
eine stringente Bestimmung fehlen würde (vgl. Helfferich 2012). Es sei unklar, was 
die Eigenständigkeit der Kinder auszeichne und welcher Grad von Eigenständig
keit welchen Einfluss auf die soziale Wirklichkeit habe (Bluebond-Langner/Korbin 
2007: 242). Gegen diese Kritik ist zunächst einzuwenden, dass es den Vertretern je
ner Kindheitsforschung primär darum ging, Kindern eine Kompetenz zuzuschrei
ben – und zwar als Antithese zu der Auffassung, Kinder seien passive Wesen. Da

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

bei wird mit ›kompetent‹ nicht etwa ›gelungenes‹ Handeln gemeint. Es geht »viel
mehr um die heuristische Annahme, dass die Teilhabe an kinderkulturellen Prak
tiken Kompetenzen ebenso verlangt, wie hervorbringt« (Bollig/Kelle 2014: 264). Mit 
Blick auf die generationale Differenz wird mit der Zuschreibung der Kinder als kom
petent an eine eigenständige Kinderkultur gedacht, die der Erwachsenenkultur ge
genübersteht. Dieser Ansatz entspricht der Idee der Kinderkulturen, wie zum Bei
spiel bei William A. Corsaro (1992), der die Kinderwelt als eine mit eigenständigen 
kulturellen Praktiken begreift, in der die Interaktion unter Gleichaltrigen, die »peer 
culture« zentral sei. Corsaro spricht dabei von einem Prozess der »interpretive repro
duction« (Corsaro 2012: 21) und weist auf gleich zwei Aspekte hin: mit interpretativ 
wird die innovative und kreative Eigenleistung des Kindes betont, mit reproduzie
ren wird deutlich gemacht, dass Kinder nicht nur passiv die Gesellschaft und Kultur 
konsumieren – sondern mitgestalten. 

Mit einer praxistheoretischen Auffassung von Agency werden Kinder »als Parti
zipanden der Praktiken und damit auch der Ordnungen, die diese herstellen« (Bol
lig/Kelle, 2014: 274), verstanden. Damit gehen Selbstpositionierungen von Kindern 
einher, die sie »aktiv und situativ« (ebd.) miteinbringen. Mit dieser Definition be
deutet Agency also nicht nur, dass sie eine inkorporierte Eigenschaft von Kindern als 
Personen ist. Sie meint auch, dass Agency als »Effekt von Praktiken« (ebd.: 277) und 
damit prozesshaft sowie situativ variabel zu begreifen ist. 

2 Die Praxis des doing difference unter Kindern 

In der erziehungswissenschaftlichen Differenzforschung wird der »Zusammen
hang von Differenzproduktion und Prozessen pädagogischer Ordnungsbildungen« 
(Diehm/Kuhn/Machold 2017: 1f) seit mehreren Jahren erforscht.2 Differenzen, die 
gleichzeitig Ungleichheit produzieren, werden dabei als konstruiert und sozial 
erzeugt erachtet (vgl. Mecheril/Plößer 2009). Der berühmt gewordene Ausdruck 
doing gender beschreibt genau diesen Prozess, den die Soziologen Candace West 

2 In den Erziehungswissenschaften ist der Blick auf Differenz unausweichlich mit sozialen Un
gleichheitsstrukturen verbunden. Helma Lutz und Norbert Wenning (2001) arbeiteten 13 bi
polare hierarchische Differenzlinien heraus, die soziale Ungleichheit verstärken und in der 
kritischen Erziehungswissenschaft erforscht werden. Die Linien sind als Ordnungskategorien 
moderner Gesellschaften zu verstehen. Sie beschreiben Kategorien (z.B. Geschlecht) sowie 
Grunddualismen (z.B. männlich-weiblich), die hierarchisch funktionieren: Norm versus Ab
weichung (ebd.: 20). Damit ist jede Kategorie von einem strukturellen Machtverhältnis in
nerhalb der Gesellschaft gekennzeichnet. Der gemeinsame Blick auf Differenz und Macht 
ist neuer und letztlich auf das gesteigerte Bewusstsein einer pluralen Gesellschaft zurückzu
führen, welches ein neues Verständnis von Toleranz hervorbrachte (vgl. Diehm/Radtke 1999; 
Lutz/Wenning 2001) 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 57 

und Don Zimmermann (1987) für die konstruierte Vorstellung von Geschlecht for
mulierten. Geschlecht wird dabei nicht als etwas verstanden, »was jemand hat oder 
ist, sondern als etwas, was jemand tut. […] Was lange Zeit als Eigenschaft einzelner 
Personen oder Personengruppen betrachtet wurde, wird jetzt als gegenseitiger 
Prozess aller an einer Interaktion Beteiligten definiert, als Prozess, in welchem 
ohne Unterbrechung und wechselseitig gemeinsame Bedeutungen hervorgebracht 
werden« (Tervooren 2006: 15). Doing gender sei demnach ein alltäglicher Prozess 
sozialer Interaktionen, der auch als »powerful reinforcer and legitimator of hierarchical 
arrangements« (West/Zimmermann 1987: 146) fungiert. West und Fenstermaker 
erweiterten im Jahr 1995 das Konzept mit doing difference auf weitere Differenzver
hältnisse, denn, so die Autorinnen, um soziale Ungleichheit zu verstehen, reiche 
die Kritik an der Re-Produktion der Geschlechterdifferenz und -verhältnisse nicht 
aus (West/Fenstermaker 1995: 9). So spezifizierte zum Beispiel Isabell Diehm (2000 
und in diesem Band) mit Blick auf Ethnisierungsprozesse die Praxis des doing ethni
city, um den sozialen Umgang (hier: unter jungen Kindern) mit ethnisch codierten 
Unterscheidungen zu beschreiben.3 In diesem Zusammenhang setzte sich in der 
Differenzforschung die Perspektive durch, dass nicht nur eine Differenzkategorie in 
alltäglichen Handlungen und Interaktionen relevant ist. So ist aus dem feministi
schen Diskurs über Fragen von Ungleichheit und Differenz unter Frauen die heute 
viel zitierte Triade von race, class, gender entstanden, die das Zusammenwirken die
ser Differenzlinien analysiert. Das meint auch das Konzept der »Intersektionalität«, 
welches den »komplexen Wechselwirkungen zwischen ungleichheitsgenerierenden 
Differenzkategorien« gerecht werden will (Mecheril/Plößer 2009: 201).4 

Im Zusammenhang mit dem Konzept der Agency von Kindern, die praxistheore
tisch unter anderem als Effekt von sozialen Praktiken zu konzipieren ist (vgl. Bollig/ 
Kelle 2014), stellt sich die Frage, ob (und wie) sich Differenzierungspraktiken unter 

3 Damit nutzt Diehm explizit nicht den essentialistischen Begriff der ›Ethnie‹, der als Grup
penbezeichnung für Menschen verwendet wird, die sich in Sprache, Kultur und Religion äh
neln würden und damit eine »problematische Nähe zum anthropologischen Rassebegriff« 
(Machold/Wienand 2021: 30) aufweist. So wird ›Ethnizität‹ heute »nicht mehr als soziale Tat
sache und somit essentialistisch verstanden, sondern als eine soziale Konstruktion basierend 
auf ›gesellschaftlich situierten sozialen Dynamiken bzw. Praktiken‹« (Diehm et al. 2017: 12) 
gesehen. 

4 Begrifflich geht das Konzept der Intersektionalität zurück auf die Juristin Kimberle Crenshaw, 
die die Schnittstellen und damit die gegenseitige Beeinflussung von Differenzkategorien – 
z.B. Klasse, Geschlecht, Alter, Sexualität, race – betonte (Crenshaw 1989). Zwar ist jede Kate
gorie auch für sich allein wirksam, doch erhält die eine durch die andere eine »zusätzliche 
Verankerung« (vgl. Diehm/Radtke 1999: 95). In diesem Zusammenhang wird auch über das 
sogenannte Differenzdilemma (vgl. Kiesel 1996) diskutiert, indem davon ausgegangen wird, 
dass die Anerkennung von Differenz die Reproduktion der Differenz mit sich bringt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Kindern äußern. Aus einer rein entwicklungspsychologischen Perspektive ist em
pirisch bereits erforscht, dass sich soziale Kategorisierungen in der frühen Kind
heit entwickeln (vgl. u.a. Aboud 1988; Bigler/Liben 2007). Doch nicht nur die Em
pirie aus der Entwicklungspsychologie, auch Studien der sozial- und erziehungs
wissenschaftlichen Kindheitsforschung ergeben, dass Kinder an unterschiedlichen 
Ausdrücken des doing difference – z.B. doing gender (Breidenstein/Kelle 1998; Thorne 
1993); doing ethnicity (Diehm 2000; Diehm/Kuhn 2005, 2006), doing race (van Ausdale/ 
Feagin 2001; MacNaughton/Davis 2009); doing background (Machold/Wienand 2021) 
– beteiligt sind. Sie zeigen eindrücklich, wie Kinder bereits im Vorschulalter soziale 
Kategorisierungen ausdrücken und diese im Sinne der Agency als aktive Mitgestalter 
und Ko-Konstrukteure interpretieren. 

3 Die Wahrnehmung der Religionsanderen und ›antisemitisches Othering‹ 

Eine weitere und in der Differenzforschung noch vergleichsweise weniger beachte
te Kategorie ist Religion, was sich im Zuge der zunehmenden religiösen Pluralisie
rung der Gesellschaft allmählich verändert (vgl. Rensch-Kruse 2024: 12f). Im Zusam
menhang des hier zugrundeliegenden Forschungsprojektes ging es um die Frage, 
inwiefern sich die Differenz zum Religionsanderen – nach Paul Mecheril und Oscar 
Thomas-Olalde (2011; 2020), die bezugnehmend auf die Praxis des Othering Religi
onsminderheiten (insb. Muslime) beschreiben – in der sozialen Praxis von Kindern 
äußert. Dabei spiele Religion – in Abgrenzung von einer theologischen als auch re
ligionssoziologischen Herangehensweise – als ein Identitäts- und Zugehörigkeits
merkmal und damit als soziale Kategorie eine wirksame Rolle, in der auch die »zeit- 
und raumrelative Option der sozialen Adressierung, Identifikation und des Verste
hens« (Mecheril/Thomas-Olalde 2020: 109) bedeutsam sind. So verstanden ist Reli
gion aus differenztheoretischen Überlegungen relevant, da sie zur diskursiven Ab
grenzung der Religionsanderen dient: »›Religion‹ wird mit Andersheit (Otherness) ver
bunden; die ›andere Religion‹ ist in diesen diskursiven Topoi die ›Religion der Ande
ren‹, womit die Andersheit der Anderen als quasi-religiöse Setzung festgelegt wird« 
(ebd. 2011: 46). Mit dem Ausdruck der Religionsanderen wird hervorgehoben, dass es 
sich um eine aktive Abgrenzung des ›Eigenen‹ vom ›Anderen‹ handelt, wie im Kon
zept der Andersmachung bzw. ›Veranderung‹ (›Othering‹) aus der rassismustheo
retischen Auseinandersetzung.5 Mecheril und Thomas-Olalde (2020) sprechen im 

5 Othering beschreibt die Konstruktion von Anderen in einer hierarchisierten Gesellschaft, 
die zu einer Legitimation hegemonialer Ordnungen dient. Gerade wenn es um ›den Islam‹ 
bzw. ›die Muslime‹ geht, wird eine kulturalistische Argumentation angewendet, indem es 
die Vorstellung einer homogenen ›islamischen Kultur und Lebensweise‹ gibt. In der Rassis
musforschung wird dieser Prozess auch als Kulturrassismus bezeichnet, in dem an die Stel
le der ›Rasse‹-Vokabel nun das Wort ›Kultur‹ getreten ist (vgl. Memmi 1999; Balibar 1990). 
Dieser kulturelle Differenzialismus basiert auf einem essenzialistischen Wahrnehmungssys

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 59 

Zusammenhang der Markierung von Religionsanderen später auch von ›religiöse[m] 
Othering‹, das darin bestehe, dass »bestimmte (selbstartikulierte oder zugeschriebe
ne) religiöse Zugehörigkeiten als Ausdruck gesellschaftlichen Andersseins und als 
Hinweis auf die Legitimität spezifischer Behandlungsweisen« (ebd.: 109) zu inter
pretieren seien. Damit wird Othering nicht nur als ein »sozialpsychologisches Phä
nomen der Abgrenzung und Distinktion« (Riegel 2016: 54) begriffen, sondern auch 
als eine »spezielle Form der Kommunikation« (Freuding 2022: 333). Dies betone wie
derum die soziale Praxis des »Different-Machens« (Riegel 2016: 58). 

In der erziehungswissenschaftlichen Migrationsforschung bezieht man sich 
in diesem Zusammenhang primär auf antimuslimische Diskurse, da sich Religion 
als soziale Differenz, das religiöse Othering, im deutschsprachigen Diskursraum 
seit Jahrzehnten besonders stark auf ›den Islam‹ und ›die Muslime‹ konzentriert. 
Inwiefern das Konzept der Religionsanderen bzw. des religiösen Othering auf eine 
bestimmte Wahrnehmung von Juden übertragen werden kann, um damit antisemi
tische Differenzierungspraktiken zu untersuchen, lässt sich an unterschiedlichen 
Aspekten diskutieren. Zwar ist der Ursprung der Judenfeindschaft im christlich 
motivierten Antijudaismus eindeutig religiös begründet gewesen. Jedoch änderte 
sich dies ab Ende des 19. Jahrhunderts, als der rassistisch motivierte Antisemitis
mus immer mehr Zuspruch fand (vgl. Benz 2004; Bergmann 2006). Der wesentliche 
Unterschied zwischen Antijudaismus und modernem heutigen Antisemitismus 
ist, dass Juden nicht mehr (primär) als ›religiös Andere‹ gesehen werden. Daran 
ändert sich allerdings nichts an der Funktion des Phänomens (vgl. Koerrenz 2021: 
133). Die »religiöse Unterfütterung durch den christlichen Antijudaismus« wirkt 
weiter, jedoch wurde die Judenfeindschaft nach dem Mittelalter rassentheoretisch 
begründet (Bergmann 2006: 39). Dabei wurden antijüdische Vorurteile und Ressen
timents »zunehmend von der Realität gesellschaftlicher Provenienz entkoppelt […], 
bis sie schließlich zur vollkommenen Abstraktion« wurden (Salzborn 2010: 120). In 
der Abstraktion liegt das Entscheidende, denn es ging nicht (mehr) um reale Juden 
als andere Religionsgruppe, die als Projektionsobjekte fungierten, sondern um 
fiktive Juden, die »lediglich durch den Antisemiten definiert« (ebd.: 123f) werden. In 
ihrer abstrakten Rolle würden Juden nun in der nationalen Gesellschaftsordnung, 
so Klaus Holz, die »Figur des Dritten« (Holz 2004) ausmachen. Holz empirische 
Analysen über antisemitische Texte zeigen, dass die Konstruktion des »Juden als 
Dritten« ein konstitutives Merkmal des modernen Antisemitismus ist. Die ›Juden‹ 
würden weder zum ›Wir‹ gehören noch die Rolle des ›normalen Fremden‹ – wie ›die 
Muslime‹ – personifizieren, sondern sie gelten als konstitutive Außenseiter: »Er ist 
weder das eine noch das andere, weder Inländer, noch Ausländer.« (Holz 2004: 43) 
und: »Sie [Die ›Juden‹] sind Innen nicht zugehörig und haben Außen keinen Ort im 

tem, das von einer gegebenen ›Kultur‹ und einer Verabsolutierung von ›kulturellem Erbe‹ 
ausgeht, das einem Natur-Status ähnelt (vgl. Al-Azmeh 1996: 5f). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Sinne von Volk/Staat/Nation« (ebd.: 54). Dabei verkörpere der ›Jude‹ die »Negation 
der Unterscheidung zwischen der eigenen und den anderen ›Nationen‹« (Holz 2004: 
45). Die binäre Unterscheidung im Rassismus – Holz beschreibt die Zuordnung 
zweier konstruierter Gruppen auch als »symmetrische Konstruktion« (ebd.: 49) – 
zwischen einer ›Wir-Gruppe‹ und einer Fremdgruppe, ist die Grundlage für die 
Entwicklung der Figur des Dritten (ebd.: 52f.). Aus der Sicht der jeweiligen Wir- 
Gruppe würde die Konstruktion »[Eigene Nation vs. Andere Nationen] vs. [Jude]« 
(ebd.: 55, Herv. i. O.) entstehen, in der ›Juden‹ als die Dritten die Gefahr darstellen, 
die nationale Ordnung zu zerstören. In anderen Worten: Juden wird eine paradoxe 
Rolle zugeschrieben, denn sie sind die »ein- und ausgeschlossenen Dritten« (ebd.: 
56). Sie gehören nicht dazu, sind allerdings konstitutiv für die Imagination einer 
binären Ordnung zwischen ›Wir‹ und ›Fremden‹, die dem Konzept des Othering 
zugrunde liegt. In diesem Bild der antisemitischen Konstruktion von Juden als 
Dritte (Holz 2004) zeigt sich deutlich, weshalb der auf »binäre[r] Spaltung« (Hall 
2000) basierende rassistische Prozess des Othering in seinem originären Kontext 
nicht auf Antisemitismus übertragbar ist. Während, nach Hall, im rassistischen 
Diskurs »zwei binär entgegengesetzte Gruppen« (Hall 2000: 14) konstruiert werden, 
in der die ausgegrenzte Gruppe das Gegenteil der positiv konnotierten Eigengrup
pe verkörpert, wird im antisemitischen Weltbild ›der Jude‹ als Außenseiter in 
diesem Bild konstruiert. Denn die rassistisch Veranderten werden im Macht- und 
Herrschaftsverhältnis eingebunden, da sie beherrscht und unterdrückt werden. In 
diesem herrschaftskritischen Konzept, aus dem das Othering entwickelt wurde, 
lässt sich die antisemitische Logik nicht ›reininterpretieren‹. In erster Linie geht 
es in der rassistisch begründeten Konstruktion der ›Wir‹-Gruppe (die sogenannte 
Dominanzgesellschaft, vgl. Rommelspacher 1998) zur Abgrenzung von ›Anderen‹ 
(den rassifizierten ›Fremden‹) in der Gesellschaft. Würde man den Antisemitismus 
einfach als Rassismus übersetzen, würde dies, unter anderem, zu einer »begriffli
chen Entspezifizierung des Antisemitismus« (Elbe 2022: 3) führen. Holz formuliert 
dies zugespitzt wie folgt: »Juden spielen dagegen in einer anderen Liga« (Holz 2004: 
52). Denn die Feindbildkonstruktion im Antisemitismus geht über rassistische 
Motivationen hinaus: Juden werden nicht nur als ›Fremdkörper‹ abgewertet, ihnen 
wird auch eine gefährliche Macht zugeschrieben, was unter anderem im Bild des 
›Strippenziehers‹ deutlich wird. Während also Macht und Überlegenheit in der 
rassistischen Logik den ›Unterdrückenden‹ zugeschrieben werden, gelten diese Ei
genschaften im antisemitischen Weltbild wiederum für Juden – und der Antisemit 
gilt als ›Opfer‹ oder gar ›ohnmächtig‹. So bergen machtkritische Perspektiven auf 
das rassistische Othering gar das Potenzial, antisemitische Stereotype zu reprodu
zieren, weshalb postkoloniale Ansätze in diesem Zusammenhang häufig in Kritik 
stehen (Vgl. Elbe 2022; Mendel/Uhlig 2017). 

Doch ist die Verwendung des Ausdrucks ›antisemitisches Othering‹ neuerdings 
in pädagogisch-programmatischen sowie zivilgesellschaftlichen Kontexten, selten 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 61 

in wissenschaftlichen Analysen zu vernehmen (vgl. Koerrenz 2021; Woppowa 2024). 
Beispielsweise spricht Koerrenz (2021: 136) in seinem Versuch die Logik des Antise
mitismus mit der Theorie des Othering zu verbinden von antisemitischen Othering 
als »spezielle Variante« sowie als »eine der festgefahrensten und folgenreichsten Va
rianten« des Othering. Auch er unterscheidet die »rassistischen Bestimmungen des 
Anders-Seins« von der Logik des Antisemitismus, die »sowohl (kultur-)geschichtlich 
als auch systematisch eine eigene und andere Form des Othering« (ebd.: 136, sie
he Fußnote 11) bedeute. Insofern bestehe, trotz der historischen und strukturellen 
Unterschiede zwischen Antisemitismus und dem Konzept des Othering, eine »enge 
Beziehung zwischen antisemitischen Vorurteilen und Othering-Praktiken« (Wop
powa 2024: 118). Dabei bleibe allerdings relevant, die grundlegenden Unterschiede 
in der Anwendung deutlich zu machen. 

Aus diesen theoretischen Überlegungen lässt sich festhalten, dass antisemiti
sche Differenzierungspraktiken als eine bestimmte Form des Othering beschrieben 
werden können. Ich beschreibe diese Differenzwahrnehmung und -konstruktion 
als eine Praxis des antisemitischen Othering, die ich wie folgt definiere: 

Antisemitisches Othering beschreibt die diskursive Praxis der Veranderung von Juden: sie wer
den als andersartig, ›fremd‹, mächtig, überlegen und/oder bedrohlich konstruiert, weil sie Ju
den sind. Dabei findet eine Abgrenzung und Distanzierung vom ›Eigenen‹ statt. Anders als 
in der binären Logik rassistischen Otherings gehören sie weder zum ›Wir‹ noch zur Kategorie 
des ›normalen Fremden‹ – sondern erscheinen als konstitutive Außenseiter, als übermächtige 
mitunter unsichtbare dritte Figur. 

II Empirischer Teil 

1 Methodologie der empirischen Studie 

Im vorliegenden Text wird anhand einer Gesprächssequenz aus der qualitativ-em
pirischen Studie die Frage nach Agency und antisemitischem Othering bei Kindern 
exemplarisch diskutiert. Bisher liegen in den Erziehungs- und Sozialwissenschaf
ten keine empirischen Studien über die Wahrnehmung von Religionsanderen oder 
möglichen Ausdrücken von antisemitischem Othering vor. Ausgehend von der 
Prämisse, dass Kinder als Akteure zu begreifen sind, ging es in unserem For
schungsprojekt darum, inwiefern sich antisemitische Differenzierungspraktiken 
unter ihnen äußern. Für unsere Forschung führten wir neun Gruppendiskus
sionen mit 36 (nichtjüdischen) Kindern aus insgesamt vier Kindertagesstätten 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

durch.6 Häufiger als Gruppendiskussionen werden in der Forschung mit Kindern 
teilnehmende Beobachtung durchgeführt (siehe u.a. Machold/Wienand 2021; Ra
madan 2020; Stockinger 2017; van Ausdale/Feagin 2001). Doch neuere Studien 
heben das Potenzial von Gruppendiskussion in der Kindheitsforschung hervor 
(z.B. Brenneke/Tervooren 2019). So biete das inszenierte Setting die Möglichkeit, 
Kommunikationsformen und Imaginationen der Kinder aufzurufen und entspre
chend zu rekonstruieren (ebd.: 232). Kinder seien in der Lage, sich auf das Format 
einer Gruppendiskussion einzulassen und »eigene Themen zu setzen bzw. ge
setzte Themen in spezifischer Weise zu ko-konstruieren« (ebd.). Im vorliegenden 
Forschungszusammenhang begannen die Gruppendiskussionen mit dem Ein
stiegssatz: »Wir möchten mit Euch über Religionen sprechen«. So sollte es möglich 
werden, über unterschiedliche Religionen bzw. Religionsgruppen (insbesondere: 
die ›Religionsanderen‹) zu sprechen. Auch wenn das zentrale Forschungsinteresse 
bei der Wahrnehmung von Juden lag, wurde bewusst allgemein begonnen. Zur 
Vorbereitung des Gesprächs wurden mehrere kommunikationsunterstützende 
oder -anregende Hilfsmittel mitgebracht, darunter auch unterschiedliche Bilder. 
Auf den Bildern waren unter anderem religiöse Symbole zu sehen, wie beispiels
weise eine Synagoge, eine Moschee, ein Davidsstern, eine Kippa und/oder ein 
Kopftuch. Die Materialien sollten die Motivation und Diskussion stimulieren sowie 
eine Abwechslung und Auflockerung bringen (siehe dazu Vogl 2015: 68). Zentral 
bei den Überlegungen der Auswahl der Hilfsmittel war, welches Material in der 
Gruppendiskussion mit Kindern ein Gespräch über die Wahrnehmung von Juden 
unterstützen kann, ohne dabei antisemitische Stereotypen zu reproduzieren. Im 
Laufe des Forschungsprozesses wurde dies regelmäßig reflektiert, das Material 
angereichert und variiert. 

Angelehnt an das offene Kodierverfahren der Grounded Theory (Strauss/Corbin 
1996), wurden konkrete Erzählpassagen der Gruppendiskussionen ausgewertet und 
interpretiert. Anhand von praxistheoretischen Grundannahmen über soziale Prak
tiken wurden die diskursiven Differenzpraktiken analysiert, um sie (auch) als einen 
Ausdruck von Agency zu verstehen. Der praxistheoretische Zugang bietet sich für 
die Analyse der Gruppendiskussionen mit Blick auf antisemitische Differenzprak
tiken an, da in der Praxistheorie diskursive und nichtdiskursive Praktiken (Reck
witz 2008) als »Produktion und Reproduktion des Sozialen« (Schäfer 2017) begriffen 
werden. Das Soziale wird dabei kulturell definiert: »gesellschaftlich zirkulierende 
Praktiken und inkorporierte Wissensordnungen« (ebd.: 2) ermöglichen das Verste
hen des Sozialen. Daher wird für die Analyse Antisemitismus nicht nur als Ideologie 
oder Semantik begriffen, sondern auch als Wissensordnung, kultureller Code (Vol

6 Die Religionszugehörigkeit wurde nicht erfragt. Häufiger erwähnten Kinder im Laufe des Ge
sprächs, ob und welcher Religion sie sich zugehörig fühlen/erzogen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 63 

kov 2000)7 und Handlungspraxis. Im Folgenden wird eine Passage einer Diskussion 
unter vier jungen Kindern analysiert. 

2 Gesprächssequenz: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 

Beschreibung 
In einem Gespräch mit vier Kindern – Marlene (6 Jahre), Sina (6 Jahre), Paula (6 
Jahre), Kira (4 Jahre) – saßen wir, zwei Erwachsene, in einem Sitzkreis im Turnraum 
einer städtischen Kita. Die Gruppendiskussion dauerte etwa zwanzig Minuten8 
und begann mit der Information, dass wir »über Religion« sprechen werden. Die
se Information führte unter den Kindern zu unterschiedlichen Assoziationen, 
die sie durch- und nacheinander äußerten: sie sprachen über den anstehenden 
schulischen Religionsunterricht (Marlene, Sina und Paula stehen kurz vor der Ein
schulung); sie sprachen darüber, dass es Kriege und Kämpfer gibt (Paula erklärte 
zuvor, dass Religionen verschiedene Länder seien) und erwähnen in diesem Zusam
menhang den russischen Angriffskrieg auf die Ukraine; im Zuge des Austauschs 
über den Krieg berichten Marlene und Sina von Erzählungen ihrer Großeltern.9 
Geplant war, den Kindern unterschiedliche Bilder als Stimuli zu zeigen und sie 
zu fragen, was sie auf den Bildern (er)kennen. Dabei überwog die Beteiligung von 
Marlene, Sina und Paula, die auch unter- und miteinander diskutierten. Kira hat 
sich bis zum Ende des Gesprächs kaum beteiligt. Das erste Bild, das die Kinder 
sehen, zeigt eine Bar Mitzwa: ein Junge und ein Mann schauen auf eine ausgerollte 
Thora. Beide tragen die Kippa als Kopfbedeckung und den Gebetsmantel (Tallit). 
Im Hintergrund ist eine Menora zu sehen. Als erstes meldet sich Paula zu Wort, 
die feststellt, dass »die« beiden Menschen »Kopftücher« aufhaben. Marlene sagt 
daraufhin, dass es sich um »ein Land« handele und sagt anschließend: »Da ist 
der Berg, wo Gott den einen Mann die drei Schriften vergeben hat.« Offensichtlich 
kennt Marlene die biblische Geschichte des Berges Sinai, der in dieser Erzählung als 
Ort der Offenbarung der Zehn Gebote von Gott an Moses vorkommt. Auf Nachfrage, 
woher sie dies kenne, berichtet Marlene vom »Arche Noah Buch«, das ihre Mutter 

7 Der Ausdruck des Antisemitismus als »kultureller Code« von Shulamit Volkov bezieht sich auf 
den spezifischen historischen Kontext des Antisemitismus im späten 19.Jahrhundert (Volkov 
2000). In der Antisemitismusforschung – z.B. in der kulturwissenschaftlich oder erziehungs
wissenschaftlich informierten (u.a. Baier/Grimm 2022; Scherr/Schäuble 2007) – wird der Aus
druck allerdings auch auf aktuelle Erscheinungsformen des Antisemitismus angewendet. 

8 Insgesamt verbrachten wir etwa 45 Minuten mit der Kindergruppe. Die Gruppendiskussion 
dauerte knapp zwanzig Minuten. 

9 Diese Themen werden hier nicht mehr ausgeführt, gleichzeitig ist dieser erste Teil – bevor 
es zum Einsatz der Stimuli kommt – nicht irrelevant für die Gesamtanalyse der Gruppendis
kussion. Aufgrund des begrenzten Umfangs dieses Beitrags, wird der Fokus auf antisemitis

musrelevante Sequenzen gesetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

ihr jeden Abend vorlesen würde. Marlene hat häufiger stolz Bücher als Quelle ihrer 
Informationen genannt. Sie ergänzt auf das Bild zeigend, dass »die Leute von einer 
Stadt wegziehen mussten und deshalb zu Fuß zum Berg« gelaufen sind. Damit 
erwähnt sie die biblische Geschichte der Flucht aus Ägypten bis zum Berg Sinai. Sie 
erzählt sehr klar und deutlich und endet häufig mit der Aussage, dies wisse sie aus 
ihren Büchern, die ihre Mutter vorlesen würde. Welcher konkrete Aspekt des Bildes 
Marlene zu dieser Interpretation und Rekonstruktion ihr bekannter Geschichte 
bringt, bleibt unklar: ob nun die Kippa, der Tallit, die Menora oder die ausgerollte 
Thora für sie bekannte und damit relevante Symbole gewesen sind. Marlene ver
bindet die Symbole und Szene auf dem Bild nicht ausdrücklich bzw. verbal mit 
dem Judentum als Religion oder jüdischen Menschen. Diese Verbindung geschieht 
erst durch eine Information von außen (den Forschenden) denn bezugnehmend 
auf Paulas Bemerkung, die beiden Personen auf dem Bild würden »Kopftücher« 
tragen, wird die Kippa als Kopfbedeckung im Judentum für Juden erwähnt (»Eine 
Kippa tragen Menschen, die an das Judentum glauben…«). An dieser Stelle geht das 
Gespräch wie folgt weiter, das nun insbesondere mit Blick auf die Aussagen von 
Marlene analysiert wird: 

SNC: Eine Kippa tragen Menschen, die an das Judentum glauben. Habt ihr schon 
mal vom Judentum oder von Juden gehört? […] 
Sina: Ich weiß nix davon aber. 
Paula: Ich weiß auch nix davon aber. Also die Juden kriegen so kleine Kopfmützen, 
weil die glauben an Juden. 
Marlene: Und die Juden, die glauben auch an den Buddha. 
SNC: Die glauben an den Buddha? 
Marlene: Ich hab … ich hab ganz viele Bücher. und- 
Sina: Ich hab die Bibel. Die Kinderbibel. 
Marlene: Und die Juden… Die haben alles was sie zum Leben brauchen und sie 
machen auch Kampfsport.(…) Das ist eigentlich, also, Bewegungen, das ist für die 
Sport. 
SNC: Mhm, und die haben alles, was Sie zum Leben brauchen? Woher weißt du 
das? 
Paula: Sie hat ganz viele Bücher. 
SNC: Steht das in den Büchern? Dass sie alles haben – 
Marlene: Aber Mama liest sie mir immer vor. 
SNC: Deine Mama liest dir vor. Kennst du auch Juden? 
Marlene schüttelt den Kopf [Zwischengespräch] 
Marlene: Ach ja ich meinte die haben alles, was sie zum Leben brauchen und bei 
denen (zeigt auf ein anderes Bild) wusste ich nicht so genau. 
SNC: Wer sind ›die‹ denn? 
Marlene: Weiß ich nicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 65 

SNC: Aber woher weißt du, dass die alles haben, was sie brauchen? 
Marlene: Die haben Geld, Kampfsport. Also das steht in einem Buch von mir. 

Analyse 
Zunächst einmal ist die Selbstpositionierung der Kinder als wissend bzw. unwis
send auffällig. Doch wird dies auch von der Frage (»Habt ihr schon mal … gehört«) 
initiiert. Marlene teilt nicht nur mit, dass sie etwas weiß, sondern auch was sie weiß. 
Während also Sina und Paula ihr Nichtwissen (»Ich weiß nix davon«/»Ich weiß auch 
nix davon«) mitteilen, erwähnt Marlene erneut ihr Wissen aus ihren Büchern. Dies 
imponiert den anderen Kindern, denn allein in dieser dargestellten Sequenz bezie
hen sich Sina und Paula auf die Aussagen von Marlene über ihre Bücher. So erzählt 
zum Beispiel Sina, dass sie die »Kinderbibel« hat und Paula wiederholt später, dass 
Marlene »ganz viele Bücher« habe. 

Paula wiederholt ihre vorherige Bemerkung korrigierend, indem sie nun von 
»Kopfmützen« spricht. Es klingt so, als würde sie das neu Gehörte nun in eigenen 
Worten wiederholen: »Also die Juden kriegen so kleine Kopfmützen, weil die glau
ben an Juden.« Hier bezieht sie sich auf den Ausdruck von mir (»…die an das Juden
tum glauben«), und da sie möglicherweise das Wort ›Judentum‹ noch nicht kannte, 
spricht sie von einem Glauben »an Juden«. 

Marlene steigt an dieser Stelle ein. Zunächst einmal erklärt sie, dass Juden an 
den Buddha glauben, doch kommentiert dies auf Nachfrage nicht weiter. Marlene 
blickt während des Sprechens nach oben, schaut nachdenklich und spricht dabei 
langsam, klar und deutlich. Aufgrund ihrer lächelnd und zugleich nachdenklichen 
Mimik könnte man interpretieren, dass sie sich über die These, Juden glauben an 
den Buddha, selbst nicht sicher ist. Doch die Aussage an sich ist insofern interes
sant, weil Marlene offensichtlich mit unterschiedlichen Glaubensvorstellungen be
reits konfrontiert gewesen scheint, sodass ›Buddha‹ im Zusammenhang mit ›Glau
be‹ und ›Religion‹ für sie Sinn ergibt. Anschließend kommt es zu einer antisemitis
musrelevanten Aussage, die Marlene dreimal wiederholt. Es handelt sich um eine 
unmittelbare Aussage nach der vorherigen, die Kinder sprechen zum Teil gleichzei
tig. Das heißt sie reagiert auf »Juden« mit folgender Aussage: »Die haben alles, was 
sie zum Leben brauchen«, was beim dritten Mal – man könnte sagen, unverblümt – 
konkretisiert wird mit: »Die haben Geld«. 

Dieser erste Teil ihrer Aussage reproduziert das bekannte antisemitische Ste
reotyp des ›reichen Juden‹, welches das Vorurteil schürt, Juden seien reich und fi
nanziell überlegen. Damit einher geht häufig das Bild des ›gierigen Geldjuden‹, der 
als skrupellos dargestellt wird sowie die Vorstellung, dass Juden – aufgrund ihres 
Geldes – besondere Macht hätten. Dieses Stereotyp wird durch ein weiteres ergänzt, 
wenn Marlene von »Kampfsport« spricht, den Juden »machen« bzw. »haben« wür
den. Diese Idee wird von ihr ausgeführt, wenn sie erklärt, dass es um Bewegungen 
geht, die für »die« (gemeint sind Juden) Sport sei. Ob Marlene dabei an »Krav Ma

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

ga« dachte – hebräisch für »Kontaktkampf«, eine Technik, die in der israelischen 
Armee zur Selbstverteidigung gelehrt wird – bleibt offen. Ursprünglich wurde die 
Nahkampftechnik im 20. Jahrhundert von einem ungarischen Juden entwickelt, da
mit sich Juden vor antisemitischen Übergriffen schützen können. Es könnte also ein 
Hinweis auf die (Notwendigkeit der) Selbstverteidigung von Juden vor Antisemitis
mus sein. Marlene spricht allerdings auch von einem »Land«, sodass an dieser Stelle 
auch Assoziationen rund um den Staat Israel und die Rolle des Militärs – verbunden 
mit dem speziellen Kampfsport – möglich wären. Wenn sie dann von »Bewegungen« 
und »Sport« spricht, wird der Kampfsport als nichts Besonderes heruntergespielt 
oder als etwas Normales, Alltägliches für Juden erklärt. Der Kampf, kämpfen bzw. 
kämpferisch sein wird damit zu einem Attribut von Juden. Dass Juden aggressiv und 
böse seien, ist ein antisemitisches Narrativ, das bis ins Mittelalter zurückzuführen 
ist (u.a. Benz 2004; Bergmann 2006). Ihnen wurde unterstellt, dass sie unter sich 
bleiben würden, um nur sich untereinander zu unterstützen – im Verborgenen und 
in Abgrenzung zum Rest der Gesellschaft. So wurden sie für Missstände in der Ge
sellschaft – von der Pest bis zu Kindesentführungen im Mittelalter – verantwortlich 
gemacht. Dieser Verschwörungsglaube setzt sich heute insbesondere fort im israel
bezogenen Antisemitismus. Die Konstruktion von Juden mit Kampf sport – und da
mit zusammenhängenden Assoziationen wie Aggression als auch die Bereitschaft, 
Gewalt anzuwenden – erscheint vor diesem Hintergrund, in Kombination mit dem 
ersten Teil der Aussage, als antisemitismusrelevant, ggfs. auch mit Blick auf israel
bezogenen Antisemitismus.10 

3 Interpretation: Antisemitisches Othering und die Agency der Kinder 

Die hier analysierte Gesprächssequenz lässt sich in zwei Momente von Differenz
praktiken einteilen, welche von Kindern im Sinne der Agency (mit-)gestaltet werden: 
zunächst einmal geht es um (1) religiöse Differenz, wenn Marlene über das Bild und 
die darin enthaltene jüdische Symbolik (u.a. Thora, Menora, Tallit) sowie über bi
blische Geschichten spricht. Die Wahrnehmung von religiöser Differenz verstehe ich 
hier nicht als die Praxis des Differentmachens im Sinne des doing difference. Religiöse 
Differenz meint zunächst das Wissen um unterschiedliche Religionen, was an und 
für sich keine hierarchisierende Differenzierungspraxis darstellt. Kinder, die eine 

10 Mit Blick auf die Ausgangsfrage unserer Forschung, inwiefern Kinder als Akteure an diskursi
ven Praktiken des Unterscheidens beteiligt sind, ist nicht relevant, was die Kinder in der dar
gestellten Situation erlebt haben oder wie sie sind. Angelehnt an die praxistheoretische Prä
misse, dass handelnde Subjekte auch »als Produkte diskursiver und nicht-diskursiver Prakti
ken« (Schäfer 2017: 13) zu verstehen sind, geht es daher um die Entwicklung einer Lesart, die 
die Praktiken der Kinder in verschiedenen Theoretisierungen identifiziert. Darauf aufbau
end werden empirisch begründete Aussagen über antisemitismusrelevante Differenzpraxen 
(antisemitisches Othering) unter Kindern gemacht. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 67 

Idee über ihre eigene vorhandene oder nicht vorhandene religiöse Zugehörigkeit 
haben, haben vermutlich auch die Vorstellung, dass es andere Religionen gibt (wie 
bei Ramadan 2020 und Stockinger 2017 diskutiert). In diesem Zusammenhang un
terschied der amerikanische Psychologe David Elkin (1964) zwischen Kennen (oder: 
Wissen) und Verstehen: »The child knows much more than he understands about his 
religious identity« (ebd. 1964: 40). 

Im zweiten Moment der Differenz geht es um die antisemitismusrelevanten 
Aussagen von Marlene, in dem das doing difference angewendet wird: es geht um 
die diskursive Praxis des (2) antisemitischen Othering. Die Veranderung der Juden 
geschieht im vorliegenden Fall durch zwei stereotype Zuschreibungen: »Juden sind 
reich« und »Juden sind aggressiv«. Durch Marlenes Aussage »Die haben Geld« 
wird eine Abgrenzung zu anderen sozialen Gruppen vollzogen, indem nahegelegt 
wird, andere Gruppen hätten weniger oder kein Geld – ein dominantes Narrativ 
im Antisemitismus. Das Bild des ›reichen Juden‹ korrespondiert mit dem Phan
tasma der ›jüdischen Macht‹, indem Juden als übermächtig konstruiert werden, 
die anderen – außer sich selbst – nur schaden wollten. Im klassischen Konzept 
des postkolonialistischen Othering gelten Macht und Überlegenheit als Attribute 
derjenigen, die die Veranderung und Abgrenzung praktizieren. Historisch gesehen 
meint dies die damaligen Kolonialmächte, die sich den Kolonisierten überlegen 
fühlten. Doch dies lässt sich nicht auf die antisemitische Diskurspraxis übertragen: 
im antisemitischen Othering wird Macht und Überlegenheit Juden zugeschrieben, 
wie die Aussage von Marlene zeigt. Diese Konstruktion bringt das Bild der eigenen 
Ohnmacht und Unterlegenheit unausweichlich mit sich, was sich aber nicht explizit 
in Marlenes Aussage findet. Doch die stereotype Zuschreibung des ›mächtigen Ju
den‹ wird durch die zweite gestärkt: Juden würden »Kampfsport« machen. Gerade 
weil beide Bilder wie in einer Aufzählung jedes Mal gemeinsam auftauchen, wird 
das Phantasma der ›jüdischen Macht‹ – und damit die eigene Ohnmacht – gefes
tigt: ihnen wird nicht nur materielle Macht zugeschrieben, sondern auch physische 
Überlegenheit. Im Dialog um das Bild lassen sich auch antisemitische Diskurse 
bezogen auf Israel interpretieren. So äußert Marlene auch »ein Land«, sobald sie 
das Bild sieht. Die zwei Stereotype lassen sich ebenfalls auf antisemitische Ressen
timents gegenüber dem Staat Israel formulieren: die »jüdische Weltverschwörung« 
wird damit auf Israel übertragen gemeinsam mit der Vorstellung, dass es finanziell 
mächtig ist und die Weltgeschehnisse beeinflusse oder gar lenke; die bedeutsame 
Rolle des Militärs in Israel wird im antisemitischen Kontext nicht als notwendige 
Selbstverteidigung (bezogen auf Marlenes Aussage über »Kampfsport« und den 
möglichen Bezug zur israelischen Nahkampftechnik »Krav Maga«) aufgrund der 
unmittelbaren Bedrohung der Nachbarländer gesehen, sondern mit einer aggres
siven, bösen und gar kolonialen Absicht Israels (und damit: der Juden) erklärt. 
Gerade im israelbezogenen Antisemitismus zeigt sich häufig, wie in Artikulatio
nen judenfeindlicher Vorstellungen Juden oft nicht explizit ›als Juden‹ angegriffen 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

werden, sondern es zu einer »Umwegkommunikation« (Bergmann/Heitmeyer 
2005) kommt. So werden antisemitische Ressentiments auf den Staat Israel – als 
politische Organisationsform eines jüdischen Kollektivs – übertragen, ohne Juden 
offen und direkt abzuwerten. Insofern kann sich das antisemitische Othering auch 
auf den Staat Israel beziehen. In der Diskussion mit den Kindern geschieht dies 
allerdings auf eine konträre Art: es ist nicht die Rede von Israel – Marlene erwähnt 
allerdings »ein Land« – sondern explizit von Juden. Und dies geht wiederum auf 
den expliziten Hinweis der Forschenden zurück, die die Personen auf dem Bild als 
Juden beschreibt. Es bleibt offen, wie Marlene reagiert hätte, wenn der Staat Israel 
erwähnt worden wäre. Insofern hilft der Ausdruck der Umwegkommunikation im 
vorliegenden Zusammenhang primär dafür, die synonymartige Verwendung von 
›Israel‹ und ›Juden‹ in antisemitischen Diskurspraktiken hervorzuheben, was sich 
im vorliegenden Gesprächskontext möglicherweise zeigte. 

Erwähnenswert ist, wie Marlene ihre Aussage sprachlich verändert. Das Bild der 
›mächtigen Juden‹ wird von ihr mehrmals geäußert. So wird aus »Die haben alles, 
was sie zum Leben brauchen« später »Die haben Geld«. In diesem Kontrast wirkt 
die erste Formulierung schon fast euphemistisch. Diese Umschreibung bei Marle
ne erinnert an das Narrativ des »Antisemitismustabu«: im wissenschaftlichen und 
öffentlichen Diskurs wird häufig von einem »Antisemitismustabu« gesprochen, wo
mit die offizielle Ächtung des Antisemitismus nach 1945 gemeint ist.11 Jedoch wer
den antisemitische Äußerungen weniger explizit geäußert: es ist es das »innuendo«, 
die versteckte Andeutung, die für den Antisemitismus konstitutiv ist, wie Adorno es 
formulierte (vgl. Adorno 1972: 405f). Eine solche versteckte Andeutung äußert sich 
bei Marlene im Sprechen über Juden als eine Gruppe, die »alles, was sie zum Leben 
brauchen« haben, die allerdings kurze Zeit später mit den Worten »Die haben Geld« 
überhaupt keine Andeutung mehr bleibt. 

Wenn Kinder im Sinne des Konzepts von Agency »als Partizipanden der Prakti
ken und damit auch der Ordnungen, die diese herstellen, zu verstehen sind« (Bollig/ 
Kelle 2014: 274), dann zeigt die analysierte Sequenz exemplarisch, wie sie – im Sinne 
einer Kinderkultur –an Differenzierungspraktiken partizipieren und ihre Interpre
tationen äußern. Es ist dabei nicht nur eine »eigenständige Kinderkultur« zu beob
achten, wie beispielsweise Corsaro (1992) die Kommunikation der Kinder über ihre 
Werte und Vorstellungen in der Interaktion mit Gleichaltrigen nennt (vgl. dazu Cor
saro 1992: 162). Mit der Anwesenheit von zwei Forschenden, die das Gespräch ein
führten und begleiteten, ist in gewisser Weise von einer Mischform aus einer »Kul
tur für Kinder« und einer »Kultur von Kindern« (Lenzen 2001) zu sprechen. Wäh
rend »Kultur für Kinder« klassischerweise structure meint, also von Erwachsenen ge

11 Gleichzeitig ist allerdings eine zunehmende Enttabuisierung von judenfeindlichen Aussagen 
zu beobachten. Zur Kritik über die vermeintliche »Tabuisierung« von Antisemitismus in der 
Öffentlichkeit (vgl. Dondera 2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 69 

schaffene Angebote und Bedingungen für Kinder, drückt »Kultur von Kindern« die 
Agency, also die Mit- und Ausgestaltung der Kinder aus, die »zumindest potentiell 
subversiv ist« (Hiemesch 2020: 96). Corsaro zeigte, wie Kinder auf kreative Weise In
formationen – die sie unter anderem aus der Erwachsenenwelt bekommen – aneig
nen, um ihre eigene »unique peer culture« (1992: 168) zu generieren. Kinder, so zeigt die 
vorliegende Analyse, sind an der »Hervorbringung von Kinderpositionen in ihrem 
Alltag permanent beteiligt« (Bollig/Kelle 2014: 274). Dass ihre eigene Kultur (Agency) 
von der von Erwachsenen für sie geschaffenen (structure) abhängt, verunmöglicht 
nicht das Potenzial, dass Kinder Differenzpraxen wahrnehmen – im Gegenteil. Ge
rade weil die Praktiken des Kinderalltags »nicht ohne gesellschaftliche Eingebun
denheit betrachtet werden können« (Klaas et al. 2011: 12), liegt es nahe, dass Kinder 
Vorurteilskonstruktionen, Differenzen und antisemitische Narrative (in ihren Wor
ten) ausdrücken – ganz im Sinne der Agency, die die eigenständige Interpretation 
der Kinder hervorhebt. Und so interpretiert Marlene ihr ›Wissen‹ über Juden, in
dem sie biblische Geschichten und antisemitische Bilder reproduziert. Genau dies 
sind die innovativen und kreativen Eigenleistungen der Kinder, die dem passiven 
Bild des Kindes, welches die Gesellschaft und Kultur nur konsumieren würde, ent
gegenstehen. 

III Resümee 

Der Anspruch Kinder als Akteure anzuerkennen, bedeutet auch, Kinder als eine so
ziale Gruppe und Forschungssubjekte mit ›eigener Stimme‹ zu begreifen (vgl. Bol
lig/Kelle 2014: 265). Dieses Verständnis liegt der Forschung über Differenzpraxen 
unter Kindern zugrunde. Die Vorstellung, dass Kinder eine gewisse Agency besit
zen, impliziert ihre Fähigkeit, ihre Vorstellungen und Ideen auf eine Art zu äußern, 
wie sie ihre Umwelt erfahren und interpretieren. Dieses Bild ist nicht völlig neu, hat 
doch Klaus Hurrelmann (1983) in seinen Theorien der Sozialisation bereits durch den 
Ausdruck des »produktiv realitätsverarbeitenden Subjekts« das Spannungsverhält
nis zwischen Individuum und Gesellschaft beschrieben. Eine Implikation daraus ist 
auch, dass sich entwickelnde Kinder nicht nur eigenständige Wesen sind, sondern 
sich aktiv mit ihrer inneren und äußeren Realität auseinandersetzen. Ein Teil der äu
ßeren Realität sind zweifelsohne Differenzpraktiken, die jedes Kind je nach Lebens
situation und Kontext in unterschiedlicher Weise erfährt. Antisemitismus ist eine 
von vielen Differenzkategorien, eine Form des doing difference, die in der Gesellschaft 
virulent und omnipräsent sind. Diskursive Praktiken des Unterscheidens, wie bei
spielsweise das antisemitische Othering, gehören nicht nur zum Alltag von Juden, 
die direkt betroffen sind, sie spielen eine konstitutive Rolle in Gesellschaft, Politik, 
Medien und pädagogischen Kontexten. Vor diesem Hintergrund scheint es eine Ba
nalität festzustellen, dass auch Kinder antisemitische Differenzkonstruktionen se

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

hen, hören oder auf eine andere Art erfahren. Die analysierte Sequenz mit Marlenes 
Aussagen zeigt die kindliche Interpretation und Reproduktion auf eine exemplari
sche Weise. Wie sich solche Konstruktionen bereits in der frühen Kindheitsphase 
äußern, sollte gerade in der erziehungswissenschaftlichen Forschung weitererar
beitet werden. Pädagogische Kontexte bieten den Rahmen für Bildungsarbeit gegen 
Antisemitismus und andere Formen von Menschenfeindlichkeit. Es braucht mehr 
Erkenntnisse, wie sich Othering Prozesse unter Kindern äußern, um entsprechende 
pädagogische Antworten zu entwickeln. 

Literatur 

Aboud, Frances E. (1988): Children and Prejudice. Oxford: Basil Blackwell. 
Adorno, Theodor W. (1972): »Anti-Semitism and Fascist Propaganda«, in: Theodor 

W. Adorno (Hg.), Gesammelte Schriften: Bd. 8, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 397–408. 

Alanen, Leena (1997): »Soziologie der Kindheit als Projekt: Perspektiven für die 
Forschung«, in: Zeitschrift für Sozialisationsforschung und Erziehungswissen
schaft 17, S. 162–171. 

Al-Azmeh, Aziz (1996): Islams and Modernities, London: Verso Books. 
Baier, Jakob/Grimm, Marc (2022): Antisemitismus in Jugendkulturen. Erschei

nungsformen und Gegenstrategien, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag. 
Balibar, Étienne (1990): »Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹?«, in: Étienne Balibar/ 

Immanuel Wallerstein (Hg.), Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten, 
Hamburg: Argument Verlag, S. 5–20. 

Behnken, Imbke/Zinnecker, Jürgen (2001): Kinder. Kindheit. Lebensgeschichte. Ein 
Handbuch, Seelze-Velber: Kallmeyersche Verlagsbuchhandlung. 

Benz, Wolfgang (2004): Was ist Antisemitismus?, München: C. H. Beck. 
Bergmann, Werner (2006): Geschichte des Antisemitismus, München: C. H. Beck. 
Bergmann, Werner/Heitmeyer, Wilhelm (2005): »Communicating Anti-Semitism – 

Are the ›Boundaries of the Speakable‹ Shifting?«, in: Moshe Zuckermann (Hg.), 
Tel Aviver Jahrbuch für deutsche Geschichte: Bd. 30, Göttingen: Wallstein Ver
lag, S. 72–89. 

Bigler, Rebecca S./Liben, Lynn S. (2007): »Developmental Intergroup Theory: Ex
plaining and Reducing Children’s Social Stereotyping and Prejudice«, in: Cur
rent Directions in Psychological Science 16, S. 162–166. 

Bluebond, Myra/Korbin, Jille E. (2007): »Challenges and Opportunities in the An
thropology of Childhoods: An Introduction to ›Children, Childhoods, and Child
hood Studies‹«, in American Antropologist 109, S. 241–246. 

Bollig Sabine/Kelle, Helga (2014): »Kinder als Akteure oder als Partizipanden von 
Praktiken? Zu den Herausforderungen für eine akteurszentrierte Kindheitsso

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 71 

ziologie durch Praxistheorien«, in: Zeitschrift für Soziologie der Erziehung und 
Sozialisation 34, S. 263–279. 

Breidenstein, Georg/Kelle, Helga (1998): Geschlechteralltag in der Schulklasse. Eth
nographische Studien zur Gleichaltrigenkultur. Weinheim: Juventa. 

Brenneke, Britta/Tervooren, Anja (2019): »Gruppendiskussionen mit Kindern am 
Übergang vom Elementar- zum Primarbereich. Methodologische Diskussio
nen und forschungspraktische Herausforderungen«, in: Florian Hartnack (Hg.), 
Qualitative Forschung mit Kindern, Wiesbaden: Springer VS, S. 193–235. 

Bühler-Niederberger, Doris (2005): Die Macht der Unschuld. Das Kind als Chiffre, 
Wiesbaden: Springer VS. 

Corsaro, William A. (1992): »Interpretive Reproduction in Children’s Peer Chul
tures«, in: Social Psychology Quarterly 55, S. 160–177. 

Corsaro, William A. (2012): »Interpretive Reproduction in Children’s Play«, in: Amer
ican Journal of Play 4, S. 488–504. 

Crenshaw, Kimberle (1989): »Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A 
Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and 
Antiracist Politics«, in: University of Chicago Legal Forum, S. 139–167. 

Diehm, Isabell (2000): »Erziehung und Toleranz. Handlungstheoretische Implika
tionen Interkultureller Pädagogik«, in: Zeitschrift für Pädagogik 46, S. 251–274. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie (2005): »Ethnische Unterscheidungen in der frühen 
Kindheit«, in: Franz Hamburger/Tarek Badawia/Merle Hummrich (Hg.), Migra
tion und Bildung. Über das Verhältnis von Anerkennung und Zumutung in der 
Einwanderungsgesellschaft, Wiesbaden: Springer VS, S. 221–231. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie (2006): »Doing Race/Doing Ethnicity in der frühen 
Kindheit. (Sozial-)Pädagogische Konstruktionen vom Kind und ihre Irritation 
durch Empirie«, in: Hans U. Otto/Mark Schrödter (Hg.), Soziale Arbeit in der 
Migrationsgesellschaft, Sonderheft neue praxis 8, S. 140–151. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie/Macholg, Claudia (2017): »Differenz und Ungleich
heit in der Erziehungswissenschaft – einleitende Überlegungen«, in: Isabell 
Diehm/Melanie Kuhn/Claudia Machold (Hg.), Differenz – Ungleichheit – Erzie
hungswissenschaft. Verhältnisbestimmungen im (Inter-)Disziplinären, Wies
baden: Springer VS, S. 1–27. 

Diehm, Isabell/Radtke, Frank-O. (1999): Erziehung und Migration. Eine Einführung, 
Stuttgart: Kohlhammer. 

Dondera, Carla (2019): »Was gesagt werden muss: Günter Grass und der inszenier
te Tabubruch«, in: Samuel Salzborn (Hg.), Antisemitismus seit 9/11. Ereignisse, 
Debatten, Kontroversen, Baden-Baden: Nomos, S. 65–87. 

Elbe, Ingo (2022): Postkolonialismus und Antisemitismus. Bibliographie und Ein
leitung zur Kritik postkolonialer und postmodern-antirassistischer Thematisie

rungen von Antisemitismus, Holocaust, Judentum und Zionismus. Working Pa
per #006 des ›Centrum für Antisemitismus- und Rassismusstudien‹ (CARS). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Elkin, David (1964): »Age changes in the meaning of religious identity«, in: Review 
of Religious Research 6, S. 36–40. 

Freuding, Janosch (2022): Fremdheitserfahrungen und Othering. Ordnungen des 
›Eigenen‹ und ›Fremden‹ in interreligiöser Bildung, Bielefeld: transcript. 

Heinzel, Friedrike (2000): »Methoden und Zugänge der Kindheitsforschung im 
Überblick«, in: Friederike Heinzel (Hg.), Methoden der Kindheitsforschung. 
Ein Überblick über Forschungszugänge zur kindlichen Perspektive, Weinheim: 
Beltz Juventa, S. 21–36. 

Helfferich, Cornelia (2012): »Einleitung«, in: Stephanie Bethmann/Cornelia Helffe
rich/Heiko Hoffmann/Debora Niermann (Hg.), Agency. Die Analyse von Hand
lungsfähigkeit und Handlungsmacht in qualitativer Sozialforschung und Ge
sellschaftstheorie, Weinheim: Beltz Juventa, S. 9–39. 

Hiemesch, Wiebke (2020): »Kinderkulturen und ihre Materialitäten. Überlegungen 
zu Artefakten als Gegenstand von Forschung und historischem Lernen«, in: Se
bastian Barsch/Jörg van Norden (Hg.), Historisches Lernen und Materielle Kul
tur Von Dingen und Objekten in der Geschichtsdidaktik, Bielefeld: transcript, 
S. 91–110. 

Holz, Klaus (2004): »Die antisemitische Figur des Dritten in der nationalen Ordnung 
der Welt«, in: Christina von Braun/Eva-Maria Ziege (Hg.), Das bewegliche Vor
urteil. Aspekte des internationalen Antisemitismus, Würzburg: Königshausen 
& Neumann, S. 43–61. 

Honig, Michael-S. (1999a): Entwurf einer Theorie der Kindheit, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Honig, Michael-S./Lange, Andreas/Leu, Hans R. (1999): Aus der Perspektive von Kin
dern? Zur Methodologie der Kindheitsforschung, Weinheim: Beltz Juventa. 

Honig, Michael-S. (1999b): »Forschung ›vom Kinde aus‹? Perspektivität in der Kind
heitsforschung«, in: Michael-S. Honig/Andreas Lange/Hans R. Leu (Hg.), Aus 
der Perspektive von Kindern? Zur Methodologie der Kindheitsforschung, Wein
heim: Beltz Juventa, S. 33–50. 

Hurrelmann, Klaus (1983): »Das Modell des produktiv realitätsverarbeitenden Sub
jekts in der Sozialisationsforschung«, in: Zeitschrift für Sozialisationsforschung 
und Erziehungssoziologie 3, S. 91–103. 

James, Allison/James, Adrian (2012): Key Concepts in Childhood Studies, Thousand 
Oaks: Sage. 

Kelle, Helga (2005): »Kinder in der Schule. Zum Zusammenhang von Schulpädago
gik und Kindheitsforschung«, in: Georg Breidenstein/Annedore Prengel (Hg.), 
Schulforschung und Kindheitsforschung – ein Gegensatz?, Wiesbaden: VS Ver
lag für Sozialwissenschaften, S. 139–160. 

Kiesel, Doron (1996): Das Dilemma der Differenz. Zur Kritik des Kulturalismus in 
der interkulturellen Pädagogik, Frankfurt a.M.: Cooperative. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 73 

Klaas, Marcel/Flügel, Alexandra/Hoffmann, Rebecca/Bernasconi, Bernadette (Hg.) 
(2011): Kinderkultur(en). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Koerrenz, Ralf (2021): »Semitismus und Antisemitismus. Über aktives und passives 
Othering«, in: Zeitschrift für Pädagogik und Theologie 73, S. 130–150. 

Lenzen, Dieter (2001): »Kinderkultur«, in: Dieter Lenzen (Hg.), Pädagogische 
Grundbegriffe: Bd 2. Jugend bis Zeugnis, Reinbek: Rohwolt, S. 823–829. 

Lutz, Helma/Wenning, Norbert (Hg.) (2001): Unterschiedlich verschieden. Diffe
renz in der Erziehungswissenschaft, Opladen: Leske und Budrich. 

Machold, Claudia/Wienand, Carmen (2021): Die Herstellung von Differenz in der 
Grundschule. Eine Langzeitethnographie. Weinheim: Beltz Juventa. 

MacNaughton, Glenda/Davis, Karina (2009): ›Race‹ and Early Childhood Education. 
An International Approach to Identity, Politics, and Pedagogy, New York: Pal
grave Mcmillian. 

Mecheril Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2020): »Religioln als Differenzierungsoption. 
Die Identifikation migrationsgesellschaftlicher Anderer«, in: Bernhard Grüm
me/Thomas Schlag/Norbert Ricken (Hg.), Heterogenität. Eine Herausforderung 
für Religionspädagogik und Erziehungswissenschaft, Religionspädagogik in
novativ: Bd. 37, Stuttgart: Kohlhammer, S. 109–123. 

Mecheril, Paul/Plößer, Melanie (2009): »Differenz«, in: Sabine Andresen (Hg.), 
Handbuch Erziehungswissenschaften, Weinheim: Beltz, S. 194–208. 

Mecheril, Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2011): »Die Religion der Anderen. Anmerkun
gen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart«, in: Brigit Allenbach/Cordula 
Weissköppel/Merle Hummrich/Urmila Goel (Hg.), Jugend, Migration und Re
ligion. Interdisziplinäre Perspektiven, Baden-Baden: Nomos, S. 35–66. 

Memmi, Albert (1999): »Kolonialismus und Rassismus«, in: Christoph Burgmer 
(Hg.), Rassismus in der Diskussion, Berlin: Espresso Verlag, S. 45–49. 

Mendel, Meron/Uhlig, Tom David (2017): »Challenging Postcolonial: Antisemitis
muskritische Perspektiven auf postkoloniale Theorie«, in: Meron Mendel/Astrid 
Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens. Antisemitismuskritische Bildung in der 
Migrationsgesellschaft, Frankfurt a.M.: Campus Verlag, S. 249–267. 

Mey, Günter/Schwentesius, Anja (2019): »Methoden der qualitativen Kindheitsfor
schung«, in: Florian Hartnack (Hg.), Qualitative Forschung mit Kindern. Her
ausforderungen, Methoden und Konzepte, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis
senschaften, S. 3–48. 

Neumann, Sascha (2013): »Kindheit und soziale Ungleichheit. Perspektiven einer er
ziehungs-wissenschaftlichen Kindheitsforschung«, in: Susanna Siebholz/Edina 
Schneider/Susann Busse/Sabine Sandring/Anne Schippling (Hg.), Prozesse so
zialer Ungleichheit. Bildung im Diskurs, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis
senschaften, S. 141–151. 

Qvortrup, Jens (1994): »Childhood matters. An introduction«, in: Jens Qvortrup/ 
Marjatta Bardy/Giovanni Sgritta/Helmut Wintersberger (Hg.), Childhood Mat

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

ters. Social Theory, Practics and Politics. European Centre, Vienna, Alderhot: 
Avebury, S. 1–24. 

Ramadan, Ebtisam (2020): Religiöse Differenz in der frühen Kindheit. Islami
sche und evangelische Kindertagesstätten im pädagogischen Alltag, Wiesbaden: 
Springer VS. 

Reckwitz, Andreas (2008): »Praktiken und Diskurse. Eine sozialtheoretische und 
methodologische Relation«, in: Herbert Kalthoff/Stefan Hirschauer/Gesa Lin
demann (Hg.), Theoretische Empirie. Zur Relevanz qualitativer Forschung, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 188–209. 

Rensch-Kruse, Benjamin (2024): Religion – Profession – Subjekt(ivierung). Bio
graphische Positionierungen angehender Pädagog:innen im erziehungswissen
schaftlichen Diskurs. Wiesbaden: Springer VS. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine/Diehm, Isabell 
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -re
flexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen 
Kindheit«, in: Emra Ilgün-Birhimeoğlu/Seyran Bostancı (Hg.), Elementarpäd
agogik in der Migrationsgesellschaft. Theoretische und empirische Zugänge zu 
einer rassismuskritischen Pädagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 79–95. 

Riegel, Christine (2016): Bildung – Intersektionalität – Othering. Pädagogisches 
Handeln in widersprüchlichen Verhältnissen, Bielefeld: transcript. 

Rommelspacher, Birgit (1998): Dominanzkultur. Texte zu Fremdheit und Macht, 
Berlin: Orlanda Frauenverlag. 

Said, Edward (1978): Orientalism. London/New York: Vintage Books. 
Salzborn, Samuel (2010): Antisemitismus als negative Leitidee der Moderne, Frank

furt/New York: Campus Verlag. 
Schäfer, Hilmar (2017): »Praxistheorie als Kultursoziologie«, in: Stephan Moebious/ 

Frithjof Nungesser/Katharina Scherke (Hg.), Handbuch Kultursoziologie. Wies
baden: Springer VS, S. 1–22. 

Scherr, Albert/Schäuble, Barbara (2007): ›Ich hab‹ nichts gegen Juden aber …‹. 
Ausgangsbedingungen und Perspektiven gesellschaftspolitischer Bildungsar
beit gegen Antisemitismus, Berlin: Amadeu Antonio Stiftung. 

Stockinger, Helena (2017): Umgang mit religiöser Differenz im Kindergarten. Eine 
ethnographische Studie an Einrichtungen in katholischer und islamischer Trä
gerschaft, Münster: Waxmann. 

Strauss, Anselm/Corbin, Juliet (1996): Grounded Theory: Grundlagen qualitativer So
zialforschung. Weinheim: Beltz. 

Tervooren, Anja (2006): Im Spielraum von Geschlecht und Begehren. Ethnographie 
der ausgehenden Kindheit: Bd. 31, München: Juventa. 

Thole, Werner/Göbel, Sabrina/Milbradt, Björn (2013): »Kinder und Kindheiten im 
Blick unterschiedlicher Fachkulturen«, in Margrit Stamm/Doris Edelmann 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 75 

(Hg.), Handbuch frühkindliche Bildungsforschung, Wiesbaden: Springer VS, 
S. 23–36 

Thorne, Barrie (1993): Gender play: Girls and boys in school, New Jersey: Rutgers Uni
versity Press. 

van Ausdale, Debra/Feagin Joe R. (2001): The first R. How Children Learn Race and 
Racism, Lanham u.a.: Rowman & Littlefield. 

Vogl, Susanne (2015): Interviews mit Kindern führen- eine praxisorientierte Einfüh
rung, Weinheim: Beltz Juventa. 

Volkov, Shulamit (2000): Antisemitismus als kultureller Code: Zehn Essays, Mün
chen: C. H. Beck. 

West, Candace/Fenstermaker, Sarah (1995): »Doing Difference«, in Gender and So
ciety 9, S. 8–37. 

West, Candace/Zimmerman Don (1987): »Doing Gender«, in: Gender and Society 1, 
S. 125–151. 

Woppowa, Jan (2024): »Othering als performative Falle. Ein kritischer Blick auf un
terrichtsnahe Reportagen und Wissenssendungen zum Judentum. Religions
pädagogische Beiträge«, in: Journal for Religion in Education 47, S. 115−124. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 

Pädagogische Perspektiven auf jüdisches Leben und 

Antisemitismus in Kindertagesstätten 

Yasmine Goldhorn 

»Jüdische Familie, wüsste ich nicht, dass wir eine hätten. 
Von daher ist dieser Konflikt auch nicht aktuell« 
(Georg, Kita-Leiter, 2022) 

Während Antisemitismus in Deutschland ein fortwährendes Phänomen darstellt, 
wie jüngst die steigenden Zahlen gemeldeter antisemitischer Vorfälle nach dem 07. 
Oktober 2023 gezeigt haben (RIAS 2024a)1, wird Antisemitismus im Alltag oft nicht 
ernst- oder auch nur wahrgenommen. Diese Divergenz zwischen realem Antisemi
tismus und seiner Wahrnehmung ist insbesondere auf eine in Deutschland etablier
te Fortschrittserzählung zurückzuführen, die nach der Zeit des Nationalsozialismus 
Antisemitismus als überwunden betrachtet (Schwarz-Friesel 2015: 14). Mit Michael 
Höttemann (2022) kann hier von einem »verdrängte[n] Antisemitismus«, gespro
chen werden, der sich in der linguistischen Externalisierung oder dem Beschwei
gen von aktuellem Antisemitismus ausdrückt. Insbesondere im Kontext von Kind
heit erscheint die Thematisierung von Antisemitismus als deplatziert (Rensch-Kru
se et al. 2024: 89), widerspricht sie doch dem verbreiteten »romantische[n] Kind
heitsbild« (Baader 2004: 418), das Kinder als zu jung für jegliche Form der Diskri
minierung zeichnet (Diehm/Kuhn 2011: 26). Gleichzeitig ist aus der Schulforschung 
die Relevanz von Bildungseinrichtungen in der Reproduktion von Antisemitismus 
bekannt, wobei sich die Wahrnehmungen von Lehrkräften von den Erfahrungen 
der Schüler:innen unterscheiden (Bernstein 2020; Lorenz-Sinai/Chernivsky 2023; 
Schäuble 2012). Während sich von den gemeldeten Antisemitismusvorfällen in Bil
dungseinrichtungen der Großteil in weiterführenden Schulen und an Hochschulen 
abspielt, liegen mittlerweile auch Berichte über Vorfälle aus dem Elementarbereich 

1 Der Anstieg von Antisemitismus seit Oktober 2023 zeigt eine Zuspitzung des bereits vorhan
denen Antisemitismusproblems in Deutschland. Die hier analysierten Daten stammen aus 
dem Jahr 2022, womit der Zeitpunkt der Erhebung vor dieser Zuspitzung lag. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

vor (RIAS 2024b), in welchem die Erforschung von Antisemitismus noch ein Desi
derat darstellt (Kölsch-Bunzen 2022: 15; Rensch-Kruse et al. 2024: 79). Dieser The

matik hat sich ein an der Goethe-Universität Frankfurt angesiedeltes Forschungs
projekt angenommen, das sich mit Differenzkonstruktionen im Spannungsfeld von 
Antisemitismus in der frühen Kindheit am Beispiel von Kindertagesstätten befasst. 
Daran anschließend widmet sich der folgende Beitrag der Analyse der pädagogi
schen Sichtweisen auf jüdisches Leben und Antisemitismus, basierend auf Inter
views mit Mitarbeiter:innen und Leitungspersonal in den beforschten Kindertages
einrichtungen. Die Untersuchung pädagogischer Perspektiven auf Antisemitismus 
neben dem pädagogischen Blick auf jüdisches Leben ist bedeutsam, da sie Auskunft 
gibt über Einstellungen zur Bearbeitung von antisemitischen Stereotypen in der 
frühen Kindheit, die für die Wahrnehmung von und den Umgang mit Antisemitis
mus im pädagogischen Alltag folgereich sind. Die Analyse des Beitrags wird zeigen, 
dass im Kontrast zu beobachteten kindlichen Wissensbeständen über antisemiti
sche Stereotype und die Fähigkeit von jungen Kindern, diese zu (re-)produzieren 
(siehe Cheema in diesem Band), das pädagogische Sprechen über jüdisches Leben 
und Antisemitismus gekennzeichnet ist von Dethematisierungen, die auf Versuche 
der Schuldentlastung und damit auf eine Verdrängung des gegenwärtigen Antise
mitismus hinweisen. Dabei zeigen sich insbesondere zwei Dethematisierungs-Di
mensionen, die sich durch die geführten Interviews in verschiedenen Einrichtun
gen ziehen. Diese umfassen eine Unsichtbarkeit jüdischer Kinder und die Auslagerung 
von Antisemitismus in den jeweiligen Kitakontexten, die im Ergebnisteil des Beitrags 
dargestellt werden. 

Gegliedert ist der Beitrag wie folgt: Zu Beginn wird eine Einordnung der Bedeu
tung von Differenz und Religion im Elementarbereich (1) und der allgemeinen Verdrän
gung von Antisemitismus in Deutschland nach 1945 vorgenommen (2). Nach einer kurzen 
Darstellung des methodischen Rahmens (3) wird sodann die Verortung von jüdischem Le
ben und Antisemitismus im ›Außerhalb‹ analysiert (4) und damit die Verdrängung von 
Antisemitismus auch im Kitakontext aufgezeigt. Beendet wird der Beitrag mit ei
nem Fazit und Ausblick (5), der Möglichkeiten für zukünftige Forschung aufzeigt. 

1 Differenz und Religion im Elementarbereich 

Kindertagesstätten verfügen als pädagogische Orte über eigene Feldlogiken. Als In
stitutionen stehen Kindertagesstätten in einem multireferenziellen Verhältnis zu 
Politik und gesellschaftlichem Wandel, wodurch sie dazu angehalten sind, auf bil
dungs- und familienpolitische Konjunkturen zu reagieren (Honig 2013: 158). Dies 
bedeutet, dass der Alltag in Kindertageseinrichtungen einerseits durch eine Orien
tierung an den Bedarfen von Kindern bestimmt ist, die in enger Verbindung mit 
Vorstellungen über Kinder und Kindheiten stehen und sich mit deren Wandel ver

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 79 

ändern. Andererseits beeinflussen auch politische Vorgaben die Entwicklung von 
Kindertageseinrichtungen. So stellt der in den letzten Jahren zu beobachtende Aus
bau frühkindlicher Bildungseinrichtungen auch eine Reaktion auf die steigende Ar
beitsmarktpartizipation von Frauen dar, der zu einer ›Vereinbarkeit von Beruf und 
Familie‹ beitragen soll und nicht allein an den Bedarfen einer Kleinkindpädagogik 
ausgerichtet ist (Honig 2013: 153; Lange 2008: 70). Kindertageseinrichtungen ste
hen also durch die verschiedenen äußeren Einflüsse in einem »Spannungsverhält
nis zwischen Betreuungs- und Bildungsort« (Menz 2020: 835), in denen Kinder so
wohl Erziehung und Bildung erhalten als auch mit Fürsorge betreut werden sollen 
(Buschmeyer 2013: 22). 

Die Idee der Bildung im Elementarbereich ist relativ neu, denn erst seit dem 
Jahr 2004 gibt es in Deutschland sogenannte »Bildungspläne für die Arbeit in Kin
dertagesstätten« (Ebert 2006: 250). Diese Bildungspläne sind keine Lehrpläne oder 
Curricula, was den Kitakontext vom Schulkontext unterscheidet, sondern umfas
sen vielmehr Empfehlungen und Orientierungsrahmen für Pädagog:innen. Jedes 
Bundesland hat seinen eigenen Bildungsplan, wobei sich die Pläne in Aufbau und 
Bildungszielen ähneln, von denen eines die ›interkulturelle Kompetenz‹ ist, welche 
einen wertschätzenden Umgang mit verschiedenen Religionen inkludiert. Mit den 
Lernzielen zur religiösen Identifikationsentwicklung und der interreligiösen Kom
petenz ist eine Werteentwicklung verbunden, die über die Wissensvermittlung über 
verschiedene Religionen und Kulturen und einen Austausch im Kita-Alltag erreicht 
werden soll. Die Thematisierung von Vorurteilen im Allgemeinen und von Antise
mitismus im Besonderen gehört hingegen nicht zur Bildung interkultureller und 
interreligiöser Kompetenzen. 

Hierin unterscheidet sich der Kitakontext vom Schulkontext, in welchem in 
Bezug auf antisemitismuskritische Bildung die Themen Nationalsozialismus und 
Holocaust in die Lehrpläne aller Bundesländer eingebunden sind (vgl. KMK 1997). 
Im Anschluss an den Radiovortrag von Theodor W. Adorno zu »Erziehung nach 
Auschwitz«, der mit den Zeilen anstimmt »Die Forderung, dass Auschwitz nicht 
noch einmal sei, ist die allererste an Erziehung« (Adorno, 1970, S. 92), begann eine 
einflussreiche pädagogische Rezeptionsgeschichte, aus welcher ein »pädagogi
sches Programm« zu einer moralisch anspruchsvollen Erziehung hervorging, mit 
keinem geringeren Ziel als »Toleranz, Frieden und Humanität« (Meseth 2000: 19). 
Während sowohl die Wirkungsannahmen dieses Ziels (Meseth 2000: 28) als auch 
die Opferperspektive auf Jüdinnen und Juden im schulischen Bildungskontext (vgl. 
Braband/Körs in diesem Band) kritisch reflektiert worden sind, bleibt die Thema

tisierung von Antisemitismus im Kitakontext ausgespart. Diese Beobachtung hat 
auch etwas mit der fortwährenden Dominanz gängiger Kindheitsbilder zu tun. 
Zwar hat sich der Blick auf Kinder in den letzten Jahrzehnten gewandelt, weg von 
der Definition werdender Menschen, die von Passivität und Unschuld gezeichnet 
sind (Diehm/Kuhn 2011: 26) und hin zu Vorstellungen von Kindern als aktive Mit

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

gestalter:innen ihrer sozialen Umwelt, die über Agency verfügen (Prout/James 1990: 
8). Gleichwohl bleiben Elemente eines »romantischen Kindheitsmythos« über un
schuldige Kinder in verschiedenen Erziehungsansätzen und Bildungsprogrammen 
bis in die Gegenwart bestehen, wie Maike Sophia Baader (2004) in ihrer Analyse 
zeigt. 

Die Aussparung des Themas Antisemitismus im Elementarbereich beruht je
doch nicht allein auf der Annahme des ›unschuldigen‹ Kindes, so die These dieses 
Beitrags, sondern entspricht dem allgemeinen Umgang mit Antisemitismus im 
postnationalsozialistischen Deutschland, der im folgenden Kapitel thematisiert 
wird. 

2 Antisemitismusverdrängung in Deutschland nach 1945 

Antisemitismus entfaltet sich nicht in einem luftleeren Raum, sondern »nimmt sei
ne Gestalt immer aus der Gesellschaft heraus an, die ihn praktiziert« (Goldenbogen/ 
Kleinmann 2021: 11), womit er den Stand der jeweiligen Gesellschaften aufzeigt, die 
ihn hervorbringen. Für den deutschen Kontext bedeutet dies unweigerlich, die Er
innerung an den Nationalsozialismus und den Holocaust mitzudenken, wenn über 
Antisemitismus gesprochen wird, denn nach dem »Zivilisationsbruch« (Diner 1988) 
wurden rechtliche Bestimmungen und eine politische Kultur eingeführt, in der es 
zum Konsens gehörte, dass kein öffentlicher Antisemitismus stattfinden darf (Benz 
1995: 7). 

Dabei ist die Zeit nach dem Nationalsozialismus als ein Wendepunkt zu verste
hen, in der der Antisemitismus nun als eine unerwünschte Abweichung eingeord
net und sozial geächtet wurde, was zwar zu einer weniger offenen Kommunikati
on antisemitischer Weltanschauungen jedoch keineswegs zum Verschwinden ihrer 
»Vorstellungsgehalte« (Holz/Haury 2021: 95f) geführt hat. Für das Tabu des Antise
mitismus haben Werner Bergmann und Rainer Erb (1986: 223) den Begriff der »Kom
munikationslatenz« geprägt, gepaart mit einem nach 1945 auftretenden Antisemi
tismus, der als Antisemitismus nach Auschwitz oder ›sekundärer Antisemitismus‹ 
bezeichnet wird (Stender 2010: 12). Die Tabuisierung und strafrechtliche Verfolgung 
von Antisemitismus sowie die Entwicklung eines postnationalsozialistischen An
tisemitismus, finden ihren Ursprung in der Zeit der Demokratiebildungsprozes
se nach 1948. In dieser Zeit stand die junge Bundesrepublik unter dem Druck den 
Forderungen der Alliierten nachzukommen, um eine Westintegration voranzutrei
ben (Weingardt 2005: 23) und zum Aufbau eines neuen postnazistischen nationalen 
Selbstbildes gehörte es, sich vom Vorgängerstaat abzugrenzen (Holz/Haury 2021: 
95). Antisemitismus sollte der Vergangenheit angehören, was jedoch zu Tendenzen 
der Bagatellisierung und Externalisierung des weiterhin bestehenden Antisemitis
mus in der BRD bzw. dem heutigen Deutschland führte (Bergmann 1990: 160). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 81 

Beispielhaft für den Wunsch nach Zurückweisung der Schuld im postnatio
nalsozialistischen Deutschland sind die Gruppenexperimente des Instituts für 
Sozialforschung in Frankfurt, deren Ergebnisse aufzeigen, dass bereits fünf Jahre 
nach Kriegsende in den Aussagen der Teilnehmenden Schlussstrichforderungen 
mit Blick auf die deutschen Verbrechen gegenüber Jüdinnen und Juden auftreten 
(Adorno 1997: 375), die sich bis heute wiederfinden. Auch zeigen Ergebnisse der 
Gruppenexperimente, wie linguistisch durch Auslagerungen die »Negation einer 
konkreten Schuld« (von Haselberg 2020: 40) vollzogen wird. So funktionierte die 
Abgrenzung von Schuld nicht nur über ihre Verortung in der Vergangenheit, son
dern auch über die Abgrenzung der eigenen Person und bestimmter Deutungen 
des Antisemitismus. Hierzu zeigen Interviews, die 1945 in der Amerikanischen 
und Britischen Zone in Deutschland geführt wurden, wie Befragte zur eigenen 
Schuldentlastung angaben, selbst wenig von der Existenz von Konzentrationsla
gern und deren Programm gewusst zu haben und in ihren Ausführungen zum Teil 
so weit gingen, die deutschen Gräueltaten als ein unabwendbares Nebenprodukt 
des Krieges einzuordnen (Janowitz 1946: 142ff). 

Der Wunsch nach einer neuen nationalen Identifikation mit Deutschland hat 
dabei Auswirkungen auf den Blick auf »alles Jüdische, [das nach 1945] potenziell 
an die »deutsche Tat« Auschwitz [erinnert und] deswegen dem Bedürfnis, sich mit 
›Volk‹ und ›Nation‹ zu identifizieren, im Wege zu stehen« (Holz/Haury 2021: 87) 
scheint. Oder, wie es die Historikerin Julijana Ranc (2016: 70) ausdrückt, schwingt 
der Holocaust »beim Sprechen über Juden gleichsam […] wie ein Generalbaß [Herv. 
i. O.], immer mit«, wobei sich die Resonanz auf das ungewollte Erinnern im Alltag 
von einer De-Thematisierung alles Jüdischen über die Bagatellisierung von An
tisemitismus bis hin zu einer »Täter-Opfer Umkehr« zeigt, in der die öffentliche 
Auseinandersetzung mit dem Massenmord an Jüdinnen und Juden als Diffamie
rung deutscher Identität angesehen wird (vgl. Bergmann 2006). Dadurch werden 
Jüdinnen und Juden zu »Störenfrieden der Erinnerung« (Bergmann 1990: 151) ge
macht, die einen vollkommenen Abschluss mit der deutschen Schuld verhindern. 
Die jüdische Erinnerung und unzureichende Aufarbeitung im postnationalsozia
listischen Deutschland und das damit verbundene Problem des Sprechens über 
Jüdisches, führt zudem dazu, dass Jüdinnen und Juden als »unnahbar« (Lorenz- 
Sinai/Chernivsky 2023: 42) erscheinen und nicht als konkrete Personen und Gesell
schaftsmitglieder imaginiert werden. 

Während bisher keine Studien zu Antisemitismus in Einrichtungen der frühen 
Kindheit existieren (Kölsch-Bunzen 2022: 15; Rensch-Kruse et al. 2024: 79) hat 
sich die Forschung in den letzten Jahren dem Thema Antisemitismus an Schu
len angenähert und dessen Alltäglichkeit im Schulkontext aufgezeigt (Bernstein 
2020; Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024; Lorenz-Sinai/Chernivsky 2023). Wie auch 
in anderen Bereichen ist der Schulkontext geprägt von Abwehrhaltungen, die 
sich in Dethematisierungen und Bagatellisierungen antisemitischer Vorfälle von 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Lehrkräften an Schulen zeigen (Bernstein 2020; Lorenz-Sinai/Chernivsky 2023). 
Diesen Abwehrhaltungen vonseiten der Lehrkräfte stehen jüdische Erfahrungen im 
Schulkontext konträr gegenüber, die oft aus Selbstschutz einen offenen Umgang 
mit ihrer jüdischen Identität vermeiden, was wiederum dazu beiträgt, dass Anti
semitismus an Schulen nicht wahrgenommen wird, verbunden mit der Annahme, 
es gäbe keinen Antisemitismus ohne Jüdinnen und Juden (Bernstein 2020: 152). 
Gleichzeitig wird eine persönliche oder lebensweltliche Distanz zu antisemitischen 
Vorkommnissen im eigenen Umfeld durch die Auslagerung an andere Orte oder in 
andere Gruppen konstruiert (Bernstein 2020: 142). 

Die Abwehr des eigenen Antisemitismus, in einer Gesellschaft, in der es keinen 
Antisemitismus geben darf, funktioniert insbesondere über die Verortung des »An
tisemitismus der Anderen« (Ullrich 2013: 117). In Kontexten, in denen Antisemitis
mus nicht geleugnet werden kann und eine Schuldabwehr nicht über Verdrängung 
gelingt, wird die Abwehr über die Projektion alleiniger Schuld auf »die Anderen« 
vollzogen. So führt die allgemeine Vorstellung einer vollendeten deutschen Vergan
genheitsaufarbeitung und der Glaube, dass Deutschland aus seinen Verbrechen ge
lernt habe dazu, dass versucht wird, Antisemitismus in Deutschland auszulagern, 
indem die »sogenannte deutsche Mehrheitsgesellschaft[…] sich über die Konstruk
tion des/der antisemitischen Anderen [konstruiert], dem der ostentative antisemi
tismuskritische Konsens erst pädagogisch vermittelt werden« (Mendel et al. 2019: 
125; vgl. Messerschmidt 2010: 94) muss. 

Die Auslagerung auf die »antisemitischen Anderen«, die medial teils unter dem 
Terminus »importierter Antisemitismus« diskutiert wird (Arnold/Kiefer 2024: 39; 
Beyer et al. 2024), zeigt sich im pädagogischen Kontext in den Deutungsmustern 
von Lehrkräften, die Antisemitismus an Schulen als alleiniges Problem muslimi
scher Schüler:innen einordnen (Follert/Stender 2010). Während der von Muslim:in
nen ausgehende Antisemitismus originäre und differenzierte Eigenschaften entwi
ckelt zu haben scheint, wodurch pädagogisch eine spezifische Intervention als sinn
voll erachtet werden kann (Mendel/Messerschmidt 2017: 14), bleibt darauf zu achten 
nicht die komplette Gruppe von Muslim:innen unter einen »Generalverdacht« (Che
ema 2017: 65) des Antisemitismus zu stellen, der zur Eigenentlastung der deutschen 
Mehrheitsgesellschaft dient. 

3 Methodischer Rahmen: Die Grounded Theory 

Im Rahmen des ›RelcoDiff‹ Forschungsprojekts wurden 13 leitfadengestützte Inter
views mit Kita-Leitungen und pädagogischen Fachkräften in vier Kindertagesstät

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 83 

ten2 einer deutschen Großstadt im Jahr 2022 geführt. Vor dem Hintergrund einer 
intersektionalen Perspektive und durch die ›theoretische Sensitivität‹ des Tabus 
der Artikulation von Antisemitismus, lag der Schwerpunkt des Interviewleitfadens 
auf den Themen der (religiösen) Differenz und der Bedeutung von interkultureller 
(inklusive antisemitismuskritischer) Bildung in der Kita. Nachfragen zu jüdischen 
Kindern und Antisemitismus in den jeweiligen Einrichtungen wurden in den Inter
viewkontext passend eingebunden. Die Auswertung der Interviews erfolgte mit der 
Grounded Theory Methodologie (Corbin/Strauss 2010) anhand eines dreistufigen 
Kodierverfahrens, das sich durch einen explorativen Ansatz auszeichnet und durch 
seinen analytischen Einbezug von ursächlichen Bedingungen, Handlungsstrate
gien und Konsequenzen Einblicke in Strukturzusammenhänge von Phänomenen 
gibt. So konnten in den Analysen pädagogische Perspektiven auf jüdisches Leben 
und Antisemitismus in unterschiedlichen Kindertageseinrichtungen, z.T. an den 
jeweiligen Kontext angepasst, herausgearbeitet werden. 

4 Ergebnisse: Verortung von jüdischem Leben sowie Antisemitismus 
im ›Außerhalb‹ 

4.1 Unsichtbarkeit von jüdischen Kindern 

In den geführten Interviews zeigte sich ausnahmslos eine Unwissenheit darüber, 
ob jüdische Kinder die Einrichtungen besuchten. Die Interviewten reagierten da- 
rauf mit einem Glauben an die Abwesenheit von Jüdinnen und Juden in der eigenen 
Einrichtung. Diese »Annahme jüdischer Nichtpräsenz« (Chernivsky/Lorenz 2021: 
15), die nach Marina Chernivsky und Friderike Lorenz-Sinai Teil der »Exklusion und 
Andersmachung« von Jüdinnen und Juden in Deutschland darstellt, reicht von der 
Überzeugung, dass niemand im Kreis der Einrichtung einen jüdischen Hintergrund 
habe, auch wenn die Mitarbeitenden nicht alle religiösen Hintergründe der Kin
der kennen, bis hin zu Erklärungen der Abwesenheit von Antisemitismus über die 
(angenommene) Abwesenheit jüdischer Kinder. Aufgrund dieser Annahmen wird in 
den Interviews begründet, warum Themen, die mit dem Judentum in Verbindung 
stehen im Kita-Alltag fehlen. Diese Leerstelle spiegelt sich in den Bücherregalen der 

2 Bei den Einrichtungen handelt es sich um die gleichen Einrichtungen, in denen wir im Pro
jektzusammenhang die Gruppendiskussionen mit Kindern geführt haben (siehe Cheema in 
diesem Band). Dies macht eine Kontrastierung der Einordnung von Pädagog:innen und tat
sächlichen kindlichen Wissensständen möglich, die Divergenzen zwischen den beiden Be
reichen aufzeigt. Von den vier Einrichtungen gehörten zwei einem städtischen Träger an und 
die anderen beiden waren evangelische Kitas. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Einrichtungen und einer Argumentation, die keine Notwendigkeit für eine antise
mitismuskritische Bildung von jungen Kindern sieht. 

Im Allgemeinen ist in den Interviews mit den Kita-Leitungen und Pädagog:in
nen ein geringer Bewusstseinsgrad über das Judentum und die alltägliche Le
benswelt von Jüdinnen und Juden festzustellen, der immer wieder mit fehlenden 
Kontakten durch eine (angenommene) Abwesenheit von Jüdinnen und Juden be
gründet wird, wodurch Jüdinnen und Juden gleichzeitig besondert und verandert 
werden. Mit der »Annahme jüdischer Nichtpräsenz« werden jüdische Kinder in 
einem ›Außerhalb‹ verortet, das einerseits dem ›Außerhalb‹ aus den jeweiligen Kitas 
entspricht und andererseits ihrer Einordnung als nicht vollständig Zugehörige der 
deutschen Gesellschaft. Besonders tritt dies im Interview mit der Pädagogin Ella 
hervor, die auf die Frage nach jüdischen Kindern in der Einrichtung antwortet: 

Nein, also hier-, also all die Jahre […] also elf Jahre bin ich jetzt schon hier, gab es 
kein jüdisches Kind. Und […] ich bin auch der Meinung, dass auch Jahre davor-, 
zuvor auch keine jüdischen Kinder waren, weil, die sind ja meistens auch in den 
jüdischen Kindergärten, weil sie dort auch viel ihre Religion beigebracht bekom

men und unter sich sind. 

Beginnend mit der Aussage, dass sie schon elf Jahre in der beforschten Kita arbeite, 
womit Ella die langjährige Abwesenheit jüdischer Kinder in der Einrichtung betont, 
erklärt sie ihre Ansicht über die Ursachen dieser Verteilung. Ella ordnet die (ange
nommene) Abwesenheit jüdischer Kinder allein der Entscheidung jüdischer Eltern 
zu, mit der sie die eigene Institution von ablehnenden Haltungen gegenüber Jüdin
nen und Juden abgrenzt. Dabei verortet Ella jüdische Kinder hauptsächlich in jü
dischen Kindergärten, deren Attraktivität sie damit begründet, dass sie »dort auch 
viel ihre Religion beigebracht bekommen«. Mit dieser Aussage schreibt sie Jüdinnen 
und Juden zugleich eine Fremdheit zu, die sich in der Abgrenzung »ihre[r] Religion« 
von der in anderen Kitas praktizierten Norm ausdrückt. Darüber hinaus attestiert 
Ella mit dem Zusatz, dass jüdische Kinder in jüdischen Kindergärten »unter sich« 
seien, Jüdinnen und Juden die Eigenschaft, sich selbst von der Allgemeinheit abzu
grenzen und damit außerhalb der Mehrheitsgesellschaft eine Parallelgesellschaft zu 
gründen. Hieran lässt sich eine Lesart der Interviewpassage anschließen, die Ver
weise auf antisemitische Stereotype bis hin zu Verschwörungs-Ideen in sich trägt, in 
denen Jüdinnen und Juden in Parallelgesellschaften lebend ihre Macht ausüben (vgl. 
bspw. Berding 1995: 19; Finkielkraut 1984: 158; Roepert 2022). Ganz fassbar wird die 
zugeschriebene Fremdheit von Jüdinnen und Juden nicht. Vielmehr muten diese in 
den Beschreibungen der Interviewten mysteriös an. Im Interview mit Ella wird die 
mysteriöse Komponente in der Verortung von Jüdinnen und Juden unterstrichen, 
die in ihrer Beschreibung »unter sich« und damit in unbeobachteten Räumen ihre 
Religion praktizierten. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 85 

Ella arbeitet in einer evangelischen Kita, welche die einzige unter den vier be
fragten Kitas ist, die im Rahmen des Vorschulprogramms (inter-)religiöse Bildung 
in Form einer religiösen Themenwoche anbietet, in der die älteren Kinder der Ein
richtung neben der ihnen aus dem Kita-Alltag bekannten Kirche, eine Moschee und 
eine Synagoge besuchen und dort etwas über die jeweilige Religion lernen. Während 
in den Interviews in dieser Einrichtung sowohl von Ella als von der Kita-Leiterin 
Frieda die interreligiöse Woche als Bildungsangebot hervorgehoben wird, zeigt sich 
gleichwohl ein geringes Wissen über das Judentum (insbesondere im direkten Ver
gleich mit dem Christentum oder dem Islam), wenn Frieda zum Beispiel von einer 
»jüdische[n] Moschee« spricht, wobei sie sich selbst bei der Fehlbenennung ertappt 
und nachfragt »Moschee, nein, was haben die?« und auf eine Antwort unsererseits 
wartet. Hierbei handelt es sich zwar um eine rein begriffliche Unsicherheit, die je
doch gleichwohl als Spiegel einer fehlenden Alltäglichkeit von jüdischem Leben als 
Teil der deutschen Gesellschaft gelesen werden kann, die sich in den Interviews im
mer wieder zeigt, wenn es um die Sichtbarkeit verschiedener Religionen geht. 

Jüdinnen und Juden werden in den Interviews einerseits als ›anders‹ verortet 
und andererseits als ›nicht sichtbar anders‹ wahrgenommen.3 So antwortet bspw. 
Adem, stellvertretender Leiter einer untersuchten Kita, auf die Frage, ob während 
seiner pädagogischen Laufbahn schon einmal jüdische Kinder die Einrichtung be
sucht hätten: »Ja, also nicht so, dass man sagen muss, das Kind isst koscher und 
bringt was mit. Das haben wir einfach noch nicht gehabt«. Adem, der in einer städ
tischen Kita arbeitet, in der nach seiner Aussage die religiöse Zugehörigkeit von Kin
dern eine untergeordnete Rolle spielt und daher nur in Bezug auf Speisevorschrif
ten von den Pädagog:innen relevant gemacht werden soll, ist sich nicht sicher, ob 
jüdische Kinder in seiner Einrichtung sind, denn selbst »wenn [er] jetzt theoretisch 
drei Familien mit jüdischem Hintergrund hätte, könnte [er] jetzt nicht sagen, al
le drei bestehen auf koscher Lebensmittel«. An Adems Aussage wird deutlich, dass 
eine jüdische Zugehörigkeit unsichtbar bleiben kann, solange sie nicht von Eltern 
oder Kindern selbst thematisiert wird. Oftmals steht hinter dem Schritt, die Un
sichtbarkeit zu wahren, jedoch eine bewusste Entscheidung der jüdischen Famili
en, so auch in der Einrichtung, in der Adem selbst arbeitet. Im Vorgespräch mit der 
Kita-Leiterin Elisabeth berichtet diese, dass jüdische Eltern sie um Unterstützung 

3 Hier zeigt sich ein Kontrast in der Verortung jüdischer und muslimischer Kinder, die beide als 
Nicht-Angehörige der konstruierten deutsch-christlichen Norm eingeordnet werden. Wäh

rend muslimische Kinder durch vereinheitlichende Aussagen über Sprachauffälligkeiten und 
Aussehen, das mit anderen nationalen Zugehörigkeiten in Verbindung gebracht wird, beson
dert und dadurch als ›Andere‹ sichtbar gemacht werden, werden jüdische Kinder als äußer
lich und durch Nationalität nicht erkennbar begriffen, wodurch sie jedoch nicht zur Norm 
werden, sondern unsichtbar bleiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

dabei gebeten hatten, aus Sicherheitsgründen die Identität ihrer Kinder verdeckt zu 
halten. 

In den Interviews waren sich einige der Befragten, wie auch Adem, nicht voll
kommen sicher, ob nicht doch jüdische Kinder ihre Gruppen besuch(t)en. Während 
sie stellenweise sogar die Möglichkeit ansprachen, dass eine (von außen unsichtbar) 
jüdische Familie den Hintergrund der Kinder in der Kita nicht offiziell in den An
meldeheften vermerken würde, fand keine Reflexion über die Ursachen einer mög
lichen Zurückhaltung oder einer selbstgewählten jüdischen ›Unsichtbarmachung‹ 
statt, die aus Sicht der Betroffenen oftmals mit Schutzgedanken verbunden ist (Cof
fey/Laumann 2023: 99f; vgl. auch Chernivsky/Lorenz-Sinai in diesem Band; Körber/ 
Kunze in diesem Band; Rosenthal 2018: 30; Wiegemann in diesem Band). Die aus
bleibende Reflexion, die Sicherheit der jüdischen Kinder in den Kitas betreffend, 
bedeutet indessen, dass das »Wagnis der Öffentlichkeit« (Arendt/Gaus 1964: 31), wie 
Hannah Arendt ein sich Exponieren »im Lichte der Öffentlichkeit« beschreibt, wel
ches »nur im Vertrauen auf die Menschen« geschehen kann, für Jüdinnen und Ju
den schon in der frühen Kindheit erschwert wird. Der Eindruck der jüdischen El
tern, dass die Einrichtungen den nötigen Schutz ihrer Kinder nicht gewährleisten 
können, hat zur Folge, dass sie sich selbst in der Rolle sehen entsprechende Vor
sichtsmaßnahmen zu ergreifen, zu denen vor allem das Verstecken der eigenen Zu
gehörigkeit gehört. Anstelle einer Reflexion über diese Verhältnisse findet in den In
terviews eine Konstruktion der Einrichtungen als antisemitismusfreie Räume statt, 
die im folgenden Kapitel behandelt wird. Diese Konstruktion nimmt mitunter die 
(angenommene) Abwesenheit jüdischer Kinder zur Grundlage der Argumentation 
eines ausbleibenden Antisemitismus, wie bspw. in der Argumentation von Kita-Lei
ter Georg, der in der bereits zitierten Aussage erklärt: »Jüdische Familie, wüsste ich 
nicht, dass wir eine hätten. Von daher ist dieser Konflikt auch nicht aktuell«. 

So wird an die Annahme über An- oder Abwesenheit von Jüdinnen und Juden die 
Vorstellung über An- oder Abwesenheit von Antisemitismus gekoppelt, wodurch die 
Dethematisierung alles Jüdischen als Ermöglichung gelesen werden kann, die aus
bleibende Befassung mit Antisemitismus in den Kindertageseinrichtungen zu legi
timieren. In den Interviews wird das Judentum vornehmlich als ein zu vernachläs
sigendes Thema geschildert. Ohne (offiziell) jüdische Kinder in den Einrichtungen, 
so scheint die Annahme, müsse man sich nicht um deren Repräsentation bemühen. 
Während im Kita-Alltag also das Judentum oder Jüdinnen und Juden einen margi
nalisierten Platz zugewiesen bekommen, werden in den Interviews immer wieder 
Zusammenhänge mit Jüdinnen und Juden aufgeführt, die ein positives ›deutsches‹ 
Auftreten gegenüber Jüdinnen und Juden übermäßig betonen und damit auf Selbst
entlastungsbestrebungen hindeuten. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 87 

4.2 Auslagerung von Antisemitismus 

Verbunden mit der »Annahme jüdischer Nichtpräsenz« teilt das Kitapersonal die 
Auffassung, dass auch kein Antisemitismus in den Einrichtungen anzutreffen sei. 
Dabei konstruieren sie Bilder von antisemitismusfreien Räumen, die darauf basie
ren, Antisemitismus aus den jeweiligen Einrichtungen auszulagern. Während in 
den Interviews Kinder generell als aktiv beschrieben werden, worin die Definition 
von Kindern aus der modernen sozialwissenschaftlichen Kindheitsforschung (vgl. 
Cheema in diesem Band) Anklang findet, sprechen die Interviewten Kindern ihre 
Agency ab, sobald es um die kindliche Partizipation an der Reproduktion von Vorur
teilen und einem ausgrenzenden Verhalten geht. Kindern wird beispielsweise zu
getraut an der Raumgestaltung der Kitas zu partizipieren, nicht jedoch, dass sie so
zial relevant(e) (gemachte) Unterscheidungen wahrnehmen oder gar reproduzieren 
könnten (vgl. Diehm in diesem Band). 

Die Annahme kindlicher Unschuld hält sich insbesondere in Bezug auf An
tisemitismus robust, der durch seine Schuldbeladung im Kontext von Kindheit 
undenkbar erscheint (Rensch-Kruse et al. 2024: 89). Dabei lässt sich über die In
terviewverläufe ein Muster identifizieren, wobei die Interviewten den Kindern 
zunächst im Einklang mit romantischen Kindheitsbildern (Baader 2004) eine insis
tente Unschuld zuschreiben, die ihren Erzählungen auf Nachfragen zu möglichem 
beobachteten Diskriminierungsverhalten unter Kindern jedoch nicht standhal
ten kann. Während es also zum Bruch des Bildes einer unbeugsamen kindlichen 
Unschuld kommt, wenn auch immer wieder linguistisch abgeschwächt (»So wird 
es wahrscheinlich nicht gemeint sein« etc.), bleibt die kindliche Unschuldsan
nahme im Spannungsfeld von Antisemitismus konsistent. Allerdings lässt sich 
beobachten, dass diese Deutung im Fall von muslimischen Kindern ihre Geltung 
verliert; bezogen auf diese Gruppe von Kindern erscheint es den Mitarbeiter:innen 
der Einrichtungen denkbar, dass es zu Antisemitismus und der Reproduktion 
antisemitischer Bilder kommen kann. 

Die allgemeine Unschuld der Kinder wird in den Interviews mit verklärenden 
Worten beschrieben, die Kindern aufgrund ihres Alters einen moralisch überlege
nen Status zuweisen, der sie von Erwachsenen unterscheidet. So erklärt Ella bei
spielsweise: »Also das ist so: Die sind da halt sehr-, ja, so unschuldig. Die wissen noch 
nicht sehr- also ich finde, die haben noch nichts Böses, also die haben nichts so-, keine 
Vorurteile, die Kinder«. Sich in Dichotomien äußernd, wie ›gut/böse‹ oder ›unschul
dig/schuldig‹ wird den Kindern jede Partizipation an der (Re-)Produktion sozialer 
Differenzierungen abgesprochen4. Romantische Kindheitsbilder reproduzierend, 
erzählen die Interviewten von diskriminierungsfreien Räumen in den Kitas. Auf 

4 In Anlehnung an die sozialwissenschaftliche Kindheitsforschung untersucht das RelcoDiff 
Projekt die Konstruktion junger Kinder an sozialen Differenzierungen im Spannungsfeld von 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Nachfragen zu ausgrenzenden Aussagen oder Verhaltensweisen der Kinder erzäh
len die meisten Interviewten jedoch von beobachteten Situationen, in denen Kinder 
Kommentierungen oder Spielausgrenzungen über Geschlecht, Hautfarbe, oder ei
ne christliche oder muslimische Religionszugehörigkeit vollziehen. Während auch 
diese Beispiele mit der Negation kindlicher Absicht abgeschwächt werden, werden 
Fragen nach beobachteten antisemitischen Vorurteilen von den Interviewten direkt 
und teils affektiv aufgeladen verneint (»Nein, zum Glück nicht«/»Ist überhaupt kein 
Thema hier. Also, das kennen die gar nicht« etc.), wobei mit der Annahme der ›Un
kenntnis‹ gleichzeitig die Möglichkeit eines aufkommenden Antisemitismus in den 
Kitas zurückgewiesen wird. 

Paradoxerweise werden jedoch teilweise muslimische Kinder von dem Bild 
kindlicher Unfähigkeit der (Re-)Produktion von Antisemitismus ausgenommen. 
Adem beispielsweise, der im gesamten Interview kindliche Unschuldsannahmen 
bestärkte und über Jüdinnen und Juden nur im positiven Zusammenhang ›deut
scher‹ Kontaktaufnahmen und Integrationsbemühungen spricht, hängt zu Ende 
des Interviews ungefragt eine Verortung des Antisemitismus allein in muslimi
schen Milieus an. Auf die offene Schlussfrage der Interviewerin, ob es noch etwas 
gäbe, was er sagen möchte, antwortet Adem: 

Es wäre spannend eine Kita zu befragen, die ganz offensichtlich einen höheren Mi

grationsanteil hat, aber in Richtung muslimischen Hintergrund. Ob da antisemiti
sche Erziehungsbilder durchkommen. Das wäre spannend. Weil man da vielleicht 
potenziell im Alltag vielleicht eher die Gelegenheit hat, solche Situationen auf
zugreifen. 

Den Ursprung von Antisemitismus unter (muslimischen) Kindern bei den Eltern 
verortend, traut Adem muslimischen Kindern die (Re-)Produktion antisemitischer 
Bilder zu, die sie durch »antisemitische Erziehungsbilder« muslimischer Eltern ler
nen. Durch die Verortung von antisemitischen Vorfällen in Kitas, die von einem hö
heren Anteil muslimischer Kinder besucht werden, grenzt Adem dabei seine Ein
richtung, in der nach seiner Aussage nur fünf von ca. 100 Kindern aus muslimi
schen Familien kommen, von Antisemitismusannahmen ab. Dass sich seine Veror
tung rein auf Vermutungen stützt, zeigt sich in Adems anschließender Ausführung, 
in der er erzählt, dass er zuvor in Einrichtungen gearbeitet habe, in denen die Mehr
zahl der Kinder einen muslimischen Hintergrund hatte, ohne auf eine Verbindung 
zu Antisemitismus einzugehen. Stattdessen antwortet Adem auf die Nachfrage, was 
er dort im Zusammenhang mit Antisemitismus erlebt hat: »Ja, nichts, aber man 
kann halt, da halt eher was heraushören, wenn man da gezielter reinbohrt, denke 

Antisemitismus, wobei es nicht um kindliche Schuld gehen soll, sondern um ihren ›Akteur- 
Status‹ in der (Re-)Produktion sozialer Verhältnisse. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 89 

ich«. In dieser Aussage spiegelt sich der Generalverdacht gegenüber Muslim:innen, 
dass »selbst wenn ein:e Muslim:in kein:e Antisemit:in ist, er/sie es doch ›zumindest 
latent‹ sei« (Cheema 2017: 65f). 

Auch Georg, der Antisemitismus einzig bei »Arabern« verortet, erklärt diese 
Verortung nicht anhand eigener Erfahrungen, sondern aufgrund von Annahmen, 
wenn er ausführt: »Also Araber und Juden, das kann ich jetzt nicht aus der Erfah
rung hier berichten, weil, wie gesagt hier keine Familie, keine jüdische Familie 
meines Wissens gerade ist«. Während er die Abwesenheit von Antisemitismus 
über die (angenommene) Abwesenheit von Jüdinnen und Juden erklärt, verortet 
er den Ausgangspunkt möglichen Antisemitismus unter Kindern bei »arabischen 
Kindern«. Georg, der als einziger unter den 13 Interviewten im Interview offen über 
die kindliche (Re-)Produktion von Stereotypen und anknüpfende Ausgrenzungs
mechanismen spricht, antwortet auf die Frage, ob er im Kitakontext schon mal 
judenfeindliche Aussagen mitbekommen hätte: 

Ne, fällt mir jetzt direkt nicht ein. Also die großen globalen Konflikte hat man 
natürlich dann auch in den einzelnen Häusern, wenn Teilnehmer der jeweiligen 
Gruppe das Haus besuchen. Jüdische Familie wüsste ich jetzt nicht, dass wir eine 
hätten. Von daher ist dieser Konflikt auch nicht aktuell. 

Genau wie Adem, der seine Annahme des ›muslimischen‹ Antisemitismus mit den 
Worten erklärt »man weiß ja auch aus den Medien, Nahostkonflikt etc.«, verortet 
Georg das Aufkommen von Antisemitismus einzig im Spannungsfeld des Nahost
konflikts. Ohne den Begriff zu nutzen, erklärt Georg wie selbstverständlich, dass 
»insgesamt die großen globalen Konflikte ja zwischen dem arabischen Raum und 
Juden« stattfänden, womit er den Nahostkonflikt andeutet, was Georg und Adem 
beide mit der Verortung des Antisemitismus bei Muslim:innen bzw. bei Araber:in
nen verbinden. Dabei nutzen beide kontextspezifische Erklärungen, um jede Mög
lichkeit von Antisemitismus aus der eigenen Einrichtung auszulagern. Adem zufol
ge tritt in der eigenen Kita das Problem des Antisemitismus nicht auf, weil nur ei
ne geringe Anzahl muslimischer Kinder die Einrichtung besuchen. Dagegen führt 
Georg die (angenommene) Abwesenheit jüdischer Kinder als Begründung dafür an, 
warum Antisemitismus in der eigenen Kita kein Thema ist, da auf diese Weise den 
anwesenden muslimischen Kindern das Gegenüber fehlt, welches mögliche antise
mitische Aussagen auslösen könnte. 

So werden in den Interviews Möglichkeiten des Antisemitismus aus den Ein
richtungen ausgelagert. Durch das Bild kindlicher Unschuld findet einerseits eine 
Abgrenzung zur Erwachsenenwelt statt, in der Antisemitismus existierten kann, 
andererseits wird in einigen Interviews muslimischen Kindern die Übernahme 
und Reproduktion antisemitischer Weltbilder ihrer Eltern zugetraut und zuge
schrieben. Mit diesen Auslagerungsmechanismen und dadurch, dass aktueller 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Antisemitismus nur im Zusammenhang mit dem Nahostkonflikt gedacht wird, 
entsteht ein verengtes Bild des Antisemitismus, das zu einer Entlastung der deut
schen Mehrheitsgesellschaft beiträgt und dazu führen kann, dass andere Formen 
des Antisemitismus ungesehen bleiben. 

5 Fazit und Ausblick 

Dieser Beitrag befasste sich mit einer pädagogischen Perspektive auf jüdisches Le
ben und Antisemitismus in Einrichtungen der frühen Kindheit. Basierend auf In
terviews mit Kita-Leitungen und pädagogischem Personal, die im Rahmen des Rel
coDiff -Forschungsprojekts in den gleichen Kindertageseinrichtungen geführt wur
den, in denen Gruppendiskussionen mit Kindern stattfanden (vgl. Cheema in die
sem Band), zeigt sich eine Divergenz zwischen den kindlichen Wissensbeständen 
über antisemitische Stereotype und den einordnenden Deutungen der Pädagog:in
nen in Bezug auf das Verhalten und die Äußerungen der Kinder. So zeigen unse
re Analysen, dass sich der Kontext der Elementarpädagogik in einem Spannungs
verhältnis befindet zwischen der pädagogischen Dethematisierung und der Agency 
von Kindern, mit ihrem Wissen über antisemitische Stereotype umzugehen. Von
seiten der Pädagog:innen, die in den Interviews mitunter eine Verbindung ziehen 
zwischen der Annahme jüdischer (Nicht-)Präsenz und der (Nicht-)Anwesenheit von 
Antisemitismus, bieten Dethematisierungen jüdischen Lebens Schuldentlastungs
möglichkeiten. So ermöglicht es die Dethematisierung des Jüdischen eine Ausein
andersetzung darüber zu vermeiden, wie angemessen die eigenen Räume für jüdi
sche Kinder sind. Gleichermaßen sorgt die Konstruktion des »antisemitischen An
deren« für eine Eigenentlastung und Auslagerung von (möglichem) Antisemitismus 
in den jeweiligen Kindertageseinrichtungen. 

Im Umkehrschluss bedeutet diese Dethematisierung jeder Möglichkeit von 
Antisemitismus in den eigenen Räumen jedoch eine erhöhte Wahrscheinlichkeit, 
dass im Falle antisemitischer Äußerungen, diese nicht ernstgenommen oder gar 
erkannt werden würden. Damit stellen sich Fragen zur Sicherheit der Kita-Räum
lichkeiten für ein offenes jüdisches Auftreten, die ein noch existenzielleres Gewicht 
aufweisen als Fragen nach der Angemessenheit der Räume für jüdische Kinder 
durch ihre Repräsentation und Identifikationsmöglichkeiten. Während das Relco
Diff-Forschungsprojekt eine Gegenüberstellung von kindlichen Wissensbeständen, 
sowie (Re-)Produktionsfähigkeiten und deren Einordnung von Leitungspersonen 
und Pädagog:innen vornahm, stellt das Fehlen jüdischer Perspektiven im Bereich 
der Elementarpädagogik eine Limitation dar. Anschließende Forschungen sollten 
sich auf dieses Desiderat konzentrieren. Hier wären beispielsweise (in Anlehnung 
an die Forschung im Schulkontext von Körber/Kunze in diesem Band) jüdische 
Eltern zu ihrer Kitaplatzwahl zu befragen, wobei sich anhand jener Forschungs

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 91 

ergebnisse politische Leitbilder und Rahmenbedingungen für inklusivere und 
antisemitismuskritische Kindertageseinrichtungen entwickeln ließen. 

Literatur 

Adorno, Theodor W. (1970): »Erziehung nach Auschwitz«, in: Gerd Kadelbach (Hg.), 
Erziehung zur Mündigkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 92–109. 

Adorno, Theodor W. (1997): »Schuld und Abwehr. Eine qualitative Analyse zum Grup
penexperiment«, in: Theodor W. Adorno (Hg.), Gesammelte Schriften: Bd. 9.2, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 121–324. 

Arendt, Hannah/Gaus, Günter (1964): »Was bleibt? Es ist die Muttersprache«, in: 
Günter Gaus (Hg.), Zur Person. Porträts in Frage und Antwort: Bd. 1, München: 
Feder Verlag, S. 15–32. 

Arnold, Sina/Kiefer, Michael (2024): »Muslimischer/arabischer/islamisierter/isla
mistischer Antisemitismus«, in: Sina Arnold/Anna Danilina/Klaus Holz/Uffa 
Jensen/Ingolf Seidel/Peter Ullrich/Jan Weyand (Hg.), Was ist Antisemitismus? 
Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft, Göttingen: Wallstein Verlag, 
S. 39–42. 

Baader, Maike S. (2004): »Der romantische Kindheitsmythos und seine Kontinuitä
ten in der Pädagogik und in der Kindheitsforschung«, in: Zeitschrift für Erzie
hungswissenschaft 7, S. 416–430. 

Benz, Wolfgang (1995): »Einleitung. Antisemitismus in der Bundesrepublik«, in, 
Wolfgang Benz (Hg.), Antisemitismus in Deutschland. Zur Aktualität eines Vor
urteils, München: dtv, S. 7–13. 

Berding, Helmut (1995): Moderner Antisemitismus in Deutschland, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Bergmann, Werner (1990): »Der Antisemitismus in der Bundesrepublik Deutsch
land«, in: Herbert A. Strauss/Werner Bergmann/Christhard Hoffmann (Hg.), 
Der Antisemitismus der Gegenwart, Frankfurt/New York: Campus Verlag, 
S. 151–166. 

Bergmann, Werner (2006): »›Nicht immer als Tätervolk dastehen‹. Zum Phänomen 
des Schuldabwehr-Antisemitismus in Deutschland«, in: Dirk Ansorge (Hg.), An
tisemitismus in Europa und in der arabischen Welt, Frankfurt a.M.: Bonifatius- 
Verlag, S. 81–106. 

Bergmann, Werner/Erb, Rainer (1986): »Kommunikationslatenz, Moral und öffent
liche Meinung. Theoretische Überlegungen zum Antisemitismus in der Bundes
republik Deutschland«, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsycho
logie 38, S. 223–246. 

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus an Schulen in Deutschland: Befunde – Ana
lysen – Handlungsoptionen, Weinheim: Beltz Juventa. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Beyer, Heiko/Goldkuhle, Bjarne/Herrberg, Niklas/Reddig, Melanie (2024): »›Im
portierter Antisemitismus‹? Differenzierende Wahrnehmungen in Deutschland 
lebender Jüdinnen und Juden zum politisch-islamischen Antisemitismus als 
Problem und Debatte«, in: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 8, 
S. 325–356. 

Buschmeyer, Anna (2013): »Das Feld ›Außerhäusliche Kinderbetreuung und -er
ziehung‹«, in: Anna Buschmeyer, Zwischen Vorbild und Verdacht, Wiesbaden: 
Springer, S. 21–32. 

Cheema, Saba-N. (2017): »Gleichzeitigkeiten: Antimuslimischer Rassismus und is
lamisierter Antisemitismus – Anforderungen an die Bildungsarbeit«, in: Me
ron Mendel/Astrid Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens. Antisemitismuskri
tische Bildung in der Migrationsgesellschaft, Frankfurt/New York: Campus Ver
lag, S. 61–76. 

Chernivsky, Marina/Lorenz, Friederike (2021): Antisemitismus im Kontext Schule: 
Deutungen und Umgangsweisen von Lehrer:innen an Berliner Schulen, Berlin: 
Kompetenzzentrum für Prävention und Empowerment. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2024): Institutioneller Antisemitis
mus in der Schule, Berlin: Aktion Courage e.V. 

Coffey, Judith/Laumann, Vivien (2023): Gojnormativität: Warum wir anders über 
Antisemitismus sprechen müssen, Berlin: Verbrecher Verlag. 

Corbin, Juliet M./Strauss, Anselm L. (2010): Grounded theory: Grundlagen qualita
tiver Sozialforschung, Weinheim: Beltz. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie (2011): »Doing Race/Doing Ethnicity in der frühen 
Kindheit. (Sozial-)Pädagogische Konstruktionen vom Kind und ihre Irritation 
durch Empirie«, in: Eva Hammes-Di Bernado/Sonja A. Schreiner (Hg.), Diver
sität. Ressource und Herausforderung für die Pädagogik der frühen Kindheit, 
Mellingen: Verlag das Netz, S. 24–37. 

Diner, Dan (Hg.) (1988): Zivilisationsbruch: Denken nach Auschwitz, Frankfurt a.M.: 
Fischer. 

Ebert, Sigrid (2006): Erzieherin-Ein Beruf im Spannungsfeld von Gesellschaft und 
Politik, Freiburg/Basel/Wien: Herder. 

Finkielkraut, Alain (1984): Der eingebildete Jude, München: Hanser. 
Follert, Guido/Stender, Wolfram (2010): »das kommt jetzt wirklich nur aus der mus

limischen Welt«, in: Wolfram Stender/Guido Follert/Mihri Özdogan (Hg.), Kon
stellationen des Antisemitismus, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf
ten, S. 199–223. 

Goldenbogen, Anne/Kleinmann, Sarah (2021): Aktueller Antisemitismus in 
Deutschland. Verflechtungen, Diskurse, Befunde, Berlin: Rosa Luxemburg 
Stiftung. 

Holz, Klaus/Haury, Thomas (2021): Antisemitismus gegen Israel, Hamburg: Ham
burger Edition. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yasmine Goldhorn: Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung 93 

Honig, Michael-S. (2013): »Frühpädagogik als institutionelle Praxis«, in: Hans- 
R. Müller/Sabine Bohne/Werner Thole (Hg.), Erziehungswissenschaftliche 
Grenzgänge. Markierungen und Vermessungen, Opladen: Barbara Budrich, 
S. 181–195. 

Höttemann, Michael (2022): Verdrängter Antisemitismus: Eine empirisch fundierte 
Entwicklung des Begriffs der Abwehr als soziale Handlung, Bielefeld: transcript. 

Janowitz, Morris (1946): »German Reactions to Nazi Atrocities«, in: American Journal 
of Sociology 52, S. 141–146. 

KMK (1997): Zur Auseinandersetzung mit dem Holocaust in der Schule, Bonn: Se
kretariat der ständigen Konferenz der Kultusminister der Länder in der Bun
desrepublik Deutschland. 

Kölsch-Bunzen, Nina (2022): Gut aufgestellt gegen Antisemitismus? Die Förderung 
von Antisemitismusprävention in Kindertagesstätten und Schulen durch Kin
derbibeln, Kinderkorane und Schulbücher, Weinheim: Beltz Juventa. 

Lange, Andreas (2008): »Soziologie der Kindheit und frühkindliche Bildung«, in: 
Werner Thole/Hans-G. Roßbach/Maria Fölling-Albers/Rudolf Tippelt (Hg.), Bil
dung und Kindheit. Pädagogik der frühen Kindheit in Wissenschaft und Lehre, 
Opladen: Barbara Budrich, S. 65–81. 

Lorenz-Sinai, Friederike/Chernivsky, Marina (2023): Antisemitismus im Kontext 
Schule: Deutungen und Praktiken von Lehrkräften, Weinheim/München: Juven
ta Verlag. 

Mendel, Meron/Messerschmidt, Astrid (2017): »Einleitung«, in: Meron Mendel/ 
Astrid Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens Antisemitismuskritische Bildung 
in der Migrationsgesellschaft, Frankfurt/New York: Campus Verlag, S. 11–23. 

Mendel, Meron/Rhein, Katharina/Uhlig, Tom (2019): »jung, brutal, gutaussehend. 
Antisemitismus im Schatten deutscher Erinnerungskultur«, in: Sabine Andre
sen/Dieter Nittel/Christiane Thompson (Hg.), Erziehung nach Auschwitz bis 
heute. Aufklärungsanspruch und Gesellschaftsanalyse: Bd. 22, Goethe-Univer
sität Frankfurt: FB04 – Dekanat, S. 125–144. 

Menz, Margarete (2020): »Kindertagesstätten«, in: Petra Bollweg/Jennifer Buchna/ 
Thomas Coelen/Hans-U. Otto (Hg.), Handbuch Ganztagsbildung, Wiesbaden: 
Springer Fachmedien, S. 835–846. 

Meseth, Wolfgang (2000): »Theodor W. Adornos ›Erziehung nach Auschwitz‹. 
Ein pädagogisches Programm und seine Wirkung«, in: Bernd Fechler (Hg.), 
›Erziehung nach Auschwitz‹ in der multikulturellen Gesellschaft, Weinheim/ 
München: Juventa Verlag, S. 19–30. 

Messerschmidt, Astrid (2010): »Flexible Feindbilder. Antisemitismus und der Um
gang mit Minderheiten in der deutschen Einwanderungsgesellschaft«, in: Wolf
ram Stender/Guido Follert/Mihri Özdogan (Hg.), Konstellationen des Antisemi
tismus. Antisemitismusforschung und Sozialpädagogische Praxis, Wiesbaden: 
VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 91–108. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Prout, Alan/James, Allison (1990): »A new paradigm for the sociology of childhood? 
Provenance, promise and problems«, in: Alan Prout/Allison James (Hg.), Con
structing and reconstructing childhood: Contemporary issues in the sociologi
cal study of childhood, London: Routledge, S. 7–34. 

Ranc, Juliana (2016): ›Eventuell nichtgewollter Antisemitismus‹: Zur Kommunikati
on antijüdischer Ressentiments unter deutschen Durchschnittsbürgern, Müns
ter: Westfälisches Dampfboot. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine/Diehm, Isabell 
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -re
flexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen 
Kindheit«, in: Seyran Bostancı/Emra Ilgün-Birhimeoğlu (Hg.), Elementarpäd
agogik in der postmigrantischen Gesellschaft. Theoretische und empirische 
Zugänge zu einer rassismuskritischen Pädagogik, Weinheim: Beltz Juventa, 
S. 79–95. 

RIAS (2024a): Jahresbericht Antisemitische Vorfälle in Deutschland 2023 veröffent
licht Höchststand antisemitischer Vorfälle in Deutschland, Berlin: Bundesver
band RIAS e.V. 

RIAS (2024b): Antisemitische Vorfälle an Bildungseinrichtungen in Hessen 2023, 
Marburg: Recherche- und Informationsstelle Antisemitismus Hessen. 

Roepert, Leo (2022): »Die globalistische Elite gegen das Volk. Antisemitismus und 
rechtspopulistisches Elitenbild«, in: Aschkenas 32, S. 279–301. 

Rosenthal, Ina (2018): »Ein Plädoyer für die Sichtbarkeit! Oder die Verstecke von ges
tern sind die Bühnen von morgen«, in: Jalta 2, S. 30–34. 

Schäuble, Barbara (2012): ›Anders als wir‹: Differenzkonstruktionen und Alltagsan
tisemitismus unter Jugendlichen: Anregungen für die politische Bildung, Berlin: 
Metropol Verlag. 

Schwarz-Friesel, Monika (2015): »Gebildeter Antisemitismus, seine kulturelle Ver
ankerung und historische Kontinuität: Semper idem cum mutatione«, in: Mo
nika Schwarz-Friesel (Hg.), Gebildeter Antisemitismus, Baden-Baden: Nomos, 
S. 13–34. 

Stender, Wolfram (2010): »Konstellationen des Antisemitismus Zur Einleitung«, in: 
Wolfram Stender/Guido Follert/Mihri Özdogan (Hg.), Konstellationen des Anti
semitismus, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 7–36. 

Ullrich, Peter (2013): Deutsche, Linke und der Nahostkonflikt: Politik im Antisemi
tismus- und Erinnerungsdiskurs, Göttingen: Wallstein Verlag. 

von Haselberg, Peter (2020): Schuldgefühle: Postnazistische Mentalitäten in der frü
hen Bundesrepublik eine Studie aus dem Gruppenexperiment am Institut für 
Sozialforschung, Frankfurt/New York: Campus Verlag. 

Weingardt, Markus A. (2005): »Deutsche Israelpolitik: Etappen und Kontinuitäten«, 
in: APuZ 15, S. 22–31. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kitas als (un-)politische Räume 

Antimuslimischer Rassismus und Antisemitismus im Kontext 

frühkindlicher Bildung 

Seyran Bostancı und Emma Kunz 

»Was ich Ihnen vielleicht sagen kann mit den aktuellen Kriegsentwicklungen, ha
ben wir da auch nochmal einen besonderen Fokus drauf gehabt, ob es besonde
re Vorkommnisse gibt im Zusammenhang, gerade mit dem Nahostkonflikt, ist 
aber nicht in der Kita-Landschaft. Ist bisher, Gott sei Dank, sag ich mal, nichts pas
siert. Wir haben natürlich auch nochmal besonders die jüdischen Einrichtungen 
im Blick, aber da ist bisher, Gott sei Dank, nichts passiert, nichts Auffälliges, nichts, 
dass auch von außen hin irgendwas an die Einrichtungen herangetragen wird und 
auch aber aus Kitas, sag ich mal, wo gemischte Nationalitäten sind, ist aus der 
Richtung nichts gekommen.« 
(Verwaltungsperson aus dem Kitamanagement, zitiert aus der NaDiRa-Studie »Institu
tioneller Rassismus in Kindertageseinrichtungen«) 

Dieses Zitat eine:r Verwaltungsakteur:in im Rahmen der Studie »Institutionel
ler Rassismus in Kindertageseinrichtungen« des Nationalen Diskriminierungs- 
und Rassismusmonitors1 am Deutschen Zentrum für Integrations- und Migra
tionsforschung verweist auf ein grundlegendes Spannungsverhältnis im früh
pädagogischen Feld: Während sich gesellschaftliche Konflikte, globale Kriege und 
Polarisierungen zunehmend in Bildungseinrichtungen niederschlagen, halten sich 
institutionelle Deutungen häufig an ein Narrativ der Abwesenheit – es sei ›nichts 
passiert‹. In dieser Formulierung wird das Politische im Kita-Alltag entwirklicht 
und in eine Sprache der Entwarnung überführt. Das implizite Verständnis: was 
nicht sichtbar eskaliert, ist nicht relevant. Diese Form der Dethematisierung ver
weist auf eine strukturelle Lücke gegenüber den subtilen, aber wirkmächtigen 

1 Dieser Beitrag ist im Kontext des Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitors (Na
DiRa) entstanden. Der NaDiRa wird im Rahmen des Bundesprogramms »Demokratie leben!« 
durch das Bundesministerium für Bildung, Familie, Senioren, Frauen und Jugend (BMBFS

FJ) gefördert. Für inhaltliche Aussagen und Meinungsäußerungen tragen die Publizierenden 
dieser Veröffentlichung die Verantwortung. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Dynamiken, in denen gesellschaftliche Machtverhältnisse auch in frühkindlichen 
Institutionen präsent sind – nicht als Ausnahme, sondern als Normalform. 

Aus poststrukturalistischer Perspektive lässt sich diese Neutralitätsfiktion als 
Teil eines machtvollen Diskurses verstehen, der darüber entscheidet, was als re
levant, sichtbar oder sagbar gilt – und was nicht (vgl. Foucault 1983; Butler 1997). 
Frühpädagogische Institutionen gelten im hegemonialen Verständnis als geschütz
te, ›unbeschwerte‹ Räume, die Kindern eine entpolitisierte Kindheit ermöglichen 
sollen. Dieses Verständnis basiert jedoch auf einer idealisierten Vorstellung von 
Kindheit, die soziale Ungleichheiten, soziale Grenzziehungen und Differenzver
hältnisse ausblendet (vgl. kritisch dazu: Bühler-Niederberger 2005; Honig 2009). 
Kindheiten sind jedoch stets situiert, relational und durchzogen von gesellschaftli
chen Machtordnungen, die sich in institutionellen Strukturen, im pädagogischen 
Alltag und in den Wahrnehmungen kindlicher Subjekte niederschlagen (vgl. Prout/ 
James 1997; Liebel/Meade 2023). 

Zugleich zeigen aktuelle empirische Befunde ein anderes Bild: Antisemitismus 
und antimuslimischer Rassismus nehmen in der deutschen Gesellschaft signifikant 
zu – auch Kinder und Familien werden zunehmend zur Zielscheibe. Im Jahr 2023 
wurden in Deutschland 1.926 antimuslimische Vorfälle dokumentiert – ein An
stieg von 114 Prozent im Vergleich zum Vorjahr (vgl. CLAIM 2024: 25; CLAIM 2023: 
22). Auch antisemitische Vorfälle sind ein gesamtgesellschaftliches Problem: Die 
Recherche- und Informationsstelle Antisemitismus (RIAS) erfasste im Jahr 2023 
bundesweit 4.782 Fälle – davon ereigneten sich über 50 % nach dem 23. Oktober 
2023 (RIAS 2024: 10). Besonders besorgniserregend ist, dass diese Gewalttaten 
zunehmend gegen Kinder und Jugendliche gerichtet sind. Im selben Jahr wurden 
233 Angriffe auf Schüler:innen registriert – fast dreimal so viele wie im Vorjahr 
(RIAS 2024: 20). Für betroffene Familien hat dies gravierende Folgen. In vielen 
Fällen sehen sie sich gezwungen, ihre Kinder vorsorglich nicht in die Kita oder 
Schule zu schicken (vgl. ebd.: 46), manche Familien wechselten sogar den Wohnort 
oder die Bildungseinrichtung – ein Prozess, der mit erheblichen psychosozialen 
Belastungen einhergeht (vgl. Almeida 2020: 76). 

Dieser Artikel analysiert Kindertageseinrichtungen als diskursive und institu
tionelle Räume, in denen gesellschaftliche Machtverhältnisse nicht nur gespiegelt, 
sondern aktiv (re)produziert werden. Am Beispiel von Antisemitismus und anti
muslimischem Rassismus wird gezeigt, wie bestimmte Diskriminierungsformen 
gegeneinander ausgespielt, selektiv thematisiert oder als exterritorial markiert 
werden – während andere unsichtbar bleiben. Dabei steht nicht nur die pädago
gische Praxis im Zentrum, sondern auch die strukturellen Rahmenbedingungen, 
die eine kritische Auseinandersetzung mit Diskriminierung erschweren – etwa 
durch einen Mangel an institutionellen Ressourcen, ein romantisierendes Bild von 
Kindheit oder die politische Aufladung von Themen wie Religion, Identität und 
Zugehörigkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seyran Bostancı und Emma Kunz: Kitas als (un-)politische Räume 97 

Ziel des Beitrags ist es, diese Dynamiken sichtbar zu machen und eine machtkri
tische Perspektive auf frühkindliche Bildung zu eröffnen. Er plädiert für eine Re-Po
litisierung des Diskurses um Kindheit und Bildung, die sich nicht in moralischen 
Appellen erschöpft, sondern institutionelle Verantwortung ernst nimmt. Frühpäd
agogische Einrichtungen sind keine machtfreien Orte – sie sind Teil gesellschaftli
cher Aushandlungsprozesse, in denen Fragen der Zugehörigkeit, der Anerkennung 
und des sozialen Zusammenhalts im pädagogischen Alltag ausgehandelt werden. 

1 Kitas im Spannungsfeld sozialer Differenzordnungen 

In einer durch Differenz, Macht und soziale Hierarchien geprägten Gesellschaft 
werden Kinder bereits in jungen Jahren mit gesellschaftlicher Ungleichheit kon
frontiert. Globale Ereignisse wie die rassistischen und antisemitischen Anschläge 
in Hanau und Halle, der Terrorangriff der Hamas auf Israel sowie Kriege in der 
Ukraine, im Sudan oder in Gaza wirken entgegen gesellschaftlichen Erwartungen 
bis in den Alltag von Kindertageseinrichtungen hinein. 

Kinder nehmen diese gesellschaftlichen Spannungen und Diskurse wahr, stellen 
Fragen oder verarbeiten sie in ihren Interaktionen. Auch Familien bringen eigene 
Erfahrungen, Deutungsmuster und Vorurteile in die Kita ein. Eigene Feldbeobach
tungen im Rahmen der Studie »Institutioneller Rassismus in Kindertageseinrich
tungen« zu Aussagen wie bspw. »Mein Kind soll nicht mit Kind X spielen« oder zu 
konfliktgeladenen Fragen zwischen Eltern und Fachkräften wie bspw. »Wie stehst 
du zum Nahost-Konflikt?« haben Einfluss auf die Wahrnehmungen der Kinder. In
ternationale Studien belegen eindrucksvoll, wie Kinder bewertende Botschaften aus 
ihrem sozialen Umfeld aufnehmen, verarbeiten und daraus ihr Weltbild konstruie
ren (vgl. u.a. Derman-Sparks 2001; Van Auslade/Feagin 2001). In der Praxis wird dies 
u.a. durch symbolische Spielszenen, Gespräche über Krieg, Tod und Gewalt oder 
durch Waffenspiele sichtbar (vgl. Ubbelohde 2003; Rohrmann 1999). 

Diese Beobachtungen machen folgendes deutlich: Kitas sind keine gesell
schaftsfernen Schutzräume, sondern hochgradig politische Orte, in denen gesell
schaftliche Konflikte, Krisen und Machtverhältnisse auf kindliche Erfahrungs- 
und Bildungsprozesse einwirken. Trotz dieser Entwicklungen mangelt es bislang 
an fundierten Erkenntnissen darüber, wie sich Antisemitismus und antimuslimi
scher Rassismus konkret in frühkindlichen Bildungsinstitutionen manifestieren. 
Während programmatische Beiträge auf die Notwendigkeit einer frühzeitigen Aus
einandersetzung verweisen (vgl. Kölsch-Bunzen 2022), fehlt es an systematischer 
empirischer Forschung sowie an institutionell verankerten Interventionsstrate
gien. Dabei zeigen Studien wie das Kita-Krisenbuch (Alsago et al. 2025), dass 
unter Bedingungen von Fachkräftemangel, übergroßen Gruppen und knapper 
Zeit, Ressourcen für diskriminierungskritisches Arbeiten kaum gegeben sind – 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

95 % der Fachkräfte geben an, ihren eigenen Ansprüchen nicht gerecht zu werden 
(ebd.: 14). Frühkindliche Bildung ist – wie alle gesellschaftlichen Institutionen – 
in soziale Macht- und Ungleichheitsverhältnisse eingebettet, die Bildungs- und 
Entwicklungschancen maßgeblich strukturieren (vgl. Diehm et al. 2013). Zwischen 
den normativen Leitbildern »Bildung von Anfang an« und »Vielfalt von Anfang 
an« (vgl. Tuider 2015) offenbart sich eine soziale Realität, die von asymmetrischen 
Zugängen, ungleichen Ressourcenverteilungen und diskursiv erzeugten Diffe
renzordnungen geprägt ist (vgl. Hogrebe et al. 2021). Diese prägen nicht nur den 
Zugang zu Bildungsangeboten, sondern beeinflussen auch die Inhalte, Formen und 
Bedeutungen, die frühkindliches Lernen annimmt (vgl. Wagner 2022). 

Kitas dürfen daher nicht als gesellschaftlich entkoppelte Räume betrachtet 
werden. Vielmehr sind sie integraler Bestandteil gesellschaftlicher Aushandlungs
prozesse – Orte, an denen sich gesellschaftliche Machtverhältnisse materialisieren, 
aber auch hinterfragen lassen. Eine diskriminierungskritische frühkindliche Bil
dung setzt eine fundierte Auseinandersetzung mit den Erscheinungsformen und 
Funktionsweisen von Antisemitismus und antimuslimischem Rassismus sowie 
deren institutionellen und strukturellen Verankerungen voraus. Dies beinhaltet 
nicht nur eine Erweiterung des wissenschaftlichen Diskurses, sondern auch die 
Entwicklung praxistauglicher, empirisch fundierter Konzepte, die eine diskrimi
nierungskritische pädagogische Praxis im Alltag ermöglichen. 

1.1 Adultismus, autoritäre Erziehung und rechtsextreme Einflussstrategien 
in der frühkindlichen Bildung 

Adultismus bezeichnet die strukturelle Hierarchisierung von Erwachsenen und 
Kindern, durch die Kindern systematisch Autonomie, Entscheidungsfreiheit und 
gesellschaftliche Teilhabe abgesprochen werden (vgl. Ritz/Schwarz 2022). Kindheit 
wird in diesem Kontext häufig als defizitäre Übergangsphase konstruiert, wodurch 
kindliche Perspektiven und Handlungsfähigkeit (Agency) institutionell margina
lisiert werden (vgl. Qvortrup 2005; Bostancı et al. 2022). Es handelt sich dabei 
nicht nur um eine interpersonelle Asymmetrie, sondern um ein gesellschaftlich 
verankertes Machtverhältnis, das sich in normativen Erziehungsvorstellungen, 
pädagogischen Routinen und politischen Diskursen manifestiert. So wird der Fä
higkeit der Kinder zur Mitgestaltung und aktiven Teilnahme an Entscheidungen 
in Institutionen und gesellschaftlichen Prozessen oftmals nicht Raum gegeben 
(Liebel/Meade 2023). 

In Verbindung mit adultistischen Strukturen wirken auch Rassismen und ande
re Diskriminierungsformen, die – ebenso wie Adultismus – auf der Basis sozial kon
struierter Differenzen Hierarchisierungen und Ausschlüsse erzeugen. Rassismus, 
wie weiter unten näher erläutert, beruht als gesellschaftliches Machtverhältnis auf 
einem hierarchisierenden und homogenisierenden Mechanismus, der rassifizierte 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seyran Bostancı und Emma Kunz: Kitas als (un-)politische Räume 99 

Gruppen strukturell benachteiligt. Ähnlich wie im Adultismus werden von Rassis
mus betroffene Kinder als ›unmündige‹ Subjekte positioniert, deren Perspektiven 
als weniger legitim gelten. Diese mehrfache Marginalisierung kann sich insbeson
dere für Kinder aus nicht-weißen, migrantischen oder depriviligierten Kontexten 
verstärken, wenn ihnen institutionell sowohl aufgrund ihres Alters als auch ihrer 
(zugeschriebenen) Religion, Herkunft, Behinderung und weiteren Merkmalen, die 
zu Diskriminierung führen können, Teilhabe verwehrt bleibt. 

Aus kindheitssoziologischer Perspektive sind Kinder aktive Subjekte, die sich 
bereits früh in sozialen Gefügen orientieren und gesellschaftliche Differenzen 
wahrnehmen, deuten und handelnd in ihre Lebenswelt integrieren (vgl. Honig 
2009; Wood 2010). Kindheit ist damit nicht als vorsoziale, unberührte Phase zu 
begreifen, sondern als relationales Gefüge, das in institutionellen Settings wie Kin
dertageseinrichtungen durch Interaktionen, Routinen und Normierungen aktiv 
hergestellt wird (vgl. Prout/James 1997). Kinder begegnen der Welt nicht in einem 
machtfreien Raum, sondern in einer durch soziale Hierarchien, kulturelle Codie
rungen und historische Bedeutungszuschreibungen strukturierten Gesellschaft. 

Poststrukturalistische Perspektiven verstehen diese Prozesse nicht als bloße Re
produktion bestehender Strukturen, sondern als performative Hervorbringungen, 
in denen Kinder soziale Ordnungen reinszenieren und zugleich irritieren können 
(vgl. Davies 1993; Robinson 2013). Macht wird hier – in Anlehnung an Foucault (1983) 
– nicht ausschließlich als unterdrückende Gewalt, sondern als produktives Geflecht 
relationaler Kräfte begriffen, das Subjektpositionen hervorbringt, Dispositive 
strukturiert und Normen etabliert. Frühkindliche Bildung agiert in diesem Sinne 
als Ort diskursiver Macht, in dem Normalitätsvorstellungen über Kindheit(en), Fa
milie, gesellschaftspolitische Themen oder als angemessen betrachtetes Verhalten 
(re-)produziert und internalisiert werden. 

1.2 Autoritäre Erziehungskonzepte und ihre Wirkungsgeschichte 

Ein historischer Bezugspunkt für adultistische Strukturen in Deutschland sind die 
autoritären Erziehungsvorstellungen des 20. Jahrhunderts. Insbesondere während 
der NS-Zeit dominierten Konzepte, die auf Disziplin, Gehorsam und Kontrolle aus
gerichtet waren. Kinder wurden als formbare Objekte staatlicher Ordnung verstan
den (vgl. Kinz 1991; Röpke 2010). Diese Vorstellungen wirkten über 1945 hinaus – 
etwa in den populären Erziehungsratgebern von Johanna Haarer, die Anpassung 
und Gehorsam zum pädagogischen Ziel hervorhob (vgl. Schmid 2008; Müller/Kühn 
2024). Kindliche Subjektivität wurde darin systematisch entwertet. 

Diese autoritären Konzepte waren eng mit rassistischen und kolonialen Denk
strukturen verknüpft: Die Vorstellung, »andere Ethnizitäten« seien kulturell defizi
tär oder disziplinierungsbedürftig, trug zur ideologischen Legitimation von Kon
trolle und Ungleichheit bei. Die Schnittstelle zwischen Adultismus und Rassismus 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

sowie Antisemitismus wird so auch historisch evident – etwa in der Disziplinie
rungspraxis gegenüber rassifizierten Kindern oder im Ausschluss ihrer Perspekti
ven aus pädagogischen Diskursen. 

In den 1970er und 1980er Jahren gewannen partizipative, demokratische Erzie
hungskonzepte an Bedeutung (vgl. Hederer 1981). Sie rückten Autonomie und Mit
bestimmung stärker ins Zentrum. Dennoch bleibt eine Spannung zwischen norma
tiven Leitbildern und der institutionellen Reproduktion adultistischer und rassisti
scher Machtverhältnisse in der frühkindlichen Bildung bestehen. Diese kann sich in 
der systematischen Unsichtbarmachung bestimmter Kindheiten – etwa nicht-wei
ßer, nicht-behinderter oder sozio-ökonomisch depriviligierter – fortschreiben. 

1.3 Autoritäre Einflussstrategien auf frühkindliche Bildung 

In jüngerer Zeit ist eine Reaktualisierung autoritärer Erziehungsideale in bildungs
politischen Debatten zu beobachten. Forderungen nach einem verpflichtenden 
Vorschuljahr oder einer stärkeren Ausrichtung frühkindlicher Bildung an schuli
schen Leistungsnormen verweisen auf ein wachsendes Interesse an der Normie
rung, Selektion und Kontrolle von Bildungsprozessen. Der Vorschlag von Michael 
Kretschmer (CDU), ab 2025 ein verpflichtendes Vorschuljahr einzuführen, steht 
exemplarisch für diese Tendenz (vgl. Sächsische Zeitung 2024). In einigen wis
senschaftlichen Fachdebatten wird ein solcher Vorstoß kritisch eingeordnet, da er 
vor allem sozialdisziplinierende und selektive Funktionen betont, anstatt Bildung 
als partizipativen und kindzentrierten Prozess zu verstehen (vgl. Kottmann et al. 
2018). Mehrere Stellungnahmen aus der Frühpädagogik verweisen darauf, dass ein 
verpflichtendes Vorschuljahr und Frühfördermechanismen nicht automatisch zu 
mehr Bildungsgerechtigkeit führen, sondern im Gegenteil bestehende Ungleich
heiten weiter verfestigen können: Frühförderung, die auf Sortierung, Selektion und 
Leistungsorientierung basiert, kann bewirken, dass benachteiligte Kinder bereits 
früh »aussortiert« werden, weniger anspruchsvolle Förderung erhalten und auf 
einem niedrigeren Bildungspfad bleiben (vgl. Hamacher/Seitz 2022: 193; Becker/ 
Hadjar 2009: 35). 

Diese Entwicklungen sind nicht isoliert zu betrachten, sondern schließen an 
rechtsextreme Diskurse an, welche die autoritäre Pädagogik als Mittel zur Dis
ziplinierung und national-kulturellen Reproduktion begreifen (vgl. Hertel 2021). 
Rechtsextreme Akteur:innen instrumentalisieren Begriffe wie ›Kinderschutz‹, um 
pädagogische Konzepte wie Diversität, Demokratiebildung oder Antidiskrimi
nierung als ›ideologisch‹ abzuwerten und zu delegitimieren. Dies zeigt sich etwa 
am sogenannten Kinderschutzkongress 2025, der nicht evidenzbasierten Kinder
schutz verfolgt, sondern Bedrohungsnarrative bedient, um reaktionäre Agenden 
zu befördern (vgl. Kinderschutzkongress o. D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seyran Bostancı und Emma Kunz: Kitas als (un-)politische Räume 101 

Parallel dazu nutzen rechtsextreme Gruppierungen sowie solche, die vom 
Verfassungsschutz als rechtsextremistischer Verdachtsfall eingestuft werden, eta
blierte Bildungsformate als Bühne zur Verbreitung ihrer politischen Agenda. Ein 
Beispiel für rechte Einflussnahme ist die Präsenz des AfD-Landesverbands Baden- 
Württemberg auf der Bildungsmesse didacta, die verdeutlicht, wie frühkindliche 
Bildung als ideologisches Kampffeld beansprucht wird (vgl. Landesmesse Stuttgart 
o. D.). Hier wird autoritäre Erziehung offensiv mit der Ablehnung von Vielfalt 
verknüpft – was nicht nur die demokratische Bildungsarbeit untergräbt, sondern 
auch die Rechte und Perspektiven rassifizierter Kinder infrage stellt. 

Eine weitere beobachtbare Tendenz rechter Einflussnahme zeigt sich in der an
gestrebten Umstrukturierung finanzieller Ressourcen. Beispielsweise forderte die 
AfD in Bayern eine deutliche Kürzung der Mittel für den Bayerischen Jugendring, 
was demokratische Bildungsinitiativen empfindlich treffen würde (Bayerischer 
Landtag 2024). Parallel dazu ist in Bundesländern wie Nordrhein-Westfalen und 
Mecklenburg-Vorpommern der Aufbau eigener bildungsnaher Strukturen zu be
obachten, innerhalb derer vermehrt antidemokratische und rassistische Inhalte an 
Kinder und Familien vermittelt werden (vgl. Krüger et al. 2022). 

Diese Entwicklungen verdeutlichen, dass frühkindliche Bildung zunehmend 
zum Austragungsort ideologischer Kämpfe wird. Die Verbindung von Adultismus, 
autoritären Erziehungsidealen und als rechtsextrem eingestuften oder rechten 
Einflussstrategien verweist auf eine tiefgreifende politisch-kulturelle Auseinander
setzung um Kindheit, Erziehung und Gesellschaft. Während demokratiestärkende 
Pädagogik auf Partizipation, Autonomie, Anerkennung und Diskriminierungs
schutz setzt, zeigen sich in institutionellen Strukturen häufig persistente Macht
asymmetrien, die autoritären Konzepten Anschluss bieten. 

Eine diskriminierungskritische Perspektive auf frühkindliche Bildung muss 
diese Verflechtungen sichtbar machen und pädagogisch wie politisch bearbeiten. 
Sie erfordert eine fundierte Reflexion gesellschaftlicher Machtverhältnisse, päd
agogischer Prinzipien und ideologischer Anschlussstellen, um einer autoritären 
Wende im frühpädagogischen Feld entgegenzuwirken. 

2 Antimuslimischer Rassismus und Antisemitismus im Kontext 
frühkindlicher Bildung 

In den Kindheitswissenschaften werden Antisemitismus und antimuslimischer 
Rassismus bislang nur marginal behandelt (mit Ausnahmen wie Rensch-Kruse et 
al. 2024; Bundschuh/Müller 2020). Dieses Desiderat lässt sich unter anderem auf 
eine Reihe struktureller Ursachen zurückführen: Zum einen dominiert in vielen 
Diskursen noch immer das Bild des »unschuldigen Kindes« (vgl. Bühler-Nieder
berger 2005) – ein Mythos, der als Ausdruck adultistischer Denkweisen verstanden 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

werden kann (vgl. Bostancı 2024; Liebel/Meade 2023). Zum anderen wirkt die 
Vormachtstellung entwicklungspsychologischer Paradigmen fort, die Kinder als 
defizitäre Wesen mit Blick auf eine zukünftige Autonomie denken – anstatt sie 
als gegenwärtige, handlungsfähige Subjekte zu begreifen (vgl. Piaget 1926; Erikson 
1959; Kohlberg 1976). Diese Perspektiven auf Kindheit(en) tragen dazu bei, dass die 
Auswirkungen von Antisemitismus und Rassismus auf Kinder häufig unterschätzt 
oder unsichtbar gemacht werden, da erwachsenenzentrierte Interpretationen da
zu neigen, solche Erfahrungen zu relativieren oder zu marginalisieren (Bostanci 
2024; Liebel/Maede, 2023; Liebel, 2020). Erst in neueren Arbeiten wird dieses Bild 
kritisch aufgebrochen und durch machtkritische, intersektionale und poststruk
turalistische Perspektiven erweitert (vgl. u.a. Bak/Machold 2022; Bostancı/Ilgün- 
Birhimeoğlu 2024). 

2.1 Struktureller Rassismus 

Rassismus wird als historisch gewachsenes und tief verwurzeltes gesellschaftliches 
Strukturprinzip verstanden (vgl. Balibar 1990, Hall 1994). Durch Konzepte wie der 
Neo-Rassismus oder der ›Rassismus ohne Rassen‹ wird darauf verwiesen, dass 
zunehmend kulturelle Differenzen anstelle von biologistischen Argumentations
strängen Exklusionsmechanismen legitimieren (vgl. Balibar 1990, S. 25ff). Insti
tutioneller Rassismus bezeichnet rassistische Diskriminierung, die strukturell in 
gesellschaftliche Institutionen eingeschrieben ist und nicht allein auf individuellen 
Vorurteilen oder bewussten Handlungen einzelner Personen basiert (Macpherson 
1999). Er manifestiert sich in etablierten Regeln, Routinen, Handlungsmustern und 
Organisationsformen, die systematisch dazu führen, dass rassifizierte Gruppen 
von Ressourcen, Möglichkeiten und gesellschaftlicher Teilhabe ausgeschlossen wer
den oder einen erschwerten Zugang zu ihnen haben (vgl. Benokraitis/Feagin 1977). 
Institutioneller Rassismus erzeugt und erhält somit strukturelle Ungleichheiten in 
zentralen gesellschaftlichen Bereichen wie Bildung, Arbeits- Wohnungsmarkt und 
Gesundheitssystem oder im Bereich Justiz und Polizei (vgl. Fuchs et al. 2025). 

In diesem Zusammenhang ist antimuslimischer Rassismus als spezifische 
Ausprägung rassistischer Diskriminierung zu verstehen, die Menschen, die als 
muslimisch wahrgenommen bzw. konstruiert werden, systematisch benachteiligt, 
marginalisiert und stigmatisiert (vgl. Shooman 2014; Attia/Keskinkılıç 2016). Da
bei erfolgt die Diskriminierung nicht primär entlang religiöser Zugehörigkeiten, 
sondern auch durch kulturalisierende und essentialisierende Zuschreibungen, die 
muslimisch markierte Personen als homogene Gruppe konstruieren und ihnen 
eine grundlegende kulturelle Andersartigkeit unterstellen (vgl. Said 1978; Meer/ 
Modood 2009; El-Tayeb 2016). Solche rassistischen Zuschreibungen dienen dazu, 
Machtverhältnisse aufrechtzuerhalten und legitimieren politische und soziale 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seyran Bostancı und Emma Kunz: Kitas als (un-)politische Räume 103 

Ausgrenzungspraktiken, die gesellschaftliche Ungleichheiten reproduzieren (vgl. 
Yilmaz 2016; Meer 2013) 

Auf institutioneller Ebene führt dies zu einer ungleichen Verteilung gesell
schaftlicher Ressourcen – etwa beim Zugang zu frühkindlicher Bildung (vgl. 
Bostancı/Wirth 2024; Hermes et al. 2023). In der institutionellen Praxis zeigt sich 
antimuslimischer Rassismus in der Reduktion muslimischer Familien auf religiöse 
Zugehörigkeit, während soziale Klassenlagen oder individuelle Lebensrealitäten 
ausgeblendet werden. Diese Kulturalisierungen sind häufig mit stereotypisieren
den Vorstellungen verknüpft, die Muslim:innen als integrationsbedürftig oder 
rückständig rahmen. In Kitas äußert sich dies etwa in diskriminierenden An
nahmen über muslimische Frauen seitens des Kitapersonals oder im subtilen 
Ausschluss muslimischer Kinder bei Aktivitäten (vgl. Unabhängiger Experten
kreis Muslimfeindlichkeit 2024: 138). Die unzureichende Reflexion über religiöse 
Vielfalt und der Mangel an diversitätsbewusstem Lernmaterial verstärken diese 
Problematiken. 

2.2. Struktureller Antisemitismus 

In Anlehnung an rassismuskritische Theorien – insbesondere dem Konzept des 
institutionellen Rassismus – beschreibt institutioneller Antisemitismus Formen 
struktureller Ausgrenzung, in denen antisemitische Diskurse, Praktiken oder 
das Nicht-Thematisieren von Antisemitismus innerhalb von Institutionen wirk
sam werden (vgl. Arnold/Karakayali 2024). Dies äußert sich beispielsweise in der 
Abwesenheit von Schutz- oder Beschwerdestrukturen, der Marginalisierung jü
discher Perspektiven oder der unzureichenden Sichtbarkeit jüdischen Lebens in 
Bildungsangeboten (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024; für den Kontext Schule vgl. 
Bernstein 2020). Diese institutionellen Barrieren erschweren es jüdischen Kindern, 
ihre religiöse und kulturelle Identität uneingeschränkt zu entfalten. 

Die strukturelle Perspektive auf Antisemitismus und antimuslimischen Rassis
mus ermöglicht es, die komplexen Wechselwirkungen zwischen verschiedenen Dis
kriminierungsformen zu verstehen und gestattet ein intersektionales Verständnis 
dieser Phänomene, da es die Mehrdimensionalität von Diskriminierungserfahrun
gen berücksichtigt und aufzeigt, wie unterschiedliche soziale, kulturelle und reli
giöse Identitäten innerhalb von Machtstrukturen systematisch benachteiligt wer
den. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

3 Verschleierung und Gegeneinander Ausspielen von antimuslimischem 
Rassismus und Antisemitismus 

Eine intersektionale Auseinandersetzung mit antimuslimischem Rassismus und 
Antisemitismus im Bereich der frühkindlichen Bildung ist nicht nur bedeutsam, 
um die Erscheinungsformen und Wechselwirkungen zwischen den Phänomenen 
sichtbar zu machen, sondern notwendig, um eine inklusive und gerechtere Bil
dungslandschaft zu gestalten. Das Erkennen der Dynamiken kann verhindern, 
dass eine Form der Ausgrenzung gegenüber der anderen instrumentalisiert wird 
und dadurch zu einer gegenseitigen Verstärkung führt. 

Ein prägnantes Beispiel hierfür liefert die Debatte um die geplante Umbenen
nung einer Kindertageseinrichtung in Sachsen-Anhalt, die seit über fünfzig Jah
ren den Namen »Anne Frank« trägt. Vor dem Hintergrund der Terroranschläge der 
Hamas auf Israel am 7. Oktober 2023 erhielt die beabsichtigte Umbenennung er
hebliche mediale Aufmerksamkeit und löste intensive öffentliche Kontroversen aus 
(vgl. taz 2023). Bemerkenswert daran ist, dass ohne diesen spezifischen historischen 
Kontext und die mediale Sichtbarkeit des Themas im Zusammenhang mit den An
schlägen vermutlich kaum öffentliche Aufmerksamkeit entstanden wäre, da The

men im frühpädagogischen Bereich ansonsten nur marginal im gesellschaftlichen 
Diskurs präsent sind. Seitens der Kita-Leitung wurde die Entscheidung zur Umbe
nennung von »Anne Frank« in »Weltentdecker« folgendermaßen begründet: 

[D]er Kinderrat der Einrichtung habe einen Namen gewählt, der kindgerechter 
sei. Die Geschichte von Anne Frank sei gerade für kleinere Kinder schwer fassbar. 
Auch Eltern mit Migrationshintergrund könnten mit dem Namen oft nichts anfan
gen. ›Wir wollten etwas ohne politische Hintergründe‹. (taz 2023) 

Aus einer antisemitismus- und rassismuskritischen Perspektive offenbart sich hier 
die institutionelle Reproduktion antisemitischer Strukturen durch eine Marginali
sierung jüdischer Erinnerungskultur. Der Name »Anne Frank« bietet nicht nur die 
Möglichkeit, einer Auseinandersetzung mit der Shoah, dem Nationalsozialismus 
und Antisemitismus, sondern macht diese Themen unweigerlich sichtbar. Die ge
plante Umbenennung birgt daher das Risiko, dieses Potenzial ungenutzt zu lassen, 
die historische Erinnerung an antisemitische Gewalt zu entthematisieren und poli
tische Bildungsanlässe in frühkindlichen Einrichtungen unsichtbar zu machen. 

Die Argumentation, der Name Anne Frank sei für Kinder zu komplex oder 
ungeeignet, erweist sich in diesem Kontext als widersprüchlich und kritisch hin
terfragbar. Sie verdeutlicht exemplarisch, wie Adultismus implizit wirkt, indem 
vermeintlich kindliche Bedürfnisse vorgeschoben werden – obwohl kindliche 
Perspektiven im Kita-Alltag häufig durch adultistische Machtverhältnisse margina
lisiert oder unzureichend berücksichtigt werden. Die vorgebrachte »kindgerechte 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seyran Bostancı und Emma Kunz: Kitas als (un-)politische Räume 105 

Neutralität« fungiert somit als Vorwand zur Durchsetzung erwachsener Interessen, 
behindert eine kritische Auseinandersetzung mit strukturellen Machtverhältnissen 
und stützt implizit institutionelle antisemitische Dynamiken. 

Gleichzeitig manifestiert sich in der Argumentation ein antimuslimischer Ras
sismus. Die pauschale Behauptung, Eltern mit Migrationshintergrund könnten mit 
dem Namen Anne Frank »oft nichts anfangen«, folgt einer rassistischen Logik, die 
muslimisch markierte Familien homogenisiert, als desinteressiert konstruiert und 
auf eine vermeintlich kulturelle oder religiöse Zugehörigkeit reduziert (vgl. Shoo
man 2014; Attia/Keskinkılıç 2016). Solche stereotypen Zuschreibungen instrumen
talisieren migrantische Eltern und spielen Antisemitismus und antimuslimischen 
Rassismus gegeneinander aus: Einerseits unterstellt man ihnen mangelndes Inter
esse oder fehlende Kompetenzen, um Teil deutscher Erinnerungskultur zu sein, an
dererseits reproduziert man eine kulturalisierende Vorstellung von Zugehörigkeit 
und Ausgrenzung, die Familien mit Migrationsgeschichte auf problematische Wei
se homogenisiert. 

Dieser argumentative Mechanismus entlastet die Mehrheitsgesellschaft von ih
rer Verantwortung, eine diskriminierungskritische und intersektionale Bildungsar
beit zu etablieren (vgl. Arnold 2023). Die getrennte Betrachtung bzw. das wechsel
seitige Ausspielen von Antisemitismus und antimuslimischem Rassismus trägt viel
mehr zur Stabilisierung bestehender Machtverhältnisse bei. In der Konsequenz ris
kiert die Kita ihre zentrale Funktion als demokratischer Bildungsort, der intersek
tionale Perspektiven auf Diskriminierung sichtbar macht und solidarisches Han
deln stärkt. Stattdessen droht die geplante Umbenennung – unter dem Deckmantel 
einer angeblich kindlichen Neutralität – zur Verstetigung und Reproduktion insti
tutioneller Diskriminierungsverhältnisse beizutragen. 

Wie das Einstiegszitat deutlich macht, werden nicht nur alltägliche und subtile 
Formen von Diskriminierung ausgeblendet, sondern es wird auch eine vertiefte 
Auseinandersetzung mit den zugrundeliegenden strukturellen Diskriminierungs
mechanismen in Kindertageseinrichtungen erschwert. Durch die Betonung einer 
vermeintlichen »Ereignislosigkeit« richtet sich der Blick vorrangig auf einzelne, 
sichtbare Vorfälle, wodurch die unsichtbaren, jedoch nicht weniger wirksamen 
Formen von Diskriminierung und Vorurteilen in den Einrichtungen systematisch 
vernachlässigt werden. Diese Reduktion auf konkrete, äußerlich wahrnehmbare 
Ereignisse verhindert eine tiefgehende Reflexion über strukturelle Risiken und 
deren Auswirkungen auf die alltägliche institutionelle Praxis. 

Zugleich führt die explizite Bezugnahme auf den Nahostkonflikt zu einer Ver
schiebung der Aufmerksamkeit von systemischen und institutionellen Fragen hin 
zu außergewöhnlichen, externen politischen Ereignissen. Antisemitismus und an
timuslimischer Rassismus erscheinen dadurch nicht als inhärente strukturelle Phä
nomene innerhalb der Institutionen, sondern werden zu Ausnahmefällen erklärt, 
die vornehmlich durch äußere Einflüsse ausgelöst werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Der spezifische Fokus auf jüdische Einrichtungen zeigt zwar ein punktuelles 
Bewusstsein für mögliche Bedrohungen, blendet jedoch zugleich jene strukturel
len Dynamiken antisemitischer und rassistischer Diskriminierung aus, die auch in 
anderen Kita-Einrichtungen sowie in der alltäglichen pädagogischen Praxis präsent 
sein können. Zudem verweist die Aussage, dass aus Kitas mit »gemischten Nationa
litäten« keine Vorfälle bekannt seien, auf eine vermeintliche »Unauffälligkeit« dieser 
Einrichtungen. Darin zeigt sich unterschwellig eine stereotype Annahme über ein 
erhöhtes Konfliktpotenzial in sogenannten »multikulturellen« Gruppen, die wie
derum rassistische Zuschreibungen reproduzieren kann. 

Auffällig ist zudem, dass im Interview mit der Verwaltungsebene des Kita- 
Managements die Perspektive auf Rechtsextremismus fehlt, obwohl dieser vor 
allem in Deutschland ein hohes Potenzial zur Förderung und Verbreitung von 
Antisemitismus birgt (vgl. Zick/Mokros 2023). Stattdessen wird das Problembe
wusstsein primär auf potenziell Betroffene – insbesondere jüdische Einrichtun
gen – oder migrantische Bevölkerungsgruppen gerichtet, was dem etablierten 
diskursiven Muster des »Antisemitismus der Anderen« entspricht. Diese Perspek
tivverschiebung führt dazu, dass rechtsextreme Strukturen und Ideologien, die 
wesentlich zur Verbreitung antisemitischer und rassistischer Einstellungen bei
tragen, systematisch ausgeblendet werden. Statt die Ursachen und Mechanismen 
des rechtsextremen Antisemitismus kritisch zu analysieren, erfolgt eine implizite 
Verantwortungsverschiebung auf die Betroffenen selbst. Dies geschieht entweder 
durch eine einseitige Fokussierung auf jüdische Einrichtungen oder durch die 
Konstruktion von Antisemitismus als Phänomen migrantischer Communities. 

3.1 Intersektionale Perspektiven auf Rassismus und Antisemitismus 

Rassismuskritische Ansätze betonen die Notwendigkeit einer intersektionalen Per
spektive. Der Begriff »Intersektionalität«, geprägt durch Kimberlé Crenshaw (1989) 
und verwurzelt in der Schwarzen feministischen Bewegung, ermöglicht es, kom
plexe Wechselwirkungen zwischen verschiedenen Formen von Diskriminierung zu 
analysieren. Ein intersektionaler Zugang erlaubt somit, sowohl die spezifischen 
Merkmale von Diskriminierungsformen wie Antisemitismus und antimuslimi
schem Rassismus analytisch differenziert zu erfassen als auch deren strukturelle 
Verwobenheit, Gemeinsamkeiten und Überschneidungen herauszuarbeiten. In 
der pädagogischen Praxis hingegen werden diese Diskriminierungsformen oft 
hierarchisiert oder gegeneinander ausgespielt. 

Ein eindrückliches Beispiel hierfür ist die pauschale Zuschreibung antise
mitischer Einstellungen an Geflüchtete aus muslimisch geprägten Ländern, die 
häufig als Legitimationsgrundlage für migrationspolitische Verschärfungen dient, 
ohne tatsächlich zur Sicherheit jüdischen Lebens beizutragen (vgl. Arnold 2024; 
Arnold/König 2016; Cheema 2017;2018; Shooman 2014). Der Schutz jüdischer Men

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seyran Bostancı und Emma Kunz: Kitas als (un-)politische Räume 107 

schen wird hierbei instrumentalisiert, um rassistische und rechtsextreme Politiken 
zu rechtfertigen. Solche Instrumentalisierungen verhindern eine differenzierte 
und solidarische Auseinandersetzung mit Antisemitismus und antimuslimischem 
Rassismus. Indem Antisemitismus einseitig als Problem »der Anderen«, insbeson
dere von Muslim:innen oder Geflüchteten dargestellt wird, erfolgt nicht nur eine 
Stigmatisierung muslimischer Personen, sondern auch eine Verschleierung der 
Tatsache, dass antisemitische Einstellungen in allen gesellschaftlichen sozialen 
Gruppen – insbesondere im nationalistischen Rechtsextremismus, aber ebenso in 
der sogenannten Mitte der Gesellschaft – verbreitet sind. 

Die Vorstellung eines »importierten« Antisemitismus übersieht dessen tief ver
wurzelte europäische, insbesondere deutsche Geschichte. Diese Form der Externa
lisierung folgt einer rassistischen Logik, indem sie muslimisch gelesene Commu
nities pauschal als potenziell antisemitisch markiert und somit antimuslimischen 
Rassismus reproduziert (vgl. Czollek et al. 2019). 

Ein antisemitismuskritischer und rassismuskritischer Ansatz berücksich
tigt zudem, dass Antisemitismus nicht ausschließlich als ›Spielart von Rassis
mus‹ eingeordnet werden kann (vgl. Messerschmidt 2010). Vielmehr erfordert 
die spezifische Struktur des Antisemitismus – beispielsweise seine Funktion als 
Projektionsfläche für Verschwörungserzählungen und Schuldzuschreibungen – 
eine eigenständige analytische Betrachtung. Zugleich darf Antisemitismus jedoch 
nicht isoliert von anderen gesellschaftlichen Ungleichheitsverhältnissen analysiert 
werden. 

Innerhalb rassismuskritischer Diskurse bleiben jüdische Perspektiven bislang 
jedoch vielfach unterrepräsentiert (vgl. Coffey/Laumann 2021; Holev/Yosef 2024). 
Intersektionale Analysen verdeutlichen, dass jüdische Lebensrealitäten heterogen 
sind und vielfältige Erfahrungen mit unterschiedlichen Formen sozialer Ungleich
heit wie Rassismus, Sexismus oder Klassismus umfassen (vgl. Herrberg/Reddig 
2024; Radvan 2010). Die Berücksichtigung dieser komplexen Mehrfachzugehörig
keiten trägt dazu bei, binäre Identitätskonstruktionen kritisch zu hinterfragen und 
solidarische Verbindungen sowie diskriminierungssensible pädagogische Ansätze 
zu ermöglichen. 

Ein solcher Zugang begreift Antisemitismus und Rassismus nicht als voneinan
der getrennte, sondern als strukturell miteinander verflochtene Machtverhältnis
se. Ziel einer intersektionalen Perspektive ist es daher, pädagogische und gesell
schaftliche Räume zu etablieren, in denen verschiedene Erfahrungen mit Diskri
minierung nicht gegeneinandergestellt, sondern gemeinsam reflektiert und analy
tisch bearbeitet werden können. Nur so lässt sich der Komplexität gesellschaftlicher 
Machtverhältnisse und der Lebensrealität von Kindern und Familien in frühpädago
gischen Einrichtungen angemessen begegnen. 

Die Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Machtverhältnissen wie anti
muslimischem Rassismus und Antisemitismus in der frühpädagogischen Praxis er

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

fordert daher Konzepte, welche sowohl institutionelle Strukturen als auch implizite 
normative Annahmen kritisch reflektieren. Hier bietet der Anti-Bias-Ansatz nach 
Derman-Sparks (2001) einen praxisbezogenen Zugang, der Vorurteile, Ausschlüsse 
und strukturelle Diskriminierungen in den Fokus pädagogischer Reflexion stellt 
(vgl. Wagner 2008). Ziel dieses Ansatzes ist die Schaffung einer Lernumgebung, die 
soziale Differenzen nicht ignoriert oder stabilisiert, sondern als Ausgangspunkt 
für kritische Lernprozesse und gesellschaftliche Partizipation nutzt. Frühpäd
agogische Einrichtungen stehen somit im Zentrum aktueller soziologischer und 
bildungstheoretischer Debatten, welche institutionelle Verflechtungen von Macht, 
Differenz und Bildung untersuchen. 

4 Schlussbetrachtung 

Frühkindliche Bildungseinrichtungen sind keine machtfreien Räume, sondern zen
trale Schauplätze gesellschaftlicher Aushandlungsprozesse. Der vorliegende Artikel 
hat aufgezeigt, wie Antisemitismus und antimuslimischer Rassismus als struktur
wirksame Phänomene im frühpädagogischen Feld präsent sind – nicht nur auf der 
Ebene individueller Vorurteile, sondern in Form institutioneller Routinen, diskur
siver Ausschlüsse und symbolischer Ordnungen. Dabei treten diese Ungleichheits
verhältnisse selten isoliert auf, sondern sind intersektional verwoben mit anderen 
Achsen sozialer Differenz – insbesondere mit Adultismus als legitimierter Form der 
Kindheitsentwertung. 

In diesem Kontext rückt auch die zunehmende gesellschaftliche Reaktualisie
rung autoritärer Erziehungsideale und exkludierender Normalitätsvorstellungen 
in den Fokus. Politische Akteur:innen und rechtspopulistische Strömungen versu
chen vermehrt, frühkindliche Bildung für ihre Agenda zu vereinnahmen – sei es 
durch die Infragestellung von Diversitätskonzepten, durch Angriffe auf diskrimi
nierungskritische Bildungsarbeit oder durch die Umdeutung von Kinderschutz als 
Kontrollinstrument. Diese Entwicklungen stehen symptomatisch für eine autoritä
re Verschiebung im gesellschaftlichen Diskurs, die normierende, disziplinierende 
und ausgrenzende Logiken verstärkt – auch im pädagogischen Feld. 

Eine machtkritische und intersektionale Perspektive auf frühkindliche Bildung 
muss diesen Dynamiken entgegenwirken. Sie begreift Kindertageseinrichtungen 
als Orte, an denen gesellschaftliche Machtverhältnisse nicht nur gespiegelt, sondern 
auch transformiert werden können – vorausgesetzt, dass pädagogische Praxis nicht 
der Illusion einer entpolitisierten Kindheit folgt, sondern Differenzverhältnisse ak
tiv zum Gegenstand kritischer Reflexion macht. Dies erfordert nicht nur die Sen
sibilisierung pädagogischer Fachkräfte, sondern eine strukturelle Verankerung dis
kriminierungskritischer Bildung, die auch autoritären Normalisierungstendenzen 
im Bildungsdiskurs widerspricht. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seyran Bostancı und Emma Kunz: Kitas als (un-)politische Räume 109 

Frühpädagogische Einrichtungen tragen in diesem Sinne gesellschaftliche Ver
antwortung. Ihre demokratische Qualität bemisst sich nicht an formalen Leitbil
dern, sondern daran, inwieweit sie Kinder in ihrer Differenz anerkennen, margina
lisierte Perspektiven sichtbar machen und aktiv zu einem solidarischen, inklusiven 
Zusammenleben beitragen. Die frühkindliche Bildung ist damit nicht nur ein päd
agogisches Feld, sondern ein politischer Raum – mit unmittelbarer Relevanz für die 
demokratische Zukunft der Gesellschaft. 

Literatur 

Almeida, Ely (2020): »Rassismus mit freundlichen Grüßen«, in: Irina Grünheid/ 
Anna Nikolenko/Bozzi Schmidt (Hg.), Bildung – für Alle?! Kritische Impulse für 
eine inklusive Schule in der Migrationsgesellschaft, Dresden: Landesarbeitsge
meinschaft politisch-kulturelle Bildung Sachsen e.V., S. 73–78. 

Alsago, Elke/Bruder, Franziska/Falkenhayn, Josefin/Stolz, Fanni (2025): Kita-Kri
senbuch: Systemversagen aufdecken, Berlin: Rosa-Luxemburg-Stiftung. 

Arnold, Sina (2023): Sachverständigenrat für Integration und Migration, Antimus
limische und antisemitische Einstellungen im Einwanderungsland – (k)ein Ein
zelfall? https://www.svr-migration.de/publikation/antimuslimische-und-antis 
emitische-einstellungen. Zugegriffen: 18.03.2025. 

Arnold, Sina/Karakayali, Juliane (2024): Für eine stärkere Verbindung von Rassis
mus- und Antisemitismusforschung: Ein Vorschlag zur Übertragung des Kon
zepts des ›institutionellen Rassismus‹ auf Antisemitismus. Rat für Migration 
Debatte. 

Arnold, Sina/König, Jana (2016): Flucht und Antisemitismus. Erste Hinweise zu 
Erscheinungsformen von Antisemitismus bei Geflüchteten und mögliche Um
gangsstrategien. Qualitative Befragung von Expert:innen und Geflüchteten, 
Berlin: Berliner Institut für empirische Integations- und Migrationsforschung 
(BIM). 

Attia, Iman/Keskinkılıç, Ozan (2016): »Antimuslimischer Rassismus«, in: Paul 
Mecheril (Hg.), Handbuch Migrationspädagogik, Weinheim/Basel: Beltz, 
S. 168–182. 

Bak, Raphael/Machold, Claudia (2022): »Kindheit und Kindheitsforschung intersek
tional denken. Eine Suchbewegung« in: Raphael Bak/Claudia Machold (Hg.), 
Kindheit und Kindheitsforschung intersektional denken. Theoretische, empiri
sche und praktische Zugänge im Kontext von Bildung und Erziehung, Wiesba
den: Springer Fachmedien, S. 1–20. 

Balibar, Étienne (1990): »Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹?«, in: Étienne Balibar/ 
Immanuel Wallerstein (Hg.), Klasse, Rasse, Nation, Ambivalente Identitäten, 
Hamburg/Berlin: Argument Verlag, S. 23–38. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.svr-migration.de/publikation/antimuslimische-und-antisemitische-einstellungen
https://www.svr-migration.de/publikation/antimuslimische-und-antisemitische-einstellungen
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.svr-migration.de/publikation/antimuslimische-und-antisemitische-einstellungen
https://www.svr-migration.de/publikation/antimuslimische-und-antisemitische-einstellungen


110 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Bayerischer Landtag (2024): Plenarprotokoll zur Sitzung am 05 Juni 2024. https://w 
ww.bayern.landtag.de/www/ElanTextAblage_WP19/Protokolle/19%20Wahlper 
iode%20Kopie/19%20WP%20Plenum%20Kopie/020%20PL%20050624%20ges% 
20endg%20Kopie.pdf. Zugegriffen: 03.01.2024. 

Becker, Rolf/Hadjar, Andreas (2009): »Meritokratie – Zur gesellschaftlichen Legiti
mation ungleicher Bildungs-, Erwerbs- und Einkommenschancen in modernen 
Gesellschaften«, in: Rolf Becker (Hg.), Lehrbuch der Bildungssoziologie, Wies
baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 35–60. 

Benokraitis, Nina/Feagin, Joe R. (1977): »Institutional Racism: A Perspective in 
Search of Clarity and Research«, in: Charles V. Willie (Hg.), Black/Brown/White 
Relations: Race Relations, New Jersey: Transaction Books, S. 121–143. 

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus an Schulen in Deutschland, Befunde – Ana
lysen – Handlungsoptionen, Weinheim/Basel: Beltz Juventa. 

Bostancı, Seyran (2024): »Das Praxisfeld Kita: Ein Plädoyer für einen Dialog der kri
tischen Migrationsforschung und kritischen Kindheitswissenschaften aus einer 
postmigrantischen Perspektive«, in: Seyran Bostancı/Emra Ilgün-Birhimeoğlu 
(Hg.), Elementarpädagogik in der postmigratischen Gesellschaft, S. 33–51. 

Bostancı, Seyran/Biel, Christina/Neuhauser, Bastian (2022): »›Ich habe lange ge
kämpft, aber dann sind wir doch gewechselt‹: Eine explorativ-qualitative Pilot
studie zum Umgang mit institutionellem Rassismus in Berliner Kitas«, in: Na
DiRa Working Papers 1, Berlin: Deutsches Zentrum für Integrations- und Mi
grationsforschung (DeZIM). 

Bostancı, Seyran/Ilgün-Birhimeoğlu, Emra (Hg.) (2024): Elementarpädagogik in 
der postmigratischen Gesellschaft: Theoretische und empirische Zugänge zu ei
ner rassismuskritischen Pädagogik, Weinheim: Beltz Juventa. 

Bostancı, Seyran/Wirth, Benedikt (2024): Institutioneller Rassismus in Kinderta
geseinrichtungen: Erscheinungsformen und Handlungsstrategien, in: Migrati
on und Soziale Arbeit 1, S. 56–62. 

Bühler-Niederberger, Doris (2005): Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse – 
Von der gesellschaftlichen Macht der Unschuld und dem kreativen Individuum, 
Weinheim/Basel: Beltz Juventa. 

Bundschuh, Stephan/Müller, Michael (2020): Förderung von Sensibilität gegenüber 
rassistischen und verwandten Ausgrenzungsmustern in Kindertageseinrich
tungen in Rheinland-Pfalz, Institut für Forschung und Weiterbildung (IFW) 
(Hg.), https://www.hs-koblenz.de/fileadmin/media/fb_sozialwissenschaften 
/IFW/Rassismussensibilitaet_in_KitasForschungsbericht_Neue_Perspektive 
n_Rassismussensibilitaet_in_rheinland-pfaelzischen_Kitas.pdf. Zugegriffen: 
30.01.2025. 

Butler, Judith (1997): Excitable Speech: A Politics of the Performative, New York: 
Routledge. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bayern.landtag.de/www/ElanTextAblage_WP19/Protokolle/19%20Wahlperiode%20Kopie/19%20WP%20Plenum%20Kopie/020%20PL%20050624%20ges%20endg%20Kopie.pdf
https://www.bayern.landtag.de/www/ElanTextAblage_WP19/Protokolle/19%20Wahlperiode%20Kopie/19%20WP%20Plenum%20Kopie/020%20PL%20050624%20ges%20endg%20Kopie.pdf
https://www.bayern.landtag.de/www/ElanTextAblage_WP19/Protokolle/19%20Wahlperiode%20Kopie/19%20WP%20Plenum%20Kopie/020%20PL%20050624%20ges%20endg%20Kopie.pdf
https://www.bayern.landtag.de/www/ElanTextAblage_WP19/Protokolle/19%20Wahlperiode%20Kopie/19%20WP%20Plenum%20Kopie/020%20PL%20050624%20ges%20endg%20Kopie.pdf
https://www.hs-koblenz.de/fileadmin/media/fb_sozialwissenschaften/IFW/Rassismussensibilitaet_in_KitasForschungsbericht_Neue_Perspektiven_Rassismussensibilitaet_in_rheinland-pfaelzischen_Kitas.pdf
https://www.hs-koblenz.de/fileadmin/media/fb_sozialwissenschaften/IFW/Rassismussensibilitaet_in_KitasForschungsbericht_Neue_Perspektiven_Rassismussensibilitaet_in_rheinland-pfaelzischen_Kitas.pdf
https://www.hs-koblenz.de/fileadmin/media/fb_sozialwissenschaften/IFW/Rassismussensibilitaet_in_KitasForschungsbericht_Neue_Perspektiven_Rassismussensibilitaet_in_rheinland-pfaelzischen_Kitas.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bayern.landtag.de/www/ElanTextAblage_WP19/Protokolle/19%20Wahlperiode%20Kopie/19%20WP%20Plenum%20Kopie/020%20PL%20050624%20ges%20endg%20Kopie.pdf
https://www.bayern.landtag.de/www/ElanTextAblage_WP19/Protokolle/19%20Wahlperiode%20Kopie/19%20WP%20Plenum%20Kopie/020%20PL%20050624%20ges%20endg%20Kopie.pdf
https://www.bayern.landtag.de/www/ElanTextAblage_WP19/Protokolle/19%20Wahlperiode%20Kopie/19%20WP%20Plenum%20Kopie/020%20PL%20050624%20ges%20endg%20Kopie.pdf
https://www.bayern.landtag.de/www/ElanTextAblage_WP19/Protokolle/19%20Wahlperiode%20Kopie/19%20WP%20Plenum%20Kopie/020%20PL%20050624%20ges%20endg%20Kopie.pdf
https://www.hs-koblenz.de/fileadmin/media/fb_sozialwissenschaften/IFW/Rassismussensibilitaet_in_KitasForschungsbericht_Neue_Perspektiven_Rassismussensibilitaet_in_rheinland-pfaelzischen_Kitas.pdf
https://www.hs-koblenz.de/fileadmin/media/fb_sozialwissenschaften/IFW/Rassismussensibilitaet_in_KitasForschungsbericht_Neue_Perspektiven_Rassismussensibilitaet_in_rheinland-pfaelzischen_Kitas.pdf
https://www.hs-koblenz.de/fileadmin/media/fb_sozialwissenschaften/IFW/Rassismussensibilitaet_in_KitasForschungsbericht_Neue_Perspektiven_Rassismussensibilitaet_in_rheinland-pfaelzischen_Kitas.pdf


Seyran Bostancı und Emma Kunz: Kitas als (un-)politische Räume 111 

Cheema, Saba-N. (2017): »Gleichzeitigkeiten, Antimuslimischer Rassismus und is
lamisierter Antisemitismus – Anforderungen an die Bildungsarbeit«, in: Me
ron Mendel/Astrid Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens. Antisemitismus
kritische Bildung in der Migrationsgesellschaft, Weinheim: Campus Verlag, 
S. 61–76. 

Cheema, Saba-N. (2018): »Islamistischer Antisemitismus und antimuslimischer 
Rassismus, Über Gleichzeitigkeiten und die Notwendigkeit zur Differenzierung 
in pädagogischen Räumen«, in: Lernen aus der Geschichte. http://lernen-aus-d 
er-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/14015. Zugegriffen: 15.01.2025. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2024): Institutioneller Antisemitis
mus in der Schule, Berlin: Aktion Courage e.V. 

CLAIM (2023): Zivilgesellschaftliches Lagebild antimuslimischer Rassismus. Anti
muslimische Vorfälle in Deutschland im Jahr 2022, in Kooperation mit ZEOK 
e.V. https://20230622_zivilgesellschaftliches_lagebild_antimuslimischer_rassis 
mus_2022_claim_web-1.pdf. Zugegriffen: 03.01.2025. 

CLAIM (2024): Zivilgesellschaftliches Lagebild antimuslimischer Rassismus. An
timuslimische Vorfälle in Deutschland im Jahr 2023, in Kooperation mit 
ZEOK e.V. https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_l 
agebild-amr_2023_claim.pdf?x91564. Zugegriffen: 30.01.2025. 

Coffey, Judith/Laumann, Vivien (2021): Gojnormativität. Warum wir anders über 
Antisemitismus sprechen müssen, Berlin: Verbrecher Verlag. 

Crenshaw, Kimberly (1989): »Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A 
Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine«, in: The University of 
Chicago Legal Forum 139, S. 139–167. 

Czollek, Leah Carola/Perko, Gudrun/Kaszner, Corinne/Czollek, Max (2019): Praxis
handbuch Social Justice und Diversity. Theorien, Training, Methoden, Übungen, 
Weinheim/Basel: Beltz Juventa. 

Davies, Bronwyn (1993): Shards of glass: Children reading & writing beyond gen
dered identities, Sydney: Allen and Unwin. 

Derman-Sparks, Louise (2001): »Anti-Bias-Arbeit mit kleinen Kindern in den USA«, 
Vortrag auf der Fachtagung von KINDERWELTEN »Kleine Kinder – keine Vor
urteile?‹ am 15.03.2001 in Berlin. https://www.kinderwelten.net/pdf/1_Anti_Bi 
as_Arbeit.pdf. Zugegriffen: 23.12.2024. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie/Machold, Claudia/Mai, Miriam (2013): »Ethnische 
Differenz und Ungleichheit. Eine ethnographische Studie in Bildungseinrich
tungen der frühen Kindheit«, in: Zeitschrift für Pädagogik 59, S. 644–656. 

El-Tayeb, Fatima (2016): Undeutsch: Die Konstruktion des Anderen in der postmi
grantischen Gesellschaft, Bielefeld: transcript. 

Erikson, Erik H. (1959): Identity and the Life Cycle: Selected Papers, in: Psychological 
1, S. 1–171. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/14015
http://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/14015
https://20230622_zivilgesellschaftliches_lagebild_antimuslimischer_rassismus_2022_claim_web-1.pdf
https://20230622_zivilgesellschaftliches_lagebild_antimuslimischer_rassismus_2022_claim_web-1.pdf
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf?x91564
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf?x91564
https://www.kinderwelten.net/pdf/1_Anti_Bias_Arbeit.pdf
https://www.kinderwelten.net/pdf/1_Anti_Bias_Arbeit.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/14015
http://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/14015
https://20230622_zivilgesellschaftliches_lagebild_antimuslimischer_rassismus_2022_claim_web-1.pdf
https://20230622_zivilgesellschaftliches_lagebild_antimuslimischer_rassismus_2022_claim_web-1.pdf
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf?x91564
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf?x91564
https://www.kinderwelten.net/pdf/1_Anti_Bias_Arbeit.pdf
https://www.kinderwelten.net/pdf/1_Anti_Bias_Arbeit.pdf


112 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Foucault, Michel (1983): Discipline and Punish: The Birth of the Prison, New York: 
Vintage. 

Fuchs, Leonie/Gahein-Sama, Massa/Kim, Tae Jun/Mengi, Aylin/Podkowik, Klara/ 
Salikutluk, Zerrin/Thom, Maximilian/Tran, Kien/Zindel, Zaza (2025): »Verbor
gene Muster, sichtbare Folgen. Rassismus und Diskriminierung in Deutsch
land«, in: NaDiRa-Monitoringbericht 2025, Berlin: Deutsches Zentrum für In
tegrations- und Migrationsforschung. 

Hall, Stuart (1994): Die Foucaultsche Wende. Theorie und Praxis der Diskursanalyse, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Hamacher, Catalina/Seitz, Simone (2022): »Meritokratie im Kindergarten? Kriti
sche Anfragen an die Zusammenarbeit zwischen Früher Bildung und Früher 
Förderung«, in: Eva Gläser et al. (Hg.), Reflexion und Reflexivität im Kontext 
Grundschule, Perspektiven für Forschung, Lehrer:innenbildung und Praxis, Bad 
Heilbrunn: Verlag Julius Klinkhardt, S. 191–196 

Hederer, Josef (1981): Pädagogik. Überlegungen zur Erziehung, München/Wien: 
Olzog Verlag. 

Hermes, Henning/Lergetporer, Philipp/Mierisch, Fabian/Peter, Frauke/Wieder- 
hold, Simon (2023): Discrimination on the Child Care Market: A Nationwide 
Field Experiment, IZA Discussion Paper No. 16082. 

Herrberg, Niklas/Reddig, Melanie (2024): »Missachtungserfahrungen und Anerken
nungsforderungen unter Jüdinnen und Juden in Deutschland«, in: Zeitschrift 
für Soziologie 53, S. 331–346. 

Hertel, Thorsten (2021): »Disziplin der Marginalisierung. Über die Reproduktion 
und Erfahrung natio-ethno-kultureller (Nicht-)Zugehörigkeit in schulischen 
Disziplinar- und Strafpraktiken«, in: Tertium comparationis 27, S. 84–102. 

Hogrebe, Nina/Pomykaj, Anna/Schulder, Stefan (2021): »Segregation in Early Child
hood Education and Care in Germany: Insights on Regional Distribution Pat
terns Using National Educational Studies«, in: Diskurs Kindheits- und Ju
gendforschung/Discourse, Journal of Childhood and Adolescence Research 1, 
S. 36–56. 

Holev, Ina/Yosef, Miriam (2024): »Intersektionale Antisemitismuskritik – Span
nungsverhältnisse und Erfahrungen aus der Bildungsarbeit«, in: Seyran Bos
tancı/Emra Ilgün-Birhimeoğlu (Hg.), Elementarpädagogik in der postmigrati
schen Gesellschaft, Weinheim: Beltz Juventa, S. 149–160. 

Honig, Michael-S. (2009): »Das Kind der Kindheitsforschung. Gegenstandskonsti
tution in den Childhood Studies«, in: Michael-Sebastian Honig (Hg.), Ordnun
gen der Kindheit: Problemstellungen und Perspektiven der Kindheitsforschung, 
Weinheim: Beltz Juventa, S. 25–52. 

Kinderschutzkongress 2025 (Hg) (o.D.): Wenn das die Eltern wüssten…dann wäre 
morgen schon alles ganz anders. https://www.kinderschutzkongress.com/. Zu
gegriffen: 31.01.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kinderschutzkongress.com/
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kinderschutzkongress.com/


Seyran Bostancı und Emma Kunz: Kitas als (un-)politische Räume 113 

Kinz, Gabriele (1991): Der Bund Deutscher Mädel. Ein Beitrag über die außerschu
lische Mädchenerziehung im Nationalsozialismus, Frankfurt a.M.: Verlag Peter 
Lang. 

Kohlberg, Lawrence (1976): »Moral Stages and Moralization. The Cognitive Develop
mental Approach«, in: Thomas Lickona (Hg.), Moral Development and Behav
ior, Theory, Research, and Social Issues, New York: Holt, Rinehart and Winston, 
S. 31–52. 

Kölsch-Bunzen, Nina (2022): Gut aufgestellt gegen Antisemitismus? Die Förderung 
von Antisemitismusprävention in Kindertagesstätten und Schulen durch Kin
derbibeln, Kinderkorane und Schulbücher, Weinheim/Basel: Beltz Juventa. 

Kottmann, Brigitte/Miller, Susanne/Zimmer, Marianne (2018): »Macht Diagnostik 
Selektion?«, in: Zeitschrift für Grundschulforschung 1, S. 23–38. 

Krüger, Christine/Jagusch, Birgit/Gille, Christoph/Wéber, Júlia (2022): »Extrem 
rechte Einflussnahmen auf die Soziale Arbeit«, in: Sozial Extra 46, S. 264–268. 

Landesmesse Stuttgart GmbH & Co. KG (o.D.): didacta – die Bildungsmesse. https:// 
www.messe-stuttgart.de/didacta/. Zugegriffen: 30.01.2025. 

Liebel, Manfred (2020): Unerhört, Kinder und Macht, Wiesbaden: Springer VS. 
Liebel, Manfred/Meade, Philip (2023): Adultismus. Die Macht der Erwachsenen über 

die Kinder. Eine kritische Einführung, Berlin: Bertz und Fischer. 
Macpherson, William (1999): The Stephen Lawrence Inquiry: Report of an Inquiry. 

Presented to Parliament by the Secretary of State for the Home Department, 
London: The Stationery Office. 

Meer, Nasar (2013): »Racialization and religion: race, culture and difference in the 
study of antisemitism and Islamophobia«, in: Ethnic and Racial Studies 36, 
S. 385–398. 

Meer, Nasar/Modood, Tariq (2009): »Refutations of racism in the ›Muslim ques
tion‹«, in: Patterns of Prejudice 43, S. 335–354. 

Messerschmidt, Astrid (2010): »Flexible Feindbilder – Antisemitismus und der Um
gang mit Minderheiten in der deutschen Einwanderungsgesellschaft«, in: Wolf
ram Stender/Guido Follert/Mihri Özdogan (Hg.), Konstellationen des Antisemi
tismus. Antisemitismusforschung und sozialpädagogische Praxis, Wiesbaden: 
Springer VS, S. 91–108. 

Müller, Alexandra/Kühn, Mareike (2024): »Deutsche Elementarpädagogik im Ein
fluss der Zeit (1933–2023)«, in: Seyran Bostancı/Emra Ilgün-Birhimeoğlu (Hg.), 
Elementarpädagogik in der postmigrantischen Gesellschaft, S. 205–222. 

Piaget, Jean (1926): The language and thought of the child, Harcourt: Brace. 
Prout, Alan/James, Allison (1997): »A New Paradigm for the Sociology of Childhood? 

Provenance, Promise and Problems«, in: Allison James/Alan Prout (Hg.), Con
structing and Reconstructing Childhood: Contemporary Issues in the Sociolog
ical Study of Childhood, London: Routledge, S. 56–80. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.messe-stuttgart.de/didacta/
https://www.messe-stuttgart.de/didacta/
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.messe-stuttgart.de/didacta/
https://www.messe-stuttgart.de/didacta/


114 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Qvortrup, Jens (2005): »Varieties of Childhood«, in: Jens Qvortrup (Hg.), Studies in 
Modern Childhood, London: Palgrave Macmillan, S. 1–20. 

Radvan, Heike (2010): »Formen pädagogischer Intervention im Horizont wahr
genommener Antisemitismen. Perspektiven für die Aus- und Weiterbildung 
von Jugendpädagoginnen«, in: Wolfram Stender/Guido Follert/Mihri Özdogan 
(Hg.), Konstellationen des Antisemitismus, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis
senschaften, S. 165–183. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmin/Diehm, Isabell 
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und 
-reflexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen 
Kindheit«, in: Seyran Bostancı/Emra Ilgün-Birhimeoğlu (Hg.), Elementarpäd
agogik in der postmigratischen Gesellschaft, S. 79–95. 

RIAS (2024): Antisemitische Vorfälle in Deutschland, Jahresbericht 2023, Ber
lin. https://report-antisemitism.de/documents/25-06-24_RIAS_Bund_Jahresb 
ericht_2023.pdf. Zugegriffen: 29.12.2024). 

Ritz, Manuela/Schwarz, Simbi (2022): Adultismus und kritisches Erwachsensein, 
Münster: Unrast Verlag. 

Robinson, Kerry H. (2013): Innocence, knowledge and the construction of childhood: 
The contradictory nature of sexuality and censorship in children’s contemporary 
lives, London: Routledge. 

Rohrmann, Tim (1999): »Die wilden Jungs – Die Helden der Jungen«, in: Verena Som
merfeld (Hg.), Trotz, Wut, Aggressionen – Wenn Eltern nicht mehr weiterwis
sen, Reinbek: Rowohlt, S. 55–77 

Röpke, Andrea (2010): Die geführte Jugend – Kindererziehung von rechts. Erschie
nen in der Reihe: ›Kompetente Konzepte für Demokratie und Toleranz«, Bd: 9, 
Braunschweig: Verlag Bildungsvereinigung Arbeit und Leben. 

Sächsische Zeitung (2024): Sachsen: Was bringt eine Vorschulpflicht für alle Kinder? 
https://www.saechsische.de/beruf-und-bildung/regional/sachsen-was-bringt 
-eine-vorschulpflicht-fuer-alle-kinder-BG7Q5KW2L2CVA7ACNPH232ZBFA.h 
tml#: :text=Es%20geht%20vor%20allem%20darum,erneut%20erste%20und%2 
0zweite%20Pl%C3%A4tze. Zugegriffen: 03.12.2025. 

Said, Edward W. (1978): Orientalism, London: Routledge & Kegan Paul Ltd. 
Schmid, Michaela (2008): Erziehungsratgeber in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun

derts – eine vergleichende Analyse, Kontinuität und Diskontinuität im Mut
terbild sowie der (früh-)kindlichen Pflege und Erziehung in ausgewählten Er
ziehungsratgebern der Weimarer Republik und der NS-Zeit, Berlin: Weißensee 
Verlag. 

Shooman, Yasemin (2014): ›… weil ihre Kultur so ist«, Narrative des antimuslimi
schen Rassismus, Bielefeld: transcript. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://report-antisemitism.de/documents/25-06-24_RIAS_Bund_Jahresbericht_2023.pdf
https://report-antisemitism.de/documents/25-06-24_RIAS_Bund_Jahresbericht_2023.pdf
https://www.saechsische.de/beruf-und-bildung/regional/sachsen-was-bringt-eine-vorschulpflicht-fuer-alle-kinder-BG7Q5KW2L2CVA7ACNPH232ZBFA.html#:~:text=Es%20geht%20vor%20allem%20darum,erneut%20erste%20und%20zweite%20Pl%C3%A4tze
https://www.saechsische.de/beruf-und-bildung/regional/sachsen-was-bringt-eine-vorschulpflicht-fuer-alle-kinder-BG7Q5KW2L2CVA7ACNPH232ZBFA.html#:~:text=Es%20geht%20vor%20allem%20darum,erneut%20erste%20und%20zweite%20Pl%C3%A4tze
https://www.saechsische.de/beruf-und-bildung/regional/sachsen-was-bringt-eine-vorschulpflicht-fuer-alle-kinder-BG7Q5KW2L2CVA7ACNPH232ZBFA.html#:~:text=Es%20geht%20vor%20allem%20darum,erneut%20erste%20und%20zweite%20Pl%C3%A4tze
https://www.saechsische.de/beruf-und-bildung/regional/sachsen-was-bringt-eine-vorschulpflicht-fuer-alle-kinder-BG7Q5KW2L2CVA7ACNPH232ZBFA.html#:~:text=Es%20geht%20vor%20allem%20darum,erneut%20erste%20und%20zweite%20Pl%C3%A4tze
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://report-antisemitism.de/documents/25-06-24_RIAS_Bund_Jahresbericht_2023.pdf
https://report-antisemitism.de/documents/25-06-24_RIAS_Bund_Jahresbericht_2023.pdf
https://www.saechsische.de/beruf-und-bildung/regional/sachsen-was-bringt-eine-vorschulpflicht-fuer-alle-kinder-BG7Q5KW2L2CVA7ACNPH232ZBFA.html#:~:text=Es%20geht%20vor%20allem%20darum,erneut%20erste%20und%20zweite%20Pl%C3%A4tze
https://www.saechsische.de/beruf-und-bildung/regional/sachsen-was-bringt-eine-vorschulpflicht-fuer-alle-kinder-BG7Q5KW2L2CVA7ACNPH232ZBFA.html#:~:text=Es%20geht%20vor%20allem%20darum,erneut%20erste%20und%20zweite%20Pl%C3%A4tze
https://www.saechsische.de/beruf-und-bildung/regional/sachsen-was-bringt-eine-vorschulpflicht-fuer-alle-kinder-BG7Q5KW2L2CVA7ACNPH232ZBFA.html#:~:text=Es%20geht%20vor%20allem%20darum,erneut%20erste%20und%20zweite%20Pl%C3%A4tze
https://www.saechsische.de/beruf-und-bildung/regional/sachsen-was-bringt-eine-vorschulpflicht-fuer-alle-kinder-BG7Q5KW2L2CVA7ACNPH232ZBFA.html#:~:text=Es%20geht%20vor%20allem%20darum,erneut%20erste%20und%20zweite%20Pl%C3%A4tze


Seyran Bostancı und Emma Kunz: Kitas als (un-)politische Räume 115 

taz (2023): »Geteiltes Gedenken. Kita will Namen ›Anne Frank‹ ablegen«, von 
Matthias Maisner, in: Taz. https://taz.de/Kita-will-Namen-Anne-Frank-ablege 
n/!5968248/. Zugegriffen: 03.01.2025. 

Tuider, Elisabeth (2015): »Diversity von Anfang an. Überlegungen zu einer inklu
dierenden Pädagogik«, in: Christin Haude/Sabrina Volk (Hg.), Diversity Educa
tion in der Ausbildung frühpädagogischer Fachkräfte, Weinheim/Basel: Beltz, 
S. 12–28. 

Ubbelohde, Julia (2003): »Peng du bist tot! Warum Waffen auch ins Spielzimmer dür
fen«, in: kizz, das Elternmagazin für die Kitazeit. Freiburg: Herder. 

Unabhängiger Expertenkreis Muslimfeindlichkeit (2024): Muslimfeindlichkeit – 
Eine deutsche Bilanz 2023, Bundesministerium des Innern und für Heimat 
(Hg.), https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/P 
ublikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=1 
2. Zugegriffen: 27.03.2025. 

Van Ausdale, Debra/Feagin, Joe R. (2001): The first R: How children learn race and 
racism, Lanham/Boulder/New York/Oxford: Rowman & Littlefield. 

Wagner, Petra (2022): »Vielfalt respektieren, Ausgrenzung widerstehen – wie kann 
man das lernen? Konzepte und Praxis der Aus- und Fortbildung«, in: Petra Wag
ner (Hg.), Handbuch Inklusion – Grundlagen vorurteilsbewusster Bildung und 
Erziehung, Freiburg: Herder Verlag, S. 264–280. 

Wagner, Petra (Hg.) (2008): Handbuch Kinderwelten, Vielfalt als Chance – Grundla
gen einer vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung, Freiburg: Herder. 

Wood, Elizabeth (2010): »Reconceptualizing the play-pedagogy relationship«, in: Liz 
Brooker/Susan Edwards (Hg.), Engaging play, New York: Maidenhead, S. 11–24. 

Yilmaz, Ferruh (2016): How the workers became Muslims: Immigration, culture, and 
hegemonic transformation in Europe, Michigan: University of Michigan Press. 

Zick, Andreas/Mokros, Nico (2023): »Rechtsextreme Einstellungen in der Mitte«, in: 
Andreas Zick/Beate Küpper/Nico Mokros (Hg.), Die distanzierte Mitte – Rechts
extreme und demokratiegefährdende Einstellungen in Deutschland 2022/23, 
Friedrich-Ebert-Stiftung, Bonn: J.H.W. Dietz Nachf, S. 53–90. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://taz.de/Kita-will-Namen-Anne-Frank-ablegen/
https://taz.de/Kita-will-Namen-Anne-Frank-ablegen/
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=12
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=12
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=12
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://taz.de/Kita-will-Namen-Anne-Frank-ablegen/
https://taz.de/Kita-will-Namen-Anne-Frank-ablegen/
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=12
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=12
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=12


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen 

und jüdische Perspektiven in der mittleren 

Kindheit 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 

im Kontext des Religionsunterrichts 

Empirische Befunde zur Perspektive von Grundschüler:innen 

Janne Braband und Anna Körs 

1 Einleitung 

Der Kontext Schule spielt eine zentrale Rolle bei der Reproduktion, Erfahrung und 
(Nicht-)Thematisierung von Antisemitismus (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 
20). Betroffene beschreiben Antisemitismus als Normalität im schulischen Umfeld, 
in dem sie sich diffusen und offenen Anfeindungen durch Mitschüler:innen, aber 
auch durch Lehrkräfte ausgesetzt sehen (vgl. Bernstein 2020: 84f). Gleichzeitig 
kommt der Schule eine zentrale Rolle als Lernort zum Judentum und jüdischen Le
ben sowie zur Antisemitismusprävention zu (Körber/Körs 2024). Die Bearbeitung 
von Antisemitismus wird im schulischen Kontext jedoch vielfach durch Histori
sierung, Tabuisierung und Distanzierung erschwert (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 
2023: 23f) und antisemitische Vorfälle, aber auch vorgelagerte Stufen wie »nega
tivbehaftete […] Kategorien, Pauschalisierungen, Stereotypen […], Ignoranz [und] 
emotionale […] Abneigung« (Bernstein 2020: 21) werden häufig nicht als solche 
erkannt. Lehrkräfte haben zwar ein theoretisches Wissen über Antisemitismus, 
beschreiben ihn in der eigenen Praxis aber als ungreifbar, schwer lokalisierbar und 
extrem schwer bearbeitbar (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 55ff). 

Zur Entstehung solcher Kategorien, Pauschalisierungen und Stereotypen in Be
zug auf Jüdinnen und Juden speziell unter Schüler:innen gibt es bisher wenig For
schung. Diese Forschungslücke gilt besonders für das Kindesalter, bei dem sich die 
Tabuisierung von Antisemitismus mit einer verbreiteten Vorstellung der ›Unschuld‹ 
junger Kinder verbindet, die antisemitische Haltungen oder gar Handlungen bei ih
nen als unmöglich erscheinen lässt (vgl. Rensch-Kruse et al. 2024: 114). In Anleh
nung an neuere sozialkonstruktivistische Ansätze der Kindheitsforschung gehen 
wir jedoch davon aus, dass Kinder ihre Wirklichkeit selbst aktiv konstruieren, womit 
sich auch kindliche Differenzkonstruktionen im Hinblick auf antisemitisch gepräg
te Unterscheidungen und Abwertungen untersuchen lassen (siehe Diehm in diesem 
Band). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Eine weitere empirische Leerstelle zeigt sich beim Religionsunterricht, der als 
wichtiges Fach für die Prävention und Bearbeitung von Antisemitismus gilt (vgl. 
Salzborn/Kurth 2021) und mit hohen gesellschafts- und bildungspolitischen Erwar
tungen verbunden wird. Diese beziehen sich einerseits auf die Vermittlung von re
ligiöser Vielfalt und andererseits auf die Wissensvermittlung über Geschichte und 
Gegenwart des Judentums (vgl. Zentralrat der Juden in Deutschland/KMK 2016; Be
auftragter der Bundesregierung für jüdisches Leben in Deutschland 2022). Ob und 
wie diese Adressierung des Religionsunterrichts in der Praxis stattfindet, ist ebenso 
wenig empirisch untersucht wie die Umsetzung und Wirkung didaktischer Ansät
ze zur Antisemitismusprävention im Religionsunterricht (vgl. Grimm 2021; Bauer 
2021; Naurath 2020; siehe jedoch Braband/Körs 2024). 

Vor dem Hintergrund dieser forschungsbezogenen und bildungspolitischen 
Ausgangslage und ihrer Leerstellen befasst sich der Beitrag mit der grundlegen
den Frage, ob und wie Kinder Vorstellungen von (religiös codierter) Differenz im 
Kontext des Religionsunterrichts (re-)produzieren, mit (negativen oder positiven) 
Zuschreibungen versehen und hinterfragen. Die hier präsentierten empirischen 
Ergebnisse basieren auf dem Teilprojekt Religiös codierte Differenzkonstruktionen im 
schulischen Religionsunterricht und zeigen, dass die Grundschüler:innen religiöser 
Vielfalt mit viel Interesse und großer Offenheit begegnen, dass ihnen aber auch 
negative Stereotypisierungen, Diskriminierung und Ausgrenzungspraxen bekannt 
sind, die sie z.T. reproduzieren, aber auch kritisch reflektieren. Die Ergebnisse 
verweisen sowohl auf Potenziale des Religionsunterrichts als auch auf Fallstricke 
und Herausforderungen. 

Der Beitrag gliedert sich wie folgt: Zunächst werden bisher vorliegende Er
kenntnisse zu Vorstellungen von Kindern über Religion und Differenz, zu ihren 
Bildern von Jüdinnen und Juden und zu antisemitischen Differenzkonstruktionen 
unter Jugendlichen dargestellt (Kapitel 2). Daraufhin erläutern wir das Design der 
empirischen Untersuchung (Kapitel 3) und präsentieren zentrale Befunde (Kapitel 
4). Abschließend bündeln wir diese im Hinblick auf Chancen und Potenziale des 
Religionsunterrichts für die Bearbeitung von Antisemitismus und andere (religiös 
codierte) Abwertungs- und Ausgrenzungspraktiken (Kapitel 5). 

2 Forschungsstand: Differenzwahrnehmung und 
Differenzkonstruktionen von Kindern und Jugendlichen 

2.1 Vorstellungen von Kindern über Religiosität und Differenz 

Zum Umgang von Kindern mit religiös-weltanschaulicher Pluralität und religiösen 
Differenzen liegen wenige, überwiegend ältere empirische Studien vor (vgl. Dubiski 
et al. 2010: 24; Stockinger 2017: 41ff), die sich auf den Elementarbereich und verein

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 121 

zelt auf die Grundschule beziehen. Eine religionspädagogische Studie von Edelb
rock et al. (2010) mit christlichen, muslimischen und konfessionslosen Kitakindern 
zeigt, dass sie durchaus »religiöse und kulturelle Differenz wahrnehmen, wenn die
se in ihrem Umfeld existiert« (Dubiski et al. 2010: 31), und dass sie auch bereits Grup
penzuordnungen vornehmen, sich selbst zuordnen und von anderen abgrenzen. In 
den Äußerungen der Kinder finden sich insgesamt sowohl Offenheit und Interes
se als auch Zurückhaltung, Abwehr und Distanzierung gegenüber dem ›Anderen‹, 
wobei Letzteres eher bei denjenigen Kindern auftritt, die mit der »jeweils anderen 
Gruppe keine konkreten, ihnen bekannten Personen verbinden« (ebd.: 33) können. 
Auch kommt es häufig zu Entgegensetzungen zwischen Eigen- und Fremdgruppe 
und zu Einteilungen in ›die Muslime‹ bzw. ›die Türken‹ und ›die Deutschen‹. Die 
Autor:innen sehen dies als Ansatzpunkt für die Bildung von stereotypen Wahrneh
mungen und Vorurteilen, »auch wenn die Kategorien bei den befragten Kindern in 
der Regel (noch?) nicht ablehnend gebraucht« (ebd.: 31) würden. Festgestellt wurde 
außerdem insgesamt ein geringes Wissen der Kinder über Religion(en) und religiö
se Praxen sowie eine diesbezüglich geringe Sprachfähigkeit. 

Ebenfalls im Elementarbereich stellt Hoffmann (2009) in gemischten Gruppen
diskussionen mit christlichen, muslimischen und hinduistischen Kindern fest, dass 
diese der Vielfalt von individuellen Vorstellungen »mit Gelassenheit« (ebd.: 91) be
gegnen. Während sie ihre eigenen religiösen Vorstellungen betonen, heben sie Dif
ferenzen nicht besonders hervor, sondern nehmen diese wahr und akzeptieren sie. 
Die Kinder suchen häufig einen ›kleinen gemeinsamen Nenner‹ und zeigen sich of
fen für die Überlegungen anderer. Hoffmann resümiert, dass bereits Kindergarten
kinder über Voraussetzungen verfügen, die für interreligiöses Lernen notwendig 
sind, wie die Bereitschaft, »über eigene Vorstellungen nachzudenken und sie ggf. 
angesichts anderer Überlegungen partiell zurückzunehmen oder sie argumentativ 
zu stützen« (ebd.). 

Deutliche Unterschiede zwischen religiös mehrheits- und minderheitsangehö
rigen Kindern stellt Stockinger (2017) in einer ethnographischen Feldforschung in 
katholisch und muslimisch getragenen Kitas fest. Während sich die mehrheitsange
hörigen Kinder über ihre eigene Religion und religiösen Ausdrucksformen äußern 
und sich interessiert an religiöser Differenz zeigen (vgl. ebd.: 180), legen Kinder, die 
in der jeweiligen Einrichtung nicht der religiösen Mehrheit angehören, die religiö
se Differenz nicht offen, schweigen über ihre eigene Religion und religiösen Aus
drucksformen und passen sich »in ihrem Verhalten an das Verhalten der Kinder der 
größeren Religion« (ebd.: 174) an. Stockinger führt dies auf den Wunsch der Kinder 
nach Zugehörigkeit zurück, da sie von den religiösen Angeboten der jeweiligen Kita 
häufig ausgeschlossen seien. 

In Bezug auf Grundschulkinder stellen Schweitzer et al. (2002) in einer Studie 
zum konfessionell-kooperativen Religionsunterricht mit evangelischen und katho
lischen Kindern fest, dass nur sehr wenige von ihnen Vorurteile gegenüber der je

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

weils anderen Konfession haben (vgl. ebd.: 40). Allerdings gibt es eine Tendenz zu 
Fehlinformationen und Verallgemeinerungen über die andere Konfession, »aus de
nen sich leicht Vorurteile entwickeln können« (ebd.: 41). Bei der Wahl der Freund:in
nen spielt die Konfession kaum eine Rolle, mit zunehmendem Alter umso weniger, 
allerdings betonen es einige Kinder als besonders interessant, mit einem Kind der 
anderen Konfession befreundet zu sein, weil man dann voneinander lernen könne 
(vgl. ebd.: 71). Die Forscher:innen werten dies als ein Interesse der Kinder an Viel
falt und Unterschiedlichkeit (ebd.: 72). Gleichzeitig zeigen sich auch bei den Grund
schulkindern eine »Aufteilung der sozialen Welt in ein ›wir‹ und ›sie‹« (Schweitzer 
2013: 156) und »Vermischungen zwischen Religions- und Nationalitätsangehörig
keit« (ebd.: 158). 

Auch Orth (2000), der die Gottesvorstellungen und den Umgang mit auftreten
den Differenzen bei Viertklässler:innen verschiedener Konfessionen untersucht, 
stellt fest, dass für Kinder, die in einem religiös pluralen Umfeld aufwachsen, 
»einander nicht diskriminierende Differenzerfahrungen selbstverständlich sind« 
(ebd.: 176). Die Kinder nehmen Verschiedenheit wahr, ohne die eigene Religion 
höher zu bewerten. Besonders wenn sie untereinander befreundet sind, zeigen sie 
ernsthaftes Interesse an den religiösen Praktiken der anderen. Insgesamt werden 
von den Kindern Gemeinsamkeiten stärker gesucht und betont als Unterschiede. 
Orth schlussfolgert, dass Differenzwahrnehmung den Kindern als Motor für die 
Identitätsentwicklung diene, wobei »das Bewusstsein akzeptierter und geachteter 
Differenz« für die Verständigungsprozesse konstitutiv sei (ebd.: 179). 

2.2 Vorstellungen von Grundschüler:innen über Juden und das Judentum 

Über die Vorstellungen von Kindern speziell zum Judentum und über ihr Bild von 
Jüdinnen und Juden gab es bisher keine Untersuchungen (vgl. Rensch-Kruse et al. 
2024: 113; siehe jedoch Braband/Körs 2024). Allerdings gibt es Studien aus der Sach
unterrichtsdidaktik zu den Vorstellungen von Grundschüler:innen über den Natio
nalsozialismus und den Holocaust, die auch zeigen, welche Bilder sie in diesem Zu
sammenhang von Jüdinnen und Juden haben. 

Die Studien stehen im Kontext einer grundsätzlichen Debatte über die Thema

tisierung von Nationalsozialismus und Holocaust in der Grundschule, wozu ab 2001 
erste geschichtsdidaktisch begründete Vorschläge und ab 2008 empirische Unter
suchungen vorgelegt wurden (vgl. Koch 2017: 75ff; Wiegemann in diesem Band). 
Mittlerweile besteht weitgehend Einigkeit darüber, dass eine »altersgemäße The

matisierung« in der Grundschule durchaus angebracht ist, da Kinder im mittle
ren Grundschulalter »über die wesentlichen Voraussetzungen« (Koch 2017: 98) dafür 
verfügen und eine »frühe Prägung von Geschichtsbildern« (ebd.: 307) noch vor dem 
vierten Grundschuljahr einsetze. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 123 

Die Untersuchungen zeigen, dass die Vorstellungen und Deutungen der Kinder 
zu Nationalsozialismus und Holocaust mit dem gesamtgesellschaftlichen Erinne
rungsdiskurs verwoben und an öffentliche Thematisierungen angelehnt sind (Be
cher 2008; Flügel 2008), sodass sich auch bei Kindern »verharmlosende Vorstellun
gen« finden, die eine »Entlastung der Mehrheitsbevölkerung der Deutschen« (Koch 
2017: 179) ermöglichen. Dazu gehört ein verbreiteter »Hitler(zentr)ismus« (Becher 
2008: 4), bei dem Adolf Hitler als Schlüsselfigur vorgestellt wird und als »Erfinder und 
Initiator der Judenverfolgung und -ermordung« (Becher 2012: 102, Herv. i. O.) gilt. Als Be
weggrund dafür nennen die Kinder Hitlers religiös geprägte Antipathie gegenüber 
Juden, während ihnen ein rassistisch argumentierender Antisemitismus nicht be
kannt zu sein scheint (ebd.). 

Die Vorstellungen der Grundschüler:innen über Nationalsozialismus und Ho
locaust sowie über die Rolle Hitlers prägen auch ihr Bild von ›den Juden‹ und vom 
Judentum. So findet anhand der Opferrolle im Nationalsozialismus eine Different
setzung von Jüdinnen und Juden statt, die als homogene Gruppe von ›Anderen‹ vor
gestellt werden, über die ansonsten wenig Wissen vorhanden ist und aus der den 
Kindern keine konkreten Menschen bekannt sind (Becher 2008: 5). Die damit ver
bundene Vorstellung, ›die Juden‹ seien keine Deutschen (gewesen) und vor allem 
aufgrund ihrer eigenen (religiösen) Differenz verfolgt worden, verweist auf gesell
schaftlich tradierte Deutungsmuster über den Holocaust, auf deren Grundlage auch 
Kinder antisemitische Fragmente reproduzieren. 

2.3 Antisemitische Differenzkonstruktionen unter Jugendlichen 

Während die Konstruktion antisemitischer Fremdbilder für das Kindesalter bisher 
nicht gesondert untersucht wurde, gibt es für das Jugendalter Erkenntnisse über 
die Reproduktion antisemitischer Topoi und Stereotype (Schäuble 2012; 2013), die 
einige Gemeinsamkeiten mit den Vorstellungen der Grundschüler:innen über Ju
den und das Judentum aufweisen. Anhand von 20 Gruppendiskussionen mit Ju
gendlichen in Schulen und Jugendeinrichtungen im gesamten Bundesgebiet analy
siert Schäuble deren Differenzkonstruktionen in Bezug auf Jüdinnen und Juden und 
darin enthaltene Antisemitismen. In den Äußerungen der Jugendlichen findet sich 
ein »breites Repertoire von Topoi bzw. Deutungsmustern ›über Juden‹« (Schäuble 
2013: 145), wozu zahlreiche Differentsetzungen von Jüdinnen und Juden gehören so
wie die Vorstellung von ›Juden‹ als in sich homogene Gruppe, Annahmen über eine 
»grundlegende Feindschaft zwischen Juden und Muslimen und über einen besonde
ren jüdischen Reichtum und Einfluss« (ebd.: 146). Gleichzeitig grenzt sich die Mehr
zahl der Jugendlichen »zumindest der Intention nach gegen Vorurteile und Anti
semitismus« (Schäuble 2012: 386) ab. Die Repräsentationen des Jüdischen, auf die 
sich die Jugendlichen beziehen, orientieren sich an öffentlichen Thematisierungen 
und gehen dabei »selten auf Erfahrungen und ein differenziertes Wissen zurück, 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

sondern vielmehr auf tradierte Stereotype oder kulturelle Artefakte« (Schäuble 2013: 
147). In den Aussagen finden sich »mehr historische Schilderungen ›über Juden‹ als 
Gegenwartsbezüge« (ebd.) und häufig erscheinen Jüdinnen und Juden als Opfer des 
Nationalsozialismus oder als Israelis. Insgesamt wissen die meisten Jugendlichen 
nur wenig über den Holocaust, aber noch weniger über aktuelles jüdisches Leben, 
über jüdische Geschichte oder die Geschichte Israels. Antisemitismus erscheint den 
meisten als nationalsozialistische Feindschaft gegen Jüdinnen und Juden bzw. pri
mär als eine »Auffassung Hitlers« (Schäuble 2012: 393.). Diese Stereotype und Deu
tungsmuster werden laut Schäuble im Sozialisationsprozess erlernt und gehen auch 
auf Schulbücher und Unterricht zurück, die die Jugendlichen als Quellen ihrer An
nahmen angeben. 

Die Rolle des Unterrichts bei der Bearbeitung und Reproduktion von Antisemi
tismus wird in einer Studie von Salzmann und Fereidooni (2024) fokussiert. Ihre Be
obachtungen in zwölf Klassen der Jahrgänge sieben bis 13 in den Fächern Geschich
te, Wirtschaft-Politik, Deutsch, Religion und Philosophie verweisen darauf, dass 
Historisierung und Religionisierung von Antisemitismus sowie Homogenisierung 
und Essentialisierung ›der Juden‹ als Gruppe nicht nur wiederkehrende Muster in 
Vorstellungen von Kindern und Jugendlichen, sondern auch in der Unterrichtsge
staltung sind (vgl. hierzu auch Braband/Körs 2024). Judentum und Antisemitismus 
werden im Unterricht verbreitet gemeinsam thematisiert, wobei eine jüdische Per
spektive und die Vielfalt jüdischen Lebens ausgespart wird. Eine vage und wenig 
zielgerichtete Bearbeitung von Antisemitismus führt in vielen Fällen zur Reproduk
tion antisemitischer Stereotype und Wissensbestände, die auch eine emotional-af
fektive Dimension hat, in der »das durch den Unterricht transportierte Unbehagen 
am Gegenstand [Antisemitismus] […] mit dem Stereotyp zusammengeführt« (Salz
mann/Fereidooni 2024: 127) wird. Die Lehrkräfte zeigen fachliche und pädagogische 
Unsicherheiten, die dazu führen, dass sie Äußerungen nicht unterbinden oder kri
tisch einordnen. Anstatt im Unterricht Ursachen und Funktion von Antisemitismus 
zu hinterfragen und »ein Problembewusstsein für antisemitisches Denken zu ent
wickeln« wird Antisemitismus verbreitet »zum Problem ›der Juden‹ erklärt« (ebd.: 
130). 

Im Hinblick auf die Frage nach der Aneignung von Vorstellungen über religiöse 
Differenz und negativbehaftete Kategorien in der Kindheit verweist der bisher vor
gestellte Forschungsstand darauf, dass dabei Wissen, Kontakt und gesellschaftlich 
tradierte Deutungsmuster eine zentrale Rolle spielen, und dass fehlendes Wissen 
über und fehlender Kontakt mit ›anderen‹ Religionen ein Risiko für Fehlinformatio
nen, Verallgemeinerungen und die Entstehung von Vorurteilen bergen. Zudem gibt 
es Hinweise darauf, dass der Umgang mit religiöser Differenz auch durch die eigene 
Position beeinflusst wird, sodass eine Minderheitsposition dazu führen kann, dass 
das eigene ›Anders-Sein‹ eher versteckt als thematisiert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 125 

In der Forschung zu Geschichtsbildern von Kindern und antisemitischen Dif
ferenzkonstruktionen von Jugendlichen zeigt sich, dass beide Gruppen sehr wenig 
Wissen über Jüdinnen und Juden sowie über das Judentum haben und ihnen kon
krete Menschen hier weitgehend unbekannt sind. Sowohl bei den Grundschüler:in
nen als auch bei den Jugendlichen werden Fremdheitskonstruktionen in Bezug auf 
Jüdinnen und Juden festgestellt, die auf religiösen Differentsetzungen, der histo
rischen Opferrolle und auf der Unkenntnis konkreter Personen im Umfeld beru
hen. Zusätzlich problematisch wirken dabei gesellschaftliche Traditionslinien der 
Schuldabwehr und der Nicht-Bearbeitung von Antisemitismus als gesellschaftlicher 
Struktur, die sich als antisemitische Fragmente und Deutungsmuster in den Vor
stellungen von Kindern und Jugendlichen ablagern. Die Ergebnisse von Salzmann 
und Fereidooni (2024) verweisen zudem auf die zentrale Rolle des Unterrichts bei 
der Reproduktion antisemitischer Fragmente. 

Gleichzeitig finden sich in den Untersuchungen über die Vorstellungen von Kin
dern und Jugendlichen auch Anhaltspunkte für einen konstruktiven Umgang mit 
Vielfalt und eine Abkehr von Negativzuschreibungen aufgrund von (religiös codier
ten) Differenzkonstruktionen. So zeigen die religionspädagogischen Untersuchun
gen, dass gerade Kinder, die in religiös heterogenen Lebenswelten aufwachsen, ein 
ausgeprägtes Interesse an religiöser Vielfalt haben und bereit sind, verschiedene 
Religionen als gleichwertig zu betrachten, Gemeinsamkeiten zu finden und Unter
schiede nicht überzubewerten. Auch bei den Jugendlichen finden sich Thematisie

rungen, die sich gegen Antisemitismus richten oder antisemitische Differenzkon
struktionen unterlaufen und insgesamt grenzt sich die Mehrzahl der Jugendlichen 
gegen antisemitische Vorurteile ab. 

3 Forschungsfeld, Untersuchungsmethodik und Sample 

3.1 Forschungsfeld: Der Hamburger Religionsunterricht für alle (RUfa) 

Der Hamburger Religionsunterricht für alle (RUfa) ist im Hinblick auf die Schü
ler:innenschaft, die Trägerschaft und die Inhalte in besonderer Weise auf religiö
se Vielfalt ausgerichtet. Er gründet auf einem in den 1970er Jahren entstandenen 
Modell eines ›Religionsunterrichts für alle in evangelischer Verantwortung‹, in dem 
die Schüler:innen nicht nach Konfessionen getrennt, sondern gemeinsam im Klas
senverband unterrichtet werden. Durch den Abschluss der Staatsverträge zwischen 
der Freien und Hansestadt Hamburg und muslimischen und alevitischen Religions
gemeinschaften im Jahr 2012 wurde eine trägerplurale Verantwortung und Gestal
tung des RUfa gemäß Art. 7, Abs. 3 Grundgesetz ermöglicht. So sind seit 2014 neben 
der evangelischen Kirche drei muslimische Religionsgemeinschaften, die Aleviti
sche Gemeinde, die Jüdische Gemeinde und seit 2022 die katholische Kirche mitver

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

antwortlich sowie Buddhisten, Hindus und Bahais beratend beteiligt. Die Koopera
tion umfasst die Schulpraxis, die Didaktik, die Rahmenpläne, die Lehrer:innenbil
dung und -zulassung sowie den institutionellen Rahmen des RUfa (vgl. Bauer 2020: 
168). 

Seit dem Schuljahr 2023/24 wird ein überarbeiteter Bildungsplan für das 
Fach Religion erprobt und umgesetzt, der u.a. vorsieht, dass zu jedem darin vor
gesehenen Thema mindestens drei Religionen bzw. mindestens die religiösen 
Perspektiven, die in der Klasse vertreten sind, aufgegriffen werden. Zusätzlich 
sollen auch nicht-religiöse und religionskritische Perspektiven behandelt werden. 
Da es in Hamburg als einzigem Bundesland bis zur sechsten Klasse kein Alter
nativangebot zum Fach Religion gibt, nehmen nahezu alle Schüler:innen in der 
Grundschule am RUfa teil. Er spiegelt damit die Heterogenität der Schüler:innen
schaft wider und bietet ein interessantes Untersuchungsfeld für (religiös codierte) 
Differenzkonstruktionen. 

Zwar ist der Hamburger RUfa gegenüber den in den meisten anderen Bundes
ländern konfessionell bzw. religiös getrennten Religionsunterrichten ein Einzelfall. 
Gleichzeitig steht er exemplarisch für eine auch bundesweit verstärkt konfessionell- 
und religions-kooperative Gestaltung des Religionsunterrichts. Damit bietet er sich 
auch für Reflexionen zur Bedeutung des Religionsunterrichts als Lernort über reli
giöse Vielfalt, Judentum und Antisemitismus in zunehmend heterogen geprägten 
Schul- und Unterrichtskontexten an (siehe Körs 2025). 

3.2 Untersuchungsmethodik und Sample 

Die Frage, wie Vorstellungen von religiöser Differenz im Religionsunterricht in 
der Grundschule entstehen und angeeignet werden, untersuchen wir mit einem 
grundlagentheoretischen und praxeologischen Ansatz. Dazu gehen wir in Anleh
nung an neuere Theorien sozialer Praktiken davon aus, dass der pädagogische 
Alltag in Bildungsorganisationen durch regelgeleitete, typisierte und routinisiert 
wiederkehrende pädagogische Praktiken hergestellt wird (Reckwitz 2010). Unter 
diesem Blickwinkel lassen sich die Herstellung von Differenz und entsprechende 
Unterscheidungspraktiken sowie ethnisch oder religiös codiertes Unterschei
dungswissen zwischen Subjekten im Rahmen sozialer Ungleichheitsverhältnisse 
untersuchen (Machold 2015). In Anlehnung an die Doing-Ansätze sensu West/ 
Fenstermaker (1995) betrachten wir dementsprechend das ›Doing Religious Difference‹ 
im Religionsunterricht in einem qualitativ-rekonstruktiven ethnographischen 
Forschungsdesign. 

Dazu wurde der Religionsunterricht in den beteiligten Grundschulklassen in 
mehrwöchigen Feldphasen teilnehmend beobachtet, zusätzlich wurden Expert:in
neninterviews mit den Lehrkräften und Gruppendiskussionen mit den beobachte
ten Klassen geführt. Der Beobachtungsfokus lag einerseits auf der Gestaltung und 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 127 

dem Ablauf des Unterrichts, andererseits auf den Beiträgen und Reaktionen der 
Kinder. Außerdem wurden Routinen und Abläufe zur Herstellung impliziter Ord
nungen (vgl. Budde 2014) sowie Störungen und ihre Bedeutungen berücksichtigt 
(vgl. Scholz 2012). In den Gruppendiskussionen jeweils am Ende des Beobachtungs
zeitraums wurde nach einem spielerischen Einstieg gefragt, was die Kinder über 
das Judentum wissen. Nach der Sammlung von Wissen und Assoziationen zum Ju
dentum, bei der auch andere Religionen, Unterschiede und Gemeinsamkeiten the
matisiert wurden, bezog sich eine zweite Frage auf Kenntnisse oder Erfahrungen 
der Kinder mit religionsbezogenen Vorurteilen oder Abwertungen in Bezug auf das 
Judentum, aber auch in Bezug auf andere Religionen oder weitere Merkmale. 

Die gesammelten Daten aus Beobachtungen, Gruppendiskussionen und Ex
pert:inneninterviews wurden in Anlehnung an die Grounded Theory (Corbin/ 
Strauss 1996) in einem mehrstufigen Kodierverfahren ausgewertet. Die Fallaus
wahl erfolgte im Sinne des theoretischen Samplings (ebd.), wobei trotz der relativ 
hohen Anforderungen an die teilnehmenden Lehrkräfte in Bezug auf Arbeitsauf
wand und Offenheit ein heterogenes Sample erreicht werden konnte, das Schulen 
aus dem gesamten Spektrum des Hamburger Sozialindex1 und Klassen mit sehr 
unterschiedlicher religionsbezogener Zusammensetzung2 umfasst. Insgesamt 
beteiligten sich vier Grundschulen mit fünf Lehrkräften, sieben vierten und ei
ner dritten Klasse. Es wurden 44 Religionsunterrichtsstunden beobachtet, neun 
Interviews mit den dazugehörigen Lehrkräften und fünf Gruppendiskussionen 
durchgeführt. Zusätzlich wurden drei Interviews mit Religionslehrkräften aus drei 
weiteren Schulen geführt, deren Klassen aus organisatorischen Gründen nicht für 
die Beobachtung infrage kamen. Die im Folgenden präsentierten Ergebnisse zur 
Perspektive der Schüler:innen beziehen sich hauptsächlich auf das Datenmaterial 
aus den Gruppendiskussionen und den Unterrichtsbeobachtungen. 

4 Empirische Befunde 

4.1 Wahrnehmung religiöser Differenz 

Entsprechend der Konzeption des Hamburger RUfa, der religiöse Vielfalt ausdrück
lich zum Thema macht, wurden in den beobachteten Religionsstunden entweder 

1 Der Hamburger Sozialindex beschreibt die sozio-ökonomische Zusammensetzung der Schü
lerschaft an Schulen auf einer Skala von 1 (benachteiligt) bis 6 (privilegiert) anhand von Schul- 
und regionalen Strukturdaten. 

2 Laut Angaben der jeweiligen Lehrkraft reicht das Spektrum hier von überwiegend christli
chen und nicht-religiösen Kindern in einer Klasse über sehr gemischte Klassen bis hin zu 
Klassen mit überwiegend Kindern aus muslimischen Familien. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

übergeordnete Themen – wie z.B. ›Menschlichkeit‹ – anhand von Geschichten aus 
verschiedenen Religionen behandelt, oder es wurden einzelne Religionen – wie z.B. 
der Buddhismus oder das Judentum – über einen längeren Zeitraum erarbeitet und 
erkundet. In diesem Rahmen zeigten sich die Kinder insgesamt sehr interessiert 
an verschiedenen Religionen, brachten engagiert ihr teilweise großes Vorwissen 
über einzelne Religionen ein und sprachen sich verbreitet für Gleichwertigkeit und 
die Wertschätzung von Vielfalt aus. Auf die Frage, warum es überhaupt Unter
schiede zwischen den Religionen gebe, wurde meistens mit dem Vorhandensein 
unterschiedlicher Glaubensinhalte, Gebote oder Rituale geantwortet. Nur wenige 
versuchten sich an einer Erklärung der Ursprünge religiöser Differenz: 

Mohamed: Also eigentlich, also ich habe gehört, dass eigentlich zuerst die Juden 
kamen, dann noch zwei drei Gruppen dazu, also von Juden, die meinten, nein, das 
war so, das war so, oder nee, das war so, das war so, da haben sie sich in Gruppen 
aufgeteilt, und jetzt sind es die Muslime, die Christen und die Juden. Und die Ju
den, die früher einfach sagten, wir sind Juden, die glaubten einfach das, was der 
erste sagt, und dann kamen die Christen, die meinten eben, Jesus ist besonders 
[…], aber die Muslime meinte, er heißt Allah und er ist halt, der Koran ist heilig, 
die Bibel nicht, das meinte ich. 
JB: Hm. Und haben die sich gestritten dann? 
Mohamed: Also, gestritten glaube ich nicht, sie haben es nur so, meinten dann so, 
ja das ist so und so, jetzt bin ich eine andere Religion. Und dann kam der Islam 
und das Christentum dazu. (GD Mars: 249ff) 

Religiöse Differenz wird somit von den Kindern im Religionsunterricht nicht von 
vornherein problematisiert. Allerdings zeigen sie auch ein Bewusstsein für die Mög
lichkeit von Streit aufgrund von Verschiedenheit, der sich an der Frage nach der 
Wahrheit entzünden kann. Hierzu betonen einige Kinder, dass Austausch und Wis
sen über die verschiedenen Religionen zentral für Verständigung sind: 

Maja: Na, wenn jemand sagt, wir müssen das tun, und jemand anderes sagt, wir 
müssen das tun, indem wir nicht jetzt uns gegenseitig darüber streiten, dass wir 
uns dann, dass jeder seine eigene Sachen selber macht. Niemand hat, der andere 
hat nicht immer recht und der andere hat auch nicht immer recht, jeder hat ja 
eine andere Religion. Und deswegen glaubt der immer was anderes. Und wenn 
wir über die anderen Regeln von den anderen Religionen wissen, dann können 
wir auch die Regeln davon beachten. (GD Mars: 456ff) 
Sarya: Also, ich glaube, es könnte wichtig sein, dass wir uns ein bisschen mehr 
verstehen, also dass vielleicht die Christen mehr über den Islam verstehen, und 
die Muslime mehr über die Juden. (GD Mars: 471ff) 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 129 

4.2 Erfahrungen mit religiös codierten Differenzkonstruktionen und 
Diskriminierung 

Offene Abwertungen oder negative Stereotypisierungen bestimmter Religionen 
oder deren Angehöriger waren weder in den Gruppendiskussionen noch in den 
Unterrichtsbeobachtungen festzustellen. Auf die Frage, ob die Kinder schon mal 
erlebt oder schon mal davon gehört haben, dass jemand wegen seiner Religion oder 
sonstigem ›Anders-Sein‹ schlecht behandelt worden ist, wurde allerdings in allen 
Gruppen deutlich, dass sie im Rahmen der als normal erlebten religiösen Diversität 
nicht nur ein Bewusstsein für mögliche Streitpunkte haben, sondern durchaus 
auch Erfahrungen mit Zuschreibungen, Diskriminierung und Konflikten aufgrund 
von (auch) religiös codierten Differenzkonstruktionen machen. Diese ereignen 
sich in verschiedenen lebensweltlichen Bereichen und werden von den Kindern in 
unterschiedlicher Betroffenheit und Intensität vorgetragen. So wird beispielsweise 
über mediale Erfahrungen berichtet: 

Ömer: Ich habe es manchmal in Nachrichten gesehen, also wie Logo oder so. 
JB: Ja, was hast du da gesehen? 
Ömer: Also, dass es manchmal Mordanfälle gibt, wie zum Beispiel ein Christ geht 
zu einem Muslim oder zu einem Juden und greift die an oder geht es auch anders 
rum. 
JB: Ja, also, das heißt 
Ömer: Ein Amoklauf. 
JB: Okay, so richtig schlimme Sachen wegen 
Ömer: Religion. (GD Pluto 4a: 249ff) 

In einigen Gruppen geht es auf die Frage nach Vorurteilen und Benachteiligung sehr 
bald um Diskriminierungserfahrungen aufgrund religionsbezogener Zuschreibun
gen, die teilweise in verallgemeinerter Form, teilweise mit persönlichem Bezug vor
getragen werden: 

Baram: Also, manche Leute, die kommen ja aus Irak hierhin und bleiben trotzdem 
Muslima, also Muslim und Muslima, und die werden öfters, nur weil die/wie hier 
in Deutschland werden manche Leute nur weil die Ausländer sind, ausgeschlos
sen. Und wenn die noch so eine Religion haben, die anderen Leuten nicht so ge
fällt, dann werden die noch schlechter behandelt. (GD Pluto 4a: 582ff) 

Diese Äußerung zeigt neben dem Bewusstsein für Diskriminierung aufgrund von 
Religionszugehörigkeit auch die Wahrnehmung intersektionaler Differenzkon
struktionen: Zunächst spricht Baram davon, dass Leute ausgeschlossen werden, 
schon weil sie »Ausländer« sind. Wenn sie allerdings z.B. aus dem Irak kommen 
und »trotzdem Muslima« bleiben, also Ausländer sind und außerdem an einer Reli

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

gion festhalten, »die anderen Leuten nicht so gefällt«, dann würden sie »noch schlechter 
behandelt«. 

Auch darüber, wie diese Diskriminierung aufgrund der (muslimischen) Religi
onszugehörigkeit konkret aussieht, geben einige Kinder Auskunft, indem sie von 
ihren eigenen Erfahrungen berichten. Diese spielen sich teilweise außerhalb der 
Schule ab, wie z.B. Sarah erzählt: 

Sarah: Also meine Mutter trägt Kopftuch, und wir waren so unterwegs. Und dann 
kam so ein Mann und hat zu meiner so Mutter gesagt: »Kopftuch ausziehen«, und 
so. Dann hat meine Mutter so warum und so gesagt. Dann ist er halt weggegan
gen. 
Alle hören ruhig und gespannt zu. Auch nach der Schilderung ist andächtige/be
troffene Stille im Raum, was sich deutlich von der vorherigen wuseligen Stim

mung abhebt. (GD Pluto 4d: 154ff) 

In einem Fall wird auch von antimuslimischer Diskriminierung innerhalb der Schu
le berichtet. Dabei verbindet Malik seinen Bericht über die eigene Ungleichbehand
lung mit einer allgemeinen Aussage über Diskriminierung aufgrund der Religions
zugehörigkeit: 

Malik: Dass, wenn man in einem anderen Land ist, zum Beispiel hier, wir, in ein 
christliches Land, dass man dann eine andere Religion hat. Dann starren dich alle 
Leute an oder so. 
JB: Ja? Was für eine Religion? 
Malik: Oder dann achten die mehr auf dich, wenn sie denken: Ja, diese Religion 
ist nicht gut und so. Die machen immer nur richtig schlechte Sachen und so. Und 
dann musst du dafür extra Sachen machen und so. 
JB: Was für Sachen machen? 
Malik: Zum Beispiel hier in der Schule musste ich [zu] Frau (Schulleitung), die 
Christen müssen das zum Beispiel nicht. Muss ich dann bestätigen, dass ich das 
mit meiner Mutter mal besprochen habe. Aber nur, weil wir Muslime sind. Weil 
sie uns nicht vertrauen. (GD Pluto 4d: 128ff) 

Die Tatsache, dass Malik in einer bestimmten Situation – anders als seine Mitschü
ler:innen – mit der Schulleitung sprechen musste, um zu bestätigen, dass seine 
Mutter eine Information erhalten hat, empfindet er als Diskriminierung. Unab
hängig von der Frage, wie die Schulleitung diese Maßnahme begründen würde, ist 
interessant, wie er den Blick der Mehrheitsgesellschaft auf Muslime wahrnimmt 
und dabei religiöses Othering (vgl. Mecheril/Thomas-Olalde 2024) beschreibt. 
So sieht er sich »in einem anderen Land«, genauer: in einem christlichen Land, wo 
er selbst bzw. seine Familie »eine andere Religion« hat. Die Leute in diesem Land 
denken, diese andere Religion sei nicht gut, daher würden sie einen »anstarren«, 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 131 

besonders auf einen achten und davon ausgehen, dass man »nur richtig schlechte 
Sachen« mache. Dies führe dazu, dass man »extra Sachen machen« müsste. Indem 
Malik das Ganze zunächst abstrakt formuliert und dann mit seiner Erfahrung in 
der Schule illustriert, weist er darauf hin, dass die eine konkrete Situation nicht 
die einzige ist, die er oder seine Familie erlebt hat. Vielmehr verallgemeinert er 
seine Erfahrung mit Othering und Diskriminierung und macht damit deutlich, 
dass er durch seine Zugehörigkeit nicht nur zu einer ›anderen‹ Religion, sondern 
zum Islam (»weil wir Muslime sind«) grundsätzlich Gefahr läuft, mit Misstrauen und 
Ablehnung betrachtet zu werden und deshalb in Institutionen besonderen Regeln 
zu unterliegen. 

Schließlich zeigt sich das Konfliktpotenzial, das religiöse Differenzkonstruktio
nen bergen, auch ganz konkret in einer Gruppendiskussion, als zu der Frage nach 
Beleidigungen oder Hänseleien aufgrund von Religion anlässlich der Äußerung von 
Anton ein Streit ausbricht: 

Anton: Ich wollte sagen, dass manche Muslims oder auch andere Christen und so 
sagen manchmal, nur Christen oder nur Muslims oder nur die Juden sind cool oder 
sowas. 
JB: Die sagen so, unsere Religion ist die einzige gute oder sowas? 
Anton: Ja. 
JB: Wo hast du das gehört? Hast du das schon mal irgendwo gehört? 
Anton: Ja, bei Ali. 
Ali: Hä?! Hä! 
Ali wird sauer und bestreitet den Vorwurf, während andere Kinder Anton zustim

men. In diesem Moment wird die Klasse zum ersten Mal sehr ruhig. Alle sind auf
merksam geworden. Viele Jungs reagieren irritiert, aufgebracht und schütteln die 
Köpfe. Die Stimmung ist angespannt. Anton besteht auf seiner Aussage, Ali gibt 
es schließlich zu, wehrt sich aber dagegen, dass hier über ihn gesprochen wird. 
(GD Pluto 4c: 191ff) 

Diese Szene zeigt, dass das Thema religiöse Differenz auch konkret unter den Kin
dern Konfliktpotenzial birgt, wenn Unterschiede als Höher- oder Minderwertigkeit 
gedeutet werden. Der Konflikt aus dem Schulalltag scheint zudem nicht nur Anton 
bekannt zu sein, sondern auch für viele andere Kinder in der Klasse Bedeutung zu 
haben. So ist die bis dahin eher wuselige Gruppe bei Antons Wortmeldung plötz
lich ruhig, viele beteiligen sich, indem sie zustimmen, sich irritiert zeigen, den Kopf 
schütteln. Vorstellungen über Minder- bzw. Höherwertigkeit bestimmter Religio
nen scheinen somit als Thema durchaus präsent und brisant zu sein, auch wenn sie 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

nur in dieser einen Szene direkt als konkretes Konfliktpotenzial unter den Kindern 
angesprochen wurden.3 

4.3 Bilder vom Judentum und Antisemitismus 

Während die Kinder bei der Thematisierung des Islams oder des Christentums vie
les aus ihrer eigenen Erfahrung einbringen, ist ihnen das Judentum und sind ihnen 
Jüdinnen und Juden als Menschen im eigenen Umfeld kaum bekannt. Die Bilder 
vom Judentum sind überlagert von der Opferrolle der Juden im Nationalsozialis
mus, die in drei von fünf Gruppendiskussionen auf die Eingangsfrage nach Wissen 
und Assoziationen zum Judentum direkt aufgerufen wurde: 

JB: Was euch zu dem Begriff, zum Judentum noch so einfällt? Fallen euch da noch 
weitere Begriffe dazu ein? Dann schreiben wir die auf diese kleineren Kreise. 
Shirin: Begriffe? 
JB: Oder irgendwas. Kannst du irgendwas sagen? Wir können das wieder zu einem 
Begriff da zusammenkürzen. 
Justus: Also Adolf Hitler hat ganz viele Juden umgebracht. 
JB: Das stimmt. Was könnten wir daraus für/Wie könnten wir das mit einem Wort? 
Emine: Töten. (GD Pluto 4c: 28ff) 

Das Thema Holocaust weckte in allen Gruppen viel Interesse und es wurden ver
schiedene Details zur Verfolgung ›der Juden‹ genannt. Es wurde deutlich, dass die 
meisten Kinder auch in ihrem privaten Umfeld eher mit diesem Thema in Berüh
rung kommen als mit einem lebendigen Judentum, so erzählen sie z.B. von Stolper
steinen oder Gedenktafeln in ihrer Wohngegend. Auffällig ist zudem, dass die Bei
träge eine starke Fokussierung auf Adolf Hitler aufweisen, der ›die Juden‹ scheinbar 

3 Auf die Frage nach der Abwertung oder Schlechterstellung von Menschen aufgrund ihrer Re
ligion oder sonstigem ›Anders-Sein‹ thematisierten die Kinder in allen Gruppen neben re
ligiös codierten Benachteiligungen besonders intensiv die Diskriminierung von Schwarzen 
Menschen. Die Beiträge hierzu hatten eine bemerkenswerte Bandbreite, es wurden sowohl 
die Sklaverei und Unterdrückung von Schwarzen »in Afrika«, die Apartheid in Südafrika, Po
lizeigewalt gegen Schwarze in den USA und Frankreich und die Bürgerrechtsbewegung um 
Martin Luther King benannt, als auch konkrete Erlebnisse aus dem eigenen Umfeld. Dabei 
wurde Rassismus in keiner Gruppe von Schwarzen Schüler:innen angesprochen, sondern aus
schließlich von mehrheitsangehörigen Weißen. Die große Bedeutung des Themas Rassis
mus in den Klassen und die Beobachtungen zur Beteiligung am Gespräch darüber können an 
dieser Stelle nicht vertiefend analysiert werden. Die Ergebnisse machen allerdings deutlich, 
dass die Kinder unterschiedliche Diskriminierungen aus verschiedenen Blickwinkeln wahr
nehmen, und dass die eigene Position(iertheit) als betroffen/nicht betroffen bzw. als mehr

heits-/minderheitszugehörig eine Rolle spielt für die Thematisierbarkeit von Differenz und 
Diskriminierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 133 

persönlich »in die KZs gebracht« (GD Pluto 4a: 189), »ihnen die Haare abgeschnitten« und 
sie umgebracht bzw. »verbrannt« (GD Pluto 4d: 85f) hat. Ebenso scheint Hitlers per
sönliche Abneigung gegen ›die Juden‹ der Grund für den Holocaust zu sein, wobei 
›die Deutschen‹ (lediglich) von ihm angestiftet wurden: 

Murat: Ich wollte noch eine Frage stellen. Was haben die Juden so Schlimmes zu 
Hitler getan? Warum mag Hitler die Juden nicht? 
JB: Warum? 
Murat: Ja, warum? 
Sarya: Das haben wir schon besprochen. 
JB: Das ist eine ganz wichtige und gute Frage. Hm? 
Emirhan: Ich weiß nur, was Hitler gesagt hat. Hitler hat gesagt zu den Deutschen, 
dass die Juden ihnen die Arbeit wegnehmen, und er hat gesagt, dass sie das Geld 
und das Essen auch wegnehmen und so und er hat sie angestiftet dafür, dass sie 
die Juden wegtreiben. (GD Mars: 604ff) 

Anlässlich der Thematisierungen ›der Juden‹ als Opfer des Holocaust werden von 
den Kindern verschiedene auch gesellschaftlich tradierte antisemitische Fragmen
te reproduziert. Hierzu gehören neben dem Hitlerzentrismus auch Ansätze einer 
Schuldumkehr in Bezug auf den Holocaust, auf die die hier zitierte Frage von Murat 
verweist (»Was haben die Juden so Schlimmes zu Hitler getan?«). Weiterhin ist verbreitet 
eine grundsätzliche Differentsetzung von Jüdinnen und Juden zu beobachten, die 
als ›Andere‹ und (auch in historischer Perspektive) nicht als Deutsche wahrgenom
men werden. In den Gruppendiskussionen derjenigen Klassen, die sich neben dem 
Judentum als Religion auch mit der Geschichte von Anne Frank beschäftigt hatten, 
ist außerdem eine unbewusste Verwendung von Naziterminologie zu beobachten, 
z.B. indem der Davidstern als »Judenstern« (GD Mars: 102) bezeichnet wird oder bei 
der Frage nach der Weitergabe des Judentums in der Familie Begriffe wie »Volljude« 
und »Halbjude« (ebd.: 409) gebraucht werden4. 

Nur in einer Klasse sind den Kindern Jüdinnen und Juden als lebendige Men
schen im eigenen Umfeld präsent. Hier hat eine Schülerin eine jüdische Oma, die in 
Tel Aviv lebt, und ein Schüler berichtet von einem Freund, der die jüdische Grund
schule besucht. Dies ist gleichzeitig die einzige Klasse, in deren Religionsunterricht 
das Judentum ausführlich als heute gelebte Religion behandelt wird, in der jüdische 
Feste, Rituale, Gegenstände und Speisen eingeführt, berührt, ausprobiert und be
staunt werden, die Mosesgeschichte vorgelesen und in vielen Details nachbespro
chen und eine Synagoge, ein jüdischer Supermarkt und weitere Orte jüdischen Le
bens im Stadtteil besucht werden. Das Wissen und die Assoziationen zum Juden
tum, die in der Gruppendiskussion mit dieser Klasse geäußert werden, unterschei

4 Für eine genauere Analyse der Reproduktionen antisemitischer Fragmente im Religionsun
terricht bei unterschiedlicher Thematisierung des Judentums siehe Braband/Körs 2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

den sich stark von denen in anderen Klassen. Zwar kommen die Kinder auch hier 
irgendwann auf das Thema Holocaust zu sprechen, viel präsenter ist jedoch das Ju
dentum als gelebte Religion, zu der sie sehr detailreiche Kenntnisse haben. In der 
Gruppendiskussion sprechen sie lange über Dinge, die sie besonders beeindruckt 
haben, wie z.B. die hebräische Schrift, bestimmte Rituale oder die Thora-Rollen in 
der Synagoge. 

Aktuelle Bedrohungen von Jüdinnen und Juden werden nur in zwei Klassen an
gesprochen, wobei die Äußerungen jeweils im Zusammenhang mit der Polizeiprä
senz vor der jüdischen Schule stehen, die die Kinder gesehen haben: 

Jane: Also vor der Schule, also vor einer jüdischen Schule, muss ja/sind meistens 
Polizisten. Und da müssen ja Polizisten sein, weil/also manche Kinder, die da auf 
die Schule gehen, auf jüdische Schulen, vielleicht fühlen sie sich unwohl, wenn 
sie nicht bewacht werden. Weil es ja immer noch Menschen gibt, die gegen Juden 
sind. Und das ist dann einfach blöd zu wissen, dass da Polizisten stehen müssen, 
weil es Leute gibt, die sich sonst unwohl fühlen und unsicher. (GD Merkur: 498ff) 

Die Tatsache, dass es »immer noch Menschen gibt, die gegen Juden sind«, wird nur in ei
ner Gruppendiskussionen erwähnt, aber auch hier nicht weiter vertieft. Weder fällt 
der Begriff Antisemitismus, noch werden Zusammenhänge mit Rechtsextremismus 
oder dem Nahostkonflikt thematisiert. Bei einer Gelegenheit gibt es jedoch einen 
Bericht über konkreten Antisemitismus aus dem eigenen Umfeld, den Aliya interes
santerweise ausgerechnet beim Synagogenbesuch an die dortige Mitarbeiterin rich
tet: 

Als schon alle hinausgehen, bleiben noch ein paar Mädchen aus der Klasse und 
Frau Merkur bei der Mitarbeiterin und haben noch Fragen. Als letzte bleibt Aliya 
bei ihr stehen und erzählt der Mitarbeiterin, dass sie eine Freundin habe, die »Ju
den hasst«. In deren Klasse sei ein jüdisches Mädchen gekommen und ihre Freun
din habe gesagt, sie hasst Juden. Da habe Aliya zu ihrer Freundin gesagt, sie kenne 
doch gar keine jüdischen Menschen und daher könne sie das gar nicht sagen. Dar
aufhin habe die Freundin gesagt, sie hasst sie nicht mehr. Die Mitarbeiterin hört 
interessiert zu und gibt Aliya recht, dass Juden ganz normale Menschen seien und 
man sie nicht hassen könne, wenn man gar keinen Juden kennt. (Merkur20: 21ff) 

Diese Sequenz verweist darauf, dass Kinder durchaus in ihrem Umfeld und sehr 
konkret mit Antisemitismus in Berührung kommen können, auch wenn darüber in 
den Gruppendiskussionen oder im Unterricht ansonsten nicht gesprochen wurde. 
Die Geschichte von Aliya zeigt außerdem, dass sie Antisemitismus nicht nur wahr
nimmt, sondern auch in der Lage ist, dagegen einzutreten. Interessant ist, dass die
ser Bericht über die antisemitische Äußerung einer Freundin nicht im Rahmen des 
Unterrichts oder in der Gruppendiskussion gemacht wurde, sondern im Zwiege

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 135 

spräch mit der Synagogenmitarbeiterin geteilt und nur zufällig mitgehört wurde. 
Dieser Umstand weist zumindest auf die Möglichkeit hin, dass es unter den Kindern 
noch mehr Wahrnehmungen von Antisemitismus in ihrem Umfeld gibt, worüber sie 
im Unterricht oder in der Gruppendiskussion nur begrenzt berichten wollten. 

5. Fazit und Implikationen für den Religionsunterricht 

Die Ergebnisse zur Wahrnehmung, Konstruktion und Verhandlung von (religiös co
dierter) Differenz zeigen, dass Grundschüler:innen religiöser Vielfalt – zumindest 
dann, wenn sie in einem religiös und kulturell heterogenen Umfeld aufwachsen – 
mit grundsätzlicher Offenheit begegnen und ihnen die Wertschätzung und Gleich
wertigkeit aller Religionen wichtig ist. Ihr Interesse und auch ihr Vorwissen sind 
dann besonders groß, wenn es Berührungspunkte zur eigenen Lebenswelt gibt und 
wenn diese im Unterricht einbezogen wird. Insofern stimmen unsere Ergebnisse 
mit früheren Untersuchungen (vgl. Kapitel 2.1) überein. Gleichzeitig wird aber auch 
deutlich, dass religiöse Vielfalt als Normalität für die Kinder nicht ungebrochen ist. 
Stattdessen sind in allen Klassen auch negative Stereotypisierungen, Diskriminie
rung und Ausgrenzungspraxen bekannt, die sich auf religiös codierte und ande
re Differenzkonstruktionen beziehen. Einige Kinder sehen sich selbst als Angehö
rige einer stigmatisierten und benachteiligten Gruppe und machen entsprechen
de Othering- und Diskriminierungserfahrungen, z.T. auch in der Schule. Hier be
stehen Verbindungen zu dominanten Diskursen und gesellschaftlich verankerten 
Bildern, die auch schon Viertklässler:innen vertraut sind (»Aber nur, weil wir Musli
me sind. Weil sie uns nicht vertrauen«). Zudem sind die Grundschüler:innen sowohl in 
historischer als auch in gegenwartsbezogener Perspektive mit der Ablehnung und 
Verfolgung von Jüdinnen und Juden vertraut und sprechen sich teilweise kritisch 
dagegen aus. Gleichzeitig machen unsere Ergebnisse – ähnlich wie die Forschungen 
zu den Geschichtsbildern von Grundschüler:innen (Kapitel 2.2) und Differenzkon
struktionen unter Jugendlichen (Kapitel 2.3) – eine Reproduktion von gesellschaft
lich tradierten antisemitischen Fragmenten sichtbar, bei der Jüdinnen und Juden 
als historische Opfer, ›Fremde‹ und ›religiös Andere‹ vorgestellt werden. Somit be
legt unsere Studie die besondere Bedeutung des Grundschulalters für eigene Dif
ferenzkonstruktionen und Erfahrungen mit (religiös codierter) Differenz und ver
weist damit auf die potenzielle Rolle des Religionsunterrichts als zentralem Lern-, 
Erfahrungs- und Reflexionsraum. 

Im Hinblick auf die Chancen und Potenziale des Religionsunterrichts bezüglich 
der Bearbeitung von Antisemitismus und anderen (religiös codierten) Abwertungs- 
und Ausgrenzungsmustern möchten wir vor dem Hintergrund unserer Forschungs
ergebnisse drei Aspekte hervorheben: 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Erstens ist die Wissensvermittlung von zentraler Bedeutung. In den beobachte
ten Grundschulklassen wurden allgemein ein großes Interesse an Religionen und 
vielfältiges Wissen deutlich, vor allem dann, wenn Inhalte mit der Lebenswelt der 
Kinder verknüpft werden konnten. Andererseits zeigte sich, dass gerade über das 
Judentum, mit dem es wenig Berührungspunkte gab, auch weniger Wissen vorhan
den war und leichter Fremdheit und Stereotype (re-)konstruiert wurden. Das Wis
sen über Religionen hat somit Einfluss auf Differenzkonstruktionen und wurde zu
dem von Lehrkräften und Schüler:innen selbst als zentral für das Miteinander be
tont (»Also, ich glaube, es könnte wichtig sein, dass wir uns ein bisschen mehr verstehen«). 

Zweitens unterstreichen unsere Ergebnisse, dass Wissensvermittlung allein 
angesichts der Involviertheit der Kinder in Muster und Praxen von Abwertung, 
Ausschluss und Diskriminierung nicht ausreicht. Vielmehr braucht es zudem einen 
sicheren Ort für den Austausch über (negative) Gefühle, Ausgrenzungserfahrungen 
und Konflikte sowie für die Kultivierung von Empathie und Solidarität. Hierfür 
hat der Religionsunterricht besonderes Potenzial als Ort emotionalen Lernens, das 
im Religionsunterricht derjenigen Klassen beobachtet werden konnte, in denen 
sich die Kinder nicht nur besonders engagiert beteiligten, sondern wo es auch 
eine vertrauensvolle Beziehung zur Lehrkraft und ein besonders rücksichtsvolles 
und aufmerksames Miteinander gab. Sowohl in der Religionspädagogik (Kohler- 
Spiegel 2022) als auch in der antisemitismuskritischen Bildung (Grimm 2021; Nau
rath 2020) und in Überlegungen zur Erziehung nach Auschwitz (Abram/Moreen 
1998) wird emotionales Lernen als große Chance hervorgehoben. Es umfasst die 
Wahrnehmung, Deutung und Verbalisierung eigener Gefühle, das Erkennen und 
Verstehen von Emotionen anderer, emotionale Sprachfähigkeit und Perspektiv
übernahme sowie Bewältigungsstrategien und stellt die Basis für soziales, aber 
auch eine wichtige Voraussetzung für kognitives Lernen dar (vgl. Kohler-Spiegel 
2022). Emotionales Lernen kann Kinder somit auch dazu befähigen, »Widersprü
che und Ambivalenzen als solche anzuerkennen und dann auszuhalten, ohne auf 
Identität, Eindeutigkeit und Kontrolle zu dringen« (Grimm 2021: 204). 

Drittens verweisen die Ergebnisse darauf, dass im Religionsunterricht bei der 
Ver- und Bearbeitung von Differenz ein besonders kritisches Augenmerk auf die 
Reproduktion gesellschaftlich tradierter Stereotype gelegt werden sollte. Es zeigte 
sich, dass nicht nur Antisemitismus in Spuren und Fragmenten präsent ist, son
dern auch weitere Ausgrenzungs- und Diskriminierungspraxen z.T. sogar in Form 
persönlicher Erfahrungen virulent sind. So wäre eine Thematisierung von (religiös 
codierter) Differenz nötig, die die Vertrautheit der Kinder mit bestimmten Diffe
renzkonstruktionen berücksichtigt und sich gleichzeitig mit strukturellen Macht
verhältnissen und dominanzgesellschaftlichen Diskursen beschäftigt und selbstkri
tisch eigene Bilder und Vorurteile hinterfragt. Dies gilt auch für die Thematisierung 
von Antisemitismus, der als strukturelles Phänomen der Mehrheitsgesellschaft be
handelt werden müsste, anstatt ihn zu historisieren und/oder als religiöses Vor

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 137 

urteil der Thematisierung des Judentums zuzuordnen (vgl. Chernivsky/Lorenz-Si
nai in diesem Band). Alle drei Aspekte – Wissensvermittlung, emotionales Lernen 
und gesellschaftliche Kontextualisierung – erscheinen in ihrer Realisierung in der 
Unterrichtspraxis als anspruchs- und voraussetzungsvoll (Braband/Körs 2024) und 
adressieren damit schließlich auch die Aus- und Fortbildung von Religionslehrkräf
ten und ihre Kompetenzentwicklung als wichtige Desiderate. 

Literatur 

Abram, Ido/Mooren, Piet (1998): »Erziehung nach Auschwitz … mit und ohne Ausch
witz? Eine Aufgabe für Kindergarten und Grundschule«, in: Jürgen Moysich/ 
Matthias Heyl (Hg.), Der Holocaust: ein Thema für Kindergarten und Grund
schule? Kongress: Internationale Tagung ›Der Holocaust – ein Thema für Kin
dergarten und Grundschule‹ (Hamburg 1997). Hamburg: Krämer, S. 93–109. 

Bauer, Jochen (2020): »Religion unterrichten in Hamburg«, in: Martin Rothgangel/ 
Bernd Schröder (Hg.), Religionsunterricht in den Ländern der Bundesrepublik 
Deutschland. Neue empirische Daten – Kontexte – Aktuelle Entwicklungen, 
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, S. 153–178. 

Bauer, Ullrich (2021): »Mit Bildung gegen das kulturelle Gedächtnis eines globalen 
Judenhasses – geht das? Chancen und Risiken von Prävention und Interventi
on«, in: Marc Grimm/Stefan Müller (Hg.), Bildung gegen Antisemitismus. Span
nungsfelder der Aufklärung, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag, S. 21–43. 

Beauftragter der Bundesregierung für jüdisches Leben in Deutschland und den 
Kampf gegen Antisemitismus (2022): Nationale Strategie gegen Antisemitis
mus und für jüdisches Leben. https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloa 
ds/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicati 
onFile&v=6. Zugegriffen: 14.05.2025. 

Becher, Andrea (2008): »Holocaust und Nationalsozialismus im Sachunterricht the
matisieren. Konsequenzen aus einer qualitativ-empirischen Studie zu Vorstel
lungen von Kindern«, in: widerstreit-sachunterricht 8, S. 1–11. 

Becher, Andrea (2012): »Die Zeit des Holocaust in Vorstellungen von Grundschul
kindern. Perspektiven von Kindern und die Thematisierung von Holocaust und 
Nationalsozialismus im (Sach-)Unterricht der Grundschule«, in: Isabel Enzen
bach/Detlef Pech/Christina Klätte (Hg.), Kinder und Zeitgeschichte: Jüdische 
Geschichte und Gegenwart, Nationalsozialismus und Antisemitismus, wider
streit-sachunterricht beiheft 8, S. 101–120. 

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus an Schulen in Deutschland. Befunde – Ana
lysen – Handlungsoptionen, Weinheim: Beltz. 

Braband, Janne/Körs, Anna (2024): »Judentum im Religionsunterricht in der 
Grundschule: zwischen Nicht-Thematisierung, Stereotypisierung und Antise

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6


138 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

mitismusprävention«, in: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 8, 
S. 643–665. 

Budde, Jürgen (2014): »Differenz beobachten?«, in: Anja Tervooren/Nicolas Engel/ 
Michael Göhlich/Ingrid Miethe/Sabine Reh (Hg.), Ethnographie und Differenz 
in pädagogischen Feldern. Internationale Entwicklungen erziehungswissen
schaftlicher Forschung, Bielefeld: transcript, S. 133–148. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2023): Antisemitismus im Kontext 
Schule. Deutungen und Praktiken von Lehrkräften. Weinheim: Beltz Juventa. 

Corbin, Juliet M./Strauss, Anselm L. (1996): Grounded Theory: Grundlagen Qualita
tiver Sozialforschung, Weinheim: Beltz. 

Dubiski, Katja/Essich, Ibtissame/Schweitzer, Friedrich/Edelbrock, Anke/Biesinger, 
Albert (2010): »Religiöse Differenzwahrnehmung im Kindesalter. Befunde aus 
der empirischen Untersuchung im Überblick«, in: Anke Edelbrock/Friedrich 
Schweitzer/Albert Biesinger (Hg.), Wie viele Götter sind im Himmel? Religiöse 
Differenzwahrnehmung im Kindesalter. Interreligiöse und Interkulturelle Bil
dung im Kindesalter: Bd. 1, Münster u.a.: Waxmann, S. 23–38. 

Edelbrock, Anke/Schweitzer, Friedrich/Biesinger, Albert (Hg.) (2010): Wie viele Göt
ter sind im Himmel? Religiöse Differenzwahrnehmung im Kindesalter. Inter
religiöse und Interkulturelle Bildung im Kindesalter: Bd. 1, Münster u.a.: Wax
mann. 

Flügel, Alexandra (2008): »›Kinder können das auch schon mal wissen und nicht nur, 
dass alles schön ist!‹ Zur Kommunikation von Grundschülerinnen und Grund
schülern über den Nationalsozialismus und Holocaust«, in: widerstreit-sachun
terricht 10, S. 1–10. 

Grimm, Marc (2021): »Qualitätskriterien von Unterrichtsmaterialien für Bildung ge
gen Antisemitismus«, in: Marc Grimm/Stefan Müller (Hg.), Bildung gegen An
tisemitismus. Spannungsfelder der Aufklärung. Frankfurt a.M.: Wochenschau 
Verlag, S. 198–213. 

Hoffmann, Eva (2009): Interreligiöses Lernen im Kindergarten? Eine empirische 
Studie zum Umgang mit religiöser Vielfalt in Diskussionen mit Kindern zum 
Thema Tod, Berlin/Münster: LIT. 

Koch, Christina (2017): Wissen von Kindern über den Nationalsozialismus. Eine 
quantitativ-empirische Studie im vierten Schuljahr, Wiesbaden: Springer. 

Kohler-Spiegel, Helga (2022): »In Religion fühl‹ ich mich wohl.« Emotionales Lernen 
in der Grundschule. in: Theo-Web 21, S. 115–131. 

Körber, Karen/Körs, Anna (2024): »Editorial zur Special Section ›Jüdische und anti
semitismuskritische Bildung in Deutschland in (nicht)jüdischer Perspektive‹«, 
in: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 8, S. 497–508. 

Körs, Anna (2025): Religious Educational Governance in Deutschland: Religionsun
terricht in veränderten (nicht) religiösen Mehrheiten-Minderheiten-Konstella
tionen, in: Sarah Jadwiga Jahn/Sabrina Weiß (Hg.), Religiöse Minderheiten – 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 139 

religiöse Mehrheiten. Zuschreibungspraktiken in pluralen Gesellschaften, Bie
lefeld: transcript, S. 119–149. 

Machold, Claudia (2015): Kindheit und Differenz. Eine ethnographische Studie im 
elementarpädagogischen Kontext. Wiesbaden: Springer VS. 

Mecheril, Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2024): »Die Religion der Anderen«, in: Religi
onspädagogische Beiträge. Journal for Religion in Education 47, S. 5–15. 

Naurath, Elisabeth (2020): »Antisemitismus-Prävention im Religionsunterricht der 
Grundschule – Wagnis, Herausforderung und Ermutigung«, in: Reinhold Mo
krosch/Elisabeth Naurath/Michèle Wenger (Hg.), Antisemitismusprävention in 
der Grundschule – durch religiöse Bildung, Göttingen: V&R unipress, S. 11–21. 

Orth, Gottfried (2000): »Umgang mit religiöser Differenz in Gesprächen über Bilder 
von Gott«, in: Dietlind Fischer/Albrecht Schöll (Hg.), Religiöse Vorstellungen bil
den. Erkundungen zur Religion von Kindern über Bilder, Münster: Comenius- 
Institut, S. 173–186. 

Reckwitz, Andreas (2010): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken«, in: 
Andreas Reckwitz (Hg.), Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie, 
Bielefeld: transcript, S. 97–130. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine/Diehm, Isabell 
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -re
flexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen 
Kindheit«, in: Seyran Bostancı/Emra Ilgün-Birhimeoğlu (Hg.), Elementarpäd
agogik in der postmigrantischen Gesellschaft. Theoretische und empirische 
Zugänge zu einer rassismuskritischen Pädagogik, Weinheim: Beltz Juventa, 
S. 79–95. 

Salzborn, Samuel/Kurth, Alexandra (2021): »Antisemitismus in der Schule. Erkennt
nisstand und Handlungsperspektiven«, in: Samuel Salzborn (Hg.), Schule und 
Antisemitismus. Politische Bestandsaufnahme und pädagogische Handlungs
möglichkeiten, Weinheim: Beltz Juventa, S. 9–49. 

Salzmann, Sebastian/Fereidooni, Karim (2024): »Antisemitismus als soziales Phä
nomen in der Institution Schule. Ergebnisse einer qualitativen Unterrichtsbe
obachtungsstudie«, in: Jahrbuch für Antisemitismusforschung 33, Berlin: Me
tropol Verlag, S. 113–135. 

Schäuble, Barbara (2012): ›Anders als wir‹. Differenzkonstruktionen und Alltagsan
tisemitismus unter Jugendlichen. Anregungen für die politische Bildung, Ber
lin: Metropol Verlag. 

Schäuble, Barbara (2013): »Antisemitismus in der alltäglichen Kommunikation Ju
gendlicher Ausprägungen und Konstitutionsbedingungen«, in: Jahrbuch für 
Antisemitismusforschung 22, S. 143–162. 

Scholz, Gerold (2012): »Teilnehmende Beobachtung«, in: Friederike Heinzel (Hg.), 
Methoden der Kindheitsforschung. Ein Überblick über Forschungszugänge zur 
kindlichen Perspektive, Weinheim: Beltz, S. 116–133. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Schweitzer, Friedrich (2013): »Religiöse Bildung als Integrationsfaktor? Aufgaben 
und Möglichkeiten Interreligiösen Lernens im Kindes- und Jugendalter«, in: 
Martin Rothgangel/Ednan Aslan/Martin Jäggle (Hg.), Religion und Gemein
schaft. Die Frage der Integration aus christlicher und muslimischer Perspek
tive, RaT-Reihe: Bd. 3, Göttingen: Vienna University Press bei V&R unipress, 
S. 149–165. 

Schweitzer, Friedrich/Biesinger, Albert (zusammen mit Boschki, Reinhold/ 
Schlenker, Claudia/Edelbrock, Anke/Kliss, Oliver/Scheidler, Monika) (2002): 
Gemeinsamkeiten stärken – Unterschieden gerecht werden. Erfahrungen und 
Perspektiven zum konfessionell-kooperativen Religionsunterricht. Freiburg 
i.Br./Basel/Wien: Herder – Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus. 

Stockinger, Helena (2017): Umgang mit religiöser Differenz im Kindergarten. Eine 
ethnographische Studie an Einrichtungen in katholischer und islamischer Trä
gerschaft, Münster: Waxmann. 

West, Candace/Fenstermaker, Sarah (1995): »Doing Difference«, in: Gender and So
ciety 9, S. 8–37. 

Zentralrat der Juden in Deutschland/KMK. (2016): Gemeinsame Erklärung des 
Zentralrats der Juden in Deutschland und der Kultusministerkonferenz zur 
Vermittlung jüdischer Geschichte, Religion und Kultur in der Schule. https:// 
www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_K 
MK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf. Zugegriffen: 28.02.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf


Der Religions- und Ethikunterricht aus den 

Perspektiven von jüdischen Schüler:innen und 

Lehrer:innen 

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai 

1 Einführung 

Im bildungspolitischen Diskurs zu Antisemitismus wird davon ausgegangen, dass 
die schulische Vermittlung des Judentums und jüdischen Lebens antisemitischen 
Einstellungen nachhaltig vorzubeugen vermag.1 Dabei werden dem Religionsun
terricht und der Behandlung von historischem Antisemitismus eine zentrale Be
deutung beigemessen (vgl. Boschki 2019). Unter Berücksichtigung reflexiv-biogra
fischer Didaktik könne die religiöse Bildung den Geschichts- und Sozialkundeun
terricht ergänzen und ein Bewusstsein für historische Kontinuitäten des Judenhas
ses schaffen (vgl. ebd.). Gleichwohl deuten einige theoretische und empirische Ar
beiten darauf hin, dass die Wissensvermittlung über die Shoah und jüdisches Le
ben nicht ausreicht, um Antisemitismus vorzubeugen und Ressentiments zu de
konstruieren (vgl. Bericht des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus 2017; 
Gryglewski 2018). Ergänzend wird gefordert, insbesondere Lehrkräfte für die Rele
vanz und Wirkung des aktuellen Antisemitismus, für den emotionalen Gehalt anti
semitischer Aversionen sowie ihre je eigenen kollektivbiografischen Verbindungen 
zu Antisemitismus und zur Shoah zu sensibilisieren (Chernivsky 2017: 276; Cher
nivsky/Lorenz-Sinai 2024a). Erste Studien zur Thematisierung des Judentums im 
Religionsunterricht verweisen auf eine große Bandbreite an Inhalten und Vermitt
lungsformen, mit denen das Judentum im Kontext des Religionsunterrichts thema
tisiert werden kann (vgl. Braband/Körs 2024). 

Empirische Forschung zum schulischen Umgang mit Antisemitismus ist eine 
jüngere Entwicklung. Die Frage, wie Antisemitismus in Bildungskontexten wirkt 

1 Gemeinsame Empfehlung des Zentralrats der Juden in Deutschland, der Bund-Länder- 
Konferenz der Antisemitismusbeauftragten und der Kultusministerkonferenz zum Umgang 
mit Antisemitismus in der Schule, Beschluss vom 18.03.2021: https://www.kmk.org/fileadmi 
n/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung- 
Antisemitismus.pdf. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf


142 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

und wie Schulen mit dieser Herausforderung umgehen, wurde von der deutsch
sprachigen Antisemitismusforschung über Jahrzehnte kaum berücksichtigt. Bis 
zur Veröffentlichung der Antisemitismusberichte der Bundesregierung (Bericht 
des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus 2011; 2017) und erster Studien 
zu jüdischen Perspektiven (vgl. Zick et al. 2017) überwogen geschichtszentrierte 
Analysen sowie Studien in der Tradition der Meinungs- und Einstellungsforschung 
(vgl. Zick/Küpper 2021). Im Abschlussbericht des II. Antisemitismusberichts des 
Unabhängigen Expertenkreises der Bundesregierung wurde die Leerstelle jüdi
scher Perspektiven erstmalig umfassend analysiert. Anschließend richtete sich der 
Forschungsfokus stärker als zuvor auf die Wirkung des historischen und aktuellen 
Antisemitismus auf Jüdinnen und Juden (vgl. u.a. Bernstein 2020; Chernivsky/ 
Lorenz/Schweitzer 2022; Reimer-Gordinskaya/Tzschiesche 2021; Fehlberg/Kranz 
2024). Deutlich wird in dieser paradigmatisch neuen Forschungsrichtung, dass 
neben dem öffentlichen Raum auch institutionelle Kontexte strukturantisemitisch, 
bedrohlich und unsicher wirken können (vgl. Chernivsky/Lorenz 2020; Chernivsky/ 
Lorenz-Sinai 2024a; RIAS 2023; 2024). 

Insbesondere seit dem 7. Oktober häufen sich Berichte jüdischer Familien, für 
die der Besuch von öffentlichen Schulen mit starken Sicherheitsabwägungen ver
bunden ist. Für jüdische Eltern in Deutschland ist die Wahl der Schule nicht nur 
eine Frage der Bildung, sondern auch der Sicherheit. Die Antizipation und die Er
fahrung antisemitischer Vorfälle verunsichern Erziehungsberechtigte, die ihre Kin
der schützen wollen. Jüdische Kinder müssen früh lernen, sich situativ anzupassen 
und Teile ihrer Identität zu verbergen. Nicht nur das Wissen um die Möglichkeit 
antisemitischer Übergriffe, sondern auch die Vermittlung der jüdischen Religion, 
Shoah, des Nationalsozialismus und Nahostkonflikts können für jüdische Familien 
eine Herausforderung darstellen (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024a; Wiegemann 
2022). 

Gleichwohl erleben jüdische Schüler:innen und ihre Familien Antisemitismus 
unterschiedlich. Die Exposition steht im Zusammenhang mit der Identifizier
barkeit jüdischer Herkunft, dem Lebensort, der Schulform und Schulkultur im 
Umgang mit Diskriminierung. In der Bundesländerstudienreihe Antisemitismus 
im Kontext Schule2 zeigt sich, wie jüdische Schüler:innen die Erfahrungen teilen, in 
der Minderheitsposition zu sein und als das oftmals einzige jüdische Kind in der 

2 Die Bundesländerstudienreihe zum Thema Antisemitismus im Kontext Schule wird unter Lei
tung von Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai am Kompetenzzentrum für anti
semitismuskritische Bildung und Forschung in fester Forschungskooperation mit der Fach
hochschule Potsdam seit 2018 umgesetzt. Mehr Information unter: https://zwst-kompeten 
zzentrum.de/laufende-studien/sowie https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-ant 
isemitismus-im-kontext-der-polizei-in -thueringen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 143 

Klasse im Zusammenhang mit Machtdynamiken übergriffige Situationen zu erle
ben. Insbesondere im Unterricht zu jüdisch assoziierten Themen machen jüdische 
Kinder und Jugendliche ihre ersten Differenzerfahrungen. Neben dem Geschichts
unterricht beschreiben Interviewpartner:innen insbesondere als unbehaglich bis 
übergriffig erlebte Situationen im Religions- und Ethikunterricht zum Juden
tum. Im Kontrast zu diesen schulbiografisch prägenden Erfahrungen jüdischer 
Schüler:innen nehmen die zu ihrem Umgang mit Antisemitismus interviewten 
Lehrkräfte eher Bezug auf die Potenziale des Religions- und Ethikunterrichts für 
die Antisemitismusprävention. Einige sehen darin eine Möglichkeit der Bildung 
gegen antisemitische Ressentiments (vgl. Boschki 2019; Chernivsky/Lorenz-Sinai 
2023; 2024a). Hier zeigt sich eine weitreichende Perspektivendivergenz hinsichtlich 
der Vermittlung des Judentums im Religions- und Ethikunterricht. 

Vor diesem Hintergrund befasst sich der Beitrag mit der Frage, wie der Reli
gions- und Ethikunterricht aus den Perspektiven von vorwiegend nichtjüdischen 
Lehrkräften und ehemaligen jüdischen Schüler:innen gedeutet wird. Nach der Vor
stellung des theoretischen Rahmens und der methodologischen Anlage der Studie 
werden ausgewählte Befunde aus der Bundesländerstudienreihe vorgestellt und aus 
unterschiedlichen Perspektiven vergleichend analysiert und abschließend im Hin
blick auf einen antisemitismuskritischeren Religions- und Ethikunterricht reflek
tiert. 

2 Theoretischer Rahmen 

Als theoretischer Rahmen der Studien dient eine Heuristik zu Strukturmerkmalen 
und Traditionslinien im Umgang mit Antisemitismus (Chernivsky 2018: 321f). Die
se sind die Historisierung, Distanzierung, Objektifizierung, Perspektivendivergenz 
und die Annahme einer »jüdischen Nicht-Präsenz«. Sie begründen sich aus dem do
minanzgesellschaftlichen Verhältnis zu Jüdinnen und Juden sowie zum Nationalso
zialismus und zur Shoah. 

Historisierung: Die Traditionslinie der Historisierung beschreibt die Vorstellung, An
tisemitismus gehöre der Vergangenheit an und sei mit dem Ende der Shoah und 
des Nationalsozialismus weitgehend überwunden. Die Traditionslinie der Histori
sierung korrespondiert mit der weitgehenden (sozialen) Distanz zu Juden und Jü
dischem. Sie begründet, dass Antisemitismus als Erinnerungsgegenstand theore
tisch-abstrakt verhandelt wird und nicht als eine realexistierende Gewalt- und Dis
kriminierungsform wirkt, die Menschen trifft, ihre gesellschaftliche Teilhabe ein
schränkt und Grundrechte verletzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Distanz: Die Traditionslinie der Distanz umfasst verschiedene Praktiken der bio
grafischen, emotionalen und sozialen Distanzierung von Jüdinnen und Juden so
wie von Antisemitismus. Die Distanz wurzelt mitunter in einer verweigerten, ver
zögerten, unzureichenden Aufarbeitung von familienbiografischen Verbindungen 
mit der nationalsozialistischen Vergangenheit (vgl. hierzu auch Adorno 1969; Mes
serschmidt 2008; Lorenz-Sinai 2024), aber auch in den postnationalsozialistischen 
Beziehungstraditionen. Dan Diner (1986; 2023) spricht in diesem Zusammenhang 
von der negativen Symbiose, die Juden und Deutsche geschichtlich miteinander tei
len und der sowohl die Nähe als auch die Distanz inhärent sind. Die Imagination 
der »jüdischen Nicht-Präsenz« (Chernivsky 2018: 321) in institutionellen Kontexten 
wie der Schule exotisiert und objektifiziert jüdische Schüler:innen (vgl. Chernivs
ky/Lorenz-Sinai 2023: 15). Die soziale Disposition der Distanz überträgt sich auf 
den Umgang mit Antisemitismus, indem dieser als Problem der je anderen exter
nalisiert oder die Existenz real bestehender antisemitischer Bedrohung und Gewalt 
verneint wird. Empirische Studien zum Umgang mit Antisemitismus im Kontext 
Schule zeigen, wie Lehrkräfte Antisemitismus als schwer greifbar oder als außerge
wöhnlichen, empörenden Vorfall einordnen, der außerhalb ihrer Lebensweltbezü
ge liegt. Interventionen gegen Antisemitismus richten sich programmatisch an den 
antisemitisch Handelnden aus und nicht an den Bedarfen jüdischer Schüler:innen 
(vgl. ebd.). 

Objektifizierung: Die Traditionslinie der Verdinglichung steht im engen Zusammen
hang mit dem Bedürfnis, die je eigene Gewaltgeschichte über die jüdische Geschich
te zu erschließen. Jüdinnen und Juden werden als historische Andere, als historische 
Objekte vereinnahmt und fungieren als eine Brücke zum Verständnis der eigenen, 
nicht erschlossenen Kollektivbiografie. Jüdischen Schüler:innen wird die Rolle zu
gewiesen, die Normalisierung der sogenannten deutsch-jüdischen Beziehungen zu 
verkörpern. Die Bundesländerstudienreihe verweist auf ein Kontinuum zwischen 
der Annahme der jüdischen Abwesenheit und der Tendenz zur Kulturalisierung als 
Strukturmerkmal der Rezeption des Jüdischen und des Antisemitismus. 

Perspektivendivergenz: Subjektorientierte empirische Studien belegen seit 2017 ei
ne deutliche Perspektivendivergenz hinsichtlich der Wahrnehmung, Deutung und 
Einschätzung von Antisemitismus aus jüdischen und nichtjüdischen Perspektiven 
(vgl. Bericht des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus 2017: 93f). Wäh
rend für nichtjüdische Personen Antisemitismus oftmals erst auf der Ebene eines 
objektivierbaren verbalen und physischen Angriffs beginnt, stellt er für Jüdinnen 
und Juden eine biografische Erfahrungskategorie dar (vgl. Chernivsky/Lorenz-Si
nai 2022; 2024a). An Schulen zeigt sich diese Divergenz der Perspektiven besonders 
deutlich im Umgang mit bekannt gewordenen antisemitischen Vorfällen innerhalb 
der Schulgemeinschaft. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 145 

Die hier skizzierten Traditionslinien spiegeln den Umgang mit Antisemitismus 
an Schulen und tragen womöglich bei zur Verzerrung des Blicks auf den 7. Okto
ber, den Krieg in Israel und Gaza sowie den rapide gestiegenen und konstant ho
hen Antisemitismus in Deutschland. In der aktuellen Forschung zu Auswirkungen 
des 7. Oktober auf die jüdische Community wird deutlich, dass Jüdinnen und Ju
den die Distanz in ihrem Alltag und nahen Umfeld wahrnehmen und die mangelnde 
Empathie als Vertrauensbruch erleben (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024b; Shani/ 
Gerber/Herb 2024; Arnold et al. 2025). 

3 Erkenntnisinteresse und Methodik der Studienreihe 

Antisemitismus wird im öffentlichen Diskurs nicht als Gewaltverhältnis und über
persönliche Gewaltordnung rezipiert (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023), sondern 
eher individualisierend als Bildungsdefizit oder Vorurteil eingeordnet. Mit einem 
praxeologischen Zugang kann der Frage nachgegangen werden, wie implizites anti
semitisches Wissen in institutionellen Praktiken und Routinen zum Einsatz kommt 
(vgl. Schmidt 2012). So untersuchen wir in der Bundesländerstudienreihe zu An
tisemitismus im Kontext Schule die relationale Frage nach der sozialen Aushand
lung von Antisemitismus durch schulische Akteur:innen im Rahmen institutioneller 
Machtverhältnisse und hierarchischer Beziehungen. Dafür arbeiten wir mit einem 
Gewaltbegriff, der davon ausgeht, dass thematisierte Gewalterfahrungen in sozia
len Prozessen mit Bedeutung versehen werden, wobei die Definitionsmacht über 
die Gewalt ungleich entlang von institutioneller Rolle, aber auch Alter, Status und 
Geschlecht verteilt ist (vgl. Nef/Lorenz-Sinai 2022). 

Das Erkenntnisinteresse der Studienreihe betrifft die Frage, wie Antisemitis
mus im Kontext Schule von unterschiedlichen Akteur:innen wahrgenommen, mit 
Bedeutung versehen und wie mit Antisemitismus im sowie auch außerhalb vom Un
terricht umgegangen wird. Durch die Kontrastierung der jüdischen und nichtjüdi
schen Perspektiven ist das Ziel der Studienreihe unter anderem die empirische Ana
lyse der oben beschriebenen Perspektivendivergenz in der Wahrnehmung und Deu
tung von Antisemitismus in der Gegenwartsgesellschaft. Bisher zählen zur Studi
enreihe eine bundesweite Familienstudie sowie regionale Studien in den fünf Bun
desländern Berlin, Baden-Württemberg, Sachsen, Sachsen-Anhalt und Thüringen 
mit bisher insgesamt 160 Studienteilnehmer:innen (Stand Januar 2025). Perspekti
visch sollen neben den bundeslandübergreifenden Befunden und Kategorien auch 
die länderbezogenen Unterschiede herausgearbeitet und historisch sowie bildungs
politisch analysiert werden. 

Methodisch arbeiten wir in den Studien mit offenen Erhebungsverfahren. Zu 
Beginn der narrativen Interviews laden wir die Schüler:innen und jungen Erwach
senen ebenso wie die Lehrkräfte mit folgendem offenen Erzählstimulus zu freien 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Erzählungen ein: »Wenn Du in Deiner Biografie zurückdenkst, wie kommst Du mit 
Antisemitismus in Berührung?« Die Interviewerinnen halten sich im Sinne des nar
rativen Interviews (vgl. Rosenthal 2015) zurück und stellen erst vertiefende Nach
fragen, nachdem die Interviewpartner:innen ihre Erzählung abgeschlossen haben. 
Diese Interviewmethodik gilt auch in anderen Bereichen der sozialwissenschaftli
chen Forschung zu gewaltförmigen, traumatischen Themen als geeignetes Verfah
ren (vgl. Helfferich 2016), da die Interviewten hierbei ein hohes Maß an Selbstbe
stimmung über ihre Erzählung behalten. Stellt sich im narrativen Interview ein Er
zählfluss ein, entsteht eine hohe Nähe zu vergangenen Situationen, die sich oft in 
dichten, szenischen Schilderungen ausdrückt (vgl. Rosenthal 2015). Ähnlich zu den 
narrativen Interviews baten wir die (ehemaligen) jüdischen Schüler:innen und die 
Lehrkräfte in den jeweiligen Gruppendiskussion, sich offen auszutauschen zu der 
Frage, was sie mit dem Thema Antisemitismus an Schulen verbinden. Die transkri
bierten Daten analysieren wir durch eine Kombination aus sequenzieller (ebd.) und 
kategorialer Auswertung (Strauss 1998; Clarke et al. 2018). 

4 Ausgewählte Befunde 

Im folgenden Kapitel werden Befunde exemplarisch diskutiert, die Einblicke in die 
Perspektiven sowie Deutungen von (ehemaligen) jüdischen Schüler:innen und Lehr
kräften ermöglichen und teilweise einen direkten Bezug zum Ethik- und Religions
unterricht aufweisen. 

4.1 Perspektiven von (ehemaligen) jüdischen Schüler:innen 

Antisemitismus als biografische Erfahrung 
Die für die Studienreihe interviewten jüdischen Schüler:innen und jungen Er
wachsenen thematisieren in den Einstiegssequenzen der Interviews ihre frühen 
Erinnerungen an antisemitisch konnotierte Situationen in der Kindheit und 
Grundschulzeit. So sagt beispielsweise ein Schüler aus Sachsen zu Beginn des 
Interviews: »muss an mehrere Situationen denken […] schon von der Grundschule 
her« (Schüler 1, Sachsen). Deutlich wird in Aussagen wie dieser, dass die jüdischen 
Interviewpartner:innen im Unterschied zu den meisten interviewten Lehrkräften 
Antisemitismus als biografisch relevante Konstante erinnern. Die Interviewfra
ge nach den eigenen Berührungspunkten mit Antisemitismus löst bei jüdischen 
Interviewpartner:innen direkte Erinnerungen an verschiedene Situationen mit 
Gleichaltrigen und Lehrkräften aus, die bis in ihre Grundschulzeit zurückreichen. 
Kinder mit jüdischen Familienbiografien machen ihre ersten Antisemitismus
erfahrungen in einer Lebensphase, in der sie mit Entwicklungsanforderungen 
beschäftigt sind und nicht immer eine bewusste Einordnung dieser Erfahrungen 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 147 

vornehmen können. Erinnert werden ein diffuses Unbehagen, wohingegen die 
Kategorisierung der erinnerten Situationen als antisemitisch eher aus der Retro
spektive beim erneuten Aufrufen und bei der Möglichkeit zur Reflexion erfolgt – 
zum Beispiel durch die Teilnahme an der Studie. Der frühe Zeitpunkt der ersten 
erinnerten antisemitischen Erfahrungen in der Schulbiografie deutet zudem dar
auf hin, dass die altersbegründete Vermeidung solcher Themen durch Lehrkräfte in 
der Grundschule nicht den Lebens- und Erfahrungswelten von Kindern entspricht. 
Offenbar werden bereits im Grundschulalter tradierte antisemitische Wissensbe
stände in Handlungen umgesetzt und nehmen expliziten und impliziten Einfluss 
auf die Gruppendynamiken. 

Schulische Teilhabe jüdischer Schüler:innen mit ihren Zugehörigkeiten 
Ein wesentlicher Befund der Interviews mit jüdischen (ehemaligen) Schüler:innen 
ist die Einschränkung ihrer Teilhabe am sozialen Geschehen im schulischen Kon
text. Interviewpartner:innen berichten ausführlich über subtile wie auch offene 
Ausschlusserfahrungen aufgrund ihrer jüdischen Zugehörigkeit. Sie beschreiben 
auch Voraussetzungen, unter denen sie sich vorstellen können, sich als jüdisch zu 
zeigen. Dabei geht es noch nicht um antisemitische Übergriffe, sondern um Fragen 
der Inklusion und Selbstverständlichkeit jüdischer Zugehörigkeit neben anderen 
ethnischen, religiösen und sozialen Zugehörigkeiten einer vielfältigen Schule. 
Eine ehemalige jüdische Schülerin resümiert in Bezug auf sich und die meisten 
ihrer jüdischen Freund:innen, worin ihr Zurückhalten der jüdischen Identität im 
schulischen Kontext begründet lag: 

Die meisten (.) jüdischen Freunde, die ich hatte (.) ähm die haben sich auch (.) 
so gar nicht so richtig geoutet so ja ich bin jüdisch (.) ja (.) das heißt (.) und ich 
denke genau wegen (.) also aus diesen Grund dass dass man (.) also ich denk nicht, 
dass man Angst vor Antisemitismus hatte sondern einfach (.) weil es nicht (.) also 
ich glaub (.) so das ist aber auch meine subjektive so (.) Meinung ja, dass man 
sich nicht wohl genug gefühlt hat, um das einfach so offen auszusprechen. (junge 
Erwachsene, Sachsen-Anhalt) 

Deutlich wird in dieser und ähnlichen Sequenzen, dass ein selbstverständliches, un
eingeschränktes Dasein als jüdische:r Schüler:in an öffentlichen Schulen mit ihrem 
Wohlfühlen in der Schulgemeinschaft zusammenhängt. Die Interviewpartner:in
nen erfuhren jedoch früh, dass ihre jüdische Zugehörigkeit Irritationen und unan
genehme Reaktionen hervorrufen kann. Das Zeigen oder Zurückhalten eines we
sentlichen Teils der eigenen kulturellen und familialen Identität ist abhängig von 
Vertrauen und Schutz im sozialen Machtgefüge. Genau in diesem Spannungsfeld 
wird die institutionelle Dimension des Antisemitismus an Schulen sichtbar – der 
Zugang zu Bildung und Teilhabe führt über den Verzicht auf die Sichtbarkeit oder 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Thematisierung der jüdischen Herkunft und damit teilweise auch der außerschuli
schen Lebenswelt. Die Institution Schule kann für jüdische Kinder und Jugendliche 
gegenwärtig nur dann sicher sein, wenn sie einen wichtigen Teil ihrer Zugehörigkeit 
anpassen, unterdrücken und gar verschweigen. 

Zur Bandbreite von Antisemitismuserfahrungen an Schulen 
Eine geteilte Erfahrung in den Interviews mit (ehemaligen) jüdischen Schüler:in
nen in verschiedenen Bundesländern betrifft antisemitische vermeintliche Witze. 
Die Kritik der Interviewten an dieser Form antisemitischer Kommunikation be
zieht sich in der Rückschau nicht nur auf die Mitschüler:innen, sondern auch auf 
Lehrkräfte, die auf solche Äußerungen passiv, indifferent oder auch relativierend 
reagiert haben. Das Strukturmerkmal der Bagatellisierung als Reaktion auf an
tisemitisches Sprechen äußert sich für die interviewten jüdischen Schüler:innen 
insbesondere in der Aufforderung, die verletzenden, oftmals als Witz verkleideten 
antisemitischen Äußerungen nicht ernst zu nehmen, wie diese Schülerin erzählt: 

[…] das wurde mir tatsächlich auch schon von Lehrern (.) wurde mir auch schon 
gesagt, da hat jemand irgendwie einen Witz gemacht (.) […] also, ne (.) und (.) ich 
fand das halt nicht lustig ((lacht)) (.) und ich versteh auch nicht, wie man (.) wie 
man das lustig finden kann (.) ähm (.) und (.) die Lehrerin (.) die dann so meinte – 
Ja, man muss einfach auch mal lernen, Dinge nicht so ernst zu nehmen immer (.) 
Ja, also man muss halt einfach auch mal lernen, dass (.) dass das halt einfach nur 
ein blöder Jugendwitz ist, und Jugendliche machen halt blöde Witze und (.) ja (.) 
aber so was dann halt von einer nichtjüdischen Lehrerin zu hören ist halt auch (.) 
((lacht)) (.) ist halt auch blöd. (Schülerin, Baden-Württemberg) 

In der Erinnerung der Schülerin fordert die Lehrkraft sie dazu auf, einen antise
mitischen Witz »nicht so ernst zu nehmen« mit der Begründung, Jugendliche wür
den »halt blöde Witze« machen. Hier zeigt sich die verbreitete Deutung von antise
mitischen Äußerungen als vorübergehendes, belangloses Pubertätssymptom – eine 
Deutung, die Lehrkräfte vielfach zur Erklärung antisemitischer Sprache von Schü
ler:innen einbringen. Mit solchen Erklärungsansätzen werden der antisemitische 
Gehalt der Wortspiele und ihre gewaltförmige Wirkung dethematisiert. Die Baga
tellisierung antisemitischer Sprache hat eine institutionelle Dimension und findet 
sich wiederholt in den Schilderungen der Interviewten wieder. Der Fokus der Lehr
kraft auf eine mutmaßliche Intention der Handelnden (»einfach nur ein blöder Ju
gendwitz«) statt auf den Wortgehalt und die Wirkung, die eine jede antisemitische 
Sprache unabhängig von der Intention entfaltet, ist ebenfalls ein Strukturmerkmal, 
das sich durch die Interviews zieht. Für die Schülerin treten in der Erinnerung die 
bagatellisierende Reaktion und die Aufforderung, antisemitische Witze nicht ernst 
zu nehmen, deutlich hervor. In anderen Interviews resümieren jüdische (ehemali

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 149 

ge) Schüler:innen, sich damit abgefunden zu haben, dass vonseiten der Schule kaum 
Intervention und Schutz zu erwarten waren. So sagt eine junge Erwachsene am En
de einer Gruppendiskussion zwischen jüdischen ehemaligen Schüler:innen in Sach
sen-Anhalt: »wir müssen irgendwie drüberstehen und versuchen damit klarzukom
men«. 

Die Bandbreite der von jüdischen Schüler:innen und jungen Erwachsenen the
matisierten Antisemitismuserfahrungen in ihren Schulbiografien reicht vom Un
wohlsein, sich als jüdische:r Schüler:in zu zeigen oder als jüdische:r Schüler:in expo
niert zu werden, über übergriffige Ansprachen bis hin zu physischen Angriffen. Eine 
Schülerin aus Sachsen thematisiert im narrativen Interview jahrelang andauernde 
Übergriffe, die wellenförmig zu- und abnähmen. Zum Zeitpunkt des Interviews sagt 
sie: »gerade (.) ist so eine antisemitistische Welle auf mir drauf« (jüdische Schülerin, 
Sachsen). Sie schildert eine Kette von Übergriffen, bei denen ihr nach Entdeckung 
ihrer jüdischen Identität durch Mitschüler:innen »Sachen gestohlen« wurden und 
sie »mit Essen beworfen« wurde. Mitschüler:innen konfrontierten sie mit Referen
zen zum Nationalsozialismus: »fast jeden Tag wurde der Hitlergruß gezeigt« und es 
wurde vor ihr ein »Song gesungen [.], der halt in der Nazizeit gesungen wurde«. Die 
Angriffe betreffen auch den außerschulischen Raum. Die Familie wird in bedrohli
cher Form zuhause aufgesucht: »da haben wir [.] gesehen wie eine Gruppe Jugend
liche auf unser Grundstück gegangen ist«. Hilfe und Unterstützung aufseiten der 
Lehrkräfte bleiben aus mit der Ausnahme einer Lehrkraft, die ihr rät, zur Polizei zu 
gehen, und damit im Vergleich zu den anderen Lehrkräften heraussticht. 

Im Gegensatz zu diesen manifesten Übergriffen als Teil der Realität von Antise
mitismus an Schulen schildern (ehemalige) jüdische Schüler:innen im Kontext des 
Religions- und Ethikunterrichts auch subtilere Formen des Antisemitismus und da
mit verbundene Differenzerfahrungen. 

Differenzerfahrungen im Religions- und Ethikunterricht 
Die interviewten jüdischen (ehemaligen) Schüler:innen schildern bundeslandüber
greifend ähnliche Szenen in unterschiedlichen Unterrichtssettings. So werden 
beispielsweise die Thematisierung der Shoah oder Gedenkstättenbesuche als 
grundlegende Differenzerfahrung erinnert. Zum Religions- und Ethikunterricht 
werden insbesondere Erfahrungen der Exponierung und des Othering beschrieben, 
z.B. wenn Lehrkräfte im Kontext von Unterrichtseinheiten zum Judentum fragten, 
ob jemand in der Klasse jüdisch wäre: 

In der Schule da hatte uns der Ethiklehrer hat uns gefragt also halt am Anfang des 
Themas so ist jemand jüdisch in der Klasse […] und dann hab ich mich aber auch 
nicht gemeldet aber es haben halt ein paar zu mir geschaut. (Schülerin, Sachsen) 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Wie in dieser Sequenz erinnert, kommt es offenbar insbesondere im Religions- und 
Ethikunterricht zu Situationen, in denen die ansonsten an öffentlichen Schulen vor
herrschende Annahme jüdischer Abwesenheit unterbrochen wird. Die Interview
partner:innen schildern, wie die Fragen nach jüdischen Schüler:innen oder nach Be
rührungspunkten der Schüler:innen mit Jüdinnen und Juden ein Unbehagen auslö
sen. Sie erinnern Irritationen und Ausdrücke der Verwunderung über ihre Anwe
senheit und Existenz, wie in dieser von einer Interviewpartnerin erinnerten Reak
tion einer Mitschülerin: »Ich habe noch nie einen lebenden Juden gesehen«. In der 
Gruppendiskussion in Sachsen-Anhalt kommentiert ein junger Erwachsener iro
nisch zu dieser Dynamik, es sei »der feuchte Traum eines Religionslehrers oder ei
ner Religionslehrerin, wenn er ein (.) echten Juden oder Jüdin hat, die man dann (.) 
die dann im Religionsunterricht erzählen kann«. 

Auf diese Weise werden jüdische Kinder mit mehrheitsgesellschaftlichen Bil
dern, Fremdthematisierungen sowie daran anknüpfenden Beziehungsangeboten 
konfrontiert, in denen sie als Repräsentant:innen des Judentums, der Shoah und 
des Nahostkonflikts adressiert werden. Die Befunde der Studienreihe verdeutli
chen, wie jüdische Schüler:innen außerhalb der mehrheitsgesellschaftlichen Wir- 
Gruppe imaginiert und als (historische) Objekte mit anderen, fremden Identitäten 
versehen werden. 

Verschiedene jüdische Interviewpartner:innen der Studienreihe teilen die Er
fahrung einer Differenzsetzung und die Erfahrung, als »anders wahrgenommen 
zu werden« (junge Erwachsene Sachsen-Anhalt), sobald sie als jüdisch eingeord
net wurden. Eine Interviewpartnerin berichtet von einer Situation aus ihrem 
Geschichtsunterricht, in dem die Shoah thematisiert wurde: 

[Die Lehrerin] guckt mich dabei die ganze Zeit an (.) was ist jetzt ihre Reaktion? (.) 
Hab ich jetzt was Richtiges gesagt, ich so – ich hab keine Geschichte studiert, ja 
[…] Müsstest du/Du bist die Geschichtslehrerin, du solltest wissen, ob du was Rich
tiges gesagt hast oder nicht und nicht (.) danach, wie ich mich jetzt fühle. (Schü
lerin, Baden-Württemberg) 

Die Schülerin erinnert ihren Eindruck, dass die Lehrkraft ihr durch auffälligen 
Blickkontakt bei diesem Unterrichtsthema eine Expertinnen-Rolle für die Vermitt
lung der Shoah überträgt. Die Interviewpartnerin nimmt im Verlauf des Interviews 
eine weitere Deutung der Situation vor, indem sie sich fragt, ob sie als lebende 
Repräsentantin des Judentums wahrgenommen wurde und wie der Unterricht 
ohne jüdische Anwesenheit gestaltet worden wäre: 

dass ich manchmal dann auch das Gefühl hatte (.) sie (.) können ihren Unterricht 
fast gar nicht so machen, wie sie ihn machen würden wenn ich nicht da wäre, also 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 151 

ich hätte mal gern so einen Unterricht gesehen, wenn ich nicht da gesessen hätte 
(.) und ob dann vielleicht (.) was anderes gesagt worden wäre. 

Eine weitere Interviewpartnerin aus Baden-Württemberg berichtet, wie sie von ih
ren Lehrkräften ohne Vor- oder Nachbereitung gebeten wurde, über ›das Judentum‹ 
zu referieren. Sie erzählt, wie sie und ihre Schwester regelmäßig in unterschiedli
che Klassen gegangen sind und sich »da vorne hingestellt [haben] wie so ein Aus
stellungsstück (.) und gesagt [haben]– joa (.) so seh ich aus (.) habt ihr Fragen?« In 
dieser Schilderung erinnert die Schülerin einen exotisierenden Umgang mit ihr und 
ihrer Schwester, in dem sie als Bildungsobjekte (»Ausstellungsstück«) für die nicht
jüdischen Schüler:innen fungieren sollten. 

Die Haltung von Lehrkräften aus Sicht jüdischer Schüler:innen 
Lehrkräfte sind (teils jahrelang) wichtige Bezugspersonen für ihre Schüler:innen. 
Im Datenmaterial wird deutlich, dass Schüler:innen sich mit der Rolle der Lehr
kräfte retrospektiv auseinandersetzen und einprägsame Interaktionen selbst einige 
Jahre später erinnern. Dabei geht es nicht nur um Erinnerungen an die getätigten 
Äußerungen ihrer Lehrkräfte im Zusammenhang mit antisemitischen Übergriffen, 
sondern auch um ausgebliebene Interventionen oder implizit vermittelte Haltun
gen zu jüdischen Themen. In der Studie in Sachsen-Anhalt kritisiert ein junger Er
wachsener diskriminierende Haltungen seiner ehemaligen Lehrkräfte sowie »star
ke antireligiöse Tendenzen«, die er in seinem Religionsunterricht wahrnahm, unter 
anderem hinsichtlich des Judentums: 

Abgesehen von diesen ganzen Geschichten wie ›Du Jude‹ als Schimpfwort, was 
nichts Neues ist […] die Schülerschaft mit ihrem »Du Jude« als Schimpfwort, die 
sich größtenteils aber gar nicht so mit Juden auseinandergesetzt hat oder jemals 
mit welchen zu tun hatte (.) seh ich tatsächlich oder sah ich das Problem und seh 
ich bis heute noch in Sachsen-Anhalt bei den Lehrern und nicht bei den Schülern 
(.) in erster Linie massivst bei den Lehrern, also bei den Lehrern, die nicht nur an
tisemitisch waren, sondern gleichzeitig auch Homosexualität als Dysfunktion be
zeichneten offen im Unterricht und äh zu jeglicher anderer Form von Fremden

feindlichkeit und Homophobie aufriefen in ihren Aussagen (.) das natürlichste der 
Welt in einer ostdeutschen Wald- und Wiesenschule (.) auch sehr starke antireli
giöse Tendenzen […] aber (.) Judentum (.) nö (.) böse (.) also nicht nur gegen (.) 
nicht nur kategorisch gegen das Judentum auch (.) Religionsunterricht, auch vor 
allem katholischer Religionsunterricht, Katholizismus als klare (.) geteilte Minder

heit, wenn dann Protestantismus (.) ist das in meinen Augen das größte struktu
relle Problem an (.) meiner Schule. (Junger Erwachsener, Interviewpartner 1 Sach
sen-Anhalt) 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

In dieser Sequenz resümiert der Interviewpartner knapp die antisemitischen Be
leidigungen innerhalb der Schüler:innenschaft und merkt gleichzeitig an, dass er 
»das Problem« des Antisemitismus an Schulen bei den Lehrkräften verortet. Die 
Beleidigungen stuft er als »nicht nur antisemitisch«, sondern auch als entwertend, 
ausgrenzend und pathologisierend gegenüber weiteren Gruppen und Minderhei
ten ein. In diesem Zusammenhang problematisiert er das als »böse« vermittelte Ju
dentum, aber auch die tendenziöse Vermittlung anderer Religionen. Er ordnet die 
diskriminierenden Haltungen der Lehrkräfte als »das größte strukturelle Problem« 
an seiner ehemaligen Schule ein. Deutlich wird hier, wie Antisemitismuserfahrun
gen eingebettet in eine schulische Kultur erlebt werden und die Einordnung seitens 
der interviewten jüdischen Schüler:innen eng mit den vermittelten Haltungen ihrer 
ehemaligen Lehrkräfte verbunden ist. 

4.2 Perspektiven von (nicht-jüdischen) Lehrkräften 

Biografische und räumliche Distanzierung von jüdischer Gegenwart 
Die Intervieweinstiege der Lehrkräfte in den fünf Bundesländern weisen eine hohe 
Ähnlichkeit auf. Auf die Frage nach ihren biografischen Bezügen zu Antisemitismus 
äußern Lehrkräfte spontan, eine »distanzierte« und »keine lebendige Beziehung« 
zum Thema Antisemitismus zu verspüren, wie beispielsweise diese Lehrkraft: 

Ich hab halt gemerkt – okay Antisemitismus (.) beziehungsweise (.) das ist halt ir
gendwie sowas (.) ich hab dann keine (.) keine (.) keine lebendige Beziehung son
dern eher so eine distanzierte – ja es ist irgendwie schlecht aber ich weiß auch 
nicht, wie ich damit umgehen kann. (Lehrkraft Sachsen) 

Die hier zitierte Lehrkraft beschreibt ihre biografische Distanz durch das Bild der 
fehlenden vitalen Beziehung zum Antisemitismus, wobei mit der Formulierung »le
bendige« vs. »distanzierte« Beziehung vielleicht nicht nur der Bezug zum Thema 
Antisemitismus, sondern auch die Beziehung zu Jüdinnen und Juden beschrieben 
wird. Gleichzeitig wird eine moralische Dimension deutlich, wenn diese Distanz als 
Abweichung von der sozialen Norm und »irgendwie schlecht« markiert wird. Die 
Lehrkraft verknüpft diese Assoziation mit der Beschreibung von Handlungsunsi
cherheit im Umgang mit Antisemitismus und drückt dabei die Erwartung aus, als 
Lehrkraft mit Antisemitismus umgehen zu können, obgleich ihr dieser als abstrakt 
erscheint. 

Verschiedene Lehrkräfte reflektieren in ihren Eingangssequenzen die weitrei
chende biografische Distanz zum Thema und bringen ihre Deutungen ein, woher 
die Gefühle fehlender Verbindung und der Beziehungslosigkeit kommen könnten. 
Oftmals wird die Distanz im Interviewverlauf damit begründet, dass Jüdinnen und 
Juden in ihrer Biografie abwesend waren. Einige Lehrkräfte begründen die geringe 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 153 

Relevanz des Antisemitismus mit der weitgehenden Abwesenheit von Jüdinnen und 
Juden im sozialen Umfeld. So führt eine Lehrkraft zum Interviewbeginn zu ihrer 
Nicht-Wahrnehmung von Antisemitismus aus: 

(…) Wir haben auch hier in der Stadt gar keine Juden. Das gibt es hier gar nicht, 
dass hier welche wohnen würden. […] Also haben wir halt weder in der Stadt noch 
an der Schule da eine direkte Konfrontation und auch weniger Klientel. (Lehrkraft 
Baden-Württemberg) 

In dieser Sequenz wird die Selbstverständlichkeit der jüdischen Präsenz und Zuge
hörigkeit doppelt verneint – in der Logik des Zitats existieren Jüdinnen und Juden 
weder »hier in der Stadt« noch »an der Schule« und können gänzlich außerhalb ihrer 
Lebensweltbezüge verortet werden. In Einordnungen wie dieser wird die Relevanz 
des Antisemitismus auf jüdische Anwesenheit zurückgeführt. Die Lehrkraft sieht 
zudem keine »direkte Konfrontation«, da vermeintlich keine Jüdinnen und Juden 
in der Schule und der Stadt seien und auch »weniger Klientel«, wobei sie im weite
ren Interviewverlauf expliziert, dass sie damit Schüler:innen mit türkischer Migra
tionsgeschichte meint. Antisemitismus wird hierbei auf Distanz gehalten, da das 
Problem nicht mit den gewaltproduzierenden gesellschaftlichen Strukturen, son
dern individualisierend mit der Anwesenheit oder Abwesenheit von jüdischen und 
türkischen Schüler:innen erklärt wird. 

Des Weiteren wird die vermeintliche jüdische Abwesenheit räumlich an jüdi
schen Orten festgemacht. Ein Beispiel dafür ist die folgende Sequenz, in der drei 
Lehrkräfte in einer Gruppendiskussion in Sachsen-Anhalt gemeinsam überlegen, 
ob es eine Synagoge in ihrem Ort gibt. 

Lehrkraft 2: hier bei uns ist das einfach zu wenig präsent. Ich mein haben wir in 
[Stadt] eine Synagoge? Wahrscheinlich, (Lehrkraft 3: ja) ich weiß nicht wo (.) In 
Halle (Lehrkraft 3: unv.) (Lehrkraft 1: unv.) Nee aber ich mein das ist ja nicht hier 
in [Ort] (Gruppendiskussion 2, Lehrkräfte Sachsen-Anhalt) 

Die angenommene Nicht-Präsenz von Jüdinnen und Juden im eigenen Alltag ver
dichtet sich in der Gruppendiskussion anhand der Frage nach der Existenz einer 
Synagoge. Dies deutet darauf hin, dass die Begegnung mit jüdischem Leben vor al
lem an einem dritten, anderen Ort erwartet wird. Hierin drückt sich womöglich die 
tradierte Vorstellung aus, dass Jüdinnen und Juden nicht unter den Sprechenden le
ben, sondern vor allem an einem anderen Ort besucht werden könnten, an dem sie 
sich gesammelt aufhalten, und der zudem religiös strukturiert ist. Die Beschäfti
gung mit Antisemitismus wird an die Begegnung mit Jüdinnen und Juden delegiert 
und die Annäherung an das religiöse jüdische Leben im eigenen Alltag kaum in Er
wägung gezogen. In einer weiteren Sequenz aus einer in Sachsen geführten Grup

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

pendiskussion thematisieren Lehrkräfte ihre Distanz, indem sie die Wahrnehmung 
des Jüdischen an der physischen Sichtbarkeit von Jüdinnen und Juden oder der jüdi
schen Community in Berlin, in der Großstadt verorten, aber nicht im eigenen Um
feld: »[…] darf ich auch nicht mit Berlin oder mit Großstädten, ne vergleichen, wo 
man vielleicht doch eher auf Menschen trifft, die das Judentum halt auch nach au
ßen tragen« (Gruppendiskussion, Lehrkräfte Sachsen). 

In der gesamten Bundesländerstudienreihe zeigt sich die Perspektivendiver
genz im Zusammenhang mit Differenz- und Ausschlusserfahrungen jüdischer 
Schüler:innen besonders deutlich. Lehrkräfte handeln vor dem Hintergrund der 
biografischen Distanz und Annahme jüdischer Nicht-Präsenz; sie übersehen Dif
ferenz- und Ausschlusserfahrungen jüdischer Schüler:innen und verstärken deren 
Effekte durch unsicheres, unentschlossenes Handeln. Weiterhin zeigt sich eine 
mehrfache Delegation der Verantwortung, die zum einen durch die angenommene 
Abwesenheit jüdischer Kinder und zum anderen durch die An- oder Abwesenheit 
der als muslimisch oder migrantisch markierten Schüler:innen erklärt wird. Diesen 
Umstand problematisiert eine Lehrkraft wie folgt: 

und was ich auch bezeichnend finde, ja, wenn dieses Thema bei Lehrerfortbildun
gen auftaucht, dass wirklich die Reaktion von ((atmet aus)) über 90 Prozent aller 
Lehrkräften ist zu sagen ähm – »Wir haben keinen Juden an der Schule, also haben 
wir kein Problem mit Antisemitismus«. (Lehrkraft Baden-Württemberg) 

In diesen verschiedenen Facetten der Historisierung, Distanzierung, Perspekti
vendivergenz und Externalisierung wird deutlich, dass jüdische Schüler:innen und 
ihre Familien nicht als Teil des deutschen Kollektivs wahrgenommen und nicht als 
Adressat:innen und Akteur:innen des schulischen Unterrichts eingeordnet werden. 
Die Annahme jüdischer Abwesenheit als selbstverständlicher Teil der Schulgemein
schaft und die Bindung der Intervention an die An- oder Abwesenheit von Jüdinnen 
und Juden tragen zum institutionellen Ausschluss jüdischer Schüler:innen bei. 
Weiterhin verstärkt die Annahme jüdischer Nicht-Präsenz die De-Thematisierung 
institutionellen Antisemitismus und die Reproduktion des antisemitischen Topos 
der Fremdartigkeit und Nicht-Zugehörigkeit von jüdischen Kindern. 

Vage Thematisierung des Religions- oder Ethikunterrichts als Ort 
der Antisemitismusprävention 
Der Religions- oder Ethikunterricht wird von den Lehrkräften im Zusammenhang 
mit Antisemitismus vor allem als potenzieller Ort der Prävention thematisiert, wo
bei dem Religionsunterricht teilweise eine zentrale Rolle zugewiesen wird. Gleich
zeitig bleibt das Sprechen über den Religionsunterricht vage, wie im folgenden Aus
zug aus einer Gruppendiskussion unter Lehrkräften: 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 155 

Auch da ist es halt so, in der Lehrerschaft kennt man sich halt unterschiedlich gut 
aus mit Religionen. Ich glaube, viele meiner Kollegen wären der Meinung, man 
könnte den Religionsunterricht komplett aus der Schule entfernen und einfach 
Ethik für alle machen und es eher so- aber die Schüler haben halt ein großes In
teresse an Religion. Und für viele Schüler ist Religion wichtig. Und gleichzeitig ha
ben sie aber niemanden, mit dem sie so als Experte darüber reden können, also 
vor allem die muslimischen Schüler. Und da sehe ich auch, dass das dann eher 
nicht so- also, dass vielleicht eher manche Lehrkräfte jetzt islamkritisch sind oder- 
und sich da äußern als jetzt antisemitisch. (Lehrkraft, Gruppendiskussion Baden- 
Württemberg) 

Der Religionsunterricht wird in dieser Sequenz als Unterrichtssetting eingeordnet, 
das manche Lehrkräfte zunehmend als überflüssig empfinden und durch einen 
Ethikunterricht ersetzen würden. Zugleich wird festgestellt, dass der Religions
unterricht Schüler:innen interessiere und die Religion generell von Bedeutung sei. 
Die Annahme, dass Schüler:innen Ansprechpersonen für religiöse Fragen fehlen, 
wird eher auf muslimische als auf jüdische Schüler:innen bezogen. Dieser Befund 
korrespondiert mit dem Befund der jüdischen Nicht-Präsenz, da jüdische Kinder 
als Adressat:innen des Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen kaum thema
tisiert werden. So wird das Fehlen der entsprechenden Expert:innen, mit denen 
Schüler:innen über ihre Religion sprechen können, hier über die »islamkritisch[en]« 
Kolleg:innen begründet. 

In einigen Gruppendiskussionen diskutieren die teilnehmenden Lehrer:innen, 
dass Antisemitismus unter Schüler:innen eine verbindende soziale Funktion entfal
te und so eine Funktion des Gruppenzusammenhalts erfülle. Antisemitische Äuße
rungen würden dabei als ein »Vereinigungsmoment gegen eine dritte Gruppe« wir
ken. Diese Funktion erhalte Antisemitismus insbesondere unter Schüler:innen, die 
selbst Diskriminierung erfahren würden. Als beispielhafter Kontext für einen sol
chen »Vereinigungsmoment« wird in einer Gruppendiskussion unter anderem eine 
Unterrichtseinheit zu Religionen diskutiert: 

Ich hatte so eine siebte Klasse. Da waren dann die Religionen Thema. Und also 
dann halt schon so die Hauptreligionen und dann war es wirklich so, dass- ich 
hatte halt keine, oder, da haben sich halt keine jüdischen Schülerinnen und Schü
ler geoutet. Und dann hatte ich halt quasi christliche und muslimische Schüler. 
Und die haben sich dann tatsächlich irgendwie so miteinander vereinigt und dann 
tatsächlich antisemitische Äußerungen gebracht. (Lehrkraft, Gruppendiskussion 
Berlin) 

Der Religionsunterricht wird in der obigen Sequenz thematisiert als Setting, in dem 
die Beschäftigung mit dem Thema »Hauptreligionen« antisemitische Äußerungen 
unter Schüler:innen aktivieren würde. In der Erinnerung an die Unterrichtssituati

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

on werden jüdische Schüler:innen zunächst als abwesend beschrieben (»keine«). Die 
vermeintliche Abwesenheit korrigiert die Lehrkraft in der Formulierung, es hätten 
sich »keine jüdischen Schülerinnen und Schüler geoutet«. Sie beschreibt die ande
ren anwesenden Schüler:innen als »quasi christliche und muslimische Schüler« und 
ordnet sie den beiden anderen monotheistischen Religionen zu. Schüler:innen ohne 
religiösen Hintergrund oder mit einer nicht religiös begründeten jüdischen Iden
tität erscheinen ebenso abwesend wie jüdische Schüler:innen mit einem religiösen 
Selbstverständnis. Die etwas einschränkende Formulierung »quasi« könnte als Hin
weis darauf gedeutet werden, dass der Lehrkraft die pauschale Zuordnung bewusst 
ist. Möglicherweise versucht sie, ihre Schüler:innen eher durch eine als christlich 
und muslimisch markierte Sozialisation zu beschreiben, anstatt eine feste Zuord
nung ihrer Religiosität vorzunehmen. Die Lehrkraft beschreibt, dass sich die Schü
ler:innen, die sie den beiden anderen monotheistischen Religionen zugeordnet hat, 
in antisemitischen Äußerungen »vereinigt« hätten. So beschreibt sie Antisemitis
mus im Religionsunterricht über die Funktion eines milieuübergreifenden, sozialen 
Bindemittels. Christliche und muslimische Schüler:innen werden als zwei getrenn
te Gruppen dargestellt, die über antisemitische Äußerungen zueinander und eine 
Gemeinsamkeit untereinander finden würden. Es wird deutlich, dass sich einzelne 
jüdische Schüler:innen in einem solchen Setting nicht unbesorgt mit ihrer Zugehö
rigkeit zeigen können. 

Bemerkenswert ist im Vergleich zum sonstigen Datenmaterial, dass in dieser 
Sequenz überhaupt christliche oder christlich sozialisierte Schüler:innen thema
tisiert werden und Antisemitismus in seiner vereinigenden Funktion erwähnt 
wird. Im sonstigen Material der Bundesländerstudienreihe steht die Zuordnung 
als »muslimisch« im Vordergrund, wenn antisemitisch handelnde Schüler:innen 
hinsichtlich einer religiösen Zugehörigkeit oder Sozialisation kategorisiert werden. 
Das ist deswegen bemerkenswert, da der christliche Antijudaismus eine der ältes
ten, bis in die Gegenwart wirksamen Formen des Judenhasses bildet. Dennoch wird 
antisemitisch handelnden Schüler:innen, die nicht als muslimisch eingeordnet 
werden können, keine christlich-mehrheitsgesellschaftliche Sozialisation als Hin
tergrund ihres Handelns zugeordnet, sondern ihr Handeln wird kontextualisiert als 
vorübergehend, pubertätsbedingt, provozierend, unbedacht oder – insbesondere 
im Material in Sachsen, Thüringen und Sachsen-Anhalt – als in rechten Milieus so
zialisiert. Das Christentum bleibt im Datenmaterial blass und teilweise biografisch 
ungebunden; ein christlicher familiärer Hintergrund und eine christliche Soziali
sation als ein möglicher Faktor, der zur Verinnerlichung antisemitischer Bilder und 
Orientierungen beiträgt, werden im Gegensatz zum Islam und zu muslimischer 
Sozialisation nicht thematisiert. Dabei wird im Kontext vom Islam von einem 
prägenden familiären Hintergrund ausgegangen, während Vorfälle von nicht als 
muslimisch eingeordneten Jugendlichen eher nicht mit der Familie verknüpft wer

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 157 

den. Die Ausnahme bildet hier der Verweis auf die rechtsextreme Sozialisation von 
Schüler:innen in den Studienteilen in Sachsen-Anhalt und Sachsen. 

Insgesamt ordnen Lehrkräfte antisemitische Äußerungen vor allem Schüler:in
nen und nicht sich selbst oder anderen Lehrkräften zu. In einzelnen Gruppendis
kussionen und Interviews nehmen sie jedoch kritisch Bezug auf Kolleg:innen, die 
aus ihrer Sicht Antisemitismus verharmlosen, den palästinensisch-israelischen 
Konflikt verzerrt darstellen oder antisemitische Posts in Chatgruppen unter Lehr
kräften dulden oder gar verbreiten würden. Insgesamt dominiert aufseiten der 
Lehrkräfte aber die Bezugnahme auf die Schüler:innenschaft. Jugendliche wer
den auch präventionspolitisch als die primäre Zielgruppe von Förderprogrammen 
adressiert (vgl. Bericht des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus 2017). 
Dabei wird Antisemitismus individualisierend als ein Bildungsproblem oder Ver
haltensproblem von antisemitisch handelnden Schüler:innen kontextualisiert, auf 
denen der Fokus der Interventionen liegt. Die Auswirkungen auf potenziell anwe
sende jüdische Schüler:innen oder Kolleg:innen werden nur marginal thematisiert. 
Der Religions- und Ethikunterricht wird teilweise als mögliche Intervention gegen 
Antisemitismus adressiert; die Bezugnahmen sind jedoch unkonkret, die je eigene 
Rolle darin wie auch das didaktische Vorgehen der Lehrkräfte verbleiben vage. 

5 Resümee 

Insgesamt ist als Befund festzuhalten, dass die interviewten Lehrkräfte auf die 
Frage nach Berührungspunkten mit Antisemitismus vielfach den Religions- oder 
Ethikunterricht eigeninitiativ und zugleich eher unkonkret thematisieren. Der 
Religions- oder Ethikunterricht wird dabei vorwiegend eingebracht als ein poten
zieller Ort der Antisemitismusprävention und nur vereinzelt als ein Setting der 
Anerkennung von religiösen Zugehörigkeiten von Schüler:innen. Die Bedeutung 
des Religionsunterrichts wird eher den muslimischen Schüler:innen als jüdischen 
Schüler:innen zugesprochen, die im Datenmaterial als abwesend erscheinen und 
deren Erfahrungen und Bedarfe nahezu nicht besprochen werden. Die für die 
Studie interviewten jüdischen Schüler:innen thematisieren den Religions- und 
Ethikunterricht hingegen als potenziell unsicheren Ort, wo jüdische Themen aus 
zumeist nichtjüdischer Perspektive teilweise irritierend oder verletzend dargestellt 
werden und sie Differenzerfahrungen machen. Es werden Szenen geschildert, 
in denen der Religionsunterricht antisemitische Aversionen und antisemitische 
Äußerungen unter Schüler:innen aktiviert. Diese Disposition wird von Lehrkräften 
aus der Perspektive jüdischer Schüler:innen nicht erkannt und nicht entgegnet 
– jüdische Schüler:innen erscheinen in den Fallschilderungen der Lehrkräfte 
nicht als Akteur:innen und werden nicht thematisiert. Interventionen richten 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

sich vorwiegend an antisemitisch handelnde Schüler:innen und werden nicht 
betroffenenorientiert ausgerichtet. 

Die Bandbreite antisemitischer Übergriffe und ihre strukturelle Dethematisie
rung sowie die systematische Auslassung jüdischer Perspektiven, Bedarfe und Er
fahrungen können als eine Form des strukturellen und institutionellen Ausschlusses 
begriffen werden. Nichtjüdische Lehrkräfte nehmen ihre eigene Verbindung zum 
Thema Antisemitismus als diffus und abstrakt wahr, sie schildern eine gefühlte bio
grafische Distanz und führen ihre fehlende Wahrnehmung von Antisemitismus oft
mals auf die vermeintlich fehlende Präsenz von Jüdinnen und Juden in ihrem Leben 
und an Schulen zurück. Insgesamt zeigt sich damit ein limitiertes Antisemitismus
verständnis, das Jüdinnen und Juden als Auslöser von Antisemitismus kontextua
lisiert und die Immanenz des Antisemitismus in Bildungsinstitutionen sowie die 
familiären wie institutionellen Verwobenheiten nicht mitreflektiert. 

Jüdische (ehemalige) Schüler:innen thematisieren ein breites Erfahrungsspek
trum, das häufig ab der Grundschulzeit erinnert wird und von unangenehmen 
Situationen und ungewollten Exponierungen durch Lehrkräfte und Mitschü
ler:innen bis zu Bedrohungen und physischen Angriffen reicht. Im Religions- und 
Ethikunterricht geht es dabei um die Disposition zur Objektifizierung und Formen 
einer exponierenden Adressierung und Differentsetzung zum Zwecke der Reprä
sentation des Judentums, des jüdischen Lebens oder der Shoah. Zugleich erleben 
jüdische Schüler:innen eine Unsichtbarmachung jüdischer Gegenwart an Schulen. 
Es ist zwar begrüßenswert, jüdische Schüler:innen nach ihren Vorstellungen zu 
fragen und als Expert:innen für jüdische Themen einzubinden, die Einbeziehung 
sollte jedoch selbstbestimmt erfolgen und lebensweltorientiert und antisemitis
mussensibel geleitet sein. Die Herausforderung eines antisemitismuskritischen 
Religions- und Ethikunterrichts kann also dahingehend zusammengefasst werden, 
dass es gilt, jüdische Anwesenheit konsequent mitzudenken und gleichzeitig auf die 
Reproduktion von Antisemitismus sowie auf Differenzsetzung, Exponierung und 
Exotisierung zu verzichten. Eine Voraussetzung dafür wäre die Weiterentwicklung 
von Antisemitismuskritik als Teil der Schulkultur und der schulischen Konzepte 
des Diskriminierungs- und Gewaltschutzes. 

Was folgt aus diesen Analysen für einen antisemitismuskritischen Religions- 
und Ethikunterricht? Deutlich wird, dass der Religions- und Ethikunterricht ein 
sensibles Setting ist, in dem über die Thematisierung religiöser Traditionen unwei
gerlich familiäre Identitäten berührt werden. Kinder vergleichen sich mit anderen 
hinsichtlich ihrer Zugehörigkeiten, Minderheiten-/Mehrheitsverhältnisse werden 
spürbar und Adressierungen von Identitäten können als übergriffig erlebt werden. 
Für künftige Debatten und Forschungen in diesem Feld gilt es daher genauer zu re
flektieren und zu untersuchen, inwieweit der schulische Religions- und Ethikunter
richt sowohl ein Teil des Problems von Antisemitismus an Schulen ist als auch einen 
Beitrag dagegen leisten kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 159 

Literatur 

Adorno, Theodor W. (1969): »Erziehung nach Auschwitz«, in: Theodor W. Adorno 
(Hg.), Stichworte, Kritische Modelle 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 85–101. 

Arnold, Simon/Grünberg, Kurt/Decker, Oliver (2025): »Erfahrungen des Antisemi
tismus in Deutschland vor und nach dem genozidalen Angriff auf Israel. Edito
rial«, in: Psychosozial 47, S. 5–7. 

Bericht des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus (2011): Antisemitis
mus in Deutschland. Erscheinungsformen, Bedingungen, Präventionsansätze. 
Drucksache 17/7700. 10.11.2011, Berlin. 

Bericht des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus (2017): Unterricht 
durch die Bundesregierung. Drucksache 18/11970. 7.4.2017, Berlin. 

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus an Schulen in Deutschland. Befunde – Ana
lysen – Handlungsoptionen, Weinheim: Beltz Juventa. 

Boschki, Reinhold (2019): »Der Beitrag religiöser Bildung zur Antisemitismusprä
vention. Bericht aus einem internationalen Forschungsprojekt«, in: Theo-Web, 
Zeitschrift für Religionspädagogik 18, S. 62–74. 

Braband, Janne/Körs, Anna (2024): »Judentum im Religionsunterricht in der 
Grundschule: zwischen Nicht-Thematisierung, Stereotypisierung und Anti
semitismusprävention«, In: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 
8, S. 643–665. 

Chernivsky, Marina (2017): »Biografisch geprägte Perspektiven auf Antisemitis
mus«, in: Meron Mendel/Astrid Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens, Frank
furt/New York: Campus Verlag, S. 262–279. 

Chernivsky, Marina (2018): »Umgang mit Antisemitismus als Herausforderung und 
Spannungsfeld«, in: Julia Bernstein (Hg.), »Mach mal keine Judenaktion!«. Her
ausforderungen und Lösungsansätze in der professionellen Bildungs- und Sozi
alarbeit gegen Antisemitismus. Forschungsbericht, Frankfurt University of Ap
plied Sciences, S. 319–328. 

Chernivsky, Marina/Lorenz, Friederike (2020): Antisemitismus im Kontext Schule – 
Deutungen und Umgangsweisen von Lehrer:innen an Berliner Schulen, Berlin: 
Kompetenzzentrum für Prävention und Empowerment. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2022): »Perspektivendivergenz in der 
Antizipation und Einordnung antisemitischer Gewalt im Kontext Schule«, in: 
bpb – Bundeszentrale für politische Bildung (Hg.), Jüdisches Leben in Deutsch
land, APuZ: Bd. 10799, S. 252–262. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2023): Antisemitismus im Kontext 
Schule Deutungen und Praktiken von Lehrkräften und Schulleitungen, Antise
mitismus in institutionellen Kontexten, Weinheim: Beltz. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2024a): Institutioneller Antisemitis
mus in der Schule. Schule ohne Rassismus. Schule mit Courage (Hg.), Baustein 
14, Berlin. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2024b): »Der 7. Oktober als Zäsur für 
jüdische Communities in Deutschland«, in: APuZ 74, S. 1–12. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike/Schweitzer, Johanna (2022): Von Anti
semitismus betroffen sein. Deutungen und Umgangsweisen jüdischer Familien 
und junger Erwachsener. Beltz Verlag. 

Clarke, Adele E./Friese, Carrie/Washburn, Rachel (2018): Situational analysis. 
Grounded theory after the interpretive turn, Los Angeles: Sage. 

Diner, Dan (1986): »Negative Symbiose. Deutsche und Juden nach Auschwitz«, in: 
Babylon 1, S. 9–20. 

Diner, Dan (2023): »Versöhnung, Wiedergutmachung und (negative) Symbiose – Po
sitionen und Stationen im deutsch-jüdischen Versöhnungsdiskurs seit 1945. Ei
ne Einleitung«, in: Robert Forkel/Bianca P. Pick (Hg.), Literarische Interventio
nen im deutsch-jüdischen Versöhnungsdiskurs seit 1945, Bielefeld: transcript, 
S. 7–30. 

Fehlberg, Torsten/Kranz, Dani (2024): »Selbstwirksamkeit, Widerstand und Religi
on: Nuancen der Selbstverortung jüdischer Aktivisten in Deutschland«, in: Oli
ver Decker/Johannes Kiess/Ayline Heller/Elmar Brähler (Hg.), Vereint im Res
sentiment. Autoritäre Dynamiken und rechtsextreme Einstellungen. Leipziger 
Autoritarismus Studie, Gießen: Psychosozial Verlag, S. 231–252. 

Gryglewski, Elke (2018). »Historische Bildung zum Nationalsozialismus und der 
Shoah – Entwicklungslinien, Herausforderungen und Chancen«, in: Jalta 4, 
S. 101−105. 

Helfferich, Cornelia (2016): »Qualitative Einzelinterviews zu Gewalt: Die Gestaltung 
der Erhebungssituation und Auswertungsmöglichkeiten«, in: Cornelia Helf
ferich/Barbara Kavemann/Heinz Kindler (Hg.), Forschungsmanual Gewalt – 
Grundlagen der empirischen Erhebung von Gewalt in Paarbeziehungen und se
xualisierter Gewalt, Wiesbaden: Springer VS, S. 121–142. 

Lorenz-Sinai, Friederike (2024): »Lehrer:innen und die Shoah – Gefühlserbschaften, 
Narrative und Vermittlungsanliegen«, in: ZQF 25, S. 242–256. 

Messerschmidt, Astrid (2008): »Postkoloniale Erinnerungsprozesse in einer postna
tionalsozialistischen Gesellschaft – vom Umgang mit Rassismus und Antisemi
tismus«, in: Peripherie 28, S. 42–61. 

Nef, Susanne/Lorenz-Sinai, Friederike (2022): »Multilateral Generation of Violence: 
On the Theorization of Microscopic Analyses and Empirically Grounded Theories 
of Violence«, in: Historical Social Research 47, S. 111–131. 

OFEK (2024): Ein Jahr Opferberatung im Ausnahmezustand. OFEK e.V. stellt Bera
tungsstatistik nach den Massakern des 7. Oktober 2023 vor. Berlin: OFEK e.V. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 161 

Reimer-Gordinskaya, Kathrin/Tzschiesche, Selana (Hg.) (2021): Antisemitismus – 
Heterogenität – Allianzen. Forschungsbericht zum ersten Schwerpunkt der Ak
tivierenden Befragung im Berlin-Monitor, Springe: Klampen Verlag. 

RIAS (2023): Antisemitische Reaktionen auf den 7. Oktober. Antisemitische Vorfäl
le in Deutschland im Kontext der Massaker und des Krieges in Israel und Gaza 
zwischen dem 7. Oktober und 9. November 2023, Berlin: Bundesverband RIAS 
e.V. 

Rosenthal, Gabriele (2015): Interpretative Sozialforschung – Eine Einführung, 
Weinheim: Beltz Juventa. 

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken – Konzeptionelle Studien und em
pirische Analysen, Berlin: Suhrkamp. 

Shani, Maor/Gerber, Jana/Herb, Marie (2024): Der 7. Oktober, ein Jahr danach: Re
silienz und Bewältigung unter Juden in Deutschland angesichts zunehmenden 
Antisemitismus und kollektiven Traumas – Vorläufiger Bericht. Universität Os
nabrück. 

Strauss, Anselm (1998): Grundlagen qualitativer Sozialforschung: Datenanalyse und 
Theoriebildung in der empirischen soziologischen Forschung, Stuttgart: utb. 

Wiegemann, Romina (2022): »Die Thematisierung der Shoah in der Grundschu
le. Eine antisemitismuskritische Perspektivierung«, in: Marina Chernivsky/ 
Friederike Lorenz (Hg.), Die Shoah in Bildung und Erziehung heute. Weiterga
ben und Wirkung in Gegenwartsverhältnissen, Opladen/Berlin/Toronto: Barba
ra Budrich, S. 175–190. 

Zick, Andreas/Hövermann, Andreas/Jensen, Silke und Bernstein, Julia/Perl, Natha
lie (2017): Jüdische Perspektiven auf Antisemitismus in Deutschland. Ein Studi
enbericht für den Expertenrat Antisemitismus. Universität Bielefeld. 

Zick, Andreas/Küpper, Beate (2021): Die geforderte Mitte. Rechtsextreme und De
mokratiegefährdende Einstellungen in Deutschland 2020/21, Bonn: Diez Ver
lag. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antisemitismuskritik in der Grundschule 

Historische, institutionelle und pädagogische Perspektiven 

Romina Wiegemann 

1 Einleitung 

Bringt man die Begriffe Antisemitismus und Grundschule zusammen, sorgt dies bis 
heute für Irritation. Selbst wenn die Notwendigkeit einer Auseinandersetzung mit 
Antisemitismus in der Primarstufe nicht angezweifelt wird, bestehen häufig Un
klarheiten darüber, was damit genau gemeint ist, wen sie einschließt, und mit wel
chen institutionellen und pädagogischen Maßnahmen darauf zu reagieren ist. 

Aktueller Antisemitismus spiegelt sich, wie alle diskriminierenden Gewaltver
hältnisse, in den Bildungseinrichtungen der frühen und mittleren Kindheit unmit
telbar wider. Sowohl auf institutioneller als auch auf unterrichtlicher Ebene bleibt 
eine wirksame Bearbeitung dieser Realität in der Grundschule meistens aus. An
tisemitismus wird sowohl von Lehrkräften als auch von Schulleitungen wiederholt 
nicht ausreichend wahrgenommen und gedeutet, womit Anknüpfungspunkte für 
wirksame Interventionen fehlen. Die mangelnde Auseinandersetzung mit Antise
mitismus als Gewalt-, Macht-, Ungleichheits- und Diskriminierungsverhältnis und 
als Bestandteil des Unterrichts wird u.a. auch damit begründet, dass emanzipato
rische politische Bildung in der Grundschule generell keine entwickelte Tradition 
aufweist (vgl. Bade 2024: 10). Im Hinblick auf Antisemitismus ist dieser Befund in
sofern relevant, als die Neukonzeption von Grundschule nach 1945 einerseits durch 
Bestrebungen gekennzeichnet war, sich vom nationalsozialistisch geprägten Hei
matkundeunterricht abzugrenzen, die Auseinandersetzung mit der jüngsten Ver
gangenheit jedoch andererseits mit pädagogischen Argumenten immer wieder auf 
Abstand gehalten wurde (vgl. Enzenbach 2011: 20). Trotz des heute bestehenden wis
senschaftlichen, grundschuldidaktischen und politischen Konsenses darüber, dass 
Kindheit kein politikfreier Ort ist (vgl. Bade 2024: 10), ist der Primarbereich bis heu
te weitgehend von einem entpolitisierten Selbstverständnis geprägt. 

Historisch betrachtet waren Grundschulen zugleich Orte, an denen jüdische 
Kinder insbesondere während des Nationalsozialismus Gewalt und Diskriminie
rung erfahren haben. Unter Einschluss dieser Perspektive sind die beschriebenen 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Leerstellen und ihr Beitrag zur Normalisierung antisemitischer Strukturen in der 
Grundschule heute auch als Erbe einer nicht bearbeiteten Institutionengeschichte 
zu begreifen. 

Um auch diesen Blickwinkel zu stärken, umreißt der vorliegende Beitrag die Ge
nese der aktuellen Herausforderungen der Antisemitismuskritik in der Grundschu
le (Kapitel 2 und 3). Diese werden anhand eines Fallbeispiels vertieft diskutiert (Ka
pitel 4). Darauf folgen pädagogische und institutionelle Ableitungen für einen Um
gang mit Antisemitismus in der Grundschule. Dafür bilden die entsprechenden Er
fahrungen von Jüdinnen:Juden einen zentralen Ausgangspunkt, andererseits wird 
aufgezeigt, wie antisemitismuskritische Interventionen antisemitischen Wissens
beständen entgegenwirken können (Kapitel 5 und 6). Der Beitrag basiert auf vor
liegender Forschungsliteratur sowie wissenschaftlichen Arbeiten und praktischen 
Erfahrungen in der antisemitismuskritischen Bildungs- und Beratungsarbeit. 

2 Historische Entwicklungslinien: Die Grundschule zwischen 
Vergangenheitsabwehr und Entpolitisierung 

Der fehlende Umgang mit Antisemitismus in der Primarstufe kann als eine Leerstel
le begriffen werden, bei der sich themenspezifische und gesellschaftliche Heraus
forderungen mit institutionellen, grundschulpädagogischen und kindheitstheore
tischen Entwicklungslinien verbinden. 

Zum einen steht die Thematisierung von Antisemitismus in engem Zusammen
hang mit dem gesellschaftlichen Erbe von Shoah und Nationalsozialismus. Die Am
bivalenz und das Unbehagen im Umgang mit dieser Vergangenheit können in der 
postnazistischen Gesellschaft mit unterschiedlichen Formen der Abwehr einer Aus
einandersetzung mit aktuellem Antisemitismus einhergehen. Allerdings ist auch 
der Umgang mit gesellschaftlichen und politischen Themen in der Grundschule ins
gesamt von Zurückhaltung geprägt. Obwohl sich z.B. Rassismus und andere dis
kriminierende Gewaltverhältnisse im Schulalltag tagtäglich verwirklichen, werden 
auch diese Auseinandersetzungen in der Grundschule tendenziell auf Abstand ge
halten. 

Auf der Ebene des Unterrichts nimmt die politische Bildung in der Grundschule 
insgesamt eine marginalisierte Stellung ein, obwohl sich in den vergangenen zwan
zig Jahren eine politische Sachunterrichtsdidaktik entwickelt hat. Lehrkräfte haben 
nach wie vor große Schwierigkeiten, politische Bildung in der Grundschule zu ver
orten und umzusetzen. Dabei bestehen Zweifel und Unsicherheiten darüber, ob ge
sellschaftliche und politische Themen eine der Altersgruppe unangemessene Kom
plexität aufweisen (vgl. Gessner/Klingler/Schneider 2023: 8). Die Geschichtlichkeit 
dieser Argumentation lässt sich auch in den Forschungsarbeiten zur Auseinander

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Romina Wiegemann: Antisemitismuskritik in der Grundschule 165 

setzung mit Shoah und Nationalsozialismus in der Grundschule eindrücklich nach
vollziehen. 

So zeigt die Rückschau auf die Neukonzeption der (West-)Berliner Grundschule 
von 1945 exemplarisch, wie aufgrund der Annahme einer beschränkten intellektuel
len Kompetenz bei den Kindern die Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialis
mus aus dem Lehrplan verdrängt wurde (vgl. Enzenbach 2011: 52). Mit Rückgriff auf 
die Thesen des Philosophen und Pädagogen Eduard Spranger von 1923, auf die auch 
im Nationalsozialismus Bezug genommen wurde, sollte damals der entpolitisier
te Heimatkundeunterricht den zentralsten Lernbereich der Westberliner Grund
schule bilden. Die pädagogische Prämisse des Berliner Bildungsplans von 1952 sah 
vor, dass erst ab der siebten Klasse, also nach der sechsjährigen Grundschule, das 
historische Lernen auf dem Fundament der »geistigen Kinderheimat« (vgl. Spran
ger zit.n. Enzenbach 2011: 53) und familiären Erfahrungen einsetzen solle. Anstel
le des Hinterfragens der zugrunde liegenden Konzepte von harmonischer Heimat 
und idealisierter Familie wurde so die Auseinandersetzung mit Nationalsozialis
mus, Antisemitismus und jüdischer Geschichte aus dem Unterricht der Grundschu
le ausgenommen und die gesellschaftliche und familiäre Ausblendung der jüngsten 
Vergangenheit fortgeführt (vgl. Enzenbach 2011: 56f). Pädagogisch wurde mit der 
»Verfrühungsthese« des Pädagogen Erich Wenigers argumentiert, um eine antizi
pierte Überforderung der Kinder abzuwehren (ebd.: 55). Die Zerstörungen in Berlin 
und der Wiederaufbau sollten allerdings aufgrund des grundschulpädagogisch re
levanten Lebensweltbezugs Eingang in den Unterricht finden (ebd.). 

In Folge der antisemitischen Schmierwelle, die Ende der 1950er Jahre die BRD 
durchzog und den Antisemitismus aus dem Privaten wieder in die Öffentlichkeit 
drängte, empfahl die Kultusministerkonferenz ab den 1960er Jahren die Förde
rung von geschichtlichem Wissen und einer politisch-demokratischen Haltung 
bei den Schüler:innen (vgl. Flügel 2009: 13). Diese mit moralischen Zielvorstel
lungen versehene Aufklärung über die Vergangenheit führte zur ersten Welle der 
Pädagogisierung von Nationalsozialismus und Shoah. Sie bezog sich allerdings 
nur auf die Sekundarstufen. Mit Blick auf eine mutmaßlich heile Kinderwelt, die 
durch die Konfrontation mit der jüngsten Geschichte beschädigt werden könnte, 
wurde die Grundschule von diesen Entwicklungen ausgenommen (ebd.). In Berlin 
dagegen sah der Senator für Volksbildung auch die Grundschule in der Pflicht, 
da an Friedhofsschändungen und verhetzenden Graffitis auch Kinder beteiligt 
gewesen waren, und erließ Richtlinien für die Auseinandersetzung mit dem Natio
nalsozialismus im Unterricht. Damit stieß er jedoch auf Widerstand. So erhob der 
Berliner Landesverband der Geschichtslehrer:innen Einspruch und argumentierte 
z.B., dass die Thematisierung des Hakenkreuzes in der Grundschule aufgrund des 
»kindlichen Nachahmungstriebs« (Landesarchiv Berlin zit.n. Enzenbach 2011: 46f) 
unerwünschte Effekte haben könne und daher zu unterlassen sei. Nichtsdestotrotz 
erarbeitete das Berliner Schulamt einen Arbeitsplan für Geschichte und politische 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Bildung in der fünften und sechsten Klasse (vgl. Enzenbach 2011: 66f). Die Aus
einandersetzung mit der Verfolgung von Jüdinnen:Juden im Nationalsozialismus 
sollte dabei eine prominente Stellung einnehmen. Dies führte in der Lehrer:in
nen- und Elternschaft zu Unmut und auch Expert:innen der Fachdidaktik übten 
Kritik an den Verordnungen, die sich einerseits auf den Mangel an pädagogischen 
Konzepten für die praktische Umsetzung bezog, andererseits auch ideologisch 
gefärbt war. Das Schulamt Berlin-Tempelhof forderte in diesem Zusammenhang 
z.B., die Auseinandersetzung mit der Frage »Wer war Hitler?« um die Frage »Wer 
ist Ulbricht?« zu ergänzen (vgl. ebd.: 68). Der Mauerbau in Berlin im Jahr 1961 
führte schließlich dazu, dass der Fokus von allgemeiner politischer Bildung hin 
zu einem politisierten Heimatkundeunterricht verschoben wurde, bei dem die 
deutsche Teilung in den Mittelpunkt rückte. Dieser Schwerpunkt wurde mit dem 
pädagogischen Argument der Lebensweltorientierung abgesichert und schloss 
an ein Gutachten der Pädagogischen Hochschule Berlin an, das die Auseinander
setzung mit dem Zweiten Weltkrieg und der Verfolgung von Jüdinnen:Juden als 
ungeeignet für die Grundschule bezeichnete. Diese Themen wiederum würden 
nicht aus dem persönlichen Erfahrungsbereich der Kinder stammen und ihrer 
sensiblen Gemütsverfassung zuwiderlaufen (vgl. ebd.: 69). Die hier am Beispiel der 
Westberliner Grundschulkonzeption nachgezeichnete Entwicklung verdeutlicht 
die Möglichkeit, die Grundschule mit Verweis auf bestimmte grundschulpädago
gische Prinzipien aus der gesellschaftlichen Auseinandersetzung mit der jüngeren 
Vergangenheit herauszulösen und dies zu legitimieren. 

3 Neuere Debatten um den »Schonraum Grundschule«: 
Aktualität und Wirkungen des geschichtlichen Erbes 

Im vorangegangenen grundschulhistorischen Abriss zeigen sich einige der Ar
gumentationslinien, die den Umgang mit als herausfordernd wahrgenommenen 
Themen in der Grundschule bis heute prägen. So können die kognitiven und emo
tionalen Kompetenzen von Kindern instrumentalisiert werden, um die Ablehnung 
oder Zustimmung zu bestimmten Themen zu begründen (vgl. Enzenbach 2011: 20). 
In Bezug auf die pädagogische Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus 
und der Shoah verweist diese selektive Praxis auf postnazistische Bedürfnisse 
der Distanzierung und Abwehr einer unliebsamen Vergangenheit. Gleichzeitig 
zeigt sich, wie die praxisrelevante Frage, wie eine Auseinandersetzung mit jungen 
Kindern pädagogisch und altersangemessen erfolgen könnte, von der grundsätz
licheren Frage nach dem Ob verdrängt wird. Diese Diskursdynamik tritt auch 
Anfang der 1990er Jahre wieder auf, als sich, ausgehend von der Entwicklung einer 
öffentlichen Erinnerungskultur sowie der Medialisierung von Shoah und National
sozialismus, eine neue Debatte um die Frage einer entsprechenden Thematisierung 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Romina Wiegemann: Antisemitismuskritik in der Grundschule 167 

in der Grundschule entwickelte. Kinder stießen z.B. durch Filme, Bücher, Mahnma
le und Gedenkveranstaltungen immer früher in ihrem Alltag auf die Vergangenheit, 
womit der für die Grundschuldidaktik entscheidende Lebensweltbezug kaum mehr 
negiert werden konnte. Auch aus der Perspektive der Geschichtsdidaktik wurde 
die Notwendigkeit einer frühen Auseinandersetzung mit Shoah und National
sozialismus zunehmend erkannt. Es konnte belegt werden, dass die curriculare 
Verhandlung in der neunten oder zehnten Klasse zu spät einsetzt, um noch pro
duktiv auf die Wissensbestände der Jugendlichen einzuwirken (vgl. Zülsdorf- 
Kersting 2013, zit. bei Koch 2017: 20). Die Diskussion fokussierte sich stark auf 
die grundsätzliche Frage der emotionalen Zumutbarkeit der Thematisierung von 
Shoah und Nationalsozialismus. Zum einen wurde vor der Traumatisierung der 
Kinder gewarnt, zum anderen vor der Bagatellisierung der Shoah (vgl. Heyl 1998). 
Die Entwicklung einer altersgemäßen pädagogischen Methodik, Didaktik und 
Praxis blieb jedoch in Deutschland, anders als in Israel, weitgehend auf der Strecke. 
Ungeachtet dessen wirkt die Geschichte bis heute in- und außerhalb der Schule 
auf Kinder ein, in Form von Erinnerungskultur, familiärer und gesellschaftlicher 
Verhandlung, aber auch materialisiert in Kinder- und Jugendbüchern und Filmen. 

Trotz der (bildungs-)politischen Beschwörungen der Relevanz einer pädagogi
schen Auseinandersetzung mit Shoah und Nationalsozialismus und der empirisch 
belegten Wissenslücken bei Erwachsenen (vgl. Papendick et al. 2021), Kindern (vgl. 
z.B. Koch 2017) und Jugendlichen (vgl. Papendick et al. 2023), bilden sie in den 
Grundschullehrplänen keinen verpflichtenden Gegenstand. Sie können allerdings 
fakultativ im Sach-, Religions- oder im Deutschunterricht ab der dritten Klasse 
aufgegriffen werden (vgl. Mkayton 2011: 1), wobei es den Lehrkräften individuell 
überlassen bleibt, welche pädagogischen Ansätze sie dabei verfolgen. Grundsätzlich 
mangelt es an verbindlichen Qualitätskriterien, sodass auch Effekte erzeugt wer
den, die der pädagogischen Intention zuwiderlaufen (vgl. Enzenbach 2011: 272f). 
Zugleich geht jede noch so wohlmeinende Thematisierung der Vergangenheit, z.B. 
im Sachunterricht, in Deutsch, Ethik oder Religion immer mit der Gefahr einher, 
dass sich bei diesem Anlass Reproduktionen von Antisemitismus vollziehen. Für 
Nachfahr:innen der Verfolgtengruppen liegt in der Beliebigkeit der Aufbereitungen 
ein spezifisches Gewaltpotenzial. So reproduziert sich auch aktueller Antisemi
tismus, oft mit gegenteiliger Intention, ungebrochen in den diversen medialen 
und literarischen Darstellungen der Vergangenheit (vgl. z.B. Diehle/Hedenkamp/ 
Henjes 2022), die auch Eingang in die Grundschule finden. Die Notwendigkeit ex
plizit antisemitismuskritischer Kompetenzen, die auch den Schutz von Betroffenen 
einschließen und es Lehrkräften ermöglichen, mit antisemitischen Strukturen in 
der Schule wirksam umzugehen, findet generell, aber gerade im Kontext der Shoah 
und des Nationalsozialismus noch immer zu wenig Beachtung (vgl. Wiegemann 
2022: 183f). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Auch insgesamt finden Themen wie aktueller Antisemitismus, Rassismus und 
andere Formen von diskriminierender Gewalt in der Grundschule wenig päd
agogische und institutionelle Anerkennung. Die in der BRD reformpädagogisch 
aufgegriffene Konzeption von Grundschule als »Schonraum« (vgl. Baader 2004: 421) 
kann einen Umgang mit gesellschaftlichen Themen in der Grundschule zusätzlich 
erschweren. Die Vorstellung eines Lernraums, in dem Kinder frei von Gefahren und 
schädlichen Einflüssen ihre Entwicklung vollziehen, erscheint u.a. angesichts der 
Erfahrungen, die von Antisemitismus, Rassismus und anderen Diskriminierungs
formen betroffene Kinder in der Schule machen, paradox. Dieser Widerspruch kann 
nur aufgelöst werden, indem zunächst anerkannt wird, dass die pädagogischen 
Schutzreflexe sich hier nur auf diejenigen Kinder beziehen, die der dominanten 
Norm entsprechen (vgl. Eggers 2013: 167 zit.n. Wiegemann 2022). Stattdessen 
verbleibt die Auseinandersetzung mit Gewalt- und Diskriminierungsverhältnissen 
im Privaten, obwohl der grundschulpädagogisch entscheidende Lebensweltbezug 
insbesondere für jene Kinder, die diskriminierende Gewalt erfahren, ebenso auf 
der Hand liegt wie die Folgewirkungen, die sie aufgrund ihres jungen Alters po
tenziell davontragen. Auch das antisemitismuskritische Korrektivpotenzial, das 
die Grundschule in Form einer Bearbeitung entsprechender Vorstellungen und 
Ressentiments bieten könnte, bleibt weitgehend ungenutzt. Der gesellschaftlichen 
und interfamiliären Weitergabe von antisemitischen Dispositionen an Kinder wird 
institutionell weiterhin wenig entgegengesetzt. 

4 Dimensionen von aktuellem Antisemitismus in der Grundschule 

4.1 Die Wahrnehmung von Antisemitismus im Grundschulkontext 

Die Involviertheit von Kindern in antisemitische Strukturen wirft nach wie vor viele 
Fragen an Forschung und Bildung auf. Antisemitismus in der Schule hat dank zivil
gesellschaftlicher Anstrengungen und ersten schulbezogenen Forschungsprojekten 
(vgl. z.B. Bernstein 2020, Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023, Chernivsky/Lorenz-Sinai/ 
Schweitzer 2023) an Sichtbarkeit gewonnen, wobei allerdings eher die Sekundarstu
fen im Vordergrund standen. Erst in jüngster Vergangenheit kommen Kindertages
stätten und Grundschulen in den Blick, wozu nicht zuletzt das diesem Sammelband 
zugrundeliegende Verbundprojekt beiträgt. 

Zusätzlich lassen Studien zum historischen Wissen von Grundschüler:innen 
über den Nationalsozialismus und die Shoah gewisse Rückschlüsse auf eine Einge
bundenheit von Kindern in familiäre und gesellschaftliche Formen der Vergangen
heitsabwehr sowie Antisemitismus zu (vgl. Becher 2008; Koch 2017; Braband/Körs 
in diesem Band). Sie zeigen, dass kindliche Vorstellungen von Jüdinnen:Juden als 
»Fremde« bzw. »Andere« latent antisemitische Fragmente bis hin zu expliziten ste

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Romina Wiegemann: Antisemitismuskritik in der Grundschule 169 

reotypen Zuschreibungen von Überlegenheit und Reichtum enthalten (vgl. Becher 
2009: 175ff). Entsprechende Differenzkonstruktionen sind offenbar nicht nur sehr 
früh angelegt, sondern werden, wie u.a. Schulbuchanalysen gezeigt haben, auch 
an unterschiedlichen Stellen im späteren Schulunterricht potenziell verstärkt (vgl. 
Rajal 2021: 184). 

Die Historisierung, Tabuisierung und Distanzierung von Antisemitismus bil
den seit 1945 gesellschaftliche Traditionslinien (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 
23), die auf Institutionen und ihre Selbstverständnisse bis heute Einfluss nehmen. 
Häufig reichen die in Schule vorherrschenden Problemverständnisse nicht aus, 
um Anknüpfungspunkte für wirksame antisemitismuskritische Strategien oder 
Interventionen zu bieten. Entsprechend mangelt es an institutionellen Verständ
nissen, die Antisemitismus als historisch angelegte Struktur und Erfahrung von 
Jüdinnen:Juden Rechnung tragen (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024: 7). Anti
semitismus nach 1945 wird bis heute politisch und gesellschaftlich mehrheitlich 
noch immer als Ausnahme von der Regel verstanden, was sich in der Rede von 
›Einzelfällen‹ ebenso widerspiegelt wie in der Annahme, es handele sich dabei 
vorrangig um individuell angelegte Vorurteile. Ausgehend vom institutionsspezifi
schen Selbstverständnis der Grundschule und ihrer tendenziellen Ausklammerung 
unbehaglicher Thematisierungen kann davon ausgegangen werden, dass derart 
verkürzte Problemverständnisse gerade hier verstärkt auftreten. 

4.2 Fallbeispiel zum Verständnis antisemitischer Strukturen 
in der Grundschule 

Das folgende Fallbeispiel stammt aus der Arbeit der Beratungsstelle OFEK e.V.1 und 
illustriert die bis hierhin beschriebenen Leerstellen im Umgang mit Antisemitis
mus. Darüber hinaus zeigt es die Notwendigkeit, Antisemitismus als Gewaltver
hältnis zu verstehen, dass sich nicht nur in Form einzelner und individueller Hand
lungen manifestiert, sondern sich in institutionellen Kontexten in Form von Deu
tungen, Reaktionen und Verfahrensweisen niederschlägt (vgl. Chernivsky/Lorenz- 
Sinai 2024). Um dies zu zeigen, wird das Fallbeispiel entlang der drei Dimensionen 
Bezugsrahmen, Betroffensein und Involviertsein sowie Deutungen und Umgang betrachtet. 

Ein Mitarbeiter eines Grundschulhorts meldet einen Vorfall. Er habe im Rahmen 
der jüdischen Feiertage mit den Kindern Chanukka-Kerzen angezündet und mit 
den Kindern über die Tradition des Feiertages gesprochen. Ein 8-jähriger Schü
ler sagte daraufhin, er möge keine Juden. Auf Nachfrage erklärte er, dass er sie 
unter anderem nicht möge, weil sie kein Weihnachten feiern. Der Mitarbeiter ist 

1 OFEK e.V. ist als Fachberatungsstelle auf Antisemitismus und Community-basierte Betroffe
nenberatung spezialisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

selbst jüdisch und nun ratlos im Umgang mit dem Kind. Außerdem hatte er sich 
mehr Unterstützung durch Kolleg:innen erhofft. Diese waren eher belustigt über 
die Aussage des Kindes und verharmlosten die Situation sehr. (OFEK-Beratungs
stelle e.V.) 

Bezugsrahmen: Thematisierung jüdischer Religion und Tradition 
Während des Anzündens der Chanukka-Kerzen durch den jüdischen Mitarbei
ter werden seitens eines Schülers antisemitische Dispositionen aufgerufen. Der 
Bezugsrahmen dieser Konstellation ist typisch für das Auftreten antisemitischer 
Manifestationen. Die Forschung belegt, dass u.a. die Behandlung jüdischer Religi
on und Tradition eine häufige Gelegenheitsstruktur für antisemitische Handlungen 
darstellt (vgl. z.B. Bernstein 2020). Jüdische Schüler:innen werden in diesen Zu
sammenhängen auch vielfach im Sinne einer »Repräsentationslogik« (Bernstein 
2020: 97) von nichtjüdischen Lehrpersonen als Expert:innen des Judentums hervor
gehoben. Wie die hier eingeführte Situation jedoch zeigt, werden entsprechende 
Differenzkonstruktionen auch abseits der expliziten Herstellung und Zuweisung 
von Repräsentationsrollen wirksam. Dass sich diese Mechanismen nicht auf den 
unterrichtlichen Kontext beschränken, wird am Hortsetting deutlich. Es zeigt sich 
die Notwendigkeit, den Umgang mit Antisemitismus einerseits fach- und unter
richtsspezifisch zu reflektieren, und ihn andererseits als institutionelle Aufgabe zu 
verstehen, die die gesamte Schulsphäre miteinschließt. Auf pädagogischer Ebene 
konterkariert die Situation die populäre Vorstellung, dass die Vermittlung von 
jüdischer Religion und Kultur per se einen antisemitismuskritischen Mehrwert 
aufweist. 

Betroffensein und Involviertsein 
Um im vorliegenden Beispiel auf die Betroffenenperspektive einzugehen, ist es 
hilfreich, die Primär- und Sekundärsituation des Sachverhaltes differenziert zu 
betrachten. Die Primärsituation entsteht durch die Aussage des Kindes, die eine 
Wirkung entfaltet, und in der das hierarchische Verhältnis zwischen Erwachse
nem und Schüler zulasten des konkret betroffenen Hortmitarbeiters mindestens 
irritiert wird. Auch wenn über die konkrete Anwesenheit jüdischer Schüler:innen 
nichts bekannt ist, ist der Raum durch die Handlung verletzt (vgl. Ensinger 2013: 11) 
und für Jüdinnen:Juden unsicherer geworden. Die Sekundärsituation entsteht, als 
der betroffene Mitarbeiter den Austausch mit den Kolleg:innen sucht. Hier bleibt 
nicht nur eine Anerkennung seiner Erfahrung aus, sondern sie wird durch die 
belustigten und bagatellisierenden Reaktionen der Kolleg:innen verstärkt. Diese 
kumulierende Wirkung ist für antisemitische Erfahrungen konstitutiv und verweist 
auf die Notwendigkeit, Antisemitismus »nicht nur situativ zu begreifen«, sondern 
als »multilaterale Konstellation« zu verstehen, die ihn »sozial herstellt, legitimiert 
und aufrechterhält« (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024: 15). Antisemitismus zeigt 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Romina Wiegemann: Antisemitismuskritik in der Grundschule 171 

sich im Fallbeispiel auch als »prozessuales Gewaltverhältnis« (ebd.), das Betroffene 
immer wieder dazu zwingt, um »Anerkennung für ihre Erfahrungen zu ringen« 
(ebd.). Der mangelnde antisemitismuskritische Konsens seitens der Kolleg:innen 
verhindert außerdem die professionelle Beratung darüber, wie mit der Aussage des 
Kindes umzugehen ist bzw. welche Handlungsschritte einzuleiten sind. 

Deutungen und Umgang 
Die Sekundärsituation verdeutlicht die empirisch mehrfach belegte Schwierigkeit, 
einen angemessenen Umgang mit Antisemitismus in der Schule zu finden. Ver
breitete Strategien sind die Bagatellisierung oder die Einordnung antisemitischer 
Handlungen als Provokation, Witz oder Spaß (vgl. Bernstein 2020: 145). Auch andere 
normalisierende Subsumtionen von Antisemitismus unter »testosteronmotivier
tes«, »gedankenloses« oder »jugendtypisches Verhalten« (vgl. Chernivsky/Lorenz- 
Sinai 2023: 71f) verhindern eine angemessene Anerkennung. 

Auch wenn dazu noch keine empirischen Erkenntnisse vorliegen, legen Erfah
rungen aus der Bildungsarbeit nahe, dass derart normalisierende Deutungsmuster 
in der Grundschule spezifische Formen annehmen, die wiederum mit dem jungen 
Alter der Kinder begründet werden. Mit der häufigen Auffassung, dass die Schü
ler:innen nicht wüssten, ›was sie da sagen‹, wird das Einwirken von Antisemitis
mus als Teil gesellschaftlicher, familiärer und institutioneller Sozialisation auf Kin
der außer Acht gelassen. Die daraus resultierende Infantilisierung antisemitischer 
Handlungen in der Grundschule wird durch die verbreitete Vorstellung, Antisemi
tismus trete stets bewusst, intentional oder ideologisch gefestigt in Erscheinung, 
zusätzlich genährt. In Summe verunmöglichen diese Deutungen häufig angemes
sene Umgangsweisen. 

5 Handlungsperspektiven für den Umgang mit Antisemitismus 
in der Grundschule 

Eine Integration von Antisemitismuskritik in den Bildungs- und Erziehungsauftrag 
der Grundschule kann nicht von dem Ansinnen getragen werden, die ›Entstehung‹ 
von Antisemitismus bei Kindern grundlegend ›verhindern‹ zu können. Vielmehr 
müssen entsprechende Überlegungen und Ansätze auf der Einsicht beruhen, dass 
alle in der Grundschule Agierenden in antisemitische Strukturen eingebunden 
sind, von der Schulleitung über die Lehrkräfte, Erzieher:innen, weitere Fach- und 
Aushilfskräfte, Verwaltungsmitarbeiter:innen, Schüler:innen bis hin zu den Eltern 
oder anderen Bezugspersonen der Kinder. Aus dieser Eingebundenheit erwachsen 
permanent Handlungen, die mitunter unbewusst und nicht intendiert sind oder 
auch jenseits der eigenen Wahrnehmung liegen. Zugleich sorgen institutionelle 
Praktiken der »Passivität oder Nicht-Reaktion« von Lehrer:innen und Schulleitun

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

gen (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024: 47) bzw. die normalisierte und permanente 
»Besonderung, Exotisierung und Nicht-Beachtung« (ebd.) jüdischer Schüler:innen 
dafür, dass ein offener Umgang mit dem Jüdischsein in der Schule nicht möglich 
ist. Antisemitische Erfahrungen treffen jüdische Grundschulkinder inmitten ihrer 
Identitätsentwicklung und nehmen potenziell Einfluss auf ihre Biografien. Der 
fehlende Umgang mit Antisemitismus in der Grundschule betrifft ganze Familien 
(vgl. ebd.: 51) und führt nicht selten zu Schulwechseln oder dazu, dass die Wahl der 
weiterführenden Schule von Sicherheitserwägungen geprägt ist. Ein wirksamer 
Umgang mit Antisemitismus setzt ein Verständnis von Antisemitismus als konkret 
auf jüdische Kinder und ihre Familien wirkende Gewalt voraus, die ohne Anpassung 
schulbezogener Verfahren normalisiert bleibt. Die folgenden Impulse haben trotz 
ihrer zum Teil engeren thematischen Anbindung an bestimmte Unterrichtsfächer 
eine fach- und schulübergreifende Geltung, da sich ein antisemitismuskritisches 
Handeln nicht auf einzelne Sphären des Schulalltag beschränken lässt, sondern 
vielmehr ganzheitlich verstanden werden muss. 

5.1 Antisemitismuskritik als ›pädagogisches Rückgrat‹ 

Ein antisemitismuskritisches pädagogisches Handeln in der Grundschule setzt Re
flexionsprozesse voraus, die es insbesondere Lehrkräften ermöglichen, ihr eigenes 
Handeln in antisemitischen Strukturen wahrzunehmen und mit den sich daraus 
ergebenden Verunsicherungen professionell umzugehen. Hierzu gehören eine Be
wusstwerdung eigenbiografischer Bezüge, gesellschaftlicher Umgangsformen mit 
Antisemitismus in der postnazistischen Gesellschaft (vgl. Chernivsky/Wiegemann 
2022: 54) sowie die Reflexion der Traditionslinien, die einer institutionellen Auf
nahme des Themas in der Grundschule bis heute im Weg stehen. Mit der Bereit
schaft, in entsprechenden Bildungssettings Antisemitismus professionell zu begeg
nen, kann jene Distanz abgebaut werden, die produktiven Umgangsweisen im Sin
ne einer pädagogischen Handlungsfähigkeit möglicherweise im Weg stehen (vgl. 
Wiegemann 2022: 184). Die Entwicklung und Einübung einer antisemitismuskri
tischen Haltung ermöglicht ein flexibleres und angemessenes Aufgreifen themati
scher Bezüge im Unterricht. Zentral und vorrangig ist dabei die Handlungsfähigkeit 
im Umgang mit konkreten antisemitischen Manifestationen, die sich im Schulalltag 
auf unterschiedlichen Ebenen verwirklichen, etwa in der Klasse, auf dem Schulhof, 
im Lehrer:innenzimmer oder beim Elternabend. Die Anerkennung der Alltäglich
keit von Antisemitismus bildet die dafür nötige Grundvoraussetzung. In der Arbeit 
mit Schüler:innen zielt eine antisemitismuskritische Pädagogik daher darauf ab, 
im Sinne einer ›Nebenbei-Pädagogik‹ Gelegenheiten für ein entsprechendes Wir
ken zu erkennen, sie zu suchen, und sie vor allem nicht grundsätzlich zu vermei
den. Die häufig vergleichsweise intensivere Beziehung zwischen Lehrer:innen und 
Schüler:innen in der Grundschule kann hier ebenso zuträglich sein, wie eine Aner

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Romina Wiegemann: Antisemitismuskritik in der Grundschule 173 

kennung der Tatsache, dass gerade auch Erwachsene nicht außerhalb der Verhält
nisse und Strukturen stehen, die Antisemitismus aufrechterhalten. Als Grundorien
tierung kann dabei eine Haltung dienen, die nicht moralisierend und nicht auf den 
Nachweis von Defiziten ausgerichtet ist und die Wirkung von Antisemitismus jen
seits individueller Intentionen dennoch in den Vordergrund rückt. Zugleich dürfen 
die Perspektiven und die Sicherheit jüdischer Kinder nicht zugunsten antisemitis
muskritischer Lernanlässe für andere Schüler:innen missachtet werden. 

5.2 Antisemitismuskritisches Wissen anbieten 

Abgesehen von den Situationen, die im schulischen Alltag spontan aufgegriffen wer
den können, wenn Kinder z.B. entsprechende Fragen stellen oder Interventionen 
erforderlich werden, bieten sich in der Grundschule unterrichts- und fachspezifi
sche Gelegenheiten, an die angeknüpft werden kann. Dazu zählen z.B. der Religi
ons- oder der Ethikunterricht. Zugleich muss hier berücksichtigt werden, dass ge
rade in Momenten der Thematisierung des Judentums antisemitische Reproduktio
nen auftreten (vgl. Chernivsky 2019: 3). Daraus ergibt sich die generelle »Notwendig
keit, die Behandlung des Judentums auf die Grundlage einer antisemitismuskriti
schen Bildung und entsprechender Forschung zu stellen« (Braband/Körs 2024: 645). 
In der konkreten Umsetzung betrifft dies mehrere Ebenen. Primär relevant ist die 
Entwicklung einer Kompetenz, antisemitische Handlungen zu stoppen, Betroffe
ne zu schützen und zugleich die pädagogische Beziehung im Lernraum aufrecht zu 
erhalten. Auch abseits der konkreten und potenziellen Anwesenheit jüdischer Schü
ler:innen ist die Anerkennung der gewaltvollen Wirkung von Antisemitismus weg
weisend für entsprechende Interventionen. Antisemitismus hinterlässt Spuren im 
Lernraum und verletzt seine Integrität, was immer eine angemessene Reaktion er
forderlich macht. Darüberhinausgehend bieten Religions- und Ethikunterricht di
rekte Anknüpfungspunkte für die Vermittlung antisemitismuskritischer Grundla
gen. Ausgehend von den Erkenntnissen über das historische Wissen von Grund
schüler:innen kann hierbei der unter Kindern wie Erwachsenen verbreiteten Vor
stellung entgegengewirkt werden, Antisemitismus habe etwas mit Jüdinnen:Juden 
oder mit ihrer ›anderen‹ Religion zu tun. Anstelle dieser Deutung, die Antisemitis
mus in einen falschen Kausalzusammenhang stellt und seine Ursachen, wenn auch 
indirekt, bei den Betroffenen verortet, kann eine altersangemessene Einführung in 
antisemitische Mechanismen und Wirkungsweisen treten. Einige davon sind vie
len Kindern generalisiert schon vertraut und zugleich im Antisemitismus historisch 
und spezifisch angelegt. Dazu zählen z.B. der Umgang mit unliebsamen Situatio
nen durch Schuldzuweisungen oder die psychische Entlastung, die für andere ent
steht, wenn Jüdinnen:Juden bestimmte Eigenschaften zugeschrieben werden und 
sie so als negative Projektionsfläche dienen. Dieser Zugang soll nicht als simpli
fizierendes bzw. monokausales Erklärungsmodell für Antisemitismus verstanden 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

werden (vgl. Liepach/Geiger 2014: 142). Vielmehr dient er dazu, den Blick auf die 
Bedürfnisse und Motive auf Seite der nichtjüdischen Mehrheit zu richten, die An
tisemitismus aufrechterhalten. Entscheidend dabei ist es, weder die Vorstellungen 
von Antisemitismus als unausweichliche Konstante noch die von Jüdinnen:Juden als 
»ewige Sündenböcke« zu fördern (ebd.: 143). 

Auch über die Effekte, die Antisemitismus für Betroffene hat, kann ein Gespräch 
eröffnet werden, ohne dass sie in homogenisierender Weise oder als mitleidsaufru
fende Opfer thematisiert werden. 

5.3 Antisemitismuskritische Shoah Education in der Grundschule 

Wie eng die Auseinandersetzung mit aktuellem Antisemitismus mit der Wir
kungsgeschichte von Nationalsozialismus und Shoah in Verbindung steht, zeigt 
sich bereits bei Grundschulkindern sehr deutlich. Kinder stoßen früh auf die Er
innerungskultur und stellen in ihren Familien Fragen über die Vergangenheit. 
Dabei werden im familiären Sprechen einerseits wenig akkurate Geschichtsbil
der vermittelt, andererseits gehen darin auch antisemitische Vorstellungen auf 
Kinder über (vgl. Wiegemann 2022; Koch 2017). Entsprechend verstreichen auch 
Gelegenheiten, bei denen ein angemessenes Verständnis von Antisemitismus bei 
Kindern entwickelt werden könnte. Diese doppelte Herausforderung birgt zugleich 
ein weitgehend ungenutztes Potenzial der Grundschule, sich einer »antisemitis
muskritischen Shoah Education« anzunehmen (vgl. Wiegemann 2022: 213). Dieser 
Zugang muss dabei nicht auf pädagogisch intendierte Thematisierungen von Na
tionalsozialismus und Shoah beschränkt bleiben, wie sie ab der dritten Klasse etwa 
im Sach- oder Deutschunterricht erfolgen können. Eine antisemitismuskritische 
Shoah Education ist auch als ein Ansatz zu verstehen, der es ermöglicht, Annah
men von Schüler:innen bezüglich der Vergangenheit aufzugreifen und zugleich 
ein Verständnis von Antisemitismus zu fördern. So geht es hier nicht darum, ein 
umfängliches oder detailgetreues Wissen über den Nationalsozialismus und die 
Shoah weiterzugeben, sondern darum, die kindlichen Vorstellungen antisemitis
muskritisch zu ergänzen bzw. das von Kindern dargebotene historische Wissen 
angemessen einzuordnen. Orientierung über die Möglichkeiten und Grenzen der 
Thematisierung dieser Vergangenheit mit Grundschulkindern bieten die Ansätze, 
die der German Desk an der International School für Holocaust Studies in Yad 
Vashem entwickelt hat (vgl. Hartmann 2012). Um ein ausschließlich historisches 
Verständnis von Antisemitismus bei Kindern zu vermeiden, sollte thematisiert 
werden, dass es Antisemitismus schon lange vor dem Nationalsozialismus ge
geben hat und er auch bis in die Gegenwart existiert. Sinnvoll ist es außerdem, 
sich konkret mit wiederkehrenden Fragen von Kindern über Vergangenheit und 
Gegenwart auseinanderzusetzen, z.B. warum Polizei vor der Synagoge steht, 
warum Jüdinnen:Juden verfolgt wurden, warum es Antisemitismus noch immer 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Romina Wiegemann: Antisemitismuskritik in der Grundschule 175 

gibt etc. Die Antworten auf diese oder ähnliche Fragen können selten aus dem 
Stand in einer Weise abgerufen werden, die der Förderung eines antisemitis
muskritischen Bewusstseins bei Kindern zuträglich sind. Die Entwicklung einer 
antisemitismuskritischen Shoah Education ergibt sich in der Grundschule insofern 
als fachübergreifende pädagogische Notwendigkeit, da Fragen über die national
sozialistische Vergangenheit und die Shoah jederzeit in unterschiedlichen Fächern 
auftreten können. 

5.4 Institutionelle Rahmung 

In der bildungspolitischen Konzeption von Grundschule finden die Realitäten von 
Antisemitismus, Rassismus und Diskriminierung kaum Berücksichtigung. Dies be
trifft nicht nur deren mangelnde pädagogische Thematisierung, sondern auch das 
Fehlen eines institutionellen Umgangs mit entsprechenden Manifestationen. Ob
wohl Kinderschutzkonzepte in den vergangenen Jahren an Bedeutung gewonnen 
haben, ist der Umgang mit diesen Formen von Gewalt darin meistens nicht erfasst. 
Neben der Diversifizierung pädagogischer Schutzmechanismen sind vor allem in
stitutionelle Handlungsmaximen im Sinne einer antisemitismus-, rassismus- und 
diskriminierungskritischen Gesamtstrategie so anzupassen, dass die Grundschule 
für Kinder, aber auch für Kolleg:innen, die nicht der dominanten Normvorstellung 
entsprechen, sicherer wird. Im Hinblick auf eine antisemitismuskritische Grund
schulentwicklung ist die institutionelle Mitberücksichtigung der Perspektiven, Be
züge und Erfahrungen jüdischer Kinder und ihrer Familien daher eine zentrale Vor
aussetzung. Die Förderung der Auseinandersetzung mit Antisemitismus für Schul
leitungen, Lehrkräfte und weiteres Fachpersonal, die Anerkennung antisemitischer 
Vorfälle und Praktiken als institutionelle Strukturmerkmale und der daran orien
tierte Ausbau von Schutz- und Beschwerdewegen sind in diesem Zusammenhang 
als strukturbildende Maßnahmen zu begreifen, die in handlungsleitende Schulkon
zepte überführt werden müssen (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024: 52). Die Klä
rung von thematisch bezogenen Zuständigkeiten im Sinne schulinterner Ansprech
personen für alle Kolleg:innen, Schüler:innen und Eltern sowie die Vernetzung mit 
spezialisierten Bildungsträgern und Beratungsstellen können hier erste, wegwei
sende Schritte sein. 

6 Schlussbetrachtung 

Wie in diesem Beitrag dargestellt wurde, ist Antisemitismuskritik in der Grund
schule eine ganzheitliche und unterschiedliche Handlungsebenen umfassende 
Aufgabe. Sie berührt Herausforderungen, die einerseits mit dem mangelnden ge
sellschaftlichen Umgang mit Antisemitismus verknüpft sind und die andererseits 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

mit Leerstellen in Verbindung stehen, die die Auseinandersetzung mit gesellschaft
lichen und politischen Themen im Primarbereich insgesamt prägen. Zu letzteren 
zählen z.B. die Defizite, die die Demokratiebildung in der Grundschule bis heute 
insgesamt aufweist. So bleibt die politische Bildung in der Grundschule einem 
emanzipatorischen Anspruch im Allgemeinen fern und reproduziert in der Regel 
weiterhin »simplifizierende und harmonisierende Gesellschaftsbilder« (Bade 2024: 
13). Diese Praxis steht den Prinzipien einer antisemitismuskritischen Pädagogik 
entgegen, die von einer Aufwertung bestehender sozialwissenschaftlich-trans
disziplinärer Konzepte für die politische Bildung in der Grundschule profitieren 
würde (vgl. Autorengruppe Fachdidaktik 2015). Dafür ist die Abkehr von einem 
historisch gewachsenen, tendenziell defizitären Blick auf Kinder und ihre kogni
tiven und emotionalen Fähigkeiten eine Grundvoraussetzung. Zugleich bleiben 
(auch angehende) Lehrpersonen und Schulleitungen die zentralen Adressat:innen 
antisemitismuskritischer Bildungsprozesse. Als schulorganisatorisch und pädago
gisch Verantwortliche können sie ein tragfähiges Verständnis von Antisemitismus 
entwickeln, ein professionelles Handeln einüben und institutionalisieren und eine 
entsprechende Haltung an Schüler:innen und Kolleg:innen weitergeben. Dabei darf 
nicht aus dem Blick geraten, dass die gesellschaftlichen Leerstellen im Umgang mit 
Antisemitismus nicht zufällig entstanden sind, sondern aufs Engste mit kollektiven 
Strategien der Abwehr einer als unliebsam wahrgenommenen Vergangenheit in 
Verbindung stehen. Diese Entwicklungslinie trägt sich in der Grundschule bis heute 
besonders deutlich fort und zeigt sich, wie ausgeführt, u.a. in der Tradition der 
pädagogisch legitimierten Dethematisierung von Shoah und Nationalsozialismus 
im Unterricht. Diese bildungsgeschichtlich verankerte Strategie und ihre Folgewir
kungen berühren den Umgang mit Antisemitismus in der Grundschule maßgeblich 
und schaffen eine Ausgangssituation, die die Einführung antisemitismuskritischer 
Strukturen umso notwendiger macht. 

Literatur 

Autorengruppe Fachdidaktik (2015): Was ist gute politische Bildung. Leitfaden für 
den sozialwissenschaftlichen Unterricht, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag. 

Baader, Meike S. (2004): »Der romantische Kindheitsmythos und seine Kontinui
tät in der Pädagogik und in der Kindheitsforschung«, in: Zeitschrift für Erzie
hungswissenschaft 3, S. 416–430. 

Bade, Gesine (2024): Lehrkräfte im Sachunterricht zwischen Anspruch und Wirk
lichkeit. Unterschätzte Potenziale Politischer Bildung in der Grundschule, 
Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Romina Wiegemann: Antisemitismuskritik in der Grundschule 177 

Becher, Andrea (2008): »Holocaust und Nationalsozialismus im Sachunterricht the
matisieren. Konsequenzen aus einer qualitativ-empirischen Studie zu Vorstel
lungen von Kindern«, in: widerstreit-sachunterricht 11, S. 1–11. 

Becher, Andrea (2009): Die Zeit des Holocaust in Vorstellungen von Grundschulkin
dern. Eine empirische Untersuchung im Kontext von Holocaust Education, Ol
denburg: Didaktisches Zentrum der Carl von Ossietzky Universität. 

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus an Schulen in Deutschland. Befunde – Ana
lysen – Handlungsoptionen, Weinheim: Beltz Juventa. 

Braband, Janne/Körs, Anna (2024): »Judentum im Religionsunterricht in der 
Grundschule: zwischen Nicht-Thematisierung, Stereotypisierung und Antise
mitismusprävention«, in: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 8, 
S. 643–665. 

Chernivsky, Marina (2019): ››Antisemitismus an der Schule entgegenwirken – Ler
nen am sicheren Ort‹‹, in: Medaon – Magazin für jüdisches Leben in Forschung 
und Bildung 13, S. 1–11. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai Friederike/Schweitzer, Johanna (2023): Von Anti
semitismus betroffen sein. Deutungen und Umgangseisen jüdischer Familien 
und junger Erwachsener, Weinheim: Beltz. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2023): Antisemitismus im Kontext 
Schule. Deutung und Praktiken von Lehrkräften, Weinheim: Beltz. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2024): Institutioneller Antisemitis
mus in der Schule. Schule ohne Rassismus. Schule mit Courage (Hg.), Baustein 
14, Berlin. 

Chernivsky, Marina/Wiegemann, Romina (2022): »Antisemitismuskritik als Rück
grat pädagogischen Handelns«, in: Victoria Kumar/Werner Dreier/Peter Gaut
schi/Nicole Riedweg/Linda Sauer/Robert Sigel (Hg.), Antisemitismen. Sondie
rungen im Bildungsbereich, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag, S. 52–70. 

Diehle Ariana/Hedenkamp, Rebecca/Henjes, Friederike (2022): Die Pfefferkörner, 
Stolpersteine. Eine solidarische Kritik. https://narrt.de/wp-content/uploads/2 
022/04/Dihle_ua_Pfefferkoerner_Stolpersteine.pdf. Zugegriffen 31.10.2024. 

Ensinger, Tami (2013): »Für eine differenzierte Wahrnehmung des Lernraums und 
unterschiedliche Motivationen hinter Antisemitismus«, in: Bildungsstätte An
ne Frank (Hg.), Weltbild Antisemitismus. Didaktische und methodische Emp
fehlungen für die pädagogische Arbeit in der Migrationsgesellschaft, Frankfurt 
a.M.: Bildungsstätte Anne Frank, S. 9–15. 

Enzenbach, Isabel (2011): Klischees im frühen historischen Lernen. Jüdische Ge
schichte und Gegenwart, Nationalsozialismus und Judenfeindschaft im Grund
schulunterricht, Berlin: Metropol Verlag. 

Flügel, Alexandra (2009): »Kinder können das auch schon mal wissen…«. National
sozialismus und Holocaust im Spiegel kindlicher Reflexions- und Kommunika
tionsprozesse, Opladen/Farmington Hills: Budrich Uni Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://narrt.de/wp-content/uploads/2022/04/Dihle_ua_Pfefferkoerner_Stolpersteine.pdf
https://narrt.de/wp-content/uploads/2022/04/Dihle_ua_Pfefferkoerner_Stolpersteine.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://narrt.de/wp-content/uploads/2022/04/Dihle_ua_Pfefferkoerner_Stolpersteine.pdf
https://narrt.de/wp-content/uploads/2022/04/Dihle_ua_Pfefferkoerner_Stolpersteine.pdf


178 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Gessner, Susann/Klingler, Philipp/Schneider, Maria (2023): »Einführung in den 
Sammelband«, in: Susann Gessner/Philipp Klingler/Maria Schneider (Hg.), Po
litische Bildung im Sachunterricht der Grundschule. Impulse für Fachdidaktik 
und Unterrichtspraxis, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag, S. 8–12. 

Hartmann, Deborah (2012): »Lernen über den Holocaust. Altersspezifische Zugänge 
und Zugänge der der Gedenkstätte Yad Vashem«, in: widerstreit-sachunterricht 
8, S. 171–182. 

Heyl, Matthias (1998): »›Nein, aber…‹ oder: Warum?«, in: Jürgen Moysich/Matthias 
Heyl (Hg.), Der Holocaust – ein Thema für den Kindergarten und Grundschule?, 
Hamburg: Karl Krämer Verlag, S. 120–141. 

Koch, Christina (2017): Wissen von Kindern über den Nationalsozialismus. Eine 
quantitativ-empirische Studie im vierten Schuljahr, Berlin: Springer. 

Liepach, Martin/Geiger, Wolfgang (2014): Fragen an die jüdische Geschichte. Dar
stellungen und didaktische Herausforderungen. Lizenzausgabe für die Bundes
zentrale für politische Bildung, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag. 

Mkayton, Noa (2011): »Holocaustunterricht mit Kindern – Überlegungen zu einer 
frühen Erstbegegnung mit dem Thema Holocaust im Grundschul- und Unter
stufenunterricht«, in: Medaon – Magazin für jüdisches Leben in Forschung und 
Bildung 5, S. 1–9. 

Papendick, Michael/Rees, Jonas/Scholz, Maren/Zick, Andreas (2021): Multidimen
sionaler Erinnerungsmonitor (MEMO) IV- Fokusbericht, Institut für interdis
ziplinäre Konflikt- und Gewaltforschung (IKG), Universität Bielefeld. 

Papendick, Michael/Rees, Jonas/Scholz, Maren/Zick, Andreas (2023): Multidimen
sionaler Erinnerungsmonitor MEMO-Jugendstudie, Institut für interdiszipli
näre Konflikt- und Gewaltforschung (IKG), Universität Bielefeld. 

Rajal, Elke (2021): »Möglichkeiten und Grenzen antisemitismuskritischer Pädago
gik. Anregungen für die Bildungsarbeit«, in: Marc Grimm/Stefan Müller (Hg.), 
Bildung gegen Antisemitismus. Spannungsfelder der Aufklärung, Frankfurt 
a.M.: Wochenschau Verlag, S. 182–198. 

Wiegemann, Romina (2022): »Die Thematisierung der Shoah in der Grundschu
le. Eine antisemitismuskritische Perspektivierung«, in: Marina Chernivsky/ 
Friederike Lorenz-Sinai (Hg.), Die Shoah in Bildung und Erziehung heute. Wei
tergaben und Wirkungen in Gegenwartsverhältnissen, Opladen/Berlin/Toronto: 
Budrich, S. 175–189. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Konstruktion von Kindheit in 

gedenkstättenpädagogischen Angeboten für Kinder 

im Grundschulalter 

Alexandra Flügel und Irina Landrock 

1 Zur Thematisierung des Nationalsozialismus mit Kindern 
im Grundschulalter 

NS-Gedenkstätten gelten als Institutionen kollektiver Erinnerung an die natio
nalsozialistische Vergangenheit und ihre Verbrechen sowie des Gedenkens an die 
Opfer des nationalsozialistischen Regimes (vgl. Lutz 2015: 184). Sie sind als histori
sche Orte mit ihren dinglichen Überresten Orte der Erinnerung und des Trauerns, 
dienen der Bewahrung der Relikte und gelten zudem als »wissenschaftlich fundierte 
Lernorte« (Knoch 2018). Ihre Bildungsarbeit richtet sich vornehmlich an Jugendli
che, doch in den letzten Jahren berichten Gedenkstätten von vermehrten Anfragen 
von Grundschulen. Mittlerweile bieten einige Gedenkstätten speziell für Kinder 
im Grundschulalter ausgewiesene Angebote an. Einzelne Gedenkstätten blicken 
auf eine über 20-jährige Erfahrung in der Arbeit mit Kindern im Grundschulalter 
zurück und haben erste konzeptionelle Ideen zur Gedenkstättenarbeit mit Kindern 
vorgelegt (vgl. z.B. Dehoff/Ruppert-Kelly 2018; Gabriel 2018; Jakobs/Schlieck 2018; 
Kirschbaum 2018; Rohrbach 2018). Jüngst schlägt auch die Ständige Wissenschaft
liche Kommission der Kultusministerkonferenz (SWK 2024) in ihrem Gutachten 
Demokratiebildung als Auftrag der Schule – Bedeutung des historischen und politischen Fach
unterrichts sowie Aufgabe aller Fächer und der Schulentwicklung vor, bereits in Klasse fünf 
das Thema »Nationalsozialismus und das Thema moderne Demokratie« (ebd.: 44) 
zu implementieren. Das Gutachten knüpft damit an eine Argumentationslinie an, 
die insbesondere in Zeiten demokratiefeindlicher, rechtsextremistischer, antise
mitischer, rassistischer und populistischer Anfeindungen Demokratiebildung und 
historisch-politisches Lernen zum Thema Nationalsozialismus verbindet (Hollstein 
et al. 2002; Landrock/Flügel 2021; Meseth 2019). Während das wissenschaftliche Be
ratergremium zwar Schüler:innen ab der Klasse fünf, jedoch die Grundschule nicht 
explizit benennt, findet im grundschulpädagogischen und sachunterrichtsdidak
tischen Feld seit über zwei Jahrzehnten eine Auseinandersetzung zur Bearbeitung 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

der nationalsozialistischen Vergangenheit im Grundschulunterricht statt. Dabei 
veränderten die in der ersten Dekade des 21. Jahrhunderts vorgelegten empirischen 
Arbeiten den grundschulpädagogischen und sachunterrichtsdidaktischen Diskurs 
dahingehend, dass eine Bearbeitung des Themas Nationalsozialismus mit Grund
schüler:innen nicht mehr grundsätzlich in Frage gestellt wird. Die empirischen 
Befunde verweisen auf die kindlichen Lernvoraussetzungen und ihre Kompetenzen 
historischen Denkens (vgl. Becher 2009; Hanfland 2008) und arbeiten differenziert 
ihr (Vor-)Wissen zum Thema Nationalsozialismus (vgl. Koch 2017) sowie ihre Invol
vierung in den gesellschaftlichen Erinnerungsdiskurs (vgl. Becher 2009; Deckert- 
Peaceman 2002; Flügel 2009; Koch 2017) heraus. Besonders relevant ist dabei, dass 
durchaus problematische Vorstellungsinhalte von Kindern zur NS-Geschichte, wie 
beispielsweise der sogenannte ›Hitler(zentr)ismus‹ oder antisemitische Fragmente 
(vgl. z.B. Becher 2009; Koch 2017), nicht als kindspezifische Kompetenzdefizite 
verstanden werden, sondern über eine Teilhabe an gesellschaftlicher Erinne
rungskultur (vgl. Flügel 2009) und Involvierung in öffentlich gedeutete Narrative 
(Deckert-Peaceman 2002) erklärt werden. Damit sind diese Arbeiten anschlussfähig 
an ein Verständnis von der Eingebundenheit von Kindern und ihren Praktiken der 
Differenzkonstruktionen in gesellschaftliche Machtordnungen (vgl. Diehm/Kuhn 
2005; Machold 2015), das Kinder »weder als ›unschuldig‹ oder ›gefährlich‹, sondern 
als in soziale Verhältnisse und Ordnungen eingebundene Akteur:innen, die sich 
aktiv und souverän in diesen zu bewegen verstehen« (Rensch-Kruse et al. 2024: 85), 
begreift. 

Rückblickend ist zu konstatieren, dass die Studien, in denen die Thematisierung 
des Nationalsozialismus in der Grundschule mit unterschiedlichen Schwerpunkten 
untersucht wurde, übergreifend das Ziel verfolgten, mit empirisch fundierten 
Antworten auf Vorbehalte zu reagieren. Es wurde angenommen, eine Thematisie

rung des Nationalsozialismus mit Grundschulkindern stelle eine Überforderung 
für Kinder dar und trivialisiere zugleich die Verbrechen an den Verfolgten und 
Ermordeten (vgl. Heyl 1998). Mit Blick auf eine Ausgabe der Zeitschrift Grundschule 
Sachunterricht aus dem Jahr 2023, die sich dem Thema (Über-)Leben im National
sozialismus widmet, wird deutlich, dass über die Argumentationsfigur, Kinder als 
gesellschaftliche Akteur:innen und damit als Teilnehmer:innen an Erinnerungs
kultur zu verstehen, eine Thematisierung des Nationalsozialismus mittlerweile 
selbstverständlich begründet wird. Interessant ist, dass zugleich die Vorbehalte 
weiterhin als Spannungsfeld zwischen Überforderung und Bagatellisierung in die 
Debatte integriert werden, welches im Unterricht didaktisch zu bearbeiten sei 
(vgl. Becher/Otten 2023; Enzenbach/Pech/Klätte 2012; Pech 2012). Mit Blick auf 
Grundschüler:innen wird beispielsweise die Bedeutsamkeit von hoffnungsvollen 
Perspektiven (vgl. z.B. Konevic 2006) angeführt, eine Orientierung an Biografien 
Überlebender (vgl. z.B. Hartmann 2012) vorgeschlagen oder die Notwendigkeit 
betont, die Massenvernichtung auszusparen (vgl. z.B. Becher 2009; Pech 2012). Die 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexandra Flügel und Irina Landrock: Gedenkstättenpädagogische Angebote 181 

wenigen konzeptionellen Publikationen, die sich der gedenkstättenpädagogischen 
Arbeit mit Grundschulkindern widmen (vgl. z.B. Dehoff/Ruppert-Kelly 2018; Ga
briel 2018; Jakobs/Schlieck 2018; Kirschbaum 2018; Rohrbach 2018), nehmen explizit 
oder implizit Bezug auf die empirischen Arbeiten aus der Grundschulforschung 
bzw. Sachunterrichtsdidaktik und begründen daran, warum auch Gedenkstät
ten außerschulische Lernorte für Grundschulkinder darstellen können. Zugleich 
verweisen sie auf die oben genannten didaktisch-methodischen Implikationen. 
Folglich werden Kinder im Grundschulalter sowohl im grundschul- als auch im ge
denkstättenpädagogischen Diskurs einerseits selbstverständlich als Partizipant:in
nen von Erinnerungskultur situiert und andererseits als spezifische, in besonderer 
Weise vulnerable Klientel adressiert, für die ›andere‹ didaktische Überlegungen 
notwendig sind. Institutionell organisierte Lernprozesse mit Kindern zum Thema 
Nationalsozialismus bedürfen demnach, anders als bei Angeboten für Jugendliche 
und Erwachsene, einer besonderen Legitimation und einer gesonderten didakti
schen Aufbereitung. Diese Annahme stellt den Ausgangspunkt für diesen Artikel 
und unsere folgenden Analysen dar. Zu betonen ist, dass es nicht unser Anliegen ist, 
die in programmatische Konzeptionen eingelassenen Implikationen zu bewerten. 
Vielmehr untersuchen wir, wie Vorstellungen über Kinder als Besucher:innen im 
konkreten gedenkstättenpädagogischen Setting relevant gemacht werden und 
wie diese Relevanzsetzungen mit der Thematisierung der NS-Vergangenheit ver
knüpft werden. Wir fragen also danach, wie Kinder im Grundschulalter in den 
gedenkstättenpädagogischen Arrangements adressiert werden. 

Dieser analytischen Fragerichtung liegt die Annahme zu Grunde, dass in päda- 
gogischen Formaten Kindheitsbilder hervorgebracht und konstruiert werden (vgl. 
Eckermann/Heinzel/Kreher 2016: 89). Mit einer solchen Perspektive, die danach 
fragt, wie und welche Vorstellungen über die Besucher:innen im Vollzug der ge
denkstättenpädagogischen Veranstaltungen hervorgebracht werden, knüpfen wir 
an eine sozialwissenschaftlich orientierte Kindheitsforschung (vgl. Kelle/Schweda- 
Möller 2017: 127) und kindheitstheoretische Arbeiten an, die pädagogische Situa
tionen hinsichtlich ihrer generationierenden Praktiken untersuchen (vgl. Honig 
2018). 

2 Forschungsmethodologische Kontextualisierung 

Das nachfolgend dargestellte Datenmaterial sowie die darauf bezogenen Analysen 
entstammen einem ethnografischen Forschungsprojekt, welches »Gedenkstät
tenpädagogische Angebote für (Grundschul-)Kinder als sozio-materielle Arran

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

gements«1 aus einer praxistheoretischen Perspektive heraus untersucht. Wir 
fokussieren demnach den gemeinsam hervorgebrachten Sinn in der konkreten 
sozialen Wirklichkeit der gedenkstättenpädagogischen Veranstaltungen (vgl. Hille
brandt 2014: 59; Reckwitz 2003: 292f.), an denen menschliche Akteur:innen ebenso 
wie Dinge, Zeichen, Körper und Räume beteiligt sind. Dementsprechend gehen 
wir davon aus, dass unterschiedliche Personen (Schüler:innen, Kinder in ihrer 
Freizeit, Lehrer:innen, Eltern, Mitarbeiter:innen der Gedenkstätte) mit verschie
denen Erwartungen, Ansprüchen und Perspektiven auf die materielle Dimension 
des Ortes (Überreste des historischen Ortes, didaktisch aufbereitete Relikte und 
historische Quellen, Infrastruktur der Gedenkstätte wie Sitzgelegenheiten, Ar
beitsräume, Büros) treffen und gemeinsam die gedenkstättenpädagogische Praxis 
vollziehen. Diese Praktiken sind eingebunden in verschiedene Kontexte (z.B. erin
nerungskulturelle, peerkulturelle, didaktische) und soziale Ordnungen. Damit geht 
ein spezifischer Blick auf das gedenkstättenpädagogische Geschehen einher: Wir 
richten unsere Perspektive nicht auf die Motive und Absichten der Handelnden, 
nicht auf die Ziele der pädagogischen Konzepte, nicht auf Fragen des Gelingens 
oder Nicht-Gelingens. Vielmehr interessieren wir uns für die Eigenlogik des Ge
schehens, für die Prozesshaftigkeit der Sinnerzeugung und fragen danach, welche 
Handlungsanforderungen und »(impliziten) Probleme« (Breidenstein/Tyagunova 
2020: 200) durch die beteiligten Akteur:innen bearbeitet werden. 

Um uns der Spezifik des gedenkstättenpädagogischen Angebots für Kinder 
zu nähern, fokussieren wir für diesen Artikel das Adressierungsgeschehen im 
gedenkstättenpädagogischen Arrangement. Um dabei jedoch nicht reifizierend 
eine Adressierung der Besucher:innen als kindliche Akteur:innen vorauszusetzen 
(vgl. Honig 2018), haben wir in unseren Analysen nach den Adressierungs- und 
Readressierungspraktiken (vgl. Kuhlmann 2023; Leonhard et al. 2023) zwischen 
Mitarbeiter:innen der Gedenkstätten und Besucher:innen gefragt. Adressierungen 

1 Die von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geförderte Studie »Gedenkstättenpädago
gische Angebote für (Grundschul-)Kinder als sozio-materielle Arrangements« (DFG-Projekt
nummer 465638463) ist an der Universität Siegen angesiedelt und wird unter der Leitung 
von Alexandra Flügel sowie unter Mitarbeit von Irina Landrock durchgeführt (Laufzeit: Herbst 
2022 bis Herbst 2025). Die Studie basiert auf der teilnehmenden Beobachtung von bislang 
25 an Kinder adressierten gedenkstättenpädagogischen Veranstaltungen, wovon 19 in einem 
schulischen und sechs in einem nicht schulischen Kontext stattfanden. Zusätzlich wurden 
ethnografische Interviews mit Personen durchgeführt, die an der Praxis beteiligt waren oder 
für die pädagogisch-didaktische Konzeptionierung der an Kinder adressierten Bildungsan
gebote verantwortlich sind. Insgesamt sind in die Studie fünf Gedenkstätten involviert, de
ren regionale Ortsgeschichte jeweils auf unterschiedliche Verbrechenskomplexe des NS-Re
gimes verweisen und die demnach verschiedene inhaltliche Schwerpunktsetzungen reprä
sentieren, z.B. eine Fokussierung unterschiedlicher Verfolgtengruppen, Verbrechensmecha

nismen oder Widerstandsbewegungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexandra Flügel und Irina Landrock: Gedenkstättenpädagogische Angebote 183 

finden immer vor dem Hintergrund von Normen, Diskursen und Ordnungen statt 
und (re-)produzieren diese zugleich. Somit sind in das Adressierungsgeschehen 
immer auch positionierende Praktiken eingelagert (vgl. Machold 2015: 99), die mit 
(machtvollen) Zuweisungen von Positionen in einer sozialen Ordnung verbunden 
sind (vgl. Ricken/Rose 2023: 39). Vor diesem Hintergrund untersuchen wir in un
seren Adressierungsanalysen, was »Menschen anderen Menschen bedeuten, wer 
sie in ihren Augen sein können und soll(t)en« (Rose 2019: 73). Dabei beziehen wir 
die Beteiligung der (räumlichen) Materialität ein und berücksichtigen damit den 
Charakter von Gedenkstätten, die als historische und gestaltete Orte Narrative 
über die NS-Vergangenheit und über die Implikationen, die mit einem Besuch 
verbunden werden, anbieten. 

Im Anschluss an die nachfolgende verdichtete Analyse von zwei prototypisch 
ausgewählten Beispielsequenzen präsentieren wir zwei Adressierungsmuster sowie 
die darin sichtbar werdenden Handlungsanforderungen gedenkstättenpädagogi
scher Arbeit mit Kindern im Grundschulalter. 

3 Alle können mitmachen – niedrigschwellige Beteiligung und 
Weiterführung der Erzählung 

Zur Einordnung des Adressierungsgeschehens in gedenkstättenpädagogischen An
geboten für Kinder im Grundschulalter ist es hilfreich, sich zu vergegenwärtigen, 
dass Personen bis zu einem Alter von mindestens 12 Jahren grundsätzlich nie al
leine, sondern immer in Begleitung von Erwachsenen eine NS-Gedenkstätte auf
suchen. Die meisten Gedenkstättenbesuche, an denen Kinder beteiligt sind, erfol
gen im schulischen Kontext, wenn also Grundschulklassen in Begleitung ihrer Lehr
kräfte oder anderer erwachsener Betreuungspersonen eine pädagogisch organisier
te Veranstaltung in NS-Gedenkstätten besuchen. Gedenkstättenbesuche von Kin
dern können auch in einem privaten Kontext stattfinden, z.B. wenn Kinder mit ih
ren Eltern im Rahmen eines familiären Ausflugs eine NS-Gedenkstätte besuchen, 
oder auch im Kontext von Ferienprogrammen, die von einzelnen NS-Gedenkstätten 
beispielsweise für Familien angeboten werden. In solchen Fällen findet der Besuch 
immer noch in einem privaten Kontext statt, ist jedoch im Unterschied zum fami
liären Ausflug pädagogisch gerahmt und begleitet. In jedem dieser Fälle wird der 
Gedenkstättenbesuch von Erwachsenen initiiert sowie organisiert und besitzt so
mit einen fremdbestimmten und insbesondere im schulischen Kontext auch einen 
verpflichtenden Charakter. In der Bekanntgabe und Bewerbung von Ferienangebo
ten werden die Veranstaltung im Vorfeld explizit als Angebote für Kinder ab einem 
bestimmten Alter in Begleitung von Erwachsenen ausgewiesen. Hierin deutet sich 
schon vor der jeweiligen Veranstaltung an: Es gibt grundsätzlich Personen, die ge

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

zielt adressiert werden und solche, die vorgängig als Begleitpersonen und somit als 
nicht explizit Adressierte ausgewiesen werden. 

Die nachfolgend dargestellte dichte Beschreibung entstand im Rahmen einer 
ethnografischen Beobachtung eines schulisch gerahmten Gedenkstättenbesuches 
einer Grundschulklasse. Die Gruppe befindet sich vor einem Raum, in dem Men
schen versteckt wurden, die von einer nationalsozialistischen Verfolgung bedroht 
waren. Die Gedenkstättenmitarbeiterin erklärt, dass verschiedene Personen daran 
beteiligt waren, diesen Menschen das Untertauchen zu ermöglichen. 

Die Mitarbeiterin fragt, worum man sich habe kümmern müssen, damit die Leute 
es im Versteck überhaupt ausgehalten haben. Essen, Trinken, ein Bett, Licht äu
ßern die Kinder fragend. Die Mitarbeiterin wiederholt jeweils die einzelnen Ant
worten, kommentiert sie mit »Genau« und schiebt noch eine kurze Erklärung hin
terher, etwa, dass das Essen nur mit Lebensmittelmarken besorgt werden konnte 
oder dass in dem Raum zwei Doppelstockbetten standen. […] Während ich mich 
in dem kleinen, dunkeln Raum umschaue, dringt immer wieder die auffordern
de Frage der Gedenkstättenmitarbeiterin in meine Ohren: »Was noch?« Als ich 
meinen Blick wieder auf die Gruppe richte, scheint das Frage-Antwort-Spiel ins 
Stocken geraten zu sein. Anscheinend ist den Kindern nichts mehr eingefallen. 
»Wo müssen wir denn regelmäßig hin?«, bohrt die Mitarbeiterin nach. »Ah, auf 
Toilette«, äußert ein Kind mit einem Hauch von Erleichterung in der Stimme. Ge
nau, es habe aber keine Toilette gegeben und deswegen hätten die Leute einen 
Eimer gehabt, erklärt die Mitarbeiterin. Den habe aber jemand rausbringen müs

sen, ergänzt sie. […] »Niemand von außen durfte etwas mitbekommen,« sagt sie 
[…]. Wenn im Gebäude Betrieb gewesen sei, hätten die Versteckten Lärm machen 
dürfen. Ansonsten hätten sie ganz, ganz leise sein müssen. »Was machen denn die 
Leute da die ganze Zeit im Versteck? Wie kann man sich da beschäftigen«, fragt 
sie. Schlafen. Was noch? Lesen. Was noch? Reden. Was noch? Karten spielen. Was 
noch? Malen. Was noch? Schreiben. (C1) 

Das obige Frage-Antwort-Format ist charakteristisch für die von uns beobachteten 
Angebote. Anknüpfend an eine Erzählung über Personen oder über Ereignisse, die 
während des gedenkstättenpädagogischen Settings zumeist mit dem Verweis auf 
etwas Materielles und somit sinnlich (z.B. visuell) Wahrnehmbares verbunden ist 
(hier ist es der Raum, der den Verfolgten als Versteck diente), wird eine Frage an 
die Besucher:innen gerichtet. Ebenso wie in der obigen dichten Beschreibung ver
stehen in allen von uns beobachteten Angeboten alle Anwesenden die Fragen der 
Gedenkstättenmitarbeiter:innen als solche, die an Kinder gerichtet sind: weder ant
worten die Erwachsenen (Lehrer:innen, Eltern, Ethnografin), noch wendet sich die 
Mitarbeiterin den Erwachsenen explizit zu. 

In der zuvor dargestellten dichten Beschreibung erfragt die Mitarbeiterin, wor
um sich diejenigen konkret haben kümmern müssen, die versuchten, Verfolgte zu 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexandra Flügel und Irina Landrock: Gedenkstättenpädagogische Angebote 185 

verstecken. Prinzipiell adressiert diese Frage die Schüler:innen als solche, die Ant
worten zur Verfügung haben und damit grundsätzlich über ein Wissen hinsichtlich 
dieses Aspekts verfügen (können). Diese implizite Annahme bestätigen die antwor
tenden Schüler:innen unmittelbar, indem sie verschiedene Begriffe nennen (Essen, 
Trinken, ein Bett, Licht). Allerdings markiert der fragende Tonfall einen Modus der 
Vermutung, nicht des Wissens. 

Die Mitarbeiterin evaluiert die Antworten kontinuierlich mit einem bestäti
genden »Genau« und knüpft an die Nennung von Begriffen weitere Informationen 
(schiebt noch eine kurze Erklärung hinterher, etwa dass das Essen nur mit Lebensmittelmar
ken besorgt werden konnte oder dass in dem Raum zwei Doppelstockbetten standen). Auch 
wenn das zustimmende »Genau« vorgibt, die Antwort sei passend, suggeriert das 
von der Ethnografin als nachbohrend empfundene »was noch?«, dass die Frage noch 
nicht zufriedenstellend beantwortet ist. Auch die Frage der Mitarbeiterin, die als 
indirekter Hinweis gelesen werden kann (Wo müssen wir denn regelmäßig hin?), die 
auf das ins Stocken geratene Antworten der Schüler:innen erfolgt, verweist auf die 
Suche nach einer spezifischen Antwort. Die darauffolgende Replik eines Kindes 
wird mit einem erkennenden ›Ah‹ eingeleitet: die gesuchte Antwort ist gefunden 
und wird in weitere Erläuterungen eingebaut (Genau, es habe aber keine Toilette ge
geben und deswegen […]). Daran schließt eine weitere Frage-Antwort-Passage mit 
identischem Muster an (Was machen denn die Leute da die ganze Zeit im Versteck? Wie 
kann man sich da beschäftigen?«, fragt sie. Schlafen. Was noch? Lesen. Was noch? Reden. 
Was noch? Karten spielen. Was noch? Malen. Was noch? Schreiben). 

Beide Frageimpulse aus der ausgewählten Sequenz des Gedenkstättenbe
suches richten sich nicht auf konkretes historisches Wissen, sondern evozieren 
Vermutungen zu spezifischen sozialen Situationen. Mit den Fragen werden die 
Besucher:innen als solche adressiert, die sich an der Entwicklung des Angebots
narratives beteiligen sollen und können. Dafür sind die Fragen nicht auf konkretes 
historisches Wissen ausgerichtet, sondern fokussieren das Vorstellungsvermögen 
der Besucher:innen. Sie rekurrieren auf Erfahrungswissen und ein Vorstellungs
vermögen in Hinblick darauf, welche alltäglichen und vertrauten Aspekte auf 
die angesprochene und sich allmählich konkretisierende historische Situation 
potenziell übertragbar wären. 

Der Charakter der Fragen changiert dabei zwischen niedrigschwelliger Offen
heit und Erwartung einer spezifischen Aussage: Einerseits suggerieren die Fragen, 
ohne spezifisches (Vor-)Wissen in vielfältiger Weise beantwortbar zu sein, indem ei
ne Fülle an Antworten ›eingesammelt‹ und als passend markiert wird. Andererseits 
ist der Frage-Antwort-Komplex erst dann beendet, wenn eine spezifische Antwort 
gefallen ist und stichwortartig in die weitere Erzählung verwoben wird. 

Zusammenfassend lässt sich an diesem Beispiel hinsichtlich einer Adressierung 
der Besucher:innen festhalten, dass diese erstens als Mitmachende adressiert wer
den, wobei eine Beteiligung über Fragen und Antworten realisiert wird. Zweitens 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

werden sie als solche adressiert, die über irgendein Wissen verfügen, das beitrags
würdig erscheint. Dabei rekurrieren die Fragen auf alltägliches Erfahrungswissen 
sowie Vorstellungsvermögen und ermöglichen auf diese Weise allen auf formaler 
Ebene eine niedrigschwellige Beteiligung, für die keine spezifischen historischen 
Kenntnisse notwendig sind. Gleichzeitig wird das Mitmachangebot gebrochen, in
dem – ggf. mit Unterstützung – konkrete Stichworte für den Fortgang des Veran
staltungsnarratives erzeugt werden. Interessant ist, dass die Besucher:innen die
se Uneindeutigkeit des Frage-Antwort-Musters in ihrem fragenden Antwortmodus 
und in der Erleichterung, die gesuchte Antwort gefunden zu haben, dokumentieren 
und bearbeiten. 

4 »Gibt es hier auch…« – Gezeigtes, Erzähltes und Ausgelassenes 

Die folgende dichte Beschreibung entstammt einer außerschulischen Veranstal
tung, die in den Ferien für Kinder und ihre erwachsenen Begleitpersonen angeboten 
wurde. Die Besucher:innen befinden sich mit der Gedenkstättenmitarbeiterin und 
der Ethnografin in einem Gebäudeteil, in dem Räume liegen, die während des 
Nationalsozialismus zur Inhaftierung von Verfolgten genutzt wurden. Die Ge
denkstättenmitarbeiterin erklärt, dass Zwangsarbeiter:innen nach Deutschland 
verschleppt und zur Arbeit gezwungen wurden. 

[…] obwohl man ihre Arbeitskraft gebraucht hat, hat man sie trotzdem verfolgt, 
ne?, hat man sie eingesperrt und dann waren sie hier.« Der Junge neben der 
Gedenkstättenmitarbeiterin, der sich an die Wand angelehnt hatte, meldet sich, 
richtet sich auf und fragt: »Gibt es hier auch eine Folterkammer?« 
Mit einem beinahe ertappt klingenden, kurzen Lachen antwortet die Mitarbeite

rin zögerlich und bedächtig: »Ähm es gibt tatsächlich hier eine Zelle, die ähm ja 
für Folterungen benutzt wurde. Ich sage aber an dieser Stelle immer, bitte habt 
nicht solche mittelalterlichen Bilder im Kopf, ja? Von irgendwelchen Streckbän
ken oder was auch immer.« […] »FOLTER hat das ganze Haus beherrscht. Und ich 
finde, dass es schon Folter ist, wenn man eine Vorladung, eine Einladung von 
dieser Polizei kriegt, wo kein Grund draufsteht. Folter ist es, wenn du nicht weißt, 
wann du entlassen wirst. Folter ist es, wenn du nicht genug zu essen bekommst. 
Folter ist es, wenn du dich nicht waschen kannst, ja? Nicht mal richtig auf Toilette 
gehen kannst. Nicht mal mit deiner Familie reden kannst, ja? Du gar nicht weißt, 
ob es denen gut geht. Das sind alles auch Foltermethoden. (A4) 

Die Frage nach einer »Folterkammer« knüpft inhaltlich nicht an die von der Mitarbei
terin genannte Verfolgtengruppe an, sondern verbindet die in der Erzählung ange
legten Taten (verfolgt; eingesperrt) mit der konkreten Ortsbestimmung (hier). Die Fra
ge richtet sich auf etwas, was über die bisherige Erzählung und das bisher visuell 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexandra Flügel und Irina Landrock: Gedenkstättenpädagogische Angebote 187 

Präsentierte hinausgeht (auch). Mit der Frage wird eine Erwartung oder Vermutung 
in das gedenkstättenpädagogische Angebot hineingetragen, dass es noch mehr zu 
sehen oder zu erfahren gäbe. Dies bestätigt die Mitarbeiterin in ihrer Reaktion (tat
sächlich). Relevant ist, dass die von ihr angesprochene Zelle, die während der regu
lären Öffnungszeiten prinzipiell den Besucher:innen zugänglich ist, in den von uns 
ethnografisch begleiteten Angeboten für Grundschulkinder nie aufgesucht wurde. 
Folglich liegt die Vermutung nahe, dass in der konzeptionellen Planung gedenk
stättenpädagogischer Angebote für Kinder auf Basis spezifischer Begründungsfi
guren Auswahlentscheidungen getroffen werden, die mit Auslassungen einherge
hen. Darauf verweisen sowohl die Frage des Besuchers als auch die bestätigende 
Antwort der Mitarbeiterin. 

Auch wenn die Mitarbeiterin in der dichten Beschreibung »ertappt« wirkt, zeigt 
sie sich zugleich routiniert im Umgang mit derartigen Fragen (Ich sage aber an dieser 
Stelle immer). Es ist nicht eindeutig bestimmbar, ob sich das »immer« auf Fragen nach 
der konkreten Zelle bezieht, oder nach einem Ort, an dem Gewaltakte vollzogen wer
den, oder nach Themen, die konzeptionell ausgespart werden. Allerdings werden in 
den weiteren Ausführungen Imaginationen (mittelalterliche Bilder; Streckbänke) auf
gerufen, die dem Fragenden sowie weiteren adressierten Personen (Wechsel in den 
Plural: habt nicht) zugeschrieben und zugleich als nicht zutreffende Vorstellungen 
markiert werden. Anschließend werden einzelne Beispiele angeführt, was an die
sem Ort unter Folter zu verstehen sein kann. Demzufolge löst die Antwort auf die 
Frage nach einem Ort (Folterkammer) die Verbindung zu einer konkreten räumlichen 
und damit auch potenziell zeigbaren Verortung (Folterkammer, Zelle) und verknüpft 
sie mit der alltäglichen Missachtung menschlicher Grundbedürfnisse, die an vie
len Stellen der Gedenkstätte zu verorten ist (FOLTER hat das ganze Haus beherrscht). 
Inhaltlich wird den mit der Frage nach einer Folterkammer aufgerufenen körperli
chen Gräueltaten und Gewaltexzessen mit Ausführungen zur Grausamkeit alltägli
cher Gewaltmittel begegnet. 

In dieser stellvertretend ausgewählten dichten Beschreibung wird deutlich, 
dass die Spezifik gedenkstättenpädagogischer Angebote für Kinder mit einer 
eingegrenzten Auswahl von Räumen der Gedenkstätte verbunden ist. In Bezug 
auf die ausgewählte Sequenz ist nicht eindeutig, ob die Eingrenzung auf Räume 
bzw. die Auslassung von Räumen hinsichtlich der dort sichtbaren Dokumente 
und historischen Relikte vorgenommen wird oder mit der potenziellen Erzählbar
keit spezifischer historischer Ereignisse verbunden ist. Entscheidend ist jedoch, 
dass die Besucher:innen des gedenkstättenpädagogischen Angebots für Kinder 
als solche adressiert werden, denen eine vorbereitete räumliche und thematische 
Auswahl geboten wird, die – so deutet es sich zumindest an – mit einer Dethemati
sierung verknüpft ist. Interessant ist, dass die Adressat:innen dieser Angebote die 
Aussparungen vermuten sowie ggf. explizit erfragen und auch die pädagogischen 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Akteur:innen der damit verbundenen Handlungsanforderung routiniert mit einer 
thematischen Überführung begegnen. 

5 Adressierungsmuster und Handlungsanforderungen – 
Mitmachen und materialisierte Zugänglichkeit 

Vorstellungen von Kindheit und besonders ›guter Kindheit‹ manifestieren sich 
nicht nur in »Debatten, Regulierungen, Maßnahmen und Initiativen« (Joos et al. 
2018: 7), sondern präfigurieren pädagogische Alltagspraxis und werden zugleich im 
pädagogischen Handeln reproduziert (vgl. z.B. Farrenberg 2022; Neumann 2013). 
In unseren Analysen haben wir Adressierungen von Besucher:innen gedenkstätten- 
pädagogischer Angebote für (Grundschul-)Kinder fokussiert, die wir abschließend 
hinsichtlich ihrer spezifischen Handlungsanforderungen für die beteiligten Ak
teur:innen diskutieren wollen. 

In den von uns ethnografisch beobachteten gedenkstättenpädagogischen Ange
boten werden die Besucher:innen als Mitmachende adressiert und eine aktive Be
teiligung konsequent von allen beteiligten Akteur:innen hergestellt (vgl. hierzu auch 
Flügel/Landrock 2020, 2025 i.E.). Dabei werden Kinder als Interessierte und Betei
ligungswillige und -fähige konstruiert, jedoch nicht als historisch Informierte. Das 
Kind als Besucher:in der Gedenkstätte ist den pädagogischen Mitarbeiter:innen als 
Individuum unbekannt. Die Handlungsanforderung, dennoch anschlussfähige Be
teiligungsoptionen bereitzustellen, wird über die Aufrufung eines stilisierten Kind
heitsbildes bearbeitet, welches dem Kind lebensweltliche soziale Erfahrungen und 
die Bereitschaft sich einzubringen unterstellt. Gewährleistet wird damit einerseits 
eine niedrigschwellige Beteiligungsmöglichkeit, ohne über ein spezifisches Wissen 
zum Thema Nationalsozialismus oder den konkreten historischen Ort verfügen zu 
müssen. Andererseits wird Beteiligung auf diese Weise für das weitere Angebots
narrativ über den Modus von Stichworten formalisiert und eingehegt. Denn – und 
dies ist als Handlungsanforderung für die pädagogischen Akteur:innen nicht zu ver
nachlässigen – es handelt sich um ein einmaliges und zeitlich limitiertes Angebot 
im Umfang von etwa ein bis drei Stunden, in dem programmatisch ein konsistentes 
Narrativ angeboten werden soll. 

Die zweite dichte Beschreibung verweist darauf, dass den Besucher:innen ein 
(inhaltlicher, räumlicher, materieller) Zuschnitt der Gedenkstätte dargeboten wird. 
Im Anschluss an raumtheoretische Perspektiven (vgl. z.B. Löw 2015) sind mit der 
Anordnung von Räumen und Körpern Positionierungen in sozialen Ordnungen ver
bunden. »Die Positionierung als Kind oder als Jugendliche:r verortet Aufwachsende 
in räumlichen Arrangements, die sie als noch nicht fertige Subjekte positionieren« 
(Hummrich/Hinrichsen 2022: 174). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexandra Flügel und Irina Landrock: Gedenkstättenpädagogische Angebote 189 

Das gedenkstättenpädagogische Angebot findet an einem Ort statt, der sich in 
seiner Konzeption an ein erwachsenes Publikum richtet und der inhaltlich nicht 
in Gänze im zeitlich limitierten Rahmen des Besuches zu bearbeiten ist. Während 
der zweite Aspekt auf jegliches gedenkstättenpädagogische Kurzzeitprogramm 
zutrifft, stellt der erste eine Besonderheit dar. Die Konstruktion von Kindheit als 
Schutz- und Schonraum weist Kindern institutionell spezifisch vorbereitete Orte 
(wie zum Beispiel die Schule) zu, präfiguriert damit ihre alltäglichen Erfahrungen 
als Kinder und positioniert sie im Kontext sozialer Ordnungen (vgl. Bollig 2018: 113). 
Im Zuschnitt des gedenkstättenpädagogischen Arrangements für Kinder blitzen 
spezifische (thematische, räumliche und materielle) Auswahlentscheidung und 
Aussparungen auf, die mit den eingangs genannten didaktisch-methodischen Im
plikationen korrespondieren. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass die 
Besucher:innen die mit den Adressierungen als Kinder verbundenen Aussparungen 
zumindest erahnen und diese (thematischen) Räume verbal in der Interaktion auf
rufen und hervorbringen. Und auch die pädagogischen Akteur:innen verfügen über 
routinierte Bearbeitungsmodi, um zum Beispiel konkrete Fragen nach Gewaltak
ten zu moderieren. Das verweist darauf, dass trotz intendierter Aussparung diese 
(thematischen) Räume beständig in der Interaktion hervorgebracht und bearbeitet 
werden. Uneindeutig ist an dieser Stelle, ob hier allgemeine gedenkstättenpädago- 
gische Implikationen durchscheinen und einer sogenannten ›Faszination am 
Grauen‹ entgegengewirkt wird oder vielmehr die im Kontext einer Adressierung 
von Kindern vorgebrachte Maßgabe, die Massenvernichtung auszusparen, das 
Setting präfiguriert. 

Schlussendlich bleibt bemerkenswert, dass auf diese Weise das gedenkstätten
pädagogische Angebot für Kinder in seiner Aufführung als spezifischer Zuschnitt 
mit Auswahlentscheidungen kontinuierlich wechselseitig hervorgebracht wird und 
gleichzeitig das Ausgesparte von den Akteur:innen aufgerufen, mitgeführt und be
arbeitet wird. 

Literatur 

Becher, Andrea (2009): Die Zeit des Holocaust in Vorstellungen von Grundschulkin
dern. Eine empirische Untersuchung im Kontext von Holocaust education, Ol
denburg: Didaktisches Zentrum. 

Becher, Andrea/Otten, Michael (2023): »Kinder sind Teil der Erinnerungskultur«, in: 
Grundschule Sachunterricht 99. 

Bollig, Sabine (2018): »Making Places. Zu den Orten und Räumen ›betreuter Kind
heiten‹«, in: Tanja Betz/Sabine Bollig/Magdalena Joos/Sascha Neumann (Hg.), 
in: Institutionalisierungen von Kindheit. Childhood Studies zwischen Soziolo
gie und Erziehungswissenschaft, Weinheim: Beltz, S. 111–128. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Breidenstein, Georg/Tyagunova, Tanya (2020): »Praxeologische und didaktische 
Perspektiven auf schulischen Unterricht«, in: Helga Kotthoff/Viviel Heller (Hg.), 
Ethnografien und Interaktionsanalysen im schulischen Feld. Diskursive Prakti
ken und Passungen interdisziplinär, Tübingen: Gunter Narr, S. 197–219. 

Deckert-Peaceman, Heike (2002): Holocaust als Thema für Grundschulkinder? Eth
nographische Feldforschung zur Holocaust Education am Beispiel einer Fallstu
die aus dem amerikanischen Grundschulunterricht und ihre Relevanz für die 
Grundschulpädagogik in Deutschland, Frankfurt a.M.: Peter Lang. 

Dehoff, Ramona/Ruppert-Kelly, Martina (2018): »›Wieso – Weshalb – Warum?‹ Die 
Arbeit mit Grundschulkindern in der Gedenkstätte KZ Osthofen«, in: Regine Ga
briel (Hg.), ›Es war schön und auch sehr traurig‹ – Frühes Geschichtenlernen 
an NS-Gedenkstätten für Kinder von 8–12 Jahren. Beispiele und Erfahrungen, 
Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag, S. 67–83. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie (2005): »Ethnische Unterscheidungen in der frühen 
Kindheit«, in: Franz Hamburger/Tarek Badawia/Merle Hummrich (Hg.), Migra
tion und Bildung : Über das Verhältnis von Anerkennung und Zumutung in der 
Einwanderungsgesellschaft, Wiesbaden: Springer Fachmedien, S. 221–231. 

Eckermann, Torsten/Heinzel, Friederike/Kreher, Simone (2016): »Das Bild vom Kind 
als Gegenstand der Kindheits- und Grundschulforschung – Methodologische 
Überlegungen zu Kindheitsbildern und ihren BeobachterInnen«, in: Zeitschrift 
für Grundschulforschung 2, S. 88–101. 

Enzenbach, Isabel/Pech, Detlef/Klätte, Christina (Hg.) (2012): Kinder und Zeitge
schichte: Jüdische Geschichte und Gegenwart, Nationalsozialismus und Antise
mitismus, widerstreit-sachunterricht beiheft 8. 

Farrenberg, Dominik (2022): »Zur Machtförmigkeit pädagogischer Institutionen. 
Kindheiten als Effekte pädagogisch-institutioneller Subjekt- und Ordnungsbil
dungen«, in: Raphael Bak/Claudia Machold (Hg.), Kindheit und Kindheitsfor
schung intersektional denken. Theoretische, empirische und praktische Zugän
ge im Kontext von Bildung und Erziehung, Wiesbaden: Springer Fachmedien, 
S. 201–215. 

Flügel, Alexandra (2009): ›Kinder können das auch schon mal wissen…‹ Nationalso
zialismus und Holocaust im Spiegel kindlicher Reflexions- und Kommunikati
onsprozesse, Opladen: Budrich UniPress. 

Flügel, Alexandra/Landrock, Irina (2020): »Zwischen Teilnehmerorientierung und 
Sache – Kinder am außerschulischen Lernort NS-Gedenkstätte«, in: Zeitschrift 
für interpretative Schul- und Unterrichtsforschung 9, S. 65–79. 

Flügel, Alexandra/Landrock, Irina (2025 i.E.): »Das Zusammenspiel von Interak
tionsordnung und inhaltlicher Kontingenz – interferierende Praktiken im ge
denkstättenpädagogischen Angebot für Kinder«, in: Wolfgang Meseth/Doron 
Kiesel/Susanne Thimm/Jonas Riepenhausen (Hg.), ›Erziehung nach Auschwitz‹ 
in der Gegenwart, Weinheim: Beltz Juventa. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexandra Flügel und Irina Landrock: Gedenkstättenpädagogische Angebote 191 

Gabriel, Regina (2018): »Die Gedenkstätte Hadamar – auch ein Ort für Kinder«, in: 
Regine Gabriel (Hg.), ›Es war scön und auch sehr traurig‹ – Frühes Geschichten
lernen an NS-Gedenkstätten für Kinder von 8–12 Jahren. Beispiele und Erfah
rungen, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag, S. 85–112. 

Hanfland, Vera (2008): Holocaust – ein Thema für die Grundschule? Eine empirische 
Untersuchung zum Geschichtsbewusstsein von Viertklässlern, Berlin: LIT. 

Hartmann, Deborah (2012): »Lernen über den Holocaust – Altersspezifische Zugän
ge und Materialien der Gedenkstätte Yad Vashem in Jerusalem«, in: Isabel En
zenbach/Detlef Pech/Christina Klätte (Hg.), Kinder und Zeitgeschichte: Jüdi
sche Geschichte und Gegenwart, Nationalsozialismus und Antisemitismus, wi
derstreit-sachunterricht beiheft 8, S. 171–182. 

Heyl, Matthias (1998): »›Nein, aber…‹ oder: Warum?«, in: Jürgen Moysich/Matthias 
Heyl (Hg.), Der Holocaust: ein Thema für Kindergarten und Grundschule?, 
Hamburg: Krämer, S. 120–141. 

Hillebrandt, Frank (2014): Soziologische Praxistheorien. Eine Einführung, Wiesba
den: Springer VS. 

Hollstein, Oliver/Meseth, Wolfgang/Müller-Mahnkopp, Christine/Proske, Matthi
as/Radtke, Frank-Olaf (2002): Nationalsozialismus im Geschichtsunterricht. 
Beobachtungen unterrichtlicher Kommunikation. Bericht zu einer Pilotstudie. 
Frankfurter Beiträge zur Erziehungswissenschaft: Bd. 3, Goethe-Universität 
Frankfurt. 

Honig, Michael-S. (2018): »Kindheit als praxeologisches Konzept. Von der genera
tionalen Ordnung zu generationierenden Praktiken«, in: Jürgen Budde/Martin 
Bittner/Andrea Bossen/Georg Rißler (Hg.), Konturen praxistheoretischer Erzie
hungswissenschaft, Weinheim: Beltz Juventa, S. 193–209. 

Hummrich, Merle/Hinrichsen, Merle (2022): »Raumtheoretische Ansätze«, in: 
Heinz-Hermann Krüger/Cathleen Grunert/Katja Ludwig (Hg.), Handbuch 
Kindheits- und Jugendforschung, Wiesbaden: Springer VS, S. 169–192. 

Jakobs, Hildegard/Schlieck, Anna (2018): »Düsseldorfer Kinder und Jugendliche. Da
mals als Akteure (1933–1945) – heute als Besucher:innen der Mahn- und Gedenk
stätte«, in: Regine Gabriel (Hg.), ›Es war schön und auch sehr traurig‹ – Frühes 
Geschichtenlernen an NS-Gedenkstätten für Kinder von 8–12 Jahren. Beispiele 
und Erfahrungen, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag, S. 47–66. 

Joos, Magdalena/Betz, Tanja/Bollig, Sabine/Neumann, Sascha (2018): »Gute Kind
heit‹ als Gegenstand der Forschung. Wohlbefinden, Kindeswohl und unglei
che Kindheiten«, in: Tanja Betz/Sabine Bollig/Magdalena Joos/Sascha Neumann 
(Hg.), Gute Kindheit. Wohlbefinden, Kindeswohl und Ungleichheit, Weinheim: 
Beltz Juventa, S. 7–29. 

Kelle, Helga/Schweda-Möller, Anna (2017): »Weder Reifizierung noch Negierung 
der Differenz Kinder – Erwachsene. Über ethnographische Gratwanderungen 
und ihre methodologische Reflexion«, in: Anna Fangmeyer/Johanna Mieren

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

dorff (Hg.), Kindheit und Erwachsenheit in sozialwissenschaftlicher Forschung 
und Theoriebildung, Weinheim: Beltz Juventa, S. 125–140. 

Kirschbaum, Barbara (2018): »Die Suche nach der richtigen Gangart. Erfahrungen 
aus 15 Jahren Arbeit mit Kindern im Alter zwischen acht und zwölf Jahren«, in: 
Regine Gabriel (Hg.), ›Es war schön und auch sehr traurig‹ – Frühes Geschich
tenlernen an NS-Gedenkstätten für Kinder von 8–12 Jahren. Beispiele und Er
fahrungen, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag, S. 19–46. 

Knoch, Habbo (2018): Gedenkstätten. http://docupedia.de/zg/Knoch_gedenkstaett 
en_v1_de_2018. Zugegriffen: 09.10.2020. 

Koch, Christina (2017): Wissen von Kindern über den Nationalsozialismus. Eine 
quantitativ-empirische Studie im vierten Grundschuljahr, Wiesbaden: Springer 
VS. 

Konevic, Sabine (2006): »Erinnern und Verantworten. Holocaust als Gegenstand des 
Religionsunterrichts in der Grundschule – Erfahrungen aus der Praxis«, in: Det
lef Pech/Marcus Rauterberg/Katharina Stoklas (Hg.), Möglichkeiten und Rele
vanz der Auseinandersetzung mit dem Holocaust im Sachunterricht der Grund
schule, widerstreit-sachunterricht beiheft 3, S. 73–88. 

Kuhlmann, Nele (2023): »Adressierungsanalyse als Zugang zur Subjektivierungs
forschung. Methodologisch-methodische Weiterentwicklung und Werkstattbe
richt«, in: Norbert Ricken/Nadine Rose/Anne Sopphie Otzen/Nele Kuhlmann 
(Hg.), Die Sprachlichkeit der Anerkennung. Subjektivierungstheoretische Per
spektiven auf eine Form des Pädagogischen, Weinheim: Beltz Juventa, S. 68–112. 

Landrock, Irina/Flügel, Alexandra (2021): »Demokratielernen an NS-Gedenkstät
ten? Perspektiven auf einen außerschulischen Lernort«, in: Toni Simon (Hg.), 
Demokratie im Sachunterricht – Sachunterricht in der Demokratie, Wiesbaden: 
Springer VS, S. 117–129. 

Leonhard, Tobias/Güvenç, Ezgi/Leonhard, Melanie/Müller, Andrea (2023): »Adres
sierungsanalyse als Methode der Forschung zur Lehrpersonenbildung. Syste
matische Schärfungen und methodische Varianten«, in: Forum: Qualitative So
zialforschung 24, S. 163–201. 

Löw, Martina (2015): »Space Oddity. Raumtheorie nach dem Spatial Turn«, in: sozial
raum.de 7. https://www.sozialraum.de/space-oddity-raumtheorie-nach-dem- 
spatial-turn.php. 

Lutz, Thomas (2015): »Der zunehmende zeitliche Abstand zur Verfolgungsgeschich
te der NS-Zeit. Folgen für die historische Bildung an authentischen Orte«, in: 
Claudia Müller/Patrick Ostermann/Karl-Siegbert Rehberg (Hg.), Die Shoah in 
Geschichte und Erinnerung. Perspektiven medialer Vermittlung in Italien und 
Deutschland, Bielefeld: transcript, S. 183–198. 

Machold, Claudia (2015): »Wie Individuen zu ›ethnisch anderen‹ Kindern werden. 
Ethnizitätsrelevante Unterscheidungspraktiken in Kindertagesstätten und ihr 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://docupedia.de/zg/Knoch_gedenkstaetten_v1_de_2018
http://docupedia.de/zg/Knoch_gedenkstaetten_v1_de_2018
https://www.sozialraum.de/space-oddity-raumtheorie-nach-dem-spatial-turn.php
https://www.sozialraum.de/space-oddity-raumtheorie-nach-dem-spatial-turn.php
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://docupedia.de/zg/Knoch_gedenkstaetten_v1_de_2018
http://docupedia.de/zg/Knoch_gedenkstaetten_v1_de_2018
https://www.sozialraum.de/space-oddity-raumtheorie-nach-dem-spatial-turn.php
https://www.sozialraum.de/space-oddity-raumtheorie-nach-dem-spatial-turn.php


Alexandra Flügel und Irina Landrock: Gedenkstättenpädagogische Angebote 193 

Beitrag zur (Re-)Produktion von Ungleichheit«, in: SP Soziale Passagen. Journal 
für Empirie und Theorie sozialer Arbeit 7, S. 35–50. 

Meseth, Wolfgang (2019): »Nachholende Universalisierung. Der pädagogische Um
gang mit der NS-Geschichte zwischen transnationaler ›Holocaust-Education‹ 
und nationaler ›Erziehung nach Auschwitz‹«, in: Sabine Anderen/Dieter Nittel/ 
Christiane Thompson (Hg.), Erziehung nach Auschwitz bis heute. Aufklärungs
anspruch und Gesellschaftsanalyse. Frankfurter Beiträge zur Erziehungswis
senschaft: Bd. 22, Goethe-Universität Frankfurt: FB04 – Dekanat, S. 465–483. 

Neumann, Sascha (2013): »Sorgenkinder. Zur sozialpädagogischen Konstitution von 
Kindheit in luxemburgischen ›Maison Relais pour Entfants«, in: Diskurs Kind
heits- und Jugendforschung, 8, S. 149–162. 

Pech, Detlef (2012): »Sachunterricht und frühes historisches Lernen über jüdische 
Geschichte, Nationalsozialismus und den Holocaust – Entwicklung einer Dis
kussion«, in: Isabel Enzenbach/Detlef Pech/Christina Klätte (Hg.), Kinder und 
Zeitgeschichte: Jüdische Geschichte und Gegenwart, Nationalsozialismus und 
Antisemitismus, widerstreit-sachunterricht beiheft 8, S. 13–24. 

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine 
sozialtheoretische Perspektive«, in: Zeitschrift für Soziologie 32, S. 282–301. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine/Diehm, Isabell 
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -re
flexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen 
Kindheit«, in: Seyran Bostanci/Emra Ilgün-Birhimeoğlu (Hg.), Elementarpäd
agogik in der Migrationsgesellschaft. Theoretische und empirische Zugänge zu 
einer rassismuskritischen Pädagogik, Weinheim: Beltz Juventa. 

Ricken, Norbert/Rose, Nadine (2023): »Anerkennung und Adressierung. Theoreti

sche Grundlagen und systematische Perspektiven«, in: Norbert Ricken/Nadine 
Rose/Anne Sophie Otzen/Nele Kuhlmann, Nele (Hg.), Die Sprachlichkeit der An
erkennung. Subjektivierungstheoretische Perspektiven auf eine Form des Päd
agogischen, Weineim: Beltz Juventa, S. 20–67. 

Rohrbach, Rita (2018): »Nationalsozialismus, Verfolgung und Widerstand als The

ma in der Grundschule. Ansätze, Erfahrungen und neue Orte des Lernens«, in: 
Regine Gabriel (Hg.), ›Es war schön und auch sehr traurig‹ – Frühes Geschich
tenlernen an NS-Gedenkstätten für Kinder von 8–12 Jahren. Beispiele und Er
fahrungen, Frankfurt a.M.: Wochenschau, S. 9–18. 

Rose, Nadine (2019): »Erziehungswissenschaftliche Subjektivierungsforschung als 
Adressierungsanalyse«, in: Alexander Geimer/Steffen Amling/Saša Bosančić 
(Hg.), Subjekt und Subjektivierung. Empirische und theoretische Perspektiven 
auf Subjektivierungsprozesse, Wiesbaden: Springer. 

SWK (2024): Demokratiebildung als Auftrag der Schule – Bedeutung des histo
rischen und politischen Fachunterrichts sowie Aufgabe aller Fächer und der 
Schulentwicklung. Stellungsnahme der Ständigen Wissenschaftlichen Kom

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

mission der Kultusministerkonferenz. http://dx.doi.org/10.2565/01:30061. Zu
gegriffen: 02.12.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.2565/01:30061
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.2565/01:30061


Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen 

Gesellschaft 

Wiederaufbau jüdischer Bildung zwischen Tradition, 

Vielfalt und Antisemitismus 

Karen Körber und Susanna Kunze 

1 Einleitung 

Nach dem Holocaust gab es bis 1989 in der DDR keine und in der BRD ab den 
1960er Jahren drei jüdische Grundschulen, die in der Trägerschaft der jeweiligen 
Gemeinden in Frankfurt a.M., München und Berlin eröffnet wurden. Mit dem Fall 
des Eisernen Vorhangs und in der Folge der Migration von rund einer Viertelmillion 
russischsprachiger Jüdinnen und Juden aus der Sowjetunion und den postsowje
tischen Staaten sowie der deutlich kleineren, aber beständigen Einwanderung von 
rund 20.000 Israelis seit den 2000er Jahren, beginnt die in Deutschland lebende 
jüdische Minderheit nach 1945 nicht nur demographisch zu wachsen; erstmals nach 
1945 setzen Prozesse einer religiösen Institutionalisierung und Ausdifferenzierung 
ein. Im Zuge dieser Entwicklungen ist auch ein deutlicher Wandel mit Blick auf die 
Bildung und Erziehung von Kindern und Jugendlichen zu beobachten. Bereits im 
Verlauf der 1990er und vor allem in den 2000er Jahren wurden mehr als 20 jüdische 
Kindergärten und -tagesstätten gegründet (Körber/Gotzmann 2022: 10ff). Mittler
weile existieren bundesweit sechzehn jüdische Schulen, von denen zehn Grund- 
und sechs weiterführende Schulen sind.1 Parallel dazu sind erste jüdische Bildungs
materialien und Kerncurricula entwickelt sowie erste Schritte einer universitären 
Ausbildung von Religionslehrer:innen eingeleitet worden, ergänzt um jährliche 
Fortbildungsangebote für jüdische Pädagog:innen der Zentralwohlfahrtsstelle der 
Juden in Deutschland (ZWST). 

Sind es wesentlich die unterschiedlichen Einwanderungsbewegungen der letz
ten 30 Jahre, die allein numerisch die Voraussetzung dafür bilden, dass es in wach

1 Diese Angaben sind einer Auflistung der gegenwärtig existierenden jüdischen Schulen auf 
der Website des Zentralrats der Juden in Deutschland entnommen (Zentralrat der Juden in 
Deutschland o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

sendem Maße jüdische Schulen in Deutschland gibt, so folgen daraus auch die Her
ausforderungen, die sie mit allen anderen Schulen in der postmigrantischen Gesell
schaft teilen: dazu gehört die Selbstverständlichkeit von Mehrsprachigkeit, die Dif
ferenz in Bezug auf verschiedene religiöse, kulturelle und säkulare Selbstverständ
nisse, sowie die Verschiedenheit regionaler und nationaler Herkünfte, die Teil des 
Schulalltags sind und sowohl das Binnenleben lokaler jüdischer Gemeinschaften so
wie ihr Verhältnis als Minderheit zur nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft kenn
zeichnen. Zugleich werden jüdischen Schulen als Orte jüdischer Bildung und Erzie
hung aus der Binnenperspektive jüdischer Bildungsakteur:innen und Gemeinden 
eine »crucial importance to creating and crystallizing the new Jewry in Germany« 
(Ben-Rafael/Glöckner/Sternberg 2011: 113) zugeschrieben, wie es der israelische Bil
dungssoziologe Elizier Ben-Rafael, in seiner gemeinsam mit Kollegen durchgeführ
ten Studie über Juden und jüdische Bildung formulierte und damit stellvertretend 
die Haltung vieler offizieller jüdischer Stimmen zum Ausdruck bringt, die sich um 
die Existenz und den Fortbestand eines distinkten jüdischen Kollektivs sorgen. So 
zeigen eine Reihe von Studien – nicht nur auf Deutschland bezogen –, dass Familien 
angesichts einer gewachsenen Säkularität und der hohen Zahl an gemischten Part
nerschaften ihre Rolle als primäre Sozialisationsinstanz nur eingeschränkt wahr
nehmen, in die Ein- und Ausübung religiöser Praxis einzuführen und diese genera
tionell weiterzugeben.2 Dementsprechend obliegt die Verantwortung für die jüdi
sche Erziehung gemeindlichen Formaten wie Jugendzentren und Machanot (hebr. 
Ferienfreizeiten) sowie Bildungsträgern und Schulen: sie sollen Traditionen – ins
besondere die Praxis der Fest- und Feiertage – sowie Kenntnisse in Geschichte, Kul
tur und Religion vermitteln und damit die Kinder und Jugendlichen zur Teilhabe am 
jüdischen Leben befähigen (Anusiewicz-Baer 2017: 12f.). Die Wiederkehr einer insti
tutionalisierten jüdischen Bildung dokumentiert also auch ihren Funktionswandel: 
am Beginn des 21. Jahrhunderts wächst ihr die Aufgabe zu, einen institutionellen 
Rahmen anzubieten, der Kinder und Jugendlichen mindestens in Teilen eine jüdi
sche Sozialisation erst ermöglicht. 

Vor diesem Hintergrund werden in dem vorliegenden Aufsatz die I.E. Lich
tigfeld-Schule in Frankfurt a.M., die Joseph-Carlebach-Schule in Hamburg und 

2 Die zentrale Rolle von jüdischen Organisationen und Institutionen im Prozess der Vermitt

lung von religiösem Wissen und Praxis für jüdische Identifikationen in der Gruppe der post
sowjetischen Jüdinnen und Juden findet sich in vorliegenden Untersuchungen bestätigt (vgl. 
Mendel 2010; Anusiewicz-Baer 2017; Müller 2007; Eulitz 2012; Körber 2022). Bereits seit den 
1960er Jahren haben sich mehrere Studien in den USA mit der Wirkung der dortigen jüdi
schen Schulbildung auf die Identitätsbildung von Absolvent:innen jüdischer Grund- und wei
terführender Schulen beschäftigt. Als ein Beispiel für gegenwärtige jüdische Schulbildung in 
den USA, in dem unterschiedliche Schulmodelle, pädagogische Konzepte sowie Möglichkei

ten und Herausforderungen jüdischer Schulbildung im 21. Jahrhundert miteinander vergli
chen und diskutiert werden (vgl. Pompson/Wertheimer 2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 197 

die Lauder-Morijah-Schule in Köln als Fallbeispiele einer gegenwärtigen jüdi
schen Schulbildung auf der Grundlage aktueller qualitativer Forschungsdaten 
vorgestellt.3 Anhand dieser drei Schulen sollen im Folgenden einige der Herausfor
derungen, Dilemmata und Aufgaben skizziert werden, mit denen jüdische Schulen 
in der postmigrantischen Gesellschaft im 21. Jahrhundert konfrontiert sind: Wie ge
staltet sich das Schulleben angesichts einer heterogenen Schülerschaft und welche 
Diskussionen resultieren hieraus? Welche Erwartungen und Erfahrungen gehen 
für jüdische Familien mit der Wahl und dem Besuch einer jüdischen (Grund-)Schu
le einher? Welche Bedeutung kommt den Schulen bei der Vermittlung jüdischer 
Bildung und Erziehung und angesichts eines wachsenden Antisemitismus zu? Und 

3 Der Aufsatz ist im Rahmen des BMBF geförderten Forschungsprojektes »Religiös codierte 
Differenzkonstruktionen – jüdische Perspektiven« (2021–2025) unter der Leitung von Dr. Ka
ren Körber am Institut für die Geschichte der deutschen Juden entstanden. Das Sample der 
Studie besteht aus 49 leitfadengestützten Interviews mit Schüler:innen, Eltern, Lehrkräften 
und Schulleitungen der I.E. Lichtigfeld-Schule in Frankfurt, der Joseph-Carlebach-Schule in 
Hamburg und der Lauder-Morijah-Schule in Köln. Bislang haben sich nur wenige Studien mit 
der Wiederkehr jüdischer Bildung und Erziehung am Beispiel jüdischer Schulen in Deutsch
land am Beginn des 21. Jahrhunderts befasst. Die erste umfassende Studie hat die Erzie
hungswissenschaftlerin Sandra Anusiewicz-Baer vorgelegt, in der sie auf der Grundlage von 
23 Interviews mit Absolvent:innen der Jüdischen Oberschule den Einfluss des Schulbesuchs 
auf formative Erfahrungen jüdischer Identität sowie die Erwartungen, die sich für die ehema

ligen Schüler:innen und deren Eltern mit der Wahl des jüdischen Gymnasiums verbanden, 
analysiert (vgl. Anusiewicz-Baer 2017). Im Unterschied zu dieser Arbeit, befassen sich ande
re Schulstudien oft aus der Akteursperspektive mit einzelnen jüdischen Schulen in Deutsch
land. So liegen für die Berliner Heinz-Galinski-Schule und für die Düsseldorfer Yitzhak-Ra
bin-Schule Dissertationen von deren ehemaligen Schulleitungen vor, die sich neben teilneh
menden Beobachtungen und Interviews, auch auf die eigenen beruflichen Erfahrungen an 
den jeweiligen Grundschulen als Quelle berufen (vgl. Barkol 1989; Koznizky-Gendler 2000). 
Auch die Studie von Barbara Breidenbach beschäftigt sich mit der Heinz-Galinski-Schule, in 
der sie die Frage untersucht, wie das »Lernen Jüdischer Identität« an der Berliner Grundschu
le vermittelt und praktiziert wird. Allerdings bleiben ihre Ausführungen – auf Grundlage von 
teilnehmenden Beobachtungen und vier Interviews – rein beschreibend (vgl. Breidenbach 
1999). Neben den erwähnten Arbeiten finden sich in einer 2021 erschienenen Studie über jü
dische Kinder- und Jugendbildung seit 1945 ein Kapitel zur Frankfurter I.E. Lichtigfeld-Schu
le. Im Fokus stehen dabei allerdings die Vor- und Gründungsgeschichte der 1966 eröffneten 
Grundschule sowie das Schulprofil und die Entwicklung in den ersten Jahrzehnten nach der 
Gründungsphase. Nur am Ende der Studie wird auf einige der jüngeren Entwicklungen ver
wiesen, die sich mit Sicherheitsaspekten jüdischer Bildungseinrichtungen und der Digitali
sierung von Bildungsmaterialien befassen und zudem einen Überblick über neu gegründete 
jüdische Bildungsinstitutionen zwischen 1995–2019 einbeziehen (vgl. Springborn 2021). Lie
gen bislang nur wenige wissenschaftliche Studien vor, so beziehen sich diese fast ausschließ
lich auf jüdische Schulen, die vor den 2000er-Jahren eröffnet wurden. Vergleichende Studi
en, die verschiedene jüdische Schulen in Deutschland untersuchen, fehlen bislang gänzlich. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

wie sehen Erfahrungen junger Jüdinnen und Juden mit Antisemitismus in ihrer 
Kindheit und Jugend aus? 

2 Möglichkeiten und Herausforderungen jüdischer Schulbildung 

Jüdische Schulen in Deutschland entsprechen dem hiesigen Modell der evangeli
schen und katholischen Konfessionsschulen: es sind staatlich anerkannte Privat
schulen mit einem besonderen religionsgebundenen Angebot, die dem Curriculum 
der öffentlichen Schulen insoweit gleichgestellt sind, dass sie selbstständig Prüfun
gen abnehmen können. Die Schulen stehen sowohl jüdischen wie nichtjüdischen 
Kindern offen, folgen jedoch einem jüdischen Profil, das für alle Schüler:innen 
verpflichtend ist und zum einen in den judaistischen Fächern Hebräisch und Jü
dische Religion unterrichtet wird und zum anderen durch verbindliche Praktiken 
im Schulalltag zur Geltung kommt. Dazu gehören Gebete am Morgen und vor den 
Mahlzeiten, das Tragen der Kippa zu den Mahlzeiten und im Religionsunterricht 
für alle männlichen Schüler und eine koschere Verpflegung an der Schule. Sowie ein 
Schulleben, das vom jüdischen Wochen- und Jahreszyklus geprägt ist. Die Woche 
endet freitags mit Kabbalat Schabbat und die jüdischen Feste werden gemeinsam 
im Klassen- und Schulverband vorbereitet und gefeiert, ebenso richtet sich der 
Ferienkalender nach den jüdischen Feiertagen.4 

Als private und in der Regel gebundene Ganztagsschulen treten sie im lokalen 
Raum in den Wettbewerb aller Schulen ein, in dem insbesondere der Privatschul
sektor in den letzten Jahren einen erheblichen Zuwachs verzeichnet hat und ein 
umfangreiches Angebot an Wahlmöglichkeiten bietet.5 Dazu gehören neben den 
erwähnten Konfessionsschulen die Internationalen Schulen, reformpädagogische 
Modelle, wie Waldorf- und Montessori-Schulen sowie alternative Grundschulen, die 
in einigen Fällen auf Elterninitiativen zurückgingen (Kraul 2014).6 Die jüdischen 

4 Während an allen drei jüdischen Grundschulen am Freitagmittag eine schulische Schabbat
feier stattfindet, endet die Kabbalat Schabbat Stunde am Gymnasium der Lichtigfeld-Schule 
im Verlauf der Sekundarstufe I. Als Beispiel für die Vermittlung jüdischer Erziehung im Rah
men einer jüdischen Schule (vgl. I.E. Lichtigfeld-Schule o.D.). 

5 Laut Statistischen Bundesamt besuchte 2023 jede:r zehnte Schüler:in eine Privatschule in 
Deutschland, so dass 2023 ca. 797.600 Schüler:innen an einer Privatschule angemeldet wa
ren, während im Schuljahr 2002/03 nur 590.400 Schüler:innen eine Privatschule besuchten. 
Neben den Schüler:innenzahlen wuchs auch die Anzahl der Privatschulen in Deutschland in 
den letzten 20 Jahren (vgl. Tagesschau 2023; vgl. hierzu auch Koinzer/Gruehn 2013: 21ff). 

6 Dazu zählt auch die Jewish International School – Masorti Grundschule, die in Folge einer er
folgreichen Elterninitiative gegründet wurde, deren Kinder zuvor die Masorti-Kitas in Berlin 
besuchten und die sich infolgedessen auch für die Schulzeit einen Ort wünschten, in dem an 
die jüdische Erziehung und Bildung nach den Masorti Prinzipien angeknüpft wird. 2018 be

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 199 

Schulen treten in diesem Feld mit einem Angebot auf, das zu vergleichsweise mode
raten Beiträgen ein Ganztagesprogramm inklusive kosherer Ganztagesverpflegung 
offeriert und mit einer weltoffenen Programmatik sowie individualisierten Förder
konzepten wirbt. Die Internetauftritte der Schulen kündigen wahlweise ein musi
sches oder naturwissenschaftliches Profil an sowie die Förderung besonderer Be
gabungen oder zusätzliche Sprachkurse. Es handelt sich um leistungsorientierte 
Schulen mit einem guten Betreuungsschlüssel, die mit kleinen Klassen ein gutes 
Lern- und Schulklima versprechen und auch für Eltern anderer Konfessionen oder 
ohne konfessionelle Bindungen attraktiv sind.7 

Diese Schilderungen treffen auch auf die drei ausgewählten Schulen zu. Die I.E. 
Lichtigfeld-Schule in Frankfurt a.M. wurde 1966 als erste jüdische Grundschule nach 
dem Holocaust in Deutschland eröffnet. Bedingt durch die Einwanderung von Jü
dinnen und Juden aus der ehemaligen Sowjetunion und den postsowjetischen Staa
ten in den 1990er Jahren vergrößerte sich die Frankfurter Jüdische Gemeinde um 
ca. 4.000 neue Mitglieder; bereits im Zeitraum von 1995–2000 machten die Neu
einwanderer:innen ca. 30 % der Schüler:innenschaft an der Lichtigfeld-Schule aus 
(Brum 2018: 353f). In den folgenden Jahren vergrößerte und erweiterte sich die Schu
le zu einem Sekundarstufen I – Gymnasium nach dem G-8 Konzept und zu einer 
Ganztagsschule, die mit der maximalen individuellen Förderung der Kinder, einem 
musischen und auf Internationalität ausgerichteten Profil sowie der Vermittlung jü
disch-humanistischer Werte, mit einem Schwerpunkt in der jüdischen Geschichte 
und Tradition, wirbt. Nachdem im Schuljahr 2018/19 eine gymnasiale Oberstufe ein
gerichtet wurde, verabschiedete die I.E. Lichtigfeld-Schule im Sommer 2021 ihren 
ersten Abiturjahrgang. Die Schule wird heute von rund 600 jüdischen und nichtjü
dischen Schülerinnen und Schülern besucht.8 

Während die jüdische Migration in Frankfurt den Ausbau und die Erweiterung 
einer bereits existierenden Schule zur Folge hatte, führte sie andernorts, erstmalig 
nach 1945, zur Neugründung von jüdischen Bildungseinrichtungen für Kinder und 
Jugendliche. Das Beispiel der Joseph-Carlebach-Schule in Hamburg und der Lau
der-Morijah-Schule in Köln macht deutlich, dass der Aufbau jüdischer Bildungs

gann die Grundschule mit 21 Schüler:innen und einem 5-köpfigen pädagogischen Team ihre 
Arbeit als offene Ganztagsschule, (vgl. Masorti Grundschule o.D.). 

7 Die Schulgebühren zwischen den einzelnen jüdischen Schulen unterscheiden sich voneinan
der. An der jüdischen Grundschule in Köln staffelt sich der monatliche Beitrag beispielswei
se nach dem Bruttojahreseinkommen beider Eltern, wobei der Höchstbetrag 220€ im Monat 
pro Kind beträgt. Eltern die Arbeitslosengeld II, Wohngeld oder einen Kinderzuschlag be
ziehen, können zudem eine Bezuschussung durch die Stadt Köln für die Essensversorgung 
und die schulischen Betreuungskosten beantragen, so dass sich der monatliche Eigenanteil 
nochmals verringert und nur noch bei 80€ liegt (vgl. Lauder-Morijah-Schule). 

8 Die Angaben über Schüler:innenzahlen basieren auf einem Expertinnen-Interview mit der 
Direktion der Schule im Jahr 2022. (Vgl. zum Profil der Schule: I.E. Lichtigfeld-Schule o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

einrichtungen in Deutschland nach 1990 nicht allein das Ergebnis eines erheblichen 
Wachstums an Mitgliedern in den jüdischen Gemeinden war, sondern maßgeblich 
von zwei in den USA ansässigen, jüdisch orthodoxen Outreach Organisationen un
terstützt wurde: Chabad Lubawitsch und die Ronald S. Lauder Foundation, die beide 
nach 1989 ihr Tätigkeitsfeld in Ost- und Mitteleuropa erweitert haben, mit dem glo
balen Ziel, lokal religiös jüdisches Leben wieder aufzubauen und zu stärken. Lauder 
Yeshurun, der Trägerverein der Projekte in Deutschland, ist auf religiöse jüdische 
Bildungsprogramme spezialisiert, die vor allem säkular erzogene jüdische Jugend
liche erreichen sollen und insbesondere russischsprachige Jüdinnen und Juden an- 
ziehen. Zudem hat die Organisation in verschiedenen Städten die Gründung von 
Kindergärten, Schulen und Gemeindezentren initiiert.9 Daneben kommt insbeson
dere der in New York angesiedelten chassidischen Organisation Chabad Lubawitsch 
eine zentrale Bedeutung zu. Die Bewegung, deren Ziel einer innerjüdischen Missio
nierung im Judentum einmalig ist, entsendete bereits seit den 1960er Jahren soge
nannte Schluchime, d.h. einen ausgebildeten Chabad-Rabbiner und dessen Frau in 
verschiedene Teile der Welt, um lokale Niederlassungen zu errichten. Die global tä
tige Organisation macht es sich zur Aufgabe, Jüdinnen und Juden an religiöse Tra
ditionen zurückzuführen und kann darin vor allem seit den 1990er Jahren Erfolge 
aufweisen. Allein in Deutschland existieren mittlerweile Standorte in zwanzig Städ
ten und an mehreren Orten sind Jeschiwot, Kindergärten und Schulen eingerichtet 
worden (Schrage 2019: 50ff).10 

In Hamburg verbanden sich die Gründungen von Bildungseinrichtungen für jü
dische Kinder maßgeblich mit beiden Organisationen. Im Zuge der Migration hatte 
sich die Zahl der Gemeindemitglieder verdoppelt und lag 2004 bei rund 3000 Perso
nen. Bereits im Jahr 2000 wurde initiiert durch die Lauder Foundation in der Träger
schaft der Jüdischen Gemeinde ein Kindergarten eröffnet. 2007 folgte im Gebäude 
der ehemaligen Talmud-Tora-Schule die Joseph-Carlebach-Schule als staatlich an
erkannte, private und gebundene Ganztagsschule. In deren Beirat und als Religi
onsbeauftragter verantwortlich für die religiösen Aspekte der Schule, saß ein Rab
biner von Chabad Lubawitsch, der 2012 das Amt des Landesrabbiners übernahm. 
Im Schuljahr 2011 wurde eine Sekundarstufe bewilligt, infolgedessen wurde 2020 
der erste Abiturjahrgang der Joseph-Carlebach-Schule verabschiedet. Die Schule ist 
heute fester Bestandteil des Joseph-Carlebach-Bildungshaus, in dem jüdische und 
nichtjüdische Kinder alle Bildungsstationen von der Krippe bis zum Abitur in einem 

9 Dazu gehört beispielsweise die Lauder-Morijah-Schule in Köln sowie die Lauder-Beth-Zion- 
Schule in Berlin. 

10 Vgl. hierzu auch die Angaben auf der Website Chabad Lubawitsch Deutschland (Chabad 
Lubawitsch Deutschland o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 201 

Gebäude durchlaufen können. Das Bildungshaus besuchen derzeit ca. 200 jüdische 
und nichtjüdische Kinder.11 

Auch die seit 2002 in Köln ansässige Lauder-Morijah-Schule verdankt ihre 
Gründung zuallererst den jüdischen Einwanderungen der 1990er Jahre, in deren 
Folge sich die Mitgliederzahl der Synagogen-Gemeinde zu Köln zu Beginn der 
2000er Jahre mit rund 5000 Personen mehr als verdreifacht hatte. Im Unterschied 
zu den jüdischen Schulen Frankfurts und Hamburgs, die sich in der Trägerschaft 
der jeweiligen jüdischen Gemeinde befinden, wurde die Kölner Schule durch die 
Ronald Lauder Foundation gestiftet und umfasst ausschließlich eine vierjährige 
Grundschule.12 Damit einher gehen bestimmte Vorgaben in Bezug auf die Zusam
mensetzung der Schüler:innenschaft: 75 Prozent der Schulplätze sind halachisch 
jüdischen Kindern vorbehalten, die weiteren 25 Prozent stehen vaterjüdischen 
Kindern offen, allein im Falle freier Kapazitäten werden auch Kinder ohne jü
disch-familiären Hintergrund aufgenommen. Die Schule wirbt damit, nach der 
Montessori-Pädagogik zu unterrichten, so werden die Schüler:innen in alters
gemischten Gruppen unterrichtet, der Stundenplan zeichnet sich durch einen 
hohen Anteil an Freiarbeitsstunden aus und auch im Iwrit-Unterricht werden 
die Inhalte mit Hilfe von Montessori-Materialien vermittelt. Wie bei den ande
ren beiden jüdischen Schulen handelt es sich im Fall der Kölner Grundschule 
um eine Ganztagsschule, die neben der Nachmittagsbetreuung noch einen zu
sätzlichen Schulbusservice anbietet. Im Sommer 2023 besuchten 67 Kinder die 
jüdische Grundschule, die sich gemeinsam mit einer jüdischen Kindertagesstätte 
und Sozialeinrichtungen der Gemeinde im Jüdischen Wohlfahrtszentrum in Köln 
befindet.13 

An den beiden Grundschulen in Frankfurt und Köln bilden jüdische Kinder die 
Mehrheit, während sie in Hamburg in der Primarstufe die Hälfte der Schulgemein
schaft stellen. Sowohl das jüdische Profil der Schulen als auch die Schüler:innen
zahlen tragen also dazu bei, einen Ort zu schaffen, an dem sich jüdische Kinder 
im Unterschied zu ihrem sonstigen Alltag in einer Mehrheitsposition gegenüber ih
ren nichtjüdischen Mitschüler:innen befinden. Zugleich gilt für alle drei Schulen, 
dass die jüdische Schüler:innenschaft in sich äußerst heterogen ist. Zu ihr gehö
ren orthodoxe, ultraorthodoxe, liberale und säkulare Jüdinnen und Juden mit un
terschiedlichen Migrationshintergründen sowie Vaterjüdinnen und Vaterjuden. 

11 Vgl. Zur Gründungsgeschichte der Joseph-Carlebach-Schule: Hamburger Schlüsseldokumen

te zur deutsch-jüdischen Geschichte (2007) und Fenyes (o.D.). Auch das Hamburger Abend
blatt berichtete über die Eröffnung und den Ausbau der Joseph-Carlebach-Schule (vgl. Coes
feld 2007; Braun 2011; Lauterbach 2020). 

12 Diese Angaben sind der Website des Zentralrats der Juden in Deutschland entnommen (Zen
tralrat der Juden in Deutschland o.D.). 

13 Vgl. die Angaben zum Jüdischen Wohlfahrtszentrum und zur Lauder-Morijah-Schule auf der 
Website der Synagogen-Gemeinde Köln (Synagogen-Gemeinde Köln o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Blickt man nun jedoch auf die faktische Umsetzung des jüdischen Profils im Un
terricht, so sind die Schulen mit der Herausforderung konfrontiert, dass ausgebil
dete Religions- und Hebräischlehrer:innen in Deutschland ein Desiderat darstellen. 
Dies hängt einerseits mit fehlenden institutionellen Rahmenbedingungen für diese 
Fächer und andererseits mit einer mangelnden Nachfrage auf Seiten der Studieren
den zusammen. So ist es nach wie vor an keiner deutschen Universität möglich, He
bräisch als Fremdsprache auf Lehramt zu studieren und die Hochschule für Jüdische 
Studien in Heidelberg (HfJS) bildet erst seit 2001 Lehrer: innen für das Fach Jüdische 
Religion aus (Springborn 2021: 313ff).14 Auch die Einrichtung eines neuen Studien
gangs an der HfJS, der erstmalig einen staatlich anerkannten pädagogischen Ab
schluss für jüdische Religionslehrer:innen ermöglichte, konnte der Problematik der 
fehlenden Religionslehrkräfte nur bedingt entgegen wirken, da es sowohl an Lehr
personal als auch einer hinreichenden Zahl von Studierenden fehlt, die einen ar
beitsfähigen Studiengang ermöglichen würden.15 

Diese Entwicklungen haben zur Folge, dass weiterhin nur wenige ausgebildete 
Religionslehrkräfte in Deutschland existieren, um die jüdische Schulen miteinan
der konkurrieren müssen. Infolgedessen sind sie auf Alternativ- und Kompromiss
lösungen angewiesen, indem die Schulen beispielsweise Quereinsteiger:innen, 
Hochschulabsolvent:innen judaistischer Fächer und Rabbiner einstellen oder auf 
Fachpersonal aus dem Ausland zurückgreifen (Körber/Gotzmann 2022: 231). Am 
Beispiel der drei hier untersuchten Schulen zeigt sich im konkreten Einzelfall, vor 
welchen Herausforderungen die Schulen stehen und wie sie versuchen, den Bedarf 
zu decken. So ist an der Joseph-Carlebach-Schule in Hamburg nur ein ausgebildeter 
Religionslehrer tätig. Der Unterricht in den judaistischen Fächern, vor allem in der 
Grundschule, wird entsprechend neben Quereinsteiger:innen auch von den Ehe
frauen der Chabad-Rabbiner erteilt, die am dortigen Rabbinerseminar Or Jonatan 
ausgebildet werden. Der Einsatz des Personals von Chabad ermöglicht zwar die 
Vermittlung sprachlicher und religiöser Kenntnisse und hilft insofern den Mangel 
an ausgebildeten Religions- und Hebräischlehrer:innen auszugleichen, allerdings 
ohne die Voraussetzungen einer didaktischen oder pädagogischen Ausbildung 
zu erfüllen. Dies wirft Fragen sowohl hinsichtlich curricularer Standards auf als 

14 Der Studiengang zur Ausbildung jüdischer Religionslehrer:innen konnte zum Wintersemes

ter 2009/10 um die Ausbildung von Grundschullehrkräften erweitert werden (vgl. Anusie
wicz-Baer 2024). Zur Ausbildung der Religionslehrkräfte an der Hochschule für Jüdische Stu
dien (HfJS) vgl. auch Landthaler (2023: 375ff). 

15 Laut dem Historiker Andreas Gotzmann hatte 2013 noch niemand den Abschluss gemacht 
(vgl. Körber/Gotzmann 2022: 235f). Zudem wechselte der einzige Lehrstuhlinhaber für jüdi
sche Religionspädagogik an der HfJS 2018 an die Potsdamer School of Jewish Theology, seit
dem war die Professur vakant (Springborn 2021: 313ff), und wurde erst zum Wintersemester 
2024/25 mit einer Vertretungsprofessur für den Lehrstuhl für Jüdische Religionslehre, -päd
agogik und -didaktik besetzt (vgl. Hochschule für Jüdische Studien o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 203 

auch bezüglich der vermittelten Inhalte, die insbesondere in der Primarstufe den 
strikt religiösen Maßstäben von Chabad Lubawitsch entsprechen. Im Unterschied 
zur Hamburger Schule, verfügt die I.E.Lichtigfeld-Schule in Frankfurt als ältere, 
größere und ressourcenstärkere Schule über andere Voraussetzungen, was sich 
auch am Personal zeigt. Die derzeitige Direktorin der Schule war bereits als Leh
rerin für Judaistik und Hebräisch an der Jüdischen Oberschule in Berlin tätig und 
leitete zuvor die dortige Heinz-Galinski-Schule. Zudem hat eine an der Lichtigfeld- 
Schule unterrichtende Religionslehrerin in ihrer Funktion als Fachleiterin für Jüdi
sche Religion, das Kerncurriculum für das Fach Jüdische Religion für die Primar-, 
Sekundar- und Oberstufe im Bundesland Hessen erarbeitet.16 Gleichwohl ist die 
Lichtigfeld-Schule ebenfalls vom Lehrkräftemangel in den judaistischen Fächern 
betroffen, so dass beispielsweise die Rabbiner der Gemeinde auch als Religions
lehrer in der Schule tätig sind. Zudem hat die Schulleitung Maßnahmen für das 
Unterrichtsfach Neuhebräisch entwickelt und Lehrer:innen aus Israel angestellt, 
die als Muttersprachler:innen nachqualifiziert wurden und entweder eine Ausbil
dung als Sprachlehrkräfte absolviert oder als Lehrer:innen eine Zusatzausbildung 
gemacht haben (Steinhagen 2019). Auch für die Lauder-Morijah-Schule in Köln gilt, 
dass in Ermangelung eigenen Personals der Religionsunterricht von einem Chabad- 
Rabbiner aus Düsseldorf erteilt wird, während für den Iwrit Unterricht ähnlich wie 
in Frankfurt Lehrkräfte aus Israel engagiert werden, deren fehlende didaktische 
und pädagogische Kompetenzen von Seiten der Schulleitung beispielsweise durch 
Fortbildungsmaßnahmen kompensiert werden müssen, um einen angemessenen 
Unterricht für die Grundschulkinder zu gewährleisten. 

Jüdische Praktiken im Schulalltag: Fallbeispiel Kaschrut 

Die Schulstandorte unterscheiden sich nicht nur hinsichtlich des judaistischen Un
terrichts, sondern auch anhand der Art und Weise wie die Umsetzung verbindli
cher jüdischer Praktiken im Schulalltag konkret gehandhabt wird. Grundsätzlich 
lässt sich an den weiterführenden Schulen in Frankfurt und in Hamburg beobach
ten, dass mit fortschreitendem Alter der Kinder und Jugendlichen das jüdische Pro
fil an Stellenwert verliert und unter den Schüler:innen Diskussionen über die Re
levanz des Morgengebetes und die Einhaltung der Kaschrutvorgaben zunehmen. 
Insbesondere letzteres, nämlich der Umgang mit der Kaschrut, d.h. den jüdischen 

16 Für die Fächer Iwrit und Jüdische Religion fehlt es z.T. an Kerncurricula bzw. wurden diese – 
wie im Fall der hessischen Kerncurricula für das Fach Jüdische Religion – erst in den letzten 
Jahren erarbeitet. Ähnliches zeigt sich bei den Lehrmaterialien für den jüdischen Religions
unterricht, so dass interviewte Religionslehrerinnen und jugendliche Schüler:innen wieder
holt auf den Mangel an vorhandenen Unterrichtsmaterialien in Deutschland verwiesen. Zu 
den Kerncurricula für das Fach Jüdische Religion in Hessen (vgl. Hessisches Kultusministeri

um 2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Speisegesetzen, löst jedoch bereits unter den Eltern an den jüdischen Grundschulen 
Diskussionen aus hinsichtlich der Frage, wie strikt diese Regeln eingehalten wer
den müssen. Am Beispiel der Lichtigfeld-Schule und der Joseph-Carlebach-Schule 
sollen im Folgenden die unterschiedlichen Vorgehensweisen illustriert werden, mit 
denen die beiden Schulen auf die Herausforderung einer heterogenen Schüler:in
nenschaft in Bezug auf die Umsetzung einer religiösen Praxis reagieren. 

Die Frankfurter I.E. Lichtigfeld-Schule richtet sich hinsichtlich der Kaschrut – 
wie die meisten jüdischen Schulen – nach den Vorgaben der orthodoxen Rabbiner
konferenz. So nehmen die Kinder der Grundschule gemeinsam in der Schulmensa 
ein koscheres Mittagessen ein und werden auch während der Klassenfahrten mit 
koscheren Speisen versorgt. Gleichwohl gibt es im Schulalltag wiederholt Situatio
nen, in denen anlässlich von Schulfesten und Geburtstagen verhandelt wird, wie 
die Umsetzung der Kaschrut aussehen soll. In diesen Aushandlungen zeigt sich der 
Umgang mit einer heterogenen Schüler:innenschaft, zu der nicht nur jüdische und 
nichtjüdische Schüler:innen gehören, sondern auch innerhalb der jüdischen Schü
ler:innenschaft ein breites Spektrum an Denominationen und Selbstverständnissen 
vorhanden ist. Damit einher gehen unterschiedliche Vorstellungen über die an den 
Schulen geltenden jüdisch-religiösen Praktiken, in denen folglich die konkrete Aus
gestaltung des jüdischen Profils verhandelt wird und die sich insbesondere in den 
Diskussionen über die Kaschrut zeigen. 

Die Direktorin der I.E. Lichtigfeld-Schule schildert im Folgenden beispielhaft 
Auseinandersetzungen mit Eltern bzw. in der Elternschaft, denen verschiedene 
Vorstellungen darüber zugrunde liegen, wann und für wen welche Speiseregeln 
im Rahmen der Schule gelten. Anlässlich eines Buffets zu Chanukka beschlossen 
einige der nichtjüdischen Eltern aus dem Elternbeirat auch Speisen mitzubringen, 
die nicht koscher waren: 

Es war so, dass manche gesagt haben: Also ich mache-, also die Spätzle, die ich 
mache, die ist so lecker-. Dann ist sie zwar nicht koscher, dann machen wir es so am 
Buffet-, wir machen hier eine Hälfte nicht koscher und dann sagen wir: Hier, die 
Hälfte ist koscher. Und dann befüllen wir beides und jedes Kind nimmt sich, wo sie 
es will. Und dann haben jüdische Eltern gesagt: Warum darf sich nicht mein Kind 
an allem bedienen? Warum kann man nicht alles lecker und koscher gestalten? 
Warum müssen wir an einer jüdischen Schule um so etwas kämpfen? Das wollen 
wir nicht. (Transkript Expertinnen-Interview Direktorin Lichtigfeld_FfM, Pos. 14.) 

Die Schulleitung beschließt auf den Protest der jüdischen Eltern hin, dass anläss
lich von schulischen Feiern nur noch koschere Speisen mitgebracht werden dürfen. 
Der Konflikt um die Wahrung der Kaschrut-Regeln zeigt auf, wie die mehrheitlich 
jüdische Elternschaft gegenüber den nichtjüdischen Eltern aktiv das jüdische Profil 
der Schule einfordert, um zumindest in diesem Raum verbindlich für alle Anwesen

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 205 

den Regeln durchzusetzen, die jenseits der Schule nur gegenüber der eigenen Grup
pe geltend gemacht werden können. Die Auseinandersetzung unterstreicht exem
plarisch die Funktion einer jüdischen Schule, deren Existenz jüdischen Eltern und 
Kindern erst die Erfahrung ermöglicht, in ihren Räumlichkeiten gegenüber Nicht
jüdinnen und Nichtjuden einmal nicht in der Position der Minderheit zu sein. 

Zugleich existieren nicht nur zwischen jüdischen und nichtjüdischen Eltern, 
sondern auch innerhalb der jüdischen Elternschaft unterschiedliche Verständnisse 
darüber, welche religiösen Regeln wann und für wen verbindlich gelten und wie 
diese in der Schule umgesetzt werden sollen. Dies zeigt sich beispielsweise an 
den mitunter widerstreitenden Wünschen der Eltern etwa bezogen auf die Praxis, 
anlässlich der Kindergeburtstage in der jeweiligen Schulklasse selbstgebackene 
Kuchen zu verteilen. Während eine jüdische Mutter darauf besteht, den nichtko
scheren Lieblingskuchen ihres Sohnes für die Klasse backen zu dürfen, der somit 
den geltenden Regeln der Schulverpflegung zuwiderlaufen würde, verlangen umge
kehrt ultraorthodoxe Familien, dass nur solche Kuchen mitgebacht werden dürfen, 
die in ihren eigenen Küchen zubereitet worden sind, weil es sonst keine hinrei
chende Kontrolle über die Einhaltung der religiösen Regeln bei der Zubereitung der 
Speisen geben könne. Infolge dieser konträren Forderungen an die Schulleitung 
und den damit verbundenen unterschiedlichen jüdischen Selbstverständnissen 
innerhalb der Elternschaft beendet die Direktorin die Auseinandersetzungen 
endgültig: 

Dann habe ich gesagt: Wissen Sie etwas? Jetzt machen wir hier Schluss. Entwe
der es gibt den Kuchen von Sohar [koscheres Restaurant] oder den von dem Mig

dal, das ist der koschere Laden oder es gibt keinen Kuchen. Es gibt den nur am 
Nachmittag […]. Und dann war natürlich das Machtwort, weil ich habe gedacht, 
das nimmt kein Ende […] egal was Sie sagen, da kommt der Nächste. Da habe ich 
gesagt: »Jetzt ist gut, damit ist die talmudische Diskussion beendet, das Macht

wort wurde gesprochen und so handeln wir!« (Transkript Expertinnen-Interview 
Direktorin Lichtigfeld_FfM, Pos. 14.) 

Mit dem Verweis darauf, dass sie als Schulleiterin gegenüber den Eltern das Recht 
auf Privatsphäre zu wahren habe, beendet sie die Diskussionen über die Umsetzung 
der Kaschrut und legt fest, dass künftig Lebensmittel, die zur Feier privater Anlässe 
mit in die Schule gebracht werden, ausschließlich im gemeindeeigenen koscheren 
Restaurant oder Geschäft zu erwerben sind. Dieses Beispiel illustriert die innerjü
dischen Aushandlungen über die Speiseregeln und verweist damit auf die unter
schiedlichen Vorstellungen einer jüdisch-heterogenen Elternschaft, zu der sowohl 
orthodoxe und ultraorthodoxe als auch liberale und säkulare Jüdinnen und Juden 
gehören. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Während in Frankfurt Stimmen aus dem Kreis der jüdischen Elternschaft da
für Sorge tragen, dass die Kaschrut-Regeln auch anlässlich von nichtreligiösen Fei
ern, die im Rahmen der Schule stattfinden, gewahrt bleiben, erfolgt an der Joseph- 
Carlebach-Schule eine Verschärfung der Kaschrut auf Initiative des Schulrabbiners, 
der neben der Schulleiterin für die religiösen Belange der Schule zuständig ist. Da
nach gelten nicht länger die Richtlinien der orthodoxen Rabbinerkonferenz, son
dern die strikteren Regeln von Chabad Lubawitsch als verbindlich für die gesam
te Schüler:innenschaft. Die Hamburger Grundschule wird in gleichen Teilen von 
jüdischen und nichtjüdischen Kindern besucht, während auf der weiterführenden 
Schule mehrheitlich nichtjüdische Kinder und Jugendliche sind. Zur Durchsetzung 
erhalten alle Eltern von Seiten des Rabbiners sogenannte Kaschrutlisten, auf denen 
die Lebensmittel aufgelistet sind, die im Raum der Schule erlaubt sind. Zugleich 
unterlaufen jugendliche Schüler:innen die Regeln fortlaufend, indem sie nichtko
schere Süßigkeiten und Getränke heimlich in die Schule mitbringen. Werden diese 
von Lehrer:innen entdeckt, konfiszieren sie die Lebensmittel und kündigen diszi
plinarische Konsequenzen an, zum Beispiel das Putzen des Schulhofes. Insbeson
dere unter den jüdischen Eltern ist diese Verschärfung der Speiseregeln umstritten. 
Stellvertretend kommentiert eine Mutter den aus ihrer Sicht folgenreichen Schritt: 

Wir hatten – eine Zeit lang hat sich die Schule nach der orthodoxen, also der 
Kaschrut-Liste der orthodoxen Rabbiner-Konferenz gerichtet. Das heißt, die 
Kinder durften Mars, Snickers und so was mit auf Ausflüge nehmen oder wenn 
Geburtstage waren. Ich verstehe schon, dass es schwierig ist, wenn es hier in 
Kontakt kommt mit dem koscheren Geschirr. Das ist alles klar, aber auch in Zu
sammenarbeit mit dem Elternrat ging es so, dass es einen Schulkiosk gab, wo die 
Kinder auch mal ein Mars oder Snickers kaufen konnten oder Tuc und das wird 
jetzt wieder sukzessive radikal eingeschränkt. (Transkript Elterninterview 5 Teil I_ 
jüdisch_JC Schule HH, Pos. 17.) 

Also, sie [Mitglieder von Chabad] hatten den Sonderstatus und es ist ein Sonder
status und jetzt müssen wir uns dem unterwerfen. Und das finde ich persönlich 
schwierig. (Transkript Elterninterview 5 Teil II _ jüdisch_ JC Schule HH, Pos. 84.) 

Dass der Rabbiner die strengen Richtlinien gegenüber einem Teil der jüdischen 
Elternschaft durchsetzen kann, hängt wesentlich damit zusammen, dass die 
Mehrzahl der Schüler:innen und des Lehrpersonals an der Hamburger Schule 
nichtjüdisch sind. Insbesondere seine erfolgreiche Zusammenarbeit mit den nicht
jüdischen Eltern im Elternbeirat sichert ihm die Unterstützung derjenigen zu, die 
bereit sind, den strikteren Regeln zu folgen, gerade weil sie nicht Teil der Gruppe 
sind. Mit Georg Simmel gesprochen, übernehmen sie in der konflikthaften Dy
namik zwischen zwei Gruppen die Rolle des »Dritten« (Simmel 1992: 130f), der in 
einer dualen Interaktion durch sein Hinzutreten die Situation dynamisiert und in 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 207 

diesem Fall die Machtbalance zugunsten des Rabbiners verschiebt. Hier zeigt sich 
beispielhaft, wie das prekäre Verhältnis von Mehrheit und Minderheit innerhalb 
der jüdischen Schulen immer wieder neu zwischen den verschiedenen beteiligten 
Akteur:innen ausgehandelt wird, und wie weitgehend daran selbst innerhalb dieses 
Raumes die nichtjüdische Mehrheitsgesellschaft beteiligt ist. Der vorgestellte Fall 
verweist auf ein besonderes Szenario für die Hamburger Schule: Eine mehrheit
lich nichtjüdische Schülerschaft soll die von Chabad Lubawitsch für die Schule 
aufgestellten Kaschrut-Regeln umsetzen, die mit der Befolgung von Chalav Jisrael 
strengere Regeln vorschreiben, als es an anderen jüdischen Schulen in Deutschland 
der Fall ist. 

Jüdische Schulen als safe space: 
Antisemitismus und jüdischer Erfahrungsraum 

Die Mehrheit der im Forschungsprojekt interviewten jüdischen Schüler:innen ha
ben bereits seit früher Kindheit jüdische Bildungseinrichtungen besucht und hatten 
bislang noch keine Erfahrungen im öffentlichen Bildungssystem in Deutschland. 
Dementsprechend wurden in den Interviews mit den Eltern nicht tatsächlich erleb
te antisemitische Vorfälle der Kinder geschildert. Vielmehr stand in den Interviews 
der Wunsch im Vordergrund, die eigenen Kinder vor Erfahrungen von Antisemitis
mus und Ausgrenzung so lange wie möglich zu schützen und ihnen umgekehrt die 
Chance zu ermöglichen, sich als Angehörige einer Gemeinschaft wahrnehmen zu 
können.17 So berichtet eine Mutter, deren Kinder die Primarstufe der I.E. Lichtig
feld-Schule besuchen, über ihre Entscheidung für eine jüdische Grundschule: 

17 Wie sich auch an Ergebnissen aktueller Forschungsarbeiten zu Antisemitismus an öffentli
chen Schulen widerspiegelt, sind Antisemitismus und die Auseinandersetzung mit diesem in 
den letzten Jahren zu einem zentralen Thema an öffentlichen Schulen geworden. An erster 
Stelle sind hier die vom Berliner Kompetenzzentrum für Prävention und Empowerment her
ausgegebenen Schulstudien zu nennen, in denen die Verständnisse von Antisemitismus von 
Lehrer:innen und Schulleitungen und Bedarfe hinsichtlich des Umgangs mit Antisemitismus 
an Berliner Schulen sowie der Umgang mit antisemitischen Erfahrungen aus Betroffenen
perspektive untersucht worden sind (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023; Chernivsky/Lorenz- 
Sinai/Schweitzer 2022). Eine weitere zentrale Arbeit ist die Studie der Soziologin Julia Bern
stein, in der Sie anhand 251 narrativer und problemzentrierter Interviews Antisemitismus an 
öffentlichen Schulen untersucht und Handlungsmöglichkeiten für den Umgang mit diesem 
an Schulen aufzeigt (vgl. Bernstein 2020; Bernstein/Diddens 2022). Auch die Erziehungswis
senschaftlerin Sandra Anusiewicz-Baer analysiert in ihrer Studie über die Jüdische Oberschu
le in Berlin anhand des Fallbeispiels eines jüdischen Schülers, der aufgrund eines antisemiti

schen Vorfalls an seiner staatlichen Gesamtschule auf die Jüdische Oberschule wechselt, wie 
das jüdische Gymnasium für die Schüler:innenschaft auch einen Schutzraum vor Antisemi

tismus bieten kann (vgl. Anusiewicz-Baer 2017: 165ff). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Wichtig war mir, dass die keinem Antisemitismus auf anderen Schulen ausgesetzt 
werden. Also das ist jetzt eher im Sinne von einem Ausschlusskriterium für eine 
andere Grundschule […]. Und die Frage ist halt, wie früh will man seine Kinder An
tisemitismus aussetzen und ich habe beschlossen nicht so früh. (Transkript Eltern- 
interview 2_ jüdisch_Lichtigfeld_FfM, Pos. 78.) 

Also zum einen halte ich das Gefühl für sehr wichtig einmal kennenzulernen, dass 
man nicht alleine ist. Was eben ein Gefühl ist, was sich durchaus einstellen kann 
als Jude in Deutschland, wenn man, ich sage mal, im üblichen Schulzweig ist und 
dann irgendwie nur das Gefühl hat, es gibt hier und da eine Insel. Auch wenn die 
Lichtigfeld-Schule natürlich auch eine Insel ist, aber eben so ein Gemeinschafts

gefühl einmal zu entwickeln, die Gemeinde kennenzulernen. (Transkript Eltern
interview 2_ jüdisch_Lichtigfeld_FfM, Pos. 5.) 

In diesen Passagen, sowie in weiteren Elterninterviews zeigt sich neben dem Schutz 
vor Ausgrenzungserfahrungen durch die Wahl einer jüdischen Grundschule auch 
der Wunsch nach dem Erleben einer Zugehörigkeit, die im Austausch mit ande
ren jüdischen Kindern, Lehrkräften und Betreuer:innen erfahren wird. Da Jüdinnen 
und Juden in Deutschland eine Minderheit sind, bietet oftmals erst der Besuch einer 
jüdischen Schule für Kinder die Möglichkeit, auf Angehörige der eigenen Gruppe zu 
treffen. Auch ein interviewter Vater, dessen ältester Sohn die zweite Klasse der Lich
tigfeld-Schule besucht, begründet die Wahl einer jüdischen Grundschule damit, auf 
diese Weise seinen Kindern die Gelegenheit zu eröffnen, mit anderen jüdischen Kin
dern Freundschaften schließen zu können: 

Frankfurt ist nicht London oder New York oder was weiß ich. Die Wahrscheinlich

keit, dass die in so eine andere [öffentliche] Schule kommen und dann jüdische 
Freunde machen oder Bezug auf Judentum kriegen, ist in meiner Meinung nach 
sehr gering. Und das war so dann natürlich die erste Entscheidung. (Transkript 
Elterninterview_5_jüdisch_Lichtigfeld_FfM, Pos. 3.) 

Der Austausch mit anderen jüdischen Kindern und Lehrkräften sowie ein schu
lisches Angebot in jüdischer Religion und Hebräisch, tragen dazu bei, ein Selbst
bewusstsein als junge Jüdinnen und Juden zu entwickeln und damit die eigene 
Zugehörigkeit zu stärken. Gleichzeitig lernen die Kinder im Rahmen des Schul
alltags unterschiedliche jüdische Herkünfte kennen, zu denen ultraorthodoxe, 
orthodoxe, traditionell lebende, liberale, säkulare Jüdinnen und Juden sowie Kin
der mit unterschiedlichen Migrationshintergründen gehören. Die Aushandlung 
der eigenen Identität findet im Austausch mit diesen verschiedenen jüdischen 
Lebenswelten statt, in dem die Schüler:innen sehen, was Judentum für ihre Mit
schüler:innen bedeutet, wie deren Traditionen, z.B. in Bezug auf die Kaschrut oder 
das Halten des Schabbats aussehen und wie sich deren Praktiken von den eige

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 209 

nen unterscheiden. So berichtet ein Vater über den Besuch eines Freundes seines 
siebenjährigen Sohnes: 

Also wir hatten wie gesagt einen Freund, der kommt aus einer religiöseren Fami

lie. Einmal haben wir den samstags zu uns eingeladen zum Spielen. […] Und da 
hat der [Name] gesagt, komm wir spielen Nintendo. Und der Junge hat gesagt: 
Nein, [Name], ich darf noch nicht Nintendo spielen, bis Schabbat vorbei ist. Und 
dann hat er gesagt: Okay, dann spielen wir was anderes. Aber dann haben ich und 
meine Frau gesagt: Wow, ich meine, der Junge ist jetzt hier. Seine Eltern wissen 
nicht, was er macht. Theoretisch hätte er einfach Nintendo spielen können. Und 
er hat gesagt: Nein, ich darf nicht. Erst wenn Schabbat vorbei ist. Und also das fand 
ich auch ganz interessant, dass meine Kinder das dann sehen. (Transkript Eltern
interview_5_jüdisch_Lichtigfeld_FfM, Pos. 45.) 

Das Kennenlernen verschiedener jüdischer Lebensformen durch Klassenkame
rad:innen sowie die Vermittlung jüdischer Werte und Traditionen durch den Besuch 
jüdischer Kindertagesstätten und Grundschulen stärkt so auch das Selbstverständ
nis der Kinder, Teil einer heterogenen Gruppe zu sein, zu der unterschiedliche 
jüdisch-religiöse, kulturelle und säkulare Selbstverständnisse gehören. 

Mit welchen Realitäten die Kinder und Jugendlichen jenseits der Schule in ihrem 
Alltag konfrontiert werden können, zeigt stellvertretend das folgende Beispiel eines 
jüdischen Abiturienten der Joseph-Carlebach-Schule, der rückblickend von Erfah
rungen in seiner Jugend als Hockeyspieler berichtet: 

Ich habe halt früher Leistungssport gemacht […]. Und dort ist auch in der Kabi
ne halt auch-, da wusste halt niemand, dass ich jüdisch bin. Das habe ich ja auch 
nie wirklich so herausposaunt oder erzählt, nur wenn mich jemand gefragt hat. 
Aber da ist es oft in der Kabine so vorgekommen, dass so, ja, wir wollen doch nicht 
wie Juden spielen oder wir sind doch keine Juden und so, so spielen wir nicht. Das 
kam halt oft vor in der Kabine […]. Und dann, umso älter wir wurden, umso stär
ker wurden die Beleidigungen. (Transkript Schülerinterview 2 _ jüdisch_JC Schu
le_HH, Pos. 59.) 

Dieses Beispiel berichtet nicht nur von der Alltäglichkeit antisemitischer Äußerun
gen, sondern auch davon, wie sich Betroffene vor direkten Angriffen und Verlet
zungen schützen, indem sie Verhaltensweisen wählen, die ihr Jüdisch Sein unsicht
bar macht oder versteckt. Davon berichten viele der jüdischen Jugendlichen in den 
geführten Interviews. Der Besuch der jüdischen Schule schafft vor diesem Hinter
grund nicht nur einen Schutzraum, er ermöglicht zugleich einen Perspektivwech
sel, der wiederum in der Interaktion mit der nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft 
die eigene Position und Identität stärkt. Die Erfahrungen jüdischer Schüler:innen 
der Mittel- und Oberstufe, die einen größeren Teil ihrer Freizeit ohne ihre Eltern 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

in öffentlichen Räumen verbringen und in einigen Fällen Antisemitismus im Sport
verein, auf Partys oder unter Bekannten erlebten, unterscheiden sich von den Erfah
rungen jüdischer Grundschüler:innen. Hier sind es vor allem die Eltern, die sich für 
den sicheren Ort einer jüdischen Schule entschieden haben, aber ihre Sorge artiku
lieren, was das Tragen sichtbarer Zugehörigkeitskennzeichen zum Judentum – wie 
Kippot oder einen Davidstern – betrifft, sobald der Schulraum verlassen wird. So 
berichteten viele Eltern, dass sie ihre Söhne außerhalb der jüdischen Grundschulen 
aus Angst vor möglichen antisemitischen Reaktionen keine Kippa tragen lassen. In 
ähnlicher Weise gehen die Schulen selbst vor, wenn sich die Kinder und Lehrkräfte 
für Exkursionen und Klassenfahrten in öffentlichen Räumen bewegen. So gilt für 
die Jungen an den Schulen in Hamburg und Köln, dass diese während schulischer 
Unternehmungen außerhalb des Geländes ihre Kippa nur unter einer Mütze oder 
Cappi tragen sollen, um das Sicherheitsrisiko vor möglichen antisemitischen Vor
fällen zu minimieren. Stellvertretend für viele Schüler:innen beschreibt ein ortho
dox lebender 12. Klässler, der die I.E. Lichtigfeld Schule besucht, was ein Safe Space 
für ihn bedeutet: 

Es wird mich niemand anfeinden wegen Judentum. Es wird kein Problem geben, 
wenn ich mit der Kippa rumlaufe. Ich muss mich nicht rumschlagen mit irgend
welchen Lehrern bezüglich jüdischer Feiertage oder Klausurterminen oder so was. 
Weil einfach, das alles wird sich darum gekümmert und ich muss das eben nicht 
selber machen. Und dann eben auch, da jetzt dieses Sicherheitspersonal unten vor 
der Tür, mit denen man auch mal reden kann oder so. Dass man einfach weiß, man 
ist geschützt in jeglicher Hinsicht. Sowohl im Sozialen als auch tatsächlich ge
schützt vor Attentaten. (Transkript Schülerinterview 1_jüdisch_Lichtigfeld_FfM, 
Pos. 86.) 

Für jugendliche Schüler:innen, die wie im zuvor zitierten Beispiel bereits Antise
mitismus in öffentlichen Räumen erlebten, stellen die weiterführenden jüdischen 
Schulen Hamburgs und Frankfurts – neben dem Aufwachsen in einem jüdischen 
Erfahrungsraum, der auch die selbstverständliche Teilnahme an jüdischen Fest- 
und Feiertagen als Bestandteil des Schulalltags inkludiert – zugleich einen Ort des 
angstfreien Austausches über eigene, antisemitische Erfahrungen und einen Ort 
des Empowerments dar, in dem sie auch ihre Zugehörigkeit zum Judentum in der 
Klassen- und Schulgemeinschaft offen zeigen können. 

Im Unterschied zu den jüdischen Schulen Frankfurts und Hamburgs, an denen 
alle Bildungsstationen bis zum Abitur durchlaufen werden können, handelt es sich 
bei der Lauder-Morijah-Schule ausschließlich um eine Grundschule und zugleich 
um die einzige jüdische Schule Kölns, was bedeutet, dass nach dem Ende der Pri
marstufe alle Kinder auf eine staatliche Schule wechseln müssen. Dieser Übergang 
wird von Seiten der Schule mitbedacht und vorbereitet, wozu beispielsweise die so

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 211 

genannte Shoah Reihe für die 4. Klasse entwickelt wurde, in der die Kinder alters
gerecht und unter Einbeziehung der eigenen Familiengeschichte über die Shoah 
lernen. Für die Entwicklung dieser Unterrichtseinheiten haben Lehrkräfte an Fort
bildungen in Yad Vashem teilgenommen und verwenden die von der Einrichtung 
konzipierten Lehrmaterialien für die Primarstufe. Zudem hat die Lauder-Morijah- 
Schule in Zusammenarbeit mit dem Lern- und Gedenkort Jawne, dem ehemaligen 
jüdischen Gymnasium Kölns, ein eigenes grundschulpädagogisches Programm ent
wickelt. Im Folgenden berichtet die Schulleiterin über die Entwicklung der Shoah 
Reihe und über elterliche Erfahrungen hinsichtlich des Wechsels von der jüdischen 
Grundschule auf staatliche Schulen in Köln: 

Und wir haben wirklich gesagt, was brauchen die Kinder mit Blick auf die weiter
führende Schule? Was wollen wir den Kindern vermitteln? Und was haben wir aus 
der Fortbildung mitgenommen? Und haben dann diese Reihe entwickelt […]. Und 
das hört man immer wieder, auch dann, wenn die Kinder abgegangen sind und 
uns besuchen oder wir die Eltern noch mal sprechen in der Fünf oder Sechs, das 
dieser Schonraum im Nachhinein für die Eltern das war, was die Kinder brauchten, 
um gefestigt dann überzugehen in die fünften Klassen. Und dort weht ein ande
rer Wind ganz oft. Und das versuchen wir schon im Rahmen unserer Shoah-Reihe, 
die immer in der vierten Klasse durchgeführt wird, schon so ein bisschen auch mit 
anzubahnen, die Kinder einfach zu stärken. Was erwartet dich da, was solltest du 
wissen? Worauf solltest du stolz sein? Und wen kannst du ansprechen? (Transkript 
Interview Direktorin_LMS_Köln, Pos. 97–101.) 

Die Shoah-Reihe soll dazu beitragen, die Schüler:innen für den Übergang in die Se
kundarstufe zu stärken, indem sie – neben Wissen über die Shoah – auch lernen, 
an wen sie sich wenden können, wenn ihnen Antisemitismus in ihrem zukünfti
gen schulischen Alltag begegnen sollte. Gleichzeitig zeigen die von der Schulleiterin 
skizzierten Unterschiede zwischen dem Sozialklima an der Lauder-Morijah-Schu
le und staatlichen, weiterführenden Schulen einmal mehr, dass viele Eltern mit der 
Wahl einer jüdischen Grundschule das Aufwachsen und Lernen in einer geschützten 
Umgebung verbinden. Dies beinhaltet zum einen ein familiäres Klassen- und Schul
klima, zu dem kleine Klassen sowie eine enge und individuelle Betreuung gehören 
und zum anderen eine Stärkung der jüdischen Identität, wofür die Grundschulen 
durch ihr Schulprogramm einen geeigneten Raum bieten. Vor diesem Hintergrund 
benannte der Großteil aller interviewten jüdischen Eltern an den drei Standorten 
als ihr zentrales Entscheidungskriterium, die durch die Schule gewährleistete Ver
mittlung jüdischer Religion und Bildung. So verbinden die Eltern mit der Wahl einer 
jüdischen Grundschule den Wunsch, dass ihren Kindern im Rahmen ihrer schuli
schen Ausbildung neben dem Erlernen der hebräischen Sprache, Wissen über jüdi
sche Geschichte, Religion und Tradition vermittelt und sie in die Praxis jüdischer 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Fest- und Feiertage eingeführt werden. Dieser Bedarf an einer schulisch vermittel
ten jüdischen Bildung hängt auch damit zusammen, dass vielen Eltern ein tiefer
gehendes religiöses Wissen nicht zuletzt aufgrund der eigenen oder familiären Mi
grationsbiografie aus der ehemaligen Sowjetunion fehlt, wie es für den Großteil der 
heute in Deutschland lebenden Jüdinnen und Juden zutrifft. So auch im Fall einer 
Mutter, die im Folgenden ihre Schulwahlmotive für die Lauder-Morijah-Schule be
schreibt: 

Ich wollte nur jüdische Schule haben […]. Und ja, ich möchte, dass meine Kinder 
jüdische Tradition und Sprache lernen. Weil, von mir können die nur ein bisschen 
das lernen. Weil, ich bin in Sowjetunion geboren. Und damals, das ist alles ver
boten gewesen. Und meine Eltern haben mir zum Beispiel nicht viel beigebracht. 
Und dann haben die mich auch in jüdische Schule geschickt. Da habe ich auch was 
gelernt. Was ich gelernt habe, habe ich auch meinen Kindern beigebracht. Aber 
ich möchte, dass die mehr erlernen. (Transkript Elterninterview 1_LMS_Köln, Pos. 
3.) 

In dieser Passage zeigt sich, dass in den Augen der Mutter der jüdischen Grundschu
le in Köln eine erzieherische Aufgabe zuwächst, die sie selbst meint, familiär nicht 
leisten zu können, obgleich sie als junges Mädchen in den Umbruchsjahren der So
wjetunion von ihren Eltern bereits auf eine jüdische Schule geschickt worden war. 
Ähnlich wie in diesem Fall, sahen sich auch andere Eltern, deren Familien aus der 
ehemaligen Sowjetunion stammten, nicht in der Lage jüdische Traditionen hinrei
chend vermitteln zu können. Sie waren aufgewachsen mit einem eher ethnisch-sä
kularen Verständnis jüdischer Herkunft und geprägt durch die Erfahrung eines An
tisemitismus, der die Einzelnen durch den Eintrag einer jüdischen Nationalität im 
Pass markierte, zugleich jedoch die Ausübung jüdischer Religion oder Kultur über 
Jahrzehnte verboten hatte, was zu einem Verlust sowohl des Wissens über die jüdi
sche Religion als auch deren Ausübung geführt hatte (Körber/Gotzmann 2022: 13ff). 
Dementsprechend dominierte in diesen Familien an allen drei Schulstandorten der 
Wunsch, dass die Grundschulen diese Aufgabe übernehmen sollten. 

Wie der Schulbesuch auch die eigene religiöse Praxis beeinflussen kann, zeigt 
sich am Beispiel eines Absolventen der Joseph-Carlebach-Schule. Dieser besuchte 
die jüdische Schule Hamburgs seit dem Eintritt in die Primarstufe und schildert re
trospektiv, wie das Hineinwachsen in die damit verbundenen sozialen Kreise sein 
eigenes Verständnis vom Judentum und die eigene bzw. familiäre Ausübung der Fei
ertage beeinflusst haben: 

Aber durch die Schulzeit habe ich halt diesen Kontakt zum Judentum halt ken
nengelernt-, also ich habe den Kontakt aufgebaut. Ich habe neue Leute kennen
gelernt. Und habe halt auch verstanden, was ist überhaupt Schabbat, was ist Cha

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 213 

nukka. Und dann haben wir es halt auch angefangen zu feiern durch die Schule. 
Und das hat-, fand ich, hat das mir so alles viel, viel nähergebracht, weil sonst, wä
re ich nicht auf der jüdischen Schule, glaube ich nicht, dass ich da jetzt irgendwie 
sowas mal gefeiert hätte oder auf jüdische Ferienlager gefahren wäre mit meinen 
Freunden. (Transkript Schülerinterview 2 _ jüdisch_JC Schule_HH, Pos. 19.) 

Während seiner 13-jährigen Schulzeit an der Joseph-Carlebach-Schule lernte der 
Schüler auch die örtliche jüdische Gemeinde und deren Infrastruktur kennen, 
wie z.B. Freizeitaktivitäten für junge Jüdinnen und Juden, an denen er teilnahm. 
Eine wichtige Rolle spielten die Peer-Beziehungen zu jüdischen Freund:innen, die 
mit der Wahl einer jüdischen Schule häufig einhergehen und die in vielen Fällen 
dazu führen, dass die Kinder und Jugendlichen gemeinsam an außerschulischen 
jüdischen Veranstaltungen teilnehmen. Sein Wissen über die jüdische Religion 
und über die praktische Ausübung der Feiertage trug der zitierte Schüler auch an 
seine Familie weiter, sodass diese begann jüdische Feiertage und Feste zu halten, 
wobei ihm die Rolle zukam, das in der Schule erworbene Wissen an die Eltern 
und Großeltern weiterzugeben, indem er ihnen die Geschichte, Bedeutung und 
Traditionen der Feiertage erklärte. 

Auch manche Familien, deren Kinder die jüdischen Grundschulen Frankfurts 
und Kölns besuchen, berichteten, dass sich infolge des Schulbesuches ihre religiö
sen Praktiken – beispielsweise in Bezug auf die Feiertage und das Halten des Schab
bats – verstärkt hätten. So auch im folgenden Beispiel einer Mutter, deren Sohn die 
Lauder-Morijah-Schule besucht: 

Und wir müssen freitags jetzt auch Kerzen anmachen und auch versuchen, mal 
Brot zu backen. Das ist ja alles mir fremd, aber das mache ich gerne mit ihm. 
Weil er soll es ja auch irgendwie umsetzen können, alles, was er erzählt bekommt. 
(Transkript Elterninterview 6_LMS_Köln, Pos. 49.) 

Im Gegensatz zu der Erfahrung der hier zitierten Mutter knüpft das Schulleben für 
orthodoxe Jüdinnen und Juden an das familiär praktizierte Judentum an, so dass die 
Wahl einer jüdischen Schule für sie zugleich eine Erleichterung der eigenen Religi
onsausübung bedeutet, da diese eine koschere Versorgung gewährleisten und sich 
im Unterschied zu staatlichen Bildungseinrichtungen nach dem jüdischen Feier
tags- und Jahresrhythmus richten. Zudem vermitteln jüdische Schulen allen Schü
ler:innen – unabhängig von der eigenen religiösen Zugehörigkeit – die Bedeutung, 
Geschichte und Traditionen jüdischer Fest- und Feiertage, während mit dem Be
such staatlicher Schulen für jüdische Schüler:innen und Lehrkräfte wiederkehren
de Aushandlungen über die Freistellung an jüdischen Feiertagen einhergehen kön

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

nen, wenn beispielweise Klassenfahren oder Prüfungen während jüdischer Feierta
ge stattfinden.18 

3 Schlussbetrachtung 

Die drei Fallbeispiele für eine jüdische Schulbildung in der Gegenwart verdeutli
chen, dass mit dem Beginn des 21. Jahrhunderts Jüdinnen und Juden in Deutschland 
erstmals nach der Shoah nach neuen Antworten auf die Fragen nach jüdischer Bil
dung und Erziehung suchen. Insbesondere in Folge der jüdischen Migrationen 
aus den postsowjetischen Staaten seit den 1990er Jahren ist der Bedarf an jüdi
schen Bildungseinrichtungen gestiegen, die einen solchen Zugang zum Judentum 
ermöglichen und zugleich soziale Erfahrungsräume schaffen. Wie die Zitate aus 
dem Untersuchungssample zeigen, entwickelt eine große Zahl der Schüler:innen 
erst durch den Schulbesuch Wissen über das Judentum und damit verbunden, 
eine Beziehung zum eigenen Jüdischsein. Jüdische (Grund-)schulen fungieren vor 
diesem Hintergrund also als zentrale Sozialisationsinstanz jüdischer Erziehung, 
während die Familie diese Aufgaben an jüdische Bildungs- und Gemeindeinsti
tutionen delegiert. Der Bedarf an einer schulisch vermittelten jüdischen Bildung 
hängt auch damit zusammen, dass vielen Eltern ein tiefergehendes Wissen über 
jüdische Religion fehlt und sie aus diesem Grund jüdische Schulen, wie die Lauder- 
Morijah-Schule, die Joseph-Carlebach-Schule und die I.E. Lichtigfeld-Schule für 
ihre Kinder auswählen. Neben den hier vorgestellten jüdischen Schulen existieren 
insbesondere in Berlin mit der jüdisch-konservativen Masorti Grundschule, der 
modern orthodoxen Lauder Beth-Zion-Schule und den von Chabad gegründeten 
Schulen, erste jüdische Schulen mit unterschiedlich jüdisch-religiösen und päd
agogischen Profilen, die auf eine Pluralisierung jüdischer Bildung in der Gegenwart 
verweisen.19 

Welche Relevanz diesen Entwicklungen auch aus der Perspektive der hiesigen 
jüdischen Gemeinschaft zugesprochen wird, zeigt sich bei einem Blick auf die jüdi
schen Schulen zu Beginn der 2020er Jahre: 2020 wurde in Hamburg der erste Abitur
jahrgang verabschiedet. Ein Jahr später wurde an der Lichtigfeld-Schule in Frank
furt das Abitur abgenommen, in beiden Städten war es jeweils der erste Abiturjahr

18 Julia Bernstein berichtet in ihrer Studie über verschiedene Fälle, in denen jüdische Schü
ler:innen und Lehrkräfte aufgrund der Ausübung jüdischer Feiertage Ausgrenzung an staat
lichen Schulen erfuhren und beispielsweise von der Teilnahme an einer schulischen Theater
aufführung ausgeschlossen wurden, da diese an Pessach stattfand (vgl. Bernstein 2020: 17ff; 
Bernstein/Beck 2022: 335ff). 

19 Diese Angaben sind einer Auflistung aller gegenwärtig existierenden jüdischen Schulen auf 
der Website des Zentralrats der Juden in Deutschland entnommen (Zentralrat der Juden in 
Deutschland o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 215 

gang seit der Shoah.20 Neben diesen beiden Schulen wurden in den letzten Jahren 
neue jüdische Bildungsinstitutionen gegründet oder bestehende Schulen wurden 
um eine entsprechende Oberstufe erweitert. 2016 eröffneten in München und Düs
seldorf jüdische Gymnasien, sodass auch in Bayern und NRW im Sommer 2024 die 
jeweils ersten Abiturjahrgänge verabschiedet werden konnten.21 

Dabei sind jüdische Schulen als integraler Bestandteil des deutschen Bildungs
systems durch eine heterogene Zusammensetzung ihrer Schüler:innenschaft ge
prägt. Der Umgang der Schulen mit diesen Herausforderungen zeigt sich etwa in 
der konkreten Ausgestaltung der an den Schulen geltenden jüdisch-religiösen Prak
tiken. So konnte am Beispiel der Kaschrut illustriert werden, wie die Umsetzung des 
jüdischen Profils vor dem Hintergrund unterschiedlicher Vorstellungen nichtjüdi
scher und jüdischer Eltern – deren Selbstverständnisse sich auch innerjüdisch stark 
unterscheiden – verhandelt wird. 

Zudem konnte anhand der Erfahrungen jüdischer Familien in Hamburg, Frank
furt a.M. und Köln gezeigt werden, dass jüdische Grundschulen den Kindern grund
legendes Wissen über jüdische Religion, Geschichte und Tradition vermitteln und 
sie in die Praxis jüdischer Fest- und Feiertage einführen. Neben ihrer Funktion als 
religiöse Sozialisationsinstanz schaffen die Schulen einen Safe space, der Schutz vor 
Antisemitismus bietet und einen jüdischen Erfahrungsraum, in dem Judentum und 
Jüdisch Sein nicht in Bezug auf die nichtjüdische Außenwelt definiert, sondern als 
Gegenstand der jüdischen Erziehung vermittelt und im Austausch mit anderen Jü
dinnen und Juden erfahren wird. Zugleich bieten die Schulen zum ersten Mal seit 
der Shoah die Möglichkeit für alltägliche soziale Beziehungen zwischen jüdischen 
und nichtjüdischen Kindern, die sich innerhalb eines jüdisch-institutionellen Rah
mens entwickeln. 

Literatur 

Anusiewicz-Baer, Sandra (2017): Die Jüdische Oberschule in Berlin. Identität und 
jüdische Schulbildung seit 1993, Bielefeld: transcript. 

Anusiewicz-Baer, Sandra (2024): »Jüdischer Religionsunterricht in Deutschland – 
Eine Bestandsaufnahme jüdischer Erziehung im Spannungsfeld von Religion, 

20 Verschiedene Lokalzeitungen berichteten über das erste Abitur an den jüdischen Schulen 
Frankfurts und Hamburgs, vgl. bspw. Weiß (2021) in der Frankfurter Allgemeinen »Das erste 
Abitur nach der Schoah‹ und Lauterbach (2020) im Hamburger Abendblatt »Joseph-Carle
bach-Schule: Erstes Abitur seit dem Holocaust‹. 

21 Diese Angaben sind einer Auflistung aller gegenwärtig existierenden jüdischen Schulen auf 
der Website des Zentralrats entnommen (Zentralrat der Juden in Deutschland o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Säkularisierung und Verstaatlichung«, in: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft 
und Politik 8, S. 533–556. 

Barkol, Micha (1989): The social aspect of the process of establishing a jewish day 
school in West Berlin (1985–1987) in light of the crisis of contemporary jewish 
life in the diaspora, Freie Universität Berlin. 

Ben-Rafael, Eliezer/Glöckner, Olaf/Sternberg, Yitzhak (2011): Jews and Jewish Edu
cation in Germany Today, Leiden/Boston: Brill. 

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus in Schulen in Deutschland. Befunde – Ana
lysen – Handlungsoptionen. Weinheim: Beltz Juventa. 

Bernstein, Julia/Beck, Volker (2022): »Jüdische Perspektiven auf das religionssensi
ble Schulsystem«, in: Julia Bernstein/Marc Grimm/Stefan Müller (Hg.), Schule 
als Spiegel der Gesellschaft. Antisemitismen erkennen und handeln, Frankfurt 
a.M.: Wochenschau Verlag, S. 331–359. 

Bernstein, Julia/Diddens, Florian (2022): »Man muss da schon ganz schön auf 
Durchzug schalten, um nichts mitzubekommen. Antisemitismus an Schulen 
aus den Perspektiven der Betroffenen«, in: Julia Bernstein/Marc Grimm/Stefan 
Müller (Hg.), Schule als Spiegel der Gesellschaft. Antisemitismen erkennen und 
handeln, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag, S. 70–88. 

Braun, Carina. (2011): »Neu – Fünftklässler an der Joseph-Carlebach-Schule«, in 
Hamburger Abendblatt vom 16.08.2011, https://www.abendblatt.de/hamburg/ 
kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach 
-Schule.html. 

Breidenbach, Barbara (1999): Lernen Jüdischer Identität. Eine schulbezogene Fall
studie, Weinheim: Dt. Studienverlag. 

Brum, Alexa (2018): »Die Integration russischsprachiger Kinder aus der UdSSR und 
GUS in der I.E. Lichtigfeld-Schule zu Frankfurt a.M. Ein Bericht aus der Pra
xis«, in: Stephanie Zloch/Lars Müller/Simone Lässig (Hg.), Wissen in Bewegung. 
Migration und globale Verflechtungen in der Zeitgeschichte seit 1945, Berlin/ 
Boston: de Gruyter Oldenbourg, S. 349–371. 

Chabad Lubawitsch Deutschland (o.D.): http://chabad.de/. Zugegriffen: 26.07.2023. 
Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2023): Antisemitismus im Kontext 

Schule – Deutungen und Praktiken von Lehrkräften, Weinheim/Basel: Beltz Ver
lag. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike/Schweitzer, Johanna (2022): Von Anti
semitismus betroffen sein. Deutungen und Umgangsweisen jüdischer Familien 
und junger Erwachsener, Weinheim/Basel: Beltz Verlag. 

Coesfeld, Franziska (2007): »Das Herz des jüdischen Lebens«, in: Hamburger 
Abendblatt vom 08.03.2007, https://www.abendblatt.de/hamburg/article10721 
4949/Das-Herz-des-juedischen-Lebens.html. 

Eulitz, Melanie (2012): »(Un-)Orthodoxe Biographie: Ein Weg zur jüdischen Religi
on«, in: Magazin für jüdisches Leben in Forschung und Bildung 6, S. 1–14. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
http://chabad.de/
https://www.abendblatt.de/hamburg/article107214949/Das-Herz-des-juedischen-Lebens.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article107214949/Das-Herz-des-juedischen-Lebens.html
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
http://chabad.de/
https://www.abendblatt.de/hamburg/article107214949/Das-Herz-des-juedischen-Lebens.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article107214949/Das-Herz-des-juedischen-Lebens.html


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 217 

Fenyes, Gabriela (o.D.): »Jüdische Gemeinde nach 1989«, in: Institut für die Ge
schichte der deutschen Juden (Hg.), Das Jüdische Hamburg. Ein historisches 
Nachschlagewerk, https://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdisc 
he-gemeinde-nach-1989. 

Hamburger Schlüsseldokumente zur deutsch-jüdischen Geschichte (2007): Neu
eröffnung der Joseph-Carlebach-Schule, Hamburg. 

Hessisches Kultusministerium (2018): Bildungsstandards und Inhaltsfelder – Das 
neue Kerncurriculum für Hessen, Jüdische Religion Primarstufe. https://kultus 
ministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kernc 
urriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf. Zugegriffen: 27.07.2023. 

Hochschule für Jüdische Studien (o.D.): Profil. https://www.hfjs.eu/professure 
n/juedische-religionslehre-paedagogik-und-didaktik/profil.html. Zugegriffen: 
23.10.2024. 

I.E. Lichtigfeld-Schule (o.D.): Jüdische Erziehung. https://lichtigfeld-schule.de/un 
ser-konzept/juedische-erziehung/. Zugegriffen: 14.10.2024. 

Koinzer, Thomas/Gruehn, Sabine (2013): »Allgemeinbildende Privatschulen in 
Deutschland im Spannungsfeld von pädagogischer Innovation und rechtlichen 
sowie wirtschaftlichen Bedingungen – wo »die pädagogischen Wünsche auf das 
wirtschaftlich Machbare treffen«, in: Aydin Gürlevik/Christian Palentien/Robert 
Heyer (Hg.), Privatschulen versus staatliche Schulen, Wiesbaden: Verlag für So
zialwissenschaften, S. 21–38. 

Körber, Karen/Gotzmann, Andreas (2022): Lebenswirklichkeiten? Russischsprachi
ge Juden in der deutschen Einwanderungsgesellschaft. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht. 

Koznizky-Gendler, Yehudit (2000): Die Jüdische Schule in Düsseldorf im Spiegel der 
zeitgeschichtlichen Entwicklung, Düsseldorf. 

Kraul, Magret (2014): Privatschulen in Deutschland, in Bundeszentrale für poli
tische Bildung vom 10.09.2014, https://www.bpb.de/themen/bildung/dossie 
r-bildung/191321/privatschulen-in-deutschland/?p=all#node-content-title-2 
[03.04.2024]. 

Landthaler, Bruno (2023): »Bildung jüdischer Religionslehrer:innen in Deutsch
land«, in: Martin Hailer/Andreas Kubik/Matthias Otte, Matthias (Hg.), Religi
onslehrer:in im 21. Jahrhundert. Transformationsprozesse in Beruf und theolo
gisch-religionspädagogischer Bildung in Studium, Referendariat und Fortbil
dung, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, S. 375–387. 

Lauder-Morijah-Schule (o.D.): http://lms-koeln.de/eltern/9-eltern/4-kosten-f%C3 
%BCr-essen-und-ganztagsbetreuung. Zugegriffen: 09.04.2024. 

Lauterbach, Juliane (2020): »Joseph-Carlebach-Schule: Erstes Abitur seit dem 
Holocaust«, in: Hamburger Abendblatt vom 27.06.2020. https://www.abendbla 
tt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schul 
e-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://www.hfjs.eu/professuren/juedische-religionslehre-paedagogik-und-didaktik/profil.html
https://www.hfjs.eu/professuren/juedische-religionslehre-paedagogik-und-didaktik/profil.html
https://lichtigfeld-schule.de/unser-konzept/juedische-erziehung/
https://lichtigfeld-schule.de/unser-konzept/juedische-erziehung/
https://www.bpb.de/themen/bildung/dossier-bildung/191321/privatschulen-in-deutschland/?p=all#node-content-title-2
https://www.bpb.de/themen/bildung/dossier-bildung/191321/privatschulen-in-deutschland/?p=all#node-content-title-2
http://lms-koeln.de/eltern/9-eltern/4-kosten-f%C3%BCr-essen-und-ganztagsbetreuung
http://lms-koeln.de/eltern/9-eltern/4-kosten-f%C3%BCr-essen-und-ganztagsbetreuung
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://www.hfjs.eu/professuren/juedische-religionslehre-paedagogik-und-didaktik/profil.html
https://www.hfjs.eu/professuren/juedische-religionslehre-paedagogik-und-didaktik/profil.html
https://lichtigfeld-schule.de/unser-konzept/juedische-erziehung/
https://lichtigfeld-schule.de/unser-konzept/juedische-erziehung/
https://www.bpb.de/themen/bildung/dossier-bildung/191321/privatschulen-in-deutschland/?p=all#node-content-title-2
https://www.bpb.de/themen/bildung/dossier-bildung/191321/privatschulen-in-deutschland/?p=all#node-content-title-2
http://lms-koeln.de/eltern/9-eltern/4-kosten-f%C3%BCr-essen-und-ganztagsbetreuung
http://lms-koeln.de/eltern/9-eltern/4-kosten-f%C3%BCr-essen-und-ganztagsbetreuung
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html


218 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Masorti Grundschule (o.D.): https://www.masorti.de/schule/. Zugegriffen: 
04.04.2024. 

Mendel, Meron (2010): Jüdische Jugendliche in Deutschland. Eine biographisch- 
narrative Analyse zur Identitätsbildung, Frankfurt a.M.: Frankfurter Beiträge 
zur Erziehungswissenschaft. 

Müller, Christine (2007): Zur Bedeutung von Religion für jüdische Jugendliche in 
Deutschland, Frankfurt a.M.: Waxmann. 

Pompson, Alex/Wertheimer, Jack (2022): Inside Jewish Day Schools. Leadership, 
Learning and Community, Massachusetts: Brandeis University Press. 

Schrage, Eva-Maria (2019): Jüdische Religion in Deutschland. Säkularität, Traditi
onsbewahrung und Erneuerung, Wiesbaden: Springer VS. 

Simmel, Georg (1992[1908]): »Die quantitative Bestimmtheit der Gruppe«, in: Ge
org Simmel (Hg.), Soziologie, Untersuchungen über die Form der Vergesell
schaftung. Georg-Simmel-Gesamtausgabe: Bd. 11, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 63–159. 

Springborn, Matthias (2021): Jüdische Kinder- und Jugendbildung in Deutschland 
seit 1945. Schulungskontexte und Wissensbestände im Wandel. Berlin: be.bra 
wissenschaft verlag. 

Steinhagen, Martin (2019): »Hebräisch – Schwerpunkt stärken«, in: Frankfurter 
Rundschau vom 16.01.2019. https://www.fr.de/frankfurt/hebraeisch-schwerpu 
nkt-staerken-11247308.html. Zugegriffen: 27.07.2023. 

Synagogen-Gemeinde Köln (o.D.): https://www.sgk.de/wohlfahrtszentrum/. Zuge
griffen: 11.03.2025. 

Tagesschau (2023): Fast jeder zehnte Schüler besucht Privatschule. https://www.tag 
esschau.de/inland/bildung-privatschulen-100.html. Zugegriffen: 03.04.2024. 

Weiß, Theresa (2021): »Das erste Abitur nach der Shoah«, in: Frankfurter Allgemeine 
vom 24.06.2021, Erstes Abitur nach Holocaust an jüdischer Lichtigfeldschule in 
Frankfurt. 

Zentralrat der Juden in Deutschland (o.D.): Jüdische Einrichtungen. Jüdische Kin
dergärten und Schulen. https://www.zentralratderjuden.de/vor-ort/juedische- 
einrichtungen/. Zugegriffen: 17.10.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.masorti.de/schule/
https://www.fr.de/frankfurt/hebraeisch-schwerpunkt-staerken-11247308.html
https://www.fr.de/frankfurt/hebraeisch-schwerpunkt-staerken-11247308.html
https://www.sgk.de/wohlfahrtszentrum/
https://www.tagesschau.de/inland/bildung-privatschulen-100.html
https://www.tagesschau.de/inland/bildung-privatschulen-100.html
https://www.zentralratderjuden.de/vor-ort/juedische-einrichtungen/
https://www.zentralratderjuden.de/vor-ort/juedische-einrichtungen/
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.masorti.de/schule/
https://www.fr.de/frankfurt/hebraeisch-schwerpunkt-staerken-11247308.html
https://www.fr.de/frankfurt/hebraeisch-schwerpunkt-staerken-11247308.html
https://www.sgk.de/wohlfahrtszentrum/
https://www.tagesschau.de/inland/bildung-privatschulen-100.html
https://www.tagesschau.de/inland/bildung-privatschulen-100.html
https://www.zentralratderjuden.de/vor-ort/juedische-einrichtungen/
https://www.zentralratderjuden.de/vor-ort/juedische-einrichtungen/


Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 

Ein Interview mit der Autorin Eva Lezzi 

Karen Körber und Susanna Kunze 

Körber: Wir freuen uns heute mit der Kinder- und Jugendbuchautorin Eva Lezzi ein 
Interview zu führen. Eva Lezzi schreibt seit 2010 eine Kinderbuchreihe, in der sie 
aus der Perspektive von Beni, einem achtjährigen Jungen, gegenwärtiges jüdisches 
Leben in Deutschland erzählt. In den Büchern, die Anna Adam als Künstlerin illus
triert, stehen Geschichten über Pessach, Schabbat und Bat Mitzwa im Zentrum des 
Erzählens, aber auch der innerfamiliäre Umgang mit der Shoah wird thematisiert. 
Neben der Kinderbuchreihe veröffentlichte Eva Lezzi 2016 den Jugendroman Die 
Jagd nach dem Kidduschbecher, in dem sie anhand der Freundschaftsgeschichte von 
Samira und Rebekka – die eine Muslima, die andere Jüdin – innerreligiöse und in
nerfamiliäre Diversität portraitiert, aber auch Antisemitismus und Islamophobie 
als Erfahrungen der jugendlichen Protagonist:innen schildert. Ihr neuestes Buch ist 
im Sommer 2024 erschienen: der Kinderroman Die Großstadtdetektive. Wer schnappt 
den Dieb? erzählt eine multikulturelle und multireligiöse Freundschafts- und Detek
tivgeschichte. 

Kunze: Neben ihrem kinder- und jugendliterarischen Schreiben ist Eva Lezzi habi
litierte Literaturwissenschaftlerin und Privatdozentin an der Universität Potsdam, 
wo sie Kreatives Schreiben unterrichtet. In zahlreichen wissenschaftlichen Publika
tionen hat sie sich mit erinnerungskulturellen, interreligiösen und transkulturellen 
Fragen in deutschsprachigen Literaturen beschäftigt. Vor dem Hintergrund ihrer 
Expertise und ihren Erfahrungen als Kinder- und Jugendbuchautorin spricht Eva 
Lezzi mit uns heute über die Entwicklung jüdischer Kinder- und Jugendliteratur in 
Deutschland und über die Funktionen, welche die Literatur für jüdische und nicht
jüdische Kinder einnehmen kann. Zudem erhalten wir einen spannenden Einblick 
in ausgewählte Kinder- und Jugendbücher von Eva Lezzi sowie in ihre Erfahrungen 
in der schulischen Bildungs- und Vermittlungsarbeit. 

Körber: Als Herausgeberinnen interessiert uns in diesem Sammelband die Frage der 
Antisemitismusprävention in ganz verschiedenen Dimensionen und insbesondere 
bezogen auf die Phase der frühen und mittleren Kindheit. Dazu gehören sowohl 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

die Frage nach der Vermittlung jüdischen Lebens in der Gegenwart als auch die Er
fahrung von Antisemitismus und die Geschichte des Holocaust als wesentliche Be
standteile dessen, was in Teilen auch erzwungenermaßen zur jüdischen Lebensfüh
rung gehört. Du bist im Feld der jüdischen Kinder- und Jugendbuchliteratur eine 
Pionierin. Kannst du eingangs beschreiben, wie Du darauf gekommen bist, dass im 
Feld der Kinder und Jugendliteratur die jüdische Perspektive fehlt? 

Lezzi: Vielen Dank für die Einladung zu diesem Gespräch. Ich würde erst einmal 
die Bezeichnung »Pionierin« kontextualisieren wollen. Es gab eine ganz große 
Blüte sehr diverser jüdischer Kinderliteraturen im deutschsprachigen Raum in der 
Weimarer Republik, beispielsweise die Bilderbücher von Tom Seidmann-Freud. 
Anders verhält es sich mit der jüdischen Kinder- und Jugendliteratur nach der 
Shoah. Nach 1945 waren es überwiegend der Holocaust und die damit einhergehen
de Verfolgungsgeschichte, die dort behandelt wurden. Das Tagebuch der Anne Frank 
gilt bis heute als ein exemplarischer Text, der an Schulen gelesen wird, wenn es 
um jüdisches Leben geht. Der andere große Zweig nach 1945 bis in die Gegenwart 
hinein, sind religiöse, oft biblische Erzählungen, die sich häufig aus christlicher 
Sicht auf das sogenannte Alte Testament beziehen. Zudem gibt es eine Kinderlite
ratur, die aus Übersetzungen aus dem Amerikanischen oder Hebräischen besteht 
und deren Themen im Fall der hebräischen bzw. israelischen Kinderliteratur oft gar 
nicht explizit als jüdisch markiert sind. Aber wenn es wirklich um jüdische Kinder- 
und Jugendliteratur in Deutschland und um die Darstellung eines gegenwärtigen 
jüdischen Lebens in Kinderbüchern geht, kann man sagen, dass Anna Adam als 
Künstlerin und ich als Autorin tatsächlich so etwas wie Pionierinnen sind, wenn 
auch nicht die einzigen. Wir haben 2010 angefangen mit dem ersten Buch Beni, 
Oma und ihr Geheimnis, das beim Hentrich & Hentrich Verlag erschienen ist. Zeit
gleich wurde damals der Ariella Verlag gegründet, also der erste explizit jüdische 
Kinderbuchverlag in Deutschland nach der Shoah. Wir sind quasi parallel gestartet, 
also Myriam Halberstam als Verlegerin und Autorin im Ariella Verlag und ich als 
Autorin beim Hentrich & Hentrich Verlag. Zwei bedeutende Autorinnen haben 
jedoch vor uns gewirkt: Mirjam Pressler hat als Übersetzerin und als Autorin die 
Kinderbuchlandschaft stark geprägt. Ihre Bücher zu jüdischen Themen haben je
doch stets einen historischen Bezug, sie reichen zurück in die Zeit von Nathan dem 
Weisen, dem Prager Golem, der Shoah. Holly-Jane Rahlens hat mit Prinz William, 
Maximilian Minsky und ich hingegen bereits 2002 einen Kinderroman publiziert, der 
gegenwärtiges jüdisches Leben in Deutschland humorvoll und selbstverständlich 
zeigt. 

Körber: Du bist Literaturwissenschaftlerin und Du bist in jüngster Zeit auch kura
torisch tätig gewesen. Gab es für Dich so etwas wie einen Kairos Moment, der Dich 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 221 

dazu gebracht hat, Dich als Autorin für das Feld der Kinder- und Jugendliteratur zu 
entscheiden? 

Lezzi: Ich habe parallel zu meinem wissenschaftlichen Arbeiten immer gerne für 
Kinder erzählt und auch mit Kindern gearbeitet: Ich habe mit Kindern zum Beispiel 
Kindertheater entwickelt. Für Kinder erzählen, mir für Kinder Dinge ausdenken, 
mit Kindern zusammen etwas ausdenken – das fand ich immer sehr schön. Die In
tention, auch beruflich jüdische Kinder- und Jugendbücher zu schreiben, ist dann 
vor dem Hintergrund der Erfahrung mit meinem eigenen Sohn entstanden, der in 
das Alter kam, in dem ihm in der Schule die sogenannte Holocaust-Erziehung be
vorstand, mit der ich in vielerlei Hinsicht nicht einverstanden war und bin. Ich finde 
die dortige Fokussierung auf ermordete Jüdinnen und Juden wie Anne Frank oder 
auf emigrierte und daher weit weg lebende Jüdinnen und Juden wie in Als Hitler das 
rosa Kaninchen stahl schwierig – auch dann, wenn es sich wie bei den Publikationen 
von Judith Kerr um sehr gute und wertvolle Bücher handelt. Entsetzlich trivialisie
rend finde ich den mehrfach preisgekrönten Roman Der Junge im gestreiften Pyjama 
von John Boyne. Insbesondere die Verfilmung ist meiner Meinung nach auch daher 
unerträglich, weil der Sohn des Lagerkommandanten unbeabsichtigt in eine Opfer
position schlüpft und die Zuschauer:innen zum Schluss insbesondere die Ermor
dung dieses einen nichtjüdischen Kindes betrauern. Daher war es Anna Adam und 
mir wichtig, eine eigene Stimme zu entwickeln und jüdisches Leben auf eine sehr 
humorvolle Weise und vor allem auf eine gegenwarts- und alltagsbezogene Weise 
darzustellen, damit Judentum und jüdisches Leben nicht ausschließlich im Rah
men des Holocaust bzw. der eben angesprochenen Holocaust Education themati
siert werden. 

Körber: Kannst Du am Beispiel der Beni Bücher einmal erläutern, wie Ihr beim 
Schreiben und Illustrieren konkret vorgegangen seid, um diese dezidiert andere 
Perspektive umzusetzen? 

Lezzi: Anna Adam und mir war es sehr wichtig, dass Beni ein Junge von heute ist, der 
beispielsweise begeistert Skateboard fährt und sich in einem späteren Band in ei
ne Mitschülerin verliebt. Er sollte einfach mit all diesen Gegenwärtigkeiten, die das 
Leben in Deutschland in einer Großstadt bietet, konfrontiert sein und das sollte ge
nauso Platz einnehmen wie eben jüdisches Leben als religiöses Leben, als Familien
leben und als kulturelle Zugehörigkeit. Zugleich stellen wir in den Figuren der Groß
eltern den Holocaust als Erinnerungsraum dar, denn der war uns – vor allem mir – 
sehr wichtig, aber eben in dieser Spannung, in der die Großeltern Überlebende sind 
und der Junge Piratenschiffe mag, gerne zeichnet und abenteuerlich Skateboard 
fährt. In diesem Spannungsfeld wollten wir die Bücher anlegen, so dass sie nicht 
einfach als Holocaust-Erziehung genutzt werden können, denn sie thematisieren 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

den Holocaust zwar als Teil des Familiengedächtnisses, der auch Teil der deutschen 
Gesellschaft ist, aber zugleich leben mit der sogenannten dritten Generation Kin
der in Deutschland, die ein Recht auf Gegenwärtigkeit haben. Nicht nur aufgrund 
der vergangenen Zeit – 80 Jahre nach der Shoah–, auch aufgrund der längst erfolg
ten innerjüdischen Diversifizierung sollten jüdische Kinder in heutigen Kinderbü
chern so divers und so eigenständig und eigenwillig wie möglich dargestellt werden. 
So haben beispielsweise die Kinder von sogenannten jüdischen Kontingentflücht
lingen zumindest teilweise eine ganz andere Familienbiografie als die Kinder von 
Holocaustüberlebenden im Westen. Ich meinerseits bin noch stark von der Flucht
erfahrung meiner Mutter und der Verfolgung ihrer Familie geprägt worden, hoffe 
jedoch, dass ich meinem Sohn genug Raum geben konnte für ganz neue und eigene 
Erfahrungen – auch ein eigenes Erkunden dessen, was es heißt, heute jüdisch zu 
sein. Hierin liegt ohnehin die Chance des Genres Kinderbuch: Kinder als Kinder
buchprotagonist:innen sind zwar häufig abhängig und geprägt von Erwachsenen, 
sie erleben aber in ihren eigenen Welten ihre ganz eigenen Abenteuer, durchlaufen 
eigene Gefühle und Beziehungen. 

Kunze: Mittlerweile liegen vier Bände der Beni-Reihe vor. Könntest Du vielleicht an
hand der Beni-Bücher darauf eingehen, wie unterschiedliche Lebensentwürfe und 
Zugänge zum Judentum in den Kinderbüchern dargestellt werden? Ich denke da 
zum Beispiel an den zweiten Band der Reihe Chaos zu Pessach, in dem ganz verschie
dene familiäre Zugänge zum Judentum aufgezeigt werden. Könntest Du diese ein
mal schildern? 

Lezzi: In den Büchern der Beni-Reihe stehen unterschiedliche Protagonist:innen im 
Vordergrund, aber die Bücher sind seriell und stets aus der Perspektive des acht- 
bzw. später zehnjährigen Beni erzählt, der mit seiner Familie in Berlin lebt. Aber 
es gibt auch andere Figuren, die immer wieder auftreten. Im ersten Band Beni, Oma 
und ihr Geheimnis ging es stark um die Großeltern und deren Holocausterfahrungen, 
im zweiten Band Chaos zu Pessach steht das Familienfest Pessach im Mittelpunkt. 
Und da während Pessach zwei Seder gefeiert werden oder zumindest manchmal, 
war es die Chance, auch zwei Einblicke in verschiedene Familienzweige zu ermög
lichen: Einmal findet der Seder in der etwas liberaleren Tradition statt, das andere 
Mal nimmt das genaue und vollständige Lesen der Pessach-Haggada viel mehr Zeit 
in Anspruch als während des ersten Seders. Auf diese Weise wird deutlich, dass das
selbe Fest sogar innerhalb der Verwandtschaft nicht an jedem Abend auf die gleiche 
Weise gefeiert wird. Der etwas religiösere Teil der Familie, bei dem der zweite Se
der stattfindet, plant auch Alijah zu machen, also nach Israel auszuwandern. Und 
sie sind ganz anders identifiziert mit ihrem Judentum, sowohl religiös als auch kul
turell als auch politisch in Bezug auf Israel, während Benis Herkunftsfamilie, also 
seine Eltern, ein christlich-jüdisches Paar sind. Sein Vater ist christlich, aber ge

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 223 

meinsam haben die Eltern entschieden, ihre Kinder jüdisch zu erziehen. Dies ist 
etwas, was so gut wie nicht vorkommt in Kinderbüchern, da kenne ich tatsächlich 
kaum andere Beispiele. Aber es entspricht der Demographie, wonach es sehr viele 
Familien gibt, die gemischt religiös leben und daher fanden Anna Adam und ich es 
wichtig, wenn sich das auch im Rahmen der Bücher widerspiegelt. Der dritte Band 
Beni und die (nervige) Bat Mizwa erzählt von der Bat Mizwa seiner älteren Schwester. 
In dem Moment, wo wir eine Bat Mizwa thematisieren – also das religiöse Erwach
senwerden für ein Mädchen – und nicht eine Bar Mizwa, ist klar, dass dieses Buch 
uns – Anna Adam und mich – als liberal zeigt und das ist auch so aufgenommen 
worden. Von den vier Beni Büchern hat es sich vielleicht am schlechtesten verkauft. 
Denn Pessach interessiert auch die christliche Gesellschaft, und der Band Beni, Oma 
und ihr Geheimnis, in dem die Holocausterfahrungen der Großeltern als innerfami
liäres Gedächtnis thematisiert werden, ist in Schulen sehr gefragt, aber Bat Miz
wa ist so etwas, das viele aus dem nichtjüdischen Kontext nicht kennen, das für sie 
erstmal ein wenig fremd ist. Und innerhalb der jüdischen Community befürwor
ten nicht alle eine Bat Mizwa in der Form, in der Tabea sie praktiziert. Mittlerweile 
kriegen eigentlich fast alle Mädchen auch in Deutschland ein Ritual, aber Tabea, die 
Schwester von Beni, darf im Buch Beni und die (nervige) Bat Mizwa wirklich aus der 
Thora lesen. Das heißt, sie hat eine gleichberechtigte Bat Mizwa und das entspricht 
nur einem Teil der jüdischen Community und muss deswegen auch nicht von allen 
gutgeheißen werden. Aber auch da ist es mir wichtig, innerjüdische Diversität in 
den Büchern zu zeigen. Und dabei ist das eigentlich »Revolutionäre« an dem Buch 
nicht die Bat Mizwa von Tabea, sondern dass ihr nichtjüdischer Vater eine Alijah, 
d. h. einen Aufruf zur Thora, bekommt, das gibt es in der Realität in Deutschland 
kaum, das ist nicht Zentralratskonform, das haben wir in das Buch reingeschmug
gelt. Dies nur als kleine Randbemerkung zur innerjüdischen Diversität und dazu, 
dass Kinderbücher auch über das hinausdenken können, was die Realität schon zur 
Verfügung stellt. 

Körber: Das Schreiben von Kinderbüchern ist noch einmal eine besondere Heraus
forderung, wenn es darum geht, jüdisches Leben in der Gegenwart zu schildern, 
ein Anspruch, den wir literarisch auch aus Texten kennen, die sich an Jugendliche 
und Erwachsene richten. Kannst du etwas dazu sagen, wie Du Dich dem angenähert 
hast? 

Lezzi: Kinderliterarisches Schreiben ist natürlich noch mal anders, als für Erwach
sene zu schreiben, weil wir als Autor:innen immer ein Zielpublikum vor Augen ha
ben. Im Fall der Kinder- und Jugendliteratur schreiben wir für eine Altersstufe, die 
nicht unsere ist. Das heißt, das Schreiben hat immer auch mit Rückversetzung zu 
tun bzw. mit Sich-Hineinversetzen in ein kindgerechtes Erleben. Dies gilt auch für 
die Darstellung des Holocausts in den Kinderbüchern: in der Konzeptualisierung 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

des ersten Bandes Beni, Oma und ihr Geheimnis haben Anna Adam und ich viel über die 
Frage gesprochen, wie stellen wir den Holocaust dar? Wir haben uns dann entschie
den, ihn auf der Bildebene auf keinen Fall erscheinen zu lassen. Das war uns sehr 
wichtig. Die Bilderbücher, die wir geschaffen haben, sind für Grundschüler:innen 
konzipiert, in Berlin demnach für die erste bis sechste Klasse. Das heißt, die Kinder 
können entweder schon selbst lesen und dann sind sie auch in der Lage, gewisse In
formationen zu verarbeiten, die wir bieten, oder es wird ihnen vorgelesen und sie 
können sich höchstens die Bilder selbstständig angucken, aber da wird nichts auf
tauchen, was sie verstört im Sinne einer Darstellung des Holocausts. Es gab damals 
bereits große Debatten, ab welchem Alter Kinderbilderbücher explizit über den Ho
locaust »aufklären« sollen. Die erste Kontroverse hatte Roberto Innocenti mit sei
nem Bilderbuch Rosa Weiß (1986) ausgelöst, das detailreich und in einem realisti
schen Stil bis in ein KZ hineinblicken lässt, und sich an Kinder ab fünf richtete. Ein 
späteres Bilderbuch von ihm – Erikas Geschichte (2003) – arbeitet in den Illustratio
nen zurückgenommener, metaphorischer. Hier findet sich jedoch u.a. das ikono
graphische Auschwitztor, durch das gerade ein Güterzug fährt. Diese Bilder werfen 
die Frage auf: Was erzähle ich hierzu Kindern, wie beantworte ich deren Fragen, 
die nicht ausbleiben werden? Anna Adam und ich haben uns dagegen entschieden, 
mit expliziten Abbildungen in Bezug auf die Shoah zu arbeiten. Im Erzählerischen 
kann ich besser steuern, wie viel Informationen ich anbiete. Da gibt es viele lite
rarische Möglichkeiten etwas nur anklingen zu lassen. Zum Beispiel kann ich als 
Autorin jederzeit die Erzählungen der Großeltern aus ihrer Verfolgungserfahrung 
stoppen oder kann mir Großeltern ausdenken, die ihre eigenen Erfahrungen mit 
der Shoah kindgerecht erzählen. Wichtig ist, Kinder mit Informationen nicht zu 
überfrachten, zumal Informationen mittlerweile ohnehin überall zugänglich sind. 

Kunze: Ein anderes Thema, was uns auch vor dem Hintergrund der anderen Beiträge 
in diesem Sammelband sehr interessiert, sind Erfahrungen von Antisemitismus in 
der Kindheit und auch der Umgang mit diesen. Könntest Du ein wenig erzählen, 
wie in Deinen Büchern Antisemitismus behandelt wird und wie der Umgang mit 
diesem dargestellt und thematisiert wird? 

Lezzi: Das Thema Antisemitismus habe ich am Anfang eigentlich eher vermeiden 
wollen. Ich wollte über jüdisches Leben in der Gegenwart schreiben – obwohl auch 
die Shoah als Familiengedächtnis für uns wichtig war – und Judentum nicht primär 
durch die Brille von Antisemitismus, Israel, Holocaust sehen, sondern im Mittel
punkt des Erzählens sollten beispielsweise Pessach, Schabbat, Bat Mizwa und Skate
board fahren als wichtige Bezugspunkte für den achtjährigen Beni stehen. In dem 
ersten Band Beni, Oma und ihr Geheimnis gibt es jedoch eine Szene, in der die Oma 
trotzdem von Antisemitismus spricht. In der Szene sitzt die Oma – gemeinsam mit 
Beni und seinem Opa – in einem Café in Berlin. Sie trägt zwei verschiedene Socken, 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 225 

die nicht zueinander passen und als zwei Frauen miteinander tuscheln und auf ihre 
Beine zeigen, fühlt sie sich direkt von den Frauen angegriffen. Sie fühlt sich aus
gestellt, was sie an antisemitische Erfahrungen in ihrer Jugend erinnert. In diesem 
Zusammenhang sagt sie, dass es auch heute noch genug Antisemiten und Neonazis 
gebe, und dass man früher in der NS-Zeit auch weggeschaut habe und diese Gleich
zeitigkeit von Weggucken und angestarrt werden ist für die Oma eine sehr negative 
Erfahrung. Ich habe das in dem Buch Beni, Oma und ihr Geheimnis als Erfahrung der 
Großmutter dargestellt und sogar offengelassen, ob es sich möglicherweise um so 
etwas wie eine Überempfindlichkeit handelt vor dem Hintergrund der antisemiti
schen Erfahrungen in ihrer Kindheit und Jugend. Und ich hatte gehofft, dass ich 
Beni davon freilassen kann, aber ich würde inzwischen sagen, das ist eine Illusion. 
Wir wissen heute, dass Kinder Antisemitismus erfahren, auch in den Schulen, auch 
im Grundschulalter. In den Beni Büchern habe ich hingegen eine Kinderbuchwelt 
geschaffen, in der die Kinder damit nicht konfrontiert sind. Anders sieht es in dem 
Roman Die Jagd nach dem Kidduschbecher aus, der sich an ältere Kinder – an Kinder 
ab 12 Jahren – richtet. Dort habe ich durchaus antisemitische Erfahrungen gezeigt, 
also zum Beispiel, als Rebekka, das jüdische Mädchen, in einer Szene, in der sie vom 
Kidduschbecher ihrer Familie erzählt und damit zugleich offenlegt, dass ihre Fami
lie jüdisch ist, mit der Reaktion einer muslimischen Mitschülerin und deren ableh
nender Haltung gegenüber Jüdinnen und Juden konfrontiert wird. Denn diese kom
mentiert die Information über Rebekkas Judentum, mit den Worten: »Super finde 
ich es nicht, wie ihr Juden euch aufführt in Palästina und überhaupt!«1 In dieser Si
tuation wird Rebekka als Jüdin also direkt in eine negative Repräsentationsrolle für 
Israel gedrängt und muss sich und ihr Judentum gegenüber der Mitschülerin ver
teidigen. 

Bei dem Jugendroman Die Jagd nach dem Kidduschbecher war es mir aber ganz 
wichtig, Antisemitismus nicht als singuläres Phänomen zu zeigen, sondern gleich
zeitig auch Islamophobie dazustellen. Rebekkas Freundin, Samira, beklagt ihrer
seits Situationen, in denen sie sich als Muslima nicht verstanden, nicht gesehen 
und nicht akzeptiert gefühlt hat. Das heißt, Antisemitismus hat in meinem literari
schen Schreiben nicht ein ›Alleinstellungsmerkmal‹, sondern steht im Kontext von 
ausgrenzendem Verhalten gegenüber weiteren minoritären Gruppen, die beispiels
weise eine andere Religion als die Majorität haben, und das ist mir ganz wichtig. 
In Die Jagd nach dem Kidduschbecher, aber auch in meinem neusten Kinderroman Die 
Großstadtdetektive. Wer schnappt den Dieb? geht es mir unter anderem darum zu zei
gen, dass diese Differenzen, diese Vorurteile überwindbar sind oder dass Konflikte, 
die in solchen Freundschaften auftauchen, im Laufe der Geschichte gelöst werden 
und zwar so gelöst werden, dass die kindlichen oder jugendlichen Protagonist:in
nen zusammen ihre Freundschaft vertieft weitererleben und erfahren dürfen. 

1 Eva Lezzi (2016: 46): Die Jagd nach dem Kidduschbecher, Berlin: Hentrich und Hentrich. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Kunze: In Deinen Büchern stellst Du neben innerjüdischer Vielfalt und Diversität, 
beispielsweise im eben bereits erwähnten Jugendroman Die Jagd nach dem Kiddusch
becher auch muslimische Lebensrealitäten und Perspektiven dar, was sich in den Bü
chern häufig in einer Mehrsprachigkeit widerspiegelt. So sind Russisch, Hebräisch 
und Arabisch einige der Sprachen, die in Deinen Büchern parallel vorkommen. Wie 
bereitest Du Dich vor diesem Hintergrund auf das Schreiben multiperspektivischer 
Geschichten vor? 

Lezzi: Gerade der Roman Die Jagd nach dem Kidduschbecher hat eine relativ große Dan
kesliste an Menschen, die mich unterstützt haben, und zwar eben nicht nur musli
mische oder beispielsweise aus Tunesien stammende Gesprächspartner:innen, son
dern auch Menschen innerhalb der jüdischen Community. Denn in dem Moment, 
wo ich postsowjetische Jüdinnen und Juden als Protagonist:innen auftreten lasse, 
muss ich mich in einer fast ähnlichen Weise beraten lassen. Nicht nur auf der lin
guistischen Ebene – natürlich muss ich die Manuskripte und insbesondere anders
sprachige Redewendungen Korrekturlesen lassen – sondern auch auf der Ebene des 
Atmosphärischen. Meistens sind es Leute, die ich kenne und an deren Alltag ich be
reits partizipiere, sodass ich immer wieder genau nachfragen kann. Auch die mus
limische Familie im Roman Die Jagd nach dem Kidduschbecher ist in sich divers. Zum 
Beispiel, was die Migrationshintergründe der Eltern angeht. Samiras Eltern kom
men nicht aus demselben Land und sie sind auch nicht zur gleichen Zeit bzw. im 
gleichen Alter nach Deutschland migriert. Die Mutter von Samira kommt aus Tune
sien, während ihr Vater aus Palästina, aus Gaza, stammt. So dass ich für das eige
ne Erzählen verschiedene Gesprächspartner:innen brauche, die mich entsprechend 
beraten können, wenn ich auch die unterschiedlichen Migrations- und Herkunfts
kontexte mit evozieren möchte. 

Was die Ebene des Atmosphärischen betrifft, arbeite ich überdies gerade für das 
jugendliterarische Schreiben auch mit Jugendlichen als Probeleser:innen zusam
men, um herauszufinden, ob das Geschriebene halbwegs bei ihnen ankommt oder 
ob sie bestimmte Ausdrücke oder Szenen peinlich finden. Denn ich selbst gehöre 
einer älteren Generation an und gerade für Jugendliche zu schreiben, stellt für mich 
die größte Herausforderung dar. Jugendliche in der Pubertät befinden sich in einer 
Phase der Abgrenzung zu uns Erwachsenen und es kann schnell anmaßend werden, 
aus ihrer Position zu schreiben. 

Kunze: Du schreibst Deine Kinder- und Jugendbücher zum einen für eine jüdische 
Leserschaft, zum anderen aber auch für die Mehrheitsgesellschaft und damit für 
ein überwiegend nichtjüdisches Publikum. Gehen damit bestimmte Herausforde
rungen beim Schreiben einher? Und könntest Du auch etwas über die Reaktionen 
der Kinder bzw. Schüler:innen bei Lesungen berichten? 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 227 

Lezzi: Ich versuche beide Zielpublika anzusprechen. Das heißt für jüdische Kinder 
geht es darum, dass sie auch ihre Lebenswelt gespiegelt sehen, also ihren familiären 
Alltag, ihre Feste, ihre Religiosität und dass sie sehen, es geht nicht nur um Ostern 
und Weihnachten, was bei sehr vielen Bilder- und Kinderbüchern ganz selbstver
ständlich nebenherläuft. 

So müssen sich viele Kolleginnen und Kollegen überhaupt nicht fragen, ob ihr 
Bilderbuch bzw. die von ihnen portraitierte Familie jetzt plötzlich Weihnachten fei
ert. Dass eine solche Repräsentanz auch für jüdische Leserinnen und Leser gege
ben ist, ist mir ganz wichtig. Es ist mir auch wichtig für die nichtjüdischen Kin
der, diese Selbstverständlichkeit zu zeigen und ihnen zu vermitteln, dass es die
ses gegenwärtige Judentum gibt. Ich versuche dann so zu schreiben, dass der Er
zählfluss nicht ständig unterbrochen wird. Unabhängig vom Vorwissen, das jemand 
mitbringt, können diese Bücher gelesen werden, weil ich teilweise Worte wiederho
le, indem ich beispielsweise beim Schabbat zuerst von Challe und später von Zopf
brot schreibe. Andererseits haben die Bilderbücher und andere meiner Bücher ein 
Glossar, das heißt, hier können Kinder, Eltern, Erzieher:innen oder Lehrer:innen 
nachschlagen und ihr Wissen erweitern. Über die Frage, ob wir ein Glossar hinzufü
gen oder nicht, haben Anna Adam und ich viel diskutiert, denn ein Glossar stellt ein 
Werk immer auch als fremd aus. Wenn ich jüdische Begrifflichkeiten wie Schabbat, 
die für ein jüdisches Kind vermutlich selbstverständlich sind, hinten erkläre, mache 
ich das Selbstverständliche gleichzeitig zu etwas Fremden. Wir haben uns letztend
lich für ein Glossar entschieden, und es kommt gut bei den Leser:innen an, viele 
freuen sich darüber. Es ist mir wichtig, in den Büchern kulturell und religiös diver
se Familien oder Freundschaftskonstellationen aufzuzeigen und dies betrifft auch 
das Thema Glossar und Vorwissen. Es ist nicht immer so, dass die jüdischen Kin
der prinzipiell mehr wissen als die nichtjüdischen. Wenn ich zum Beispiel das Buch 
Chaos zu Pessach an einer katholischen Schule lese und wenn ich dann Anna Adams 
witzige Illustrationen der Plagen zeige, werden diese auch von den nichtjüdischen, 
den christlich sozialisierten Kindern, die entsprechende biblische Geschichten ge
lesen haben, mit Begeisterung erkannt und kommentiert. Natürlich geht es in den 
Beni-Büchern auch um Vermittlung. Sie sind so konzipiert, dass sie jüdisches Le
ben ein Stück weit erklären, indem sie es so darstellen, dass auch nichtjüdische Kin
der einen Einblick in das alltägliche Leben einer jüdischen Familie erhalten. Gleich
zeitig mache ich während der Lesungen an Schulen manchmal die Erfahrung, dass 
Lehrerinnen und Lehrer ein bisschen enttäuscht nachfragen: »Was haben die Schü
ler:innen jetzt eigentlich gelernt?« Die Kinder fanden in diesen Fällen vielleicht die 
demente Oma spannend oder haben mitgefiebert, ob Beni ein neues Skateboard be
kommt oder nicht. Solche Reaktionen von den Kindern machen für mich eine gelun
gene Lesung aus, aber von pädagogischer Seite erhoffen sich die Lehrkräfte manch
mal etwas anderes. So wird aus der Perspektive der Lehrkräfte manchmal die Erwar
tung an mich herangetragen, den Kindern das Judentum zu erklären, während ich 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

mich freue, wenn Kinder als Reaktion auf die Lesung beispielsweise erzählen: »Mei
ne Oma ist auch dement.« oder »Meine Großeltern werden auch immer vergessli
cher.« Das »Lernziel« läge dann darin, dass jüdische und nichtjüdische Lebenswel
ten sich gar nicht so sehr unterscheiden. 

Kunze: Du hast uns gerade Reaktionen von Pädagog:innen und Kindern auf Deine 
Beni-Bücher geschildert, die in der Primarstufe gelesen werden. Für Deinen Ju
gendroman Die Jagd nach dem Kidduschbecher, der sich an die Klassenstufen 7–9 rich
tet, wurden auch Unterrichtsmaterialien vom Jüdischen Museum in Frankfurt ent
wickelt. Hast Du da von Lehrkräften Rückmeldungen erhalten, ob der Roman für 
sie eine Hilfestellung ist, um beispielsweise den Nahostkonflikt mit jugendlichen 
Schüler:innen zu behandeln? 

Lezzi: Also, ich weiß aus Gesprächen mit Lehrer:innen, dass sie oft aufgrund der vor
handenen Unterrichtsmaterialien auf das Buch aufmerksam werden. Dann laden 
sie mich ein und wir können gemeinsam ins Gespräch kommen. Kürzlich hatte ich 
eine für mich sehr berührende und unerwartete Begegnung. Ich habe während der 
Jüdischen Literaturtage Essen in der Stadtbibliothek aus einem meiner Kinderbil
derbücher gelesen. Und dann kam eine Lehrerin aus Köln, die mit ihrer siebten Klas
se, ohne dass ich das wusste, aus dem Roman Die Jagd nach dem Kidduschbecher gera
de ein Theaterstück konzipiert und probt. Sie leitet die Theater-AG an ihrer Schu
le und hat erzählt, dass es ihr – gerade nach dem 7. Oktober – extrem wichtig sei, 
dass ihre Schülerinnen und Schüler Figuren wie Rebekka und Samira haben. Sie er
zählte, dass das Tröstliche der Geschichte, nämlich, dass die beiden Protogonistin
nen des Romans, die Freundinnen Rebekka und Samira, wieder zusammenfinden, 
sehr wichtig für sie und ihre Schüler:innen sei und dass ihre Schüler:innen diese 
Freundschaftsgeschichte in dem Theaterstück leben und gestalten möchten. In die
sem Kontext noch ein Gedanke zum 7. Oktober und seinen Folgen hier in Deutsch
land: Das Buch Die Jagd nach dem Kidduschbecher reagiert auf die kriegerischen Aus
einandersetzungen zwischen Israel und Gaza von 2014. Es ist 2016 erschienen und 
wirkt mittlerweile etwas überholt. Auch deswegen hat es mich sehr gerührt, als die
se Lehrerin gesagt hat, sie sei einfach sehr dankbar für diesen Roman. Es gibt aktu
ell eine Diskussion innerhalb der kinder- und jugendliterarischen Welt: Inwieweit 
können die schon vorhandenen Bücher infolge des 7. Oktobers überhaupt noch et
was ausrichten und inwiefern können wir mit den Büchern weiter an Schulen ge
hen? Ich hoffe, dass es weiterhin funktioniert und dass dieses Plädoyer, – wir müs
sen miteinander reden, in einen Dialog treten – eine Zukunft hat. Und ich hoffe, 
dass Kinder und Jugendliche trotz kriegerischer Auseinandersetzungen in familiä
ren Herkunftsländern hier zueinander finden und zueinanderstehen können. Mir 
ist völlig klar, dass das, was im Moment in Israel und in Gaza passiert, eine Dimensi
on hat, die auf keiner Ebene mehr vergleichbar ist mit dem, was 2014 geschehen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 229 

Aber ich trete dennoch weiterhin mit dem Buch in Schulen auf und sage den Schü
ler:innen offen, dass mir bewusst ist, dass sie als Jugendliche mit Dingen konfron
tiert sind und zurechtkommen müssen, die eigentlich nicht zu verkraften sind. Die 
Schüler:innen sind heute einem auch medialen Wissen ausgesetzt, also Bildern, Vi
deos, Informationen, die ich kaum aushalten könnte. Ich lasse mir von den Schüle
rinnen und Schülern erzählen, was sie sich an Videos anschauen und das sind häufig 
Aufnahmen direkt aus den Kriegsschauplätzen, und damit gehen Bilder, Emotionen 
und Zustände einher, von denen ich nicht weiß, wie sie die verarbeiten. Natürlich 
müssen wir in der Didaktik oder in der Kinder- und Jugendliteratur dagegen an
kämpfen, dass es zu Antisemitismus, Rassismus oder Islamophobie kommt, aber 
zugleich müssen wir auch die Situation von diesen Kindern und Jugendlichen be
rücksichtigen, die in einer so schwierigen Zeit groß werden. 

Körber: Deine Bücher sind ein Plädoyer für eine Anerkennung von Diversität als ei
ner gelebten Praxis, die sich innerjüdisch, in Familien sowie in heterogenen schuli
schen Kontexten als eine mitunter auch konflikthafte Erfahrung widerspiegelt. Die
ser Anspruch, eine größtmögliche Diversität abzubilden, entfaltet seine Stärke vor 
allen Dingen darin, dass er in den Alltag eingebettet versucht, der Lebenswelt von 
Kindern und Jugendlichen möglichst nahezukommen. Bist Du gelegentlich mit dem 
Vorwurf konfrontiert, Du müsstest Dich entscheiden, für welche Seite Du sprichst, 
oder wird angemahnt, dass Du nur für eine, nämlich die jüdische Seite sprechen 
kannst? Oder ist es umgekehrt so, dass Du gerade mit Deinen Geschichten und Dei
nem Ansatz auf Anerkennung stößt? 

Lezzi: Diejenigen, die mich einladen, laden mich ein, weil sie wissen, wofür ich mit 
meinen Büchern stehe. Daher bin ich damit nicht auf ablehnende Haltungen ge
stoßen, sondern auf positive Resonanz und seitens der Lehrkräfte auch auf Dank
barkeit. Die Lehrerinnen und Lehrer an den Schulen haben ohnehin mit Diversität 
und einer sehr heterogenen Schüler:innenschaft zu tun. Beispielsweise besuchen in 
Berlin Kinder mit russischen oder postsowjetischen Eltern gemeinsam mit ukrai
nischen Geflüchteten dieselben Klassen und die Lehrkräfte müssen täglich dafür 
sorgen, dass die Kinder, unabhängig davon, was ihnen in ihren Elternhäusern bei
spielsweise über Wladimir Putin vermittelt wird, einen gemeinsamen Schulalltag 
haben.2 Das ist zugleich eine Chance, aber auch eine wahnsinnige Herausforderung 

2 Am 24. Februar 2022 begann der russische Angriffskrieg gegen die Ukraine. Seitdem sind 
über eine Million Ukrainer:innen nach Deutschland geflüchtet. Zu ihnen gehören auch ukrai
nische Jüdinnen und Juden, die in Deutschland Zuflucht suchen. Bereits im März 2022 waren 
nach Angaben der jüdischen Gemeinde Berlins 3.5000 jüdische Flüchtlinge in Deutschland 
angekommen, die von der dortigen Gemeinde versorgt und betreut wurden (vgl. https://ww 
w.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2022/03/besuch-felix-klein.html). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2022/03/besuch-felix-klein.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2022/03/besuch-felix-klein.html
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2022/03/besuch-felix-klein.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2022/03/besuch-felix-klein.html


230 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

für die Lehrkräfte und dementsprechend sind sie froh, wenn jemand wie ich mit 
großer Gesprächsoffenheit kommt und sagt »Lass es uns gemeinsam angehen!« So 
bringe ich in der Broschüre L’Chaim, Merle! Jüdisches Leben in Berlin3 beispielsweise 
eine aus der Ukraine geflüchtete jüdische Familie mit postsowjetischen Jüdinnen 
und Juden zusammen. Es gibt bestimmt auch Leute, die sich – sowohl von musli
mischer als auch von jüdischer Seite – in Bezug auf den Nahostkonflikt eine stär
kere Vereindeutigung wünschen. Aber die suchen sich dann andere Autor:innen, 
die werden nicht mich einladen. Auch in Rezensionen bekomme ich keine negativen 
Rückmeldungen, stattdessen wird die von mir eingenommene Multiperspektivität 
als gelungen und als wichtig dargestellt. 

Kunze: Dein neustes Buch Die Großstadtdetektive. Wer schnapp den Dieb?, illustriert von 
Daniela Kohl, erschien im Sommer 2024. Könntest Du etwas über den Inhalt erzäh
len und auch darüber, was die jungen Leser:innen in dem Kinderroman über das 
Familienleben und den Alltag einer jüdischen Familie in Berlin erfahren? 

Lezzi: Es ist thematisch etwas leichter, denn es geht nicht um den Nahostkonflikt, 
sondern um die Freundschaftsgeschichte zwischen einem jüdischen und einem tür
kisch-deutschen Jungen. Antisemitismus wird zwar angesprochen, aber im Zen
trum steht eine Bande von fünf Kindern, die sehr divers sind und gemeinsam ein 
Abenteuer bestehen. Ich habe den Roman an der Schule in Berlin-Moabit vorge
stellt, an der die Geschichte auch tatsächlich spielt. Die Kinder mochten das Buch 
und die Schulleiterin hat sich bereits beim Lesen des Manuskripts gefreut, dass die 
Vielfalt der Kinder im Roman dem Alltag in Berlin-Moabit entspricht und sie freut 
sich über eine Geschichte, die diese Vielfalt nicht per se als problematisch oder mit 
kriegerischen Situationen assoziiert. In dem Buch zieht der Hauptprotagonist Jona 
mit seiner Familie aus Lübeck nach Berlin. Er lebt in einer jüdisch-diversen Familie, 
seine Mutter kommt aus einem postsowjetischen Kontext und sein Vater aus einer 
deutsch-jüdischen Familie. 

Ein Unterschied, der jedoch nur am Rande thematisiert wird, ist beispielswei
se, dass Jona über seine Mutter und Großeltern weiß, dass Jüdinnen und Juden im 
Zweiten Weltkrieg auch als Soldaten gekämpft haben und nicht unbedingt Opfer 
der Shoah waren. Er teilt dies auch seinem neuen Freund Deniz mit, als sie in Ber
lin an einem Holocaust Mahnmal vorbeigehen und dabei deutlich wird, dass auch 
für Deniz Jüdinnen und Juden stellvertretend für den Holocaust stehen. In dieser 
Situation erzählt Jona, dass seine Vorfahren als Soldaten gegen die Nazis gekämpft 

3 Über folgenden Link kann das Heft L’Chaim, Merle! bei der Berliner Landeszentrale für Politi
sche Bildung gratis runtergeladen werden: https://www.berlin.de/politische-bildung/publik 
ationen/broschueren/merle_barrierefrei.pdf. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.berlin.de/politische-bildung/publikationen/broschueren/merle_barrierefrei.pdf
https://www.berlin.de/politische-bildung/publikationen/broschueren/merle_barrierefrei.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.berlin.de/politische-bildung/publikationen/broschueren/merle_barrierefrei.pdf
https://www.berlin.de/politische-bildung/publikationen/broschueren/merle_barrierefrei.pdf


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 231 

und Berlin mit befreit haben. Hierin wird ein Unterschied zwischen dem postso
wjetischen und dem deutsch-jüdischen Familienzweig deutlich, der von der Shoah 
betroffen war. Ein weiterer Aspekt, der das Familienleben betrifft, ist die Diskussion 
der frisch nach Berlin gezogenen Familie, welche Synagoge sie hier besuchen sollen 
– auch vor dem Hintergrund, dass die Bar Mizwa von Jonas älterem Bruder in Kürze 
ansteht. Dabei wird beiläufig erzählt, dass sich in Berlin sehr viele unterschiedliche 
Synagogen befinden und religiöse Möglichkeiten bieten und, dass es infolgedessen 
gar nicht leicht ist für neu zugezogene jüdische Familien, sich für eine Synagoge 
zu entscheiden, was zugleich die Vielfalt und Diversität jüdischen Lebens in Berlin 
verdeutlicht. 

Kunze: Du hattest gerade erwähnt, dass Jonas älterer Bruder kurz vor seiner Bar 
Mizwa steht. Anders als sein jüngerer Bruder geht er auf ein jüdisches Gymnasium, 
während Jona eine staatliche Schule in Berlin-Moabit besucht. Spielt es vor diesem 
Hintergrund für Jona oder für seine neuen Klassenkamerad:innen eine Rolle, dass 
er jüdisch ist, als er seine neue Schule betritt? Und in welchen Passagen im Buch 
wird der Umgang mit der eigenen jüdischen Identität aus der Perspektive eines 10- 
jährigen Jungen thematisiert? 

Lezzi: Jona betritt die Schule nicht in erster Linie als jüdischer Junge, der darauf ach
tet, wie die Mitschüler:innen mit ihm interagieren, weil er jüdisch ist. Er betritt die 
Schule als jemand, der neu in der Stadt ist, der aus Lübeck kommt, wo der Verkehr 
nicht ganz so gigantisch ist und der am liebsten wieder zurück möchte. Denn in Lü
beck gab es Freunde, dort gab es Vertrautheit und dort kannte Jona jeden Kiosk, der 
sein Lieblingseis hatte. Im Kontrast dazu ist in Berlin alles groß und fremd für ihn 
und die anderen Kinder kennen sich, während Jona seinen Platz als neuer Schüler 
finden muss. Es ist also eine ganz konventionelle Ausgangssituation, die in zahlrei
chen Kinderbüchern zu finden ist. Es ist natürlich eine extrem emotionale, oft auch 
angstbesetzte Situation. Aber Jona hat keine Angst, weil er jüdisch ist, erstmal je
denfalls nicht. Es gibt im Verlauf der Geschichte jedoch Situationen, wo er merkt, 
dass ihn sein Jüdischsein zusätzlich triggert. In einer Szene gibt es einen Wettbe
werb zwischen Jona und zwei Mitschülern, bei dem sie gemeinsam pinkeln sollen. 
Da gibt es bei ihm schon eine Scheu, zu zeigen, dass er beschnitten ist. Denn er hat 
die Erfahrung gemacht, dass es passieren kann, auf Vorurteile zu stoßen, wenn er 
sich als jüdisch zeigt. Er kennt Antisemitismus, er kennt diesen auch aus Lübeck, 
und er weiß, dass es unangenehm sein kann, als Jude geoutet zu werden. In einer 
anderen Situation wird es dann heikel, als Deniz Jonas älterem Bruder begegnet, 
der in der Öffentlichkeit eine Kippa trägt. Erst in dieser Situation erkennt Deniz, 
dass Jona aus einer jüdischen Familie kommt und kommentiert »Bist du auch so ein 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Jude? Deswegen bist du so komisch!«4 Im Unterschied zum Kinderbuch Beni, Oma 
und ihr Geheimnis, wo Antisemitismus im Zusammenhang mit der Holocausterfah
rung der Großmutter steht, und im Unterschied zum Jugendroman Die Jagd nach 
dem Kidduschbecher, wo Rebekka vor dem Hintergrund des Israel-Gaza-Konfliktes 
im Jahr 2014 Antisemitismus erfährt, funktioniert in dieser Szene Antisemitismus 
einfach als ein Reflex. Aber es ist nicht wie beispielsweise in der Graphic Novel Völlig 
meschugge?!5, dass in dem Moment, wo das Jüdischsein des Protagonisten zur Spra
che kommt und sogar Antisemitismus angetriggert wird, die ganze Geschichte nur 
noch darauf hinausläuft. Es ist ein Aspekt wie »Du kannst ja nicht Fußball spielen!« 
oder »Ach, du hast ja keine Orientierung!« oder eben »Ah, du bist jüdisch, deswegen 
bist du doof!« Und dann kommt wieder ein neuer Handlungsstrang und die Kinder 
müssen zusammenhalten, weil die Geschichte es von ihnen verlangt und sie halten 
zusammen. Und auch Deniz hat seine Geheimnisse und seine Identitätsfacetten, 
die er nicht sofort preisgibt. 

Kunze: Man könnte auch sagen, wie in Deinem Jugendroman Die Jagd nach dem Kid
duschbecher steht auch hier wieder eine Freundschaftsgeschichte im Zentrum und 
in beiden Fällen lösen die Kinder bzw. Jugendlichen gemeinsam eine Detektivge
schichte. Gemeinsam ist Deinen Büchern zudem, dass sie in Berlin spielen. Welche 
Rolle spielt vor diesem Hintergrund Berlin als Handlungsort für Deine Geschich
ten? 

Lezzi: Berlin als Großstadt fasziniert mich. Berlin als diverse Stadt, in der sehr vie
le Geschichten zusammenkommen, sehr viele Sprachen, Kulturen, Konflikte, Mög
lichkeiten und Chancen, regt mich als Autorin sehr an. Berlin ist zudem die Stadt, 
aus der meine Mutter als Kind während der Nazi-Zeit flüchten musste, und die ich 
mir zurückerobert habe. 

Kunze: Zum Abschluss des Interviews würde ich Dich gerne noch fragen, was weite
re Projekte sind, die in Zukunft für Dich anstehen und von denen Du uns berichten 
kannst? 

Lezzi: Es wird zu den Großstadtdetektiven mindestens einen zweiten Band geben. 
Der erste Band ist aus Jonas Perspektive erzählt, der nächste wird aus der Sicht 
von Irina erzählt, eine Freundin von Jona, die mit ihren Eltern aus Russland nach 
Deutschland eingewandert ist, die nichtjüdisch und nichtmuslimisch ist. Ich hof
fe, dass ich für alle fünf Kinder einen Band erzählen darf, das weiß ich jedoch noch 
nicht. Im Sommer 2025 erscheint ebenfalls beim Beltz & Gelberg Verlag ein Buch 

4 Eva Lezzi (2024: 43): Die Großstadtdetektive. Wer schnappt den Dieb?, Weinheim: Beltz. 
5 Andreas Steinhöfel/Melanie Garanin (2022): Völlig meschugge?!, Hamburg: Carlsen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 233 

mit dem Titel Die geheime Hütte im Wald, darin geht es auch um eine jüdische The

matik, unter anderem um das Laubhüttenfest. 

Kunze: Wir freuen uns darauf, auch Deine künftigen Bücher zu lesen. Und um unse
ren Leserinnen und Lesern einen Einblick in Deine Kinderliteratur zu geben, findet 
sich im Folgenden ein Kapitel aus Deinem neuesten Buch Die Großstadtdetektive. Wer 
schnappt den Dieb? abgedruckt, in dem Leser:innen erfahren, wie Jonas Familie ge
meinsam Schabbat feiert und darüber diskutiert, in welcher Berliner Synagoge die 
Bar Mizwa seines älteren Bruders stattfinden soll. Vielen Dank für das Gespräch, 
liebe Eva Lezzi! 

Lezzi: Herzlichen Dank für die Einladung! 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Buchkapitel »Die neue Wohnung«1 

Eva Lezzi

Abbildung: Seite 17

1 Wiederabdruck aus: Eva Lezzi: Die Großstadtdetektive – Wer schnappt den Dieb? © 2024 Beltz &
Gelberg in der Verlagsgruppe Beltz Weinheim Basel.

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit

Abbildung: Seite 18

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eva Lezzi: Buchkapitel »Die neue Wohnung« 237

Abbildung: Seite 19

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit

Abbildung: Seite 20

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autor:innen 

Seyran Bostancı (Dr.) ist Soziologin und forscht intersektional zu den Schwer
punkten Flucht- und Migration; Bildungsungleichheit und Elementarpädagogik. 
Sie arbeitet als wissenschaftliche Mitarbeiterin im Nationalen Diskriminierungs- 
und Rassismusmonitor (NaDiRa) des Deutschen Zentrums für Migrations- und 
Integrationsforschung (DeZIM). 

Janne Braband (Dr.) war wissenschaftliche Mitarbeiterin im Teilprojekt »Religiös 
codierte Differenzkonstruktionen im schulischen Religionsunterricht« (2021–2024) 
im Verbundprojekt »Antisemitismus in pädagogischen Kontexten. Religiös codier
te Differenzkonstruktionen in der frühen und mittleren Kindheit« an der Akade
mie der Weltreligionen der Universität Hamburg. Als Erziehungswissenschaftlerin 
forscht und lehrt sie zu den Themen migrationsgesellschaftliche Differenzkonstruk
tionen in Bildungsinstitutionen sowie Mehrsprachigkeit in der frühen Kindheit und 
im schulischen Kontext. 

Saba-Nur Cheema (Dipl.-Pol.) ist Politologin und wissenschaftliche Mitarbeite
rin am Institut für Allgemeine Erziehungswissenschaft der Goethe-Universität 
Frankfurt. Sie war wissenschaftliche Mitarbeiterin im Teilprojekt »Antisemitismus 
unter jungen Kindern – Differenzkonstruktionen im Vor- und Grundschulalter« 
(2021–2024) des Verbundprojekts »Antisemitismus in pädagogischen Kontexten. 
Religiös codierte Differenzkonstruktionen in der frühen und mittleren Kindheit«. 
Von 2015–2021 war sie die pädagogische Leiterin der Bildungsstätte Anne Frank in 
Frankfurt. Sie war Mitglied in dem in 2020 berufenen Unabhängigen Expertenkreis 
zu Muslimfeindlichkeit der Bundesregierung. Zu ihren Publikationen zählen u.a. 
»Frenemies. Antisemitismus, Rassismus und ihre Kritiker:innen« (Verbrecher Ver
lag 2022) mit Meron Mendel & Sina Arnold und »Muslimisch-jüdisches Abendbrot« 
(Kiepenheuer & Witsch 2024) mit Meron Mendel. 

Marina Chernivsky ist Psychologin und Verhaltenswissenschaftlerin. Sie arbeitet 
und forscht zu jüdischen Erfahrungen mit Antisemitismus und zu Antisemitismus 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Anhang

in institutionellen Kontexten und leitet das von ihr gegründete Kompetenzzentrum
für antisemitismuskritische Bildung und Forschung sowie die Beratungsstelle bei
antisemitischer Gewalt und Diskriminierung OFEK e.V. Bis 2017 war sie Mitglied im
Zweiten Unabhängigen Expertenkreis Antisemitismus des Deutschen Bundestages
und ist Mitglied im Beratungsgremium des Bundesbeauftragten gegen Antisemi
tismus und für jüdisches Leben. 

Isabell Diehm (Prof. Dr. † 2023) war Professorin für Allgemeine Erziehungs
wissenschaft am Fachbereich Erziehungswissenschaften der Goethe-Universität
Frankfurt. Sie war Leiterin des BMBF-Verbundprojekts »Antisemitismus in päd
agogischen Kontexten. Religiös codierte Differenzkonstruktionen in der frühen
und mittleren Kindheit«. Ihre Schwerpunkte waren: Erziehung und Migration im
Kontext der Frühen Kindheit, Differenzforschung.

Alexandra Flügel (Prof. Dr.) ist Professorin für Erziehungswissenschaft mit dem
Schwerpunkt Schul- und Unterrichtsentwicklung in der Grundschule und Gen
der Studies an der Universität Siegen. Ihre Arbeitsschwerpunkte liegen in der
Grundschulforschung, Kindheitsforschung, Heterogenitätsforschung sowie in
der Forschung zur historisch-politischen Bildung insbesondere im Kontext der
Erinnerung an die nationalsozialistische Vergangenheit.

Yasmine Goldhorn (M.A.) ist Soziologin. Sie war studentische Hilfskraft im Teilpro
jekt »Antisemitismus unter jungen Kindern – Differenzkonstruktionen im Vor- und
Grundschulalter« (2021–2024) des Verbundprojekts »Antisemitismus in pädagogi
schen Kontexten. Religiös codierte Differenzkonstruktionen in der frühen und mitt
leren Kindheit«.

Karen Körber (Dr.) ist Leiterin des Bereichs Jüdische Gegenwartsforschung am
Institut für die Geschichte der deutschen Juden in Hamburg. Sie war Leiterin des
Teilprojekts »Religiös codierte Differenzkonstruktionen – jüdische Perspektiven«
(2021–2025) und seit Sommer 2023 Leiterin des BMBF-Verbundprojekts »Antise
mitismus in pädagogischen Kontexten. Religiös codierte Differenzkonstruktionen
in der frühen und mittleren Kindheit« am IGdJ. Ihre Arbeitsschwerpunkte liegen
in der jüdischen Migrationsgeschichte nach 1945, der Diasporaforschung und
Erinnerungskulturen.

Anna Körs (Dr.) ist Soziologin und wissenschaftliche Geschäftsführerin/Vize- 
direktorin der Akademie der Weltreligionen der Universität Hamburg. Sie war
Leiterin des Teilprojektes »Religiös codierte Differenzkonstruktionen im schuli
schen Religionsunterricht« (2021–2024) im Verbundprojekt »Antisemitismus in
pädagogischen Kontexten. Religiös codierte Differenzkonstruktionen in der frü

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autor:innen 243 

hen und mittleren Kindheit«. Sie forscht zur Governance religiöser Diversität in 
institutionellen Feldern wie insbesondere Religion, Politik und Bildung. 

Emma Kunz hat Politikwissenschaften studiert und arbeitet als wissenschaftliche 
Hilfskraft am Deutschen Zentrum für Integrations- und Migrationsforschung (De
ZIM). 

Susanna Kunze (M.A.) ist assoziierte Wissenschaftlerin am Institut für die Ge
schichte der deutschen Juden in Hamburg. Sie war wissenschaftliche Mitarbeiterin 
im Teilprojekt »Religiös codierte Differenzkonstruktionen – jüdische Perspekti
ven« (2021–2025) im BMBF-Verbundprojekt »Antisemitismus in pädagogischen 
Kontexten. Religiös codierte Differenzkonstruktionen in der frühen und mittleren 
Kindheit« am IGdJ. Sie forscht und publiziert zu Themen jüdischer Erziehung und 
Bildung, Jugendbewegungen und Antisemitismus im 20. und 21. Jahrhundert. 

Irina Landrock (M.Ed.) ist wissenschaftliche Mitarbeiterin im DFG-Projekt »Ge
denkstättenpädagogische Angebote für (Grundschul-)Kinder als sozio-materielle 
Arrangements« und Mitglied der Arbeitsgruppe Grundschulpädagogik an der 
Universität Siegen. Ihre Arbeitsschwerpunkte liegen in der ethnografischen und 
praxistheoretischen Erforschung außerschulischen Lernens im Kontext einer an 
Kinder adressierten historisch-politischen Bildungsarbeit in NS-Gedenkstätten. 

Eva Lezzi ist Autorin und habilitierte Literatur- und Kulturwissenschaftlerin. Sie 
hat mehrere Kinder- und Jugendbücher zu jüdischen und transkulturellen Themen 
publiziert, unterrichtet kreative Schreibworkshops an Schulen und Universitäten 
und schreibt Drehbücher für Kinderfilme. 

Friederike Lorenz-Sinai (Prof. Dr.) ist Erziehungswissenschaftlerin, Sozialarbeite
rin und Professorin für Methoden der Sozialen Arbeit und Sozialarbeitsforschung 
am Fachbereich Sozial- und Bildungswissenschaften der Fachhochschule Potsdam. 
Sie forscht zu Antisemitismus als biografische Erfahrung und in institutionellen 
Kontexten, zur Aufarbeitung von (sexualisierter) Gewalt sowie zum Alltagserleben 
im Strafvollzug. 

Benjamin Rensch-Kruse (Dr.) war von 2017 bis 2025 wissenschaftlicher Mitarbeiter 
am Institut für Allgemeine Erziehungswissenschaft der Goethe-Universität Frank
furt a.M. Er arbeitete dort zu den Themen Differenzkonstruktionen in der frühen 
Kindheit, Religion und Differenz in der Migrationsgesellschaft, Geschichte(n) von 
Erziehung und Bildung, Biographie-, Diskurs- sowie Subjektivierungsforschung. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Anhang

Romina Wiegemann leitet die Pädagogik und die bundesweite Bildungsarbeit im
Kompetenzzentrum für antisemitismuskritische Bildung und Forschung. Ihre Ar
beitsschwerpunkte bilden u.a. die Konzeption und Umsetzung von Bildungsforma
ten, Antisemitismuskritik in frühkindlicher Bildung und Erziehung, Antisemitis
muskritische Shoah Education sowie die antisemitismuskritische Projektberatung.
Sie studierte Government und Middle Eastern Studies in Herzliya, Israel (B.A.) und
Holocaust Studies in Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712 - am 14.02.2026, 06:28:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Einleitung
	Literatur

	Differenzkonstruktionen der frühen Kindheit
	Literatur


	Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit
	Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren
	1 Einleitung
	2 Praxistheoretisch informierte Kindheitsforschung und Antisemitismus
	2.1 Praxistheorie(n) und Kindheitsforschung
	2.2 Antisemitismus praxistheoretisch gelesen

	3 Junge Kinder ›in Aktion‹. Perspektiven einer praxistheoretisch informierten Antisemitismusanalyse
	3.1 Initiierende Fragen und Forschungskontext
	3.2 Antisemitische Wissensordnungen und ihre Praktiken analysieren
	3.2.1 Antisemitische Wissensordnungen analysieren 1: Diskurse
	3.2.2 Antisemitische Wissensordnungen analysieren 2: Affekte
	3.2.3 Antisemitische Wissensordnungen analysieren 3: Artefakte


	4 Abschließende Betrachtungen
	Literatur

	»Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«
	I Theoretische Konzepte
	1 Das Konzept der Agency aus der Kindheitsforschung
	2 Die Praxis des doing difference unter Kindern
	3 Die Wahrnehmung der Religionsanderen und ›antisemitisches Othering‹

	II Empirischer Teil
	1 Methodologie der empirischen Studie
	2 Gesprächssequenz: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«
	Beschreibung
	Analyse

	3 Interpretation: Antisemitisches Othering und die Agency der Kinder

	III Resümee
	Literatur

	Zwischen Unsichtbarkeit und Externalisierung
	1 Differenz und Religion im Elementarbereich
	2 Antisemitismusverdrängung in Deutschland nach 1945
	3 Methodischer Rahmen: Die Grounded Theory
	4 Ergebnisse: Verortung von jüdischem Leben sowie Antisemitismus im ›Außerhalb‹
	4.1 Unsichtbarkeit von jüdischen Kindern
	4.2 Auslagerung von Antisemitismus

	5 Fazit und Ausblick
	Literatur

	Kitas als (un‑)politische Räume
	1 Kitas im Spannungsfeld sozialer Differenzordnungen
	1.1 Adultismus, autoritäre Erziehung und rechtsextreme Einflussstrategien in der frühkindlichen Bildung
	1.2 Autoritäre Erziehungskonzepte und ihre Wirkungsgeschichte
	1.3 Autoritäre Einflussstrategien auf frühkindliche Bildung

	2 Antimuslimischer Rassismus und Antisemitismus im Kontext frühkindlicher Bildung
	2.1 Struktureller Rassismus
	2.2. Struktureller Antisemitismus

	3 Verschleierung und Gegeneinander Ausspielen von antimuslimischem Rassismus und Antisemitismus
	3.1 Intersektionale Perspektiven auf Rassismus und Antisemitismus

	4 Schlussbetrachtung
	Literatur


	Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit
	Antisemitismus und Differenzkonstruktionen im Kontext des Religionsunterrichts
	1 Einleitung
	2 Forschungsstand: Differenzwahrnehmung und Differenzkonstruktionen von Kindern und Jugendlichen
	2.1 Vorstellungen von Kindern über Religiosität und Differenz
	2.2 Vorstellungen von Grundschüler:innen über Juden und das Judentum
	2.3 Antisemitische Differenzkonstruktionen unter Jugendlichen

	3 Forschungsfeld, Untersuchungsmethodik und Sample
	3.1 Forschungsfeld: Der Hamburger Religionsunterricht für alle (RUfa)
	3.2 Untersuchungsmethodik und Sample

	4 Empirische Befunde
	4.1 Wahrnehmung religiöser Differenz
	4.2 Erfahrungen mit religiös codierten Differenzkonstruktionen und Diskriminierung
	4.3 Bilder vom Judentum und Antisemitismus

	5. Fazit und Implikationen für den Religionsunterricht
	Literatur

	Der Religions‐ und Ethikunterricht aus den Perspektiven von jüdischen Schüler:innen und Lehrer:innen
	1 Einführung
	2 Theoretischer Rahmen
	3 Erkenntnisinteresse und Methodik der Studienreihe
	4 Ausgewählte Befunde
	4.1 Perspektiven von (ehemaligen) jüdischen Schüler:innen
	Antisemitismus als biografische Erfahrung
	Schulische Teilhabe jüdischer Schüler:innen mit ihren Zugehörigkeiten
	Zur Bandbreite von Antisemitismuserfahrungen an Schulen
	Differenzerfahrungen im Religions‐ und Ethikunterricht
	Die Haltung von Lehrkräften aus Sicht jüdischer Schüler:innen

	4.2 Perspektiven von (nicht‐jüdischen) Lehrkräften
	Biografische und räumliche Distanzierung von jüdischer Gegenwart
	Vage Thematisierung des Religions‐ oder Ethikunterrichts als Ort der Antisemitismusprävention


	5 Resümee
	Literatur

	Antisemitismuskritik in der Grundschule
	1 Einleitung
	2 Historische Entwicklungslinien: Die Grundschule zwischen Vergangenheitsabwehr und Entpolitisierung
	3 Neuere Debatten um den »Schonraum Grundschule«: Aktualität und Wirkungen des geschichtlichen Erbes
	4 Dimensionen von aktuellem Antisemitismus in der Grundschule
	4.1 Die Wahrnehmung von Antisemitismus im Grundschulkontext
	4.2 Fallbeispiel zum Verständnis antisemitischer Strukturen in der Grundschule
	Bezugsrahmen: Thematisierung jüdischer Religion und Tradition
	Betroffensein und Involviertsein
	Deutungen und Umgang


	5 Handlungsperspektiven für den Umgang mit Antisemitismus in der Grundschule
	5.1 Antisemitismuskritik als ›pädagogisches Rückgrat‹
	5.2 Antisemitismuskritisches Wissen anbieten
	5.3 Antisemitismuskritische Shoah Education in der Grundschule
	5.4 Institutionelle Rahmung

	6 Schlussbetrachtung
	Literatur

	Zur Konstruktion von Kindheit in gedenkstättenpädagogischen Angeboten für Kinder im Grundschulalter
	1 Zur Thematisierung des Nationalsozialismus mit Kindern im Grundschulalter
	2 Forschungsmethodologische Kontextualisierung
	3 Alle können mitmachen – niedrigschwellige Beteiligung und Weiterführung der Erzählung
	4 »Gibt es hier auch…« – Gezeigtes, Erzähltes und Ausgelassenes
	5 Adressierungsmuster und Handlungsanforderungen – Mitmachen und materialisierte Zugänglichkeit
	Literatur

	Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft
	1 Einleitung
	2 Möglichkeiten und Herausforderungen jüdischer Schulbildung
	Jüdische Praktiken im Schulalltag: Fallbeispiel Kaschrut
	Jüdische Schulen als safe space: Antisemitismus und jüdischer Erfahrungsraum

	3 Schlussbetrachtung
	Literatur

	Jüdische Kinder‐ und Jugendliteratur
	Buchkapitel »Die neue Wohnung«

	Anhang
	Autor:innen


