
 54

Amerikanische Indianer, Hinduismus, Buddhismus, Konfuzianismus, Judentum, 
Islam, Christentum. Im 1. Teil wird nach „spiritual resources“ gefragt, der 2. Teil 
behandelt Fallstudien zu zeitgenössischen Konflikten. Zum Teil referieren die Auto-
ren klassische Texte, zum Teil gegenwärtiges Verhalten. 

 
The Ethics of War : Shared Problems in Different Traditions / ed. by Richard 
Sorabji and David Rodin. – Aldershot : Ashgate, 2006. – S. 11-149 
Byzantinisches Christentum, nachbiblisches Judentum, zeitgenössischer Islam, mit-
telalterliche islamische und jüdische Philosophen, hinduistische Epik. 

 
The Ethics of Wars in Asian Civilizations : a Comparative Perspective / ed. by 
Torkel Brekke. – London (u.a.) : Routledge, 2006. – 211 S. 
Nachbiblisches Judentum, Islam, Hinduismus, Buddhismus in Sri Lanka, Kriegs-
recht in chinesischer und japanischer Tradition. Die Mehrheit der Autoren konzen-
triert sich auf die Frage, wieweit Entsprechungen zum christlich-europäischen Ge-
rechten Krieg vorliegen. 

 
The Globalization of Ethics : Religious and Secular Perspectives / ed. by Wil-
liam M. Sullivan and Will Kymlicka. – Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. 
Pr., 2007. – 305 S. (The Ethikon Series in Comparative Ethics) 
Die Beiträge versuchen universalistische und partikularistische Tendenzen in den 
einzelnen Traditionen abzugrenzen. Berücksichtigt werden Judentum, Christentum, 
Islam, Buddhismus, Konfuzianismus. 
  
World Religions and Norms of War / ed. by Vesselin Popovski ... – Tokyo (u.a.) 
: United Nations Univ. Pr., 2009. – 335 S. 
Kriegsrechtfertigungen in Hinduismus, Buddhismus, Japanische Religion, Juden-
tum, katholisches, orthodoxes und protestantisches Christentum, schiitischer und 
sunnitischer Islam. Bei fast allen Religionen verschiedene Epochen berücksichtigt, 
dadurch der beste Überblick. 

3.2 Westliche Traditionen 

Vergleiche zwischen den Friedensmomenten der Weltreligionen sind selten, Ver-
gleiche zwischen den Kriegsmomenten von Christentum und Islam häufig – aus 
aktuellem Anlaß und ohne rechten wissenschaftlichen Fortschritt. Einige prominente 
Beiträge zu dieser Diskussion fehlen hier, weil sie völlig unergiebig sind (und die 
bloßen Parallelhistorien von Christenheit und Islam, die sich häufig unter dem Titel 
des Heiligen Krieges in Christenheit und Islam verbergen, sind alle weggelassen).  

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 55 

Noth, Albrecht 
Heiliger Krieg und Heiliger Kampf in Islam und Christentum : Beiträge zur 
Vorgeschichte und Geschichte der Kreuzzüge. – Bonn : Röhrscheid, 1966. – 160 
S. (Bonner historische Forschungen ; 28) 
Die klassische Geschichte des Dschihad kommt zu dem Schluß, daß es von Staats 
wegen geführte Heilige Kriege im mittelalterlichen Islam nicht gegeben hat, wenn 
auch der Krieg gegen Heiden stark religiös besetzt war und häufig religiös motivier-
te Freiwilligenverbände in staatlichen Heeren kämpften. Den christlichen Strang, der 
zu den Kreuzzügen führte, läßt er mit frühmittelalterlichen Märtyrerkönigen begin-
nen. Es gibt Ähnlichkeiten zum Islam, aber eine Abhängigkeit kann man nicht zei-
gen. 

 
The Ethics of War and Peace : Religious and Secular Perspectives / ed. by 
Terry Nardin. – Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 1996. – 286 S. (The Ethi-
kon Series) 
Ein Versuch, die Basis für die üblichen amerikanischen Debatten über den Gerech-
ten Krieg zu erweitern. Beiträge zur jüdischen und islamischen Tradition und zum 
christlichen Pazifismus (nichts zwischen Neuem Testament und Gegenwart). Dazu 
ein Beitrag über feministischen Frieden. 

 
War and its Discontents : Pacifism and Quietism in the Abrahamic Traditions / 
ed. by J. Patout Burns. – Washington, DC : Georgetown Univ. Pr., 1996. – 220 
S. 
Beiträge von Vertretern der drei westlichen Religionen, die ausloten sollen, wie groß 
das Potential ihrer Traditionen für Pazifismus und Gewaltfreiheit ist. Einigkeit be-
steht nur in einer sehr weiten Definition der abrahamitischen Religionen als Suche 
nach einer gerechten Ordnung und in der Ablehnung eines Angriffskrieges. Ein 
Pazifismus, der auch den defensiven Krieg ablehnt, wird von keiner dieser Religio-
nen mehrheitlich vertreten. Der ganze Band zeigt eher innerhalb der Religionen 
Spannungen zwischen traditionsverhafteten Richtungen, die zu defensivem Krieg 
bereit sind, und Richtungen, die sich für Gewaltfreiheit eher auf eine Grundausrich-
tung ihrer Religion als auf die Tradition des religiösen Rechts berufen. 
Diese Beiträge gingen aus einer Reihe Kolloquien hervor, von denen es Konferenz-
berichte gibt, die auf einer viel breiteren Basis von kontroversen Stellungnahmen 
beruhen:      
David R. Smock, Religious Perspectives on War : Christian, Muslim, and Jewish 
Attitudes Toward Force After the Gulf War. – Washington, DC : United States Insti-
tute of Peace, 1992 
David R. Smock, Perspectives on Pacifism : Christian, Jewish, and Muslim Views 
on Nonviolence and International Conflict. – Washington, DC : United States Insti-
tute of Peace, 1995. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 56

Johnson, James Turner 
The Holy War Idea in Western and Islamic Traditions. – University Park, PA : 
Pennsylvania State Univ. Pr., 1997. – 185 S. 
Der bekannte Historiker der westlichen Tradition des Gerechten Krieges (Ideology, 

Reason, and the Limitation of War. – 1975; The Quest for Peace. – 1987) versucht, 
Heiligen Krieg und Gerechten Krieg zu unterscheiden (historisch ist der Unterschied 
nicht so scharf, weil im Mittelalter der Krieg gegen Heiden und Häretiker als der 
gerechteste Krieg gelten konnte). Johnson stellt starke Übereinstimmungen zwi-
schen Islam und Christenheit fest in der Lehre vom Recht zum Krieg (rechtmäßige 
Autorität) und der Lehre von der verhältnismäßigen Kriegsführung. Der wichtigste 
Unterschied liegt in der historischen Entwicklung: Während es im Westen zu einer 
zunehmenden Differenzierung von geistlicher und weltlicher Führung kommt, bleibt 
im Islam ein Beharren der Religiösen auf der Einheit geistlicher und weltlicher Füh-
rung, auf der politischen Verbindlichkeit der göttlichen Offenbarung und auf der 
Erwartung göttlicher Sanktionen. 

 
The Crescent and the Cross : Muslim and Christian Approaches to War and 
Peace / ed. by Harfiyah Abdel Haleem ... – Basingstoke (u.a.) : Macmillan, 
1998. – 234 S. 
Herausgegeben von einem Council on Christian Approaches to Defence and Disar-
mament und mit einem Vorwort eines jordanischen Prinzen versehen ist das gewiß 
keine Arbeit allein zur Beförderung der Gelehrsamkeit, hat aber eine klare Gliede-
rung und ist eine der wenigen vergleichenden, nicht nur parallelen Darstellungen. 
Thematisch eng an den traditionellen Themenbereichen des Rechts zur Kriegsfüh-
rung und des Rechts im Krieg orientiert, zeitlich von den heiligen Schriften bis zum 
Golfkrieg und zur Bosnien-Intervention. 
  
Randall, Albert B. 
Theologies of War and Peace among Jews, Christians and Muslims. – Lewiston 
(u.a.) : Mellen, 1998. – 476 S. 
Randall ist weder Theologe noch Orientalist und sortiert entsprechend unbekümmert 
die Hebräische Bibel, das Neue Testament und den Koran nach verschiedenen Kate-
gorien von Krieg und Frieden: politischer Krieg, spiritueller Krieg, eschatologischer 
Krieg, politischer Frieden, spiritueller Frieden, eschatologischer Frieden. Am we-
nigsten gelingt das für die Hebräische Bibel, die historisch zu komplex ist. Als 
Überblick und fast als Stellenindex nutzbar. 

 
Scheffler, Thomas 
The Radicalism of the Powerless : Imaginations of Violence in Three Religious 
Traditions, in: Religion between Violence and Reconciliation / ed. by Thomas 
Scheffler. – Würzburg : Ergon Verl., 2002 (Beiruter Texte und Studien ; 76) S. 
83-107 
Scheffler vergleicht die drei westlichen monotheistischen Religionen in zentralen 
historischen Momenten ihrer Tradition: In der Machtlosigkeit gegenüber den Assy-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 57 

rern schwelgt die jüdische deuteronomische Tradition in Phantasien der Vernichtung 
ungläubiger Völker. In den Jahrhunderten ihrer Machtlosigkeit im Römischen Reich 
schwelgen die Christen in Phantasien der endzeitlichen Vernichtung aller Heiden. 
Der Islam dagegen war rasch eine siegreiche Religion und hatte es nötig, das Ver-
hältnis zu den Ungläubigen rechtlich zu fixieren. Erst mit weiteren Erfolgen wurde 
der Islam untoleranter; es war nicht mehr so dringend, um Nichtmoslems zu werben. 

3.2.1 Judentum 

Shapiro, David S. 
The Jewish Attitude Towards Peace and War, in: Israel of Tomorrow / ed. by 
Leo Jung. – New York Herald Square Pr., 1946. – S. 215-254 
Neudruck in: David S. Shapiro, Studies in Jewish Thought (Studies in Judaica ; 
6) Bd. 1. – 1975. – S. 316-363 
Ursprünglich 1934 jiddisch in Chicago Jewish Courier 
Klassische Formulierung des jüdischen Selbstbildes: Die jüdische Tradition ist nicht 
grundsätzlich pazifistisch, sie hat immer Verteidigung akzeptiert, aber immer ver-
sucht Militarismus zu vermeiden und ein „moral equivalent of war“ im Sinne von 
William James zu entwickeln. Das liegt daran, daß im jüdischen Monotheismus 
allein Gott souverän ist, Vertrauen in Soldaten wird bereits von den Propheten als 
unreligiös kritisiert. Die Autoren des Talmuds verwerfen physische Stärke und mili-
tärisches Heldentum nicht, zeichnen die biblischen Helden aber immer auch als 
Dichter und Rechtgelehrte. Die Aversion gegen militaristische Werte nimmt dabei 
immer mehr zu, die Milde wird zum bevorzugten Charakterzug. Aber es ist nie jüdi-
sche Lehre gewesen „to sacrifice justice upon the altar of sentimentality.“ Das jüdi-
sche Recht kann auch der Moderne lehren, daß Frieden nicht ein Zustand zwischen 
zwei Kriegen ist, sondern unverzichtbar für die Entfaltung des Menschen als Eben-
bild Gottes. Es ist eine Katastrophe, daß das Christentum das jüdische Recht verwor-
fen hat, das zeigt sich gerade am Rückfall des 20. Jahrhunderts in ursprüngliche 
Barbarei. 
  
Homolka, Walter ; Friedlander, Albert H. 
Von der Sintflut ins Paradies : der Friede als Schlüsselbegriff jüdischer Theo-
logie. – Darmstadt : Wiss. Buchges., 1993. – 107 S. 
Einführung in die jüdische Tradition von der Hebräischen Bibel über hellenistisches 
Judentum, Talmud, mittelalterliche jüdische Philosophie bis zu Hermann Cohen, 
Martin Buber und Leo Baeck. 

 
Walzer, Michael 
War and Peace in the Jewish Tradition, in: The Ethics of War and Peace : Re-
ligious and Secular Perspectives / ed. by Terry Nardin. – Princeton, NJ : 
Princeton Univ. Pr., 1996 (The Ethikon Series in Comparative Ethics) S. 95-114 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 58

„There is no Jewish theory of war and peace, and until modern times, there were no 
theories produced by individual Jews.“ Das Buch Deuteronomium redet von Krie-
gen, die schon lange zurücklagen (falls es sie überhaupt gegeben hat). Die Kriege, 
die Perser und Römer gegen Juden führten, spielen im Denken der Rabbis, die ihre 
Zeitgenossen waren, dagegen keine Rolle. Die späteren Rabbis schreiben über Krie-
ge, die Juden führen sollen oder nicht. Aber fast 2000 Jahre lang haben Juden keine 
Kriege geführt. Eine Idee des Gerechten Krieges gibt es so nicht. Eine Ausnahme ist 
Moses Maimonides’ Urteil, daß Kriege zur Verbreitung der richtigen Religion ge-
führt werden dürfen – eine jüdische Parallele zum Dschihad ohne einen existieren-
den jüdischen Staat, der einen solchen Krieg führen könnte.  
In Walzers monumentalem Werk The Jewish Political Tradition, seit 2000 im Er-
scheinen, ist ein Beitrag über den Krieg für Band 4 angekündigt. 

3.2.1.1 Hebräische Bibel 

Das Wort für Frieden in der Hebräischen Bibel ist am ehesten „Schalom“, aber 
„Schalom“ ist mehr als ein Wort für Frieden.  
Vergleiche zur Wortgeschichte: 
Walter Eisenbeis, Die Wurzel ּשּׁלּמ im Alten Testament. – Berlin 1969 (der umfas-
sendste Überblick über die verschiedenen Verwendungen; die Deutung als Unver-
sehrtheit/Ganzheit/Heil hat viel Nachfolge und einige Kritik erfahren) 
Gillis Gerleman, Die Wurzel šlm, in: Zeitschrift für alttestamentarische Wissen-
schaft 85 (1973) 1-14 (Kritik der Deutung als Ganzheit/Heil; seine eigene Deutung 
als Vergeltung im Sinne von bezahlen/zurückzahlen hat sich nicht durchgesetzt)   
F. J. Stendebach, šālôm, in: Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament Bd. 8 
(1995) Sp. 12-46 (Entscheidet sich wieder für die ältere Deutung Gerhard von Rads 
als „Wohlergehen“: „Šālôm ist zusammenfassender Ausdruck all dessen, was der 
alte Orientale als Inhalt des Segens begehrt.“ Für den politischen Frieden im Gegen-
satz zu Krieg wird das Wort nur sehr selten verwendet.) 

 
Bibliographien: 
Gerhard Liedke, Literaturbericht zu Arbeiten aus dem Bereich der alttestamentari-
schen Wissenschaft, in: Frieden – Bibel – Kirche / hrsg. von Gerhard Liedke. – 
Stuttgart 1972 (Studien zur Friedensforschung ; 9) S. 174-186 (Überblick über die 
deutschsprachige Forschung 1910 bis 1971) 
Norbert Lohfink, Literaturverzeichnis, in: Gewalt und Gewaltlosigkeit im Alten 
Testament / hrsg. von Norbert Lohfink. – Freiburg 1983 (Quaestiones disputatae ; 
96) S. 225-247 (Literatur zu Gewalt im Alten Testament, speziell zu Kain-Abel, 
Kultkritik, Gottesknechtliedern in Deuterojesaja, Jahwe und die Völker, 
Krieg/heiliger Krieg/Jahwekrieg, Menschenopfer, Frieden, Debatte um René Girards 
Denunziation des Sündenbockmechanismus). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 59 

Westermann, Claus 
Der Frieden (Shalom) im Alten Testament, in: Studien zur Friedensforschung / 
hrsg. von Georg Picht und Heinz-Eduard Tödt. – Stuttgart : Klett ; (u.a.), 1969. 
– S. 144-177 
Westermann betont stark die Bedeutung von Schalom als Ganzsein/Heilsein. Das ist 
weder Frieden zwischen Gesellschaften noch der Frieden der einzelnen Seele, son-
dern das Heilsein einer Gesellschaft. Der Gegenbegriff ist nicht Streit, sondern Bit-
ternis. Der Begriff Schalom muß nicht unbedingt religiös gemeint sein, häufig ist es 
nur Wohlergehen. Andererseits ist es der Begriff, der bei den (späteren) Propheten 
zur Kennzeichnung des kommenden Heils der Gemeinde Gottes erhöht wird. 

 
Schmid, Hans Heinrich 
Šālôm : „Frieden“ im Alten Orient und im Alten Testament. – Stuttgart : Ka-
thol. Bibelwerkverl., 1971. – 123 S. (Stuttgarter Bibelstudien ; 51) 

 
Heiliger Krieg und Gottesfrieden im Alten Testament, in: Religion zu Krieg 
und Frieden / hrsg. von Fritz Stolz. – Zürich : Theologischer Verl. Zürich, 
1986. – S. 49-65 
In den echten Texten der Propheten des 8./7. Jahrhunderts (Amos, Hosea, Jesaja, 
Micha, Jeremia) fehlt der Frieden; das sind Propheten des Gericht und des Unter-
gangs. Erst in den messianischen Weissagungen der folgenden Zeit wird der Messias 
als Friedensfürst gesehen (das ist der Kontext des Pflugscharenwortes bei Micha 4). 
In der exilischen und nachexilischen Prophetie wird Schalom ein theologisch zentra-
ler Begriff, der konkrete politische Rahmen tritt zurück (Deuterojesaja und Tritoje-
saja). Ziel ist nicht die Harmonie der Völker, sondern die grenzenlose Anerkennung 
Jahwes. Es gibt den Weg der freiwilligen und den der gewaltsamen Unterwerfung.  
Ein direkter Nutzen für zeitgenössische Friedensdiskussionen besteht nicht. Lernen 
kann man dagegen, daß die Abwesenheit von Krieg nicht im Zentrum steht und daß 
es um einen umfassenden Frieden geht: Fruchtbarkeit, Überfluß, Recht, Weisheit. 
Gottes Frieden ist nicht politischer Weltfrieden, er kann auch das Gericht sein oder 
die Kraft der Schwachen (was im Neuen Testament fortgesetzt wird).  
  
Perlitt, Lothar 
Israel und die Völker, in: Frieden – Bibel – Kirche / hrsg. von Gerhard Liedke. 
– Stuttgart : Klett ; (u.a.), 1972 (Studien zur Friedensforschung ; 9) S. 17-64 

Ein heftiger Einspruch gegen Versuche, in der Hebräischen Bibel eine spezifische 
Friedensforderung zu sehen. Israel hat dauernd Kriege geführt und seine religiöse 
Literatur war entsprechend kriegerisch: Jahwe kämpft für Israel, Jahwe rottet die 
Völker aus. Das Friedensbild, das Perlitt am ehesten erkennen kann, ist die unange-
fochtene Herrschaft über die Völker unter Salomon. Die Leistung der Propheten ist 
eher, daß der Gott Israels zum Gott aller Völker proklamiert wird, als daß sie konse-
quent die Kriege Israels bekämpft hätten. Ein außenpolitisches Programm hatten sie 
nicht, nur Phantasien der Reinheit im Unpolitischen. Den Völkern haben sie keinen 
Frieden zu verkünden, nur das Gericht Gottes. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 60

Dietrich, Walter 
Ungesicherter Friede? : das Ringen um ein neues Sicherheitsdenken im Alten 
Testament, in: Zeitschrift für evangelische Ethik 31 (1987) 134-161 
Neudruck in: Walter Dietrich, Theopolitik : Studien zur Theologie und Ethik 
des Alten Testaments. – Neunkirchen-Vluyn 2002. – S. 98-116 
Die Hebräische Bibel vertraut weder der militärischen Friedenssicherung noch 
glaubt sie, daß die Könige ihre Aufgabe, für Gerechtigkeit zu sorgen, erfüllen. Die 
Zionstradition der Friedensstiftung kommt vor allem in der Reaktion der Propheten 
auf den zur puren Ideologie verkommenen Zionsglauben vor. Die biblische Tradi-
tion ist institutionen- und ideologiekritisch. Aus dem Ideal gesellschaftlicher Solida-
rität erwächst die Ablehnung einer auf Macht gegründeten Friedenssicherung. 

 
Lohfink, Norbert 
Krieg und Staat im alten Israel. – Barsbüttel : Institut für Theologie und Frie-
den, 1992. – 36 S. (Beiträge zur Friedensethik ; 14) 
Ein übersichtlicher Überblick, vor allem ein Versuch ordentlich nach Perioden zu 
scheiden. Stammesgesellschaft mit hochgradiger Militanz; Eroberungskriege des 
Reiches Davids, betont ohne Kriege dargestellt das Reich Salomons, Kriege zwi-
schen den Teilreichen; Widerstand von Propheten gegen bestimmte Kriege, aber 
kein Pazifismus (Jesaja, Jeremia); Widerstandskriege gegen Hegemonialmächte und 
Proteste gegen solche Widerstandskriege (Hosea); Kriegsverherrlichung im unab-
hängig gebliebenen Teilstaat Juda (Deuteronomium, Redaktion der Landnahmetradi-
tion); Exil (deuteronomische und friedlichere Traditionen nebeneinander, vor allem 
Deuterojesaja gegen die Kriege Israels); bedingte Autonomie, in der Israel keine 
Kriege mehr führt, aber von Kriegen betroffen ist (Zeit der messianischen Hoffnun-
gen, aber auch Zeit der Bestimmung des Kanons, darunter des deuteronomischen 
Kriegsrechtes, das die Gewinnung und Bewahrung des Landes Israel mit unbegrenz-
ter Gewalt akzeptiert, aber den Kriege der Könige verwirft). 
  
Otto, Eckart 
Krieg und Frieden in der Hebräischen Bibel und im Alten Orient : Aspekte für 
eine Friedensordnung in der Moderne. – Stuttgart (u.a.) : Kohlhammer, 1999 
(Theologie und Frieden ; 18) S. 76-151 Die Hebräische Bibel 
Otto bespricht Hosea (die Freiheit Gottes, sich von seinem Zorn frei machen zu 
können, als Basis für eine neue politische Theologie, die nicht mehr der traditionelle 
altorientalische Kampf gegen das Chaos ist), das deuteronomische Kriegsrecht (ge-
richtet gegen die grenzenlosen assyrischen Zerstörungen, die eigenen grenzenlosen 
Jahwekriege werden auf die Frühzeit der Landnahme beschränkt), Psalmen (der 
Krieg, der als Kampf gegen das Chaos galt, wird selber als Chaos denunziert, auch 
eine Reaktion auf das assyrische Reich), das Jesaja-Buch als Höhepunkt der Frie-
denstheologie (der Abschnitt über das Jesaja-Buch wird unten bei der prophetischen 
Tradition gesondert referiert, S. 69). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 61 

3.2.1.1.1 Jahwes Kriege 

Rad, Gerhard von 
Der Heilige Krieg im alten Israel. – Zürich : Zwingli-Verl., 1951. – 84 S.  
Klassische Abhandlung über den Krieg in den Erzählungen über die israelische 
Frühzeit, in denen Jahwe seinem Volk direkt geholfen und/oder den Krieg ohne 
Kampfhandlungen der Israeliten geführt hat. 
Rads Arbeit liegt zahllosen Arbeiten zum Heiligen Krieg in der Hebräischen Bibel 
zugrunde – als Anknüpfung und zum Widerspruch. Es wurde häufig kritisiert, daß er 
zu stark aus verschiedenen Versatzstücken einen einheitlichen Typ des Heiligen 
Krieges konstruiert habe. Aber seine Kritiker sind zu sehr an der Frage der histori-
schen Realität in der israelischen Frühzeit interessiert. Rad erkannte klarer, wie sehr 
das Konzept eines Heiligen Krieges der israelitischen Frühzeit ein Konstrukt der 
späteren prophetischen Kritik an den Kriegen der Könige ist. 

 
Bach, Robert 
„… der Bogen zerbricht, Spieße zerschlägt und Wagen mit Feuer verbrennt“, 
in: Probleme biblischer Theologie : Gerhard von Rad zum 70. Geburtstag / 
hrsg. von Hans Walter Wolff. – München : Kaiser, 1971. – S. 13-26 
Dieses in der Bibel häufige Motiv oszilliert zwischen der Zerstörung der Waffen 
eines bestimmten Volkes (meist Feinden Israels, bei Hosea auch Israels Waffen) und 
generellen Ankündigungen des Friedens. Verwandt sind Stellen, wo die Völker 
selber ihre Waffen zerbrechen (darunter der locus classicus der Erwartung eines 
Völkerfriedens, Jes 2, 4=Mi 4, 3). Parallel gibt es Stellen, in denen Vertrauen auf 
Waffen die Widergöttlichkeit von Herrschern zeigt. Auch wenn der Topos nicht 
direkt aus der Jahwe-Krieg-Tradition kommt (in den Erzählungen aus der Frühzeit 
Israels fehlt er), so kommt das Mißtrauen gegen Waffen doch aus dieser Tradition. 
Das Motiv, daß Jahwe die Kriege Israels führt, schlägt um in das Motiv, daß der 
Gebrauch von Waffen ein Gegensatz zu Gott ist. 
  
Rose, Martin 
„Entmilitarisierung des Krieges?“ : Erwägungen zu den Patriarchen-
Erzählungen der Genesis, in: Biblische Zeitschrift N.F. 20 (1976) 197-211 

Die Patriarchenerzählungen sind merkwürdig friedlich verglichen mit anderen er-
zählenden Büchern der Hebräischen Bibel. Da es aber doch kriegerische Spuren gibt 
(allein schon die Namen!), muß eine spätere Bearbeitung angenommen werden. Die 
üblicherweise angenommene Bearbeitung unter David und Salomon ist keine gute 
Zeit für die Annahme einer Verfriedlichung, wahrscheinlicher ist das 8./7. Jahrhun-
dert „von der prophetischen Gegenwartskritik herkommend und die deuteronomi-
sche Neuaufnahme des Themas ‚Landnahme’ vorbereitend…“ 

 
Waldow, H. Eberhard von 
The Concept of War in the Old Testament, in: Horizons in Biblical Theology 6 
(1984), No. 2, 27-48 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 62

Eine Theologie des Krieges in der Hebräischen Bibel kann sich nicht auf die Passa-
gen über Kriege beschränken, sondern muß die Schöpfungskonzeption einbeziehen. 
Das Menschengeschlecht ist als Einheit geschaffen, erst über den Sündenfall und 
Brudermord kommt es zu Nationen und Krieg. Auch jetzt ist der Krieg Jahwes In-
strument von den Landnahmebeschreibungen Israels bis zu Deuteronomium und den 
Propheten. Politische Ratschläge für selbsternannte menschliche Kriegsherren haben 
die Propheten nicht zu geben. 

 
Lohfink, Norbert 
Die Schichten des Pentateuch und der Krieg, in: Gewalt und Gewaltlosigkeit im 
Alten Testament / hrsg. von Norbert Lohfink. – Freiburg (u.a.) : Herder, 1983 
(Quaestiones disputatae ; 96) S. 51-110 
In den frühesten faßbaren Traditionen ist der Krieg als natürlich akzeptiert. „Wenn 
Jahwe Israel wollte, dann mußte er auch Krieg, Eroberung und Vernichtung wollen.“ 
Die deuteronomische Überarbeitung ist Gegenpropaganda gegen die Angstpropa-
ganda der Assyrer. Israel brauchte einen Gott, der noch schrecklicher als der assyri-
sche König ist. Die Priesterschrift versucht den Krieg ganz aus der Geschichte zu 
entfernen. Gott ist der Schöpfer und auch der einzige Vernichter. Es ist ein „Entwurf 
einer sakralen Gesellschaft archaischen Typs“, eine exilisch-nachexilische Phantasie 
für die Tempelgemeinde ohne Königtum. In der späten Redaktion des Pentateuchs 
als Gesetzbuch des Tempelstaates unter persischer Oberherrschaft setzen sich die 
deuteronomischen Züge durch. Die Grausamkeit, die in der deuteronomischen 
Schicht auf die ursprüngliche Landnahme beschränkt war, wird entgrenzt. Die Berg-
predigt Jesu setzt nicht an der kriegsfreien Welt der Pentateuch-Erzählungen an, 
sondern an den Gesetzen, die eine Sozialordnung des Gottesvolkes entwerfen. 
  
Good, Robert M. 
The Just War in Ancient Israel, in: Journal of Biblical Literature 104 (1985) 
385-400 
Die Forschung über den Krieg in der Hebräischen Bibel ist übermäßig durch von 
Rads Heiligem Krieg beansprucht worden, so daß das Konzept des Gerechten Krie-
ges nie dargestellt wurde. Good meint mit Gerechtem Krieg, daß Krieg als eine 
rechtliche Tätigkeit angesehen wurde, daß Gott Städte verurteilt für ihre Sünden. 
Gott ist nur deshalb Krieger, weil er Richter ist, nicht weil er ein willkürlicher 
Macht-ist-Recht-Souverän wäre. 

 
Walzer, Michael 
The Idea of Holy War in Ancient Israel, in: Journal of Religious Ethics 20 
(1992) 215-228 
Die jüdische Tradition der Vernichtungskriege ist deuteronomische Geschichtskon-
struktion und wurde wohl kaum von realistisch denkenden Königen geteilt. Das 
Buch der Richter gibt eine viel wahrscheinlichere Landnahmegeschichte (als Infil-
tration) und es gibt selbst im Buch Deuteronomium noch Spuren eines Kriegsvölker-
rechts. Die Phantasien vom Heiligen Krieg sind der Preis für die deuteronomische 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 63 

Gemeinschaftsideologie mit Inkorporation von Frauen, sozial Schwachen, ansässi-
gen Fremden. „Holy community and holy war are related ideas – not necessarily 
because holyness makes for hostility toward foreign nations, more likely because 
community does.“ 

 
Dozeman, Thomas 
God at War : Power in the Exodus Tradition. – New York (u.a.) : Oxford Univ. 
Pr., 1996. – 222 S. 
Dozeman interessiert sich vor allem für die Berichte über die Zeit zwischen dem 
Auszug aus Ägypten und der Landnahme in Kanaan, in der Jahwe nicht als Krieger 
gezeigt wird, sondern gerade einen Weg führt, der den Krieg vermeidet. Es ist ein 
neues Bild eines kooperativen, statt militärischen Gottes, ein Versprechen für die 
Zukunft ohne Bild einer göttlichen Herrschaft, ein Gott, der nicht mehr unilateral 
handelt, sondern Kooperation fordert. Dozeman ist überzeugt, daß diese Kriegsver-
meidung priesterliche Bearbeitung deuteronomischer Tradition ist, aber gemeinsam 
haben beide nachexilischen Traditionen, daß sie Jahwes Macht nicht mehr wie die 
vorexilische, nationalistische Tradition als Realpräsenz im Land sehen. Die kanoni-
sche Endform der Torah zeigt keine nationalistische Religion mehr. 

 
 

Vergleiche zum alttestamentarischen „Heiligen Krieg“ außerdem: 
J. G. Heintz, Idéologie et institutions de la „guerre sainte“ chez les Hebreux et dans 
le monde sémitique ambiant, in : Etudes théologiques et religieuses 56 (1981) 39-45 
(Bibliographie) 
Sa-Moon Kang, Divine War in the Old Testament and in the Ancient Near East. – 
Berlin 1989 (gut für die Dokumentation verwandter Erscheinungen in anderen alt-
orientalischen Kulturen; für Israel zu sehr auf die Frage eventueller historischer 
Realität in der Frühzeit fixiert, zu wenig Sinn für die intellektuelle Konstruktion in 
späterer Zeit) 
Susan Niditch, War in the Hebrew Bible : a Study in the Ethics of Violence. – New 
York 1993 (Versuch zwischen einer deuteronomischen und einer priesterlichen 
Tradition zu unterscheiden). 

 
Vergleiche zum deuteronomischen Kriegsrecht außerdem: 
Alexander Rofé, The Laws of Warfare in the Book of Deuteronomy : their Origins, 
Intent and Positivity in: Journal of the Study of the Old Testament No. 32 (1985) 23-
44 (tatsächliches positives Kriegsrecht unter König Josia) 
E. Noort, Das Kapitulationsangebot im Kriegsgesetz Dtn. 20 : 10ff. und in den 
Kriegserzählungen, in: Studies in Deuteronomy : in Honour of C. J. Labuschagne on 
the Occasion of his 65th Birthday / ed. by F. García Martínez. – Leiden 1994 (Supp-
lements to Vetus Testamentum ; 53) 196-222 (Dtn. 20, 15ff. ist in seiner Grausam-
keit nicht viel anders als die altorientalische Umgebung; Dtn., 20, 10-14 ist „so et-
was wie eine Haager Konvention“) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 64

Georg Braulik, Die Völkervernichtung und die Rückkehr Israels ins Verheißungs-
land : hermeneutische Bemerkungen zum Buch Deuteronomium, in: Deuteronomy 
and Deuteronomic Literature : Festschrift C. H. W. Brekelmans / ed. by M. Verven-
ne and J. Lust. – Leuven 1997 (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovanien-
sium ; 133) 3-38 (im Deuteronium ist das ganze Thema der Opferung bei der Land-
nahme betont als vergangene Geschichte dargestellt, die bevorstehende Heimkehr 
aus dem babylonischen Exil wird keine gewaltsame Landnahme sein). 

3.2.1.1.2 Jesaja 

Das Buch Jesaja (Isaiah) ist nach einem Propheten des 8. Jh. v. Chr. genannt, auf 
den die größten Teile der Kapitel 1-39 zurück geführt werden. Die Kapitel 40-55 
werden einem zweiten Jesaja (Deuterojesaja) aus der Zeit des Exils zugeschrieben, 
die Kapitel 56-66 einem dritten Jesaja (Tritojesaja) nach der Rückkehr aus dem Exil. 
Aber weder diese Abgrenzungen, noch die Datierungen, noch die Einheitlichkeit 
innerhalb der einzelnen Teile sind unumstritten. Ein besonderes Problem ist, ob die 
vier Lieder vom Gottesknecht im Deuterojesaja einen eigenen Verfasser haben (und 
alle denselben). Gegenwärtig interessiert sich die Forschung weniger für die immer 
feinere Ausgliederung von Textbausteinen, sondern für die Exegese der uns vorlie-
genden Endredaktion, die sicher nachexilisch ist (Ende 6. Jh. v. Chr.). Vgl. Ulrich 
Berges, Das Buch Jesaja : Komposition und Endgestalt. – Freiburg 1998; Peter 
Höffken, Jesaja : der Stand der theologischen Diskussion. – Darmstadt 2004. 

 
Max Weber hat die israelitische Prophetie als „in erster Linie an der auswärtigen 
Politik als der Tatenbühne ihres Gottes interessiert“ gekennzeichnet (Wirtschaft und 
Gesellschaft, Teilband 2: Religiöse Gemeinschaften, Max Weber-Gesamtausgabe 
I/22-2. – S. 30). Das ist deutlich, was den Anlaß angeht: die Krise des Kleinkönig-
tums gegenüber den Großreichen. Um so spannender ist, daß die Lösungen nicht in 
der „Außenpolitik“ gesucht werden: Monotheismus, Reinheit des Kultes, soziale 
Gerechtigkeit. Das Jesaja-Buch gilt als besonders an „auswärtiger Politik“ interes-
siert. Ein verbreiteter Bibelkommentar hat Jesaja 40-55 sogar unter dem Titel Das 

Buch der Weltpolitik Gottes abgehandelt (Hellmut Frey in der Reihe Die Botschaft 

des Alten Testaments. – Stuttgart 1937 u. ö.). Aber gerade der ursprüngliche Jesaja 
wird zunehmend als Außenpolitiker gelesen (vgl. die Textanalysen: Walter Dietrich, 
Jesaja und die Politik. – München 1976; Olof Bäckersten, Isaiah’s Political Message 
: an Appraisal of his Alleged Social Critique. – Tübingen 2008) und einige Autoren 
haben Jesajas Vision vom Umschmieden der Schwerter in Pflugscharen und der 
Wallfahrt der Völker zum Zion behandelt, als gehe es um internationale Verrechtli-
chung. Auch einige Politiker: William Jennings Bryan, der christlich-pazifistische 
amerikanische Außenminister 1913-1915, pflegte bei der Unterzeichnung von 
Schiedsverträgen Briefbeschwerer zu verteilen, die nach seinem eigenem Entwurf 
aus Schwertern zu Pflugscharen umgearbeitet worden waren, und die Sowjetunion 
schenkte 1957 der UNO eine große plastische Darstellung des Umschmiedens. Aber 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 65 

bei Jesaja steht auch die andere bekannte biblische Friedensvision, der Tierfrieden 
(vgl. Odil Hannes Steck, „ein kleiner Knabe kann sie leiten“ : Beobachtungen zum 
Tierfrieden in Jesaja 11, 6-8 und 65, 25, in: Alttestamentlicher Glaube und Biblische 
Theologie / hrsg. von Jutta Hausmann und Hans-Jürgen Zobel. – Stuttgart 1992. – S. 
104-113). Der Sammelband von Cohen und Westbrook 2008 (s.u. S. 70) hat ver-
sucht altorientalische Geschichtsforschung, Bibelexegese und moderne Internationa-
le Beziehungen zusammenzubringen, aber vor allem demonstriert, wie schwer das 
ist. Die Weltpolitik Gottes ist doch speziell. 

 
Universalistische Deutungen des Jesajabuches oder seiner späteren Teile, von denen 
die im folgenden referierte Texte späte Beispiele sind, sind aber auch heftig be-
kämpft worden. Dann gelten die Jesaja-Visionen eher als extreme Beispiele nationa-
listischer jüdischer Phantasien und die Gerechtigkeit zwischen den Völkern gilt als 
eine israelische Herrschaft über die Völker: 
Norman H. Snaith, The Servant of the Lord in Deutero-Isaiah, in: Studies in Old 
Testament Prophecy / ed. by H. H. Rowley. – Edinburgh 1950. – 187-200 
Harry M. Orlinsky: A Light of the Nations : a Problem in Biblical Theory, in: Jew-
ish Quarterly Review 75th Anniversary Volume (1967) 409-428, Neufassung in: 
Studies on the Second Part of the Book of Isaiah. – Leiden 1967 (Supplementum to 
Vetus Testamentum ; 14) 97-117 (vgl. dort auch Norman H. Snaith S. 154-166) 
D. E. Hollenberg, Nationalism and ‚the Nations’ in Isaiah XL-LV, in: Vetus Te-
stamentum 19 (1969) 23-36 
D. W. van Winkle, The Relationship of the Nations to Yahweh and to Israel in 
Isaiah XL-LV, in: Vetus Testamentum 35 (1985) 446-458 (Erwähnung älterer Deu-
tungen) 
J. Blenkinsopp, Second Isaiah – Prophet of Universalism, in: Journal for the Study 
of the Old Testament, No. 41 (June 1988) 83-103 
Joel Kaminsky and Anne Stewart, God of all the World : Universalism and Develop-
ing Monotheism in Isaiah 40-66, in: Harvard Theological Review 99 (2006) 139-
163. 

 
Ein guter Überblick über die Literatur und eine Durchmusterung aller Stellen über 
die Völker: Michael A. Grisati, The Relationship of Israel and the Nations in Isaiah 
40-55. – 1996, Dissertation am Dallas Theological Seminary (versucht die einfache 
Gegenüberstellung von Universalismus und Nationalismus zu vermeiden und ist nur 
an religiösem Universalismus/Nationalismus interessiert, nicht an der Frage nach 
einem eventuellen Internationalismus). 

 
 

Dommershausen, Werner 
Der šālôm Deuterojesajas, in: Den Frieden erjagen : Beiträge zur Theologie 
und Verkündigung des Friedens. – Trier : Paulinus-Verl., 1970. – S. 37-50 
Sortiert alle neun Stellen des Deuterojesaja (Jes 40-55) für šālôm nach fünf Bedeu-
tungen: Unversehrtheit, das Gute, Heilung (auch seelische Heilung), Gerechtigkeit 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 66

(als Wohlergehen des Volkers), Frieden mit Gott (für die Gottlosen gibt es keinen 
Frieden), als gnadenvolle Verbindung zwischen Gott und Mensch. 
 
Steck, Odil Hannes 
Friedensvorstellungen im alten Jerusalem : Psalmen, Jesaja, Deuterojesaja. – 
Zürich : Theologischer Verl. Zürich, 1972. – 75 S. (Theologische Studien ; 111) 
Kern der Jerusalemer Kulttradition ist, daß Jahwe mit seiner Stadt und dem Berg 
Zion verbunden ist, als Herr der ganzen Welt (die Einheit „Israel“ interessiert nicht). 
Diese Friedensvorstellung hat enge Parallelen zur altorientalischen Königsideologie. 
Der Prophet Jesaja kommt aus diesen Jerusalemer Traditionen; er versucht die Rolle 
Jahwes über das politische Scheitern des Staates Israel hinaus zu retten. Jahwe ist 
ein strafender Gott, der Frieden ist weit entfernt. In exilischer und nachexilischer 
Zeit wird endgültig klar, daß der Frieden nicht verwirklicht ist. Deuterojesaja ist 
weiterhin von der Jerusalemer Kulttradition geprägt, aber Jahwe ist jetzt allein, der 
König spielt keine Rolle mehr. Dieser Frieden Gottes ist universal gedacht, wie es 
zur Zeit des Königtums nicht möglich war. 
 
Kegler, Jürgen 
Prophetisches Reden von Zukünftigem, in: Eschatologie und Frieden in bibli-
schen Texten / hrsg. von Gerhard Liedke. – Heidelberg : FEST, 1978 (Texte 
und Materialien der Forschungsstätte der Evangelischen Studiengemeinschaft : 
Reihe A ; 7 : Eschatologie und Frieden ; 2) S. 11-60 
Neudruck in: Eschatologie und Friedenshandeln : exegetische Beiträge zur 
Frage christlicher Friedensverantwortung. – Stuttgart : Verl. Kathol. Bibel-
werk, 1981 (Stuttgarter Bibelstudien ; 101) S. 15-58 
Neudruck in: Jürgen Kegler, „daß Gerechtigkeit und Friede sich küssen (Ps 85, 
11)“ : gesammelte Aufsätze, Predigten, Rundfunkreden. – Frankfurt am Main 
(u.a.) : Lang, 2001 (Beiträge zur Erforschung des Alten Testaments und des 
antiken Judentums ; 48) S. 10-45 
Kegler bespricht drei Propheten und ihren möglichen Beitrag zu einem Friedensbe-
griff: Micha hat radikale Unheilsprophetie; er steht für Frieden als Beachtung und 
Anwendung des Rechtes. Jesaja kündigt einen Umsturz der bestehenden Ordnung 
durch Gott an; er steht für Frieden als Aufgabe und als Prozeß einer Minimierung 
friedenshemmender Faktoren. Deuterojesaja verkündet die Vergebung durch Gott 
als Eröffnung von Zukunft; sein Begriff des Friedens ist Minimierung von Angst 
und Resignation. 

 
Haag, Ernst 
Die Botschaft vom Gottesknecht : ein Weg zur Überwindung der Gewalt, in: 
Gewalt und Gewaltlosigkeit im Alten Testament / hrsg. von Norbert Lohfink. – 
Freiburg (u.a.) : Herder, 1983 (Quaestiones disputatae ; 96) S. 159-213 
In den Liedern vom Gottesknecht wird eine Heilsordnung/Rechtsordnung verkündet, 
die keine Gewalt kennt, aber auch nicht durch Gewalt geschaffen wird. Das liegt 
daran, daß sie durch Jahwes eigene Macht geschaffen wird, nicht durch eine 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 67 

menschliche Tat. Ursprünglich (Haag geht davon aus, daß die vier Lieder vom Got-
tesknecht eine zusammenhängende Dichtung der Exilszeit waren) ist es eine Pro-
phezeiung für eine Wiederkehr des Davidreichs, die aber in der nachexilischen Ge-
meinde an die Erfahrung der Machtlosigkeit der Tempelgemeinde angepaßt werden 
mußte. Dabei wird das Gottesvolk in seiner Gewaltlosigkeit zum Segensmittler für 
die Völkerwelt; sein Leiden war stellvertretende Sühne. 

 
Wolff, Hans Walter 
Schwerter zu Pflugscharen – Mißbrauch eines Prophetenwortes? in: Evangeli-
sche Theologie 44 (1984) 280-292 
Neudruck in: Hans Walter Wolff, Studien zur Prophetie : Probleme und Erträ-
ge. – München : Kaiser, 1987 (Theologische Bücherei ; 76) S. 93-108 
Schwerter zu Pflugscharen (Jes 2, 2-5=Mi 4, 1-5) und Pflugscharen zu Schwertern 
(Joël 4, 9-12) sind kein Widerspruch. Joëls Aufforderung ist ein ironischer Aufruf an 
die Völker; ihr Kriegszug wird mit einem Strafgericht Gottes enden. Die Hebräische 
Bibel hat nur eine Tendenz: ein entschiedenes Nein zu jeglichem Vertrauen auf 
Waffen. Die uns vorliegenden Fassungen von Jesaja und Micha sind frühnachexi-
lisch, eine Verkündigung für die „Zeitenwende“, keine unmittelbare politische For-
derung, aber dennoch eine Aufforderung an Israel, sich schon jetzt entsprechend der 
kommenden Ordnung zu verhalten. Daß die Völker weit entfernt sind, das Wort 
Gottes zu hören, sieht Micha klar; aber das kann die Zionsgemeinde nicht hindern, 
jetzt schon die Wege ihres Gottes einzuschlagen. 

 
Pannenberg, Wolfhart 
Schwerter zu Pflugscharen – Mißbrauch eines Prophetenwortes? : praktische 
Fragen und exegetische Klärungen zu Joël 4, 9-12, Jes 2, 2-5 und Mi 4, 1-5, in: 
Evangelische Theologie 44 (1984) 293-297 
Pannenberg betont in seiner Entgegnung auf Wolff stärker als dieser, daß es um eine 
künftige Zeit geht, in der es keine kriegerische Bedrohung eines Volkes durch ein 
anderes mehr geben wird. Wolff vereinfache die Exegese, als habe Israels Gott 
nichts mit Israels Kriegen zu tun. Es muß erst Recht geben, dann Abrüstung. „Beide 
Texte lehren, daß der Friede die Folge der Verständigung über das Recht und der 
Verwirklichung des Rechts ist.“ 

 
Albertz, Rainer 
Konfliktschlichtung durch Machtverzicht – Jesaja 2, 2-5 auf dem Hintergrund 
der alttestamentarischen Kriegs- und Friedenstraditionen, in: Rainer Albertz, 
Der Mensch als Hüter seiner Welt : alttestamentarische Bibelarbeiten zu den 
Themen des konziliaren Prozesses. – Stuttgart : Calwer Verl., 1990 (Calwer 
Taschenbibliothek ; 16) S. 114-131 
Gegen Weltherrschaftsphantasien des Jerusalemer Tempels, wie sie in einigen Psal-
men vorliegen, zeigt das Jesaja-Buch einen bitteren Lernprozeß nach der Niederlage. 
Das Völkerwallfahrts-Motiv wird aus der Jerusalemer Tradition übernommen, aber 
ohne die Weltherrschaftstöne. Auch wird nicht ein endzeitliches Gericht über die 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 68

Völker angekündigt, sondern Jahwe wird Schlichter zwischen den Nationen sein, 
durchaus gemeint als internationale Konfliktregelung, in der die Waffen überflüssig 
werden. Das ist keine nationalistische Prophetie, Israel hat damit nichts zu schaffen. 
Gerade weil der nachexilische Zion keine eigene Macht besitzt, kann Jerusalem zu 
einer vertrauenswürdigen Instanz internationaler Konfliktschlichtung werden. 

 
Lohfink, Norbert 
Bund und Tora bei der Völkerwallfahrt (Jesajabuch und Psalm 25), in: Nor-
bert Lohfink und Erich Zenger, Der Gott Israels und die Völker : Untersu-
chungen zum Jesajabuch und zu den Psalmen. – Stuttgart : Verl. Katholisches 
Bibelwerk, 1994 (Stuttgarter Bibelstudien ; 154) S. 37-83 
In den biblischen Text über eine Wallfahrt der Völker zum Zion wird den Völkern 
keine Aufnahme in den Bund Israels mit Gott versprochen, wohl aber eine Tora, die 
nicht das Gesetz Israels bedeuten muß. Jesaja 2 (=Micha 4) ist eine Aufforderung an 
Israel, jetzt eine gerechte Gesellschaft zu werden, damit die Verheißung der Völ-
kerwallfahrt eintreten kann. Das Thema des ersten Jesaja ist freilich, daß sich Israel 
nicht an die Tora hält. Im Deuterojesaja kann Israel dagegen „Licht der Völker“ 
sein; diese Idee ist mit der Tora verbunden. Jes. 54-55, das Ende des Deuterojesaja, 
verweist auf die Friedensvision Jes. 2 zurück. Im Tritojesaja ist Jes. 60 das große 
Kapitel über Israel als „Licht der Völker“, der Bund Gottes ist dagegen weiter nur 
ein Bund mit Israel. Am Ende steht eine neue Strafe an Israel und an den Völkern, 
dann zieht „alles Fleisch“ anbetend zum Zion. Es gibt keine Rede vom „Bund“ 
mehr, das „Unterscheidungswort“ mußte verschwinden. 

 
Fischer, Irmtraud 
Tora für Israel – Tora für die Völker. – Stuttgart : Verl. Katholisches Bibel-
werk, 1995. – 135 S. (Stuttgarter Bibelstudien ; 164) 

 
Schwerter oder Pflugscharen : Versuch einer kanonischen Lektüre von Jesaja 
2, Joël 4 und Micha 4, in: Bibel und Liturgie 69 (1996) 208-216 

 
World Peace and “Holy War” – Two Sides of the Same Theological Concept : 
“YHWH as Sole Divine Power” (a Canonical-Intertextual Reading of Isaiah 
2:1-5, Joel 4:9-21, and Micah 4:1-5), in: Isaiah’s Vision of Peace in Biblical and 
Modern International Relations : Swords into Plowshares / ed. by Raymond 
Cohen and Raymond Westbrook. – New York (u.a.) : Palgrave Macmillan, 
2008. – S. 151-165 
Der Zion ist ein Gegenentwurf zum Sinai: statt der Tora für Israel, die Tora für alle 
Völker. Die Voraussetzung ist aber, daß auf dem Zion die Tora beachtet wird. Die 
Völker werden bestraft, weil sie ihren Bund mit Gott übertreten haben (damit muß 
der Bund Gottes mit Noah gemeint sein). Die Zerstörung Jerusalems ist der Anfang 
des Gerichts, die Völker sind Werkzeuge Gottes und werden zugleich gestraft. Im 
Deuterojesaja ist das angekündigte Strafgericht vollzogen. Gott hat für die Völker 
ein „Völker-Recht“ vorgesehen. Das Recht der Ausgestoßenen setzt sich durch zum 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 69 

Erstaunen der Könige. Am paradiesisch gezeichneten Zion lernen alle Völker die 
Tora, Israel kann seinem Auftrag als Knecht Gottes gerecht werden. 
Der deutsche Aufsatz ist eine Anwendung des Ergebnisses des Buches auf die De-
batte über Schwerter zu Pflugscharen oder Pflugscharen zu Schwertern. Trotz des 
scheinbaren Widerspruchs zwischen Jesaja und Joël haben sie ähnliche Grundauf-
fassung, daß der Geist Gottes allen Völkern zukommen wird. Auch die Androhung 
des Endkampfes bei Joël ist Jesaja-Tradition: Wenn Israel auf Tora und Wort 
JHWHs nicht hört, gibt es den Frieden nicht, den die Vision von Jes. 2, 1-5 schaut. 
Der englische Aufsatz ist v.a. philologisch wichtig, eine klare Argumentation für die 
Spätdatierung von Isaiah 2, 1-5 in die nachexilische Zeit. 

 
Irsigler, Hubert 
Ein Weg aus der Gewalt? : Gottesknecht kontra Kyros im Deuterojesajabuch. 
– Stuttgart (u.a.) : Kohlhammer, 1998. – 40 S. (Beiträge zur Friedensethik ; 28) 
Im Deuterojesajatext besteht eine Spannung zwischen der Kyros-Begeisterung, also 
einer Befreiung von der babylonischen Herrschaft durch ein anderes Großreich, und 
den Liedern vom Gottesknecht, einer Befreiung durch den Messias jenseits aller 
Realpolitik. Irsigler zeichnet den Kontext der Propaganda um die Eroberung Baby-
lons durch den Perser Kyros und sieht die Lieder vom Gottesknecht von den Redak-
teuren eingefügt als Anti-Typos zum Perserkönig. Eine Ausweitung der Friedens-
verkündigung über Israel hinweg hat auch schon Deuterojesaja, aber als persische 
Gewalt gegen Babylon. Im zweiten Gottesknechtlied (Jes 49, 1-6) gibt es den Über-
gang zur universalen Befreiung und Befriedung ohne Gewalt. 

 
Otto, Eckart 
Krieg und Frieden in der Hebräischen Bibel und im Alten Orient : Aspekte für 
eine Friedensordnung in der Moderne. – Stuttgart (u.a.) : Kohlhammer, 1999 
(Theologie und Frieden ; 18) S. 121-151 Der messianische Frieden im Jesaja-
buch 
Schon das ursprüngliche Jesajabuch ist geprägt von der antiassyrischen Betonung 
von Recht und Gerechtigkeit und die Redaktion der Exilzeit betont diese Momente 
(bespricht Jes 11, 1-10, eine klassische Stelle des Tierfriedens, und Jes 2, 2-4, Ab-
rüstung der Schwerter zu Pflugscharen und Idee einer internationalen Schlichtung). 
Im Zentrum des Deuterojesaja steht die Einsicht der anderen, daß der Gottesknecht, 
der für den Zion steht, um ihretwegen geschlagen wurde und ihre Schuld getragen 
hat. „Die Dialektik von Gewalt und Gegengewalt wird aufgesprengt, wenn die Ge-
walttäter erkennen, daß es die Folgen ihres Tuns sind, die der Gerechte trägt.“ Die 
Gesamtredaktion des Jesajabuches ist ein Gegenentwurf gegen die persische Reichs-
ideologie, die Weisungen für die Völker gehen von Jerusalem aus, nicht von Perse-
polis. 
  
Isaiah’s Vision of Peace in Biblical and Modern International Relations : 
Swords into Plowshares / ed. by Raymond Cohen and Raymond Westbrook. – 
New York (u.a.) : Palgrave Macmillan, 2008. – 285 S. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 70

Forscher aus Alter Geschichte, Bibelexegese, Internationalen Beziehungen diskutie-
ren Jes. 2, 1-5. Zuweilen klingt es zu sehr nach dem britischen Spiel „Idealismus 
oder Realismus“, zuweilen zu sehr nach dem jüngsten Seminar (Is Isaiah a Social 
Constructivist?). Die Exegetin Irmtraud Fischer warnt, Jesajas Zukunftsvision ein-
fach ins Messianische abzuschieben, der NATO-Forscher Adrian Hyde-Price tut 
genau das und lobt sich dagegen Reinhold Niebuhrs christlichen Realismus. Die 
Herausgeber, Professoren für altorietalisches Recht bzw. Internationale Beziehun-
gen, bleiben unbeeindruckt von ihren Mitarbeitern bei ihrer ursprünglichen Sicht: 
Jesaja ist der erste Autor über Internationale Beziehungen und überwiegend ein 
realistischer Autor. Akteure sind Nationen oder Völker, von Königen ist nicht die 
Rede, es ist eine Art Demokratisierung des Friedensprozesses. Frieden ist ein abso-
luter Wert, Krieg hat keinen eigenen Wert. Es ist ein Gegenentwurf zum hegemonia-
len Konzept des Friedens, das in der vorderasiatischen Welt beherrschend war. Jesa-
ja sucht nicht nach einem menschlicheren Despoten, sondern will die Despotie durch 
eine freiwillige Vereinigung unabhängiger Staaten ersetzen. Jesaja ist ein kluger, 
konservativer Staatsmann, der Machtverhältnisse einschätzen kann und großen Plä-
nen mißtrauisch gegenüber steht. Abgesehen von der Friedensvision gibt es keine 
Hinweise, daß er Abrüstung oder Pazifismus begrüßt. Die Friedensvision sollte 
gelesen werden als „an inspirational address intended to lift the morale of the popu-
lace in extreme danger by appealing to an idealized future in refutation of imperial 
propaganda.“ 

3.2.1.1.3 Ergänzung zum Alten Orient 

Zu altorientalischen Wurzeln jüdischer Friedensvorstellungen oder jüdischen Ant-
worten auf altorientalische Friedensvorstellungen vergleiche: 
Heinrich Gross, Die Idee des ewigen und allgemeinen Weltfriedens im Alten Orient 
und im Alten Testament. – Trier 1956 (wenig Beziehungen zwischen dem Alten 
Testament und dem orientalischen Umfeld, da im Alten Testament ein völlig ande-
res Verhältnis zu Gott und Geschichte vorherrscht, eine eschatologische Friedenser-
wartung, die den großen Monarchien fehlt) 
Bernhard F. Batto, The Covenant of Peace : a Neglected Ancient Near Eastern Mo-
tif, in: The Catholic Biblical Quarterly 49 (1987) 187-211 (über den uns aus der 
Noah-Erzählung bekannten altorientalischen Mythos, daß die Götter das Menschen-
geschlecht auslöschen wollten, dann aber eine neue Welt ohne Streit versprechen; 
die biblischen Propheten, die den fortdauernden Kampf Gottes gegen sein sündiges 
Volk verkünden, mußten aus dem urzeitlichen Mythos eine eschatologische Hoff-
nung machen) 
Eckart Otto, Krieg und Frieden in der Hebräischen Bibel und im Alten Orient : As-
pekte für eine Friedensordnung in der Moderne. – Stuttgart 1999. – S. 13-75 Der 
Alte Orient (referiert außer syrischen und ägyptischen Vorstellungen des 2. Jahrtau-
send die assyrische Reichsidee des 1. Jahrtausend: Die Weltherrschaft ist Friedens-
ordnung; von Assyrern besiegt zu werden, liegt im eigenen Interesse der Völker; 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 71 

zwar gibt es im assyrischen Reich durchaus eine starke Verrechtlichung der Beziehun-
gen zu den Vasallenstaaten, als vertragsbrüchig können die Assyrer aber immer nur 
die Vasallen ansehen; diese Pax Assyrica ist die Position, gegen die die Friedens-
konzepte der hebräischen Bibel entwickelt werden). 

 
Die Autoren zur ägyptischen Tradition haben die enge Beziehung von Frieden und 
Gerechtigkeit betont. Der Begriff des Friedens bleibt blasser als der Begriff der 
Gerechtigkeit. 
Peter Kaplony, Religion, Krieg und Frieden im alten Ägypten, in: Religion zu Krieg 
und Frieden / hrsg. von Fritz Stolz. – Zürich 1986. – S. 31-47 (Frieden ist Befriedi-
gung, Bezahlung, Ausgleich in einem Prozeß) 
Jan Assmann, Ma’at : Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Ägypten. – Mün-
chen 1990 (diese klassische Darstellung der ägyptischen Gerechtigkeitsauffassung 
bricht mit der herkömmlichen Fixierung auf kosmische Ordnung und betont Aspekte 
der sozialen Ordnung; wichtig für den Friedensbegriff ist die Definition der Gewalt 
als Kommunikationsverlust) 
Jan Assmann, Ägypten und die Legitimierung des Tötens : ideologische Grundlagen 
politischer Gewalt im Alten Ägypten, in: Töten im Krieg / hrsg. von Heinrich von 
Stietencron und Jörg Rüpke. – Freiburg 1995. – S. 57-85 (Gerechtigkeit ist in Ägyp-
ten nur mit Staatsgewalt denkbar, sonst gäbe es Kampf aller gegen alle; eine begriff-
liche Trennung zwischen dem Kampf gegen innere und gegen äußere Feinde des 
Königs, zwischen Ausländern und Rebellen, gibt es nicht. Ägypten wird mit der 
geordneten Welt identifiziert, die umwohnenden Stämme sind das Asoziale, das 
weder vernichtet noch geordnet werden kann; es kommt nur darauf an, es draußen 
zu halten; Außenpolitik konnte in Ägypten lange nicht gedacht werden und einen 
bleibenden Einfluß auf die ägyptische Kultur haben die Zeiten real existierender 
Machtpolitik nicht erlangt). 

3.2.1.2 Nachbiblische Jüdische Tradition 

Glatzer, Nahum N. 
The Concept of Peace in Classical Judaism, in: Der Friede : Idee und Verwirk-
lichung : Festgabe für Adolf Leschnitzer / hrsg. von Erich Fromm und Hans 
Herzfeld. – Heidelberg : Schneider, 1961. – S. 27-38 
Trotz zahlreicher kriegerischer Züge der biblischen Schriften ist das rabbinische 
Judentum konsequent pazifistisch. Die biblischen Kampfaufforderungen werden 
jetzt spirituell gedeutet. Der Frieden am Ende der Zeit soll bereits der Standard für 
die vormessianische Epoche sein. Das ist eine Oppositionsbewegung gegen die 
eigenen hasmonäischen Fürsten und ihre inneren und äußeren Kriege. Das rabbini-
sche Judentum ist eine Bewegung zur Trennung von Thron und Altar, eine Frie-
densbewegung gegen die herrschende Priesterschaft. Bei Josephus Flavius wird die 
jüdische Geschichte umgedeutet zu einer Geschichte des Friedens, zur Geschichte 
einer geistlichen Gemeinde, die alles in die Hand Gottes gab, in dessen Auftrag nun 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 72

Rom regiert. Nach der endgültigen Niederlage und der Zerstörung des Tempels wird 
die friedliche Liebe endgültig zum Ersatz für nationale Autonomie. 

 
Kimelman, Reuven 
Non-violence in the Talmud, in: Judaism 17 (1968) 316-334 
Zusammenstellung talmudischer Texte zur Gewaltfreiheit. Neben der juristischen 
Tradition gibt es eine chassidische Tradition, die verlangt nicht auf dem eigenen 
Recht zu bestehen, sondern eine gemeinsame Konfliktlösung zu finden, die auch in 
den Augen Gottes besteht. Kimelmans Qellen haben mehr mit zwischenmenschli-
chen Konflikten zu tun, als mit Krieg. 

 
Lamm, Maurice 
After the War – another Look at Pacifism and Selective Conscientious Pacifism 
and Selective Conscientious Objection (SCO), in: Judaism 20 (1971) S. 416-430 
Neudruck in: Contemporary Jewish Ethics / ed. by Menachem Marc Kellner. – 
New York : Sanhedrin Pr., 1978 (Sandrhein Jewish studies) S. 221-238 
Die jüdische Tradition verwirft Pazifismus, wenn er eine umfassende Gegnerschaft 
gegen alle Kriege meint. Pazifismus ist eine Verabsolutierung eines Wertes, im 
Judentum gibt es aber keine absoluten Werte. Die jüdische Tradition ist nicht per-
fektionistisch, wie die Tradition des Evangeliums. Die rabbinischen Quellen sind 
nicht mit Individualethik befaßt, sondern mit der Politik des jüdischen Volkes. An 
ein Volk können aber keine perfektionistischen Anforderungen gestellt werden. Die 
jüdische Tradition ist keine Tradition der „sweetness“, sondern der Verbindung von 
„sweetness and strength“. Die Begründung für Stärke ist weniger das Recht auf 
Selbstverteidigung sondern die Pflicht den Nächsten zu verteidigen. Der jüdische 
Widerspruch gegen Pazifismus kommt aus der Notwendigkeit der Gegenmacht 
(Martin Buber). Macht ist ein neutrales Konzept, gerade die Armen brauchen sie. 
Die jüdische Tradition unterscheidet zwischen dem von Gott gebotenen Krieg (Rab-
bi Lamm hat kein Problem mit der Vernichtung der Amalekiter; die hatten es ver-
dient) und dem der Entscheidung des Staates überlassenen Krieg. Die realen Kriege 
fallen in die zweite Kategorie. Lamm betont, daß es hier um eine politische Ent-
scheidung geht, nicht um eine individuelle. Es ist eine Entscheidung über eine Hie-
rarchie von Werten, eine Einschätzung der Erfolgsaussichten, eine Beurteilung der 
politischen und militärischen Alternativen. Das ist eine pragmatische, situationsbe-
dingte Entscheidung innerhalb der harten Realitäten der Welt. Eine solche Entschei-
dung kann wahr nur auf einer nationalen, nicht auf einer persönlichen Ebene sein. 
(Der im Titel genannte Krieg ist der Vietnamkrieg.) 
  
Lapide, Pinchas 
Zukunftserwartung und Frieden im Judentum, in: Eschatologie und Frieden 
Bd. II / hrsg. von Gerhard Liedke. – Heidelberg : Forschungsstätte der Evange-
lischen Studiengemeinschaft, 1978 (Texte und Materialien der Forschungsstätte 
der Evangelischen Studiengemeinschaft ; Reihe A : 7) S. 127-178 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 73 

Die Bibel ist ein Bericht der Erfahrung freier Menschen mit Gott. Das Menschenbild 
der Bibel ist illusionslos aber hoffnungsvoll. Lapide vergleicht die Lehre der Rabbis 
von der „Versüßung“ der Aggression mit modernen Lehren von der Notwendigkeit 
des Aggressionstriebes. Von Juden wird nicht erwartet, den Frieden vollenden zu 
können, aber sie dürfen der Arbeit am Frieden sich nicht entziehen. Sie sollen nicht 
warten, bis sich eine Gelegenheit bietet; dem Frieden muß man nachjagen. Es ist 
„eine Theopolitik der kleinen Schritte“. Das Ziel ist nicht nur der äußere Frieden, 
sondern Zufriedenheit der Welt unter Gott. 
Nach den gescheiterten Aufständen gegen Rom wird versucht, das Messiasbild von 
allen kriegerischen Zügen zu reinigen. Das Friedensgebot der Rabbiner verhinderte, 
daß im Judentum noch einmal eine Kriegsverherrlichung im Namen Gottes auf-
kommen konnte. 

 
Levey, Geoffrey B. 
Judaism and the Obligation to Die for the State, in: AJS Review 12 (1987) 175-
203 
Eine besondere Rolle in der jüdischen Diskussion über Kriegsdienstverweigerung 
spielt Dt. 20, 5-9, wo unter den Gründen für die Befreiung vom Kriegsdienst die 
„Verzagtheit“ angeführt wird. Levey gibt einen Überblick über die Geschichte der 
Auslegung dieser Befreiung vom Kampf. Der Pazifismus der Kommentatoren ist 
daran erkennbar, ob sie hier eine pathologische Unfähigkeit zu kämpfen oder eine 
moralische Sensibilität auch dem Feind gegenüber sehen. Für die jüdische Tradition 
sind die Frage der Gerechtigkeit eines Krieges und die Frage der Erlaubnis sich 
fernzuhalten zwei völlig getrennte Fragen. Statt einem klaren Recht der Befreiung 
von der Kriegsteilnahme gibt es einen komplexen Gradualismus, statt einer generel-
len Verpflichtung für den Staat zu sterben gibt es eine situative Verpflichtung, in 
bestimmten Kriegsbedrohungen, die persönlichen Skrupel aufzugeben. 
  
Osten-Sacken, Peter von der 
„Ich, der Herr, habe mich nicht geändert …“ : zum rabbinischen Verständnis 
von Frieden, in: „… und Frieden auf Erden“ : Beiträge zur Friedensverantwor-
tung von Kirche und Israel ; Festschrift für Christoph Hinz zum 60. Ge-
burtstag / hrsg. von Rüdiger Lux. – Berlin : Institut Kirche und Judentum, 
1988 (Veröffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum ; 18) S. 168-
180 
Über Perek Schalom, einen der kleineren Traktate des Babylonischen Talmud, bzw. 
über einen einzigen, aber grundlegenden Spruch, daß ohne den Frieden das Schwert 
und wilde Tiere das Land entvölkert hätten. Israel kann (römische) Fremdherrschaft 
überstehen, nicht aber den endlosen Krieg. 
  
Vetter, Dieter 
Krieg und Frieden : Weisungen und Erwartungen im Judentum der talmudi-
schen Zeit, in: Krieg und Frieden im Altertum / hrsg. von Gerhard Binder und 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 74

Bernd Effe. – Trier : Wissenschaftlicher Verl. Trier, 1989 (Bochumer Alter-
tumswissenschaftliches Colloquium ; 1) S. 123-149 
Die Rabbiner waren klar gegen die Aufstandsbewegungen seit dem Jahre 70, das 
Erzwingen der messianischen Zeit ohne vorausgehende innere Wandlung wird abge-
lehnt. Das kommende Friedensreich muß im Alltag vorbereitet werden. Es beginnt 
mit dem Frieden unter Verwandten und Nachbarn. Die Rabbiner akzeptieren, daß 
die prophetische Zeit der Vermischung der Völker längst angebrochen ist und ver-
langen friedliches Zusammenleben auch mit Nichtjuden. Die Gerechten aller Völker 
werden Anteil an der kommenden Welt haben. Die rabbinischen Texte diskutieren 
vor allem darüber, wie Frieden und Recht/Gerechtigkeit vermittelt werden können. 
Pazifisten sind diese Rabbiner nicht. Das gehört zu ihrer allgemeinen Einstellung 
einer „partiell asketischen Lebensweise“, der Verhütung bedrohender Maßlosigkeit. 
Vetter diskutiert übersichtlich die kriegsrechtlichen Diskussionen über Pflichtkrieg 
und Wahlkrieg. 

 
Kimelman, Reuven 
The Ethics of National Power : Government and War from the Sources of Ju-
daism, in: Authority, Power, and Leadership in the Jewish Polity : Cases and 
Issues / ed. by Danel J. Elazar. – Lanhan (u.a.) : Univ. Pr. of America, 1991 
(The Milken Library of Jewish Public Affairs) S. 247-294 
Die jüdische Rechtstradition hat klare Anweisungen, daß der Krieg gegen „Zivili-
sten“ so schonend wie möglich geführt werden soll. Gewalt im Krieg ist nicht ver-
meidbar, aber die Soldaten sollen auch im Feind den Menschen achten. Es muß vor 
allem ein Bewußtsein bleiben, daß notwendige Übel Übel bleiben. Kimelman be-
spricht die Erlaubnis von Dt. 20, 9, daß sich die Verzagten vom Krieg fernhalten 
dürfen. Auch wenn es keine Einigkeit der Tradition gibt, wie dieses Gesetz verstan-
den werden soll, so ist doch klar, daß die Soldaten selber mitentscheiden, ob sie den 
Krieg wirklich wollen, den die politischen Autoritäten befohlen haben. Das ist eher 
eine politische Entscheidung, als eine generelle Entscheidung über Gerechtigkeit des 
Krieges oder der Kriegsführung. 

 
Wilcock, Evelyn 
Pacifism and the Jews. – Stroud, Gloucestershire : Hawthorn Pr., 1994. – 248 S. 
Geschichte des jüdischen Pazifismus im 20. Jahrhundert von englischen und ameri-
kanischen Bewegungen im 1. Weltkrieg über die Mandatszeit in Palästina bis zum 
Pazifismus in Israel und jüdische Opposition in USA gegen den Vietnamkrieg. Un-
ter anderem werden Judah Magnes, Martin Buber, Hans Kohn, Enzo Sereni, Abra-
ham Heschel, Nathan Hofshi, Steven Schwarzschild beachtet. 
  
Broyde, Michael J. 
Fighting the War and the Peace : Battlefield Ethics, Peace Talks, Treaties, and 
Pacifism in the Jewish Tradition, in: War and its Discontents : Pacifism and 
Quietism in the Abrahamic Traditions / ed. by J. Patout Burns. – Washington, 
DC : Georgetown Univ. Pr., 1996. – S. 1-30 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 75 

Die rabbinische Tradition begründet das Rechts zur Kriegsführung aus der Selbst-
verteidigung, wobei es eine Pflicht gibt, anderen gegen Angreifer beizustehen. Der 
Pflichtkrieg, der Krieg mit direktem göttlichem Auftrag, wird häufig als Verteidi-
gungskrieg gedeutet, die Wahlkriege sind dagegen Kriege zur Stärkung und Aus-
breitung des jüdischen Staates. Im Krieg können sich beide Kriegstypen nicht auf 
bloße Selbstverteidigung beschränken, aber die Regeln für Wahlkrieg sind strenger 
(vor allem die Pflicht vor dem Beginn des Kampfes Frieden zu suchen). Das Volk 
als Ganzes kann bereit sein, den Krieg zu vermeiden. Aber eine Abweichung des 
einzelnen scheidet aus – das liegt an der Verpflichtung, das Leben der anderen zu 
schützen. Die Entscheidung des Volkes gegen den Krieg ist eine politische Ent-
scheidung. „Theological pacifism has no place in the Jewish tradition.“ 
Vgl. ebd. S. 31-46 das Koreferat von Rabbi Everett Gendler, der die Traditionen 
zitiert, die den Frieden als wichtigstes Gebot ansehen und bei Skrupeln vom Kriegs-
dienst befreien. Die jüdische Tradition ist keine realistische Tradition, sie hat das 
Vertrauen auf Gott als einzigen Grund zur Hoffnung (nach den Erfahrungen mit 
gewaltfreien Bewegungen aber nicht mehr ganz so unrealistisch). 

 
Maier, Johann 
Kriegsrecht und Friedensordnung in jüdischer Tradition. – Stuttgart (u.a.) : 
Kohlhammer, 2000. – 431 S. (Theologie und Frieden ; 14) 
Überblick und Quellensammlung zum Kriegsrecht des nachbilblichen jüdischen 
Staates, der in hellenistischer und hasmonäischer Zeit noch über eine Truppe verfüg-
te und in römischer Zeit in Aufständen kämpfte; Vergleich der biblischen Rechtstex-
te mit Qumran-Texten und Stellenführer zu Philo von Alexandria und Josephus 
Flavius. Aus der rabbinischen Zeit und den Schriften des Moses Maimonides wer-
den Kriegsrecht und Lehre von den Kriegstypen (Pflichtkrieg und Wahlkrieg) refe-
riert und dokumentiert. Der vierte Teil dokumentiert Kommentare des Isaak Abra-
banel (1437-1508) zu biblischen Texten, die in der kriegsrechtlichen Diskussion 
eine Rolle spielten. 
 
Blau, Yitzchak 
Ploughshares into Swords : Contemporary Religious Zionists and Moral Con-
straints, in: Tradition : a Journal of Orthodox Jewish Thought 34 (2000) No. 4, 
39-60 
Kritik an aggressiven (Um-)Deutungen der jüdischen Tradition durch religiöse Apo-
logeten der israelischen Kriege. Das Judentum verwirft in der Tat den extremen 
Pazifismus (in der Art Gandhis). Aber die ganze Tradition ist eine Mahnung, Krieg 
zu vermeiden, Mitleid mit dem Feind zu empfinden, Liebe für die Menschheit zu 
entwickeln. 
 
Solomon, Norman 
The Ethics of War in Judaism, in: The Ethics of War in Asian Civilizations : a 
Comparative Perspective / ed. by Torkel Brekke. – London (u.a.) : Routledge, 
2006. – S. 39-80 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 76

Eine leicht gekürzte Version gleichzeitig in: The Ethics of War : Shared Prob-
lems in Different Traditions / ed. by Richard Sorabji and David Rodin. – Al-
dershot : Ashgate, 2006. – S. 108-137 
Überblick über jüdische nachbiblische Stellungnahmen zur Kriegsethik, vor allem 
zur Frage der Verpflichtung zum Kriegsdienst. Referiert talmudische, mittelalterli-
che, neuzeitliche und zeitgenössische Äußerungen. 

3.2.2 Christentum 

Bibliographien: 
Ronald G. Musto, The Peace Tradition in the Catholic Church. – New York 1987 
Axel Heinrich, Denkmuster zur Eindämmung und zur Legitimation von Gewalt im 
Christentum und im Islam : ein Literatureinblick. – Bonn : Deutsche Kommission 
Justitia et Pax, 2006 (Überblick über Literatur der 1990er/2000er Jahre zum christli-
chen Ideal der Gewaltlosigkeit, zur Lehre vom Gerechten Krieg und zu neueren 
Tendenzen eines Heiligen Krieges gegen islamischen Terror). 

3.2.2.1 Neues Testament 

Bibliographien: 
Klaus Geyer, Literaturbericht zu Arbeiten aus dem Bereich der neutestamentari-
schen Wissenschaft, in: Frieden – Bibel – Kirche / hrsg. von Gerhard Liedke. – 
Stuttgart 1972. – S. 187-199 (Überblick über die deutschsprachige Forschung nach 
1945). 
  
Überblick: 
Willard M. Swartley, War and Peace in the New Testament, in: Aufstieg und Nie-
dergang der Römischen Welt : Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der neueren 
Forschung, Teil II, Principat, Band 26, Religion, Teilband 3: Vorkonstantinisches 
Christentum : Neues Testament (Sachthemen). – Berlin 1996. – S. 2298-2408 

 
 

Comblin, Joseph 
Theologie des Friedens : biblische Grundlagen. – Graz (u.a.) : Verl. Styria, 
1963. – 448 S.  
Übersetzung des 1. Bandes von Comblins Théologie de la paix. – Paris 1960 
In den Evangelien über das Wirken Jesu in Galiläa zeigt Jesus das Reich Gottes 
mehr, als daß er davon spricht; die Rettung und der Frieden sind dasselbe. Im Jo-
hannesevangelium spielt Frieden keine Rolle in der Rede Jesu, sondern in der Passi-
on; Johannesevangelium wie Apokalypse verkünden Jesus als Sieger über die Welt. 
Bei Paulus ist der Frieden ein Gebot, aber zugleich ein Mysterium, abgeleitet aus der 
Einheit der Kirche. Lukas in Evangelium und Apostelgeschichte versteht den Frie-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

