Teil 111I.

Allgemeine Uberlegungen,
Abgrenzung, Ausblick

217



https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 02:50:30.


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung zu Teil 3

Im letzten Teil der Arbeit mochte ich drei noch ausstehende Auf-
gaben bearbeiten. Die erste dieser Aufgaben ist Mills Auseinan-
dersetzung mit Platon, mit der ich mich in Kapitel 7 beschéftigen
werde. Diese Auseinandersetzung ist deshalb von Bedeutung, weil
argumentiert werden konnte, diese habe einen dhnlichen Status wie
seine Auseinandersetzung mit Bentham und Coleridge in den Auf-
sdtzen, mit denen ich mich in Teil I beschéftigt habe. Auch im Falle
von Platon oder Platons Sokrates hebt Mill dessen Giite als Philo-
soph hervor und formuliert so implizit, wie ein guter Philosoph sein
sollte. In einer Arbeit iiber Mills Philosophie der Philosophie darf
seine Auseinandersetzung mit Platon daher nicht fehlen.

Dass die Auseinandersetzung mit Platon nicht bereits im ersten
Teil stattfindet, ist trotzdem gerechtfertigt: Schon auf der Oberfla-
che wird deutlich, dass die Auseinandersetzung nicht zu den beiden
als Komplemente gedachten Auseinandersetzungen mit Coleridge
und Bentham gehort. Mit Platon setzt sich Mill in Form von Kom-
mentariibersetzungen einiger Dialoge auseinander, von denen man-
che gar nicht verdffentlicht wurden und vielleicht auch nicht fiir
die Veroffentlichung bestimmt waren. Und auch inhaltlich scheint
er an Platons Sokrates viele der Dinge zu schétzen, die er auch an
Bentham schétzt. Rhetorisch zugespitzt (und sicherlich nicht ganz
akkurat) kénnte gesagt werden, Mills unbestreitbar grofie Bewun-
derung der platonischen Dialoge ist die Bewunderung dafir, dass
Platon, obwohl er so viel frither als Bentham gelebt hat, bereits ein
fast so guter Philosoph war wie Bentham. Es wird also durch die
Auseinandersetzung mit Platon nicht viel zu Mills Ideal der Philo-
sophie hinzugefiigt. (Genaueres in Abschnitt 7.1.)

Die Auseinandersetzung mit Platon erfolgt aber nicht nur der
Vollstéandigkeit halber. Mill missversteht Platon, insofern er ihn mit
Bentham parallelisiert, natiirlich. Dieses Missverstdndnis auszuar-
beiten ist der zweite Sinn der Diskussion von Mills Auseinanderset-
zung mit Platon. In der Ausarbeitung des Missverstandnisses wird
sich zeigen, dass die platonischen Dialoge — zumindest die Frithdia-
loge, auf die ich mich zwecks dieser Auseinandersetzung weitgehend
beschrinke — nicht nur Ahnlichkeiten zu Bentham und dem, was ich
Benthams Tugend genannt habe, aufweisen, sondern auch zu Cole-
ridges Tugend.

219

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung zu Teil 3

Die Auseinandersetzung mit den platonischen Frithdialogen bie-
tet sich dafiir an, eine Konsequenz des Bildes von Philosophie, das
durch die beiden philosophischen Tugenden gezeichnet wird, aus-
zuarbeiten. Diese Konsequenz werde ich anhand der Frage, ob ethi-
sches Wissen techne-Charakter hat, diskutieren, die in den Frithdia-
logen, insbesondere in Ursula Wolfs Lesart dieser Dialoge, pravalent
ist. Ich werde argumentieren, dass die Uberlegungen, dic dagegen
sprechen, dass ethisches Wissen techne-Charakter hat, auch dage-
gen sprechen, dass die Philosophie techne-Charakter hat, und dies
ins Verhéltnis zu den Tugenden setzen. Damit ist ein Unterschied
der Philosophie zu Disziplinen, die diesen techne-Charakter haben
als Konsequenz aus den Tugenden herausgearbeitet. Dieser am En-
de systematische Punkt hétte vielleicht in Teil I gehort; er bietet
sich aber thematisch im Rahmen der Auseinandersetzung mit Mills
Platonlesart an, sodass ich ihn hier présentieren will.

Die zweite der Aufgaben betrifft die Frage der Verallgemeinerbar-
keit der sozialphilosophischen Tugenden Mills in Bezug auf andere
Anséatze. Vor dem Hintergrund der Nicht-Exklusivitdt der Tugen-
den und meiner Behauptung aus Kapitel 2, dass Philosophie der
Philosophie exemplarisch und paradigmatisch argumentieren muss,
kann dieser Schritt nur beispielhaft erfolgen. Ich versuche dies im
ersten Teil von Kapitel 8. Der zweite Teil des Kapitels ist offenen
Fragen und einem Ausblick gewidmet.

220

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Moral und Technik: Expertise in Moral
und Moralphilosophie und Mills
Tugenden

Das folgende Kapitel stellt in gewisser Hinsicht eine Art Exkurs
vom bisherigen Verlauf dieser Arbeit dar. Ich mochte, nachdem das
letzte Kapitel vor dem Hintergrund seiner eigenen sozialphilosophi-
schen Tugenden zwei explizite Schwéchen von Mills Art und Weise,
Moralphilosophie zu betreiben, deutlich gemacht hat, eine Geste
in eine moégliche Richtung machen, wie es besser geht: Dies ist die
Form platonischer Dialoge. Mehr als eine Geste kann es in einer
Arbeit iiber Mills Philosophie der Sozialphilosophie natiirlich nicht
sein. In meiner Arbeit geht es nicht primédr um Moralphilosophie,
sondern um das, was ich Mills sozialphilosophische Tugenden ge-
nannt habe. Dennoch ist das Kapitel aber nicht nur ein Exkurs. Es
beinhaltet auch eine andere Perspektive auf die Begriindung dafiir,
von philosophischen Tugenden und nicht von anders strukturierten
Idealen zu sprechen. Ich nehme an, dass, was ich in diesem Kapi-
tel zu sagen versuche, voraussetzungsreicher und kontroverser sein
diirfte, als es der Teil I und IT waren: Sollte das dazu fithren, dass
die Argumentation dafiir, dass es sich (iiber Mills eigene Auffassung
und die Argumente aus Teil IT hinaus) um Tugenden handeln muss,
weiterhin nicht fiir iiberzeugend gehalten wird, hoffe ich, dass da-
von das Ergebnis, dass es sich um fruchtbare philosophische Ideale
handelt, unberiihrt bleibt.

Was Coleridges Tugend betrifft, muss es das Ziel sein, moglichst
deutlich zum Ausdruck zu bringen, worum es in der Ethik geht; und
dazu gehort, was die Ethik von anderen Bereichen menschlicher
Aktivitdt unterscheidet (oder besser: was eine ethische Betrach-
tungsweise menschlicher Aktivitat unterscheidet von anderen prak-
tischen Betrachtungsweisen der gleichen Bereiche). Dann muss, was
Benthams Tugend angeht, gezeigt werden, dass und unter welchen
Qualifikationen dies dennoch nicht in einen bloflen Dogmatismus
fithren muss, der darin besteht, diese Spezifik ,unserer® ethischen

221

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Praxis fiir sakrosankt zu erkliaren. Mein Zugang zur Fragestellung
liegt in dem, was héufig als die platonischen , Frithdialoge“! klas-
sifiziert wird, und insbesondere auch in Ursula Wolfs Lesart dieser
Dialoge?. Warum ich mich iiberhaupt mit Platon auseinandersetze,
erfordert vielleicht eine Begriindung:

Der offensichtlichste Grund ist, dass Mill sich selbst extensiv mit
Platon auseinandergesetzt hat: Er hat Kommentar-Ubersetzungen?
zu neun platonischen Dialogen angefertigt und vier davon auch
verdffentlicht,? er erwdahnt seine kindheitliche Beschiftigung mit
den platonischen Dialogen explizit als Bestandteil seiner philoso-
phischen und philologischen Sozialisation;® und er hat drei Verof-
fentlichungen zu Platon und Grotes History of Greece rezensiert.
Insbesondere die Rezension zu Grotes Plato ist hier interessant: Sie
ist weniger eine Rezension des Werkes von Grote, sondern vielmehr
eine Auseinandersetzung mit Platon und insbesondere Platons Phi-
losophieverstindnis.” Insofern ist es fast verpflichtend auf die Aus-

1 Was diese Arbeit angeht dient diese Bezeichnung einfach fiir die in Band 1
befindlichen Dialoge der von Ursula Wolf herausgegeben Platonausgabe in
Schleiermacher-Ubersetzung. Wolf, Platon. Simtliche Werke, Band 1. Zur
Problematik dieser Festlegung, siche unten.

2 Wolf, Die Suche nach dem guten Leben. Platons Friihdialoge.

3 John Stuart Mill. | Notes on Some of the More Popular Dialogues of Plato“. In:
The Collected Works of John Stuart Mill, Volume XI. Essays on Philosophy
and the Classics. Hrsg. von J. M. Robson. Toronto und andere: University of
Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1978, S. 37-238.

4 Spekulationen zu den Griinden der Auswahl fiir Ubersetzung und Verdffent-
lichung finden sich hier: Sparshot, , Introduction to Vol. XI*, xviiiff.

5  Siehe z. B. Mill, Autobiography, S. 25, wo die erste Auseinandersetzung mit
ungefahr zwolf Jahren stattfindet. Die Wichtigkeit Platons fiir ihn erwahnt
Mill aber immer wieder.

6 John Stuart Mill. ,Grote’s Plato“. In: The Collected Works of John Stuart
Mill, Volume XI. Essays on Philosophy and the Classics. Hrsg. von J. M.
Robson. Toronto und andere: University of Toronto Press und Routledge
& Kegan Paul, 1978, S. 375-440, John Stuart Mill. Two Publications on
Plato*“. In: The Collected Works of John Stuart Mill, Volume XI. Essays on
Philosophy and the Classics. Hrsg. von J. M. Robson. Toronto und andere:
University of Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1978, S. 239-243,
John Stuart Mill. ,Grote’s History of Greece 1“. In: The Collected Works of
John Stuart Mill, Volume XI. Essays on Philosophy and the Classics. Hrsg.
von J. M. Robson. Toronto und andere: University of Toronto Press und
Routledge & Kegan Paul, 1978, S. 271-305.

7 Dies war von Mill so beabsichtigt, wie Sparshot anmerkt: ,As its scale might
suggest, Mill’s review was long premediated, and he warned Grote that he

222

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

einandersetzung Mills mit Platon in einer Arbeit tiber Mills Phi-
losophie der Philosophie einzugehen: Wie auch bei Coleridge und
Bentham schéatzt Mill bei Platon nicht, was er fiir dessen substanti-
elle Uberzeugungen halt, sondern seinen Beitrag zur Verbesserung
der philosophischen Praxis selbst.® Allerdings sicht Mill Sokrates’
philosophische Tugenden (beziehungsweise die Tugenden des sokra-
tischen Platon im Gegensatz zum dogmatischen Platon, den er von
diesem unterscheidet®) sehr analog zu denen Benthams — und zwar
bis hin in die Formulierungen, die er verwendet.!Y Benthams Tu-
gend konnte aus Mills Sicht auch Sokrates’ Tugend genannt wer-
den. Mills Sicht auf Sokrates ist in dieser Hinsicht aber unplausi-
bel: Sokrates ist nicht einfach ein etwas weniger vollkommener Ben-
tham. Mill missversteht die sokratischen Dialoge!! Platons, wenn
er meint, es gehe hier nur oder in erster Linie um eine Exemplifizie-
rung von Benthams Tugend. Anstatt also Benthams Tugend noch
einmal an Mills Bild der sokratischen Dialoge Platons herauszuar-
beiten, mochte ich von dem ausgehend, was ich fiir ein zentrales
Missverstandnis in Mills Auffassung der Dialoge halte, zur oben
beschriebenen Aufgabenstellung dieses Kapitels iibergehen.

Der zweite Grund, sich mit den Frithdialogen zu beschéftigen, ist
folgender: Ein verbreitetes Thema neuzeitlicher Philosophie ist die
Auseinandersetzung mit der Befiirchtung, Ethik sei vor dem Hinter-
grund naturwissenschaftlicher Welterklarungen eine vollig subjekti-

would be using the book as a springboard for his own considered view of
Plato’s achievement.“ Sparshot, ,Introduction to Vol. XI“, S. xxxviii. Oder
spiter noch etwas harscher: ,We saw him [...] using Grote as a peg to hang
his own pet notions on [...].* Ebd., S. xlxxiv.

8  Am explizitesten ist Mill vielleicht hier: Mill, Autobiography, S. 25. Aber auch
in Mill, ,,Grote’s Plato* und Mill, ,Notes on Some of the More Popular Dia-
logues of Plato* wird dies deutlich: Dort schreibt er in seiner Einleitung zum
,Protagoras®, es seien nicht die Ergebnisse, sondern der Modus des Philo-
sophierens, um den es gehe. Siehe ebd., S. 41. Mill bezieht sich dabei stark
verkiirzend auf Friedrich Schleiermacher. ,,Uber den Werth des Sokrates als
Philosophen®. In: Friedrich Schleiermacher’s sammitliche Werke. Philosophi-
sche und vermischte Schriften. Zweiter Band. G. Reimer, 1838, S. 287-308.
Mill, ,,Grote’s Plato®, S. 415.

10 Vgl. ebd., S. 382. Sogar das Verhiltnis Hume-Bentham entspricht in Mills
Darstellung ungefdhr dem Verhéltnis Zenon-Platon. Vgl. Mill, ,Bentham®,
S. 80.

11 Gemeint ist Mills Gegensatz zu den dogmatischen Dialogen Platons. Fiir diese
Unterscheidung Mills: siehe oben.

223

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

ve Angelegenheit.!? Eine Strategie, diese Befiirchtung zu zerstreuen,
ist zu behaupten, sie finde nicht im Wesen der Ethik eine Grundla-
ge, sondern in einem szientistischen Vorurteil. Paradigmatisch da-
fir ist im 20. Jahrhundert die Kritik an John Mackies Argument
der Absonderlichkeit.!® | Absonderlich“, so wird Mackie entgegen
gehalten, seien ethische Tatsachen nur vor dem Hintergrund einer
szientistischen Ontologie. Eine besonders radikale Form des Um-
gangs damit ist der metaethische Naturalismus neoaristotelischer
Préagung: Der Rhetorik nach wird die Behauptung des naturalisti-
schen Fehlschlusses als Siindenfall der Philosophie!* angegriffen'?,
indem die Zuriickfithrbarkeit des ethischen Denkens auf das Denken
iiber naturhistorische!® (oder zumindest naturteleologische) Urteile
behauptet wird: Warum sollte das Ethische nicht natiirlich sein?!?
Es ist aber nicht nétig, ethische Naturalist*in im engeren Sinne zu

12 Dies ist zum Beispiel unter anderem eines der Elemente der Motivation der
neuzeitlichen Frage nach einer Begriindung der Ethik, die Korsgaard anfiihrt.
Vgl. Korsgaard, The Sources of Normativity, S. 18-89. Die Geschichte der
Auseinandersetzung mit dieser Frage und ihre systematische Aufarbeitung
(vgl. ebd., S. 21-89) fithrt Korsgaard schlieBlich zu einer kantischen Me-
taethik. Vgl. ebd., S. 90-166.

13 Das Argument richtet sich gegen das, was Mackie ,objektive Werte“ nennt,
weil diese ontologisch seltsame Entitdten sein miissten. Vgl. John Leslie Ma-
ckie. Ethics. Inventing Right and Wrong. Harmondsworth: Penguin Books,
1977, Kapitel 1, Abschnitt 9. Dass auch in der Metaethik die ontologische
Frage entscheidend sei, begriindet Mackie ebenfalls — und sein Grund &hnelt
Mills Kritik an den Intuitionist*innen. Vgl. ebd., Kapitel 1, Abschnitt 3.

14 Ich hatte bereits in Abschnitt 6.1.2 angedeutet, dass tatsachlich nicht ganz
klar ist, worauf Moore hinaus will. Siehe insbesondere auch Frankena, ,,Der
naturalistische Fehlschluss®.

15 Zum Beispiel in Foot, ,Moral Arguments“: Wenn Tatsache und Wert als von-
einander logisch unabhéngige Dinge definiert wiirden, sei es nicht verwunder-
lich, so zum Beispiel Foot, dass man von einer korrekten Beschreibung der
Tatsachen in einer bestimmten Situation nicht auf das schlieen konne, was
in dieser Situation zu tun sei.

16 Thompsons Strategie ist es, zu zeigen, dass diese Urteilsform sich ganz ohne
Weiteres in die Frege’sche Urteilstafel einfiigen lassen konne. Thompson, Life
and Action, insbesondere Teil 1. Ich vermute aber, dass besonders Teil 3 des
Buches eine weitere Form ethischen Nachdenkens etablieren soll — aber auch
diese sei nichts Seltsames; auch sie passe sich ein in eine erweiterte Frege’sche
Urteilstafel. Siehe ebd., Teil 3.

17 Diese Seite des (neoaristotelischen) Naturalismus wird zum Beispiel von Tho-
mas Hoffmann betont. Thomas Hoffmann. Das Gute. Berlin: De Gruyter,
2014.

224

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

sein, um die ontologische oder epistemologische Prioritdt der Wis-
senschaften als tibertriebene Entzauberung der Welt zu sehen, die
in der Aufklirung ihren Ausgang genommen habe.'® Ich bin iiber-
zeugt, diese Strategie, die Wichtigkeit und Legitimitat ethischen
Nachdenkens vor einer wahrgenommenen szientistischen Bedrohung
zu verteidigen, schiitten das Kind mit dem Bade aus und vernach-
lassigen die Andersartigkeit der Ethik.

Wie kann man gegeniiber dieser Strategie nun die Besonderheit
der Ethik betonen (und zumindest einige Bedenken der Nonna-
turalist®innen ernst nehmen), ohne sich selbst dem Vorwurf, ei-
ner szientistischen Dogmatik anzuhéngen, auszusetzen — gerade vor
dem Hintergrund, dass dieser Vorwurf gegeniiber Mill naheliegt
und sicher in gewissem Sinne auch angebracht ist? Ich meine, viele
der Punkte, um die es hier geht, sind nicht neuzeitliches Dogma,
sondern sie finden sich bereits in den Frithdialogen, deren Entste-
hung hoffentlich weit genug von unterstellbarer neuzeitlicher Wis-
senschaftshorigkeit entfernt ist, dass dieser Vorwurf gegeniiber ih-
nen nicht glaubwiirdig ist."

Drittens ist auf der anderen Seite der Szientismusvorwurf — bezie-
hungsweise, was dahinter steckt — natiirlich nicht in allen Aspekten
ungerechtfertigt: Er wird von McDowell ja haufig so verstanden,
dass wir eine unbeteiligte AuBenperspektive auf bestimmte Bereiche
unseres menschlichen Tuns und Denkens nicht einnehmen kénnen,
ohne das, was diese Bereiche ausmacht, aus dem Blick zu verlieren.?”
Préziser formuliert konnen wir die Aulenperspektive auf diejenigen
Bereiche unseres Tuns und Denkens nicht einnehmen, die sich einem
Reduktionismus in der Hinsicht entziehen, dass eine Beschreibung

18 McDowell beschreibt das Projekt als ,partial re-enchantment®. Siehe John
McDowell. Mind and World. Cambridge, Mass. und London: Harvard Uni-
versity Press, 1996, S. 85.

19 Natiirlich wird auch oft von einer ,hellenistischen Aufklarung® gesprochen,
in deren Kontext die platonischen Dialoge zu verstehen seien. Siche Wolf, Die
Suche nach dem guten Leben. Platons Friihdialoge, S. 18f. In jedem Fall ist
diese Aufklarung aber nicht durch den modernen Szientismus geprégt.

20 Mithilfe der Seitenblickmetapher auf Intentionalitat im Allgemeinen kritisiert
McDowell dies in McDowell, Mind and World, S. 153; spezifisch in Bezug auf
die Ethik besonders in seiner Auseinandersetzung mit der Projektionsmeta-
pher, die ein solcher Seitenblick ist, kritisiert er es in zum Beispiel in John
McDowell. , Projection and Truth in Ethics“. In: Mind, Value and Reality.
Cambridge, Mass. und London: Harvard University Press, 1998.

225

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

aus der Aufenperspektive der Bedeutung, die unsere Handlungen
aus der Innenperspektive haben, niemals gerecht werden koénnte.
Unzweifelhaft ist dies bei der Ethik der Fall.2! Wenn der Szientis-
mus eine Betonung von Benthams Tugend ist, dann ist die Kritik
am Seitenblick eine Betonung von Coleridges Tugend. Dieser Kon-
flikt findet sich auch in den Frithdialogen (bis in die Form hinein,
siche Abschnitt 7.3.3).

Der zweite und dritte dieser Punkte spricht also jeweils eine Form
der Uberbetonung einer der beiden sozialphilosophischen Tugenden
an. Mit dem Bezug auf die Frithdialoge entziehe ich mich, wenn mei-
ne Auseinandersetzung mit den Frithdialogen erfolgreich ist, daher
gleichzeitig dem Vorwurf, insbesondere Benthams Tugend sei ei-
gentlich ein neuzeitliches Dogma.

Viertens erschopft sich die Dialogform sicherlich nicht darin, au-
thentisch die Perspektiven der Teilhaber*innen an einer Praxis zu
integrieren. Auch wenn es strittig ist, worin die philosophische Re-
levanz der Dialogform genau besteht, ist sie sicherlich nicht irrele-
vant?> — und zwar dann, wenn man bereit ist, die Dialogform, die
hier als Form fiir die Darstellung bestimmter metaethischer Frage-
stellungen (was die Frithdialoge betrifft) gewdhlt wurde, auch als
paradigmatische Form des Denkens iiber die Ethik, die Form der
(praktischen) Philosophie also, selbst zu verstehen. Dieser Punkt
beinhaltet vor dem Hintergrund der heutigen bereits in Kapitel 2
problematisierten Unterscheidung zwischen normativer Ethik und

21 Ich meine, das heifit nicht, dass es keine wissenschaftlichen Beschéaftigungen
mit der Ethik geben kann. Eine philosophische Beschiftigung mit der Ethik
darf aber die Innenperspektive nicht ignorieren. Hier herrscht — so wie ich die
Lage einschitze — weitgehende Einigkeit. Die interessante und sicherlich phi-
losophische Frage ist die sich anschlieende Frage, wie viel Kontinuitédt man
zwischen den verschiedenen wissenschaftlichen Perspektiven und der philoso-
phischen Perspektive erlauben will und sollte: Redet die Soziologin, wenn sie
behauptet, im bildungsbiirgerlichen Milieu sei Veganismus sehr viel verbrei-
teter als in anderen Milieus, tiber ein génzlich anderes Thema als ich, wenn
ich sage, Tiere zu quélen sei moralisch falsch? Oder ist es das gleiche Thema
aus verschiedenen Perspektiven?

22 Beispielsweise Kenneth Sayre unternimmt einen Versuch, diese zu erfassen,
der sich an den AuBerungen zur Philosophie des zwar umstrittenen, dafiir
aber recht expliziten siebten Briefes orientiert. Kenneth M. Sayre. ,Plato’s
Dialogues in Light of the Seventh Letter. In: Platonic Writings/Platonic
Readings. Hrsg. von Charles L. Griswold. London: Routlegde, 1988, S. 93—
109.

226

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Metaethik einen kritisierbaren Ubergang. Die mégliche Kritik daran
ist diese: Wenn das Thema der Frithdialoge meist als das ,Wesen
des Guten und des Wissens davon“ charakterisiert werden kann,
und wir solche Fragen und Antwortversuche, weil es philosophi-
sche Fragen und Antwortversuche sind, nicht unabhéangig von den
Diskursen, in denen sie entstehen, présentieren kénnen, ohne sie
zu entstellen — und wir deshalb die Dialogform wéhlen sollten —,
dann folgt natiirlich nicht, dass dies in der normativen Ethik auch
so sein sollte. Ich glaube, das in diesem Kapitel Folgende legt na-
he, dass wir den Ubergang vollziehen diirfen; und letztlich sogar,
dass Fragen der normativen Ethik mit den (oder ohne die) gleichen
Wahrheitsanspriichen beantwortet werden konnen wie Fragen der
Metaethik. Zwischen alltdglichem ethischem Denken, der Disziplin
der normativen Ethik und der Metaethik gibt es, wenn ich Recht
habe, wichtige Kontinuititen®®, die, wie ich unten argumentieren
will, zusdtzlich die Rede von philosophischen Tugenden im Gegen-
satz zu anders strukturierten Idealen plausibel machen sollen. Alle
vier Punkte werden im Laufe des Kapitels aufgegriffen und dabei
hoffentlich klarer.

Natiirlich kann ich in einem Kapitel den Frithdialogen oder Ur-
sula Wolfs Behandlung der Friithdialoge nicht einmal in Ansétzen
gerecht werden. Diesen Anspruch habe ich auch nicht. Ich werde
auf drei miteinander verwandte Herangehensweisen an die Ethik
und ethisches Wissen eingehen, die Mill meiner Meinung nach miss-
versteht: Dies ist die Frage nach der Lehrbarkeit der menschlichen
arete, die Frage nach Expertise im Bereich der menschlichen arete
und schliellich die Frage nach der Bezahlbarkeit ethischen Rates
oder ethischer Lehre. Zunéchst (Abschnitt 7.1) werde ich dabei im
Rahmen einer kurzen Auseinandersetzung mit Mills Platonrezepti-
on dieses Missverstdndnis erarbeiten. Dann werde ich mich mit der
Frage nach Expertise in beiden Tugenden einzeln und gemeinsam
beschéftigen. (Abschnitt 7.2) Danach werde ich (in Abschnitt 7.3) in
Anlehnung besonders an Ursula Wolf andeuten, was der Witz dieser
Motive in den Friithdialogen eigentlich ist, und dies ins Verhéltnis
zu den Tugenden und der Frage nach Expertise in den Tugenden
setzen.

23 In Abschnitt 2.3 hatte ich von einem Kollabieren der Metaebenen gesprochen.

227

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

7.1. Mill und Platon

Mills Auseinandersetzung mit Platon beginnt in der Kindheit.?*

Gegen Ende seines dritten Lebensjahrzehnts veroffentlicht er dann
Kommentar-Ubersetzungen von vier Dialogen.?> Wann diese (und
weitere fiinf, die er nicht verdffentlicht) entstanden sind, ist nicht
ganz klar.?0 Klar ist aber, dass er sich zum Zwecke der Rezension
von Grotes Plato mit 59 Jahren noch einmal in Platons Dialoge
einarbeitet.?”

Es gibt Motive in Mills Auseinandersetzung mit Platon, die in
diesem Zeitrahmen konstant bleiben: So ist es Mill ein Anliegen,
Platon — und insbesondere Platons Verhéltnis zu den Sophisten
— vor konservativer Vereinnahmung zu bewahren.?® Bei der Ver-
offentlichung der Kommentar-Ubersetzungen bedeutet dies, dass
Mill Platon weitgehend als Gegenpol zur etablierten Meinung in
Athen hinstellt. Platon, so will Mill seine Zeitgenoss*innen glauben
machen, wére im Lager der Philosophical Radicals; die Vorwiirfe
der Gottlosigkeit und der Verderbung der Jugend gegen Sokrates
(und die Sophist*innen) seien vergleichbar mit den entsprechenden
Vorwiirfen gegen die Radicals.?® Das geht so weit, dass Mill sich
agnostisch dartiber gibt, ob Platon die Ideenlehre, die sich (seiner
Meinung nach) nicht gut in dieses Bild einpasst — zumindest nicht,
wenn der Empirismus der Radicals und Mills berticksichtigt wird —,
wirklich vertreten hat.

Dies scheint, er spédter — nach erneuter Platon-Lektiire und viel-
leicht auch unter dem Einfluss von Grotes Plato — anders zu sehen:
In ,Grote’s Plato“ unterscheidet er einen sokratischen Platon von

24 Siehe z. B. Mill, Autobiography, S. 25. Siehe oben.

25 Mill, ,Notes on Some of the More Popular Dialogues of Plato®.

26 Siehe Sparshot, ,Introduction to Vol. XI“, xviiiff.

27 Siehe ebd., S. xxxviii.

28 Eine Darstellung dieser ,radikalen® Lesart Platons findet sich bei: Giovanni
Giorgini. ,Radical Plato: John Stuart Mill, George Grote and the Revival of
Plato in Nineteenth-Century England®. In: History of Political Thought 30.4
(2009), S. 617-646.

29 Mill, ,Notes on Some of the More Popular Dialogues of Plato“, S. 43. Ver-
gleiche auch spater: Mill, ,,Grote’s Plato®, S. 403.

30 Er sagt zum Beispiel tiber die Ideen ,that they were fixed opinions in his mind
is more than can be affirmed, all that is certain being that his speculations
tended that way“. Mill, ,Notes on Some of the More Popular Dialogues of
Plato®, S. 222.

228

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1. Mill und Platon

einem dogmatischen Platon.?! Letzterer wird von Mill auch als Al-
terserscheinung Platons aufgefasst.®? Der sokratische Platon aller-
dings bleibt fiir Mill ein philosophisches Vorbild: Er benutzt hier
die gleiche Unterteilung zwischen negativer und positiver Philoso-
phie, die er auch bei der Erarbeitung von Benthams Stérken in
.Bentham* benutzt hatte®® — ganz abgesehen davon, dass er Ben-
tham in ,Bentham* explizit mit Sokrates vergleicht.>* Durch diese
progressive Lesart Platons, die Mill mit Grote teilt, entsteht ein
bestimmtes Bild der philosophischen Starken und Absichten Pla-
tons. Und es ist sicher nicht von der Hand zu weisen, was Sparshot
schreibt: ,For that reason it seemed suitable to make a study of
Plato an opportunity for speaking out on the great questions of the
day. Mill, just like the transcendentalist interpreters he complains
of, will let Plato inspire him but not disquiet him.“3"

Besonders deutlich zeigt sich diese Vereinnahmung Platons bei
Mills (und Grotes) Behandlung der Sophist*innen, wie bereits ange-
deutet. Mill hat unzweifelhaft Recht, dass das Bild der Sophist*in-
nen der Korrektur bedurfte: Die Sophist*innen sind nicht radikal-
skeptische Denker*innen, gegen deren jugendzersetzenden Einfluss

31 Siehe Mill, ,Grote’s Plato®, S. 415.

32 Siehe ebd., S. 414.

33 Allerdings schreibt er diese Unterscheidung in ,,Grote’s Plato“ Grote zu. Siehe
ebd., S. 382. Dies ist charakteristisch fiir diesen Aufsatz: Obwohl er vorgibt,
eine Rezension von Grotes Plato zu sein, bezieht sich Mill fast ausschliellich
dann auf Grote, wenn dieser etwas sagt, was auch Mill tiber Platon sagen
will. Mill sagt nur sehr wenig iiber Grotes Text: Eine der wenigen Stellen
an denen das so ist, befindet sich gegen Ende des Aufsatzes, wo Mill Gro-
tes Verteidigung von Protagoras’ (angeblich) relativistischer Wahrheitsauf-
fassung gegen Sokrates widerspricht. Siehe ebd., S. 426ff. Dass die Bewertung
von Protagoras die ,einzige substantielle Meinungsverschiedenheit von Mill
und Grote beziiglich Platon ist, meint auch Giorgini, der an dieser Einschét-
zung von Protagoras den Unterschied zwischen Mills elitistischer und Grotes
egalitaristischer Demokratievorstellung veranschaulicht sieht: Vgl. Giorgini,
,Radical Plato: John Stuart Mill, George Grote and the Revival of Plato in
Nineteenth-Century England“, S. 643-646.

34 Die Strukturanalogie geht nach Mill sogar noch weiter: so wie Bentham mit
seiner positiven und negativen Philosophie in Hume einen Vorgénger habe,
der in rein negativer Philosophie brillierte, so habe Platon (beziehungswei-
se Sokrates) in Zenon einen solchen negativen Vorganger. Vergleiche Mill,
,Grote’s Plato®, S. 382 und Mill, ,,Bentham*, S. 80.

35 Sparshot, ,Introduction to Vol. XI“, S. xl.

229

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Sokrates die konservativen Institutionen verteidigt®® — jedenfalls
nicht vorwiegend. In diesem Sinne ist vieles, was Mill zum Teil in
Anschluss an Grote zur Rehabilitation der Sophist*innen erwahnt,
sehr plausibel.3” Aber auch Mill muss natiirlich zugeben, dass Pla-
ton Kritik an den Sophist*innen tibt; dass sie die Antagonist*innen
von Sokrates in vielen der Friihdialoge sind.*®

Ich mochte fiir den Rest dieses Abschnittes Mills Rekonstruk-
tion der Kritik Platons an den Sophist*innen darstellen. In Mills
Text gibt es hier eine oberflachliche Spannung. Einerseits will Mill
die Sophist*innen gegen konservative Schmahung verteidigen — und
Platon so vor konservativer Vereinnahmung schiitzen. Andererseits
muss er etwas zu Platons Kritik an den Sophist*innen sagen. Cha-
rakteristisch fiir die Art und Weise, wie Mill diese Spannung zu
l16sen versucht, ist folgende Passage:

It is most unjust to the Sophists to adopt, as the verdict of
history upon them, the severe judgment of Plato, although
from Plato’s point of view they deserved it. He judged them
from the superior elevation of a great moral and social re-
former [...]; but, as Mr. Grote remarks, to accept his judg-
ment of them would be like characterizing the teachers and
politicians of the present time in the words applied to them
by Owen or Fourier.?”

36 Mill beschreibt dieses von ihm und Grote zu korrigierende Bild so: , The
opinion which commonly prevails about Plato is something like the following.
The Athenians, and the other Greeks, had become deeply demoralized by a set
of impostors called Sophists—pretenders to universal knowledge, and adepts
at disconcerting simple minds by entangling them in a mesh of words-who
corrupted young men of fortune, by denying moral distinctions, and teaching
the art of misleading a popular assembly. The lives and intellectual activity
of Sokrates and Plato had for their chief object to counteract the doctrines
and influence of these men.“ Mill, ,Grote’s Plato“, S. 387.

37 In der Grote-Rezension: Siehe ebd., S. 387-394, aber auch schon vorher, z. B.
Mill, ,,Notes on Some of the More Popular Dialogues of Plato®, S. 43.

38 In ,Grote’s Plato“ setzt sich Mill ab Seite 399 damit auseinander. Mill, ,,Gro-
te’s Plato“, S. 399-403.

39 John Stuart Mill. ,Grote’s History of Greece 11%. In: The Collected Works of
John Stuart Mill, Volume XI. Essays on Philosophy and the Classics. Hrsg.
von J. M. Robson. Toronto und andere: University of Toronto Press und Rout-
ledge & Kegan Paul, 1978, S. 307-337, S. 329. An anderen Stellen weist Mill
auch darauf hin, dass Platon durchaus Hochachtung vor einigen Sophisten
gehabt habe, z. B. Mill, ,,Notes on Some of the More Popular Dialogues of
Plato“, S. 43.

230

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1. Mill und Platon

Wie das Zitat zeigt, sieht Mill Platons Kritik an den Sophist*in-
nen analog zur Kritik, die [Charles] Fourier oder [Robert] Owen
an zeitgenossischen Politiker*innen und Lehrer*innen getibt haben
koénnten: Vermutlich waren Fourier und Owen nicht der Meinung,
es sollte oder konne diese Berufe gar nicht geben; vielmehr erfiil-
len die entsprechenden Personen nicht den Standard, der an sie
gelegt werden sollte. Damit tibergeht Mill aber den eigentlichen
Punkt in doppelter Weise: Zum einen geht es bei den Sophist*in-
nen, wenn Platon sie kritisiert, natiirlich nicht um Lehrer*innen
im Allgemeinen, sondern um Lehrer*innen der menschlichen arete;
zum anderen scheint die Frage der Lehrbarkeit der menschlichen
arete auf etwas im Wesen der menschlichen arete hinzuweisen, so
dass es sicher nicht Platons Punkt ist, dass es lediglich die Riick-
schrittlichkeit oder die Unvollkommenheit der Sophist*innen ist,
die dagegen spricht, dass sie die Tugend lehren kénnen. Es geht um
die menschliche Tugend und darum, dass eine bestimmte Form der
Auseinandersetzung mit der menschlichen Tugend — diejenige, die
in einigen Dialogen als sophistisch bezeichnet wird — dieser nicht
gerecht wird, und es geht nicht darum, die Unvollkommenheiten
einer spezifischen, historisch realen Gruppe von Menschen nachzu-
weisen.

Konkretisieren méchte ich dieses Bild des Wesens der Kritik Pla-
tons an den Sophist*innen unter den gleichen Gesichtspunkten, un-
ter denen ich mich im néchsten Abschnitt mit den Frithdialogen
selbst beschéftigen werde: Der Lehrbarkeit der menschlichen arete,
der Bezahlbarkeit von Rat beziiglich der menschlichen arete und der
in beiden Punkten impliziten Fragestellung, inwiefern Expertise in
Fragen der menschlichen arete moglich ist. Natiirlich ignoriert auch
Mill diese Themen nicht, aber in seinem Versuch, die Sophist*innen
zu rehabilitieren, verwischt er die Bedeutung dieser Fragen.

Dass Platon Sokrates zum Beispiel die Art und Weise, wie die
Sophist*innen fir die Lehrbarkeit der menschlichen arete eintreten,

40 Wie Mill eigentlich selbst bemerkt, bilden die Sophist*innen historisch ge-
sehen in dieser Hinsicht gar keine einheitliche Gruppe (Siehe Mill, ,Grote’s
Plato®, S. 397f) und es ist nattirlich eine legitime Frage, mit welchem Recht
wir Sokrates aus der Gruppe der Sophist*innen als historischem Phénomen
ausschlieBen sollten, wenn der einzige Unterschied zwischen ihm und ihnen
darin besteht, dass sie weniger gut in dem waren, was sie und Sokrates mach-
ten.

231

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

in einigen Dialogen in Frage stellen lasst, ist auch Mill klar. In den
einleitenden Absétzen zu seiner Kommentariibersetzung des Prot-
agoras spekuliert Mill beispielsweise, dass das Ziel des Protagoras
sei, nachzuweisen, dass

truth could only be ascertained by that more accurate mode
of sifting opinions, which the dialectic method (or that of
close discussion between two persons, one of whom interro-
gates, and the other answers) furnishes, but which speech-
making, and the mere delivery of doctrines from master to
student (the practice of the Sophists) absolutely preclude.!

Diese Gegeniiberstellung dessen, was Mill die ,dialektische Metho-
de“ nennt, gegeniiber einer Lehrmethode, die im Redenhalten und
Weitergeben von Lehrsétzen besteht, ist sicherlich Thema im ,,Prot-
agoras“, um den es hier geht.*? Allerdings missversteht Mill, dass
es in den Dialogen nicht um eine allgemeine didaktische Richtlinie
geht, sondern speziell um philosophische Fragen — im Protagoras
zum Beispiel um die Lehrbarkeit der menschlichen arete. Mill hélt
die dialektische Methode aber ganz allgemein fiir wichtig, wie sich
auch spéter in ,Grote’s Plato” noch einmal zeigt, wo er iiber den
Grund fiir die dialektische Methode Folgendes sagt:

Yet truth, in everything but mathematics, is not a single but
a double question; not what can be said for an opinion, but
whether more can be said for it than against it. There is no
knowledge, and no assurance of right belief, but with him
who can both confute the opposite opinion, and successfully
defend his own against confutation.*®

Dies entspricht den Vorstellungen aus dem zweiten Kapitel von
,On Liberty“, die ich bereits in Abschnitt 5.2.3 diskutiert habe:

41 z. B. Mill, ,Notes on Some of the More Popular Dialogues of Plato“, S. 44.

42 Allerdings kommt es, wie auch Mill auffillt, im Protagoras zu einem inter-
essanten performativen Widerspruch von Sokrates in Bezug auf dieses The-
ma, nachdem dieser den Protagoras gebeten hat, kiirzer zu antworten: ,,[I]t
is agreed, at the instance of Socrates, that Protagoras should interrogate and
Socrates answer, in order that Socrates might afford a specimen of what he
thought the proper mode of answering. It turned out an unhappy specimen,
however, for Socrates was led by it to make as long a speech as any in the
dialogue.“ ebd., S. 54. Dies thematisiert Mill aber ansonsten nicht weiter.

43 Mill, ,Grote’s Plato®, S. 411.

232

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1. Mill und Platon

Mill meint dort, dass die Bedeutung einer Meinung verblasst, wenn
diese nicht herausgefordert wird. Und es passt auch gut zu den
Reflexionen iiber den Wert seiner eigenen Erziehung im ersten Ka-
pitel der Autobiography.** Wahrscheinlich kann auch im Rahmen
einer im weitesten Sinne konstruktivistischen Didaktik viel zuguns-
ten der dialektischen Methode im Gegensatz zum Redenhalten und
Lehrsétze-Weitergeben als Lehrmethode gesagt werden. Es spricht
also nichts dagegen, mit Mill ,die dialektische Methode* ganz all-
gemein fiir eine dem bloflen Vortrag iiberlegene Methode zu halten.

Den Witz der Kritik an den Sophist*innen verschleiert dieser
allgemeine didaktische Punkt jedoch, so wichtig er ist: Aktivitédt
und Einbezichung der Lernenden ist unzweifelhaft auch unverzicht-
bar, wenn es zum Beispiel um die Vermittlung des Biot-Savart-
Gesetzes im Physikunterricht geht: Es miissen Fragen beantwortet,
Missverstandnisse aufgezeigt, Begriffe geklart werden — und es ist
sicherlich auch hilfreich im Sinne Mills, das Gesetz von Alternati-
ven abzugrenzen, damit seine Bedeutung nicht verblasst: Es wére
auch vorstellbar, dass sich Elektronen so-und-so durch ein Magnet-
feld bewegen; aber sie bewegen sich so-und-so. Wenn aber all dies
geschehen ist, wenn die Lernende die Bedeutung und die Implika-
tionen des Gesetzes verstanden hat, mag sie sich fragen, ob sie den
Inhalt des Gesetzes fiir wahr halten sollte. Und hier ist es legitim,
die Physiker*in als Expert*in zu akzeptieren und ihr zu glauben.
Die Lernende konnte das Experiment auch selbst durchfithren und
oft ist dies in didaktischen Zusammenhangen auch sinnvoll; aber es
ist nicht immer notig und nicht immer moglich. In diesem Sinne ist
,delivery of doctrines from master to student” in der Physik eben
doch moglich.*® Speziell in der sophistischen Kunst ist dies, so zu-
mindest scheint es das aber Thema des Protagoras zu sein, nicht
so offensichtlich moglich — und dies iibersieht Mill an den meisten
Stellen.

44 Most boys or youths who have had much knowledge drilled into them, have
their mental capacities not strengthened, but overlaid by it. [...] Mine, how-
ever, was not an education of cram. [...] Anything which could be found out
by thinking, I never was told, until I had exhausted my efforts to find it out
for myself.“ Mill, Autobiography, S. 33ff.

45 Vergleiche die Abgrenzung der sophistischen Kunst zum Beispiel von der
Medizin im ,,Protagoras®, auf den sich Mills Bemerkung bezieht. Wolf, Platon.
Samtliche Werke, Band 1, ,,Protagoras®, 311b.

233

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Dies wird auch deutlich, wird die unterschiedliche Einordnung
der Mathematik bedacht: Mathematik diirfte nach Mills Zitat® ja
gerade nicht zu den Gegenstianden zéahlen, die sich besonders para-
digmatisch fiir eine ,dialektische Behandlung anbieten: Wenn der
Grund fir die dialektische Methode derjenige ist, dass die Bedeu-
tung einer Meinung nur vor dem Hintergrund von Gegenmeinun-
gen deutlich gemacht werden kann, dies aber fiir alles gilt aufer fiir
die Mathematik, dann scheint es in der Mathematik gerade keinen
Grund fiir die dialektische Methode zu geben. In den platonischen
Dialogen, zum Beispiel im ,Menon“, ist aber die Mathematik ge-
rade paradigmatisch fiir die Méeutik, die ihrerseits Grund fiir das,
was Mill ,dialektische Methode® nennt, ist — so paradigmatisch,
dass sie (mindestens) als Analogie fir das kalon kagathon dienen
kann.*” Mill liest die Gedanken zur Lehrbarkeit der menschlichen
arete in den Frithdialogen so, als ob es generell um Lehrbarkeit gin-
ge — und tbersieht so, dass diese Gedanken dort eine Perspektive
sind, unter der die menschliche arete in den Blick genommen wird.

Das gleiche Missverstandnis zeigt sich auch in Mills Behandlung
der Prifung des Orakelspruchs in der ,,Apologie“: Mill hat zwar
Recht, wenn er die Prifung des Orakelspruchs in den Zusammen-
hang mit der Kritik an den Sophist*innen stellt;*® dies werde ich
im néchsten Abschnitt genauer begriinden. Aber auch hier ignoriert
Mill, dass es nicht um Wissen schlechthin geht, sondern um Wissen
vom kalon kagathon: Die Handwerker*innen haben, wie Mill richtig
wiedergibt, tatsdchlich Wissen. Und ebenso ist es richtig, dass sie
meinen, mehr zu wissen, als sie in Wirklichkeit wissen.*® Aber dies
ist trotzdem nicht der ganze Witz der Passage. Eine Schiffbauer*in,

46 Ich beziehe mich auf das Zitat, zu dem Fufinote 43 gehort.

47 Siehe Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Menon*, 82b-86¢: Sobald ge-
zeigt ist, dass der Sklave die mathematische Aufgabe wie durch Wiedererinne-
rung losen kann, ist die grundsétzliche Skepsis, die Menon angemeldet hatte,
namlich dass sich nicht nach etwas forschen lasse, wortiber nichts gewusst sei,
auch fir die Tugend aus dem Weg gerdumt, und Sokrates und Menon kénnen
sich diesem wieder zuwenden: ,Da wir nun einig dartiber sind, daf§ gesucht
werden muss, was jemand noch nicht weif}: willst du, dal wir miteinander
unternehmen zu suchen, was wohl die Tugend ist?*

48 Der Absatz behandelt .[t/he other ground of disapproval of the sophists®
Mill, ,,Grote’s Plato“, S. 402. Der erste Grund ist, dass sie Geld nehmen.
Siehe ebd., S. 402.

49 Ebd., S. 403.

234

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1. Mill und Platon

die falschlich annimmt, dass sie auch Hauser bauen kann, ist zwar
sicherlich nicht besonders wissend; aber grundsétzliche handwerkli-
che Selbstiiberschétzung ist schwerlich der Vorwurf, um den es hier
gehen kann: Athen hatte sicherlich kein besonderes Problem da-
mit, dass Schiffbauer*innen sich im Hauserbau oder als Arzt*innen
profilieren wollten.”® Es geht um eine bestimmte Selbstiiberschét-
zung der Handwerker*innen, namlich diejenige, dass das Wissen
vom Guten so beschaffen sein muss, wie handwerkliches Wissen.
Und dies ist der sehr viel spezifischere, von Mill aber leider iiberse-
hene Grund, warum es richtig ist, die Kritik an den Sophist*innen
in den Kontext der Kritik an den Handwerker*innen zu stellen.
Mill lenkt — ebenso wie bei der Expertise und der Lehrtétig-
keit der Sophist*innen — auch bei der Kritik an der Bezahlung der
Sophist*innen die Diskussion auf eine andere Fahrte, die eher Ge-
genwartsdiskussionen zu Mills Zeit betrifft; so fragt Mill, ob die
Bezahlung von Lehrer*innen, Priester*innen, aber auch Abgeord-
neten u.s.w. in etablierten Institutionen nicht grundsétzlich deren
Abhéngigkeit von den Machtigen férdere und ob Copyright und der
damit verbundene Handel mit Ideen produktiv oder kontraproduk-
tiv seien.”! Dies sind zwar wichtige Punkte, die zum Teil auch bei
Platon angesprochen werden®?, aber das zum Beispiel im ,,Protago-
ras® angesprochene Problem, wie eigentlich der Wert oder Schaden
einer sophistischen Ausbildung bemessen werden konne,?® oder die
von Mill ebenfalls angesprochene®, aber nicht weiter diskutierte
,Ungereimtheit* der Sophisten, einerseits zu behaupten, Menschen
gerecht zu machen, und andererseits sich tiber ausbleibende Bezah-
lungen zu beschweren®, haben eigentlich ein anderes Ziel: Auch hier
geht es darum, technisches oder wissenschaftliches Wissen, dessen
Tauschwert (verhéltnisméBig) leicht bestimmbar ist, kontrastiv zu
ethischem Wissen zu positionieren, bei welchem der Versuch der Be-

50 Vgl. Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Protagoras“, 319b-c, wo ex-
plizit gesagt wird, dass es kein besonderes Problem ist, in solchen Féllen
Hochstapelei zu erkennen.

51 Mill, ,Grote’s Plato®, S. 401f.

52 Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Gorgias®, 463bff.

53 Siehe ebd., ,Protagoras®, 312b-314b.

54 Mill, ,Grote’s Plato®, S. 401.

55 Siehe Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,,Gorgias“, 519c.

235

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

stimmung eines gerechten Tauschwerts uns in Paradoxien fiihrt.”0
Es geht nicht um die praktische Frage, ob fiir bestimmte oder al-
le Lehrtatigkeiten eine Bezahlung angemessen ist, sondern um die
Implikationen einer negativen oder zumindest zweifelnden Antwort
auf diese Frage im Falle der menschlichen arete. Auch hier wird
der Witz der Gedanken durch Mill verdunkelt, indem er stattdes-
sen die Frage der Bezahlung von Abgeordneten und die Frage, ob
es ein Copyright geben sollte, diskutiert: Mill schreibt am Ende,
er halte Platons Meinung (beziiglich Copyright und Bezahlung von
Abgeordneten etc.) fur falsch, ,not because nothing can be said for
it, but because there is much more to be said on the opposite side*“®”
— ganz so, als ob Platon direkt zu der konkreten Frage Stellung be-
zogen hétte, ob zum Beispiel Alexander Bain die Druckkosten von
The Emotions and the Will durch Verkauf refinanzieren koénnen
sollte oder nicht.®

Mill verwischt in der dargestellten Weise den Unterschied zwi-
schen Fragen nach dem kalon kagathon und anderen Formen prak-
tischen Wissens — oder allgemeiner, den Unterschied zwischen phi-
losophischen Fragen und anderen Formen von Wissen. Dies ist nicht
nur deshalb ungliicklich, weil dieser Unterschied noch einmal sys-
tematisch deutlich macht, warum fir die Philosoph*in Benthams

56 Insofern hat auch Protagoras das Problem der ,,Ungereimtheit* aus dem ,,Gor-
gias® nicht gelost, wie Mill meint (siehe Mill, ,,Grote’s Plato®, S. 401n), wenn
er seine Schiiler*innen den Wert der Ausbildung unter sakralem Eid selbst
bestimmen lasst: Wie bestimmt sich denn der Wert der Ausbildung fir sie,
wenn Protagoras gleichzeitig meint, die Gerechtigkeit einer Person niitze be-
sonders anderen Personen. Siehe Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1,
Protagoras“, 327a-c. Der Tauschwert einer Ausbildung bei Protagoras ist
weiterhin unklar.

57 Mill, ,,Grote’s Plato®, S. 402.

58 Grote und Mill haben die Veroffentlichung von Alexander Bains The Emo-
tions and the Will méglich gemacht, indem sie ihm Garantien gegen finanziel-
len Verlust gegeben haben. Siche Sparshot, ., Introduction to Vol. XI*, S. Iviii.
Hat dies Mills Rezension von Bains Psychologie noch wohlwollender gemacht,
als sie ohnehin gewesen wére? Solche Gefahren bilden ungefahr den Hinter-
grund, vor dem Mill die Frage diskutiert. Aber auch hier geht es nicht um
ein Problem speziell der sophistischen Kunst: Auch wenn Bain iiber Schiffbau
geschrieben hatte und Mill dieses Buch kofinanziert hétte, hétte die Neutra-
litdt einer Rezension in Frage gestanden. Platon scheint aber nichts dagegen
zu haben, dass Lehre im Schiftbau entlohnt wird, also geht Mills Diskussion
am Anliegen Platons vorbei.

236

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1. Mill und Platon

Tugend und Coleridges Tugend wichtig sind und warum es sich um
Tugenden handelt. Dies werde ich weiter unten zeigen. Es ist auch
deshalb schade, weil es erhellend gewesen wére, Mills Unterschei-
dung zwischen Kunst (art?®) und Wissenschaft, wie er sie in Kapitel
12 von Buch VI des System of Logic® trifft, ins Verhiltnis zu set-
zen zu den Frithdialogen. Beide Unterscheidungen liegen einerseits
quer zueinander: Wie Ursula Wolf zu Recht anmerkt, sind in den
Frithdialogen episteme und techne in ihrer Rolle als Gegensatz zum
Wissen vom Guten, um das es geht, mehr oder weniger austausch-
bar.%" Auf den ersten Blick scheint Mill, wenn er genau diese Begriffe
zu unterscheiden scheint, also auf etwas anderes hinaus zu wollen.
Interessant ist aber andererseits das hierarchische Verhéltnis der
einzelnen Kiinste bei Mill: Dass das Ziel der Kardiologie, ndmlich
ein gesundes Herz, ein gutes Ziel ist und welche Prioritdt es im
Verhéltnis zu anderen medizinischen Zielen hat, lisst sich aus der
Medizin bestimmen. Dass das Ziel der Medizin, ndmlich Gesund-
heit, ein gutes Ziel ist, und in welchem Verhéltnis es zu anderen
Zielen steht, lasst sich aus dem bestimmen, was Mill dort (neben
anderen Namen) Lebenskunst nennt.? Die Lebenskunst steht aber
ganz oben in der Hierarchie. Ihr Ziel lasst sich nicht mehr bestim-
men, indem eine iibergeordnete Kunst gefunden wird — weshalb Mill
an mehreren Stellen sagt, die Art der Begriindung misse hier ganz
anders sein. (Was das fiir Mill heifit, wurde in Abschnitt 6.1.2 und
in Abschnitt 4.3 diskutiert.) Hier geht es darum, dass Mill durchaus
einen Sinn fiir die Andersartigkeit der Frage, ob der Utilitarismus
die richtige ethische Theorie ist, im Gegensatz zu anderen prakti-
schen und theoretischen Fragen hat. Bei aller Liebe zu Platon, die

59 It is almost superfluous to observe, that there is another meaning of the word
Art, in which it may be said to denote the poetical department or aspect of
things in general, in contradistinction to the scientific. In the text, the word
is used in its older, and I hope, not yet obsolete sense.“ Mill, The Collected
Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System of Logic Ratiocinative
and Inductive (Books IV-VI and Appendices), 943n. Gemeint ist methodisch
strukturierte Tatigkeit.

60 Ebd., Kapitel 12, Buch VI

61 Siehe Wolf, Die Suche nach dem guten Leben. Platons Frihdialoge, S. 34.
Zumindest in der haufig verwendeten Formel techne kai episteme.

62 Siehe Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System
of Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), S. 949.

237

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

er hat, setzt er diese Andersartigkeit aber nicht ins Verhéltnis zu
der Andersartigkeit, um die es in den Frithdialogen geht.

7.2. Expert*innentum und Mills Tugenden

Bevor ich im néchsten Abschnitt 7.3 skizzenhaft einen an Ursula
Wolfs Auseinandersetzung mit den Frithdialogen angelehnten Vor-
schlag machen will, wie die Argumentation der Frithdialoge um die-
se drei Fragen herum (Lehrbarkeit, Bezahlbarkeit, Expert*innen-
tum in der menschlichen Tugend) stattdessen rekonstruiert werden
kann, mochte ich einen intuitiven Zugang dazu liefern, was eigent-
lich die Konsequenz der Akzeptanz der philosophischen Tugenden
in Bezug auf die drei Fragen ist. Vollstdandig ausgearbeitet wird dies
dann erst anhand der Auseinandersetzung mit den Frithdialogen im
nachsten Abschnitt.

Die Behauptung die ich aufstellen will, ist, dass es die Komple-
mentaritdt beider Tugenden in der Philosophie ist, die erstens Ex-
pertise — auf eine bestimmte, im nachsten Abschnitt spezifizierte
Weise verstanden — hier unmoglich macht; die zweitens die syste-
matische Erlernbarkeit in Frage stellt; und die es drittens unmoglich
macht, einen Tauschwert zu bestimmen. Um diesen Punkt deutlich
zu machen, mochte ich zunéchst beide Tugenden einzeln betrach-
ten und zeigen, inwiefern und unter welcher Bedingung hier die drei
Fragen positiv beantwortet werden kénnen. Ich werde dann nahe-
legen, dass die entscheidende Bedingung, unter der es moglich ist,
in Benthams Tugend eine Expert*in zu sein, diejenige ist, dass Co-
leridges Tugend auflen vor gelassen wird; und umgekehrt, dass die
entscheidende Bedingung, unter der es moglich ist, in Coleridges
Tugend eine Expert*in zu sein, diejenige ist, dass Benthams Tu-
gend auflen vor gelassen wird. Dies lege ich zundchst nur nahe und
es versteht sich, dass dabei ein ganz bestimmtes Verstdndnis von
Expertise (sieche Abschnitt 7.3) vorausgesetzt wird.

Ich werde dafiir fiir jede der Tugenden beispielhaft beginnen und
mich danach bemiihen, den Punkt in Abstraktion fiir beide Tu-
genden zu formulieren. Beginnen werde ich mit dem Beispiel fiir
Coleridges Tugend.

Wenn es darum geht, einen sprachlichen Ausdruck zu finden, der
von einer kompetenten Teilnehmer*in an einer Praxis (Institution,

238

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.2. Expert*innentum und Mills Tugenden

Art und Weise die Dinge zu tun, u.s.w.) als addquater Ausdruck da-
fiir verstanden wird, worum es in dieser Praxis (Institution, Art und
Weise die Dinge zu tun, u.s.w.) geht, ist klar, wer die Expert*in ist:
Sie ist in die Formulierung der Tugend, so wie ich sie in dieser Ar-
beit bisher verwendet habe, bereits eingebaut. Es ist natiirlich die
kompetente Teilnehmer*in.% Expertise hat natiirlich eine soziale
Komponente (die wird im néchsten Abschnitt eine Rolle spielen):
Expert*innen konnen sich nicht blof3 selbst beziiglich der Kompe-
tenz ihrer Teilnahme an einer Praxis validieren. Aber natiirlich hat
die Frage, welcher Person wir eher vertrauen konnen, ob eine Aus-
drucksform das trifft, worum es in einer Praxis geht, eine Antwort:
Diejenige, die besser (linger, intensiver) daran teilgenommen hat.

Koénnte solche Expertise sogar zu einer Praxis mit dem Anspruch
einer techne mit einem Tauschwert erhoben werden? Vielleicht nicht
in jedem Sinne des Wortes; aber diese Art der Expertise ist zumin-
dest Grundlage fiir bestimmte Formen des Ratschlags: Beispiele
dafiir sind der Knigge oder in neuerer Zeit zahlreiche Bénde zur
interkulturellen Kommunikation® im Rahmen des internationalen
Handels oder internationaler Unternehmen. Die Ziele sind in bei-
den Féllen die gleichen, es soll einer Aufenstehenden zumindest
eine rudimentdre Form der Teilnahme an einer Praxis ermoglicht
werden: Die Adressat*in des Knigge soll sich in ,hoherer” Gesell-
schaft bewegen konnen, ohne sich zu blamieren; die Unternehmer*in
soll Vertriage abschlieBen konnen, ohne die Vertragspartner*innen
zu beleidigen. Fur beides ist es wichtig, nicht nur die &uflere Form
der Praxis, sondern in begrenztem Umfang auch deren Bedeutung
fiir die Teilnehmer*innen zu kennen. Erstens ist dies wichtig, um

63 In anderer Hinsicht ist es natiirlich sinnvoll zu unterscheiden zwischen der blo-
Ben Féhigkeit zu entscheiden, ob ein sprachlicher Ausdruck dem, worum es in
einer Praxis geht, angemessen ist, und der Fahigkeit, einen solchen Ausdruck
zu finden. Hier ist diese Frage jedoch nicht entscheidend. Sofern es Rechtfer-
tigung und Richtigkeit in Coleridges Tugend gibt, hat sie offensichtlich mit
ersterer Fahigkeit zu tun.

64 Zum Beispiel in Bezug auf China: Fred Derwin und Regis Machart, Hrsg.
Intercultural Communication with China. Singapur: Springer, 2017 oder Ca-
roline Zamor. Intercultural Trainings for German Ezpatriates Going to China.
Hamburg: IGEL, 2008 oder Jan Selmer, Hrsg. International Management in
China: Cross-Cultural Issues. London und New York: Routledge, 1998. Es
sei auf Google-Books mit entsprechenden Suchbegriffen fiir zahlreiche weitere
Beispiele verwiesen.

239

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

bei Abweichungen vom Protokoll zu wissen, wie entscheidend der
Fehler war. Zweitens sind so natiirlich in Grenzen Inferenzen auf
andere nicht explizit erwahnte Falle und die Losung von Konflikten
zwischen verschiedenen Normen moglich. Hier gibt es Expertise ein-
fach deshalb, weil es ein Erfolgskriterium gibt: Ist die Leser*in der
entsprechenden Biicher nun in der Lage, an der betreffenden Praxis
teilzuhaben oder nicht? Aus dem gleichen Grund lédsst sich auch der
Tauschwert relativ leicht (marktwirtschaftlich) bestimmen.

Wenn Coleridges Tugend so zur techne erhoben wird, dann steht
natirlich oft nicht der angemessene sprachliche Ausdruck, sondern
die korrekte Beschreibung der Handlungsformen im Vordergrund.
Aber: nur eine, die weifl, was an den einzelnen Handlungsformen
hangt, kann eine solche Beschreibung liefern. Sie ist Expert*in.

Dass in diesem Falle Benthams Tugend auflen vorgelassen wird,
diirfte klar sein. Das externe Interesse der Adressat*in solcher Bii-
cher reicht als Grund aus, an der entsprechenden Praxis teilzu-
nehmen. Ein weiterer Grund fir die Teilnahme — siehe Seite 102
fir Formulierung von Benthams Tugend als Streben nach einem
Grund fir die Teilnahme — ist nicht erforderlich. In jedem Fall kann
Benthams Tugend, dort wo es um Expertise in Form von Biichern
wie dem Knigge oder Unternehmensratgebern zur interkulturellen
Kompetenz geht, keine Rolle spielen; sie ist extern gesetzt.

Dort, wo es wirklich auf den Ausdruck dessen ankommt, worum
es in einer Praxis geht, ist allerdings nicht einmal klar, ob die dar-
stellende Rede die richtige Form ist: In ,Coleridge® behandelt Mill
Coleridge zwar als Philosophen, der in seiner Philosophie einen Aus-
druck dessen, worum es in verschiedenen sozialen Praktiken geht,
geliefert habe, dem eine kompetente Teilnehmer*in an einer sol-
chen Praxis zustimmen konnte; in der Autobiography kommt diese
Tugend Coleridges aber seinen Gedichten zu und Mill ist selbst
derjenige, der die Adaquatheit bestimmen kann: Er befindet sich
in einer Depression und er kann daher sagen, dass ihm Coleridges
Gedichte aus der Seele sprechen. Hier von ,Expertise® Coleridges
zu sprechen, mag tubertrieben klingen; es ist jedenfalls eine Exper-
tise, die nicht verdient wird, sondern deren Erwerb zum Teil vom
Schicksal abhéngt. (Siehe auch Abschnitt 7.3.4.)

Trotzdem ist es klar, dass es Ansprechpartner*innen gibt, deren
Urteil in diesen Fallen mehr zahlt als das anderer Personen. Dies
zeigt sich auch bei anderen Formen des Leides, die vielleicht etwas

240

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.2. Expert*innentum und Mills Tugenden

offensichtlicher mit sozialen Praktiken zu tun haben:%® Was ein an-
gemessener sprachlicher Ausdruck des Leides ist, das Sexismus, He-
teronormativitit, Rassismus u.s.w. erzeugen, kénnen nur Personen
entscheiden, die dieses Leid erlebt haben. Sie sind die Ansprech-
partner*innen, deren Urteil mehr zahlt, und sie sind — in diesem
Sinne — Expert*innen.%

Wenn es auf der anderen Seite darum geht, Praktiken (Institu-
tionen, Arten und Weisen die Dinge zu tun, w.s.w.) vor dem Hinter-
grund, dass es Alternativen gibt, zu bewerten, ist nicht die Person,
die besonders involviert ist in eine Praxis, diejenige, die wir fra-
gen sollten. Vielmehr ist es die Person, die eine Methode und eine
Hinsicht beherrscht, anhand der die Praktiken verglichen werden
konnen: Geht es beispielsweise darum, die Auswirkung einer Ge-
setzgebung auf das Bruttoinlandsprodukt zu priifen, ist eine andere
Person eine Expert*in als, wenn es darum geht, die Auswirkungen
der gleichen Gesetzgebung auf C'Oy-Emissionen zu priifen, oder auf
das subjective well-being. Die Frage, welchen Mafistab wir wéhlen
sollten, ist solcher Expertise extern.

65 Das soll nicht heiflen, dass Depressionen sonst nichts mit sozialen Praktiken
zu tun haben. Im Gegenteil: der ganze Witz der Auseinandersetzung mit Eliz-
abeth Andersons Lesart in Kapitel 5.1 war ja, zu behaupten, Mill konstruiere
seine eigene Depression als addquate Antwort auf eine bestimmte Moralvor-
stellung.

66 Ich glaube der Punkt ist nicht besonders kontrovers. Es muss dabei nicht un-
bedingt primére Erfahrung sein. Dies kann illustriert werden mit einem tiber-
zeugenden Gegenargument Gilligans gegen Kohlbergs Stufenmodell der Mo-
ral: Gilligan beschreibt das eindriickliche Fallbeispiel von Claire, die nachdem
sie relevante Erfahrungen in Bezug auf wichtige moralische Entscheidungen
(beispielsweise Abtreibung: Siehe Carol Gilligan. Die andere Stimme. Miin-
chen und Ziirich: Piper, 1999, S. 76-78) gemacht hat, auf der Kohlberg’schen
Skala fiinf Jahre spéter abrutscht (Siehe ebd., S. 73), weil sie die Dinge nicht
mehr fiir ganz so prinzipiell beantwortbar halt, wie es die Kohlbergskala be-
lohnt. Ganz offensichtlich, so ist ungefahr das Argument in diesem Kapitel,
ist die Kohlberg’sche Skala also zumindest einseitig, wenn sie den Erwerb
(bei Gilligan hier insbesondere weiblicher) relevanter Erfahrungen, negativ
einfliefen ldsst. Das Argument gegen Kohlberg ist iiberzeugend. Seine Uber-
zeugungskraft beruht aber darauf, dass Claire, die nun erfahren hat, was es
heifit, mit solchen Entscheidungen konfrontiert zu werden, zumindest in be-
stimmten Hinsichten besser weifl, worum es geht. Sie ist nun eher als vorher
eine Person, die wir ansprechen sollten und — in diesem Sinne — eine Expertin.

241

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Die Beispiele zeigen auch, dass beide Arten von Expert*innen-
tum in Spannung zueinander stehen: Wer Expert*in in der einen
Hinsicht ist, ist zumindest prima facie als Expert*in in der ande-
ren Hinsicht diskreditiert: Eine Studie zur Auswirkung bestimmter
Gesetzgebungen zu C'Oy-Emissionen, die von einer Organisation fi-
nanziert wird, die gleichzeitig die Kultur des Autofahrens zelebriert
und dem Ausdruck zu verleihen verpflichtet ist, was das Auto kultu-
rell bedeutet, wird dadurch diskreditiert — zumindest, wenn die Un-
abhédngigkeit der Studie nicht auf andere Weise nachgewiesen wird.
Ebenso wenig wiirden wir auf der anderen Seite einen Versuch von
Pierre Bourdieu ernst nehmen kénnen, die Bedeutung asthetischer
Begriffe zur Beschreibung klassischer Musik aus Perspektive kom-
petenter Horer*innen zu erfassen, nachdem er Die feinen Unter-
schiede® verfasst hat. Die Perspektive aus Die feinen Unterschiede
korrumpiert — zumindest prima facie — die fur diese Aufgabe notige
Perspektive.

Dies zeigt sich auch in der Person von John Stuart Mill und dem,
was bisher dazu gesagt wurde, wie er den Tugenden gerecht wurde:
Mill ist, ginge es nur um Coleridges Tugend, sicherlich nicht die
Person, die wir fragen sollten, wenn es um eine Wiirdigung dessen,
worum es in den Gedichten von Wordsworth oder von Coleridge
geht, wie er es in der Autobiographie unternommen hat. Er ist si-
cherlich nicht die Person, die wir fragen sollten, wenn es um den
Witz der Religion geht, wie er es im zweiten Teil von ,, The Util-
ity of Religion“ versucht hat. In beiden Féllen sollten wir Personen
fragen, die in den jeweiligen Praktiken mehr zu Hause sind als er.
Ginge es nur um Benthams Tugend, wére Mill auch nicht die Per-
son, die wir fragen sollten — zumindest nicht in seiner Funktion als
Philosoph: Wie auch Bentham ist Mill stellenweise bemiiht, unse-
re Praktiken vor dem Hintergrund zu bewerten, welche Interessen
damit bedient werden; aber, dass er sich auch auf eine Innenper-
spektive einldsst, verstellt ihm den Blick oft.® Wir kénnten uns
vor dem Hintergrund von Benthams Bewertung der Poesie und der
Religion auch gut vorstellen, dass Bentham Mill in Bezug auf die

67 Pierre Bourdieu. Die feinen Unterschiede. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
1987.

68 Ein besonders hervorstechendes Beispiel ist vielleicht in diesem Zusammen-
hang Mills Empfehlung eines nach Bildung gewichteten Stimmengewichts bei
demokratischen Entscheidungen.

242

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

entsprechenden Gedanken vorwerfen wiirde, durch seine Involvie-
rung in poetische Tétigkeiten seine Unparteilichkeit eingebiifit zu
haben — und natiirlich ist dieser Vorwurf versténdlich.

Trotzdem ist es genau das, was zum Beispiel Mills Auseinander-
setzung mit Wordsworth in der Autobiographie lesenswert macht:
Es ist, dass er damit beides will: Er will nicht nur sagen, was der
Witz von Wordsworths ,,0de® ist%®, sondern auch, warum ein Le-
ben, dass das enthdlt, worum es in dem Gedicht nach ihm (auch)
geht, der Bentham’schen Alternative vorzuziehen ist.

7.3. Lehrbarkeit und Expert*innentum als Zugang
zu ethischem Wissen in den platonischen
Friihdialogen

7.3.1. Zum Status der Auseinandersetzung mit den
Friihdialogen

Nachdem nun hoffentlich ein intuitiver Zugang zur Konsequenz der
Akzeptanz beider Tugenden auf die Beantwortung der Frage nach
philosophischer Expertise gegeben wurde, mochte ich die Frage nun
anhand von den Frithdialogen und insbesondere von Ursula Wolfs
Lesart™ der Frithdialoge vertiefen. Dies kommt auch einer Korrek-
tur von Mills Versténdnis dieser Dialoge, das in Abschnitt 7.1 an-
gesprochen wurde, gleich.

Ursula Wolf fasst die Frage (oder zumindest eine sehr wichtige
der Fragen), um die es in den Frithdialogen geht, als Frage danach,
wie das Wissen vom Guten — das Wissen um die menschliche are-
te™ — beschaffen ist.”> Heute wiirde diese Frage als Frage der Me-
taethik bezeichnet. Ich glaube aber, dass das eigentliche Problem
zum Beispiel beziiglich Expertise nicht auf Metaethik beschrankt

69 Und, was nicht der Witz ist: Mill lehnt den ,Platonismus®, der darin zum
Ausdruck kommt — und natiirlich den Begriff , Platonismus“ dafir, siche Ab-
schnitt 7.1 — ab und schétzt etwas anderes. Siehe Mill, Autobiography, S. 1511f.

70 Siehe Wolf, Die Suche nach dem guten Leben. Platons Friihdialoge.

71 Ich werde im Folgenden, wenn ich mich auf die Dialoge inhaltlich beziehe,
von der menschlichen arete reden, damit keine Verwechslung mit Mills philo-
sophischen Tugenden, um die es in diesem Abschnitt natiirlich ebenfalls geht,
eintritt.

72 Siehe Wolf, Die Suche nach dem guten Leben. Platons Frihdialoge, S. 23-26.

243

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

ist™, sondern in der Besonderheit der philosophischen Auseinan-
dersetzung mit beliebigen Fragen liegt — zumindest insofern diese
Auseinandersetzung durch das, was ich Mills Tugenden genannt ha-
be, strukturiert ist (siche zu dieser Einschrankung Abschnitt 2.2,
insbesondere der Punkt zur Nicht-Exklusivitét).

Die Gedanken, die ich im Folgenden préasentieren werde, bezie-
hen sich auch auf die Dialogform. Ich werde dafiir argumentieren,
dass sich das Spannungsverhéltnis zwischen Mills philosophischen
Tugenden und ihr Verhéltnis zueinander als einer der Griinde fiir
diese Form auffassen lassen. Die Dialogform bietet ndmlich die Mog-
lichkeit, rational — insofern die Dialoge nach Griinden suchende Prii-
fungsgespréche sind — zwischen den Tugenden zu vermitteln, ohne
dass damit der Anspruch erhoben wird, es konne ein Verfahren, eine
techne, angegeben werden, wie richtigerweise zwischen den Tugen-
den zu vermitteln sei. Koénnte eine techne angegeben werden, gibe
es nattirlich Expert*innen.

Selbstverstédndlich glaube ich nicht, dass das Spannungsverhalt-
nis zwischen Mills Tugenden alles sind, was sich aus Sicht einer
platonischen Philosophie fiir die Dialogform anfithren lasst: Ein aus
meiner Sicht plausibler Zugang zu dieser Frage findet sich im ,,Sieb-
ten Brief* Platons™, ganz gleich, ob er nun echt ist oder nicht.™
Natiirlich ist der , Siebte Brief* selbst eher dunkel und musste fiir
alle moglichen Interpretationen herhalten.” Trotzdem glaube ich,

73 Gewissermaflen konnte gesagt werden, das gilt auch so fiir Ursula Wolf; die
Frage nach dem guten Leben ist bei ihr (und bei ihrer Platondeutung) in
gewisser Hinsicht die Grundfrage der Philosophie (Siehe z. B. Ursula Wolf.
Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt Taschenbuch Verlag, 1999, S. 22) und insofern gilt das Gesagte auch
fur die restliche Philosophie. Ich will hier etwas Schwacheres: Weder mochte
ich diese These in dieser Arbeit vertreten noch bestreiten.

74 Siehe Kenneth Sayre fiir einen Vorschlag dieses Zusammenhanges: Sayre,
,Plato’s Dialogues in Light of the Seventh Letter.

75 Siehe ebenfalls Sayre mit einem Argument dafiir, dass das nicht die entschei-
dendste Frage in diesem Zusammenhang ist.

76 Am bertthmtesten ist die unter anderem mit den Bemerkungen aus dem
,Siebten Brief* begriindete Behauptung einer ,esoterischen Lehre* Platons,
(z. B. Konrad Gaiser. Platons ungeschriebene Lehre. Studien zur systema-
tischen und geschichtlichen Begrindung der Wissenschaften in der Plato-
nischen Schule. Stuttgart: Klett, 1968, S. 3f) gegen die aber spricht, dass
Platon explizit nicht nur von geschriebener Sprache, sondern von Sprache all-
gemein spricht — auch wenn Verschriftlichung vielleicht als noch schlimmer

244

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

dass sich die Spannung zwischen den Tugenden dort wiederfindet,
auch wenn, ich betone es noch einmal, dies nicht alles ist, worum
es in dem Brief geht: Eines der Probleme, das die im Gegensatz
zu anderen Wissensbereichen”” einen Zusammenhang zwischen fiinf
Elementen in den Blick nehmende Philosophie hat, ist, dass sie zwi-
schen der Konventionalitidt der Wérter und Begriffe (und abgeleitet
der so ausdriickbaren Wahrheiten)™ und der Frage, wie die Dinge
von dieser Konventionalitit unabhdingig sind,”™ vermitteln muss. Ich
will aber nicht behaupten, dass der Quietismus des ,,Siebten Brie-
fes“ aus Mills Tugenden folgt, sondern nur, dass die Dialogform eine
Art und Weise ist, zwischen den Tugenden zu vermitteln: Schon aus
formalen Griinden kann ein Versuch, mit der Angabe von Mills Tu-
genden einen sprachlichen Ausdruck von etwas zu geben, um das es
neben anderen Dingen in der Philosophie geht, sich dem Quietis-
mus der im siebten Brief offenbar angedeutet wird, ohnehin nicht
vollstiandig anschlieBen, ohne einen performativen Widerspruch® zu
begehen. Es gibt aber auch noch einige andere Griinde, die dagegen
sprechen.®!

angesehen wird. (Siehe Ursula Wolf, Hrsg. Platon. Samtliche Werke, Band 3.
37. Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuchverlag, 2013, ,,Siebter
Brief* 341c-d.

77 Siehe ebd., ,Siebter Brief* 341c.

78 Siehe ebd., ,,Siebter Brief* 343b.

79 Siehe ebd., ,Siebter Brief* 342c, 343c-e.

80 Die Frage des performativen Widerspruches ist insofern interessant beziiglich
der Frage der Echtheit des ,Siebten Briefes“, dass er, wenn man die Be-
merkungen iiber Philosophie fir Philosophie hélt, es nicht stimmt, was dort
behauptet wird, ndmlich, dass Platon sich nie in eigener Person wahrhaft
philosophisch geduflert habe; wenn der Brief hingegen nicht echt ist, ist es
moglich dass diese Aussage zutreffend ist.

81 Im Anschluss an Cora Diamonds und James Conants resolute Lesart von
Wittgenstein wird oft zwischen einer mystischen und einer nicht-mystischen
(resoluten) Lesart des Quietismus Wittgensteins unterschieden. Nach der
mystischen Lesart weist zum Beispiel Wittgensteins Tractatus auf etwas hin,
das aber nicht gesagt werden kann. Nach der resoluten Lesart ist die An-
nahme von einem solchen etwas selbst die philosophische Illusion. Erstmalig
siche Cora Diamond. , Throwing Away the Ladder®. In: Philosophy 63.243
(1988), S. 5-27. Einen Uberblick iiber die Literatur liefert Silver Bronzo.
,The Resolute Reading and Its Critics. An Introduction to the Literature®.
In: Wittgenstein-Studien 1.3 (2012), S. 45-80. Wenn es erlaubt ist, einen
Versuch der Anwendung dieser Unterscheidung auf die Position im ,Siebten
Brief* zu wagen, so scheint es mir naheliegend — auch wenn ich es nicht fir

245

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Da diese Arbeit aber keine Platonexegese ist — ein solcher An-
spruch wéare vermessen —, mochte ich es bei diesen Andeutungen
belassen. Ich mochte mich darauf beschranken, darauf hinzuweisen,
dass die folgenden Ausfithrungen zu den Friithdialogen sich, obwohl
sie ein viel weniger ambitioniertes Ziel haben, sich einpassen lassen
in ein Gesamtbild von Platons Philosophie®?, ohne dass ich hier fiir
dieses Bild argumentieren kénnte. Stattdessen werde ich die in den
Frithdialogen und Wolfs Lesart dieser Dialoge wichtigen Fragen, die
schon in Mills Auseinandersetzungen mit Platon angedeutet wur-
den, darstellen und erarbeiten. Dies waren die Fragen der Expertise,
Bezahlbarkeit und Lehrbarkeit der menschlichen arete und der refle-
xiven Auseinandersetzung mit der menschlichen arete. Dabei werde
ich versuchen nachzuweisen, dass die Spannung zwischen den Tu-
genden eine legitime Rekonstruktion von einem der Griinde fiir die
aporetischen Enden der Dialoge in diesen Fragen ist.

Natiirlich ist es problematisch, heutige Kategorisierungen auf an-
tike philosophische Texte zu iibertragen;® wir laufen damit Gefahr,
den gleichen Fehler zu begehen, wie ich ihn Mill in Abschnitt 7.1
vorgeworfen habe. Nattirlich glaube ich nicht, dass ich diesen Feh-
ler begehe, sondern dass das, was ich sage, wirklich Teil dessen ist,
um was es in den Frithdialogen geht. Warum ich iiberhaupt das
Risiko eingehe, habe ich in der Einleitung zum Kapitel nahegelegt;
es geht hauptsachlich darum, dass ich glaube, dass heutige Debat-
ten in der Metaethik sich zu schnell auf den Hintergrund der Fra-
ge, ob der Szientismus zutreffend ist und die Naturwissenschaften
die Welt vollstédndig beschreiben, beziehen. Obwohl dies auch eine
interessante philosophische Frage ist, verdunkelt sie ein wichtiges
Problem der Ethik jedoch. Genau dieser Punkt, der sonst verdun-
kelt wird, ist aber fir das, was ich iiber Mills Tugenden in diesem

ausgemacht halte (vgl. als Gegenargument zum Beispiel 341e) —, dass der
Quietismus im ,Siebten Brief* mystisch ist, dass der vorgebliche Autor des
,Siebten Briefes” also meint, es gebe in der Philosophie etwas irgendwie auf-
zufassen, das aber nicht sprachlich ausdriickbar sei. Gerade die Frithdialoge,
auf die ich mich im Folgenden beziche, lassen sich aber auch nicht-mystisch
lesen, so meine ich.

82 Wie es zum Beispiel von Sayre angedeutet wird: Sayre, ,,Plato’s Dialogues in
Light of the Seventh Letter.

83 Neben vielen anderen weist Elizabeth Anscombe darauf hin. Siehe G. Eli-
zabeth M. Anscombe. ,Modern Moral Philosophy“. In: Philosophy 33.124
(1958), S. 1-19, S. 1-2.

246

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

Kapitel sagen will, entscheidend. Anders ausgedriickt: gerade weil
sich bestimmte metaethische Diskurse des 20. Jahrhunderts nicht
ohne Widersténde auf die Frithdialoge tibertragen lassen, sind sie
fir mich fruchtbar. Ich versuche Kapital aus einigen der Stellen
zu ziehen, wo sich die Ubertragung schwierig gestaltet. Natiirlich
kann ich verstehen, dass es trotzdem Unbehagen dabei geben mag,
Texte der Antike zur weiteren Ausarbeitung einer Position dazu,
was gute Philosophie ist, die aus dem 19. Jahrhundert stammt, zu
verwenden. Die Leser*innen, bei denen das der Fall ist, bitte ich
daher, wenn ich zum Beispiel ,,Platons Sokrates“ schreibe, einfach
»Sokrates nach Wolfs Platon“ zu lesen und analog bei allen ande-
ren Referenzen auf Platon oder einen entsprechenden Text — in der
Hoffnung, dass die kommunikative Kluft zwischen Mill und Wolf
von diesen Leser*innen als geringer empfunden wird, als die zwi-
schen Mill und Platon.

In den Frithdialogen wird die Frage nach dem Wissen vom Guten
auf verschiedene Weise thematisiert, unter anderem eben iiber die
drei von mir bereits angesprochenen Zugangsweisen:

1. iiber die Frage nach der Lehrbarkeit der menschlichen arete,

2. iiber die Frage nach der Bezahlbarkeit (oder anderen Formen
von externen Mafistaben) von Rat oder Lehre der menschli-
chen arete,®

3. iber die mit den beiden vorherigen Fragen verbundene Frage
nach Expertise in Bezug auf die menschliche arete®.

84 Im ,Protagoras“ und im ,Menon* ist dies die Ausgangsfrage fiir den Dia-
log. In der , Apologie” ist einer der zuriickgewiesenen Vorwiirfe an Sokrates,
er gebe vor, die menschliche arete zu lehren. Diese und die anderen in die-
ser Aufzahlung genannten Dialoge befinden sich in Wolf, Platon. Simtliche
Werke, Band 1.

85 Im ,Gorgias* wird, wie bereits angedeutet, diese Frage direkt angesprochen.
Im ,Protagoras® fragt Sokrates auch am Anfang den Hippokrates nach dem
(externen) Wert (und der Gefahr) der sophistischen Kunst. Sie wird dort
auch verglichen mit (anderen) Kinsten, die einen solchen Tauschwert haben.
In der ,Apologie” weist Sokrates wieder den Vorwurf zuriick, Geld fiir seine
Tatigkeit genommen zu haben.

86 Dies ist Thema in sehr vielen der Dialoge. Aufler den in den letzten beiden
Fufinoten bereits genannten, werde ich mich hauptséichlich auf Hippias I1“
beziehen.

247

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Die Grundidee in Wolfs Interpretation der Frithdialoge ist jeweils,
dass, wenn es offensichtliche Unterschiede zwischen der Lehrbarkeit,
der Bezahlbarkeit, der Anerkennung von Expertise in der menschli-
chen arete auf der einen Seite und anderen Formen des Wissens oder
Konnens auf der anderen Seite gibt, dies auf einen Unterschied zwi-
schen der menschlichen arete und diesen Formen des Wissens oder
Koénnens hindeutet. Dies werde ich im Folgenden versuchen auszu-
arbeiten. Dabei werde ich mich hauptséachlich auf Textstellen aus
dem , Protagoras”, dem ,Hippias II*, dem ,Menon“ und dem , Ion“
und auf Ursula Wolfs Aufarbeitung dieser Dialoge bezichen.

7.3.2. Verortung von Benthams Kritik an gangiger
philosophischer Moralauffassung im Orakelspruch

Beginnen mochte ich jedoch mit dem Orakelspruch aus der ,,Apo-
logie“, erstens, weil hier die Zuriickweisung einer bestimmten Form
von Expertise in Sokrates zum, wenngleich manchmal missverstan-
denen, gefliigelten Wort geworden ist; zweitens, weil in der ,Apo-
logie“ sehr schnell die Ambivalenz oder Differenziertheit der Ant-
worten auf die drei Fragen nach Expertise, Bezahlbarkeit und Lehr-
barkeit deutlich wird. Der dritte Grund ist, dass auch Mill, wie im
letzten Abschnitt deutlich wurde, diese Textstelle bespricht (und
fehldeutet). Die nach heutigen MaBstaben fiktive Verteidigungs-
rede von Sokrates verteidigt ihn (unter anderem) gegen die drei
Aspekte, die hier als Vorwiirfe formuliert werden: Sokrates habe
den Anspruch, die Jugend in der menschlichen arete zu unterrich-
ten, so wie dies zum Beispiel Euenos tue,®” er habe den Anspruch,
Expertise in okkultem Wissen und Kénnen zu besitzen,®® wie es
ihm in der Aristophanes-Komédie vorgeworfen werde,? und er re-
de der Jugend ein, ihr mit diesem Wissen oder Konnen etwas von

87 Siehe Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,,Apologie*, 20C.

88 Vgl. die Zuriickweisung dieses Anspruches mit einem von zwei im ,,Siebten
Brief* erwdhnten Missverstindnissen, die mit dem Versuch eines direkten
sprachlichen Ausdrucks philosophischer Thesen laut dem ,,Siebten Brief* un-
weigerlich verbunden wéren: ,die anderen aber [wiirde es|] mit einem hoch-
fliegenden und térichten Diinkel [erfiillen], als haben sic irgendwelche erhabe-
nen Wahrheiten begriffen Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 3, ,Siebter
Brief“, 341e.

89 Siehe Wolf, Platon. Sdmtliche Werke, Band 1, ,,Apologie*, 19C.

248

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

(Tausch-)Wert zu vermitteln.”’ Die Ambivalenz oder Differenziert-
heit der Antwort, Tugend sei nicht lehrbar oder es gebe keine Ex-
pert*innen, die in der ,,Apologie” deutlich wird, besteht darin, dass
Sokrates natiirlich sehr wohl als Lehrer oder Erzieher dargestellt
wird, er einen Nutzen fiir die Athener*innen hat”' und eine Art
Vorbild in der Suche nach der menschlichen arete sein soll — wenn
auch nicht in der Weise, in der die Sophist*innen die Tugend un-
terrichten, sich fir diesen ,,Nutzen“ bezahlen lassen und sich fiir
Expert*innen im Bereich der Tugend halten. Aber ganz zweifellos,
so zieht es sich durch die Frithdialoge, ist es besser, mit Sokrates in
dieser Frage zu reden als zum Beispiel mit Hippias.

Gleich zu Beginn der ,,Apologie werden drei Vorstellungen vom
Wesen des Wissens vom Guten zuriickgewiesen — so kann die Prii-
fung des Orakelspruchs bei den Politiker*innen, den Dichter*innen
und den Handwerker*innen jedenfalls verstanden werden.”? Die Po-
litiker*innen, Dichter*innen und Handwerker*innen verstehen das
ethisch Gute nédmlich jeweils in einer Weise, die dem eigenen Tétig-
keitsbereich entspricht. Sokrates’ Zuriickhaltung in Bezug auf eine
metaethische Vorstellung macht ihn weiser als die anderen — und
bestatigt damit den Orakelspruch —, weil jede der Vorstellungen,
die durch die drei paradigmatischen Personengruppen reprisentiert
werden, falsch ist.

Die Priifung des Orakelspruchs ist sehr kurz und es werden daher
nur drei eher allgemeine Richtungen angedeutet, wie man das Gute

90 Sokrates weist dort explizit darauf hin, dass er ,in tausendfiltiger Armut®
lebe und von den Séhnen , der reichsten Biirger® nicht bezahlt werde fiir seine
Gespréche mit ihnen und nicht behaupte, ithnen etwas von (Tausch-)Wert zu
vermitteln. Siehe ebd., ,Apologie“, 23A-C.

91 Siehe ebd., , Apologie”, 28A-33B.

92 Dies setzt voraus, dass das kalon kagathon, das Schéne und Gute, sich in der
»~Apologie“ (wie in den anderen Frithdialogen) hauptsichlich auf das ethisch
oder praktisch Gute bezieht. Dies anzunehmen gibt es gute Griinde — nicht
zuletzt die Textstellen unmittelbar vor der Priifung, in welcher Sokrates den
Vorwurf, Menschen zu guten Exemplaren ihrer Art machen wollen, zurtick-
weist. Siehe ebd., ,,Apologie®, 19d-20c. Die Parallelisierung dieses Vorwurfs
mit dem Vorwurf, Sokrates betreibe eine okkulte Kunst oder Wissenschaft,
(siche ebd., ,Apologie®, 19b-20c) legt bereits nahe, was ich weiter unten ge-
nauer ausfithren werde, dass namlich eine Technik oder Wissenschaft davon,
Menschen zu guten Exemplaren ihrer Art machen zu wollen, auch eine Art
okkulte Kunst oder Wissenschaft sein musste. Vgl. Wolf, Die Suche nach dem
guten Leben. Platons Frihdialoge, S. 33-40.

249

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

nicht verstehen sollte: Es versteht sich erstens von selbst, dass man
jeweils sehr viel raffiniertere Positionen in jeder der drei Richtun-
gen formulieren konnte. Zweitens bleibt uns Platon an dieser Stelle
noch schuldig, was gegen die einzelnen Positionen spricht. Trotzdem
will ich die Positionen kurz formulieren und mit den Tugenden in
Verbindung bringen. Die Handwerker*innen setzen die Ethik mit
anderen Bereichen unseres Handelns, in welchen unser Tun ndm-
lich auf Wissen oder Fahigkeit beruht, gleich: sie verstehen nicht,
dass unser Zugang zum Guten (die Weisheit, um die es hier geht)
weder die Struktur einer episteme noch einer techne® hat — weder
ist ethische Weisheit (wissenschaftliches) Wissen, noch praktisches
Wissen im Sinne von Fahigkeiten, Fertigkeiten, Kompetenzen, etc.
Auf der anderen Seite besteht ethische Weisheit auch nicht einfach
im fir gut Halten — weder im individuellen, noch im kollektiven: Die
Politiker*innen werden namlich bei der Priiffung des Orakelspruchs
einzig dadurch charakterisiert, dass sie von sich selbst und von vie-
len anderen fiir ethisch weise gehalten werden. SchlieBlich gibt es
noch die Dichter*innen. Interessanterweise gesteht Sokrates ihnen
zu, dass vieles von dem, was sie schreiben, Ausdruck des Guten ist.
Allerdings qualifizieren sie sich nicht zu ethischer Weisheit, weil sie
nicht in der Lage sind, transparent zu machen, warum das, was sie
iitber Menschen in ihren Tragddien sagen, jeweils mit dem Guten
(oder Schlechten) zu tun hat. Anders als die Politiker*innen ste-
hen sie in der ,,Apologie” aber nicht einfach fiir die Position, dass
das Gute in bloen Meinungen besteht, die nicht weiter begriindet
werden kénnen. Vielmehr gibt es im Guten richtig und falsch weit-
gehend unabhéngig davon, was Menschen meinen, aber der Weg
dorthin besteht in Inspiration, deren Unerklarlichkeit im Falle der
Dichter*innen diese davon disqualifiziert, sich Weisheit oder Wis-
sen zuschreiben zu diirfen, und der anderenorts durch den Zusatz
Lgottlich* charakterisiert wird.?*

93 Dazu, dass episteme und techne, was diese Frage angeht, fast in den gesamten
Frithdialogen als mehr oder weniger austauschbar behandelt werden, siche
Wolf, Die Suche nach dem guten Leben. Platons Friihdialoge, S. 34. Zumindest
in der haufig verwendeten Formel techne kai episteme.

94 Siehe Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Apologie®, 21e-22¢; siehe ebd.,
Hlon“, 534d-535a; vgl. Wolf, Die Suche nach dem guten Leben. Platons Frih-
dialoge, S. 52-58.

250

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

Auch wenn ich auf die Problematik der Rekonstruktion antiker
Texte mithilfe moderner Unterscheidungen bereits hingewiesen ha-
be, mochte ich die drei Positionen zu den beiden Tugenden ins
Verhaltnis setzen. Nur die Handwerker*innen beanspruchen tiber-
haupt, die platonische Wissensdefinition zu erftllen; nur sie erheben
den Anspruch, dass ethisches Wissen nicht nur wahr, sondern auch
begriindet sein miisse. Auf den ersten Blick kénnte also angenom-
men werden, sie stiinden fiir Benthams Tugend. Coleridges Tugend
konnten wir dann versuchen mit den Dichter*innen oder den Poli-
tiker*innen zu identifizieren, je nach dem, ob wir betonen, dass es
um einen guten sprachlichen Ausdruck unserer Praxis geht, oder ob
wir betonen wollen, dass es um einen guten sprachlichen Ausdruck
unserer Praxis geht. Dass in Coleridges Tugend etwas zusammen-
gefasst wird, was nach diesem Ubertragungsversuch in den Friih-
dialogen differenziert wird, braucht uns in einer Hinsicht nicht zu
wundern: Es wurde bereits angesprochen (zum Beispiel in Fufino-
te 32 aus Kapitel 4), dass Bentham alle Gegenpositionen, die seiner
Meinung nach nicht der asketischen Ethik zuzuordnen sind, unter
der Ethik der ,Sympathie und Antipathie“ zusammenfasst — und
damit auch so unterschiedliche ethische Positionen wie den intui-
tionistischen Kognitivismus und emotivistischen Nonkognitivismus,
denen er beiden vorwirft, konventionalistisch zu sein. Die Rationa-
lisierung dieses Zusammenfassens in den Begriffen des Orakelspru-
ches konnte lauten: Beide ethischen Ansitze haben den Fehler, dass
sie Ethik zu wenig wie die Handwerker*innen verstehen. Mill tiber-
nimmt, wie ebenfalls bereits erwdhnt, (zum Beispiel Fufinote 21
in Kapitel 6) Benthams Klassifizierung und fasst dementsprechend
sehr viel unter dem von ihm dafiir bevorzugten Begriff des Intui-
tionismus. Entsprechend der Rede von den Tugenden kénnten wir
nach diesem Ubertragungsversuch die Kritik an den drei Vorstel-
lungen der ,,Apologie” also auch umdrehen und sagen: Das richtige
Bild der Ethik muss ein bisschen so sein, wie das Bild der Politi-
ker*innen, ein bisschen so, wie das Bild der Handwerker*innen und
ein bisschen so, wie das Bild der Dichter*innen.

Nach diesem Bild liegt es nahe, zu meinen, die Sophist*innen,
die in gewisser Weise als die Handwerker*innen (oder Wissenschaft-

251

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

ler*innen) der Ethik dargestellt werden”, seien mit Benthams Tu-
gend zu identifizieren. Und dies zeigt, so will ich jedenfalls im Fol-
genden argumentieren, warum dieser erste Ubertragungsversuch,
obwohl er ein paar Dinge deutlich macht, nicht ganz stimmt. Die ei-
gentlichen Grinde dafiir werde ich im Folgenden nennen. Zunéchst
sei aber nur darauf hingewiesen, dass dies ungefihr das konservati-
ve Bild der Sophist*innen wére, gegen das Mills sich wehrt: Oft, so
beobachtet Mill, ist es nicht Sokrates, der eine konventionelle Mo-
ralauffassung vertritt, sondern die Sophist*innen.?® Fiir den Anfang
aber ist dieses Bild, obwohl es nicht ganz zutreffend ist, ein guter
Ansatzpunkt.

7.3.3. Der Aufbau des ,,Protagoras* und Mills Tugenden

Ich hatte gesagt, die Dialogform sei eine Moglichkeit zwischen den
Tugenden rational zu vermitteln, ohne behaupten zu miissen, diese
Rationalitdt konne dadurch nachgewiesen werden, dass eine Me-
thode — eine techne — angegeben wiirde. Dies mochte ich nun im
,Protagoras“ aufzeigen, natiirlich kann ich dabei nicht auf alles
eingehen, was diesen vielschichtigen Dialog ausmacht.

Der Anlass des Gesprichs, das im ,Protagoras® von Sokrates
nachtriglich erzahlt®” wird, ist, dass ein junger Sokrates von Hip-
pokrates, einem noch jingeren Athener, darum gebeten wird, bei
Protagoras ein gutes Wort fiir ihn einzulegen, damit dieser Hip-
pokrates in der sophistischen Kunst unterrichte. Sokrates, der sich
etwas skeptisch beziiglich des Sinnes einer solchen Ausbildung gibt,
erklart sich etwas widerstrebend bereit. Da aber noch Zeit ist, be-
fragt Sokrates den Hippokrates, was er sich unter der Ausbildung

95 In der hier diskutierten Textstelle wird das in der bereits angefithrten Per-
son des Euenos (siche Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, .,Apologie,
20b-c) deutlich. Spéater werde ich noch einige weitere entsprechende Stellen
diskutieren.

96 Siehe Mill, ,,Grote’s Plato®, S. 400-403. Dies schreibt Mill in ,,Utilitarianism*
beispielsweise auch iiber Protagoras, gegen den Sokrates die utilitaristische
Lehre verteidigt habe. Siehe Mill, | Utilitarianism®, § 1.1 und etwas differen-
zierter in Mill, ,,Grote’s Plato“, S. 417f. Ich selbst werde weiter unten diesen
Dialog explizit ansprechen.

97 Dies ermdglicht Platon, Sokrates’ (zum Teil taktische) Gedanken zur Ge-
spréachsfithrung (siehe Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Protagoras®,
339¢, 339¢) und den grofien Eindruck, den Protagoras’ Ausfithrungen zur
Lehrbarkeit zundchst auf ihn machen, (328d) explizit zu machen.

252

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

vorstellt und was er sich davon verspricht. Hippokrates, der ja of-
fenbar noch nicht in der sophistischen Kunst unterrichtet ist, wird
so gezwungen der sophistischen Kunst externe®® Griinde fiir die Be-
schéftigung mit dem Gegenstand der sophistischen Kunst auf die
Weise, wie sich die Sophist*innen mit ihm beschaftigen zu geben.
Keiner dieser Griinde ist natiirlich iiberzeugend.” Es geht sozu-
sagen um Grinde, die nach Benthams Tugend akzeptabel wiren:
Sokrates weist ndmlich auf die Gefahr (fir die Seele) von einer blof
auf dem Erwerb einer Innenperspektive, also Konversion beruhen-
den Griinden fiir die Aufnahme einer solchen Lehrtétigkeit hin: Es
gibt ndmlich anders als bei anderen Produkten nicht die Moglich-
keit, diese von Expert*innen iiberpriifen zu lassen.'%
Vordergriindig hat das damit zu tun, dass die Konversion die
Seele betrifft, wie Sokrates ebenfalls dort sagt, und moglicherweise
schon vor einer moglichen Priifung irreparablen Schaden angerich-
tet hat. Andererseits wird hier sicher schon vorweggenommen, was
wenig spater Thema ist, ndmlich dass es in Fragen der menschli-
chen arete, die Protagoras als den Gegenstand seiner Lehre benennt,
nicht wie in anderen Bereichen Expert*innen gibt: Im Bauwesen
und Schiffswesen — das sind die Beispiele, die genannt werden — ist
so etwas wie Expert*innentum moglich und dies hat auch damit
zu tun, dass in diesen Kiinsten die Produkte von Aufienstehen-

98 Ich gebrauche das metaphorische Wort ,extern® hier in der gleichen Weise,
wie in der Formulierung ,externer Mafistab“ aus Abschnitt 6.1.3.

99 Siehe Wolf, Platon. Sdmtliche Werke, Band 1, ,,Protagoras®, 311b-312e. Hip-
pias schlidgt zum Beispiel vor, ein Sophist*in sei besonders klug oder gut im
Reden. Sokrates erwidert, dass dies aber auf jede Expert*in in Bezug auf ihren
Gegenstand zutrifft. Hippias’ Charakterisierungen der sophistischen Kunst
lassen sich sicherlich auf manches Ubertragen, was auch heute manchmal
iber die Niitzlichkeit einer formalen philosophischen Bildung oder der ent-
sprechenden Institutionen gesagt wird: Begriffliches Differenzierungsvermo-
gen, eine kritische Einstellung gegeniiber mit bloffer Autoritit vorgetragenen
Thesen u.s.w. Vgl. den Anfang von Raimond Gaita. ,,Callicles’ challenge“. In:
Critical Quarterly 47.1-2 (2005), S. 40-52; im Rest des Aufsatzes scheint mir
Gaita zu sehr darauf zu setzen, dass der innere (der Coleridges Tugend ent-
sprechende) Wert der universitiren (auch philosophischen) Lebensform sich
durch die auctoritas der so Lebenden auch den nicht so Lebenden einfach zei-
gen konne, wenn wir uns nur auf das besénnen, was die Universitit ausmacht.

100 Siehe Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Protagoras®, 313a-314c.

253

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

den zumindest im Prinzip bewertet werden konnen.!"! (Im letzten

Abschnitt hatte ich diesen Punkt gemacht, indem ich darauf hin-
gewiesen habe, dass ,,Expert*in“ in diesem Sinne einen besonderen
sozialen Status bezeichnet, der gegeniiber Auflenstehenden gerecht-
fertigt werden kénnen muss.) Die Frage nach der Bezahlung fiir
philosophische bezichungsweise sophistische Tatigkeit als paradig-
matischem externen Bewertungsmafstab wird im Gegensatz zu an-
deren Dialogen im , Protagoras“ nur angedeutet: es ist zwar klar,
dass Hippokrates fiir seine Lehre bezahlen will und dies ist auch
der Anlass fiir Sokrates’ Fragen nach dem, was sich Hippokrates
von Protagoras im Gegenzug verspricht'%?, aber Protagoras um-
geht den pragmatischen Aspekt dieses Problems geschickt, indem
er es der (ehrlichen) Einschétzung derer tiberlasst, die er ausbildet,
wie viel sie ihm zahlen.'®

Es wurde schon in Abschnitt 6.1.3 darauf hingewiesen, wie Ben-
thams Tugend mit externen Bewertungsmaflstdben zusammenhéngt
und auch darauf, dass es nicht reicht, den Wert einer Praxis nur
darin zu begreifen, was die daran Teilnehmenden als das sehen, um
was es in dieser Praxis geht. Die Gefahr fir Hippokrates ist, dass
er schlechte (und fiir die Seele gefahrliche) Ware erhélt, ohne es zu
bemerken; er wire in der gleichen Situation wie eine Person, die
Coleridges Argumentation dafiir, dass die Mysterien des Christen-
tums wesentlich fiir das Christentum sind, zum Anlass nimmt, von
einer Atheist*in zur Christ*in zu werden. (Ausgefithrt wurde dieser
Gedanke in Abschnitt 3.3.2.) Bereits der Auftakt des Dialoges hat
also mit Fragen zu tun, um die es auch in dieser Arbeit geht.

Der Rest des Dialoges behandelt die Frage nach der Lehrbarkeit
und im Zuge dessen nach dem Wesen der menschlichen arete. So-
krates bringt am Anfang und im ersten Teil des Dialoges seinen
Skeptizismus gegeniiber der Kunst, die menschliche arete zu leh-
ren, die Protagoras von sich beansprucht, zum Ausdruck, indem er

101 Siehe Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Protagoras“, 319b-d. Um die
Verwandtschaft der techne zur episteme herzustellen, die in Bezug auf die
Frage ihrer Opposition zum Wissen vom Guten, wie bereits erwéhnt, oft
gleichbedeutend sind, kénnte im Sinne moderner Naturwissenschaften gesagt
werden, dass Expertise sich durch die Zuverléssigkeit von Vorhersagen zeigt
— unter anderem aber nicht ausschlieBlich in der technischen Verwertbarkeit
naturwissenschaftlichen Wissens.

102 Siehe ebd., ,Protagoras“, 311b.

103 Siehe ebd., ,,Protagoras“, 328b; siche auch Fufinote 56.

254

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

schlicht bestreitet, dass diese gelehrt werden kann. Am Ende des
Dialoges aber scheinen Sokrates und Protagoras (fast') die Posi-
tionen getauscht zu haben, wie Sokrates bemerkt.!% Sie tauschen
aber nicht nur die Positionen im Laufe des Dialoges, sie tauschen
auch zwischenzeitig die Rollen — und zwar, weil Sokrates meint,
Protagoras wiirde zu ausschweifend antworten.'% In diesem Teil'"”
ist es nicht mehr Sokrates, der das elenchos, das Prifungsgespréch,
leitet, sondern Protagoras.

Der Tausch der Gespréchsrollen ist gewissermafien ein Bruch im
Dialog. Dieser Bruch ist die Besonderheit des Aufbaus, auf die ich in
diesem Abschnitt hinweisen will. In diesem Teil wird mit einer Ge-
dichtinterpretation, so konnte gesagt werden, auch noch die dritte
der Vorstellungen aus der Priifung des Orakelspruches in der ,,Apo-
logie“ angesprochen. Auf diesen Teil'® werde ich hier nicht einge-
hen. Wichtiger fiir meine Zwecke ist, was danach kommt. Der Bruch
geht nédmlich nicht nur einher mit dem, was einer Vertauschung der
Ausgangspositionen gleichkommt, sondern auch mit einer Vertau-
schung legitimer Argumentationstypen und einer Vertauschung der
Vorstellung des techne-Charakters der menschlichen arete und der
damit verbundenen Vorstellung eines externen Mafstabes.

Im ersten Teil des Dialoges muss Protagoras natiirlich verteidi-
gen, dass die menschliche arete eine Kunst ist, weil sie als Kunst
lehrbar ist. Sie ist nur anders als andere Kiinste, insofern ihr Ziel
das friedliche Zusammenleben!” ist und so nicht (nur) ihre Besit-
zer*in, sondern auch alle anderen Menschen ein Interesse an der

104 Sokrates sagt nicht wirklich, dass er die Tugend nun fir lehrbar hilt; er
sagt aber, dass, wenn es stimmt, dass Klugheit einer Messkunst (siehe unten)
gleichkame, Tugend am ehesten lehrbar wére. Siehe ebd., , Protagoras®, 361a-
c.

105 Siehe ebd., ,Protagoras“, 361a-c.

106 Siehe ebd., ,Protagoras®, 334c-338e.

107 Siehe ebd., ,,Protagoras®, 338¢-348c.

108 Siehe ebd., ,Protagoras®, 338e-348c.

109 Siehe ebd., ,Protagoras®, 319d-323a. Im hier geschilderten Prometheus-
Mythos, so wie Protagoras ihn erzahlt, wird die Parallele deutlich: Hermes
fragt, ob er Scham und Recht wie die Kiinste verteilen soll, die Prometheus
den Menschen gegeben hat, namlich ungleichméfig; Zeus aber meint, dass sie
dann ihr Ziel, das friedliche Zusammenleben, nicht erfiillen konnten, und ent-
scheidet sich fiir eine Verteilung an alle. Wie auch die anderen Kiinste hat die
menschliche arete einen externen MaBstab: das seinerseits fiir das Uberleben
notwendige friedliche Zusammenleben.

255

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Kunstfertigkeit aller anderen Menschen in dieser Kunst haben.''"
Es ist im ersten Teil des Dialoges an Sokrates, den Kunstcharakter
zu hinterfragen und sein ,Argument® tiberrascht vielleicht: Es ent-
spreche nicht der Praxis der Athener*innen, die menschliche arete
so zu sehen.

Vorsichtshalber sagt Sokrates noch, dass er die Athener*innen fur
weise hélt. Aber da er selbst Teilnehmer an dieser Praxis ist, konnte
gesagt werden, dies zdhle nicht viel. Es entspricht aber nattirlich
meiner Redeweise in der Formulierung von Coleridges Tugend von
den kompetenten Teilnehmer*innen einer Praxis. Hier geht es um
die staatsburgerliche Praxis (die Teil der menschlichen arete ist)
und wer hier eine kompetente Teilnehmer*in ist, besitzt daher das,
worum es hier geht. Sokrates weist die These der Lehrbarkeit zur
menschlichen arete also zuriick, weil sie Coleridges Tugend nicht
entspricht. So darf ich jetzt, glaube ich, reden, ohne dass mir etwas
anderes vorgeworfen werden kann, als eine — wenn es mir vorrangig
um die Dialoge ginge, zugegebenermaflen seltsame — Terminologie in
den ,,Protagoras® einzufiithren. Protagoras, so scheint es zumindest,
liefert mit dem Ziel des friedlichen Zusammenlebens, das seinerseits,
wie der Mythos zeigt, fiir das blanke Uberleben notwendig ist, einen
externen Mafstab fir die menschliche arete und ist somit in diesem
Teil des Dialoges um Benthams Tugend bemiiht. !

Im anderen von mir betrachteten Teil''? argumentiert Sokrates
hingegen explizit gegen die Intuitionen der Menschen'3. Er vertritt
dort die explizit gegen das, was die meisten Menschen denken, ge-
richtete These, dass niemand wissentlich das Bése tue: ,,Du weifit
aber doch, daf die meisten Menschen [...] sagen, daf} viele, welche
das Bessere sehr gut erkennen, es doch nicht tun wollen, obgleich
sie konnten, sondern etwas anderes tun®“.!'* (Diese Passage wird
ohne den komplexen Kontext oft zitiert, wenn es darum geht, eine

110 Siehe Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Protagoras®, 327a-d.

111 In einer Hinsicht ist nach dem am Anfang dieses Unterabschnittes Gesagten
nattirlich auch klar, dass es sich um einen externen Mafistab handeln muss:
Immerhin miisste Protagoras sonst Konversion vor der Priifung seiner Lehre
verlangen — und davor hatte Sokrates den Hippokrates ja explizit gewarnt.

112 Das heifit, wie gesagt, unter Auslassung der Gedichtinterpretation in der Mit-
te.

113 Im Laufe des Gespriachs nimmt er die Alltagsvorstellung , der Leute* dennoch
einmal auf, aber nur, um sie ad absurdum zu fithren.

114 ,Protagoras®, 352d.

256

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

radikale Form der guise-of-the-good-These oder Position, dass Wil-
lensschwiiche ein Mangel an Wissen sei, zu finden.!*%) Dass dies der
Praxis der Athener*innen nicht entspricht, spielt hier keine Rolle fur
Sokrates. Das Argument beruht letztlich darauf, dass die mensch-
liche arete eine techne und episteme sei, weil sie der Messkunst
vergleichbar sei, ,und wenn sie ein Messen ist, so ist sie notwendig
eine Kunst und Erkenntnis® '

Auch Protagoras andert seine Position zum techne-Charakter der
menschlichen arete, wie spatestens aus der Schlussbemerkung von
Sokrates beziiglich des Rollentauschs hervorgeht."” Es ist es nicht
ganz so offensichtlich, wie bei Sokrates, dass er beziiglich des Ar-
gumentationstyps dessen, was eine Praxis den daran Teilhabenden
bedeutet, seine Einschéitzung dndert. Aber die ganze Passage zur
Messkunst des Guten steht im Kontext von Sokrates” Argumentati-
on, dass alle Teile der arete, also Gerechtigkeit, Frommigkeit, Tap-
ferkeit''® gleichbedeutend seien. Hier hat Protagoras zumindest die
Position, die den Intuitionen ,der Leute“ eher gerecht wird.

Sokrates’ ,,Beweis“ der Identitdt beruht auf dem oben Genann-
ten; darauf ndmlich, dass die menschliche arete eigentlich (wie) die
Messkunst sei. Natiirlich setzt eine Messkunst zu sein voraus, dass
es irgendetwas gibt, was gemessen wird. In diese Leerstelle wird
Lust und Unlust von Sokrates eingesetzt — obwohl selbst innerhalb
des Dialoges nicht ganz klar ist, dass Sokrates diese These selbst
vertreten will. Protagoras jedenfalls will sie nicht vertreten; er sagt,
,,daf} es einiges gibt unter dem Angenehmen, was nicht gut, und wie-
derum unter dem Unangenehmen einiges, was nicht bose ist [...]“119.
Wieder vertritt Protagoras wohl die Position, die den Intuitionen
der meisten Menschen entspricht. Daraufhin zur Einschétzung zu
gelangen, der junge Sokrates habe generell den Utilitarismus (oder
zumindest den Hedonismus) verteidigt und sich gegen die etablier-

115 Ich rekonstruiere das genaue Argument hier nicht. Eine ausfiithrliche Aus-
einandersetzung findet sich hier: Gerasimos Santas. ,,Plato’s Protagoras and
Explanations of Weakness“. In: The Philosophical Review 75.1 (1966), S. 3—
33.

116 techne kai episteme, ,Protagoras®, 357b.

117 Siehe Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Protagoras“, 361a-b.

118 Siehe ebd., ,Protagoras®, 330a-333d und 349d-351b. Die Argumentation von
Sokrates hat hier auch einige davon unabhéngige Schwéchen, auf die Prota-
goras zum Teil auch hinweist.

119 Ebd., ,Protagoras®, 351d.

257

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

te Meinung, die durch die Sophist*innen vertreten wurde, durch-
gesetzt, wie Mill es tut'?’, geht natiirlich zu weit. Aber Mill hat
Recht, dass Sokrates, wenn auch nur in diesem Teil des Dialoges,
Benthams Tugend gerecht wird und Protagoras Coleridges Tugend.

Was sich durch die Ausgangssituation schon angedeutet hat, wird
ebenfalls durch den besonderen Aufbau des Dialoges gestiitzt: Es
geht in dem Dialog auch um etwas, das ich in dieser Arbeit mit
Benthams und Coleridges Tugend bezeichnet habe. Jeder der bei-
den Gesprachsteilnehmer vertritt in einem der betrachteten Teile
die These, die menschliche arete habe einen externen MaBstab (das
Uberleben der Menschen beziehungsweise Lust und Unlust); jeder
der beiden fasst sie in den Passagen, wo das so ist, als techne auf;
jeder der beiden bemiiht sich im jeweils anderen Abschnitt den In-
tuitionen zum (ethisch) Guten beziehungsweise dem Witz der ethi-
schen Praxis gerecht zu werden.

Ich hatte gesagt, die Form des Dialoges eignet sich in besonderer
Weise, um rational zwischen den Tugenden zu vermitteln, ohne ein
Verfahren der Vermittlung angeben zu missen. Jetzt dirfte deut-
lich geworden sein, warum das so ist: Im ,,Protagoras® werden die
Tugenden zu diesem Zweck auf die Gesprachspartner aufgeteilt und
zwar durch den Bruch im Dialog sogar so, dass trotzdem beide bei-
de Tugenden vertreten.'?! Die Spannung zwischen Mills Tugenden

120 Siehe Mill, , Utilitarianism*“, § 1.1, und, diesmal auf den Hedonismus be-
schrankt, Mill, ,Grote’s Plato®, S. 417f.

121 Ich denke daher auch, dass Platon den Umgang von Sokrates mit Protagoras
als respektvoller als den Umgang mit anderen Dialogpartnern intendiert hat —
und zwar trotz des offensichtlichen Konkurrenzverhaltens und der damit ein-
hergehenden Feindseligkeiten in der Mitte. Darauf deutet auch hin, dass von
beiden Philosophen chronologisch im Anschluss an den Dialog Wertschétzung
gegeniiber der Weisheit der jeweils anderen Person ausgedriickt wird: Prota-
goras prophezeit Sokrates am Ende, er werde ,einst unter die wenigen ihrer
Weisheit Berithmten® (361e) zihlen. Sokrates” Wertschitzung kommt schon
im Rahmen des ansonsten erzéhlten Dialoges ganz am Anfang des Textes, der
allerdings chronologisch auf das im Text Beschriebene folgt, zum Ausdruck:
Er wird am Anfang des Textes von einem Freund, der sicht, wie er strahlt,
gefragt, ob er gerade Alkibiades, einem offenbar besonders schonen Jungling
getroffen habe; ,einen weit schoneren“ antwortet Sokrates und meint damit
Protagoras: ,Wie sollte denn nicht, du kluger Freund, das Weisere immer als
das Schonere erscheinen“ Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Prota-
goras®, 309a-c. Daraufhin erzahlt Sokrates von dem Treffen. Es scheint mir
daher falsch zu sein, den Bruch in der Mitte und das aporetische Ende als

258

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

driickt sich aus im aporetischen Ende des Dialoges. Philosophieren
ist danach zwar der Versuch zwischen Mills Tugenden zu vermit-
teln, aber es ist nicht so, dass es ein Rezept dafiir gébe: Es kann
nicht gesagt werden, dass wir, wenn wir es so machen wie Sokrates
und Protagoras, dann eine Anleitung haben, die Spannung zwischen
Mills Tugenden aufzuldsen. Dass der Dialog in dieser Hinsicht, um
den Tugenden gerecht zu werden, eine bessere Form ist als die phi-
losophische Abhandlung wird deutlich, wenn wir uns vergegenwér-
tigen, dass es in Abhandlungen eben nicht moglich ist, einen solchen
Bruch einzufithren: Die Autor*in einer Abhandlung kann nicht ein-
fach wie Sokrates am Ende des Dialoges am Ende der Abhandlung
sagen, sie habe ihre Position gewechselt.

Dies ist natiirlich einer der Griinde, warum die philosophische
Biographie in Bezug auf die Tugenden die Rolle spielen kann, die
ich ihr in Abschnitt 5 zuschreibe. Wie auch im Dialog kann in der
philosophischen Biographie die Zerrissenheit zwischen philosophi-

Anlass dazu zu nehmen zu denken, der Dialog solle lediglich oder hauptséach-
lich den Zusammenbruch einer Dialogsituation beschreiben, auch wenn dies
in der Mitte, wenn es um Protagoras’ lange Antworten und den Streit dar-
itber geht, sicher Thema ist. Fiir ein solches Verstédndnis des Dialoges siche:
Charles L. Griswold. ,Relying on Your Own Voice: An Unsettled Rivalry
of Moral Ideals in Plato’s Protagoras“. In: The Review of Metaphysics 53.2
(1999), S. 283-307. Es ist auflerdem auch nicht so, wie Griswold am Anfang
nahelegt, dass es vor allem Protagoras ist, der sich aufgrund von Rivalitats-
denken nicht auf Sokrates’” Form des Dialoges einlassen kann. Auch Sokrates
denkt stellenweise — insbesondere nachdem er sich bereit erkléirt hat, ein Bei-
spiel fiir gutes Dialogverhalten fiir Protagoras zu sein — sehr taktisch iiber die
Gespréachsfihrung. Dies erfahren wir deshalb, weil der Dialog aus Sokrates’
Perspektive erzihlt ist: Unmittelbar nach dem Rollentausch, in dem ja So-
krates dem Protagoras zeigen soll, wie eine Gespréchteilnehmer*in in dieser
Rolle sich richtig verhilt, nachdem also Sokrates’ in Protagoras Situation ist
und im Rahmen des elenchos gepruft wird, wehrt Sokrates eher die Fragen
ab, als dass er sich darauf einldsst — und das schon nach der dritten Fra-
ge: ,Zugleich aber ward mir bange, was er sagte, mochte doch etwas sein,
und ich fragte Also dir erscheint es nicht so?“ (339c-d) Wenig spéter lasst
er unter dem Vorwand, dem Prodikos, einem der Umstehenden, kime es als
Landsmann des Dichters, der hier interpretiert wird, am ehesten zu, diesen
zu verteidigen, diesen antworten — explizit, weil er nicht zugeben will, dass er
mehr Zeit zum Nachdenken braucht. (339e) Wenn es also um die Unfahigkeit
zur Fithrung eines sokratischen Gespraches geht, wie Griswold meint, dann
ist zumindest Sokrates dazu genauso unfahig wie Protagoras — wenigstens
dann, wenn er dessen Rolle im elenchos einnehmen muss.

259

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

schen Sichtweisen und das Bemiithen um die Auflésung dieser Zer-
rissenheit ausgedriickt werden, ohne dass der primare Punkt wére,
diese Zerrissenheit in einer Position oder einer Methode aufzuldsen.

Ich habe bereits gesagt, dass der ,Protagoras® sehr vielschich-
tig ist und dass damit verbunden ist, dass natiirlich mit meinem
Abgleich des ,,Protagoras® mit Mills Tugenden nicht der Anspruch
verbunden ist, den Dialog oder auch nur das Hauptanliegen des
Dialoges erfasst zu haben. Gleiches gilt fiir das aporetische Ende
dieses Dialoges und anderer Dialoge Platons: Die Spannung zwi-
schen Mills Tugenden kann durch das aporetische Ende deutlich
gemacht werden, aber es ist vielleicht nicht die einzige Spannung
oder Zerrissenheit der Philosophie, die so deutlich wird und viel-
leicht sind Spannung oder Zerrissenheit auch nicht die einzigen
wichtigen Metaphern in diesem Zusammenhang. (Dies entspricht
natiirlich meiner Behauptung der Nicht-Exklusivitit der beiden so-
zialphilosophischen Tugenden aus Kapitel 2.)

Das zweite Eingestdndnis, das ich am Ende dieses Abschnittes
machen muss, betrifft die Besonderheit des Aufbaus des ,Prota-
goras“: Natiirlich ist es nicht in allen Dialogen so, dass sich Mills
Tugenden so einfach auf beide Gesprachspartner aufteilen lassen —
noch dazu in einer Weise, die es ermoglicht, zu sagen, beide wéaren
beiden Tugenden in jeweils anderen Teilen des Dialoges gerecht ge-
worden. Trotzdem denke ich, dass sich im Folgenden zeigen wird,
dass es auch in vielen anderen Dialogen um das gleiche Thema
geht und dass auch dort die Dialogform bedeutet, dass Mills Tugen-
den jeweils aufgeteilt werden — auch wenn es in der Hinsicht nicht
so systematisch geschieht wie im ,,Protagoras®, dass die Tugenden
itber ganze Textabschnitte zuzuordnen sind. In diesem Zusammen-
hang ist vielleicht eine Klarstellung erforderlich: Ich will keinesfalls
behaupten, dass Platon Begriffe von Mills Tugenden, wenn auch
unter anderen Benennungen, gehabt hétte, und seine Dialoge ent-
sprechend geplant héatte; Mills Tugenden sind Begriffe, mit denen
ich nachtriglich versuche, einem Problem sprachlichen Ausdruck zu
verleihen, um das es auch in den Friithdialogen geht.

7.3.4. Die Handwerker*innen und Benthams Tugend

Ich hatte weiter oben eine provisorische Zuordnung von Mills Tu-
genden zu den Positionen im Orakelspruch vorgenommen. Nach

260

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

dieser entsprechen die Handwerker*innen Benthams Tugend — ihre
Position ist es, dass das Wissen vom Guten wie handwerkliches oder
wissenschaftliches Wissen sein miisse und dass die Reflexionsdiszi-
plin daher die Form einer Kunst oder Wissenschaft habe. Coleridges
Tugend teilt sich nach dieser vorlaufigen Zuordnung auf die Dich-
ter*innen und Politiker*innen auf, je nachdem, welchen Aspekt wir
betonen. Auch die Sophist*innen meinen, dass die Reflexionsdis-
ziplin zur menschlichen arete eine Kunst oder Wissenschaft sein
miisse, sie sind in diesem Sinne Handwerker*innen (oder Wissen-
schaftler*innen) der Ethik; also entsprechen sie nach dieser proviso-
rischen Zuordnung Benthams Tugend. Die Verteilung der Rollen im
,Protagoras®, die ich in Abschnitt 7.3.3 ausgearbeitet habe, dirfte
gezeigt haben, dass es so einfach nicht sein kann: Die Sophist*innen
vertreten offenbar nicht immer Benthams Tugend und Sokrates in
den Priifungsgespréichen mit ihnen selbstverstindlich nicht immer
Coleridges.

Diese Komplikation will ich nun ausarbeiten. Dabei werde ich
mich im iberwiegenden Teil dieses Unterabschnittes auf die Hand-
werker*innen und die Abgrenzung von ihnen beschranken. Einmal
glaube ich, dass die Position der Politiker*innen in gewisser Wei-
se als unattraktiver erscheinen wird: Immerhin wiirde sie bedeu-
ten, Ethik sei reduzierbar auf das Konventionelle. Fiir den Fall,
dass systematische Argumente gegen diese Position verlangt wer-
den, verweise ich auf Mills Argumente — zum Beispiel in seiner
Auseinandersetzung mit Whewell.'?? Es bleiben Dichter*innen und
Handwerker*innen. Die Dichter*innen, so konnte angenommen wer-
den, entsprechen ungefahr Mills Bild des Intuitionismus: Hier gibt
es Wahrheitsanspriiche, aber sie konnen nicht — oder nur durch Re-
ferenz auf mysteriose Mechanismen, d.h. Inspiration oder Intuition
— eingelost werden. Und in der Tat kann die Kritik &hnlich rekon-
struiert werden: Im ,Ton“ iiberzeugt Sokrates den Rhapsoden Ion,
dass dieser letztlich kein Wissen von dem habe, was er rezitiert,
wenn er Homer rezitiert. Uber Homer selbst wird keine Aussage in
dem Dialog gemacht; aber, wenn die Idee géttlicher Inspiration so
zu verstehen ist, dass sie analog zur Inspiration Ions durch Homer
aufzufassen ist, dann hat auch Homer kein Wissen. Und dies ist in

122 Mill, ,Whewell on Moral Philosophy“. Siehe auch Abschnitt 6.1.1.

261

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

der Tat sehr analog zu Mills (und Benthams) Kritik am Intuitio-
nismus. (Siehe Abschnitt 6.1.1.)

Der wichtigere Grund ist aber, dass die Zuordnung des Intuitio-
nismus zu Politiker*innen und Dichter*innen einer Fremdbeschrei-
bung Mills dieser Positionen entspricht — und auch Mill ist sich
dariiber im Klaren, dass der Anspruch ein anderer ist: Intuitio-
nist*innen beziehungsweise diejenigen, die Mill unter diesem Label
vereinigt, wollen in der Regel durchaus, dass in der Ethik Griinde
angegeben werden.'?3 Und hier liegt der Grund, warum die Hand-
werker*innen von Interesse sind: Die Behauptung der Handwer-
ker*innen entspricht der Strategie der Parallelisierung der Ethik
mit anderen Sichtweisen auf menschliches Tun und Denken, die von
einigen der Positionen, die Mill ,intuitionistisch® nennt, durchaus
in Form einer Selbstbeschreibung geteilt werden kann. Dies will ich
in diesem Anschnitt ausarbeiten und entsprechend wird die Kritik
an den Handwerker*innen im Vordergrund stehen. Im Folgenden
werde ich diese Strategie kurz skizzieren. Dabei werde ich in sehr
groben Ziigen vorgehen.

Wenn es darum geht, dass ethische AuBerungen mit Anspriichen
getatigt werden, die iiber den bloflen Ausdruck einer persénlichen
Einstellung hinausgehen, und dass diese Anspriiche zu Recht oder
zu Unrecht aufrecht erhalten werden, liegt der Vergleich mit den
Wissenschaften (oder den Kinsten) nahe — und natiirlich ist dies
auch ein Motiv in weiten Teilen der metaethischen Debatten im
20. Jahrhundert. Dem liegt zugrunde, dass es nicht besonders kon-
trovers zu sein scheint, dass und wie Wahrheitsanspriiche wissen-
schaftlicher Aulerungen zu Recht oder zu Unrecht aufrecht erhalten
werden konnen. Die Idee ist dann, dass die Ethik ein bisschen so
wie die Wissenschaft (oder die Kiinste) ist und dass die Spezifizie-
rung dessen, was mit ,ein bisschen so wie“ gemeint ist, es erlaubt,
gerechtfertigte Wahrheitsanspriiche fiir ethische AuBerungen zu be-
haupten.

Obwohl es um die Behauptung einer Analogie geht, gibt es in
Wirklichkeit zwei Richtungen, die eingeschlagen werden kénnen:
Einerseits kann die Analogie so verwendet werden, der Ethik die
Glaubwiirdigkeit der Wissenschaften zu iibertragen, indem gezeigt
wird, dass ethische und wissenschaftliche Diskurse ineinander tiber-

123 Siehe Mill, , Utilitarianism*, § 1.4.

262

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

gehen; dass wissenschaftliche Erkenntnisse ethische Relevanz ha-
ben; vielleicht sogar, dass ethische Begriffe letztlich mithilfe wis-
senschaftlicher Begriffe eingeholt werden konnen. Auf der anderen
Seite kann die Analogie das Spielfeld auch ebnen, indem gezeigt
wird, dass die Wissenschaft nicht in einer besseren Situation als die
Ethik ist; dass auch in der Wissenschaft kein Blick von der Sei-
te moglich ist; dass auch hier keine absolute Konzeption moglich
ist; und dann in der Konsequenz, dass, wenn wir unter diesen Um-
stdnden bereit sind, der Wissenschaft weiter Glaubwiirdigkeit zuzu-
sprechen, nichts dagegen spricht, auch der Ethik Glaubwirdigkeit
zuzusprechen.

Die Richtungen der Analogie sind entscheidend fur die Frage, ob
die Analogie im Sinne von Benthams oder Coleridges Tugend ver-
wendet wird: In einem Fall wird Wert darauf gelegt, dass sich auch
die Ethik an externen Mafstiben zu orientieren habe; im anderen
Fall wird gesagt, dass die Behauptung eines externen Mafistabes
auch im Falle der Wissenschaften nicht moglich wére. In einem Fall
werden ethische Wahrheitsanspriiche, um die es in beiden Féllen
geht, also auf externe MaBstédbe reduziert (oder zumindest fir sie
gedffnet), im anderen werden sie gegen sie immunisiert. Natiirlich
kann eine so kurze Skizze zweier Strategien niemals fair sein gegen-
iiber den Philosoph*innen, die sie tatsachlich verwenden — und ich
habe hier auch nicht den Anspruch. Ich habe kein Interesse, in die-
se Frage einzugreifen, sondern ihre Gemeinsamkeit — die Analogie,
egal in welche Richtung wir sie durchlaufen — in Frage zu stellen.
Beiden Strategien gemein ist ndmlich, dass Wahrheit und Wissen
in der Ethik nicht etwas grundsatzlich anderes ist, als Wahrheit
oder Wissen in den Wissenschaften oder Kiinsten. Ich mochte im
Folgenden weitere Gedanken aus den Frithdialogen heranziehen, die
diese Analogie in Frage stellen.

Die Vorstellung der Sophist*innen von der Ethik ist also mit der
Vorstellung der Handwerker*innen vergleichbar: Sophist*innen sind
iiberspitzt formuliert die Handwerker*innen der Ethik. Im Sinne der
oben behaupteten mehr oder weniger vorhandenen Aquivalenz zwi-
schen techne und episteme kann man vielleicht fiir uns heute auch
ergidnzen: Sophist*innen behaupten sich so mit Ethik zu beschafti-
gen wie Physiker*innen mit Physik. Sophist*innen sind also nicht
nur die Handwerker*innen, sondern auch die Wissenschaftler*in-
nen der Ethik. Ob diese Analogie immunisierend oder reduzierend

263

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

gemeint ist, spielt zunachst keine Rolle. Weil sie Expert*innen in
einer techne sind, sind sie nach eigener Auffassung als Lehrer*innen
in der Ethik geeignet. Zumindest in der Art, wie die Sophist*innen
Expert*innen in der Ethik sein wollen, gibt es aber in der Ethik
keine Expert*innen — und fiir Lehrbarkeit heifit dies: In der Art
und Weise, wie man Physik oder Medizin lehren oder lernen kann,
kann man Ethik nicht lehren (und auch nicht lernen).

Bevor ich dieses Thema in den Friithdialogen verfolge, gilt es nun
mogliche Missverstandnisse aus dem Weg zu raumen: Natiirlich will
ich nicht bestreiten, noch glaube ich, dass es in den Friihdialogen
bestritten werden soll, dass es vorkommt — und sogar haufig ist —,
dass wir bei anderen Personen ethischen Rat suchen. Diejenigen, bei
denen wir Rat suchen, sind aber zum Beispiel Menschen, von denen
wir meinen, dass sie bereits in einer dhnlichen Situation waren wie
diejenige, in der wir uns befinden: Thre Expertise beruht auf dem
Schicksal, vor ein ethisches Problem gestellt worden zu sein, das
eine Entscheidung von ihnen nétig gemacht hat, und nicht darauf,
den Gegenstandsbereich der Ethik besonders gut zu kennen. Dies
ist nur ein Beispiel, das verdeutlichen soll, dass nicht alles, was mit
,Expert*in“ gemeint sein kann, ausgeschlossen ist mit dem, was
hier gemeint ist.'?

Das zweite Missverstandnis, das aus dem Weg gerdumt werden
muss, ist dieses: Natiirlich gibt es zum Beispiel soziologische oder
psychologische Expert*innen — und diese konnen moralische Phéno-
mene zum Untersuchungsgegenstand haben. Eine Soziolog*in mag
die moralischen Kodizes unsere Gesellschaft besser beschreiben kon-
nen als ich — und auch eine Therapeut*in mag mir im Sinne einer re-
vealed value-Vorstellung tiber die Werte, an denen ich mich tatséch-
lich im Verhalten orientiere, unter Umstidnden etwas Informatives
sagen. Beide konnte man problemlos als Expert*innen bezeichnen.
Dass dies nicht das ist, um was es geht, sicht man spétestens daran:
Sobald das, was die Psycholog*in oder die Soziolog*in mir sagen,
gegen Zweifel abgesichert ist und als Tatsache behandelt werden
sollte, ist es wieder eine ethische Frage, was ich damit mache. Die-
sen eigentlich selbstverstédndlichen Punkt erwahne ich nur, weil es
Soziologie und Psychotherapie zur Zeit der Frithdialoge natiirlich
noch nicht gab und ich darauf hinweisen mochte, dass nach mei-

124 Siehe Fufinote 66.

264

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

nem Dafiirhalten Soziolog*in und Psychotherapeut®in (mehr oder
weniger) problemlos den Handwerker*innen im eigentlichen Sinne
zugerechnet werden koénnen und nicht den problematisierten So-
phist*innen. Sie sind Handwerker*innen und Wissenschaftler*innen
der Ethik in einem vollig unproblematischen Bereich.

Ein drittes Missverstdndnis muss ebenso vermieden werden: Nach
dem bisher Gesagten, konnte man die Auffassung vertreten, in der
Ethik konne es keine Expert*innen geben, weil Ethik zum All-
gemeinwissen (oder zu einem von allen erwarteten Kompetenzbe-
reich) zdahle. Genauso wenig, wie der Fragestellung, wie man Hem-
den mit einem Haushaltsbiigeleisen am besten biigelt oder Zwiebeln
mit Haushaltsmessern wiirfelt, eine methodisch geordnete Wissen-
schaft oder Kunst zugeordnet sei, sei dies eben in der Ethik der
Fall. Zweifellos gibt es unzihlige Handlungsbereiche, denen eine me-
thodisch geordnete Wissenschaft oder Profession zuzuordnen iiber-
trieben und unplausibel wére. Nichtsdestotrotz ist dies nicht alles,
was mit dem Ausschluss von Expertise an dieser Stelle gemeint ist.
Wenn es zum Beispiel Protagoras im gleichnamigen Dialog, den
ich ja bereits diskutiert hatte, darauf angekommen wére, seine Fé-
higkeit, Zwiebeln zu scheiden oder Hemden zu biigeln, zu einer me-
thodisch geordneten Kunst zu erheben, so wiirden wir dies vielleicht
unnotig oder albern finden. Aber wir hatten sicherlich nicht die Art
grundséatzlicher Bedenken, die Sokrates gegen dessen Anspruch, ein
Experte in ethischen Fragen zu sein, formuliert.

Das letzte Missverstdandnis deute ich hier nur an, weil ich es spater
gesondert ansprechen will: Nattrlich will Mill Platon als eine Art
(ethisches und philosophisches) Vorbild erscheinen lassen. Sowohl
in der Ethik als auch in der Disziplin, die die Ethik reflektiert gibt
es Menschen, die es besser machen und Menschen, die es schlechter
machen. Auch ich selbst habe ja im ersten Satz dieser Arbeit gesagt,
Mill sei ein aulergewohnlich guter Philosoph. Auch dafiir mochte
ich Raum lassen. Ich will also nur behaupten, dass diese Moglich-
keit, es besser und schlechter zu machen, nicht die Form einer Tech-
nik oder (wissenschaftlichem) Wissen hat und entsprechend nicht
die Form von der Art von Expertise, die damit verbunden ist. Sie
hat nattirlich stattdessen die Form von Tugenden.

Dies ist auch der eigentliche Punkt, der mir in diesem Abschnitt
wichtig ist. Moralisch richtig zu handeln besteht nicht oder zumin-
dest nicht allein in der Ausiibung einer Féahigkeit, Fertigkeit oder

265

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Kompetenz — sei diese nun einer methodisch geordneten Kunst zu-
zuordnen oder nicht. Ich méchte nun kurz auf die Griinde eingehen,
die dagegen sprechen, Ethik als Kompetenz, Technik, Fahigkeit,
Fertigkeit zu verstehen. Dies wird en passent auch deutlich ma-
chen, was hier mit Fahigkeit, Fertigkeit oder Kompetenz gemeint
ist — denn wie fast immer gibt es akzeptierte Verwendungsweisen
dieser Worter, die dem, was ich hier fiir Ethik ausschlieflen will,
nicht entsprechen.'?® Es gibt in den Frithdialogen drei mit einander
verwandte Argumente dagegen, Ethik als techne — als Fahigkeit,
Fertigkeit, Kompetenz — oder episteme — wissenschaftliches Wissen

zu verstehen. Diese mochte ich um ein viertes, wieder die Lehr-
barkeit betreffendes Argument ergéanzen.

Das erste Argument findet sich in ,Hippias I1“ Hippias wird zu-
néchst dargestellt als einer, der sich in allem, was mit Fahigkeiten
zu tun hat, fiir den Besten hélt:

Sokrates: [...] [E]s sollte mich wundern, wenn irgendeiner
von denen, die sich dort [in Olympia] in Leibestibungen zei-
gen, so furchtlos und fest vertrauend auf seinen Leib dort
hinginge zum Kampf, wie du sagst auf deinen Verstand.

Hippias: Ganz natiirlich, o Sokrates, daf} es mir so ergeht.
Denn seitdem ich angefangen, bei den Olympischen Spielen
mich im Wettkampf zu zeigen, bin ich noch auf keinen jemals
getroffen, der in irgendetwas vortrefflicher gewesen wére als
ich.126

Hippias soll paradigmatisch nicht nur fiir kérperliche, sondern fiir
alle Kiinste (Fahigkeiten, Fertigkeiten, Kompetenzen) stehen. Zu-
niachst werden Rechnen, Messkunst und Astronomie besprochen.
Aber Hippias’ Konnen geht noch sehr viel weiter, wie Sokrates be-
merkt:

[D]u bist ja in den meisten Kiinsten unter allen Menschen
der Weiseste, wie ich dich einmal habe rithmen horen [...].

125 Dies hat auch mit dem weiter unten angesprochenen Punkt zu tun, damit
namlich, dass der paradigmatische Fall, bei dem es darauf ankommt, dass wir
intolerant in der Frage sein sollten, ob ein bestimmter Begriff und nicht ein
anderer verwendet werden sollte, die Ethik ist. Stipulative Definition ist (vor
allem) in der Ethik nicht erlaubt.

126 Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Hippias I1“, 364a.

266

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

Du sagtest ndmlich, du wéarest einmal so nach Olympia ge-
kommen, dafl alles, was du an deinem Leibe hattest, deine
Arbeit gewesen wére. Zuerst der Ring, den du anhattest — da-
mit fingst du an —, wéire deine Arbeit gewesen, so dafl du also
auch Steine zu schneiden verstiandest, und noch ein anderes
Siegel deine Arbeit, und ein Badekratzer und ein Olflisch-
chen, die du selbst gemacht. Hernach auch die Schuhe, die du
anhattest, behauptetest du, selbst geschnitten zu haben und
den Mantel gewebt und das Unterkleid, und was allen das
Sonderbarste schien und der groBten Geschicklichkeit Aus-
stellung, als du sagtest, der Giirtel deines Unterkleides sehe
zwar aus wie die persischen der Vornehmen, diesen aber hét-
test du selbst geflochten. Uberdies héttest du Gedichte bei
dir gehabt, epische und Tragddien und Dithyramben, und
in Prosa gar viele und mancherlei ausgearbeitete Vortréige.
[...] Ich glaube aber auch noch vieles anderes vergessen zu
haben.'?”

Zum einen macht sich Sokrates sicher hier iiber die Prahlerei des
Hippias lustig. Zum anderen ist aber auch klar, dass pro argumen-
tum angenommen werden soll: Dort, wo es eine Fahigkeit gibt, ver-
figt Hippias tiber diese.

Ankntiipfend an die Frage, ob Odysseus oder Achilles der bes-
sere/vortrefflichere Mensch sei, wird zunéchst festgestellt, dass in
jeder der Kiinste, die Hippias besitzt, seine Kunst ihn sowohl da-
zu befdhigt, diese absichtlich gut auszuiiben wie auch absichtlich
schlecht: Liigen kann nur eine, die in dem Gebiet, iiber das sie
spricht, auch die Wahrheit sagen konnte;'?® absichtlich ein falsches
Rechenergebnis bekanntgeben kann nur diejenige, die das richtige
Ergebnis kennt; ein Mittel verabreichen, das den schnellen, schmerz-
haften Tod einer Patientin herbeifithrt, kann nur eine, die weif3,
welche Mittel helfen und welche Mittel schaden. Sokrates resiimiert
dies, indem er Hippias bittet, eine techne (Fahigkeit, Fertigkeit,

127 Ebd., ,Hippias II*, 368b-e.

128 Hier gibt es eine interessante Komplikation: Sokrates scheint zu meinen, dass
Achilles in der Odyssee aus guter Absicht heraus gelogen habe. Dem stimmt
Hippias zwar nicht zu, aber er gibt zumindest zu, dass man aus boser Absicht
die Wahrheit sagen konne: ,,Odysseus aber, wenn er wo die Wahrheit sagt, tut
er es in boser Absicht, und wenn er ligt, ebenso.” ebd., ,Hippias I1“, 371e. In
einer Hinsicht wird hier aber, wie deutlich werden wird, ein ahnliches Problem
angesprochen.

267

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Kompetenz) zu finden, bei der es sich anders verhalt: ,Gewi}, du
wirst keine finden, Freund, denn es gibt keine!?

Die Frage kann nicht nur in Bezug auf die Fahigkeiten selbst ge-
stellt werden, sondern auch in Bezug auf die Personen, die diese
besitzen: Bei allen Féahigkeiten, die es gibt, scheinen wir — dies legt
der Rest des Dialoges nahe — diejenigen fiir die Besseren zu hal-
ten, die absichtlich'® das Schlechte zu tun in Lage sind, gegeniiber
denen, die das Schlechte unabsichtlich tun. Dies wird von Sokrates
an einer Reihe von Beispielen durchexerziert, bevor er es auf die
Seele und den Menschen iibertragt. Hier wird diese Struktur unak-
zeptabel, weil , gut” nicht mehr im Sinne von ,féhig“, sondern im
Sinne von ,ethisch gut“ verstanden wird."?! Wihrend diejenige, die
absichtlich schlecht lauft, eben eine gute Laufer*in ist, ist diejeni-
ge, die zum Beispiel mit Absicht ungerecht ist, einfach ungerecht.
Sie besitzt keine Gerechtigkeitsfahigkeit in besonders hohem Mafle,
gegen deren Gebrauch sie sich entscheidet. Fiir Hippias bedeutet
das, er ist zwar dadurch, dass er alle Fahigkeiten besitzt, die man

129 Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Hippias I1*, 369a. Wir miissen hier
Sokrates nicht vollstandig zustimmen, damit der eigentliche Punkt bestehen
bleibt: Vielleicht kann ein Pitcher im Baseball nicht mehr auf die gleiche
Weise daneben werfen, wie eine Person, die diese Sportart nie ausgeiibt hat.
Und im Bereich der Sprache, die ich weiter unten diskutieren werde, mag es
dhnliche Beispiele geben — auch wenn Sprache ein Grenzfall ist und es, wie
weiter unten deutlich wird, darauf ankommt, was damit gemeint ist, bevor
wir sagen sollten, Sprache sei eine Féahigkeit. In jedem Fall mag es durchaus
Fahigkeiten geben, die unser Tun auf eine Weise strukturieren, von der wir
uns nicht distanzieren konnen. Moglicherweise ist der Begriff der Absicht-
lichkeit aufgrund seiner umstrittenen Rolle in der heutigen Handlungstheorie
und seiner fraglichen Beziehungen zu entsprechenden altgriechischen Wor-
tern, die hier nattrlich relevant sind, in diesem Sinne ein ungliickliches Wort.
Vielleicht ist es sinnvoller, zu sagen, bei der Moralitiat sei das Bemithen um
die richtige Ausiibung normativ vorgeschrieben (und nicht nur psychologisch
oder physisch unumgénglich wie im Falle des Pitchers oder von Sprachen).
Weiter unten spreche ich davon, dass eine moralische Betrachtungsweise eben
nicht nur konstitutiv fur bestimmte Handlungen in bestimmten Situationen
ist, wie dies von Fahigkeiten gesagt werden kann, sondern eben auch norma-
tiv bezichungsweise regulativ. Dies gilt weiterhin, selbst wenn es Fahigkeiten
gibt, deren Erwerb es psychologisch oder physiologisch oder in einer anderen
Hinsicht unmoglich macht, so zu handeln als hiatten wir sie nicht.

130 Siehe Fufinote 129.

131 Vgl. Wolf, Die Suche nach dem guten Leben. Platons Frihdialoge, S. 59-63.

268

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

besitzen kann, ein fihiger, aber dadurch noch nicht unbedingt ein
guter Mensch.

Was im ,Hippias I1¢ iiber Techniken gesagt worden ist, gilt, so
hatte ich mehrfach angedeutet, auch fir eine bestimmte Art von
Wissen, namlich episteme, und driickt sich aus in dem Sprichwort:
,Wissen ist Macht“. Eine Person, die tiber Wissen verfligt, das sich
zum Beispiel fiir die Formulierung hypothetischer Imperative — in
konstitutiver Lesart und in kausaler Lesart — verwenden lésst, hat
eine Moglichkeit, absichtlich schlecht zu handeln, wo eine Person,
die dieses Wissen nicht hat, dies nur unabsichtlich tun kann. Ent-
sprechend miissen Philosoph*innen, die einen ethischen Kognitivis-
mus vertreten wollen, der Erkennen in einer der episteme analogen
Weise versteht, Urteilsexternalist*innen sein.'?

Dies ist nicht nur deshalb unattraktiv, weil wir dann, selbst wenn
wir es schafften, eine Person, die im Begriff ist, das Schlechte zu
tun, davon zu iiberzeugen, dass dies das Schlechte ist, es eine vol-
lig kontingente zweite Frage wére, ob sie auch motiviert ist, es zu
unterlassen.'® Was diese Position aber hauptsdchlich unattraktiv
macht, liegt nicht auf der Seite derjenigen, die wider besseres Wis-
sen unmoralisch handelt, sondern zumindest auf den ersten Blick
auf Seite derjenigen, die moralisch handelt: wir miissten namlich
bei ihr ein zusétzliches, von den Begriindungen der moralischen
Richtigkeit unabhédngiges motivationales Element annehmen, das
ungefahr die Form hat: Was auch immer das moralisch Richtige ist,

132 Z. B. Sigran Svavarsdéttir. ,Moral Cognitivism and Motivation“. In: The
Philosophical Review 108.2 (1999), S. 161-219. Und bei Michael Smith ist
dies eine der drei unvereinbaren Thesen des moral problem: Smith, The Moral
Problem, Kapitel 1.

133 Und dies ist natiirlich auch der Grund, warum Kohlberg, nachdem er mo-
ralische Entwicklung als die Entwicklung einer Fahigkeit, der moralischen
Urteilskompetenz namlich, gefasst hat, sagen muss, dass die Entwicklung der
entsprechenden Handlungsbereitschaft damit noch offen ist. Lawrence Kohl-
berg und Daniel Candee. ,Die Beziehung zwischen moralischem Urteil und
moralischem Handeln“. In: Die Psychologie der Moralentwicklung. Hrsg. von
Wolfgang Althof. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1996. Auch in Kohlbergs
Modell wird Ethik im Wesentlichen mit (kognitiven) Fahigkeiten identifiziert.
Lawrence Kohlberg. ,,Moralische Entwicklung“. In: Die Psychologie der Mo-
ralentwicklung. Hrsg. von Wolfgang Althof. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
1996. Ich hatte bereits darauf hingewiesen, warum ich denke, dass das, was
ich hier daran kritisiere, mit Gilligans einflussreicher Kritik kompatibel ist.
Siehe Fufinote 66.

269

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

ich habe eine Motivation, es zu tun. Dieser Wunsch héatte aber die
Form eine Fetisches: Wir sollen das moralisch Richtige nicht deshalb
tun, weil es unter einen bestimmten Begriff, den Begriff des Morali-
schen, féllt, sondern deshalb, weil es sich mit moralischen Griinden
begriinden ldsst.'3* Natiirlich gibt es andere Méglichkeiten. McDo-
well zum Beispiel kann man so lesen, dass das moralische Wissen
eben ein solches Wissen sei, das sich nicht ohne eine entsprechende
emotionale Sensibilitit erwerben lasse.'® Analog dazu kénnte man
auf der Seite der Fahigkeiten sagen: Die moralischen Fahigkeiten
seien eben solche, deren Besitzer*in die Entscheidung dariiber, ob
sie sie austiben soll oder nicht, nicht treffen kann. Auf diese Stra-
tegie werde ich eingehen, sobald ich die anderen Argumente kurz
umrissen habe, die in den Frithdialogen dagegen genannt werden,
dass das gute Handeln die Ausiibung einer Fahigkeit sei.

Eine andere Strategie ist es, den Wechsel in der Bedeutung von
,eut® beim Ubergang von der Lauferin zur Seele von ,fihig“ zu
,moralisch gut“ einfach zu verneinen — oder besser gesagt: zu ver-
neinen, dass zwischen ,fahig“ und ,moralisch gut®“ ein Bedeutungs-
unterschied vorliegt. Es sei lediglich so, dass hier der Ubergang
von einer Personenbeschreibung, von der wir uns distanzieren kon-
nen (Lduferin, Arztin), zu einer solchen, von der wir uns nicht di-
stanzieren kénnen (Mensch, Seele) gemacht wiirde. Oder anders
ausgedriickt: Wéhrend die spezifischen Fahigkeiten eben fiir be-
stimmte Teilbereiche menschlichen Handelns gelten, gibt es allge-
mein menschliche Fahigkeiten, zu denen die Moral zéhlt, die fiir alle
Lebensbereiche gelten. Diese Fahigkeiten nennen wir zwar ,, Tugen-
den“, aber es spricht nichts dagegen, dass sie ansonsten die Form
von Féhigkeiten haben; statt von ,, Tugend der Besonnenheit“ oder
,Tugend der Gerechtigkeit kénnten wir auch von ,Fahigkeit zur
Besonnenheit* und , Fahigkeit zur Gerechtigkeit® reden.

Zunéchst lasst sich festhalten, dass in den Frithdialogen diese
Ausweitung des Fahigkeitenbegriffes explizit abgelehnt wird. Dies
zeigt sich zum Beispiel im ,Ion“, in dem es oberflachlich um die

134 Laura Hinn nennt urteilsexternalistische Vorstellungen dieses Formates ent-
sprechend abwertend ,,Zusétzliche-Wunsch-Theorien®. Siche Laura Hinn.
,Dissertation“. Im Erscheinen. Siehe auch R. Jay Wallace. , Three Concepti-
ons of Rational Agency“. In: Ethical Theory and Moral Practice 2.3 (1999),
S. 217-242.

135 Siehe zum Beispiel McDowell, , Might There Be External Reasons*.

270

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

Frage geht, ob Rhapsodie — so wie Ion sie betreibt — eine Kunst ist.
Ahnlich wie auch in der Priifung des Orakelspruches beansprucht
der Rhapsode Ion iiber das ethisch Gute zu reden — indem Ion Dich-
tungen, in denen es tiber das ethisch Gute geht, vortrédgt und inter-
pretiert, muss er, grob gesprochen, tiber das Gleiche verfiigen wie
die Dichter — sei es nun Inspiration oder Féahigkeit. Im ,,Ion“ geht
es Sokrates darum zu zeigen, dass die Rhapsodentétigkeit nicht auf
einer Féahigkeit beruhen kann, weil der Gegenstandsbereich einer
Fahigkeit nicht so weit sein darf, dass es das menschliche Handeln
als Ganzes umfasst'®. Ursula Wolf fasst den Gedanken, um den es
im ,Ion* geht, so zusammen:

Das begriindete Wissen und das praktische Verfiigenkénnen,
das die techne auszeichnet, beruht also gerade auf einer schar-
fen Abgrenzung der Gegenstandsbereiche, die jeweils durch
die Aufgabe der techne, ihr ergon bestimmt sind, das fir die
Ganzheit der jeweiligen techne verantwortlich ist. [...] Wie wir
noch des ofteren sehen werden, steht der techne-Charakter
der Politik in Frage, weil das Wohl der Polis und ihrer Biirger
im ganzen, das sie zur Aufgabe hat, kein durch eine zusam-
menhéngende Regelmenge umschriebener und von anderen
abgegrenzter Gegenstand, sondern der Inhalt des gesamten
ethischen Wissens ist.'?"

Bereits mehrfach wurde angedeutet, dass es fraglich sei, ob Ethik
methodisch in dem Sinne betrieben werden kénne, wie eine Wissen-
schaft methodisch betrieben wird. Hier nun liefert Ursula Wolf mit
Sokrates einen weiteren Grund dafiir: Wissenschaften und Kiins-
te konnen deswegen methodisch betrieben werden, weil es hier ein
ergon gibt, das einen begrenzten Gegenstandsbereich individuiert
und strukturiert. Ethik kann nicht in der Hinsicht methodisch be-

136 Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Ion“. Noch darf er zu eng sein,
was aber hier nicht von Bedeutung ist: Ton behauptet, ausschliellich Homer
auslegen zu konnen (und in der Auslegung von Homer die Gesamtheit des
menschlichen Guten zum Ausdruck bringen zu konnen). Tons Téatigkeit hétte
nach Sokrates auch aus dem Grund nicht die Form einer Fahigkeit, sofern sie
sich nicht auf andere Dichter iibertragen liefie.

137 Wolf, Die Suche nach dem guten Leben. Platons Frihdialoge, S. 56f. Dass
Wolf hier von ethischem Wissen spricht, soll nicht irritieren: Es wurde von
ihr bereits ausgeschlossen, dass dieses Wissen die Form einer episteme habe.

271

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

trieben werden, weil hier das ergon nicht spezifisch!’® ist und der
Gegenstandsbereich prinzipiell unbegrenzt.' Dies kann man in Be-
zug auf verschiedene Arten und Weisen das ethische Gute zu fassen,
unterschiedlich formulieren: Der kategorische Imperativ teilt eben
jede meiner Handlungen ein in die Kategorien des Verbotenen, des
Gebotenen und — je nach Interpretation — des Erlaubten; die Be-
sonnenheit oder die Gerechtigkeit der Tugendhaften ist eben poten-
tiell in jeder ihrer Handlungen gefordert; und natiirlich lasst sich
auch im Konsequentialismus kein Bereich von Handlungen finden,
in welchem wir prinzipiell davon befreit wéren, unsere Handlungen
auf ihre Konsequenzen hin zu priifen.'40

Damit hangt auch der letzte Punkt zusammen, der wieder mit der
Lehrbarkeit zusammenhingt, und das ist das Problem der Ubung.
Uben und Einiiben muss in der Ethik zumindest etwas anders funk-
tionieren, als in den Kiinsten und bei den Fahigkeiten. In den Kiins-
ten kann ich mich (weil es einen eingegrenzten Gegenstandsbereich
und ein ergon gibt) in spezifische Situationen begeben, in denen
genau die Schwéche, die ich in der entsprechenden Kunst oder Fa-
higkeit habe, betont wird, und durch wiederholte Versuche, die Fa-
higkeit in dieser Situation anzuwenden, die Fahigkeit oder Kunst
verfeinern. In der Ethik funktioniert dies nur begrenzt: Dilemma-
geschichten im Ethikunterricht beispielsweise mogen dazu geeignet
sein, die Unterschiede zwischen verschiedenen Ansatzen der nor-
mativen Ethik beziiglich ihrer tragbaren oder nicht tragbaren Im-
plikationen klar zu machen. Zu besseren Menschen machen sie die

138 Natiirlich kénnte man Begriffe wie ,,eudaimonia® oder ein respektvolles Zu-
sammenleben oder Ahnliches als ergon angeben. Der Punkt wére dann, dass
dieses ergon unbestimmt bleibt (siche Wolf, Die Suche nach dem guten Leben.
Platons Frihdialoge, Kapitel 6) bezichungsweise dass die Bestimmung des er-
gon dort, wo es sinnvoll erscheint, nach einem solchen zu suchen, bereits selbst
eine ethische Aufgabe ist.

139 Siehe dazu auch Mills Auseinandersetzung mit dieser Frage, die ich Ab-
schnitt 4.3.2 behandele.

140 In diesem Sinne koénnen wir, anders als dies James’ transzendentale Idealistin
meint, keine moralischen Ferien machen. Wir kénnen zwar , Ferien“ von unse-
rem Diétplan oder unserer bibliographischen Genauigkeit machen, aber nicht
moralische Ferien. Vgl. James, Pragmatism and other Essays, S. 35f. Die Ent-
scheidung zum Beispiel, jetzt einmal die Belange anderer zu ignorieren und
die eigenen Interessen in den Vordergrund zu stellen, ist keine Entscheidung
jetzt einmal aus dem Bereich des Moralischen auszutreten, sondern es ist
selbst eine moralische Entscheidung.

272

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

so Uberlegenden aber sicherlich nicht notwendigerweise. Gleiches
gilt in anderen Féllen: Wenn ich bemerkt habe, dass ich am Grab
des Freundes nicht die Trauer habe empfinden koénnen, die ange-
bracht gewesen ware, und sich die darauf folgende Beileidsbekun-
dung falsch und oberflichlich angefithlt hat, dann ist das Rezept
hierfiir nicht, einfach haufiger zu Beerdigungen von geliebten Men-
schen zu gehen. Wenn ich merke, dass ich ein Problem habe, mich zu
entschuldigen, wenn ich Menschen auf eine persénliche Weise ver-
letzt habe, dann ist das Rezept auch hier nicht, Menschen einfach
héufiger zu verletzen, um zu iitben, mich zu entschuldigen.

Ich wiirde durchaus zugestehen, dass zum Beispiel Literatur et-
was sein kann, in dem wir tragische Situationen nachempfinden
konnen, ohne dass wir sie selbst erleben miissen. Wichtig scheint
mir aber, dass dies nicht die gleiche Struktur und Funktion hat,
wie Ubung im Falle von Féhigkeiten. Zum Beispiel kann auch Ab-
stumpfen gegentiber oft zur Kenntnis genommenem Unrecht als eine
Art Ubung gesehen werden.

Dies alles soll nicht bedeuten, dass Ubung nicht doch eine Rolle in
bestimmten Bereichen des Ethischen — solchen Bereichen vielleicht,
in denen es auch um Selbstdisziplinierung geht — spielen kann. Ich
wollte nur darauf hinweisen, dass ihre Rolle mittelbarer oder auf
kompliziertere Weise mit der eigenen Verbesserung zu tun hat, als
dies bei den Fahigkeiten der Fall ist.

Ich nehme an, viele wiirden trotz dieser Gedanken im Anschluss
an den ,Hippias II* daran festhalten wollen, dass der Bereich des
Ethischen genauso wie alle anderen praktischen Bereiche tiber Fa-
higkeiten strukturiert sei. Ich hatte bereits gesagt, ich will keine
Worte sanktionieren und Begriffe aus dem weiten Begriffsfeld der
Fahigkeiten werden ja tatséchlich in sehr viel weiterer Weise ge-
braucht als meine verhdltnisméflig strenge Eingrenzung nahelegt:
Wir reden von der Stromleitfdhigkeit von Kupfer, von der spezi-
fischen Warmekapazitit von Wasser, von der Leidensfdhigkeit von
Tieren. Und natiirlich wurde auch gesagt, der Mensch sei ein Tier,
das zur Vernunft oder zur Moral oder zur Kultur oder zur Empfin-
dung hoherer Freuden als Schweine fihig sei. Genauso reden wir in
Bezug auf einzelne Menschen auch in moralischer Hinsicht manch-
mal von Fahigkeiten: ,Er war des Mitgefiihls unfiahig.“

In vielen dieser Fille konnte vielleicht ,,Disposition“ an Stelle von
,Féahigkeit“ verwendet werden. Den Begriff |, Fahigkeit“ zu wéihlen

273

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

erfiillt aber nattirlich eine rhetorische Funktion: Kupfer kann dazu
benutzt werden, Stromkabel herzustellen und Wasser fiir Heizun-
gen. Davon zu reden, dass Tiere zur Empfindung von Leid fdhig
sind, analogisiert das Leid von Tieren mit dem, was beim Men-
schen ,kognitive Fahigkeiten genannt wird. Und natiirlich macht
es auch rhetorisch einen Unterschied, ob ich von der Disposition
des Menschen zur Vernunft oder von seiner Féhigkeit zu derselben
rede. Das Wort ,Féhigkeit“ deutet hier (neben anderen Dingen)
zumindest auch an, dass es sich um eine gute Disposition handelt.
,Gute Disposition“ kommt natiirlich auch sehr nahe an das, was
Aristoteles in der Nikomachischen Ethik beschreibt, wenn er die
psychologische Kategorie, der die Tugenden zuzuordnen sind, von
Fihigkeiten abgrenzt.'*! Natiirlich ist die Giite der Vernunft nicht
wirklich nicht-zirkuldr auf den Punkt zu bringen — genauso wenig
wie die Giite der Moral oder der Kultur. Aber es ist selbstverstand-
lich trotzdem génzlich unproblematisch an der Redeweise festzu-
halten, der Mensch sei zur Vernunft oder zur Moral fahig.
Natiirlich folgt aus der Aussage, dass der Mensch in diesem Sinne
zur Moral fihig ist, nicht, dass meine Moralitit eine Fahigkeit (oder
eine Menge von Féhigkeiten) von mir ist. Aber auch dies mag man
weiterhin behaupten wollen. Hier spielt vielleicht eher der Wunsch
nach handlungstheoretischer Eleganz eine Rolle: Es wére sicher sehr
schon, wenn wir fiir jede Handlung (und jede Sichtweise auf Hand-
lungen als Handlungen) sagen kénnten, dass sie durch Unterord-
nung unter eine Fahigkeit strukturiert sei, die mit den Begriffen des
Gelingens und Misslingens (die wiederum durch das ergon bestimmt
werden) den einzigen Mafistab zur Verfiigung stellt, nach dem die-
se Handlung bewertet werden kann. Ich kann dieses Motiv durch-
aus verstehen. Der Punkt, den man in diesem Fall nicht aus den
Augen verlieren sollte, ist aber, dass es sich dann um Fahigkeiten
einer in entscheidender Hinsicht anderen Form handeln muss, als
die Fahigkeiten der alltdglicheren Form, die unsere anderen Hand-
lungen strukturieren: Moralische Fahigkeiten miissten Fahigkeiten
sein, (1) deren Ausiibung oder nicht-Ausiibung'*? nicht der Ent-

141 Siehe Aristoteles, NE, 1105b-1106a.

142 In vielen Fillen ist es vielleicht sinnvoller von deren besserem oder schlech-
terem, bemiihterem oder gleichgtiltigerem Ausfiihren zu sprechen: Das Argu-
ment bleibt das gleiche.

274

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

scheidung der Handelnden unterliegt,*? (2) die anders als andere
Fahigkeiten keinen eingegrenzten Gegenstandsbereich haben, weil
sie (3) kein bestimmbares ergon haben, und die deswegen (4) nicht
durch methodisches Uben erworben werden konnen. Zusétzlich kon-
nen wir unter Bezug auf das Vorherige sagen: Es miisste sich um
Fahigkeiten handeln, denen (5) prinzipiell keine methodische Kunst
oder Wissenschaft zuzuordnen wére, sodass es (6) keine Expertin-
nen fir diese Féhigkeiten geben kann, die den Kunstverstdandigen
in den anderen Kiinsten entsprechen wiirden. Wenn es trotz dieser
Unterschiede weiterhin Griinde daftr gibt, zu sagen, die Struktur
einer Handlung als moralischer Handlung sollte so verstanden wer-
den wie die Struktur einer Handlung als Ausiibung einer Féhigkeit,
spricht meines Erachtens nichts dagegen'**. Ich selbst werde aber an
den wenigen Stellen, in denen der Fahigkeitenbegriff im Rest dieses
Textes noch vorkommt, diesen in der strengeren Variante verstehen,
also so, dass (1) Fahigkeiten jeweils zwei Handlungsmoglichkeiten

143 Weil wir nicht sagen wollen, die absichtlich ungerecht Handelnde habe eine
grofere Féahigkeit zum gerechten Handeln, als die versehentlich ungerecht
Handelnde. Wenn wir dies namlich sagten, misste zur gerecht Handelnden
etwas liber die Féahigkeit Hinausgehendes dazu kommen — und die gerechte
Handlung wére nicht mehr blof§ durch Fahigkeiten strukturiert.

144 Inhaltlich meine ich aber gibt es zumindest ein Grund, den Begriff der Fa-
higkeit fiir etwas anderes zu reservieren: es ist sinnvoll, zu sagen, dass mit
dem Aufzeigen einer moralischen Kategorie fir Handlungen auch in diesem
Fall das Gegenteil — die moralisch schlechte Handlung — konstituiert wird.
Nur wer diese praktische Kategorie besitzt, kann ihr wissentlich entgegen
handeln: Nur wer weif}, wie man Menschen respektvoll behandelt, kann zum
Beispiel effizient beleidigen. (Man kénnte so weit gehen zu sagen, dass das,
was Judith Butler in Burning Acts, Injurious Speech (Judith Butler. ,Bur-
ning Acts, Injurious Speech®. In: Ezcitable Speech. A Politics of the Perfor-
mative. New York, London: Routledge, 1997, S. 43-69) beschreibt, sogar die
Bedingungen von Habermas fir kommunikativen und nicht instrumentellen
Sprachgebrauch erfiillt: Zumindest bestimmte Formen der hate speech funk-
tionieren eben dadurch, dass sie in ihrer illokutiondren Rolle als hate speech
verstanden werden — die Perlokution wird in diesen Fallen also nicht ver-
schleiert, indem die Rede eine illokutiondre Form hat, die der Perlokution
widerspricht, wie dies beim instrumentellen Sprachgebrauch nach Habermas
der Fall ist. Wer hate speech verwendet, hat nicht einfach einen Mangel an
Féhigkeiten.) Von Féahigkeiten zu reden wiirde demnach der Handelnden auch
hier beide Handlungsmoglichkeiten eréffnen. Gerade also, weil wir den Begriff
der Fahigkeit gut verwenden kénnen, um die mit moralischen Kategorien tak-
tisch Verfahrende zu beschreiben, sollten wir den Begriff nicht verwenden, um
die moralisch Handelnde zu beschreiben.

275

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

ihrer Besitzerin konstituieren; dass (2) Fahigkeiten sich auf einen
eingeschrankten Gegenstandsbereich beziehen, der (3) durch ein er-
gon strukturiert ist; dass (4) Fihigkeiten durch Ubung erworben
werden konnen; dass (5) fir Fahigkeiten zumindest im Prinzip eine
methodische Kunst gefunden oder erfunden werden kénnte — selbst
wenn dies fiir einige Fahigkeiten albern erscheinen mag; und dass
(6) es daher fiir alle Fahigkeiten, die es in diesem Sinne des Wortes
gibt, im Prinzip Expert*innen und professionsméfige Lehrer*innen
geben kann.

Was ist aber mit begrifflichen Fahigkeiten? Auf der Ebene dich-
ter moralischer Begriffe — auf der Ebene unserer Bewertungen also
— spiegelt sich das, was fir Handlungen gesagt wurde, natiirlich.
Diesen Punkt hatte ich in Fufinote 125 versucht zu machen, in-
dem ich sehr abkiirzend gesagt hatte, stipulative Definition sei in
der Ethik nicht erlaubt. Gemeint ist folgende Entsprechung: Weiter
oben ging es um die im ,,Hippias IT* thematisierte Feststellung, dass
yabsichtlich schlecht Handeln* zwar im Falle von Fahigkeiten auf
die Féahigkeit der Handelnden schlieflen ldsst, dass es aber, wenn
»schlecht® im Sinne von ,moralisch schlecht* verstanden wird, na-
tirlich nicht auf die Tugendhaftigkeit der Handelnden geschlossen
werden kann. Dem entspricht etwas auf der Ebene der Begriffe und
zwar, dass die Anwendung eines moralischen Bewertungsbegriffes
auf eine Handlung von der Sprecherin als nicht optional verstanden
wird. Es macht einen Unterschied, ob der Vélkermord an den Herero
als solcher bezeichnet wird, oder ob ich von tragischen Ereignissen
spreche. Umgekehrt wurde der Slogan von Teilen der Friedensbewe-
gung, Soldaten seien Mérder, unter dem Ausdruck von Emporung
von den Offentlichkeitsabteilungen der Berufsarmeen verschiedener
Lander zurtickgewiesen; es wurde nicht einfach gesagt: Wir haben
eine andere ebenso zulassige Ebene der Beschreibung der Handlun-
gen. Man kann dies unter Verweis auf Anscombe'*® auch so sagen:
Wiéhrend das Wesen einer Handlung als Handlung auch von der
Beschreibungsweise der Handlung durch die Handelnde abhéngt,
legt die Sprecher*in einer moralischen Auflerung darauf Wert, dass
eine bestimmte Beschreibungsweise nicht optional ist und bei der
Bestimmung des Wesens der Handlung eine Rolle spielen muss.

145 Vgl. G. Elizabeth M. Anscombe. Intention. Cambridge, Massachusetts und
andere: Harvard University Press, 2000, § 23ff.

276

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

Es wurde in Bezug auf dichte Begriffe in diesem Zusammenhang
hiufig darauf hingewiesen, dass sich die evaluative Komponente
nicht von der beschreibenden trennen lasse. Eine, der Grausamkeit
vorgeworfen wird, kann nicht einfach sagen, sie teile die Beschrei-
bung, lehne aber die daraus resultierende Bewertung ab: Sie kann
Grausambkeit nicht stipulativ zu einem Begriff mit blof8 deskriptivem
Gehalt umdefinieren, blofl weil dies ihren Kommunikationsinteres-
sen entspricht, sondern sie muss, wenn sie der Bewertung entgehen
will, das Urteil, die Handlung sei grausam, zuriickweisen. So zumin-
dest sieht es die Vorwerfende. Eine bestimmte — namlich die richti-
get6 — Beschreibungsweise einer Handlung in moralischer Hinsicht
ist nicht optional, ganz gleich welche anderen Handlungsbeschrei-
bungen beziiglich der Handlung auch immer sonst noch wahr oder
sinnvoll sein mégen.

Man mag also sagen, dass dichte moralische Bewertungsbegriffe
nicht blo konstitutiv fiir unsere moralische Praxis der Bewertung
sind, sondern auch gleichzeitig normativ oder regulativ — und zwar
in einer Weise, die sich nicht einfach in Komponenten aufteilen lasst,
weil wir sonst im Urteilsexternalismus landen wiirden. Diese Dop-
pelrolle mag mit dem Wort ,kategorisch“ bezeichnet werden. Das
Problem, dass moralische Giite sich nicht als Ausdruck einer Féhig-
keit verstehen lésst, ldsst sich auf der Seite der Begriffe entsprechend
so formulieren: Lediglich die konstitutive Rolle, die unsere dichten
Begriffe fiir unsere moralische Bewertungspraxis spielen, lasst sich
mit einigem Recht auf unsere Fahigkeit zur Verwendung dieser Be-
griffe zurtickfithren. Und mit dieser Fahigkeit geht die Féhigkeit
zum taktischen Gebrauch dieser Begriffe einher: Ich kann nun, um
das obige Beispiel zu wiederholen, sagen ,Soldaten sind Morder®,
auch wenn mir klar ist, dass ich damit eigentlich eine rhetorische
Zuspitzung eines von mir wahrgenommen Missstandes betreibe.

146 Zu diesem Punkt passt auch eine Beobachtung aus dem ,Protagoras®, die
unter dem Begriff der Einheit der Tugend gefasst wird. Dort wird behauptet,
dass eine Handlung nicht gleichzeitig Ausdruck eines Lasters und einer Tu-
gend sein konnte. Auf dichte Begriffe iibertragen wirde dies bedeuten: Die
Verwendung eines negativ-bewertenden moralischen dichten Begriffes schliefit
die Verwendung eines positiv-bewertenden moralischen dichten Begriffes aus.
Meiner Einschétzung nach stimmt dies, was unsere Alltagspraxis angeht,
nicht vollig, aber es gibt durchaus Tendenzen, die in diese Richtung gehen.
Siehe Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,,Protagoras®, 328d-333d.

277

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Ihre normative Rolle hingegen — das heifit, dass mit dem Be-
eriff der Grausamkeit die Auffassung einer Handlung als moralisch
verwerflich vorgeschrieben ist — ldsst sich nicht so einfach auf eine
Féahigkeit zuriickfiihren. Ich halte mich zum Beispiel fiir fahig, um
mich noch einmal auf Whewell zu beziehen, den Begriff der Keusch-
heit!*" zu verstehen und auch anwenden zu kénnen — ich kénnte ihn
zum Beispiel in einer fiktiven Erzdhlung der Teilnehmerin an einem
Amerikanischen purity ball als Erklarung fiir ihre Teilnahme an ei-
ner solchen Veranstaltung in den Mund legen. Ich kénnte ihn gegen-
iiber Menschen, die Keuschheit als moralische Kategorie verwenden
auch taktisch einsetzen. Ich weifl also auch, dass von einer, die den
Begriff der Keuschheit (oder den der Unkeuschheit) verwendet, eine
moralische und damit auch emotionale Bewertung abgegeben wird,
und ich bin auch bereit zuzugestehen, dass ich das, was sie sagen
will, wenn sie etwas als , keusch“ bezeichnet, nicht verstehen wiirde,
wiirde ich die Bewertung, die sie dabei abgibt, tiberhoren. In die-
sem Sinne ldsst sich die evaluative Komponente tatsichlich nicht
von der deskriptiven trennen.

Dies ist aber auch schon alles, was ich sagen kann, wenn ich meine
Fahigkeit, einen dichten bewertenden Begriff zu verwenden, auf ihre
konstitutive Rolle fir mein Verwenden dieses Begriffes beschrinke.
Dies kommt mir bei , keusch“ natiirlich gerade recht; aber auch nur,
weil der Begriff der Keuschheit ein Begriff ist, mit dem ich keiner-
lei moralische Bewertung verbinde. Die Frage, ob ich den Begriff
der Keuschheit (oder der Unkeuschheit) ganz generell verwenden
und die moralische Bewertung akzeptieren sollte, wenn ich seche,
dass eine Verwendung hier regelgemafl ware, wird mit der Fokus-
sierung auf seine konstitutive Rolle fiir den Kommunikationserfolg
eben nicht beantwortet. Von dichten moralischen Begriffen, von de-
nen ich meine, dass sie wirklich zum Beispiel moralische Missstdnde
ausdriicken, hingegen wiirde ich sagen, dass ich einen Begriff, wenn
ich sehe, dass seine Verwendung hier regelgeméfl wére, auch an-
wenden und die moralische Bewertung akzeptieren muss. Sie gelten
kategorisch und das heifit, dass bei ihnen konstitutive Rolle und
regulative Rolle nicht getrennt werden kénnen (wenn wir nicht im
Urteilsexternalismus landen wollen).

147 Siehe Abschnitt 6.1.1.

278

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

Natiirlich wird auch von anderen Fallen im Bereich des Begriff-
lichen gesagt, hier seien die Regeln, um die es geht, sowohl nor-
mativ als auch konstitutiv zu verstehen. Dies sei eben doch kein
Alleinstellungsmerkmal der Ethik. Besonders fundamental ist hier
vielleicht die Logik: Man kann vielleicht sagen, der Satz vom ausge-
schlossenen Widerspruch sei normativ und gleichzeitig konstitutiv
fiir unser Denken. Dies bin ich bereit zu akzeptieren. Ich hatte auch
nicht gesagt, es handele sich hier um ein Alleinstellungsmerkmal der
Ethik, sondern es unterscheide die Ethik von einem anderen Modell
menschlichen Handelns.!*® Wenn logische Regeln in dieser Hinsicht
ethischen Regeln dhneln, heifit das nur, dass auch hier von logischen
Fahigkeiten (oder gar einer Fahigkeit, sich selbst nicht zu widerspre-
chen) zu reden, problematisch ist. In der Tat gébe es fiir logische
Fahigkeiten auch die anderen Probleme eines nicht bestimmbaren
ergon, eines nicht eingrenzbaren Gegenstandsbereiches, ein Problem
zu fassen, was es heiflen konnte, logische Fahigkeiten systematisch
einzuiiben. Und dies hiefle auch, dass wir in der Metalogik einen
Teil'® der gleichen Probleme hitten wie in der Metaethik.!0

148 Im ,Menon“ wird die Mathematik, die in einer Hinsicht vielleicht auch dhnlich
ist, als Beispiel genannt: Wolf, Platon. Samtliche Werke, Band 1, ,Menon*,
81lc-86¢.

149 Natiirlich nicht alle! Es gibt wichtige Unterschiede zwischen Ethik und Lo-
gik oder Mathematik. Wie Korsgaard richtig bemerkt, gibt es eine Form des
Motivationsproblems, das sich fiir die Logik oder die Mathematik in der Hin-
sicht nicht stellt. Korsgaard fasst das so: ,,But people do not regulate their
actions, love, hate, live, kill, and die for mathematical truths.“ Korsgaard,
The Sources of Normativity, S. 12.

150 Zum Beispiel: Sollen wir aufgrund der Tatsache, dass wir in der Logik ,wahr*
und ,falsch“ verwenden kénnen (ndmlich, zum Beispiel, indem wir Tautologi-
en und Antilogien bezeichnen — oder ganz allgemein die Logik oder Gramma-
tik einer Redeweise zu formulieren trachten), einen quietistischen logischen
Realismus vertreten? Oder sollten wir Expressivist*innen sein und sagen, in-
dem wir das, was wir fir die logischen Regeln unserer Alltagssprache halten,
auf den Punkt zu bringen suchen, trachten wir danach, etwas von dem auszu-
driicken, was wir tun, wenn wir uns einer bestimmten Redeweise bedienen
verbunden vielleicht mit einem emphatischen: ,Lasst uns das so-und-so ma-
chen!“? Dies sollen nur Beispiele sein. Was die in dieser Arbeit vertretene
Position angeht, bin ich mir zwar nicht ganz sicher, wie fruchtbar eine so-
zialphilosophische Auseinandersetzung mit der Logik ist; aber insofern wir
eine solche unternehmen wollten, missten wir uns zuséitzlich zum logischen
Expressivismus — dem Versuch, den Witz dieser Regeln auszudriicken — dar-
um bemiihen, deutlich zu machen, warum es gut ist, diesen Regeln zu folgen.

279

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

Die Kritik aus den Frithdialogen daran, Moral ausschlielich in
Begriffen von Fahigkeiten zu verstehen, trifft in diesem Sinne auch
das, was Mill ,den Intuitionismus“ nennt, zumindest wenn dieser
mit einem bestimmten Anspruch vertreten wird — dem Anspruch,
ethische AuBlerungen koénnten mit den Wissenschaften und Kiins-
ten analogen Wahrheitsanspriichen vertreten werden und mit den
damit verbundenen Formen von Expertise, Methoden von Lehrbar-
keit und Moglichkeiten, einen Tauschwert zu bestimmen. Dass diese
Kritik auch auf das, was Mill ,Intuitionismus“ nennt, zutrifft, habe
ich anhand der Frithdialoge, wie sie im Rahmen von Ursula Wolfs
Lesart ausgearbeitet wurden, gezeigt, indem ich darauf hingewiesen
habe, dass sie sich auch auf Gedanken wie die von Whewell anwen-
den lasst. Aber natiirlich ist das Thema in der Philosophie nicht
unbekannt. Zu Recht oder zu Unrecht wird sie zum Beispiel gegen
McDowells Idee der zweiten Natur erhoben.!®!

Fiir mich war dieser langere Exkurs wichtig, um zu zeigen, dass
die Kritik der Frithdialoge an den Sophist*innen, die Ethik bezie-
hungsweise ihre Reflexionsdisziplin als techne und entsprechend ih-
ren Erwerb durch Individuen als Féhigkeiten aufzufassen, nicht be-
deutet, dass die Sophist*innen automatisch mit Benthams Tugend

Wie auch analog in der Ethik (siche Abschnitt 6.1.3) kann ein Mafstab, an-
hand dessen sich zum Beispiel die Regel des ausgeschlossenen Widerspruches
als gut erweist, in einer Hinsicht der Logik nicht extern sein. Dies ist in der
Logik sicher noch offensichtlicher: Wir werden die logischen Regeln immer
schon zu beachten haben, um einen solchen Mafistab zu formulieren. Aber es
ist trotzdem nicht so, dass zum Beispiel mit der Aussage offensichtlich nichts
gesagt sei, die Regel des ausgeschlossenen Widerspruchs sei nétig, um die Pra-
xis der feststellenden Rede zur Entscheidung zwischen praktisch relevanten
theoretischen Aussagen aufrechterhalten zu kénnen.

151 Vgl. z. B. Georg W. Bertram. ,,Was heifit es, Kunst als paradigmatische Praxis
der zweiten Natur zu begreifen?* In: Deutsche Zeitschrift fir Philosophie 66.3
(2018), S. 362-382. Er wirft McDowell vor, dass bei ihm das kritische Poten-
tial des Begriffes der zweiten Natur verloren gehe. (S. 362) Interessanterweise
ist es bei Bertram die Kunst (bei Mill war es die Poesie), die es ermdglicht,
einen begrifflichen Rahmen zu hinterfragen oder in einem anderen Lichte zu
sehen: ,,Die transformatorischen Impulse, die Kunstwerke freisetzen, resultie-
ren daraus, wie sie Praktiken herausfordern. [...] In der Auseinandersetzung
mit Kunstwerken wissen wir grundsitzlich nicht genau, wie wir horen oder
sehen, wie wir uns bewegen oder wie wir sprechen sollen. Wie ist ein Gemaél-
de von Edouard Manet angemessen zu sehen? Wie kann man zur Musik von
Prince angemessen tanzen? Welche Worte sind angemessen, um das filmische
Geschehen in Lars von Triers Melancholia zu artikulieren?* (S. 370f)

280

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

identifiziert werden miissten. Mill hat also Recht, wenn er darauf
hinweist, dass Sokrates, auch wenn einer seiner zentraleren Vorwiir-
fe an die Sophist*innen ist, sie wiirden sich als Expert*innen in der
Ethik verstehen, damit nicht ausschliefllich auf Coleridges Tugend
festgelegt ist: Dieser Vorwurf lauft nicht darauf hinaus, Philosophie
koénnte nichts tun, als sprachlicher Ausdruck unserer Praxis zu sein.

Zusammenfassung. In Kapitel 7 ging es mir um Mills Ausein-
andersetzung mit Platon. Mill schreibt Platon im Rahmen seiner
radikalen'? Lesart eine inhaltlich dhnliche Rolle fiir die Philoso-
phiegeschichte zu wie Bentham; in diesem Sinne ist die radikale
Lesart aber falsch. Abschnitt 7.1 diente der Erarbeitung der Miss-
verstdndnisse Mills beziiglich dreier zusammenhangender zentraler
Themen: der Frage nach dem Status einer Expert*in beztiglich der
menschlichen arete, der Frage der Lehrbarkeit der menschlichen are-
te und der Frage des Tauschwerts fiir Lehre und Expert*innenrat
beziiglich der menschlichen arete. Abschnitt 7.2 hatte die Aufgabe,
die Annahme einer Spannung zwischen den beiden sozialphilosophi-
schen Tugenden in Bezug auf diese drei Themen systematisch zu
motivieren. In Abschnitt 7.3 habe ich erstens dann die Problematik
in Bezug auf diese drei Themen in den Frithdialogen angedeutet;
zweitens habe ich dafiir argumentiert, dass die Spannung zwischen
den Tugenden ein Teil dessen ist, worum es auch in den Frithdia-
logen in Bezug auf diese drei Themen geht, auch wenn ich ein-
gestanden habe, dass damit die Behandlung dieser Fragen in den
Frithdialogen nicht philosophisch erschopft ist; und drittens habe
ich gezeigt, dass die Problematik der drei Themen sich nicht blof}
fiir philosophische Positionen ergibt, die sich an Benthams Tugend
orientieren, sondern fiir alle Positionen, die beinhalten, Wissen in
philosophischen Gegenstandsbereichen sei vergleichbar mit Wissen
in naturwissenschaftlichen oder technischen Gegenstandsbereichen
— egal in welcher Richtung dieser Vergleich intendiert ist. Die Uber-
betonung jeder der beiden Tugenden geht mit der Behauptung einer
Art der Expertise, Lehrbarkeit und Bezahlbarkeit der philosophi-
schen Auseinandersetzung mit der menschlichen arete einher, die

152 Giorgini, ,Radical Plato: John Stuart Mill, George Grote and the Revival of
Plato in Nineteenth-Century England®.

281

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Expertise und die Tugenden

aber dadurch, dass die andere Tugend dabei vernachléssigt wird,
nicht haltbar ist.

Ich habe bereits angedeutet, dass dies eine weitere Perspektive
auf den Grund dafir ist, warum die beiden philosophischen Ideale
als Tugenden aufgefasst werden sollten. Dies werde ich nun sehr
kurz explizit ausformulieren. Ich habe in diesem Kapitel nahege-
legt, dass einzeln betrachtet beide Ideale als Fahigkeiten verstan-
den werden konnen. Obwohl Féhigkeiten auch Personideale sind,
geht damit noch nicht einher, dass wir die Ideale unbedingt als
Personideale verstehen miissen, denn Fahigkeiten implizieren alles
andere, was in den Frithdialogen damit verbunden ist: Es wére im
Prinzip moglich sie zu einer techne zu erheben, ihre Prinzipien zu
formulieren, Expert*innen auszubilden und zu bezahlen u.s.w. In
diesem Sinne konnte, wenn wir die beiden Ideale einzeln betrach-
ten, auch gesagt werden, jedes der beiden Ideale sei eine Menge von
Prinzipien, eine abstrakte Forschungsmethodik, eine Technik. Phi-
losophisch werden die Ideale aber erst in ihrer Komplementaritét
(Abschnitt 2.2). Sie stehen dann in Spannung zueinander und fir
die Auflésung dieser Spannung gilt all das nicht: Die Auflsung die-
ser Spannung ist keine Fahigkeit; ihr ist keine techne zuzuordnen;
es gibt Expert*innen nicht in dem gleichen Sinne; und es ist vollig
unklar, wie ihr Tauschwert bestimmt werden sollte.!%

Philosophisch werden die Ideale erst in der Festlegung der Phi-
losoph*in auf beide miteinander in Spannung stehenden Ideale: In
diesem Sinne sind sie als philosophische Ideale notwendig Person-
ideale. Die Philosoph*in versucht beiden Idealen gerecht zu werden,
ohne dabei eines aus dem Blick zu verlieren. Ich hatte nahegelegt,
dass dies in zwei philosophischen Textformen sogar explizit gemacht
werden kann: dem Dialog und der philosophischen Biographie. Kei-
ne der Sophist*innen mit ihren Theorien, mit denen Sokrates zum
Beispiel spricht, ist (notwendig) eine Philosoph*in. Aber Platon ist
ein Philosoph, indem er Dialoge formuliert, in denen die Spannung
zwischen den Idealen, die ihn umtreiben, — auf die Dialogpartner*in-
nen mehr oder weniger verteilt — zum Ausdruck kommt, und zwar

153 Ich halte es eigentlich fir selbstverstandlich, aber ich sage es, um mir nicht
unnoétig Widerspruch einzuhandeln: Es folgt daraus natiirlich nicht, dass es
keine Berufsphilosoph*innen geben sollte. Es folgt nur, dass wir die Rechtfer-
tigung dafiir, dass es Berufsphilosoph*innen gibt, nicht in ihrem marktwirt-
schaftlichem Nutzen sehen diirfen.

282

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.3. Frihdialoge: Lehrbarkeit und Expert*innentum

ohne, dass Platon am Ende selbst Stellung bezieht fiir die eine oder
andere Position. In der Biographie ist &hnliches moglich: Hier kann,
wie ich versucht habe deutlich zu machen, ein durch beide Tugen-
den geleiteter Lernprozess beschrieben werden — in Mills Fall durch
philosophische Krisen und philosophische Lésungsversuche fiir die-
se Krisen. Die Spannung zeigt sich in diesem Fall als Kampf mit
sich selbst.

Nattrlich gibt es andere Formen: Ideengeschichtliche Ausfithrun-
gen konnen beispielsweise die gleiche Funktion haben. Und selbst-
verstdndlich muss es nicht immer darum gehen, die Spannung selbst
auf den Punkt zu bringen. Im institutionellen Diskurs kénnen wir
der Spannung auch mit systematischen Thesen begegnen in dem
Vertrauen darauf, dass diese von anderen gepriift und kritisiert wer-
den. Wir miissen nicht immer danach streben, Philosophie als Indi-
viduum zu betreiben. Es ist aber dann nicht unwichtig — und dies
sei beziiglich des Tugendcharakters als Letztes festgehalten — dabei
nicht aus den Augen zu verlieren, was Philosophie als Ganzes ist.

283

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 02:50:30.


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick

In den letzten sieben Kapitel habe ich versucht, einen Beitrag Mills
zur Philosophie der Philosophie auszuarbeiten und zu verteidigen.
Mills Beitrag ist in der Hinsicht implizit, dass Mill nicht Teil ei-
ner im engeren Sinne akademischen Debatte tiber ,,Philosophie der
Philosophie* war; er ist aber durchaus explizit in dem Sinne, dass
es Mill um gutes und schlechtes Philosophieren geht. Mill selbst hat
zu diesem Thema die Auseinandersetzung mit philosophischen Vor-
bildern gewéhlt; und obwohl meiner Auseinandersetzung mit Mill
methodisch ein dhnlicher Status zugeschrieben werden kann (siehe
Abschnitt 2.3), habe ich mich bemiiht, die Stérken und Schwéchen,
die Mill an seinen philosophischen Vorbildern ausmacht, zwei kom-
plementéren philosophischen Tugenden zuzuordnen und zu zeigen,
wie Mill selbst in seinem philosophischen Handeln von der Span-
nung zwischen diesen Tugenden geleitet ist.

Ich hoffe, dass deutlich geworden ist, dass Mill auch deshalb ein
guter Philosoph ist, weil er mit dieser Spannung zeitlebens — oder
um genauer zu sein: mindestens seit seiner ersten Krise — kiimpft.
Die Revisionen seiner philosophischen Positionen, die Mill im Lau-
fe seines Lebens vornimmt, konnen insofern nicht deshalb als Ver-
besserungen gesehen werden, weil sie ndher an der philosophischen
Wahrheit oder methodisch klarer wéaren, sondern weil sie jeweils aus
der Einsicht darein entspringen, einer der beiden Tugenden nicht
wirklich gerecht geworden zu sein. (Damit ist natiirlich nicht ge-
meint, dass wir jede von Mills Revisionen seiner Positionen als Ver-
besserung sehen miissen. )

In einer Hinsicht bin ich dem ersten Satz meiner Arbeit damit
gerecht geworden. Selbst wenn ich aber aus Sicht meiner Leser*in
erfolgreich darin war, zu zeigen, dass Mill in diesem Sinne und auch
aus diesen Griinden ein guter Philosoph war, sind noch viele Fra-
gen offen. Diese Fragen mochte ich in diesem Kapitel ansprechen.
In manchen Féllen werde ich eine Antwort andeuten; in manchen
Fallen werde ich lediglich das Problem anerkennen.

285

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick

Die erste Frage ist, inwiefern das hier Gesagte auf andere philo-
sophische Ansitze ausgedehnt werden kann. Diese Frage werde ich
sehr beispielhaft in Abschnitt 8.1 angehen. Zweitens gibt es einige
Detailfragen insbesondere in Bezug auf die Kritik, die ich an Mill
in Kapitel 6 geiibt habe. Die damit verbundenen Fragen werde ich
in Abschnitt 8.2 andeuten.

8.1. Verhaltnis zu anderen Ansatzen

Wie verallgemeinerbar sind Mills Tugenden? Auf der einen Seite
ist mit Mills Tugenden natiirlich der Anspruch verbunden, verall-
gemeinerbar in dem Sinne zu sein, dass sie dazu taugen, philoso-
phische Starken und Schwéchen nicht nur von Mill, sondern auch
von anderen Ansétzen deutlich zu machen. Auf der anderen Sei-
te sollte deutlich geworden sein, dass nach Mills eigenem Ansatz
ein Pluralismus philosophischer Vorstellungen ein Wert ist. Zwi-
schen verschiedenen philosophischen Vorstellungen kann, wenn wir
Mills Tugenden auf die Philosophie der Philosophie selbst anwen-
den und ernst nehmen, nicht rein argumentativ entschieden werden.
Es muss, um Mills/Andersons Phrase aus Kapitel 5 abzuwandeln,
experiments in philosophizing geben.

Damit habe ich nun endlich auch die Begrindung fir die Quali-
fikation der ,Nicht-Exklusivitiat® aus Kapitel 2 gegeben: Mills so-
zialphilosophische Tugenden selbst kénnen sich nur als sinnvoll er-
weisen vor dem Hintergrund einer Pluralitiat von philosophischen
Anséatzen. Mills Philosophie der Philosophie kénnte, um diesen Ge-
danken rhetorisch etwas zuzuspitzen, in diesem Sinne Exklusivitat
nur zum Preis der Selbstausloschung beanspruchen. (Mill ist der
Forderung nach Pluralitat natiirlich durch die Wahl seiner Vorbil-
der gerecht geworden: Jedes seiner beiden Vorbilder hatte eigentlich
eine andere Vorstellung von Philosophie, deren Stérken und Schwa-
chen Mill beispielhaft hervorgehoben hat, und aus deren Synthese
sich das, was ich Mills sozialphilosophische Tugenden genannt habe,
ergeben.)

Trotzdem hatte ich auf den vorhergehenden Seiten natiirlich be-
reits zur Erlauterung der Position Mills Vergleiche mit anderen Phi-
losoph*innen gezogen — teilweise in kritischer, teilweise in zustim-
mender Absicht. Darauf werde ich nun explizit eingehen.

286

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8.1. Verhaltnis zu anderen Ansatzen

8.1.1. Hegelianische Ansdtze: Jaeggi

In diesem Abschnitt méchte ich mich mit Rahel Jaeggis Idee der
immanenten Kritik! auseinandersetzen. Immanente Kritik soll nach
Jaeggi sowohl Schwéchen der externen Kritik als auch Schwéchen
der internen Kritik vermeiden.? Es liegt daher nahe, zu vermuten,
hier gehe es um etwas Ahnliches, wie in den Tugenden: Benthams
Tugend konnte als externe Kritik verstanden werden und, obwohl
ich nicht sicher bin, ob wir die Moéglichkeit der Kritik, die mit
Coleridges Tugend einhergeht, als interne Kritik verstehen sollten,
macht Mill selbst den Punkt, dass Coleridges Tugend eine bestimm-
te Form von Kritik, die sich auf das Wesen oder die Idee einer In-
stitution bezieht, moglich macht.®> Ob diese Art durch Coleridge
inspirierter Kritik, so wie Mill sie auffasst, am Ende in Jaeggis Ter-
minologie immanente oder interne Kritik ist, will ich hier nicht ent-
scheiden: In jedem Fall gibt es Parallelen zwischen Jaeggis Ansatz
und dem, was ich Mill zuschreibe, die ich hier ausarbeiten will.

Jaeggi steht in meiner Arbeit aber auch beispielhaft fir hege-
lianische Ansdtze. Immerhin konnte gesagt werden, Mill habe die
,Germano-Coleridgians®, wie er sie nennt, einfach nicht verstan-
den; Hegel habe das Problem, vor das sich Mill gestellt sieht, nicht
nur (und zwar deutlich vor Mill) anerkannt?, sondern hegelianische
Anséatze hiatten auch die Ressourcen, es zu lésen.

Dem will ich eingeschrénkt zustimmen und diese eingeschrank-
te Zustimmung in diesem Unterabschnitt am Beispiel von Rahel
Jaeggis Kritik von Lebensformen auf den Punkt bringen. Ich hat-
te bereits gesagt, dass Coleridges Tugend eher auf Mills Bild von
Coleridge beruht, als auf Coleridge selbst und das Mill durchaus
keine wohlwollende Sicht auf Hegel selbst oder die sonstige deutsch-

1 Siehe Jaeggi, Kritik von Lebensformen.

2 Siehe ebd., S. 277.

3 Siehe Mill, ,Coleridge®, S. 150, vgl. Abschnitt 3.4.

4 Zum Beispiel gelegentlich so formuliert, dass die wahre Philosophie zwischen
den Polen von Skeptizismus und Dogmatismus stehen muss: ,Ohne |[...] die
Einsicht, [...] daB es also eine Philosophie gibt, die weder Skeptizismus noch

Dogmatismus und also beides zugleich ist, konnen alle die Geschichten und
Erzéhlungen und neuen Auflagen des Skeptizismus zu nichts fithren.* G. W. F.
Hegel. , Verhaltnis des Skeptizismus zur Philosophie“. In: Jenaer Kritische
Schriften I11. Hrsg. von Hans Brockard und Hartmut Buchner. Hamburg: Mei-
ner, 1983.

287

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick

sprachige Tradition hatte, aus der Coleridge entspringt. Dies heifit
natirlich nicht, dass Mills sozialphilosophischen Tugenden damit
kritisiert wéren; es heifit nur, dass wir Mill als Interpreten hegelia-
nischer Ansétze nicht allzu ernst nehmen sollten.

Meine Zustimmung wird aber eingeschréankt sein: Ich versuche
zu zeigen, dass es ein paar paradigmatische praktische Probleme
gibt, in Bezug auf die es vorteilhafter ist, die Problemstellung so
zu formulieren, wie Mill es tut. Damit will ich nicht sagen, dass
es unmoglich ist, solche Probleme in Jaeggis Terminologie zu re-
konstruieren, sondern dass sich Mills Beschreibung in Bezug auf
bestimmte Probleme eher anbietet.

In einer anderen Hinsicht leisten Mills Tugenden aber viel weni-
ger als Jaeggis immanente Kritik. Ich werde eine Perspektive anbie-
ten, unter der wir das verstehen konnen: Ich werde behaupten, dass
wir Jaeggi so verstehen koénnen, dass sie Mills Tugenden gerecht
wird, allerdings unter einer spezifischeren Fragestellung. Was diese
Fragestellung angeht, leistet Jaeggi damit sehr viel mehr als Mill;
ihr Ansatz ist aber fiir Probleme, die diese Spezifik iiberschreiten,
dadurch auch weniger allgemein. Natiirlich ist dies nur eine Per-
spektive und es gabe sicherlich andere Moglichkeiten, immanente
Kritik mit Mills Tugenden ins Verhéltnis zu setzen. Wenn sich die-
se Perspektive (oder natiirlich eine andere Moglichkeit, immanente
Kritik mit Mills Tugenden ins Verhéltnis zu setzen) aber als frucht-
bar herausstellt, wire ein Beispiel® gegeben, wie wir Mills Tugenden
auf andere Anséatze tibertragen kénnen.

Darstellung ,,immanente Kritik*

Die Problemstellung, die Jaeggi am Anfang ihres Buches angibt, ist
die Frage, wie iiber die blof§ formale Kritik kantischer oder haber-
masianischer Ansitze hinaus Kritik an Lebensformen — das heifit,
an sehr umfassend verstandenen Arten und Weisen, wie das gesell-
schaftliche Leben und Zusammenleben organisiert ist® — moglich

5 Aufgrund der oben noch einmal angesprochenen Nicht-Exklusivitdt der Tu-
genden kann Ubertragbarkeit nur fiir einzelne Beispiele gezeigt werden; und
aufgrund der methodischen Problemstellung der Philosophie der Philosophie
(Abschnitt 2.3) kann sie nur mithilfe der Auseinandersetzung mit einzelnen
Ansétzen gezeigt werden.

6  Wie sie Lebensformen genau versteht und wie der Begriff der Lebensform zum
Beispiel vom Begriff der sozialen Praxis abzugrenzen ist, beschreibt Jaeggi in

288

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8.1. Verhaltnis zu anderen Ansatzen

ist.” Das Problem dieser Ansitze ist, wie Jaeggi sagt, dass sie die
Wahl der Lebensform, insofern sie nicht gegen die formalen Prin-
zipien verstofit, zur reinen Geschmacksfrage machen, iiber die phi-
losophisch wie auch praktisch nichts weiteres gesagt werden kann.
Damit ist auch klar, dass es bei der Frage, wie Kritik moglich ist,
darum geht, wie begrindete Kritik moglich ist: Es gehe um die Ra-
tionalitit von Lebensformen, wie Jaeggi schreibt.®

Die Problemstellung kann ergénzt werden durch Spezifikation
dessen, was Rationalitdt hier bedeutet, indem Jaeggis Diskussion
zweier Kritikformen — interne Kritik und externe Kritik — in Be-
tracht gezogen wird. (Die Vermeidung der Probleme beider dieser
Kritikformen ist natiirlich schliefilich das Ziel von Jaeggis eigener
Idee der immanenten Kritik.?) Interne Kritik ist bei Jaeggi ledig-
lich die Kritik der Art und Weise, wie wir wirklich leben, vor dem
Hintergrund der Normen, die unserer Lebensform intern sind.!® Um
Steuerhinterziehung kritisieren zu kénnen, brauchen wir nicht die
ganze Marktwirtschaft in Frage zu stellen. Dass Steuerhinterzie-
hung schlecht ist, ist aus den Normen, die mit unserer Lebensform
verbunden sind, direkt ableitbar.

Was aber, wenn wir fundamentalere Kritik tiben wollen, wenn
also die Normen selbst zur Disposition stehen — und wenn wir die-
se nicht bloff formal, zum Beispiel auf Widerspruchsfreiheit hin,
kritisieren wollen? Hier liegt es nahe, einen externen Mafistab zu
suchen.'! Ein fiir Jaeggi entscheidender Nachteil jedoch, den exter-
ne Kritik hat, wird deutlich, wenn sie die Vorteile interner Kritik
diskutiert: Diese teilen sich auf in die von Jaeggi als , systematisch®

den Kapiteln 1 und 2 ihres Buches. Jaeggi, Kritik von Lebensformen. Ich
werde, wie ich es auch im Rest dieser Arbeit getan habe, versuchen, in Bezug
auf die Frage, welche Entitaten wir genau zur Grundlage der Sozialphilosophie
machen sollten, soweit dies moglich ist, neutral bleiben. Damit will ich nicht
sagen, dass diese Frage grundsétzlich nicht wichtig ist, sondern nur, dass sie,
um zu verstehen, was mit Mills Tugenden gemeint ist, nicht entscheidend ist.

7 Siehe ebd., S. 9ff.

8  Siehe ebd., S. 13.

9  Siehe ebd., Kapitel 6.

10 Siehe ebd., S. 263ff.

11 Jaeggi diskutiert die verschiedenen Varianten externer Kritik explizit nicht.

Sie deutet aber an, was sie darunter versteht: Sowohl Kritik einer ,,Beobach-
terin eines fremden Landes“, sowie Nagels ,Blick von nirgendwo*, als auch
(unter anderem vermutlich neo-aristotelische) Versuche, Kritik aus anthropo-
logischen Tatsachen abzuleiten, fallen darunter. Siche ebd., S. 261f.

289

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick

bezeichnete Frage, wie ein solcher Mafistab begriindet werden kann,
und die verwandte von ihr als ,,praktisch-pragmatisch” bezeichnete
Frage, wie andere Personen davon tiberzeugt werden konnen, die
Kritik zu akzeptieren.'> Das Problem gibt es bei interner Kritik
nicht. Diesem Vorteil interner Kritik steht natiirlich der Nachteil
gegeniiber, bestimmten Bediirfnissen fundamentalerer Kritik nicht
gerecht werden zu kénnen'®: Wir wollen oft auch die Normen, die
unserer Lebensform intern sind, selbst kritisieren.

Die angekiindigte Spezifikation dessen, was Rationalitit in Jaeg-
gis Problemstellung bedeutet, kann anhand dessen, was nach Jaeg-
gi die Vorteile interner Kritik sind, also auf folgende Weise gefasst
werden: Die Rationalitit der Kritik an Lebensformen, die in dem
Buch gefunden werden soll, muss sich so erweisen konnen, dass die-
se von den Kritisierten (zumindest prinzipiell) einsehbar ist — und
zwar aus systematischen Griinden (weil dann die Notwendigkeit
der Begriindung eines externen Mafstabes entfallen kann'#) und
aus praktisch-pragmatischen Grinden (weil Kritik nur so effektiv
sein kann). Die Bedingung der Einsichtigkeit der Kritik durch die
Kritisierten bezeichne ich als ,zusétzliche Spezifikation“, weil sie
auch bestritten werden kann: Es ist zum Beispiel behauptet wor-
den, dass es Griinde fiir eine Person geben kann, zu deren Einsicht
ihr die Féhigkeiten oder Sensibilitaten fehlen, ohne dass deshalb ge-
sagt werden konnte, es handelte sich nicht um gute Griinde. Zwar
mag der Erwerb der Sensibilitdten und Fahigkeiten, die nétig sind,
um die Griinde einzusehen, mit einigem Recht als Konversion®
zu einem neuen ethischen Standpunkt in Bernard Williams Sinne
bezeichnet werden. Aber dass der Weg von einem ethischen Stand-
punkt zu einem anderen nicht immer auf Einsicht beruht, bedeute
nicht, so zum Beispiel McDowell oder Gunnarsson, dass nicht ei-
ner der Standpunkte besser ist oder dass es keine Griinde fiir den
einen oder den anderen gebe. Es gibt lediglich keine solchen Griin-
de, die einer neutralen Beobachter*in, die keinen der Standpunkte
teilt, zuganglich wéren — oder zumindest sind es nicht diese Griin-

12 Siehe Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 268f.
13 Siehe ebd., S. 269f.
14 Siehe ebd., S. 268f.

290

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8.1. Verhaltnis zu anderen Ansatzen

de, auf die es ankommt.' In diesem Sinne handelt es sich bei dem,
was nach Jaeggi die Vorteile interner Kritik sind, um eine zusétzli-
che Anforderung an das, was mit der Rationalitit (der Kritik) von
Lebensformen nachgewiesen werden muss. Kritik an Lebensformen
muss sich in einem Sinne als rational erweisen kénnen, der von den
unter dieser Lebensform Lebenden einsehbar ist.

Wie schafft es Jaeggi nun mit ihrer Vorstellung von immanen-
ter Kritik, die Vorteile interner Kritik gegeniiber externer Kritik zu
bewahren, ohne die Nachteile in Kauf nehmen zu miissen? Jaeggis
Ausfithrungen zur immanenten Kritik konnen nach eigenem An-
spruch als Formulierung dessen gesehen werden, was es heiflen kann,
in Hegels Sinne ,seinem Begriff nicht [zu] entsprechen“!6  Jaeggis
Idee ist, dass die Verdnderung von Lebensformen (zumindest oft,
siehe unten) als Lernprozess aufgefasst werden kann. Der Anspruch
auf Rationalitit, die dem Gedanken eines Lernprozesses im Gegen-
satz zu einem bloflen Verdnderungsprozess inne ist, wird von Jaeggi
so eingeholt, dass eine neue Lebensform als eine Instanz zur Losung
eines Problems aufgefasst wird. Den Witz der Lebensform zu ver-
stehen beinhaltet dann, das Problem zu verstehen, das zu l6sen die
Lebensform eine Strategie ist.!”

Vor diesem Hintergrund kann nun gesagt werden, dass eine Le-
bensform daran scheitert, ein Problem zu lésen. Und, was wichtig
ist: auch die internen Normen der Lebensform kénnen sich als unge-
eignet dazu herausstellen, das Problem zu l6sen. Immanente Kritik
in diesem Sinne kann also vor dem Hintergrund, dass Lebensformen
als Problemlosungsstrategien aufgefasst werden, iiber interne Kri-
tik hinausgehen und auch die fundamentalen Normen, die zu einer
Lebensform gehoren, kritisch in Frage stellen.

Was ein Problem ist, wird bei Jaeggi absichtlich weit gefasst und
ich werde nicht auf alles eingehen, was sie dazu sagt. Wichtig scheint
mir aber das zu betonen, was Jaeggi zu Problemen in Abgrenzung
zu Bediirfnissen sagt: Probleme ergeben sich nicht unabhéangig von

15 Siehe zum Beispiel McDowell, ,,Might There Be External Reasons“ oder siehe
Gunnarsson, Making Moral Sense — Beyond Habermas and Gauthier, Kapitel
14.

16 Siehe Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 182-193.

17 Siehe ebd., S. 200.

291

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick

Lebensformen; sie sind zum Beispiel nicht darauf reduzierbar, dass
blofie Grundbediirfnisse nicht befriedigt werden'®:

,Probleme“, wie ich sie in diesem Zusammenhang verstehe,
sind also erstens kulturell spezifisch und historisch wie so-
zial formiert. [...] Probleme in Bezug auf Lebensformen sind
zweitens grundlegend normativ verfasst in dem Sinne, dass
sie sich [...] nicht einfach als Behinderungen oder Storquel-
len eines bestimmten Vollzuges per se darstellen, sondern als
Problematischwerden in Bezug auf eine ethisch vordefinier-
te Problembeschreibung [...]. Drittens sind Probleme dann
immer auch Resultate bereits versuchter Problemldsungen;
sie sind Probleme, die aus dem Versuch, Probleme zu losen,
entstanden sind [...].*

Insofern kann die Geschichte der Veranderungen der Lebensformen
als (rationaler) Lernprozess verstanden werden: Jede Lebensform
muss als Problemlésungsinstanz fiir ein Problem aufgefasst werden,
das sich seinerseits aus (ethisch gefassten) Problemen ergibt, die
sich innerhalb (vorgéngiger) Lebensformen ergeben. Insofern sich
neue Probleme ergeben oder eine Lebensform den ihr gestellten
Problemen nicht gerecht wird, gibt es Anlass zu immanenter Kritik,
und so weiter.

Gemeinsamkeiten und Unterschiede

Hier deuten sich einige Gemeinsamkeiten natiirlich schon an. Im
Folgenden méchte ich den Vergleich systematisieren, indem ich zwi-
schen dem, was ich ,Mills Tugenden“ genannt habe, und Mills
Versuch, diesen Tugenden gerecht zu werden, unterscheide. Diese
Unterscheidung entspricht natiirlich der Unterscheidung zwischen
Teil T und Teil II dieser Arbeit. ,Mills Tugenden® sind Ausdruck
einer Vorstellung von Philosophie, die ich in dieser Arbeit vertei-
digen mochte. Mills Versuch diesen Tugenden gerecht zu werden,
habe ich explizit nicht vorbehaltlos verteidigt: ich habe in Kapi-
tel 5 angedeutet, wenn wir ihn richtig verstehen, ist Mills Strategie,
den Tugenden gerecht zu werden, plausibel fir Vorstellungen des
gelingenden Lebens und fiir den Zusammenhang von Vorstellungen

18 Siehe Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 204ff.
19 Siehe ebd., S. 205.

292

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8.1. Verhaltnis zu anderen Ansatzen

des Wohlergehens mit dem gelingenden Leben. Was aber diejenigen
Aspekte der Moral angeht, die sich auf andere Personen beziehen
— insbesondere Fragen der Gerechtigkeit — sind, so hatte ich in Ka-
pitel 6 nahegelegt, Mills Strategien weniger iiberzeugend, obwohl
sie eine wichtige Leerstelle aufdecken und wir Leid als Mafstab fur
moralische Vorstellungen nicht ohne Weiteres aufgeben sollten. Die
Art und Weise, wie Leid genau im Utilitarismus eine moralische
Rolle spielt, ist, so hatte ich behauptet, aber unzureichend.

Damit ist nicht gesagt, dass Lebensexperimente, je nach dem, wie
weit wir den Begriff fassen, nicht die Antwort sind. Aber es ist damit
gesagt, dass wir mit den benannten und offensichtlichen Schwéchen
der Ubertragung auf andere Bereiche als das gute Leben umge-
hen miissen. Indem ich im Folgenden zwischen der Problemstellung
(Mills Tugenden) und den Losungen (z.B. Mills ezperiments in liv-
ing) unterscheide, und einen anderen Ansatz dahingehend priife,
inwiefern sie der Problemstellung gerecht wird, wird auch deut-
lich werden, welche Elemente eine Losung haben muss. Die Frage,
ob wir dann jeden Ansatz, der diese Elemente aufweist, unter die
Uberschrift des ,Lebensexperimentes® subsumieren, ist dann zweit-
rangig.

In diesem Sinne kénnte also gesagt werden, die Tugenden stell-
ten eine philosophische Herausforderung dar, der Mills eigener An-
satz gerecht werden muss. In gleicher Weise kénnen wir nattirlich
auch bei Jaeggi zwischen der Problemstellung (,Wie kann Kritik an
Lebensformen in der qualifizierten Weise als ,rational® verstanden
werden?“) und ihrer Losung fir dieses Problem, der immanenten
Kritik, unterschieden werden.

Es wurde bereits am Anfang dieses Unterabschnittes (8.1.1) auf
die Ahnlichkeiten zwischen den Problemstellungen Mills und Jaeg-
gis hingewiesen. Natiirlich geht es Jaeggi vordergriindig nicht um
die Frage, was Philosophie ist, sondern um die Frage, wie rationale
Kritik in der qualifizierten Weise moglich ist. Trotzdem sind hier
viele Motive dhnlich — Kritik gehort natiirlich gerade fiir Denker*in-
nen, die der kritischen Theorie zuzuordnen sind, zum Kern des We-
sens der Philosophie.?’ Insofern geht es auch bei Jaeggi zumindest
implizit um die Frage, wie Philosophie moglich ist. Hier kénnte na-

20 Vgl. Max Horkheimer. ,, Traditionelle und kritische Theorie“. In: Traditionelle
und kritische Theorie. 6. Aufl. Frankfurt am Main: Fischer, 2005, S. 205-259.

293

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick

tiirlich auch ein Unterschied vermutet werden, den ich bereits in
Abschnitt 2.2 angesprochen habe, der aber nun in Abgrenzung et-
was klarer formuliert werden kann: Jaeggi kann, insbesondere vor
dem Hintergrund, wie sie die ,Vorteile und Grenzen interner Kri-
tik* formuliert®', so verstanden werden, dass Kritik das eigentliche
Ziel (zumindest des Gegenstandes ihres Buches, vielleicht auch der
Philosophie grundsétzlich) ist. Alle anderen Charakterisierungen
wiirden, so verstanden, diesem Ziel untergeordnet.

In der vorldufigen Qualifizierung des Status’ der Tugenden (Ab-
schnitt 2.2) hatte ich jedoch behauptet, die beiden Tugenden Mills
seien logisch nicht voneinander abhéngig. Der Grund, warum wir
Coleridges Tugend brauchen, ist nach Mill nicht, weil wir erst dann
Benthams Projekt einer radikalen Kritik umsetzen koénnen. Der
Grund ist, dies hatte ich versucht in Kapitel 3 zu zeigen, dass Mill
meint, es gebe bestimmte menschliche Erfahrungen, die zu machen
nur innerhalb einer bestimmten Weise zu Leben moglich ist. (Dies
hat mir dann eine Interpretation dessen, was mit héheren Freuden
und hoheren Formen des Leides in ,, Utilitarianism® gemeint ist, die
mit bestimmten Arten und Weisen zu leben verbunden seien, er-
moglicht, Kapitel 5.) Diese Erfahrungen als menschliche Erfahrun-
gen, als das, was menschlich zu leben im Rahmen einer bestimmten
Art und Weise zu leben bedeutet, zu berticksichtigen, ist aus eige-
nem Recht ein komplementérer Teil dessen, was die Philosophie tun
sollte. Coleridges Tugend ist somit eigensténdiger Teil einer durch
beide Tugenden charakterisierten Vorstellung von Philosophie.

Ich will diesen Unterschied in der Begriindung der Pole, zwischen
welchen die Problemstellung bei Mill und Jaeggi jeweils besteht,
aber auch nicht iiberbetonen. Erstens gibt es in den Konsequenzen
keinen grofien Unterschied und zweitens wird spétestens bei der
Losung klar, dass meine vorldufige Charakterisierung Jaeggis zu
undifferenziert ist: Auch im Falle von Jaeggis immanenter Kritik
kann der Witz einer Lebensform als Instanz einer Problemlésung
nicht losgeldst von unseren Arten und Weisen zu leben betrachtet
werden.?? Wie bereits erwihnt, sind die Probleme, die gelést werden
sollen, nicht einfach Fragen, wie biologische Bediirfnisse befriedigt

21 Siehe Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 268ff. Um eine Darstellung dieser
habe ich mich im letzten Abschnitt bemiiht.
22 Siehe ebd., S. 205, ausfithrlicher zitiert weiter oben in diesem Unterabschnitt

(8.1.1).

294

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8.1. Verhaltnis zu anderen Ansatzen

werden konnen, sondern sie stellen sich innerhalb der ethischen Ver-
fasstheit einer Lebensform.

Nicht nur bei der Problemstellung, auch bei den Lésungen gibt
es natiirlich Gemeinsamkeiten. Sowohl Mill als auch Jaeggi legen
groflen Wert darauf, dass das jeweils die Kritik rationalisierende
Element — hohere Formen des Leides und der Freude im ersten
Fall, Probleme einer Lebensform im zweiten Fall — nicht unabhéan-
gig von einer bestimmten Art zu leben erfasst werden kann; dass
aber andererseits dies nicht bedeutet, dass nicht die Vorteile exter-
ner Kritik?? beziehungsweise die Vorteile eines externen Mafstabes
damit verbunden sein kénnen. Ich hatte das fir Mill auf die For-
mel gebracht, dass Mill beansprucht einen Mafstab zu geben, der
gleichzeitig extern und nicht-extern ist, Abschnitt 6.1.3. Bei Jaeg-
gi zeigt sich das in der aus (vorhergehenden) Lebensformen her-
vorgehenden Verfasstheit der Probleme, die Lebensformen zu l6sen
beanspruchen.

Mills Losung, die ich mit Anderson unter dem Schlagwort ., ex-
periments in living* zusammengefasst habe, hat in der spezifischen
Weise, wie Mill sie vertritt, wie ich in Kapitel 6 versucht habe zu
begriinden, grofle Schwéchen, wenn es nicht mehr um die blof} in-
dividuellen Aspekte des gelingenden Lebens geht. Das, was Jaeggi
dazu sagt, was es heifit, dass eine Lebensform problematisch wird,
erscheint mir plausibler, als das Problematischwerden wie bei Mill
auf individuelle Erfahrungen von Freude und Leid zuriickzufithren.
Zur Rettung Mills konnte jedoch gesagt werden, dass auch in Jaeg-
gis Fall das Problematischwerden einer Lebensform eine empirische
Frage ist, die in irgendeiner Form als schlecht erlebt werden muss,
sich jedenfalls nicht a priori zeigen kann. Es erfillt also die Mi-
nimalbedeutung von Hedonismus aus Kapitel 5. Aber es handelt
sich sicherlich nicht um die Art von individuellen Erfahrungen, die
Mill in seiner Autobiographie beschreibt, oder die durch exzentri-
sche Lebensentwiirfe, wie er sie in ,,On Liberty*“ verteidigt, gemacht
werden kénnen. Bestimmte Fragen kénnen so individualistisch, wie
Mill es tut, nicht beantwortet werden und hier hat Jaeggi, was die
Losungen angeht, sicherlich einen plausibleren Ansatz als Mill.

In diesem Sinne kénnten wir versucht sein, Mills Tugenden als
Charakterisierung der Philosophie zu verstehen aber seine eigenen

23 Beziehungsweise die Vermeidung der Nachteile blof interner Kritik.

295

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick

Versuche, diesen Tugenden gerecht zu werden, durch Jaeggis Be-
griff der immanenten Kritik zu ersetzen. Im Folgenden mochte ich
argumentieren, dass wir dies nicht tun sollten. Es gibt Probleme,
die sich mithilfe der Tugenden formulieren lassen, fir die, so meine
ich, immanente Kritik nicht die beste Antwort ist. Selbst, wenn wir
uns auf den Standpunkt stellen, dass diese Probleme letztlich nicht
losbar sind, sollten wir die entsprechenden Problemstellungen nur
aufgeben, wenn wir wirklich zeigen kénnen, dass es sich im stren-
gen Sinne um Scheinprobleme handelt. In diesem Sinne sind Mills
sozialphilosophische Tugenden, weil sie Merkmale der Philosophie
sind, allgemeiner als Jaeggis Losung. Um dies zu zeigen, mochte ich
drei miteinander zusammenhéngende Grenzen aufzeigen.

Immanente Kritik setzt voraus, dass Geschichte als Lernprozess
aufgefasst werden kann, der sich an sukzessiven Problemen und de-
ren Losungen orientiert. Jaeggi weist zwar darauf hin, dass ihr An-
satz nicht voraussetzt, dass die Frage, inwiefern unsere Lebensform
eine Problemlosungsinstanz ist, allen daran Teilnehmenden jeder-
zeit klar sein muss;?* aber immanente Kritik setzt dennoch voraus,
dass die Kritiker*in irgendwie erkennen kann, inwiefern unsere Le-
bensform Teil eines historischen Lernprozesses ist. Damit verbun-
den erscheint es mir wichtig, dass wir hier von einem , Erkennen*
reden konnen: Es mag zwar eine gewisse hermeneutische Offenheit
darin geben, wie genau wir die Geschichte rekonstruieren, um diesen
Lernprozess sichtbar zu machen, aber es kann nicht vollig willkiir-
lich sein. Es muss Richtig und Falsch geben, ansonsten ware auf die
skeptische Herausforderung in Jaeggis Problemstellung, dass nam-
lich Kritik an unseren Lebensformen, die tiber rein formale Kritik
hinausgeht, am Ende auf bloen Geschmacksurteilen beruht, nicht
eingegangen. Die Konsequenz auf Jaeggis Position ist daher folgen-
de: Die Geschichte, die zu unserer Lebensform fiihrt, muss nicht nur
als Lernprozess aufgefasst werden, sie muss in diesem Sinne auch
tatsachlich ein Lernprozess sein. Zweitens muss dieser Lernprozess
fiir die Kritisierenden auch zumindest im Prinzip erkennbar sein,
damit rationale Kritik méglich ist.

Beides mag oft der Fall sein; es scheint mir aber nicht klar,
dass es immer der Fall sein muss. (Mill selbst meint, wir miis-
sen aktiv dafiir sorgen, dass Geschichte ein Lernprozess ist; dass

24 Siehe Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 206f.

296

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8.1. Verhaltnis zu anderen Ansatzen

dies aber nicht automatisch gegeben sei.?®) Ein vielleicht extre-
mes Beispiel sind katastrophale Ereignisse: Den Zusammenbruch
der Bronzezeit-Gesellschaften oder die Ausléschung wichtiger Teile
der Gesellschaften der amerikanischen Ureinwohner durch Krieg,
neue Krankheiten u.s.w. kénnen, so meine ich, nur in dem Sinne als
rational bezeichnet werden, in dem jeder Prozess, auch wenn wir nur
eine blof} kausale Beschreibung haben, als rational bezeichnet wer-
den kann. Dass beispielsweise der Zusammenbruch der aztekischen
Herrschaftsstrukturen eine rationale Antwort auf Cortés’ Angriffe
gewesen sei, ist dhnlich plausibel wie zu sagen, dass zu sterben eine
rationale Antwort auf einen Hirntumor ist.

Der Punkt hier ist nicht, dass solche extremen Ereignisse beson-
ders héufig sind. Wenn aber rationale und blof8 kausale Deutung
historischer Ereignisse in dieser Weise in Konflikt stehen kénnen,
dann stellt sich die Frage, ob nicht auch in anderen geschichtlichen
Entwicklungen nur Teile der Erklarung diese Entwicklungen rich-
tiger Weise als Lernprozess in Erscheinung treten lassen.?0 Es ist,
so meine ich, genauso optimistisch anzunehmen, dass die Geschich-
te notwendig ein Lernprozess ist, wie es wére, wenn eine Person
anndhme, dass personliche Verdnderungen notwendig einen Lern-
prozess darstellen — zumal, wenn es, wie angedeutet, darum gehen
muss, dass es hier Richtig und Falsch gibt: Wir diirfen nicht nur
irgendwie die Ereignisse so deuten, dass sie einen Lernprozess dar-
stellen. Wenn immanente Kritik also die einzig legitime Form der
Kritik (oder der Reaktion auf Mills Tugenden) wére, dann wiir-
de das bedeuten, dass wir ausgerechnet diejenigen Aspekte unserer
Lebensform, die sich nicht besonders plausibel als Lernprozess be-
schreiben lassen, nicht rational kritisieren kénnen!

Ein zweites Problem dabei, von einem kontinuierlichen, histori-
schen Lernprozess auszugehen, ist, dass bestimmte Probleme, die
die Frage betreffen, wessen Tradition hierfir die Grundlage bil-
den soll, nicht berticksichtigt werden. Viele von uns diirften liberale
Verfassungen, seien sie nun geschrieben oder ungeschrieben, und
die Tradition, in der diese stehen, fiir eine geeignetere Grundlage
fiir eine Rechtsordnung halten als zum Beispiel die Scharia. Effektiv

25 Siehe Mill, ,,On Liberty“, S. 238.

26 Oder, dass sie sich als Lernprozess einer herrschenden Gruppe und nicht der
Lebensform als ganzer verstehen lassen; dass also Macht der kausale Faktor
ist.

297

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick

verdanken sie ihre Geltung sicherlich der faktischen Macht: Die ent-
sprechenden Rechtsordnungen sind in den jeweiligen Gesellschaften
breit genug akzeptiert, institutionell genug geschiitzt und materi-
ell gut genug ausgestattet — und die Tatsache, dass sie das sind,
kann historisch erklart und sicherlich zumindest zum Teil auch als
Lernprozess aufgefasst werden. Ihre effektive Geltung kénnen wir
aber kaum als Grund angeben, wenn es um die Frage geht, warum
die Rechtsordnungen, die als Ergebnisse eines Lernprozesses unserer
Geschichte aufgefasst werden kénnen, besser sind als Rechtsordnun-
gen, die Ergebnisse eines Lernprozesses einer anderen geschichtli-
chen Entwicklung sind. ,Weil sie Resultat eines Lernprozesses un-
serer Geschichte sind“ ist keine Antwort, wenn die Fragende eine
andere historische Tradition als die ihre identifiziert.?”

Hier gibt es, soweit ich sehe, zwei Strategien: Die erste ist, zu-
zugestehen, dass immanente Kritik fiir Fragen dieses Typs keine
Antwort liefert und sie damit als Kritikform auf Personen zu be-
schranken, die sich im Groflen und Ganzen mit der gleichen ge-
schichtlichen Entwicklung identifizieren. Die zweite wére, von einer
globalen Geschichte auszugehen, in welcher sich der Konflikt zwi-
schen verschiedenen partikularen Traditionen innerhalb der univer-
sellen Geschichte selbst als Problem darstellt, das wiederum von
einer reformierten Lebensform zu losen wére. Vielleicht ist dieser
Gedanke attraktiv. Auf der anderen Seite lauft diese Strategie Ge-
fahr, einen der Hauptvorteile der immanenten Kritik, ndmlich ihre
Verbundenheit mit einer partikularen Lebensform, aufzugeben: Er-
hélt immanente Kritik die Vorteile interner Kritik (ohne ihre Nach-
teile in Kauf nehmen zu miissen) eigentlich noch aufrecht, wenn der

27 Ich will damit keineswegs behaupten, dass es grundsétzlich keine Antwort auf
solche Fragen geben kann. Vielmehr mochte ich auf das Problem hinweisen,
das durch die Rolle der Geschichte als Lernprozess im Rahmen der imma-
nenten Kritik hervorgerufen wird. Nach Mill missten wir uns fiir die Beant-
wortung dieser Fragen an Personen wenden, die verstehen, was es heifit, nach
verschiedenen Lebensformen, die verschiedenen historischen Traditionen ent-
springen, zu leben. Dann kénnen wir Hoffnung auf eine Antwort haben, auch
wenn dadurch natiirlich nicht garantiert wird, dass es eine eindeutige und
unkomplizierte Antwort gibt. Die Probleme, die damit seinerseits verbunden
sind, habe ich bereits erwéhnt; hier dient diese Bemerkung nur dazu, dafir
zu argumentieren, immanente Kritik nicht von Vornherein als einzige Mog-
lichkeit, Mills Tugenden gerecht zu werden, aufzufassen. Siehe Abschnitt 5.3.

298

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8.1. Verhaltnis zu anderen Ansatzen

Referenzpunkt nicht eine Partikulargeschichte, sondern eine Global-
geschichte ist?

Der dritte Punkt, den ich nennen mochte, ist, dass das, was ich
oben die ,zusétzliche Spezifikation der Rationalitédtsbedingung® ge-
nannt habe, eine zu starke Einschrankung ist. Wir sollten zumindest
nicht theoretisch ausschlieflen, dass es die Moglichkeit gibt, dass ei-
ne Art und Weise zu leben besser oder schlechter als eine andere
ist, ohne dass es die Moglichkeit gibt, dass es einen rationalen, ar-
gumentativen Weg von der einen zur anderen Lebensform gibt. Na-
tiirlich sollten wir diese Qualifikation der Rationalitédtsbedingung
nicht leichtfertig aufgeben: In verschiedenen Anséitzen ist damit die
Hoffnung verbunden, Streitigkeiten argumentativ und ohne Gewalt
zu losen. Allerdings ist die Alternative , Argumente oder Geweh-
re“ natiirlich nicht die einzige: Thomas Kuhn, fiir dessen Struktur
wissenschaftlicher Revolutionen sich das Problem in &hnlicher Wei-
se stellt, legt nahe, dass wissenschaftliche Paradigmen zum Beispiel
dann aufgegeben werden, wenn ihre Vertreter*innen allméhlich aus-
sterben?®, dass es jedenfalls keine wissenschaftlichen Nachweise fiir
den Vorrang eines Paradigmas vor einem anderen geben kénne.?
Trotzdem und trotz der Tatsache, dass die Giite der Wahl eines neu-
en wissenschaftlichen Paradigmas nicht mit den Mitteln des alten
nachgewiesen werden kann, verwehrt er sich gegen einen Relativis-
mus.?” Dies gilt umso mehr fiir die Ethik. Konversion muss nicht
gewaltgepréigt beruhen und darauf, dass es zwischen den Extremen
der streng deduktiven Schlussfolgerung und schamloser Propagan-

28 Er zitiert zumindest Max Planck in dieser Hinsicht zustimmend. Siehe Tho-
mas Kuhn. Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. 2. Aufl. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1976, S. 162.

29 Siehe ebd., S. 159.

30 My views, it is said, make of theory choice ‘a matter for mob psychology.’
[...] The debates surrounding such choices must, my critics claim, be for
me ‘mere persuasive displays without deliberative substance.” Reports of this
sort manifest total misunderstanding, and I have occasionally said as much in
papers directed primarily to other ends.“ Thomas Kuhn. ,,Objectivity, value
judgment, and theory choice®. In: Arguing about Science. Hrsg. von Alexander
Bird und James Ladyman. London und New York: Routledge, 2013, S. 74-86,
S. 74.

299

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick

da wichtige (und ethisch relevantere) Zwischentone gibt, hat Cora
Diamond hingewiesen.?!

Das heifit natiirlich nicht, dass wir uns nicht um das, was durch
die zusétzliche Spezifikation ausgedriickt wird, bemtihen sollten, wo
es moglich ist. Wir sollten lediglich nicht von vornherein ausschlie-
Ben, dass es Fille gibt, in denen wir eine Lebensform als besser (und
in der unqualifizierten Weise als rationaler) bezeichnen wollen, oh-
ne dass wir sie in der qualifizierten Weise als rationaler bezeichnen
wollen wiirden. Dies gilt nicht nur fiir den dritten dieser Punkte,
sondern auch fir die anderen beiden: Ich will nicht sagen, dass ein
Ansatz wie Jaeggis mit diesen Punkten nicht irgendwie umgehen
konnte; ich will lediglich sagen, dass diese Art von Problemen da-
fiir sprechen, Mills sozialphilosophische Tugenden unabhéngig von
einer spezifischen philosophischen Position fir fruchtbar zu halten.

8.1.2. Ausdehnung auf weitere Ansatze?

Ich mochte davon Abstand nehmen, die Ausdehnung von Mills Tu-
genden auf weitere philosophische Ansitze zu demonstrieren, ob-
wohl ich glaube, dass die Tugenden sehr hiufig eine Rolle spielen:
Eine solche Ausdehnung lauft immer Gefahr, als gezwungen wahr-
genommen zu werden und ich glaube, dass ich nicht viel dadurch
gewinnen wiirde, weil ich die Nicht-Exklusivitat der Tugenden aus
internen Griinden zugestehen muss. Sie folgt aus der Selbstanwen-
dung der philosophischen Tugenden auf die Philosophie der Philo-
sophie. Dass die Tugenden trotzdem oft eine Rolle spielen, bedeutet
namlich nicht, dass sie das vorrangige Organisationsmerkmal die-
ser Ansédtze sind. Jaeggis Ansatz zu untersuchen erschien mir sinn-
voll, weil Mills Tugenden selbst mit Coleridge ein hegelianisches
Element enthalten, und ich zeigen wollte, dass es sinnvoll ist, die
Tugenden auch unabhéngig von bestimmten geschichtsphilosophi-
schen Annahmen zu formulieren. Im letzten Kapitel habe ich mich
auBlerdem um eine Lesart der platonischen Frithdialoge vor dem
Hintergrund der Tugenden bemiiht; der Grund war hier, dass Mill
sich selbst extensiv mit Platon auseinandergesetzt hat und in der
Korrektur des Bildes von Platon, das Mill hatte, die sozialphiloso-

31 Cora Diamond. ,,Anything but argument®. In: Philosophical Investigations
5.1 (1982), S. 23-41.

300

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8.2. Offene Probleme und Ausblick

phischen Tugenden tatsachlich deutlicher werden, als dies bei Mills
eigener Auseinandersetzung mit Platon der Fall war.

8.2. Offene Probleme und Ausblick

Besonders eine Frage, die diese Arbeit offen lassen muss, mochte ich
im Folgenden ansprechen, weil sie sich vielleicht aufdréangt: Kénnte
der Gedanke der experiments in living nicht einfach sehr viel einfa-
cher auf nicht-individuelle Fragen ausgeweitet werden, als Mill dies
tut? Zunéchst werde ich kurz erldutern, warum sich diese Frage
aufdrangt, um dann zu erkldren, was mit der Frage gemeint ist.

In Kapitel 6 hatte ich Mills Utilitarismus kritisiert. Dieser ist
aber ein Versuch eine Position zum Wohlergehen, der gegeniiber
ich in Kapitel 5 weniger kritisch war, zu verallgemeinern. Wenn wir
iiber das, was Anderson im Anschluss an Mill experiments in living
nennt, einen philosophischen Zugang zum gelingenden Leben erhal-
ten und wir zeigen konnten, dass es in der Moral im engeren Sinne
(zum Beispiel im Sinne von Gerechtigkeit) auch um das gelingen-
de Leben — allerdings aus neutraler Perspektive betrachtet — geht,
dann wéren wir auch in der Moral im engeren Sinne den Tugenden
gerecht geworden.

Nun stimmt es zwar, so hatte ich versucht nahezulegen, dass
es in der Moral auch um das gelingende Leben geht, und eben-
s0, dass es nicht (zumindest nicht nur) um das gelingende Leben
der Handelnden geht; ebenso richtig ist es, dass dies einen Maf-
stab fiir Moralvorstellungen darstellt, der zwar nicht von auflerhalb
eines ethischen Standpunkts aus ersichtlich ist, der aber gleichzei-
tig nicht begrifflich auf diesen reduzierbar ist. Obwohl Mill also in
diesen Punkten zuzustimmen ist und der Utilitarismus, wenn wir
diese Eigenschaften betonen, als Versuch aufgefasst werden kann,
beiden Tugenden gerecht zu werden, bedeutet das natiirlich nicht,
dass darum nun seinerseits Moral im engeren Sinne auf eine Theorie
des Wohlergehens und das ein oder andere neutrale Aggregations-
prinzip reduziert werden kann. Diese Art und Weise, die Idee der
experiments in living auf die Moral zu tibertragen, schlagt, so hatte
ich in Kapitel 6 gesagt, fehl.

Dies ist aber natiirlich nicht die einzige Art und Weise, wie dieser
Gedanke iibertragen werden kénnte. Eine vielleicht auf den ersten

301

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick

Blick sogar naheliegendere Strategie wére es, den Gedanken der
experiments in living direkt zum Beispiel auf zum Beispiel Gerech-
tigkeitsvorstellungen zu tibertragen. Dies bietet sich vor allem an,
wenn ,,Hedonismus“ in der minimalen Weise verstanden wird, die
ich in Kapitel 5 nahegelegt habe: Wenn die Minimalvorstellung von
Hedonismus, die Mill mindestens vertreten muss, damit die Idee der
experiments in living plausibel ist, darin besteht, dass normaler-
weise und vor dem Hintergrund all der bereits erwahnten Grenzen
(siche zum Beispiel Abschnitt 5.3) eine gelingendere Art und Weise
zu leben von einer, die kompetent an zwei Lebensweisen teilgehabt
hat, auch als eine gelingendere Art und Weise zu leben erlebt wird,
steht der Ubertragung vielleicht nicht so viel im Weg. Es wird da-
bei ja zum Beispiel gar nicht gesagt, auf welche Weise dieses ,als
besser Erleben® stattfindet, mit welchen Zustdnden und Emotionen
es verbunden ist u.s.w.

Die Frage, die sich fiir die direkte Ubertragung stellt ist also:
Ist es ebenso plausibel wie beim Wohlergehen, dass ein besserer
moralischer Standpunkt zu einer moralischen Frage auch als ein
besserer moralischer Standpunkt zu dieser Frage erlebt wird von
einer die ernsthaft darum bemiiht war, zwei oder mehr moralische
Standpunkte einzunehmen? Natiirlich ist, wenn die Gedanken in
Abschnitt 6.1.3 zutreffend sind, ausgeschlossen, dass ,besser® hier
,besser fir die Handelnde“ heiflen kann. Das einzige, was zéhlen
konnte wire, dass die entsprechende Perspektive als ,, moralisch bes-
ser“ erlebt wird — und wir sollten vermutlich hier ebenso wie bei
der Minimaldefinition von Hedonismus, die ich vorgeschlagen ha-
be, darauf verzichten, dies an eine spezifisch moralische Erfahrung
zu koppeln: Genauso wenig, wie meine Minimalhedonist*in darauf
festgelegt ist, Freude und Leid als homogene Zustande aufzufassen,
genauso wenig sollten wir den Gedanken, dass es so etwas gibt,
wie etwas als ,moralisch besser” zu erleben, an die Annahme einer
bestimmten homogenen Art von Zustdnden oder Erkenntnisfahig-
keiten koppeln.

Es gibt noch einen zweiten Grund, warum sich diese Art es zu
sehen, aufdriangen konnte: In Kapitel 7 habe ich Gilligan mit ih-
rem Fallbeispiel ,,Claire® zitiert und meine Zustimmung, dass es
unkontrovers sein diirfte, dass wir nicht annehmen sollten, dass
Claire, nachdem sie die von Gilligan beschriebenen Erfahrungen
gemacht hat, nun die moralische Urteilskompetenz abgesprochen

302

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8.2. Offene Probleme und Ausblick

werden sollte, wie es die Kohlbergskala nahelegt. Es liegt, wie Gilli-
gan tiberzeugend darlegt, viel ndher zu sagen, Claire sehe die Dinge
jetzt besser als zuvor.?? Wir hétten so auch die Méglichkeit, die in
Kapitel 7 angedeutete Frage nach Expertise in moralischen Fragen
zu beantworten, ohne dass wir behaupten miissten, diese Expertise
konne wie eine techne methodisch erworben werden.

Und natiirlich konnte, wenn die Ausweitung der Idee, dass ex-
periments in living Teil des Philosophierens sind, auf die Moral
moglich ist, auch dariiber nachgedacht werden, sie auf weitere Be-
reiche der Philosophie auszudehnen — und so eine sehr allgemeine
Antwort auf die Frage zu erhalten, wie wir beiden philosophischen
Tugenden gerecht werden konnen. Ohne dass er dies freilich in den
Kontext von Mills beiden Tugenden stellt, kann Logi Gunnarssons
Auseinandersetzung mit dem jungen William James in diese Rich-
tung verstanden werden.?3

Trotz all dieser Punkte mochte ich, wie angedeutet, die Frage in
dieser Arbeit offen lassen. Einige der Argumente, die dagegen spre-
chen, habe ich in anderem Kontext bereits in Kapitel 6 erwahnt:
Moral scheint in einer qualitativ anderen Weise sozial zu sein als
Wohlergehen?!, was die Rolle zumindest individuell verstandenen
Erlebens in Frage stellt. Einige der Gegenargumente lassen sich viel-
leicht auch auf dhnliche Weise entkréiften, wie die entsprechenden
Argumente gegen experiments in living als Methode fir das Wohl-
ergehen. Der Grund, warum ich mich enthalten will, sind entspre-
chend nicht die Probleme, die mit der Rolle von Erfahrung in der
Moral oder moralischer Expertise®® verbunden sind, als vielmehr

32 Siehe Gilligan, Die andere Stimme, S. 73-78. Siehe Fufinote 66 in Kapitel 7.
33  Gunnarsson, Vernunft und Temperament. FEine Philosophie der Philosophie.
34 Natirlich spielt, wie mehrfach betont, auch bei Wohlergehen der soziale Kon-
text eine entscheidende Rolle: Ob wir iiberhaupt auf eine bestimmte Weise
leben konnen und ob wir auf eine bestimmte Weise ein gelingendes Leben
fithren konnen, hiangt stark davon ab, in welcher Gesellschaft wir leben. Fir
die nachtrigliche Antwort auf die Frage aber, ob so-und-so gelebt zu ha-
ben Teil meines Gliickes war oder nicht, scheint die Einschiatzung anderer
weniger entscheidend als fiir die gleiche nachtragliche Frage, ob so-und-so
zu leben moralisch vertretbar ist. Wir miissen nicht so weit gehen wie Ha-
bermas und behaupten, dass die Einschatzung anderer (im idealen Diskurs)
mit-konstitutiv ist fir solche Fragen, um dieser Behauptung zuzustimmen.
35 Fir eine Diskussion einiger Einwande gegen moral testimony siehe Alison
Hills. ,Moral Testimony and Moral Epistemology“. In: Ethics 120.1 (2009),
S. 94-127. Hills argumentiert schlieBlich dafiir, dass moral testimony in Bezug

303

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick

die Tatsache, dass ich es zwar fiir prima facie plausibel halte, dass
gelingendere Arten des Lebens normalerweise auch als gelingender
erlebt werden, wahrend es mir nicht so offensichtlich erscheint, dass
dies auch bei der Moral und bei anderen philosophischen Fragen
der Fall ist.

Damit bleibt auch die Frage offen, ob es eine allgemeine Art und
Weise gibt, den beiden philosophischen Tugenden systematisch ge-
recht zu werden. Dies ist insofern kein bedauerliches Ergebnis fiir
mich, als es dann umso sinnvoller ist, Mills Philosophie der Phi-
losophie anhand der beiden philosophischen Tugenden deutlich zu
machen.

auf moralisches Wissen moglich ist, dass es aber oft eher auf moralisches Ver-
stdndnis ankomme, das nicht allein durch die Akzeptanz des Urteils anderer
erreicht werden konne.

304

- am 13.01.2026, 02:50:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783828876095-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Einleitung zu Teil 3
	7. Moral und Technik: Expertise in Moral und Moralphilosophie und Mills Tugenden
	7.1. Mill und Platon
	7.2. Expert*innentum und Mills Tugenden
	7.3. Lehrbarkeit und Expert*innentum als Zugang zu ethischem Wissen in den platonischen Frühdialogen
	7.3.1. Zum Status der Auseinandersetzung mit den Frühdialogen
	7.3.2. Verortung von Benthams Kritik an gängiger philosophischer Moralauffassung im Orakelspruch
	7.3.3. Der Aufbau des „Protagoras“ und Mills Tugenden
	7.3.4. Die Handwerker*innen und Benthams Tugend


	8. Abgrenzung, offene Probleme, Ausblick
	8.1. Verhältnis zu anderen Ansätzen
	8.1.1. Hegelianische Ansätze: Jaeggi
	8.1.2. Ausdehnung auf weitere Ansätze?

	8.2. Offene Probleme und Ausblick


