4. Subjektkritik: Relativierung des
sozialtheoretischen Subjekts

Die postkoloniale Kritik am historischen, kulturellen und epistemologischen Sub-
jekt »Europa« wird hier als Analogie fiir die migrantische Kritik am sozialtheore-
tischen »Triger der Gesellschaft« herangezogen.

Der Subjektbegriff der Aufklirung und Moderne steht im Denken des 20. und
21. Jahrhunderts in der Kritik. Im poststrukturalistischen, dekonstruktivistischen
und postmodernen Diskurs wird am Subjektbegriff vor allem kritisiert, dass er —
als unreflektiert minnliche, weifle und europiische Entitit — Universalitit bean-
sprucht und durch seine Kriterien unausgesprochen Ausschliisse produziere, sowie
dass er vor allem in Bezug auf Bewusstseins- und Identititsfragen einem Essen-
tialismus anheim falle. In vielen Rollen, die das »Subjekt« in der abendlindischen
Kultur einnimmt, handelt es sich um eine wichtige Kritik. Meist wird aber die An-
nahme eines logischen — und zuletzt auch politischen — Subjektes, als eines Trigers,
nicht unbedingt aufgegeben,' sondern in fluidere, multiple(re) oder prekire(re)
Muster tiberfithrt. Die postkoloniale Theorie trigt ihren Teil zur Dekonstruktion
des europdischen Subjektes bei. Auch bedient man sich in den Postcolonial Studies
diverser dekonstruktivistischer und poststrukturalistischer Methoden. Hier wird
nach den logischen Subjektpositionen gefahndet. Das heift, es geht um die theoreti-
sche bzw. gedankliche oder begriffliche Trigerschaft (von Gesellschaft, Geschichte, Kul-
tur etc.). Eine logisch denkbare Trigerschaft wird als notwendige Voraussetzung
fiir jede andere Trigerschaft (politisch, erkenntnistheoretisch, sozialtheoretisch ...)
erachtet.

Die transnationale und die postkoloniale Wende stehen in einem analogen
Zusammenhang: Auch die postkolonialen Theorien liuteten eine Wende ein. Fir
Shalini Randeria und Regina Rémbhild ist es eine zentrale Konsequenz postkolo-
nialer Kritik, dass

1 In manchen Konzepten, die sich beispielsweise stark an Foucault orientieren und sich mit
Identitatsfragen beschaftigen, wird in gewissem Umfangauch die logische Subjektivitat zer-
streut.

14.02.2026, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Philosophie der transnationalen Migration

»die bisherige Marginalie sMigrations, die auch in den postkolonialen Studien
noch eine mehr metaphorische denn realpolitische Rolle spielt, [...] in den Mittel-
punkt einer dezentrierenden Betrachtungsweise Europas [riickt]. Denn Migration
ist eine der vorrangigen Krifte, die sich heute der kolonialen Raumordnung
der Welt widersetzt — und sie als geographische Matrix unterminiert. Langst
sind die ehemaligen kolonialen Metropolen selbst zu einem Schauplatz post-
kolonialer Auseinandersetzungen geworden [..]. Gerade in den europdischen
Migrationsmetropolen wird deshalb die Prisenz der bislang auf rdumlichen
Abstand gehaltenen >Anderen< schnell zur Konfrontation mit den geleugneten
Verflechtungen einer geteilten Geschichte.«?

In der vorliegenden Untersuchung soll dieses Argument umgekehrt angewendet
werden: Postkoloniale Perspektiven werden erstens aufgrund ihrer historischen
Verflechtung und zweitens aufgrund ihrer kritischen Analogie herangezogen, um
daraus Schlussfolgerungen fiir migrantische Perspektiven zu ziehen. Der erste Zu-
sammenhang ist ein empirisch-historischer: Der Kolonialismus, die »erste Globali-
sierung«, entspricht einer massiven Migrationsbewegung in Gewalt- und Erobe-
rungsform. Daraufhin entstehen Migrationsbewegungen aus den ehemaligen Ko-
lonien zuriick in die Metropolen der ehemaligen Kolonialmichte. Nach wie vor ist
der Kolonialismus eine der Hauptursachen fiir die starken Abhingigkeitsverhilt-
nisse zwischen »Nord« und »Siid« bzw. »the west and the rest« (Stuart Hall, s.u.).

Der zweite Zusammenhang ist die perspektivische Wende, die eine »bisherige [so-
zialtheoretische oder historische] Marginalie [...] in den Mittelpunkt einer dezen-
trierenden Betrachtungsweise Europas« (s.o.) riickt. Randeria und Rémbhild sehen
Migration zunehmend als ein zentrales Thema der postkolonialen Studien an. Das
bedeutet umgekehrt, dass die postkoloniale Theorie fiir die Migrationsforschung
von zentraler Bedeutung sein muss. In der postkolonialen Kritik wird ebenfalls eine
kopernikanische Wende vollzogen: Das historische, politische und kulturelle Sub-
jekt »Europa« wird einer grundlegenden Kritik unterzogen. Europa gilt lange als
Trager »der« Geschichte. Postkoloniale Studien zeigen auf, inwiefern Geschichten
geteilt und verflochten sind, inwiefern andere Triger »der« Geschichte ibergan-
gen worden sind und inwiefern diese theoretische Subjektivierung Europas nicht
mehr als ein Monolog (Edward Said, s.u.) ist.

Die Erdrterung der postkolonialen Kritik und ihre Bedeutung fiir eine migran-
tische sozialtheoretische Subjektkritik erfolgt in Kapitel 4.1. Ahnlich wie bei Kha-
grams und Levitts »philosophischem Transnationalismus« wird in der postkolo-

2 Randeria, Shalini und Regina Romhild, Das postkoloniale Europa: Verflochtene Genealogien
der Gegenwart— Einleitung zur erweiterten Neuauflage (2013), in: Conrad, Sebastian, Shalini
Randeira und Regina Rombhild (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in
den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M./New York 2013 (zuerst 2002), S. 9-31,
hier S. 25f.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

nialen Theorie auflerdem die Geburt der Nation im Kontext des Kolonialismus be-
trachtet und Letzterer als eine Bedingung der Moglichkeit fir die Entstehung von
Nationalstaaten aufgefasst. In Kapitel 4.2 geht es um die Konsequenzen aus Ander-
sons These, dass es sich bei Nationen um »vorgestellte Gemeinschaften« handelt,
die im Kontext von Migrationsbewegungen entstanden sind.

4.1 Die postkoloniale Kritik am historischen und epistemologischen
Subjekt »Europac

Der Terminus »postkolonial« steht fiir eine bestimmte historische Periode, die Zeit
nach der Kolonialisierung, und fiir einen spezifischen theoretischen Ansatz.> Es
geht dabei darum, bestimmte theoretische Grundannahmen des kolonialen Dis-
kurses zu dekonstruieren. Zentral ist dabei die »Anderung der Erzihlperspektive [,
die] die >Geschichte« der kapitalistischen Moderne [...] von ihrer eurozentristischen
Ausrichtung hin zu ihren weltweit zerstreuten >Peripherien« [Hervorh. C.E.]« ver-
schiebt.* Nach Hall ist der Begriff der Postkolonialitit vergleichbar mit anderen
»Post«-Begriffen der jiingeren Theoriegeschichte. Das Postkoloniale komme nicht
nur »nach« dem Kolonialismus, sondern gehe auch kritisch und begrifflich »iiber
ihn hinaus«.> Beispielsweise vergleichbar mit der Postmoderne lisst sich nach Hall
dabei beobachten, dass »auf die Dekonstruktion von Kernkonzepten [der Moderne]
durch sogenannte Post-Diskurse nicht deren Abschaffung und Verschwinden folgt,
sondern ihre Ausbreitung (so warnte Foucault), jetzt allerdings an einer >dezentrier-
ten< Position des Diskurses.«® Die postkolonialen Theorien sind durch marxistische
und poststrukturalistische Ansitze beeinflusst. Im vorliegenden Kapitel steht die
postkoloniale Dekonstruktion des logischen Subjekts »Europa« im Mittelpunkt.
In die Geschichtswissenschaften gilt der Einbezug postkolonialer Theorie in die
Perspektive einer komplexen Globalgeschichte als etabliert.” Nationale historische
Riume werden dabei grundsitzlich als das Produkt transnationaler Entwicklungen
aufgefasst.® In den Sozial- und Kulturwissenschaften hat die Auseinandersetzung
mit den Konzepten der postkolonialen Studien ebenfalls seit geraumer Zeit einge-

3 Vgl. Conrad, Sebastian und Shalini Randeria, Einleitung: Geteilte Geschichten — Europa in
einer postkolonialen Welt, in: Dies. und Regina Rombhild (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus,
S.32-70, hier S. 45ff.

4 Hall, Stuart, Wann gab es»das Postkoloniale<«: Denken an der Grenze, in: Conrad, Sebastian,

Shalini Randeira und Regina Romhild (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus, S.197-223, hier S. 208.

Vgl. ebd,, S. 213.

Ebd., S. 206.

Vgl. Randeria, Shalini und Regina Romhild, Das postkoloniale Europa, S. 9.

Vgl. ebd., S.10.

o N o wn

14.02.2028, 07:44:37.

175


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Philosophie der transnationalen Migration

setzt.” In den deutschsprachigen philosophischen akademischen Diskurs dringt
die postkoloniale Perspektive aktuell ein.

Die philosophische Bedeutung des postkolonialen Paradigmenwechsels liegt
vor allem darin, dass das okzidentale transzendentale Subjekt »Europa« als die Bedin-
gung der Maglichkeit von Geschichte und Entwicklung und von Zeit und Bewusstsein iiber-
haupt, als quasi metaphysischer »unbewegter Beweger«, der iiber die Neuzeit politisch
und epistemologisch herrschte, mit der postkolonialen Kritik begrifflich dekonstru-
iert worden ist. In den Worten des postkolonialen Denkers Achille Mbembe:

»Wir miissen [..] die Geschichte des Westens gegen den Strich der westlichen
Selbstdarstellungen, ihrer Fiktionen, Evidenzen und manchmal leeren Wahrhei-
ten lesen, ihrer Verschleierungen, Tricks und — man kann es nur wiederholen —
ihres Willens zur Macht. Denn tber die Kompilation empirischer Fakten hinaus
hat die Kritik des Kolonialismus oder Imperialismus zu dessen Verstandnis nichts
beizutragen, solange sie nicht diesem Willen zur Macht und der bestidndigen Ver-
dunkelung seiner ontologischen, metaphysischen, theologischen und mythologi-
schen Dimensionen entgegentritt.«'®

Das heif3t: In der Geschichtsschreibung Europas — die sich gleichzeitig als die Ge-
schichtsschreibung »der Welt« sah — ist Europa Akteur: Europa ist der Triger und
MafRstab aller Geschichts(be)schreibung. Die Gesellschaft Europas ist aktiv, die Ko-
lonien sind passiv. Die Europder:innen sind diejenigen, die kommen (und gehen),
die entwickeln, die verstehen, die die MafSstibe setzen, die deuten, urteilen und
bewerten. Der Rest der Welt ist in der Kolonialphase Objekt, Gegenstand, Rohstoft-
und Arbeitskraftlieferant, in der Zeit nach der Dekolonisierung eine (schlechtere)
Kopie, eine Variante oder gar eine gescheiterte Version der westlichen Moderne
bzw. des Modells. Selbst im 21. Jahrhundert setzen nach wie vor die »westlichen«
Begriffe den Maf3stab: So wird beispielsweise von »Entwicklungs-« und »Schwel-
lenlindern« gesprochen, wobei das Ziel aller Entwicklung die »moderne Gesell-
schaft« nach europiischem Vorbild ist, oder von »failed states«, von »gescheiter-
ten Staaten«, wobei ebenfalls der westliche moderne (demnach »gelungene«) Staat
das unhinterfragte Modell abgibt. Es handele sich aber um einen zu kritisierenden
»Mythos [...], dass der Westen und nur der Westen die Zukunft gepachtet hat, fasst
Mbembe zusammen." Dass sich die europiische Metropole trotzdem weiterhin als
unhinterfragte epistemische »leere Mitte« und damit auch als unsichtbares Zen-

9 Vgl. beispielsweise Reuter, Julia und Paula-Irene Villa (Hg.), Postkoloniale Soziologie: Empirische
Befunde, theoretische Anschliisse, politische Intervention, Bielefeld 2010.

10  Mbembe, Achille, Frankreich provinzialisieren?, in: Conrad, Sebastian, Shalini Randeira und
Regina Romhild (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus, S. 224-263, hier S. 254.

11 Ebd., S. 257.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

trum wissenschaftlicher Diskurse behauptet, wird als Eurozentrismus bezeichnet.™
Eurozentrismus ist die

»Annahme [..], dass die allgemeine historische Entwicklung, die als charakteris-
tisch fiir das westliche Europa und das nérdliche Amerika betrachtet wird, ein Mo-
dell darstellt,an dem die Geschichten und sozialen Formationen aller Gesellschaf-
ten gemessen und bewertet werden kénnen. Die Spezifitit und die historischen
Unterschiede nichtwestlicher Gesellschaften werden dementsprechend in einer
»Sprache des Mangels< beschrieben und als Defizite behandelt [..]. Ublicherwei-
se wird dabei kaum reflektiert, dass auch >Europa< und der »Westen« diskursive
Konstruktionen sind, die zahlreiche interne Unterschiede und Differenzen eineb-

nen.«'

In eurozentristischer Perspektive wird

»die europdische Entwicklung als eine Erfahrung sui generis begriffen, die ganz-
lich innerhalb der Traditionen und der Geschichte Europas erklart werden kann.
Europa und sein sanderes< entwickelten sich demzufolge unabhingig voneinan-
der, bevor die Ergebnisse des europdischen Fortschritts exportiert wurden. Die
Geschichte der Moderne erscheint so als eine Geschichte der Diffusion, als ein
Transfer von den (nordwest-)europdischen Metropolen in die Peripherie und die
Dritte Welt.«'4

Mit der Kritik an der eurozentristischen Perspektive stehen die zentralen Begriffe
der kolonisierenden Moderne im Mittelpunkt der postkolonialen Debatten: Subjek-
tivitit, Nationalstaat, Moderne und Geschichte. Die postkoloniale Denkerin Gaya-
tri Chakravorty Spivak bringt den Begriff der Subalternen in die Debatten ein. In
samtlichen Auseinandersetzungen stehen immer wieder die Fragen nach Macht-
verhiltnissen, nach dem Verhiltnis von Wissen und Macht, nach epistemischer
Gewalt und nach Rassismus im Vorder- oder Hintergrund.

Im Folgenden soll der Fokus auf die philosophische Dekonstruktion der Sub-
jektposition Europas gelegt werden. »Als Wille zur Macht ist koloniale Vernunft
gleichzeitig religiés, mystisch, messianisch und utopisch. [..] Die Kritik kolonialer
Verhiltnisse und imperialer Gegebenheiten muss also eine entsprechende Unter-
suchung und ethisch-philosophische Kritik dessen beinhalten, was ihre beseelen-
de Kraft ausmacht, schreibt Mbembe.” Diese philosophische Kritik nimmt ver-
schiedene Formen an: Frantz Fanon liefert beispielsweise eine Kritik der kolonia-
len Metaphysik und eine Theorie der postkolonialen Subjektivierung (Kap. 4.1.1).

12 Vgl. Randeria, Shalini und Regina Romhild, Das postkoloniale Europa, S.11.

13 Conrad, Sebastian und Shalini Randeria, Einleitung: Geteilte Geschichten, S. 35.
14  Ebd.

15 Mbembe, Achille, Frankreich provinzialisieren?, S. 254.

14.02.2028, 07:44:37.

171


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Philosophie der transnationalen Migration

Edward Said entlarvt die eurozentristische Epistemologie als eine Kohirenztheo-
rie der Wahrheit, die als Diskurs einem internen Monolog entspricht und die ihre
Kriterien allein aus okzident-internen Parametern bezieht (Kap. 4.1.2). Stuart Hall
und Dipesh Chakrabarty versuchen, eine postkoloniale Geschichtsschreibung um-
zusetzen (Kap. 4.1.3).

4.1.1 Kritik am Kolonialismus

Der Psychiater, Philosoph und Schriftsteller Frantz Fanon gilt als wichtiger Vor-
denker der Postcolonial Studies. 1961 beschreibt er unter dem direkten Eindruck des
Algerienkrieges in Die Verdammten dieser Erde Konsequenzen der europiischen Ko-
lonialisierung und theoretisiert seine Analysen. Einen Schwerpunkt legt er dabei
auf die Bewusstwerdung der kolonialen Herrschaft unter den Kolonisierten und
der Entstehung, Form und Dynamik der damit einhergehenden Unabhingigkeits-
bewegungen, sowie auf die Formen, Bedingungen und Folgen von Rassismus. Er
entwickelt im Buch eine psychologisch-philosophische Theorie der Gewalt: Durch
die Unterdriickung und Gewalt der Kolonisierung kann sich eine Bewusstwerdung
der eigenen Subjektivitit der Kolonisierten Fanons Analyse nach notwendig eben-
falls nur in Gewalt vollziehen. Es ist eine Gewalt, die umgesetzt und vollzogen
werden muss, damit die politische Subjektposition nicht nur praktisch umgesetzt,
sondern auch theoretisch bewusst werden kann. Der praktische und der theore-
tische Prozess — bzw. der politische Prozess und der Prozess des Bewusstseins —
sind ineinander verschrinkt und vollziehen sich gemeinsam. Die Verdammten die-
ser Erde ist in dieser Hinsicht eng an Marx’ Kritiken angelehnt. Der Text richtet
sich an die »Verdammten dieser Erde«, die Kolonisierten. Fanon spricht zu seinen
»Genossen«'® und »Kampfgefihrten«.”” Es handelt sich um einen philosophisch-
politischen Text, wobei ebenfalls an Marx’ Denken angelehnt die Aufforderung zur
Praxis den argumentativen Schlusspunkt bildet. Der Algerienkrieg, unter dessen
direktem Eindruck das Buch steht, wird bei Fanon zu einem Symbol und Paradig-
ma fiir den gesamten Kolonialismus. Jean-Paul Sartre hat ein Vorwort zum Text
verfasst, in dem er Europa auffordert, Fanon zuzuhoren. Die erste Krinkung, die
Europa durch Die Verdammten dieser Erde erfihrt, ist nach Sartre die Tatsache, dass
Fanon nicht zu den Europiern spricht: »Wie? Sie sprechen ganz allein?«'® Fanons
Werk bleibe »uns [Europdern] gegeniiber eiskalt. Es wird oft von uns gesprochen,
zu uns niemals. [..] In dieser Stimme entdeckt die Dritte Welt sich und spricht

16  Fanon, Frantz, Die Verdammten dieser Erde, mit einem Vorwort von Jean-Paul Sartre, Frankfurt
a.M. 1981 (zuerst 1961), S. 264.

17 Ebd., S.263.

18  Sartre, Jean-Paul, Vorwort, in: Frantz Fanon, Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt a.M. 1981
(zuerst1961), S. 7-28, hier S. 7.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

zu sich.«* Hierzu sei angemerkt, dass es gleichzeitig bezeichnend fiir den intel-
lektuellen Narzissmus Europas scheint, dass ein Text von jemandem aus der ko-
lonisierten Hemisphire das Vorwort eines berithmten europdischen Philosophen
benétigt, um tiberhaupt Eingang in den europiischen Diskurs zu finden.

Fanons Text ldsst sich grob in vier Teile gliedern: In eine Theorie der Gewalt, in
eine Theorie des nationalen Widerstands, die Sammlung und Interpretation psychischer
Stirungen im Kontext eines Kolonialkrieges, die Fanon bei seiner Tatigkeit in Psychia-
trien wihrend des Algerienkrieges selbst beobachten konnte, sowie viertens sei-
ner Schlussfolgerungen aus allen vorangegangenen Aspekten. In simtlichen Aspek-
ten wird Rassismus als eines der bedingenden Grundprobleme erkannt.

»Tatsichlich ist die Sprache des Kolonialherrn, wenn er von Kolonisierten spricht,
eine zoologische Sprache. Man macht Anspielungen auf die kriegerischen Be-
wegungen des Gelben, auf die Ausdiinstungen der Eingeborenenstadt, auf die
Horden, auf den Cestank, auf das Gewucher und Cewimmel, auf das Gestiku-
lieren. Wenn der Kolonialherr genau beschreiben und das richtige Wort finden
will, bezieht er sich immer auf das Tierreich. Der Europier stofRt sich selten
an diesen >bildhaften< Ausdriicken. Aber der Kolonisierte splrt die Absicht des
Kolonialherrn, den Prozefs, den man ihm macht, und weif sofort, woran man
denkt. Diese galoppierende Vermehrung, diese hysterischen Massen [..], diese
Kohorte ohne Kopf noch Schwanz, diese Kinder, die niemand zu gehéren schei-
nen, diese der Sonne preisgegebene Faulheit, dieser vegetative Rhythmus [..].
Der Kolonisierte weif? das alles und lacht, wenn er in den Worten des andern als
Tier auftritt. Denn er weif3, dass er kein Tier ist. Und genau zur selben Zeit, da
er seine Menschlichkeit entdeckt, beginnt er seine Waffen zu reinigen, um diese
Menschlichkeit triumphieren zu lassen.«*°

Dadurch, dass die Sprache der Kolonialherren, wenn sie von Kolonisierten spre-
chen, hiufig eine zoologische Sprache ist, wird den Kolonisierten abgesprochen,
Mensch in einem ausdriicklichen Sinne zu sein: sie leben, wimmeln, vegetieren
oder wuchern, aber sie verkdrpern nicht das »Ebenbildes Gottes«, »Logos«, »Frei-
heit« oder »Schaffenskraft.« Als der Kolonisierte als Tier angesprochen wird, lacht
er. Er lacht iiber den Kolonialherrn, er kann ihn nicht mehr ernst nehmen. Und
in dem Moment beginnt der Kolonisierte, sich auf einen Kampf vorzubereiten. Die
Erkenntnis der rassistischen Demiitigung miindet also nicht in einen Diskurs oder
eine Debatte, sondern in eine Tat. »Denn er weif}, dass er kein Tier ist.«

»Der Kolonisierte entdeckt also, dafd sein Leben, sein Atmen, seine Herzschlage
die gleichen sind wie die des Kolonialherrn. Er entdeckt, daR die Haut eines Kolo-

19  Sartre, Jean-Paul, Vorwort, S. of.
20 Fanon, Frantz, Die Verdammten dieser Erde, S. 35f.

14.02.2028, 07:44:37.

179


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Philosophie der transnationalen Migration

nialherrn nicht mehr wert ist als die Haut eines Eingeborenen. Diese Entdeckung
teilt der Welt einen entscheidenden Stofd mit. Jede neue und revolutionére Sicher-
heitdes Kolonisierten rithrt daher. Wenn namlich mein Leben das gleiche Gewicht
hat wie das des Kolonialherrn, dann schmettert mich sein Blick nicht mehr nieder,
|af3t mich nicht mehr erstarren, seine Stimme versteinert mich nicht mehr. Ich bin
nicht mehr verwirrt in seiner Gegenwart. Ich mache ihn fertig. Nicht nur, dafS sei-
ne Gegenwart mich nicht mehr stért, sondern ich bin schon dabei, ihm eine Falle
nach der anderen zu stellen, so da er bald keinen anderen Ausweg mehr haben
wird als die Flucht.«*’

Der Kolonisierte wird sich seiner Gleichheit mit dem Kolonialherrn bewusst. Da-
mit einher geht das Erkennen, dass es sich beim kolonialen Verhiltnis um ein mit
nichts zu rechtfertigendes Macht- und Unterdriickungsverhiltnis handelt. Dieses
aufzuheben ist deshalb von nun an das Ziel. Der Kolonisierte »ist unterworfen,
aber nicht gezihmt. Er ist erniedrigt, aber nicht von seiner Niedrigkeit iiberzeugt.
Er wartet geduldig, bis der Kolonialherr in seiner Wachsambkeit nachlasse, um sich
auf ihn zu stiirzen.«** Fanon entwickelt in enger Anlehnung an Marx dazu eine
Theorie der Umwilzung:

»Die Dekolonisation, die sich vornimmt, die Ordnung der Welt zu verandern, ist,
wie man sieht, ein Programm absoluter Umwalzung. Sie kann nicht das Resultat
einer magischen Operation, eines natiirlichen Erdstofies oder einer friedlichen
Ubereinkunft sein. [...] Der Kolonialherr und der Kolonisierte sind alte Bekannte.
Und der Kolonialherr kann tatsdchlich mit Recht behaupten,ssieczu kennen. Er ist
es, der den Kolonisierten geschaffen hat und noch fortfihrt, ihn zu schaffen. Der Kolo-
nialherr gewinnt seine Wahrheit, das heifdt seine Giiter, aus dem Kolonialsystem
[Hervorh. im Orig.].<*3

Die koloniale Situation habe eine eigentiimliche Substantivierung abgesondert:
Kolonialherren und Kolonisierte. Dabei sind die Kolonisierten durch die Koloni-
alherren diskursiv und epistemologisch geschaffen worden. Die Kolonisierten sind
das Produkt des Kolonialherrn.

»In dieser erstarrten [kolonisierten] Zone ist die Oberflache unbeweglich, die Pal-
me wiegt sich vor den Wolken, die Wellen des Meeres brechen sich an den Kie-
selsteinen, die Rohstoffe kommen und gehen und rechtfertigen die Anwesenheit
des Kolonialherrn [..]. Der Kolonialherr macht die Geschichte. Sein Leben ist ein
Epos, eine Odyssee. Er ist der absolute Beginn:>Dieses Land, wir haben es zu dem
gemacht, was es ist.cEr ist die immerwahrende Ursache: s\Wenn wir weggehen, ist

21 Ebd,S.38.
22 Ebd,S. 44.
23 Ebd., S. 29f

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

alles verloren, dieses Land wird ins Mittelalter zuriickfallen.« Schwerfillige, durch
Fieber und primitive Briuche von innen gepeinigte Wesen stehen ihm gegeniiber,
ein gleichsam mineralischer Rahmen fiir die alles verdandernde Dynamik des ko-
lonialen Handelssystems. Der Kolonialherr macht die Geschichte und weif, dafs
er sie macht. [..] Die Geschichte, die er schreibt, ist also nicht die Geschichte des

Landes, das er auspliindert, sondern die Geschichte seiner eigenen Nation.«<**

Die Dichotomie zwischen Kolonialherren und Kolonisierten bringt eine metaphy-
sische Zwei-Prinzipien-Lehre mit sich: Die Kolonisierenden sind Dynamik, Aktion,
Bewegung und Beweger, das kolonisierte Land und dessen Einwohnerschaft sind
»erstarrte Zone«, Passivitit, Stillstand, »mineralischer Rahmens, Rohstoff, blofie
Natur. Der Kolonialherr macht die Geschichte und weifR dabei, dass er sie macht.
Er ist das Subjekt der Geschichte, der Trager. Er ist dariiber hinaus die »immer-
wahrende Ursache« und der »absolute Beginn« jedweder Geschichte der Kolonien:
Der Kolonialherr ist der metaphysische Schopfer eben dieser. Ohne den Kolonial-
herrn wiren die Kolonien und ihre Einheimischen nichts weiter als formlose Po-
tenz, Natur, Gewichs, Stein, zyklisches blindes Leben. Der Kolonialherr erfiillt also
die Funktion eines philosophischen Gottesbegriffes. Er ist der Schépfer der Koloni-
en und der »Eingeborenenc. Er ist die Bedingung der Méglichkeit von Entwicklung
und von bewusstem Sein. Dem stehen die Kolonien und ihre Einwohnerschaft als
eine vom Kolonisierten in die Geschichte und damit in ein bewusstes Sein gehobe-
ne Passivitit gegeniiber: Erst als Kolonie findet die passive Masse der kolonisierten
Linder zu einer erkennbaren Form. Die Kritik am Kolonialismus vollzieht Fanon
also nicht nur politisch, sondern auch metaphysisch. Sie beginnt damit, dass sich
der Kolonisierte als ein dem Kolonialherren ebenbiirtiger Mensch bewusst ist und
dessen Autoritit nicht anerkennen kann. Er muss auch deshalb zur Tat, das heif3t
zum Kampf, schreiten.

»Die Dekolonisation geschieht niemals unbemerkt, denn sie betrifft das Sein,
sie modifiziert das Sein grundlegend, sie verwandelt die in Unwesentlichkeit abge-
sunkenen Zuschauer in privilegierte Akteure, die in gleichsam grandioser Gestalt
vom Lichtkegel der Geschichte erfallt werden [...]. Die Dekolonisation ist wahr-
haft eine Schopfung neuer Menschen [Hervorh. C.E.].«*> Die Dekolonisierung ist also
nicht blof} ein politischer Prozess, sie ist ein ontologischer. Das Sein wird grund-
legend modifiziert: Die ehemals passiven Kolonisierten, die die Rolle des Objekts
der Kolonialmichte zu erfiillen hatten, schwingen sich in eine Subjektposition. Sie
nehmen ihre Geschichte in die eigene Hand und wollen sie selbst gestalten. Sie
haben erkannt, dass sie selbst Triager:innen ihrer Verhiltnisse sein kénnen. Hier-
bei geht es aber nicht darum, eine Herrschaft iber die ehemaligen Kolonialherren

24  Ebd.,S. 42f.
25  Ebd., S.30.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Philosophie der transnationalen Migration

anzustreben, sondern es wird ein neuer Mensch geschaffen. Die ehemals Koloni-
sierten sollen die Schopfer dieses neuen Menschen sein. Der Kampf gegen den Ko-
lonialismus ist gleichermafien ein politisches wie metaphysikkritisches oder auf-
klarerisches Projekt: »Man mufl — und das ist das grofRe theoretische Problem - in
jedem Augenblick und an jedem Ort erkliren, entmystifizieren, Jagd machen auf
die Beleidigung des Menschen, die man in sich trigt.«*® Fanons Orientierung an
Marx’ Denken tritt deutlich zutage. Wie in Marx’ Kritik an Hegels Vorstellung einer
Wirklichkeit, in der und durch die grof3e Vernunft nicht nur spricht, sondern die
sie ist, fallt fiir Fanon die epistemologisch notwendige Kritik am europdischen me-
taphysischen Subjekt zusammen mit der politischen Forderung nach Befreiung der
unterdriickten — Marx wiirde vielleicht sagen »wirklichen« — Subjekte, die ihre Ge-
schichte nun in die eigene Hand nehmen. Das ist gleichzeitig die Subjektivierung
des Kolonisierten. »Ziel des kimpfenden Kolonisierten ist das Ende der Fremd-
herrschaft. Aber er muss auch auf die Ausrottung aller Nichtwahrheiten aus sein,
die durch die Unterdriickung in seinen Korper eingepflanzt wurden [..]. Die Be-
freiung muss sich auf alle Bereiche der Personlichkeit erstrecken.«* Die politische
Forderung ist zugleich eine philosophische und umgekehrt: Das Ziel ist das Ende
der Fremdherrschaft und die »Ausrottung aller Nichtwahrheiten«. Es muss aufge-
klart, erklirt und entmystifiziert werden. Die Dekolonisierung ist ein politischer
und ein philosophischer Prozess.

Seine Schlussfolgerungen leitet Fanon mit »los, meine Kampfgefihrten« ein.?8
Sie wirken wie die Rede eines politischen Anfiihrers, der seine Kimpfer um sich
schart, sie motiviert und auf die bevorstehende Mission einschwdrt. »Los, meine
Kampfgefihrten [...]. Die grofie Nacht, in der wir versunken waren, miissen wir
abschiitteln und hinter uns lassen [...]. Verlassen wir dieses Europa, das nicht auf-
hért, vom Menschen zu reden, und ihn dabei niedermetzelt, wo es ihn trifft, an al-
len Ecken seiner eigenen StrafSen, an allen Ecken der Welt.«* Fanon vergleicht die
Kolonialzeit mit der dunklen Nacht. Damit kniipft er an die klassische Metapher
des Lichts der Aufklirung an. Wie oben schon erwihnt soll nicht blof} eine Um-
kehrung der Herrschaft — ehemalige Kolonisierte iiber ehemalige Kolonialherren
— angestrebt werden. »Entschliefen wir uns, Europa nicht zu imitieren. Spannen
wir unsere Muskeln und Gehirne fiir einen neuen Kurs an«;>° »nehmen wir die
Frage des Menschen wieder auf.«*' »Fiir die Dritte Welt geht es darum, eine Ge-

26 Ebd.,S. 254.
27  Ebd.,S.259.
28 Ebd.,S.263.
29  Ebd.

30 Ebd,S. 264.
31 Ebd., S. 265.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

schichte des Menschen zu beginnen.«** Diese Geschichte des Menschen zu begin-
nen ist das Ziel. Es sollen nicht die Fehler Europas wiederholt, sondern ein neuer
Weg eingeschlagen werden. Dieser zukiinftige Mensch existiert so noch nicht und
muss erst erschaffen werden. Fanon schliefit seine Ansprache mit den Worten: »Fiir
Europa, fiir uns selbst und fiir die Menschheit, Genossen, miissen wir eine neue
Haut schaffen, ein neues Denken entwickeln, einen neuen Menschen auf die Beine
stellen.«®3 Analog zu Marx’ Theorie zur Aufthebung des Proletariats, was einer Be-
freiung des Menschen als solchen gleichkime, da sich in der Unterdriickung und
Ausbeutung des Proletariats die Unterdriickung und Ausbeutung des Menschen als

t,>* entspricht die Dekolonisierung bei Fanon einem ersten Schritt auf

solchen zeitig
dem Weg zum befreiten Menschen als solchen.

Sartre nennt Fanons Ausfithrungen

»ein unerwartetes Schauspiel [..]: das Strip-tease unseres Humanismus. [..] Ob
aus Irrtum oder schlechtem Gewissen: nichts ist bei uns konsequenter als ein ras-
sistischer Humanismus, weil der Européer sich nur dadurch zum Menschen hat
machen kénnen, dafd er Sklaven und Monstren hervorbrachte. Solange es Einge-
borene gab, wurde dieser Schwindel nicht entlarvt [..]. Heute bringt der Eingebo-
rene seine Wahrheit [- nimlich ein Mensch zu sein —] zutage [...]. Weil die andern
sich gegen uns zu Menschen machen [mussen], wird [erst] deutlich, dafd wir die
Feinde der menschlichen Gattung sind.«3®

Der Europier machte sich dadurch zum Menschen, dass er andere entmenschlich-
te. Seit die Entmenschlichten sich als Menschen gegen die europiische Kolonial-
herrschaft erheben, wird klar, dass Europas Menschlichkeit gar keine war. »Das
ist das Ende: Europa ist an allen Ecken leck. Was ist denn geschehen? Ganz ein-
fach dies: bisher waren wir die Subjekte der Geschichte, jetzt sind wir ihre Objek-
te.«3® Sartre sieht in der Subjektivierung der Kolonisierten, die Fanon beschreibt,
gleichzeitig eine historische Verobjektivierung Europas. Europa wird demzufolge
ein neuer historischer Platz in der Geschichte der Welt zuzuweisen sein. In den
Geschichtswissenschaften wird dies seit einigen Jahren mit globaler oder transna-
tionaler Geschichtsschreibung versucht. In der postkolonialen Theorie ging diese
Verschiebung des historischen Subjektes aus Europa heraus unter dem Schlagwort
»Europa zu provinzialisieren« in die Diskurse ein (vgl. Kap. 4.1.3).

32 Ebd., S. 266.

33 Ebd,S.267.

34 Vgl. Marx, Karl, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, MEW, Bd. 1, Berlin 1956ff.
(zuerst 1844), S. 378-391.

35  Sartre, Jean-Paul, Vorwort, S. 22f.

36 Ebd,S. 24.

14.02.2028, 07:44:37.

183


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Philosophie der transnationalen Migration

Zusammengefasst: Fanon artikuliert eine Theorie der politischen Umwilzung,
wobei seine Argumentation stark an Marx’ Denken angelehnt ist. Dabei sind eine
Metaphysikkritik und eine politische Aufforderung ineinander verwoben: Der Ko-
lonialherr wird in seiner Rolle als »unbewegter Beweger« als Quasi-Gottesbegriff
entlarvt. Der in den Kolonien erlebte Rassismus bildet bei der Bewusstwerdung
der eigenen Subjektivitit den Katalysator: Der Kolonisierte wird als Tier oder »Ein-
geborener« angesprochen und behandelt, nicht jedoch als gleichwertiger Mensch.
Aber »er weif, dass er kein Tier ist.« Und in diesem Moment beginnt er, »seine Waf-
fen zu reinigen«, um sich fiir den Kampf um seine Menschlichkeit bereit zu ma-
chen. Die Kolonisierten brauchen keinen metaphysischen Schépfer. Beim Kampf
um die Menschlichkeit geht es schliefRlich nicht darum, eine neue Herrschaft zu
etablieren, sondern es soll ein »neuer Mensch« geschaffen werden. Das politische
und das philosophische Ziel sind aneinander gekoppelt: Das Ziel ist die Befreiung
aller als Menschen und die »Ausrottung aller Unwahrheiten«; das eine geht nicht
ohne das andere. Die (ehemals) Kolonisierten subjektivieren sich selbst politisch
und theoretisch.

Viele der zentralen Topoi, die spiter die postkolonialen Diskurse bestimmen,
werden von Fanon auf die Agenda gesetzt: Die Kritik am Hyper-Subjekt »Europa« —
sei es historisch, metaphysisch, erkenntnistheoretisch oder politisch-praktisch; die
Frage der Subjektivitit und Selbstreprisentation der ehemals Kolonisierten; sowie
schlieRlich eine neue Haltung gegeniiber dem intellektuell narzisstischen Europa,
die einer Kritik des Eurozentrismus den Weg bahnt.

4.1.2 Koloniale Episteme

Edward Saids Orientalism kann als eine Art »Griindungsmanifest«<*” der postkolo-
nialen Theorien gesehen werden. Das zentrale Thema in Orientalism ist die Frage
der Reprisentation. Said unternimmt eine an Foucaults Methode angelehnte Ana-
lyse der abendlindischen Diskurse iiber den »Orient«. Dabei zeigt er erstens auf,
wie der »Orient« vom Okzident diskursiv erschaffen wird, zweitens wie diese Dis-
kurse zur Rechtfertigung bestimmter politischer Ausbeutungs- und Herrschafts-
verhiltnisse dienen oder diese bedingen, sowie schlieflich drittens, dass es sich
dabei nie um einen Dialog zwischen »Ost« und »West«, sondern immer um ei-
nen Monolog des Westens handelt, der mehr iiber den Okzident selbst und seine
Verfassung als iiber den »Orient« aussagt. Im orientalistischen Diskurs kann sich
der »Orient« — dem von Said »an sich« itberhaupt kein ontologischer Status zuge-
sprochen wird, was nicht heifdt, dass er die Existenz der Linder leugnet — niemals
selbst reprisentieren. Said definiert Orientalismus folgendermafien:

37  Conrad, Sebastian und Shalini Randeria, Einleitung: Geteilte Geschichten, S. 44.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

»Orientalism is [...] a distribution of geopolitical awareness into aesthetic, schol-
arly, economic, sociological, historical, and philological texts; it is an elaboration
not only of a basic geographical distinction [...] but also of a whole series of sinter-
estscwhich [..] not only creates but also maintains; it is, rather than expresses, a
certain will or intention to understand, in some cases to control, manipulate, even
to incorporate, what is a manifestly different (or alternative and novel) world; it s,
above all, a discourse that is [...] produced and exists in an uneven exchange with
various kinds of power [Hervorh. im Orig].«3'8

Den Niederschlag eines bestimmten geopolitischen Bewusstseins in dsthetische,
akademische, 6konomische, soziologische, historische und philologische Texte
nennt Said »Orientalismus«. Der »Orient« ist dabei nicht nur eine geographische
Bestimmung, sondern immer auch schon Artikulation einer Reihe von Interessen.
Der Orientalismus-Diskurs ist nicht zu trennen von bestimmten realpolitischen,
ungleichen Machtbeziehungen. »I emphasize [...] that neither the term Orient nor
the concept of the West has any ontological stability; each is made up of human
effort, partly affirmation, partly identification of the other.«*® Zu betonen ist, dass
es Said nur um den orientalistischen Diskurs und seine Funktionsweise geht —
nicht darum, zu fragen oder zu zeigen, »wie der Orient wirklich ist«; bei einem
solchen Unterfangen wiirde sich der Gegenstand ohnehin stindig einer moglichen
Fassung entziehen. Saids zentrale These ist, dass der Orientalismus-Diskurs ein
Diskurs des Westens ist, der nur innerhalb westlicher Kontexte Sinn ergibt.

»The phenomenon of Orientalism as | study it here deals principally, not with a
correspondence between Orientalism and Orient, but with the internal consistency
of Orientalism and its ideas about the Orient (the East as career) despite or beyond

any correspondence, or lack thereof, with a >veal< Orient [Hervorh. C.E].<*°

Das Phinomen des Orientalismus, wie Said es beschreiben will, ist keines der Fra-
ge, ob die Bilder itber den »Orient«, wie sie im Westen kursieren, stimmen oder
nicht stimmen oder empirisch belegbar sind. Es geht darum, dass die interne Kon-
sistenz des Orientalismus-Diskurses allein durch Parameter des Okzidents gegeben
ist.

Fiir diesen Diskurs liefert Said mehrere Beispiele. Eines davon sind die Reden
von Arthur James Balfour, britischer Parlamentsabgeordneter, vormaliger Premier-
minister und Veteran einiger »Uberseekrisen« (oversea crises), der an der britischen
Besetzung Agyptens 1882 teilgenommen hatte. Um 1910 herum wird von britischer

38  Said, Edward, Orientalism, London 2003 (zuerst 1978), S.12.
39  Ebd,, S. xxii.
40 Ebd,S.s.

14.02.2028, 07:44:37.

185


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Philosophie der transnationalen Migration

Seite der »Nutzen« der britischen Prisenz in Agypten angezweifelt. Eine dgypti-
sche Nationalbewegung hat an Stirke gewonnen, und aus britischer Sicht stellt
Agypten zu der Zeit eher ein Problem als einen »Gewinn« dar. Balfour spricht sich
1910 vor dem Parlament dafiir aus, sich weiter in Agypten zu »engagierenc:

»First of all, look at the facts of the case. Western nations as soon as they emerge
into history show the beginnings of those capacities for self-government [...] hav-
ing merits on their own. [..] You may look through the whole history of the Ori-
entals in what is called, broadly speaking, the East, and you never find traces of
self-government. All their great centuries —and they have been very great — have
been passed under despotisms, under absolute government. All their great con-
tributions to civilization —and they have been great— have been made under that
form of government [...]. It is not a question of superiority or inferiority. | suppose
a true Eastern sage would say that the working government which we have taken
upon ourselves in Egypt and elsewhere is [...] the dirty work, the inferior work, of
carrying on the necessary labour.<*'

Balfour konstatiert den »Fakt«, dass die Volker des Ostens im Gegensatz zu denen
des Westens nicht tiber die Fihigkeit der Selbstregierung verfiigten. Mogen ihre
kulturellen Verdienste auch grof} sein, sie seien stets unter autoritiren und des-
potischen Herrschaftssystemen entstanden. Die »Regierungsarbeit«, die GrofRbri-
tannien in Agypten einige Jahre zuvor itbernommen hat, ist nach Balfour deshalb
fir Agypten ein Erfordernis und ein Dienst am igyptischen Volk. Seiner Meinung
nach wiirde auch ein »wahrhaft weiser« Orientale ihm zustimmen. Balfour tiber-
legt weiter:

»ls it a good thing for these great nations — | admit their greatness — that this
absolute government should be exercised by us? | think it is a good thing. | think
that the experience shows that they have got under it far better government than
in the whole history of the world they ever had before, and which not only is a
benefitto them, butis undoubtedly a benefit to the whole of the civilized West.«*?

Fiir Balfour ist es offensichtlich, dass es Agypten unter britischer Regierung besser
geht als je zuvor. Natiirlich profitiere auch der »zivilisierte« Westen von der Ko-
lonie. Fir Balfour handelt es sich um eine Win-win-Situation. »It is our business
to govern, with or without gratitudes, schliefst Balfour an.** Die Briten triigen die
Biirde zu regieren, weil sie dazu fihig seien. Egal, ob sie fiir diesen »Regierungs-

41 Balfour, Arthur James (1910), hier zitiert nach: Said, Edward, Orientalism, S. 32f. (Quelle dort
nicht weiter angegeben).

42 Ebd.

43 Ebd.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

dienst« Dankbarkeit erhalten oder nicht, in Agypten zu regieren ist nach Balfour
britische Verantwortung.

Said stellt zu Balfours Ausfithrungen fest: »It does not occur to Balfour, how-
ever, to let the Egyptian speak for himself.«** Nach Said macht Balfour seine Aus-
fihrungen, ohne auch nur ansatzweise einen dgyptischen Vertreter (geschweige
denn eine Vertreterin) selbst zu Wort kommen zu lassen. Seine Analysen stiitzen
sich auf okzidentinterne Bewertungsmuster. Said schlief8t daraus: »British know-
ledge of Egypt is Egypt for Balfour [Hervorh. im Orig].«** Das britische Wissen
iiber Agypten ist fiir Balfour Agypten. Wie oben schon beschrieben, wiirde nach
Balfour ein »wahrhaft weiser Orientale« ihm zustimmen. Wer im Orient »wahr-
haft weise« ist, beurteilt Balfour selbst. Kurz gesagt ist es nach Balfour so, dass
der »Westen« besser weif}, was gut fir den »Orient« ist. Said: »All of Orientalism
stands forth and away from the Orient; that Orientalism makes sense at all depends more
on the West than on the Orient [Hervorh. C.E.].<*® Die Kohirenz des Orientalismus
ist der Kohidrenz der westlichen Kontexte geschuldet, nicht dem »Orient«. »Ori-
entalism responded more to the culture that produced it than to its putative ob-
ject.«*” Damit ist der Orientalismus-Diskurs vielmehr eine Antwort auf diejenige
Kultur, die ihn produziert, als in Korrespondenz zu seinem »Objekt« stehend. Fiir
Said ist vor allem wichtig, dass es fiir den orientalistischen Diskurs im Okzident
itberhaupt keine Rolle spielt, ob das Gesagte zutrifft oder nicht.*® Der Orientalis-
mus im Okzident ist nach internen okzidentalen Parametern logisch konsistent.
Beim orientalistischen Diskurs handelt es sich um einen europiischen Monolog,
in dem Aussagen ihren Wahrheitswert und ihre Bedeutung ausschliellich aus dem

44  Ebd.
45  Ebd.
46  Ebd., S 21f.
47 Ebd.,S.22.

48  Nichtkorrespondierende Aussagen kritisiert Said durchaus auch; er wirft dem Westen regel-

mafiig Essentialismus gegeniiber dem »Orient« vor. Damit schwicht er leider sein Hauptar-
gument, da dieser »Falsche-Essentialismen«-Vorwurf impliziert, es gebe doch den »wahren«
Orient, dervom Okzident blofs nicht gesehen wiirde —was allerdings selbst wieder einem on-
tologischen Essentialismus entspréache. Vgl. dazu beispielsweise Dhawan, Nikita und Maria
do Mar Castro Varela (Hg.), Postkoloniale Theorie, S. 38ff. Eine weitere Kritik an Saids Orien-
talismus lautet daran anschlief}end auch, er essentialisiere in seiner Schrift den »Westenc,
denn auch die Diskurse im Westen sind faktisch viel komplexer und widerspriichlicher als
derjenige »orientalistische Diskurs«, den Said aufzeige. Vgl. ebd., S. 39.
Eine Ursache fir diese Widersprichlichkeit zwischen Essentialismusvorwurf bei gleichzei-
tiger Leugnung eines ontologischen »Orients« konnte m.E. auch in der foucaultschen Me-
thode der Diskursanalyse liegen; hierbei ist es schwer, die Trager:innen des »Diskurses« auf
der einen und das, was der »Diskurs« bezeichnet auf der anderen Seite zu identifizieren, wo-
bei dann oft der»Diskurs«selbst zum »allmachtigen Produzenten« ohne geklarten ontologi-
schen Status wird.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Philosophie der transnationalen Migration

eigenen Kohirenzkontext beziehen. Es geht bei Orientalismus also nicht um den
Orient, sondern um den Okzident und sein (Selbst-)Bild. In der Beschiftigung mit
dem »Osten« konstruiert sich der »Westen« gleichzeitig ein Selbstbild oder eine
europiische Identitit. »Orientalism is never far from [...] the idea of Europe.«*’

Heikel ist nun vor allem, dass die Position der Monologisierenden eine der po-
litischen, 8konomischen und militirischen Uberlegenheit ist. »Da das Wissen iiber
den Orient aus einer Haltung der Uberlegenheit generiert wurde, etablierte es das
Bild eines unterwiirfigen Orientalen und Orients gleichermaflenc, fassen Dhawan
und do Mar Castro Varela zusammen.>® Das gehe »zugleich mit der Bestimmung
eines positiv besetzten europiischen Selbst einher. [...] Orientalische Sprachen, Ge-
schichte und Kultur wurden hierfiir innerhalb eines Kontextes erforscht, der die
»positionelle Superioritit« (positional superiority) Europas nie infrage stellte.«**

Kurz, Said entlarvt das Wissen Europas »iiber« den Orient als einen europii-
schen Monolog, der innerhalb europiischer, interessengeleiteter Kontexte kohirent
ist. Damit fillt fortan der universale Anspruch jedweder »westlicher« Episteme. So
wie sich bei Fanon das metaphysische Subjekt »Europa« aufldsen lassen musste,
so muss nun das erkenntnistheoretische Subjekt »Europa, als Triger von »Wissen
tiber«, seine universell geglaubte Erkenntnisfihigkeit als kontextuell beschrinkt,
konstruiert und interessenbasiert erkennen. Es hatte sich bei den kolonialen Epis-
temen um die Form eines Kohirenzwahrheitssystems gehandelt.

In foucaultscher Tradition stellt Said laut die Frage nach dem Zusammenhang
von Wissen und Macht. Diese Aufdeckung des »Monologs der Michtigenc ist es,
was Saids Orientalism den Status eines »Griindungsmanifestes« der postkolonialen
Studien einbringt. Das argumentative System, wie Said es in Orientalism aufzeigt
und in dem eine dominierende Kultur eine andere Kultur reprisentiert, diskursiv
erschafft und die eigene Herrschaft iiber dieselbe damit legitimiert, steht von da
an fir zahllose Analysen Pate.

4.1.3 Postkoloniale Geschichtsschreibung: Europa provinzialisieren

Dipesh Chakrabarty und Stuart Hall setzen sich vor allem unter historiographi-
schen Gesichtspunkten mit dem Problem des Eurozentrismus auseinander.

Hall versucht in dem Aufsatz The West and the Rest aufzuzeigen, dass die Ge-
schichte Europas faktisch eine Geschichte der Welt ist und als solche auch be-
schrieben werden sollte. Er will verdeutlichen, dass nicht nur Europder:innen die
»Macher:innen« ihrer Geschichte sind, sondern ebenso die kolonisierten Linder

49 Ebd.,S.7.

50  Dhawan, Nikita und Maria do Mar Castro Varela, Edward Said — Der orientalisierte Orient, in:
Dies. (Hg.), Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einfiihrung, S. 29-54, hier S. 36.

51 Ebd., S.32.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

und ihre Bevolkerungen Triger:innen und »Macher:innen« eben dieser »europii-

schen« Geschichte sind. Hall ist auf Jamaika geboren und kommt 1951 mit einem

Stipendium nach London. Er schreibt ironisch:

»Menschen wie ich, die in den fiinfziger Jahren nach England kamen, haben dort—
symbolisch gesprochen —seit Jahrhunderten gelebt. Ich kam nach Hause. Ich bin
der Zucker auf dem Boden der englischen Teetasse[: Ich bin] die Zuckerplantage,
die die Zdhne von Generationen englischer Kinder ruinierte. Dann gibt es neben
mir Tausende andere, die der Tee in der Tasse selbst sind. Der ldsst sich namlich,
wie Sie wissen, nichtin Lancashire anbauen. Im Vereinigten Konigreich gibt es kei-
ne einzige Teeplantage. Und doch steht die Tasse Tee symbolisch fiir die englische
Identitit.«>

In seinem Beitrag The West and the Rest versucht Hall nun, die »Rolle von Gesell-

schaften auflerhalb Europas beim Entstehungsprozess dessen, was heute Moderni-

tit genannt wird [Hervorh. im Orig]«,53 zu untersuchen. Hall fasst den »Westen«

in erster Linie als historische Bestimmung auf.>*

»Mit >Westen<« meinen wir einen Gesellschaftstyp, der als entwickelt, industria-
lisiert, stadtisch, kapitalistisch, sakularisiert und modern beschrieben wird. Sol-
che Gesellschaften entstanden in einer bestimmten historischen Periode — ver-
einfacht gesagt wihrend des 16. Jahrhunderts, nach dem Ende des Mittelalters
und der Auflosung des Feudalismus. Sie waren das Ergebnis einer spezifischen
Konfiguration historischer Prozesse 6konomischer, politischer, sozialer und kul-
tureller Art. Heutzutage kann von jeder Gesellschaft mit diesen Charakteristika
gesagt werden, dass sie zum >Westen<gehort, wo immer sie auch auf der Landkar-
te liegt. Die Bedeutung dieses Ausdrucks ist demzufolge praktisch identisch mit
der des Wortes smodern< [Hervorh. C.E.].«>°

Hall versteht unter dem Begriff des »Westens« also mehr oder weniger die histori-

sche Epoche der »Moderne«. In der europiischen Geschichtsschreibung war es lan-

52

53

54
55

Hall, Stuart, Alte und neue Identititen, alte und neue Ethnizititen, in: Ders., Rassismus und
kulturelle Identitdt. Ausgewdihlte Schriften, Bd. 2, Hamburg 2012, S. 66-87, hier S. 73f.

Hall, Stuart, Der Westen und der Rest: Diskurs und Macht, in: Ders., Rassismus und kulturelle
Identitdt. Ausgewihlte Schriften, Bd. 2, Hamburg 2012, S.137-179, hier S.137.

Vgl. ebd., S.138.

Ebd., S.138. Zur geographischen Situation erganzt Hall: »Es ist wahr, dass das, was wir [..]
»den Westen< nennen, tatsichlich erst in Westeuropa entstand. Doch >der Westenc<ist nicht
mehr nur in Europa, und nicht ganz Europa ist>der Westen«, ebd., S. 137. Beispielsweise ge-
hoére »Osteuropa [...] nicht (noch nicht? Noch nie?) richtig zum >Westen<, wahrend die nichtin
Europa liegenden Vereinigten Staaten definitiv dazugehoren. Nach technologischen Maf3-
stdben ist Japan heute >westlich< obwohl es auf unserer geistigen Landkarte so weit wie nur
moglich im»>Ostencliegt [..].« Ebd., S.138.

14.02.2028, 07:44:37.

189


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Philosophie der transnationalen Migration

ge selbstverstindlich gewesen, die westliche Moderne als Mafstab von Geschichte
iberhaupt zu setzen. Alle anderen Gesellschaften wurden an diesem Modell in ih-
rer »Entwicklung« bemessen. Vor allem im 19. Jahrhundert war die Auffassung ver-
breitet, dass Kulturen auerhalb Europas fir das »Frithstadium« der Menschheit
stitnden, wihrend Europa das am weitesten entwickelte Stadium reprisentiere. Es
gab demnach »nur einen Weg zur Zivilisation und zur sozialen Entwicklung [..].
Alle Gesellschaften [konnten] auf derselben Skala als frith oder spit, tiefer oder
héherstehend eingeordnet werden.«*® Diese Vorstellung einer einheitlichen Skala
schligt sich bis heute in Begrifflichkeiten wie »Entwicklungsland« oder »interna-
tionale Entwicklungszusammenarbeit« (ehemals »Entwicklungshilfe«) nieder.

Hall konstatiert dagegen, dass der »Rest« der Welt grundlegend und unfreiwil-
lig zum Reichtum und Fortschritt Europas beigetragen hat. Fiir die Identititsbil-
dung Europas sei der »Rest« auflerdem von zentraler Bedeutung gewesen: Hall ver-
tritt die These, dass sich die europiisch-westliche Identitit zu einem erheblichen
Teil auf die Begegnung mit den Kulturen des »Rests« und die dabei empfundene
Uberlegenheit griindet. »Ohne den Rest [...] wire der Westen nicht fihig gewesen,
sich selbst als den Héhepunkt der Menschheitsgeschichte zu erkennen und darzu-
stellen.«*” Der Beitrag des »Rests« zu Europa sei jedoch jahrhundertelang ignoriert
worden:

»Die Aufklarung [..] nahm an, dass die européische Gesellschaft der fortschritt-
lichste Gesellschaftstyp der Erde und dass der europdische Mensch der Héhe-
punkt der menschlichen Errungenschaften war. Sie behandelte den Westen als
das Ergebnis von Kriften, die grofstenteils im Inneren von Europas Geschichte und
Formierung lagen. Hier gehen wir jedoch davon aus, dass der Aufstieg des Wes-
tens auch eine globale Geschichte st [..]. Der Westen und der Rest wurden zu zwei
Seiten einer Medaille.«*®

Hall legt Wert darauf, welche Arbeitsleistung der »Rest« der Welt zum Aufstieg des
»Westens« beigetragen hat. Ohne das Gold und Silber aus den Siidamerikanischen
Kolonien und ohne die unbezahlte Arbeit der Sklaven auf den Baumwoll- und Zu-
ckerplantagen wire der »Westen« dkonomisch und politisch nicht zu dem gewor-
den, was er ist. Europa hat sein »hohes Entwicklungsstadium« nicht aus eigener
Kraft erreicht, im Gegenteil: Grund fiir den Reichtum Europas sind millionenfache
Ausbeutungs- und Unterdriickungsverhiltnisse. Des Weiteren ist es Hall wichtig,
dass sich Europa seine eigene Identitit erst im Gegeniiber zu anderen Kulturen
aufgebaut hat. Die Begegnungen finden aber unter ungleichen Bedingungen statt.

56  Hall, Stuart, Der Westen und der Rest, S.172.
57  Ebd., S.174.
58 Ebd, S.140.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

»Die Europder hatten Vélker ausmandvriert, ausgetrickst und (auch im Schiefden)
Ubertroffen, die weder den Wunsch hatten, >erforscht¢, noch das Bediirfnis, >ent-
deckt¢, noch das Verlangen danach, »ausgebeutet< zu werden. Die Europder stan-
den den Anderen in der Position der beherrschenden Macht gegeniiber. Dies be-
einflusste das, was sie sahen, und wie sie es sahen, genauso wie das, was sie nicht

sahen.«*®

Dass die Europder den Volkern der anderen Erdteile letzten Endes vor allem mi-
litirisch tiberlegen gegeniibertreten, bestimmt ihre Interpretationen der Kulturen
der »Anderen«. Der Westen ist von vornherein von seiner Uberlegenheit iiberzeugt
und hat daher gar keinen Bedarf mehr, dem »Rest« zuzuhdren. Aus kolonisierender
Sicht ist klar, dass eine Entwicklungsskala vorherrscht, deren oberste Spitze Eu-
ropa bildet. Diese tiberlegene Position prigt die gesamte Sicht des »Westens« auf
die Welt bis heute (auch wenn ein Umdenken stattgefunden hat und noch stattfin-
det). Europa begniigt sich bei der Kolonisierung nicht damit, sich selbst in einem
neuen Lichte zu beschreiben, sondern beschreibt und erklirt mit den eigenen Ka-
tegorien auch umfangreich den »Rest« (Said). »Europa [brachte] der Neuen Welt
seine eigenen kulturellen Kategorien, Sprechweisen, Bilder und Vorstellungen, um
sie zu beschreiben und darzustellen.«®® Der unausgesprochene universelle Maf-
stab des Westens, seine Begrifflichkeiten, Kategorien und Episteme, greifen in den
»Rest der Welt« ein. Dabei wird vonseiten des Westens nie infrage gestellt, ob die
Begrifflichkeiten adiquat sind. Wie durch Saids Kritik schon deutlich wurde, kann
die Beschreibung der Welt aus westlicher Perspektive zwar durchaus eine kohiren-
te Beschreibung darstellen — aber sie ist eben nicht mehr als ein Kohidrenzsystem,
das nur Aussagen produzieren kann, die ihre Wertigkeit aus systeminternen Pa-
rametern beziehen. Zu diesen Parametern gehoren unter anderem politische und
6konomische Interessen.

Fiir Hall ist es wichtig, den Beitrag all derer, die nicht zum »Westen« zihlen,
zum Aufbau eben dieses »Westens« zu wiirdigen. Europa hat nicht aus eigener
Kraft den Reichtum und Status erlangt, den es innehat. Die »Macher:innen« der
Westeuropidischen Geschichte sind auch Teepfliickerinnen in Indien, Sklaven in
Mittel- und Nordamerika und Goldminenarbeiter in Siidamerika. Wie Fanon ist
auch Hall stark von Marx’ Denken beeinflusst. Mit Marx konnte gesagt werden,
dass Hall in The West and the Rest versucht, die »wahren« oder »wirklichen« Tri-
ger:innen der Geschichte zu ihrer Anerkennung kommen zu lassen.

Dem epistemologischen und historiographischen Vorsprung Europas stellt Di-
pesh Chakrabarty seinen Versuch entgegen, »Europa zu provinzialisieren«.* Cha-

59  Ebd., S.154.

60 Ebd., S.153.

61 Chakrabarty, Dipesh, Europa provinzialisieren: Postkolonialitidt und die Kritik der Geschichte,
in: Conrad, Sebastian, Shalini Randeria und Regina Romhild (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Philosophie der transnationalen Migration

krabarty stellt fest, dass in den akademischen Diskursen der Geschichtswissen-
schaften eine Asymmetrie herrscht. Forschende aus der Dritten Welt fithlten sich
verpflichtet, die europiische Geschichtsschreibung zu beriicksichtigen, wohinge-
gen die historische Forschung aus Europa ihrerseits keine Notwendigkeit erkennen
lieRe, dies umgekehrt auch zu tun. Die »Grof3en« des Fachs seien zudem zumindest
in ihrer kulturellen Prigung stets europdischc. Sie konnten ihre Werke in relativer
Unkenntnis nichtwestlicher Geschichten verfassen, ohne dass die wissenschaftli-
che Qualitit ihrer Arbeit beeintrichtigt wiirde; umgekehrt sei dies ein Ding der
Unméoglichkeit.®? Chakrabarty stellt folgende Diagnose:

»Ilm akademischen Diskurs iiber Geschichte — das heifdt >Ceschichte<als Diskurs,
der in der institutionellen Arenen der Universitit produziert wird — ist >Europac
immer noch das souverine, theoretische Subjekt aller Geschichten einschlieflich
derjenigen, die wir als »indischs, >chinesisch< oder >kenianisch« bezeichnen. In ei-
gentiimlicher Weise haben alle diese anderen Geschichten die Tendenz, sich in
Variationen einer Meistererzdhlung zu verwandeln, die man>Geschichte Europas«
nennen konnte.«3

Chakrabarty geht es um die »Herrschaft »Europas« als Subjekt aller Geschichte«®*
sowie um die theoretischen Bedingungen und Implikationen dieses Sachverhalts.
Ginge man von einer universalen Vernunft und von Geschichte als eine »Entel-
echie« eben dieser aus, kénnte man antworten:®> »Nur »Europas, so wiirde die Ar-
gumentation wohl lauten, ist theoretisch (das heiflt kategorial, auf der Ebene der
grundlegenden Kategorien, die das historische Denken prigen) erkennbar; alle an-
deren Geschichten sind Gegenstand der empirischen Forschung, die einem theo-
retischen Skelett, welches substanziell >Europac ist, Fleisch und Blut verleiht.«%
In dieser epistemologischen Arbeitsteilung entspriche europdische Geschichte der
»Forme, dem »Geist«, dem »Logos« oder Adiquatem; auflereuropiische Geschich-
te entspriche dem Inhalt, dem Beispiel, dem Einzelfall oder dem blofRen »Leben«
(bios).

Dazu kann erginzt werden, wie der aus dem Senegal stammende und an der
Columbia University in New York unterrichtende Philosoph Souleymane Bachir
Diagne den geschichtsphilosophischen Zusammenhang in einem Vortrag unter
dem Titel »Decolonizing the History of Philosophy« im Oktober 2017 in Halle auf-
fasst: »African philosophers, when they start their career [..], their first exercise

Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M./New York
2013 (zuerst 2002), S.134-161.
62  Vgl. Chakrabarty, Dipesh, Europa provinzialisieren, S. 134.

63  Ebd.
64 Ebd., S.135.
65  Ebd.

66  Ebd.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

is to go after Hegel and his lectures of history of philosophy.«®” Hegels Denken
gibt nach Diagne das philosophische Paradigma des epistemologischen und his-
torischen Eurozentrismus ab. Auch Chakrabartys Kritik am Eurozentrismus ent-
spricht argumentativ in vielerlei Hinsicht einer »Hegelkritik ohne Hegel«. Die Par-
allele zu Marx’ Hegelkritik war auch bei den postkolonialen Denkern Fanon und
Hall bereits deutlich geworden.

Chakrabarty fihrt fort: »Das alltigliche Paradox der Sozialwissenschaften in
der Dritten Welt besteht darin, dass wir diese Theorien ungeachtet ihrer Unkennt-
nis >unserer< Erfahrungen fir das Verstindnis unserer Gesellschaften [dennoch]
auRerordentlich niitzlich finden.«®® Wie kommt es dazu? Handelt es sich doch
um universal giiltige Begriffe? Wenn ja, wie konnen diese von einer postkolonia-
len Tragerschaft angeeignet werden, ohne dabei wieder blof} eine — mangelhafte
— Kopie der europiischen Muster-Geschichte zu verkorpern? Wenn nein, welche
(normativen) Begrifflichkeiten kénnten an die Stelle der vor allem politisch wichti-
gen Begriffe der Aufklirung, wie z.B. Freiheit oder Gleichheit, treten? Mit seinem
Projekt »Europa provinzialisieren« macht Chakrabarty einen Vorschlag: Es soll ein
»Bundnisprojekt[...] zwischen den herrschenden metropolitanen Geschichten und
den subalternen Vergangenheiten der Peripherie« werden.® Europa zu provinzia-
lisieren hieRe

»keine simple und pauschale Ablehnung von Moderne, liberalen Werten, Ansprii-
chen auf universale Giiltigkeit, Naturwissenschaft, Vernunft, grofde Erzahlungen,
totalisierenden Erklarungen und dergleichen [...]. Das Projekt>Europa provinziali-
sieren<kann daher kein Projekt einesskulturellen Relativismus<sein. Es kann nicht
aus der Haltung hervorgehen, dass Vernunft, Wissenschaft und der Anspruch auf
Universalitat, die dazu beitragen, Europa als das Moderne zu definieren, einfach

skulturspezifisch< sind und daher nur den europaischen Kulturen angehéren.«’®

Das Projekt, Europa zu provinzialisieren, bedeutet nach Chakrabarty weder, in
kulturellen Relativismus zu verfallen, noch, die Werte und Errungenschaften der
»Moderne« abzulehnen. Europa zu provinzialisieren sei »kein Programm fiir ei-
ne simple Zuriickweisung der Moderne, was in vielen Situationen politisch selbst-
morderisch wire.«”* Es miisse aber ein neuer Umgang mit der »Meistererzihlung«
gefunden werden. Auerdem lohne sich der Versuch, die normative und politische

67  Diagne, Souleymane Bachir, Decolonizing the History of Philosophy, Vortrag an der Universitat
Halle am 26.10.2017, Zitat im angegebenen Video ca. bei Minute 18.

68  Chakrabarty, Dipesh, Europa provinzialisieren, S.135.

69 Ebd., S.154.

70  Ebd., S.155.

71 Ebd., S.158.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Philosophie der transnationalen Migration

Giiltigkeit bestimmter Werte — zum Beispiel Freiheit oder politische Selbstbestim-
mung — in ihrer komplexen geistesgeschichtlichen Genese genauer zu beleuchten,
ohne dabei ihren politischen Anspruch aufzugeben:

»Das Projekt >sEuropa provinzialisieren< muss eine Reihe weiterer CGesichtspunkte
mit einbeziehen: (a) das Eingestdndnis, dass bereits Europas Aneignung des Ad-
jektivs>modernc<ein Stiick globale Geschichte ist, von der die Geschichte des euro-
pdischen Imperiums einen untrennbaren Teil bildet, und (b) die Einsicht, dass die-
se Gleichsetzung einer bestimmten Version von Europa mit der sModerne< nicht
allein das Werk von Europdern ist [...]. Es geht darum, in die Geschichte der Mo-
derne die Ambivalenzen, die Widerspriiche, die Gewaltanwendung und die Tra-
godien und Ironien einzuschreiben, die sie begleiten. Dass die Rhetorik und die
Anspriiche von (biirgerlicher) Gleichheit, von Biirgerrechten oder von Selbstbe-
stimmung durch einen souverdnen Nationalstaat in vielen Fillen marginale ge-
sellschaftliche Gruppen in ihren Kimpfen gestéarkt haben, ist nicht zu leugnen.
Was jedoch in den Ceschichtsdarstellungen—die (und sei es implizit) die Ankunft
des modernen Staates und die Idee der Staatsbiirgerschaft verherrlichen — effek-
tiv heruntergespielt wird, sind die Repressionen und die Gewalttatigkeit, die fiir
den Sieg des Modernen ebenso wichtig sind wie die Uberzeugungskraft seiner

rhetorischen Strategien.«’?

Ahnlich wie Hall versucht aufzuzeigen, dass am Aufbau der Moderne Europas zu
nicht unerheblichen Teilen versklavte Arbeitskrifte auf allen Kontinenten betei-
ligt waren, fordert Chakrabarty einen viel stirkeren Fokus auf die Kontexte, in de-
nen sich die Werte und Institutionen der Aufklirung und Moderne entwickelt ha-
ben. Dabei sollen die zahllosen Widerspriichlichkeiten, Ausbeutungsverhiltnisse,
Machtkimpfe und Verluste in ihrer konstitutiven Rolle fir die Emanzipationsbe-
wegungen der Moderne anerkannt werden. Zu versuchen, die Zerstérungen und
»Kollateralschiden« des »Fortschritts« als fiir den »Fortschritt« konstitutiv mit ein-
zubeziehen, will Chakrabarty auch als akademische Methode der Historiographie
umsetzen:

»lch fordere eine Ceschichte, die bereits in der Struktur ihrer narrativen Formen
ihre eigenen repressiven Strategien und Praktiken bewusst sichtbar macht [...]. Ei-
ne Geschichte, die das Unmdgliche versuchen wird: Threm eigenen Tod ins Auge
blicken, indem sie dem nachspiirt, was allen Bemiihungen um Ubersetzung iiber
die Grenzen kultureller und anderer semiotischer Systeme hinweg widersteht und
sich ihnen entzieht, sodass sich die Welt noch einmal als radikal heterogen vor-
stellen lasst.«’3

72 Ebd., S.155f.
73 Ebd., S.158.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

Nach Chakrabarty ist eine Geschichtsschreibung erforderlich, die ihre eigene Nar-
ration immer schon als eine mogliche Selektion bestimmter Sachverhalte mit re-
flektiert und sichtbar zu machen im Stande ist. Es miisste sich um eine Form des
Geschichte-Schreibens handeln, bei der die artikulierte »Geschichte« prekir und
kontingent fixiert ist. Eine Geschichte, die allem, was sich ihr entzieht und sie
aber trotzdem bedingt, in irgendeiner Form Platz einrdumt: »Eine Geschichte, die
ihrem eigenen Tod ins Auge blickt.« Dem wiirde eine radikal heterogene Ontologie
zugrunde liegen miissen. Chakrabarty bezweifelt an dieser Stelle, dass eine solche
Geschichtsschreibung in akademischem Rahmen méglich sei.”* »Das Projekt der
Provinzialisierung Europas [muss] in sich selbst seine eigene Unmoglichkeit erken-
nen. Es zielt daher auf eine Geschichte, die diese Politik der Verzweiflung verkor-
pert.<’® Da in einem akademischen Diskurs bestimmte Begriffe erforderlich sind,
auf die Bezug genommen werden kann, ohne dass alles in einer radikalen Hetero-
genitit aufgeht, erfordert das Projekt der Geschichtsschreibung eine Art Kompass,
mithilfe dessen eine Orientierung in der radikalen Heterogenitit der Welt moglich
sein konnte. Chakrabarty nennt dies eine »Politik der Verzweiflung«.

Meiner Auffassung nach kann aus einer radikalen Heterogenitit nur sinnvoll
geschOpft werden, wenn ein Ethos im Spiel ist. Nach Chakrabarty war der Zweck
der modernen Geschichtsschreibung bisher der, »den Nationalstaat als die wiin-
schenswerteste Form politischer Gemeinschaft zu universalisieren [oder zu plau-
sibilisieren, C.E.].«7® Es lag also auch der »alten« Form der Geschichtsschreibung
ein Ethos zugrunde. Die akademischen Geschichtswissenschaften weltweit miis-
sen sich also der Frage nach ihrer Haltung stellen.

»Die Aufgabe wird [zum Beispiel] darin bestehen, sich mit Ideen auseinanderzu-
setzen, die den modernen Staat und die dazugehérigen Institutionen legitimie-
ren, um so diejenigen Kategorien, deren globale Giiltigkeit nicht mehr fiir selbst-
verstindlich genommen werden kann, erneut zum Gegenstand der Politischen

Philosophie zu machen.«’”

Historiographie gehért damit zu den Aufgaben der Politischen Philosophie. Euro-
pa zu provinzialisieren bedeutet demnach, Europa von seinem geschichtstheoreti-
schen Posten zu entlassen und neue historiographische Biindnisse zu ermoglichen
und zu suchen. Dabei kann nicht ohne Kompass verfahren werden: Eine zentrale
Rolle spielt dabei die Reflexion auf politische Ideen und Begriffe in der Politischen

Philosophie.
74 Vgl . ebd.
75  Ebd., S.158.

76  Ebd.,S.153.
77  Ebd., S.157.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Philosophie der transnationalen Migration

4.4 Zusammenfassung

Frantz Fanon legt eine politische und metaphysikkritische Theorie der Dekoloni-
sierung vor. Zuvor hatten sich die Kolonialherren quasi selbst die Position des un-
bewegten Bewegers zugewiesen: Sie waren die »Schopfer« der Kolonisierten Lin-
der. Das Verhaltnis zwischen Kolonialherren und Kolonien entsprach in kolonialer
Metaphysik einem Akt-Potenz-Verhiltnis. Fanon entlarvt diese koloniale Setzung.
In seiner Kritik gehen im Anschluss an Marx’ Denken das epistemologisch-philo-
sophische und das politische Ziel Hand in Hand: Das Ziel ist das Ende der poli-
tischen und epistemologischen Fremdherrschaft bzw. Unwahrheit. Die Wahrheit,
die der kolonialen Unwahrheit entgegentritt, tritt in Gestalt des Kolonisierten, dass
er ein Mensch ist, auf. Dieses Wissen ist im Grunde ein Wissen a priori, denn erfah-
ren hat der Kolonisierte eine Behandlung als Tier. Mit diesem Wissen ist es nach
Fanon unméglich, eine praktische Umsetzung dieser Wahrheit nicht anzustreben.
Daher muss der politische Kampf gegen den Kolonialismus notwendig einsetzen.
Die Kolonisierten schwingen sich in eine theoretische und praktische Subjektpo-
sition und fordern diese ein. Diese »absolute Umwilzung« kann sich nach Fanon
nicht als »Ubereinkunft« oder »Gliicksfall« und auch nicht als bloRe Umkehrung
der Herrschaftsverhiltnisse vollziehen, sondern die Gesamtsituation muss transfor-
miert werden. Das Ziel ist »der neue Mensch, ein bisher auch in Europa noch nicht
real existierender Mensch frei von Fremdherrschaft.

Edward Said stof3t im Rahmen seiner Analysen auf einen grundlegenden ko-
lonialen ontologischen Fehlschluss: Der Kolonialherr denkt, dass etwas so und so
sei, ergo ist es so und so. Das Wissen iiber etwas sei dasjenige. In diesem Mus-
ter konstruiert sich das ganze Phinomen des Orientalismus. Saids zentrale These
lautet, dass es sich beim okzidentalen »Wissen« iiber den Orient um einen Mono-
log des Okzidents handelt, der seinen Sinn allein aus innerokzidentalen Kontexten
gewinnt. Es handelt sich um eine grofRe Kohdirenzwahrheit: Die Kriterien dafiir, ob
es sich um wahre oder falsche Aussagen tiber den Orient handelt, stammen zu
hundert Prozent aus dem westlichen Diskurs selbst. Innerhalb dieses Monologs
kann also beispielsweise die europiische Dominanz legitimiert werden. Mit Saids
grundlegender Kritik entfillt der Automatismus eines universalen Anspruchs west-
licher Episteme. Said hat mit seinem Orientalismus-Begriff dazu beigetragen, dass
argumentativer Universalismus seither grundsitzlich unter Rechtfertigungsdruck
steht.

Stuart Hall versteht den »Westen« als Synonym fir das, was als Moderne be-
zeichnet wird. Er stellt die Frage, wer die Moderne eigentlich machte. Wer war Ak-
teur:in? Wer arbeitete fiir den »Fortschritt«? Er versucht, die Geschichte der Mo-
derne als globale Geschichte zu schreiben. Man konnte sagen, er entsubjektiviert
Europa historisch: Die europiische Geschichte sei nicht von Européer:innen , son-
dern von der Welt gemacht — von versklavten und kolonisierten Menschen bzw.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

Arbeitskriften weltweit. Dabei trugen diese nicht nur durch ihre Arbeit zur Mo-
derne bei, sondern sind dariiber hinaus konstitutiv fir die Entwicklung des euro-
péischen Selbstbewusstseins und der europdischen Identitit. Der Aufstieg und die
kulturelle Herausbildung des Westens sind global bedingt und miissen daher auch
in ihrem globalen Kontext beschrieben werden.

Es lasst sich bei Hall schwer sagen, ob er dem entsubjektivierten Europa nun
ein neues historisches Subjekt entgegensetzen mochte, oder ob er eine logische
Subjektivitit generell ablehnt. Auch Said geht in Orientalismus nicht Gber die ne-
gative Kritik am okzidentalen Konstruktivismus hinaus, was an der diskursanaly-
tischen Methode liegen mag. Hierin unterscheiden sich Said und Hall von Fanon,
bei dem eine epistemologisch und politisch neue Subjektivitit eingefordert wird.

Auch Dipesh Chakrabarty kritisiert, dass Europa das theoretische Subjekt al-
ler Geschichte geblieben ist. Er mochte versuchen, Europa historiographisch zu
provinzialisieren. Bei diesem Projekt soll es nicht darum gehen, Errungenschaf-
ten der »Moderne« zuriickzuweisen. Vielmehr soll erstens eine Kritik derjenigen
Geschichtsschreibung formuliert werden, die sich am theoretischen Modell Euro-
pas orientiert oder gar eine europdische (Geistes-)Geschichte als Entelechie eines
universellen Geistes hypostasiert (Hegel). Zweitens geht es dhnlich wie bei Hall
darum, die »europiische Geschichte« im globalen Kontext zu betrachten und bis-
her vernachlissigte Akteur:innen, Verluste, Unterdriickungs- und Ausbeutungsver-
hiltnisse, die fiir die »Moderne« genauso konstitutiv wie die Artikulation »gro-
Rer Werte« waren, in die Erzihlung mit einzuschreiben. Eine Geschichtsschrei-
bung, die Europa zu provinzialisieren versucht, kann von keinem theoretischen
Standard-Modell mehr ausgehen, sondern muss methodisch und ontologisch eine
radikale Heterogenitit annehmen. Chakrabarty bezweifelt, dass dies allein in aka-
demischem Rahmen zu realisieren ist. Fiir Chakrabarty wird Historiographie an
diesem Punkt deshalb auch zu einem Projekt der Politischen Philosophie, bei dem
die Kategorien des modernen (National-)Staates einer erneuten Priifung unterzo-
gen werden sollen.

Europa zu provinzialisieren heifst im Anschluss daran, Europa von seinem
theoretischen Posten zu entlassen. Was mit seinen Hinterlassenschaften passieren
soll, ist noch unklar; eine erste Sichtung miisste in der Politischen Philosophie
erfolgen.

4.2 Die Erfindung der Nation

Im Nachwort zur deutschen Neuausgabe von 1996 schreibt Benedict Anderson, in
Die Erfindung der Nation (im englischen Original von 1983 Imagined Communities) ver-
suche er, sich auf eine Weise mit dem Phinomen des Nationalismus auseinan-
derzusetzen, bei der Nationalismus weniger als eine politische Ideologie, als viel-

14.02.2028, 07:44:37.

197


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Philosophie der transnationalen Migration

mehr eine »Form des In-der-Welt-Seins, der wir alle unterworfen sinds, begriffen
werde.”® Er fasst Nationen als »vorgestellte Gemeinschaften« (»Imagined Commu-
nities«) auf. Die »Nation« sei

»eine vorgestellte politische Gemeinschaft — vorgestellt als begrenzt und souve-
ran. Vorgestellt ist sie deswegen, weil die Mitglieder selbst der kleinsten Nation
die meisten anderen niemals kennen, ihnen begegnen oder auch nur von ihnen
horen werden, aber im Kopf eines jeden die Vorstellung ihrer Gemeinschaft exis-
tiert [...].

Die Nation wird als begrenzt vorgestellt, weil selbst die grofte von ihnen mit viel-
leicht einer Milliarde Menschen in genau bestimmten, wenn auch variablen Gren-
zen lebt, jenseits derer andere Nationen liegen. Keine Nation setzt sich mit der
Menschheit gleich. Selbst die glithendsten Nationalisten trdumen nicht von dem
Tag, da alle Mitglieder der menschlichen Rasse ihrer Nation angehdren werden
—anders als es in vergangenen Zeiten den Christen méglich war, von einem ganz
und garchristlichen< Planeten zu traumen.

Die Nation wird als souverin vorgestellt, weil ihr Begriff in einer Zeit geboren wur-
de, als Aufklarung und Revolution die Legitimitit der als von Gottes Gnaden ge-
dachten hierarchisch-dynastischen Reiche zerstorten [..]. Deshalb trdumen Na-
tionen davon, frei zu sein und dies unmittelbar —wenn auch unter Gott. Maf3stab
und Symbol dieser Freiheit ist der souverdne Staat.

SchlieRlich wird die Nation als Gemeinschaft vorgestellt, weil sie, unabhdngig von
realer Ungleichheit und Ausbeutung, als>kameradschaftlicher<Verbund von Clei-
chen verstanden wird. Es war diese Briiderlichkeit, die es in den letzten zwei Jahr-
hunderten moglich gemacht hat, daf? Millionen von Menschen fiir so begrenz-
te Vorstellungen weniger getétet haben als vielmehr bereitwillig gestorben sind
[Hervorh. im Orig.].<’®

Nationen sind demnach begrenzt und souveran vorgestellte, politische Gemein-
schaften. Weil ihre Mitglieder sich untereinander niemals persénlich alle kennen
konnen, ein jedes Mitglied sich aber diese Gemeinschaft trotzdem vorstellt, spricht
Anderson von »vorgestellten Gemeinschaften«. Diese Gemeinschaften sind stets
durch ihre Umgrenzungen — die variabel sein kénnen — definiert. Die Migrati-
onssoziologie bezeichnet dies als »Container-Modell« (vgl. Kap. 2). Jede »Nation,
jede so vorgestellte Gemeinschaft, hat also notwendigerweise Grenzen. Die Vor-
stellung der Nation konnte auferdem der fragwiirdig gewordenen Legitimitit der
feudalen Herrschaftssysteme ein Souverdnititsmodell entgegenstellen. Daher ist
die Vorstellung der Nation stets mit dem Gedanken der Souverinitit der wie auch

78  Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines erfolgreichen Konzepts, Frankfurt
a.M. 1996, S. 209.
79  Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 15ff.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

immer zusammengesetzten Bevélkerung verbunden. Schliefilich ist es ein kulturell
bemerkenswertes Phinomen, dass das nationale Modell offenbar in der Lage war,
ein solch starkes Zusammengehorigkeitsgefiihl zu vermitteln, dass Mitglieder be-
reit waren, fiir das Projekt in den Tod zu gehen. Anderson sieht diesen Zusammen-
hang darin begriindet, dass sich der Einzelne tiber diese vorgestellte Gemeinschaft
mit Vergangenheit und Zukunft verbunden fithlen konnte und der Auffassung sein
konnte, er sei Teil eines nationalen Projektes, das grofier und wichtiger als sein ein-
zelnes Leben sei. Das Projekt der Nation strebe in dieser Vorstellung in die Zukunft
oder sogar in die Unsterblichkeit.®°

Dazu kommen nach Anderson drei auffallende Paradoxa: Erstens stehe der ob-
jektiven Neuheit von Nationen aus dem Blickwinkel der Historie das subjektive Al-
ter der Nationalist:innen gegeniiber. Dieser Widerspruch sei vonseiten Letzteren
oft in die Metapher des (womdglich jahrhundertelangen) »Schlafes« und schluss-
endlichen »Erwachens der Nation« in eine Erzihlung gegossen worden.® Zwei-
tens stehe der formalen Universalitit von Nationalitit als soziokulturellem Begriff
- in der modernen Welt kann, sollte und wird jedes Individuum eine Nationali-
tit »haben« — die Besonderheit und »Einzigartigkeit« ihrer jeweiligen Ausprigun-
gen (»marokkanisch«, »griechisch, »kasachisch« etc.) gegeniiber.82 Drittens stehe
schlief¥lich der politischen Macht des Nationalismus seine »philosophische Armut«
gegeniiber.®? Damit ist gemeint, dass es die groe >Theorie des Nationalismus«< zwar
nicht gibt,®* aber sich das Modell in der politischen Praxis trotzdem in einer be-
stimmten Epoche weltweit durchsetzen konnte.

Anderson geht den sozialen, kulturellen, wirtschaftlichen und politischen Ur-
sachen dieser >Erfindung der Nation< und den Bedingungen ihrer politischen Ver-
breitung im 18. bis 20. Jahrhundert nach. In den durch die Erfindung des Buch-
drucks ermoglichten neuen Druckmedien Zeitung und Roman sieht er die erste
Vermittlungsform dieser vorgestellten Gemeinschaft. »Roman und Zeitung [..] lie-
ferten die technischen Mittel, d.h. die Reprisentationsméglichkeiten fiir das Be-
wuftsein von Nation«.®® Zum einen wird dem einzelnen Leser suggeriert, mit ihm
lase quasi tiglich eine ihm persénlich unbekannte, aber durch die gleichen Themen
vertraute Gruppe mit. Das schaffte die Vorstellung einer Gemeinschaft, die iiber

80 Vgl.ebd,, S. 20, 200ff.

81  Vgl.ebd,, S.14, 195ff.

82 Vgl.ebd,, S.14f.

83 Ebd., S.15.

84  Es gibt natiirlich nationalistische Theorien sowie (nationalistische) Sozialtheorien. Was An-
derson meint ist die aus seiner Sicht auffallende Leere des Begriffs der Nation und seine on-
tologische Unschirfe. Wie oben in Kap. 1.1 bereits beschrieben, handelt es sich bei »Nation«
bis zur Zeit der Franz6sischen Revolution um einen Relationsbegriff, dessen Bedeutung nur
im jeweiligen Kontext erschliefbar war.

85  Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 32.

14.02.2028, 07:44:37.

199


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Philosophie der transnationalen Migration

direkte Kontakte hinausgeht, aber trotzdem zur gleichen Zeit von den gleichen Kontex-
ten betroffen ist: die »Nation«. Diese Gleichzeitigkeit des Betroffenseins geht nach
Anderson einher mit einem an Walter Benjamin angelehntes neues Zeitverstindnis
der »homogenen und leeren Zeit«,% das sich in der Neuzeit und Moderne ausge-
pragt habe.

»Das Datum am Kopf der Zeitung, als ihr allerwichtigstes Emblem, stellt die we-
sentliche Beziehung her—das stindige Vorwartsschreiten einer-homogenen und
leeren Zeit«. Innerhalb dieser Zeit schreitet die Welt unaufhaltsam weiter: Wenn
Mali nach zwei Tagen, in denen Reportagen iiber die dortige Hungersnot gebracht
wurden, fiir Monate von den Seiten der New York Times verschwindet, denken die
Leser keinen Augenblick, Mali sei verschwunden oder alle Einwohner seien ver-
hungert. Die romanartige [damit ist die Suggestion der Gleichzeitigkeit gemeint]
Aufmachung der Zeitung gibt ihnen die GewifSheit, dafl es mit dem >Akteur< Mali
irgendwie weiter geht und er auf sein nichstes Auftauchen in der Handlung war-
tet [..]. Indem der Zeitungsleser [auflerdem] beobachtet, wie exakte Duplikate
seiner Zeitung in der U-Bahn, beim Friseur, in seiner Nachbarschaft konsumiert
werden, erhilt er ununterbrochen die GewifSheit, dafd die vorgestellte Welt sicht-
bar im Alltagsleben verwurzelt ist.&7

Roman und Zeitung etablieren eine neue Auffassung von Zeit. Es handelt sich um
eine Zeit, die an sich »leer« ist und mit Ereignissen, Taten und Entwicklungen an-
gefiillt wird. Diese »leere und homogene« Zeit teilen alle. Sie ist universal, absolut
und tberall genau gleich. Dadurch, dass alle diese Zeit teilen, wird eine geteilte
Wirklichkeit geschaffen. Fiir die Leser:innen der Zeitungen ist vollkommen klar,
dass die Informationen, die sie mit anderen teilen, die bestehende Wirklichkeit
abbilden. Dabei wird »jenes bemerkenswerte Vertrauen in eine anonyme Gemein-
schaft, welches das untriigliche Kennzeichen moderner Nationen ist«, erzeugt.88
Dieser Vorstellung der nationalen Gemeinschaft liegt das Vertrauen zugrunde, dass
alle an der gleichen geteilten Wirklichkeit teilhaben.3?

Verstirkt durch den Buchdruck, durch die Reformation und den Protestantis-
mus, durch den Aufstieg des Handel treibenden Biirgertums und durch den euro-

86 Ebd.,S.33.
87 Ebd,S. 0.
88 Ebd,S. 42.

89  Diese These Andersons aus den 1980er Jahren ist aus heutiger Sicht bemerkenswert, denn
es stellt sich mit der neuen Kommunikationsform des Internets und einer damit einherge-
henden generellen Krise der Printmedien tatsichlich heraus, dass die Zahl derer, die eine
journalistische Abbildung der »Wirklichkeit« anzweifeln, zugenommen hat. Das »Vertrauen
in eine anonyme Gemeinschaft«, das Anderson fiir die Herausbildung dersvorgestellten Ge-
meinschaft< konstatiert, sind die Medien zu erzeugen offenbar nicht mehr in dem Mafie wie
zuvor in der Lage.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

paweiten Ausbau der noch feudalen Verwaltungssysteme geht dieser geschaffenen
»Medienwirklichkeit« in Europa die Emanzipation der Landessprachen voraus. La-
tein verliert an Bedeutung, Kommunikation und Literatur in den Landessprachen
nehmen zwischen 1500 und 1850 kontinuierlich zu.”® Dabei gewinnen einzelne
Sprachen als Schrift- und spiter Verwaltungssprachen an Bedeutung, wihrend an-
dere »Dialekt« bleiben. Diese Schriftsprachen setzen in Europa spiter die Ma3sti-
be bei der »Nationenbildung«.”* Auf den kolonisierten Kontinenten hingegen stim-
men Schrift- und Verwaltungssprachen mit einer Erzihlung von nationaler Kultur
nie iiberein.

»Wahrend heute nahezu alle modernen Nationen [...]>nationale Schriftsprachenc<
besitzen, mufs eine Vielzahl von ihnen ihre Sprache entweder mit anderen teilen,
oder es gebraucht nur ein geringer Teil der Bevdlkerung die Nationalsprache in
der Unterhaltung oder auf dem Papier [..]. Die konkrete Gestalt heutiger Natio-
nalstaaten stimmt nie genau mit der Reichweite einzelner Schriftsprachen (iber-

ein.«92

Anderson stellt dar, wie die ersten Nationalbewegungen auf dem amerikanischen
Kontinent zustande kommen. Das Paradox ist, dass die ersten Nationen dort im
Grunde in kolonial-transnationalen und migrantischen Kontexten entstehen, zum
Teil noch bevor in Europa die Franzosische Revolution stattfindet. In seiner Ana-
lyse kommt Anderson zu dem Schluss, dass die Grofigrundbesitzer und Verwalter
europdischer Herkunft in den Kolonien Nord-, Mittel- und Siidamerikas schlicht
und ergreifend keinen Sinn in der politischen und ékonomischen Verpflichtung
gegenitber den Mutterlindern gesehen hitten. Einerseits war ihnen eine Karrie-
re in Europa oder in der hdchsten Kolonialverwaltung aufgrund ihrer Geburt auf
dem neuen Kontinent versagt. Aus Angst vor Aufstinden unter den Sklaven und
der noch verbliebenen indigenen Bevolkerung haben sie zudem ein starkes indi-
viduelles 6konomisches Interesse daran, im Land eine »Gemeinschaft« zu prokla-
mieren.”® Dabei spielen die Medien eine zentrale Rolle. Auf dem amerikanischen
Kontinent entstehen die ersten unabhingigen »Nationen« auf jeden Fall ohne eth-
nische, sprachliche oder anderweitige kulturelle »Grundlagen«. Es handelt sich um
»Nationen« gemischter ethnischer Herkunft dreier Kontinente und zahlloser Spra-
chen. Dass die europiischen Sprachen sich als Verwaltungssprachen durchsetzen,
ist keine Uberraschung in Anbetracht der Tatsache, dass die europiischen Sied-
ler:innen sowie die Kolonialherren die militirische, politische und 6konomische
Macht besitzen.

90 Vgl. Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 45ff.
91 Vgl.ebd,, S. 5off.

92  Ebd,S.s3.

93 Vgl.ebd, S. 64ff.

14.02.2028, 07:44:37.

201


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Philosophie der transnationalen Migration

In Europa wird die Idee der selbstbestimmten Nation mit der Sprache und Kul-
tur des »Volkes« begriindet.”* Die amerikanische Unabhingigkeit war mehr oder
weniger mit dem Argument begriindet worden, dass alle Menschen dazu fihig
seien, sich selbst zu regieren. In Europa hingegen miissen die biirgerlichen und
demokratischen Krifte gegen die noch herrschenden adligen Schichten »stirkere
Argumente« vorbringen. Die vorgestellte nationale Gemeinschaft entwickelt sich
deshalb stark im Kontext der verschiedenen Landessprachen. Es wird in der Zeit
um 1800 herum Sprachforschung betrieben, Volksdichtung gesammelt, Gramma-
tik erforscht und Worterbticher werden erstellt. Auch hier spielen nach Andersson
dann die Printmedien und das neue Zeitverstindnis der leeren und homogenen
Zeit nach Anderson eine herausragende Rolle.”> Ahnlich wie die Land besitzen-
den Kreolen auf dem amerikanischen Kontinent sieht sich im 19. Jahrhundert in
Europa der Adel gezwungen, sich zu dieser neuen Gemeinschaft der »Nation« zu
bekennen und der Bevolkerung politische Zugestindnisse zu machen, um nicht
Aufstinde zu fitrchten und wirtschaftliche und politische Verluste hinnehmen zu
miissen. Anderson nennt diese Verbindung der herrschenden Schichten mit der
Idee der Nation die »Fusion von Nation und dynastischem Reich« oder »offiziellen
Nationalismus«.”® Er entstehe aus Angst und Antizipation des Adels erst nach der
Entstehung eines sprachlichen Volksnationalismus.®”

Die letzte Welle der Nationalstaatengriindungen erfolgt im 20. Jahrhundert un-
ter den ehemaligen Koloniallindern. Nachdem der Erste Weltkrieg dem Zeitalter
der Dynastien ein Ende gesetzt hat, gilt der Nationalstaat als die legitime inter-
nationale Norm, wie Anderson ausfithrt: Vom Ende des Zweiten Weltkriegs bis in
die 1970er Jahre hinein erfolgt in groflen Wellen weltweit die Unabhingigkeit der
ehemaligen Koloniallinder; seither ist die Welt in Nationalstaaten parzelliert. Da-
zu haben nach Anderson die Bildung und Ausbildung der Eliten in den ehemaligen
Kolonien einen entscheidenden Teil beigetragen: Von Beginn der Kolonisierung an
entstehen in den Koloniallindern in den Verwaltungs- und Bildungseliten quasi
kulturelle Hybride. Einheimische, denen europdische Bildung zuteil wird, sollen
eine Vermittlerrolle zwischen Kolonialherren und der einfachen Bevélkerung ein-
nehmen. Die wirtschaftliche und politische Macht verbleibt im allergréfiten Um-
fang bei den Kolonialherren. Aber da die europdischen Kolonialmichte auch ihre
Bildungsinhalte und ihr Bildungswesen in die Kolonien exportieren, erlangen die

94  Ebd., S.72. Vgl. auch Fichte, Johann Gottlieb, Reden an die deutsche Nation, S. 58ff.
95  Vgl. Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 72ff.

96  Ebd., S.91.

97 Vgl.ebd., S.113.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

»locals«®® unter anderem ein fundiertes Wissen iiber politische Selbstbestimmung,
Volkssouverdnitat und Nationalismus.

»Das Paradox des offiziellen Nationalismus der Kolonialreiche bestand ndmlich
darin, da er zwangslaufig das, was zunehmend als die jeweilige européische>Na-
tionalgeschichte« verstanden und beschrieben wurde, ins Bewufstsein der Kolo-
nisierten brachte — nicht nur iiber gelegentliche, stumpfsinnige Feierlichkeiten,

sondern auch durch Leserdume und Klassenzimmer.«*°

Anderson bringt das anschauliche Beispiel der hollindischen Feierlichkeit zur hun-
dertjihrigen Unabhingigkeit von Frankreich 1913. In den Kolonien soll dieses Er-
eignis mitgefeiert und mitfinanziert werden, was den javanesisch-indonesischen
Nationalisten Suwardi Suryaningrat (auch bekannt als Ki Hajar Dewantara oder
Dewantoro) zu offentlicher Kritik in einem Zeitungsartikel provoziert: »Meiner
Auffassung nach ist es etwas fehl am Platz — etwas schamlos -, wenn wir (immer
noch als Hollinder gesprochen) die Eingeborenen bitten, an den Feierlichkeiten
teilzunehmen, mit denen wir unsere Unabhingigkeit begehen [...]. Ist uns nicht
bewuf3t, dafd diese armen Sklaven auch auf einen solchen Augenblick hinfiebern,
da sie wie wir ihre Unabhingigkeit feiern kénnen?«*°° Suryaningrat bringt das gro-
Re Paradox der hollindischen Kolonialregierung zur Sprache, die Unabhingigkeit
des eigenen Landes mit den abhingigen Koloniallindern feiern zu wollen. Dieses
Paradox fithrt aber zu nationalem Bewusstsein unter der Bevolkerung der Kolo-
niallinder. Zur Herausbildung eines nationalen Bewusstseins tragen als zweiter
wichtiger Punkt die Bildung und die Ausbildungswege der Bildungseliten in den
Lindern entscheidend bei.

»Den wichtigsten Beitrag dazu [zur Herausbildung eines nationalen Bewusst-
seins] haben die Schulen geleistet [..]. Einheitliche Schulblicher, standardisierte
Abschliisse und Zeugnisse, eine streng geregelte Abfolge von Altersgruppen,
Schulklassen und Unterrichtsmaterial schufen ein autonomes und zusammen-
hiangendes Erfahrungsuniversum [..]. Aus der gesamten weitlaufigen Kolonie,

98  Als»local experts« werden auch heute noch die einheimischen Bildungseliten vor Ort in der
»internationalen Entwicklungszusammenarbeit« bezeichnet. Auch aus dieser Bezeichnung
spricht eine gewisse Abwertung des »lokalen Wissens« gegeniiber dem abstrakten oder uni-
versalen Wissen der — meist aus dem globalen Norden stammenden — »Expert:innen« oder
»CGutachter:innen«. Vgl. dazu zum Beispiel Koch, Susanne, The Impact of Foreign Experts on Pol-
icymaking in Young Democracies —a Comparative Analysis of South Africa and Tanzania, Bielefeld
2015. Ahnlich wie Chakrabarty bereits kritisiert (vgl. Kap. 4.1.3) handelt es sich um ein theo-
retisches Verhiltnis von (»allgemeiner«) Theorie (aus dem Norden) zu (einzelner/lokaler) An-
wendung (vor Ort, im Stden).

99  Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S.119f.

100 Suryaningrat, Suwardi, Als ik eens Nederlander was, in: De Expres vom 13.07.1913. Hier zitiert
nach Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S.119.

14.02.2028, 07:44:37.

203


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Philosophie der transnationalen Migration

doch nicht von auflerhalb, gingen die Jungen auf eine nach innen und oben
gerichtete Reise, wobei sie immer auf Mitreisende stiefien: in der Volksschule
aus verschiedenen, vielleicht einmal verfeindeten Dérfern, in der Mittel- und
Oberschule aus verschiedenen ethnolinguistischen Gruppen und in den tertidren
Einrichtungen der Hauptstadt aus dem ganzen Reich [..]. lhre gemeinsamen
Erfahrungen und die gemiitliche Konkurrenzgemeinschaft des Klassenzimmers
verliehen den von ihnen betrachteten Landkarten der Kolonie [...] eine Wirklich-
keit, die als ein auf ein bestimmtes Territorium beschrinkt gedacht wurde.«'®"

Das nationale Bewusstsein entsteht dadurch, dass die jungen Auszubildenden sich
»auf eine nach innen und oben gerichtete Reise« im Land begeben. Erst diese Reise
und das Teilen dieser Erfahrung verleihen der Landkarte der Kolonie eine Wirklich-
keit. Durch die geteilten Erfahrungen und die abstrakte Vorstellung eben dieser ge-
teilten Erfahrungen entsteht im Kopf die Vorstellung einer »Nation, eines Landes.
Dabei werden Ethnien, Sprachen und Kulturen zusammengefasst, die ohne diese
Erfahrungen und ohne diese Vorstellung der Landkarte keinen Grund hitten, zu-
sammengefasst — oder auch getrennt — zu werden. Die kolonisierte »Nation« wird
also erstens durch die Kolonialherren und ihre Grenzziehungen, zweitens durch
die Bildungswege der lokalen Bildungseliten und drittens durch paradoxe Prokla-
mationen von »Unabhingigkeit« geschaffen. Genaugenommen wird sie also durch
zweierlei Mobilititen Wirklichkeit: erstens durch die Kolonisierung, zweitens durch
den sozialen Bildungsaufstieg im Land.

In Anbetracht des transnational turn kann gesagt werden, dass Anderson subna-
tional argumentiert. Unter dem Titel Die Geburt der Nation als Migrationspraxis inter-
pretiert Ruth Mayer Anderson dhnlich:

»Weil seit der frithen Neuzeit im grofden Stil Migrationsbewegungen einsetzten,
weil Menschen emigrierten, kolonisierten, von kolonialen Verwaltungsapparaten
aufgesogen, verschleppt, versklavt und vertrieben wurden, bildeten sich Ende des
18. Jahrhunderts das Vokabular und die Bezugsgrofie des Nationalen heraus [...].
Die Nation wirdindem Momenterfunden, indem die regionale Verhaftetheit und
der soziale Status prekir und verhandelbar werden. Das breite Register der Be-
dingtheiten und Cefiihle — zwischen Zugehorigkeit und Ausschluss, Isolation und
Gemeinschaft, Entfremdung und Neuverortung — das im Zuge von Migrationser-
fahrungen zum Einsatz kommt, findet im Pathos des Nationalen einen idealen

Bezugspunkt.«'°?

101 Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 122f.

102 Mayer, Ruth, Die Geburt der Nation als Migrationspraxis. Benedict Anderson: Imagined Com-
munities, in: Reuter, Julia und Paul Mecheril (Hg.), Schliisselwerke der Migrationsforschung. Pio-
nierstudien und Referenztheorien, Wiesbaden 2015, S. 263-273, hier S. 263.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

Bei Anderson geht nach Mayer also sowohl historisch als auch argumentativ die
Migration der Nation voraus. Mayer schliefRt daraus, dass »die Nation, in anderen
Worten, [...] ein transnationales Konzept« sei. 103

Es lassen sich zusammengefasst demzufolge zwei Weisen der Genese der Na-
tionen feststellen: Der Nationalismus auf dem europiischen Kontinent unterschei-
det sich von den anderen Nationalismen weltweit in seiner Orientierung an den
Sprachen, denn die Emanzipation der Landessprachen vom Lateinischen steht in
einem Zusammenhang mit der politischen Emanzipation der Bevolkerungen von
Kirche und Adel. Das heifdt, die Formierung der europiischen »Nation« erfolgt ex-
tern in Abgrenzung gegen andere Sprachen und erfolgt als politische Subjektivierung
intern gegen Adel und Klerus. Bei den Nationalismen der kolonisierten Linder ist
es umgekehrt: Die politische Emanzipation erfolgt gegen das europiische »Mutter-
land, das heif3t die politische Subjektivierung erfolgt extern, wihrend die Formierung
der »Nation« intern — durch Medien, geteilte Bildung und Bildungswege — erfolgt.

Grundsitzlich entspricht die raumtheoretische Vorstellung der Nation Behil-
tern. Diese Behilter sind keine ontologischen Gegebenheiten, territorial sind sie
willkiirlich, historisch und relativ. Die »Behilter« sind erfunden worden, um politi-
schen Subjektivititen einen Rahmen und Namen zu geben. Und diese Erfindung, also
die Vorstellung von einer »Nation« als bestimmter begrenzter Behilter (»Imagined
Communities«), ist durch das Zusammenspiel von Migration und Druckmedien als
notwendige und durch das Bediirfnis nach politischer Selbstbestimmung als hin-
reichende Ursache zustande gekommen. Es hat keinen »Masterplan« gegeben. Die
»Idee« der Nation entsteht aus der ckonomisch-kulturell-medial-politischen Praxis
und folgt ihr. Sie wird zur Begriindung der eigenen politischen Ziele der Selbstbe-
stimmung dann herangezogen. Der gebotene Rahmen zur politischen Selbstbestim-
mung ist es, was dem Konzept seinen Erfolg beschert.

4.3 Schlussfolgerungen fiir eine migrantische Kritik am
gesellschaftstheoretischen Subjekt

In gewisser Weise stellt die sozialontologische Subnationalitit fir die »Gesell-
schaft« das dar, was die »Mobilititen« des Kolonialismus geschichtlich fir die
»Nation« darstellen: ihre Bedingung der Moglichkeit, die von einem iibercodierten
Konzept (Nation, Gesellschaft) unsichtbar gemacht worden war. Der Okzident
hatte sich als historisches und erkenntnistheoretisches Subjekt gesetzt, indem
er »den Rest« der Welt politisch, epistemologisch und historisch verobjektivier-
te. Analog wurden bis zur transnationalen Wende Migrierende nicht in einer
Subjektposition gedacht, da die Gesellschaftswissenschaften sozialtheoretisch

103 Ebd., S.266. Vgl. auch Middell, Matthias, Der Spatial Turn.

14.02.2028, 07:44:37.

205


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Philosophie der transnationalen Migration

Sesshaftigkeit als Bedingung der Maoglichkeit von sozialer Trigerschaft iiberhaupt
gesetzt hatten. Damit waren Migrierende dazu verdammyt, sozialtheoretisch ein
defizitirer Sonderfall zu bleiben und politisch und sozialwissenschaftlich Objekt
(»Gegenstand« von Forschung in den Sozialwissenschaften, »Gegenstand« von
Entscheidungen in der Politik) — statt Subjekt (sozialtheoretische Trigerentitit
und analytischer Ausgangspunkt in den Sozialwissenschaften, reale Entschei-
dungstragende in der Politik) zu sein. Mit der transnationalen Wende wird das
»sesshafte« gesellschaftstheoretische Subjekt sozialtheoretisch infrage gestellt.

Der konzeptuelle Nationalismus in den Sozialwissenschaften und der Eurozen-
trismus in der Historiographie entwickeln sich zur gleichen Zeit. Diese Verengung
der Perspektive ist in der diszipliniren Struktur des Wissens institutionalisiert und
beherrscht das begriffliche Vokabular und den theoretischen Rahmen dieser Diszi-
plinen sowie die Struktur des sozial- und geisteswissenschaftlichen Ficherkanons
samt Mittelvergaben bis heute.’®* In den Sozialwissenschaften sind Anthropolo-
gie und Ethnologie fiir die >vormodernen« Kulturen, Soziologie, Nationalékono-
mie und Politikwissenschaft hingegen fir die >europiische Welt der Moderne« zu-
stindig. Fir die Verbindungen dazwischen existierte lange Zeit kein methodischer
Platz. »Die Ausgliederung des >Anderen< wurde somit durch die Organisation des
europiischen Wissens auch theoretisch festgeschrieben.«*°> Auch das Thema der
Migration wird in aller Regel innerhalb dieser Rahmungen verhandelt.

Eine Verbindung von postkolonialer Theorie und migrantischen Perspektiven
konnte ein wichtiger Schritt sein auf dem Weg, den konzeptionellen Nationalis-
mus weiter zu l6sen. Den oben erwihnten Vortrag unter dem Titel Decolonizing the
History of Philosophy in Halle 2017 schlieft Diagne mit folgender These:

»| believe thatin our times of ethno-nationalism we have to militate that, we have
to see what is the ethical and also political stake in precisely adopting this proce-
dure of decentering. Because we need to face those ethno-nationalists [...] by [..]
summoning the figure of the migrant. Not the migrant that they are attacking; but the
migrant which means precisely the capacity to travel, the capacity to displace yourself,
the capacity to decenter yourself, and | believe that this is the lesson of what | have
tried to call the »Decolonized History of Philosophy< [Hervorh. C.E.].<'%¢

Nach Diagne kann die migrantische Figur eine Position bieten, von der aus postko-
loniale Erkenntnisse mit einer Gegenwartsanalyse verbunden werden kénnen. Das
»Migrantische« wird dabei philosophisch verstanden: Es handelt sich um die Fi-
higkeit, zu reisen, den angestammten Ort zu verlassen, die Fihigkeit, sich selbst zu
deplatzieren, die Fahigkeit, sich selbst zu »dezentrieren«. Das sind Fihigkeiten, die

104 Vgl. Conrad, Sebastian und Shalini Randeria, Einleitung: Geteilte Geschichten, S. 33f.
105 Ebd., S. 43.
106 Diagne, Souleymane Bachir, Decolonizing the History of Philosophy, Zitat ca. bei Minute 55.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

Hartmut Griese, Rainer Schulte und Isabel Sievers in ihrer Studie zu Hochqualifi-
zierten bereits empirisch beobachteten. Auch Vilém Flusser stellte Uberlegungen
dazu an, inwiefern Migration kritisches Denken ermdglicht oder sogar bedingt.
Hier lisst sich die Frage anschlieflen, ob Denken itberhaupt auch als eine Form
geistiger Migration aufgefasst werden konnte. 7

Das Motiv der Dezentrierung und Deplatzierung ist auch in den postkolonia-
len Studien elementar: Es geht in vielerlei Hinsicht darum, das alte Subjekt »Eu-
ropa« zu dezentrieren (zu »provinzialisieren«). Moglicherweise konnte man sagen,
das zentralisierte und theoretisch narzisstische Europa muss »migrierenc, es muss
sich selbst deplatzieren, es muss sich dezentralisieren; es muss die Fihigkeit auf-
bringen, seinen philosophischen Ort oder Posten zu verlassen. Mit der Formulie-
rung des transnationalen Migrationsmodells bei Basch, Glick Schiller und Szan-
ton Blanc werden Migrierende als Akteur:innen und Triger:innen transnationaler
Netzwerke gesetzt. Sie besetzen fortan eine sozialtheoretische, aber auch allgemei-
ne philosophische Subjektposition. Die Gesellschaft oder die Welt kann auch aus
migrantischer oder mobiler Perspektive beschrieben werden. Ein konzeptioneller
Nationalismus oder ein theoretisches Subjekt »Europa« sind zum philosophischen
Denken nicht erforderlich.

Wie lisst sich die postkoloniale Kritik am Hyper-Subjekt »Europa« auf eine mi-
grantische Kritik am gesellschaftstheoretischen Subjekt itbertragen? Frantz Fanon
entlarvte die koloniale metaphysische Wahrheitssetzung. Die Kolonialherren, die
sich bisher die Position des absoluten Subjekts — des metaphysischen unbewegten
Bewegers — zugeschrieben hatten, miissen sich plotzlich einem neuen Subjekt ge-
geniibersehen (»Wie? Sie sprechen ganz allein?«). In diesem Moment zerfillt das
koloniale Wahrheitssystem.

Der transnationale Paradigmenwechsel erméglichte, den sozialwissenschaftli-
chen konzeptionellen Nationalismus zu entlarven. Das bisherige sozialtheoretische
»absolute« Subjekt — absolut in dem Sinne, dass es keiner Begriindung bedurfte -
war die sesshafte Nationalgesellschaft gewesen. Auch die historische Erzihlung der
Nationalgesellschaft war eine iiber sich selbst und ihre eigene Wahrheit — in der
Philosophie paradigmatisch von Hegel umgesetzt. In diesem Narrativ kann Migra-
tion als soziales Konzept nur in drei verschiedenen Modi des Defizits auftreten:

a) als Mangel: Migrierende und ihre Nachkommen werden von der »Mehrheits-
gesellschaft« unterschieden. Sie stellen sie nicht, egal wie zahlreich sie sind oder egal,
wie viel Steuern sie zahlen. Von eben dieser »Mehrheitsgesellschaft« werden sie
ausschliefSlich in Defizitstrukturen gesehen: Die maximal erreichbare »Punktezahl«
fiir Zugewanderte und ihre Nachkommen ist die Stufe »Staatsbiirger:innen gleich-
auf« (Was im Integrationsparadigma der »gelungenen Integration« entspricht),

107 Wie zum Beispiel Kurbacher Flussers Begriff der Bodenlosigkeit interpretiert, vgl. Kap. 1.3.6.
Kurbacher, Frauke Annegret, Zwischen >Verwurzelung« und >Bodenlosigkeit, S. 22.

14.02.2028, 07:44:37.

207


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Philosophie der transnationalen Migration

denn das Staatsbiirgertum reprisentiert ungepriift die zu erreichende soziale, kul-
turelle und politische Norm.

b) als Potenz: Migrant:innen besetzen in diesem Verstindnis eine sozialtheoreti-
sche Position der Maglichkeit und nicht der Wirklichkeit. Sie verkdrpern eine Weise
gesellschaftlichen Seins, das noch nicht zu einer Form »wirklichen« gesellschaftli-
chen Seins geronnen ist: Sie miissen noch integriert werden (Integrationsimpera-
tiv), Sie miissen noch in der Mitte der Gesellschaft ankommen, sie miissen noch
besser als Teil der Gesellschaft anerkannt werden etc.

c) als Widerspriichlichkeit: Wie Wimmer und Glick Schiller konstatierten, stellt
vor dem Hintergrund des methodologischen Nationalismus transnationale Migra-
tion einen sozialtheoretischen Widerspruch dar. »Normalerweise« sollte doch jeder
Mensch »seinen Platz« da haben, wo ihn die Staatsbiirgerschaft per Geburt vor-
sieht. Wer sich von diesem seinem Platz wegbewegt, muss notwendigerweise in
eine fiir ihn »falsche« Gesellschaft einwandern, da die Welt nur aus Staaten dicht
an dicht besteht. Fiir diesen »Widerspruch« muss der oder die einzelne Wandernde
sich gegeniiber den beteiligten Gesellschaften moglicherweise regelmifiig recht-
fertigen, nicht am »vorgesehenen Platz« geblieben zu sein. Wie Arendt feststellte,
verliert derjenige, der seinen »Ort« verliert, damit fatalerweise auch sein Recht auf
Rechte. Auf blofie Menschenrechte kann sich niemand berufen, auch wenn die-
se abstrakt zugestanden werden. An dieser Problematik hat sich bis heute nichts
geindert: Wer migriert, riskiert zu einem rechtlosen (blof3en) Leben zu werden.

In der Praxis finden sich viele Beispiele, wo sich Migrant:innen oder ihre Nach-
kommen politisch subjektivieren: z.B. in ihren Organisationen, Vereinen und Ver-
tretungen; die europaweiten Proteste von Flichtlingen und Geflichteten seit 2010
und ihre Weigerung, sich an die damals noch giiltige und teilweise wiedereinge-
fithrte Residenzpflicht zu halten; oder die Weigerung vieler Gefliichteter im Som-
mer 2015, sich in Ungarn registrieren zu lassen, weil sie andere Ziele vor Augen
hatten, die sie erreichen wollten.

Abgesehen von diffusen oder konkreten Angsten in den europiischen Bevdl-
kerungen vor Gefliichteten, die vorhanden sein mégen oder nicht, hat meiner In-
terpretation nach 2015 diese Selbst-Subjektivierung der Fliichtenden manche Bevol-
kerungsteile in Europa in Schock versetzt. »Wie? Sie sprechen ganz allein?«, oder
»Wie? Sie handeln ganz allein? Sie nehmen sich die Freiheit? Und jetzt wollen sie sich
auch noch ein Land aussuchen?« Man konnte das vielleicht als einen Subjektivitits-
Schock bezeichnen. Im konzeptionellen Nationalismus sind Forderungen von Ge-
flichteten sozialtheoretisch und politisch nimlich nicht legitimiert. Hier zeigt sich
auch nochmal die Problematik der abstrakten Menschenrechte, die zwar gelten
mogen, aber deren Geltung aufgrund der weltpolitischen Strukturen genau in den
Situationen, in denen es auf sie ankime, nie in Anspruch genommen werden kann.
Wie bei Fanon der Kolonisierte weif3, dass er kein Tier ist, obwohl er so behandelt

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

wird, wissen auch die Gefliichteten, dass sie das Recht haben, Dinge einzufordern,
obwohl ihnen tiberhaupt kein Rahmen dazu zugestanden wird.

Die antikoloniale »absolute Umwilzung« bei Fanon kann sich nicht als »Uber-
einkunft« oder als blofse Umkehrung der Herrschaftsverhiltnisse vollziehen, son-
dern bei der Umwilzung muss die Gesamtsituation transformiert werden. Auch
die transnational-migrantische Subjektkritik kann in ihrer Konsequenz nicht be-
deuten, der »alten« sozialtheoretischen Norm simplerweise eine »neue« entgegen-
zusetzen. Die sesshafte Norm kann nicht einfach durch die Norm der Mobilitdt
abgelost werden, ohne bestimmte sozialtheoretische Probleme zu wiederholen.
Grundsitzlich gilt seit dem transnational turn, auch Mobile sind Tragende von So-
zietit. Das heifdt aber im Umbkehrschluss nicht, dass Sesshafte es deshalb nicht
mehr sind. Es muss also darum gehen, die Dichotomie zwischen sesshaft und migrantisch
iiberhaupt aufzuldsen.

Edward Said zeigt auf, wie oben dargestellt wurde, dass es sich beim okzi-
dentalen Wissen iiber den Orient um Kohirenzwahrheiten handelt. Die Aussagen
iiber den Orient beziehen ihren Sinn und Gehalt aus westlichen Kontexten. Beim
orientalistischen Diskurs handelt es sich um einen Monolog des Okzidents.

Saids Kritik erweist sich fiir die migrantische Subjektkritik in der Hinsicht
fruchtbar, als dass auch hier gezeigt werden kann, wie die Soziologie als »Wis-
senschaft von der modernen Gesellschaft« bestimmte Kohidrenzwahrheiten produ-
ziert. Die Aussagen des Kohidrenzsystems kommen an ihre sprichwortlichen Gren-
zen, wenn migriert wird. Natiirlich kann das Phinomen der Migration auch im
konzeptionellen Nationalismus beschrieben werden; aber méglicherweise sagen
die Aussagen zum Thema mebhr iiber die Verfassung der »modernen Gesellschaft«
und ihr Selbstverstindnis aus, als iiber das Phinomen der Wanderung. Der Migra-
tionsbegriff selbst ist ein Produkt des methodologischen Nationalismus der Sozial-
wissenschaften. Vielleicht nicht zufillig stammen Basch, Glick Schiller und Szan-
ton Blanc aus der Anthropologie. Das transnationale Modell entwickeln sie aus ei-
nem theoretisch-konzeptionellen Bediirfnis heraus, da sie den Eindruck haben, sie
konnten Migrationsphinomene mit dem bisherigen begrifflichen Instrumentari-
um nicht mehr hinreichend beschreiben. Wie auch schon Karakayali feststellte,
entsteht der Begriff der Migration aus seinem politischen Kontext heraus und ge-
winnt aus diesem seine Bedeutung (vgl. Kap. 1.3).

Said vermeidet zu behaupten, der »wirkliche« oder »wahre« Orient sei so und
so; er spricht keinem »Orient« einen ontologischen Status zu. Aber trotzdem exis-
tieren die mit dem Begriff »Orient« gemeinten Linder und Kulturen. Mit dem
Migrationsbegriff tut sich ein analoges Problem auf: Auch wenn der Begriff ein
Produkt seiner kohirenzlogischen politischen Kontexte ist, gibt es doch das Phi-
nomen der Wanderung mit all seinen Ursachen und Folgen. Dass Said sich dazu
mehr oder weniger ausschweigt, liegt nicht daran, dass er die Existenz von Agypten
leugnet, sondern meiner Einschitzung nach an der diskursanalytischen Methode:

14.02.2028, 07:44:37.

209


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie der transnationalen Migration

Said kann zu einem »empirischen« Orient keine Aussage machen. Karakayalis Dis-
kursanalyse zum Begriff der illegalen Migration folgt einem dhnlichen Muster wie
Saids Orientalism: Er mochte zeigen, dass Aussagen zu (illegaler) Migration immer
schon in einem bestimmten gesetzten Rahmen verhandelt werden.

Diese Relativierung des Migrationsbegriffs ist ernst zu nehmen. Vor dem Hin-
tergrund des transnational turn und im Anschluss an Said und Karakayali muss also
auch die transnationale Perspektive selbst auf ihre kontextuelle Bedingtheit be-
fragt werden. Hier wird deshalb zwischen dem historischen Transnationalititsbe-
griff und der sozialontologischen Subnationalitit unterschieden. Der historische
Transnationalititsbegriff beschreibt nur sinnvoll das Phinomen der transnationa-
len Migration im historischen Kontext nationalstaatlich verfasster Gesellschaften.
Die sozialontologische Subnationalitit hat keinen historischen Kontext zur Bedin-
gung, sie beschreibt soziale Beziehungen vielmehr unter absichtlicher Abstraktion
von politischen Kontexten. Weil der Migrationsbegriff eine politische Mehrbedeu-
tung tragt, kann im Kontext der sozialontologischen Subnationalitit streng ge-
nommen nicht von »Migration« gesprochen werden; hier wire beispielsweise die
Verwendung von Oltmers Ausdruck der »riumlichen Bewegung von Menschen«
eine Option (vgl. Kap. 1.2).

Stuart Hall stellt die Frage, wer eigentlich die Akteur:innen bzw. Schépfer:in-
nen der westlichen Moderne gewesen sind. Er spricht der ganzen Welt und den
zahllosen arbeitenden und versklavten Menschen zu, den »Westen« — was fiir Hall
synonym mit der »Moderne« ist — 6konomisch, politisch und kulturell mit erschaf-
fen zu haben. Europa wird damit seine alleinige Trigerschaft der eigenen Verhilt-
nisse abgesprochen; es wird gewissermafien entsubjektiviert.

Auf die migrantische Kritik an der sozialtheoretischen Trigerin der Gesell-
schaft ibertragen lasst sich sagen, dass erstens faktisch tatsichlich zahllose Gast-
arbeiter:innen in der Industrie, Erntepersonal aus dem Ausland und zahllose illegal
Beschiftigte ohne legalen Aufenthaltsstatus zum Wachstum der Volkswirtschaften
beitragen und beigetragen haben. Wirtschaftswachstum ldsst sich durch giinsti-
ge gewanderte Arbeitskraft sehr gut halten oder sogar steigern.’® Trotz dieses
faktischen Beitrags migrierter Arbeitskraft bleibt aber die gesellschaftliche Aner-
kennung dieser Leistung aus. Ahnlich wie Hall beschreibt, dass ironischerweise
Tee, der auf indischen Plantagen wichst, als englisches Nationalgetrink gilt, wird
beispielsweise im deutschen Kulturkreis gern die »eigene« Wirtschaftsleistung ge-

lobt.

108 Das zeigt sich zum Beispiel auch am »Fachkrifteeinwanderungsgesetz«, das seit Marz 2020
gilt: Mit dem Gesetz wird versucht, einen »Fachkraftemangel« durch Migration zu beheben,
ohne andere volkswirtschaftliche Mafnahmen ergreifen zu missen bzw. um einen volks-
wirtschaftlichen Status quo aufrechtzuerhalten.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts

Nach Hall erschafft sich Europa seine eigene Identitit erst im kolonialen Aus-
tausch und gegentiber den kolonisierten Anderen. Die sozialwissenschaftliche Mi-
grationsforschung steht vor dem Problem, paradoxerweise durch die eigene Mi-
grationsforschung zu einer gewissen Festigung der migrantischen Sonderposition
beigetragen und dabei gleichzeitig die staatsbiirgerlich-sesshafte Mehrheitsgesell-
schaft als Norm konsolidiert zu haben, wie Romhild und Bojadzijev feststellten (vgl.
Kap. 2.3.3).

Dipesh Chakrabarty will versuchen, Europa in theoretischer Hinsicht zu »pro-
vinzialisieren«. Es geht dabei nicht darum, wie gezeigt wurde, Errungenschaften
der »Moderne« zuriickzuweisen, sondern um die Kritik an einer Geschichtsschrei-
bung, die die europdische Geschichte als theoretisches Grundmodell und Erfolgs-
erzihlung annimmt. Das steht argumentativ in Analogie zu einer Kritik an Hegels
Geschichtsphilosophie. Ebenso wie Hall will Chakrabarty dabei die vernachlissig-
ten Akteur:innen , Ausbeutungsverhiltnisse und Verluste mit in die Narration ein-
beziehen. Solch eine Geschichtsschreibung muss methodisch und ontologisch eine
radikale Heterogenitit annehmen. So wird Historiographie zu einer Frage der Po-
litischen Philosophie, bei der den tragenden Begriffen der Moderne und des Natio-
nalstaates erneut in einer begrifflichen Analyse grundlegend nachzugehen wire.

Chakrabartys Kritik am historischen Modell »Europa« auf den Gesellschafts-
begriff zu iibertragen bedeutet, die »moderne Gesellschaft« in ihrer theoretischen
Modellhaftigkeit als die Gesellschaft schlechthin infrage zu stellen. Erstens miissen
die migrantischen und subnationalen Unterstrome, die die Nationalgesellschaften
in ihrer Entstehung bedingt haben und in ihrem Fortbestand weiterhin bedingen,
benannt und in ihrer historischen und strukturellen Trigerschaft anerkannt wer-
den. Zweitens muss das Erbe des modernen Gesellschaftsbegriffes, beispielsweise
der Begriff der »Offentlichkeit« oder andere bestimmte Normen, einer erneuten
Sichtung und Priifung durch die Politische Philosophie unterzogen werden. Eine
solche Neubewertung kann nicht ohne Ethos erfolgen.

Benedict Anderson vollzieht mit Die Erfindung der Nation (Imagined Communities)
im Grunde eine subnationale Umkehrung. Insofern stellt die sozialontologische Sub-
nationalitit sozialtheoretisch fiir die »Gesellschaft« das dar, was die Bewegungen
des Kolonialismus historisch fiir die »Nation« darstellen: die Bedingung ihrer M6g-
lichkeit.

In der Vorstellung des soziologischen Nationalismus konnte Migration also
nur als mangelhaftes, potenzielles oder widerspriichliches gesellschaftliches Sein
gedacht werden. Die postkoloniale Kritik auf die migrantische Situation iibertra-
gend, lisst sich diese sozialtheoretische Annahme als kohirenztheoretische Wahr-
heitssetzung entlarven. Soziologische Aussagen bezogen ihren Wahrheitswert aus
dem Kontext der Annahme der »modernen Gesellschaft« in nationalstaatlichem
Rahmen. Das betrifft auch den Migrationsbegriff selbst, der in Geltung und Bedeu-

14.02.2028, 07:44:37.

21


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie der transnationalen Migration

tung an bestimmte politische, soziale, historische und juristische Voraussetzungen
gebunden ist.

Die sozialtheoretische Subjektivierung der migrantischen Position wird mit
der transnationalen Wende vollzogen. Fiir die politische Subjektivierung — die sich
nur in der Praxis vollziehen kann - ist in Anlehnung an Fanon das Wissen, ein
Mensch zu sein, ausreichend. Da die »alte« sesshafte sozialtheoretische Trigerenti-
tit nicht einfach durch eine »neue« mobil-migrantische sozialtheoretische Triger-
entitit ersetzt werden kann, ohne konzeptionelle Probleme zu wiederholen, muss
tiberhaupt die Dichotomie zwischen sesshaft und migrantisch/mobil aufgelost werden.

Mit dieser subnationalen Umkehrung der Perspektive sollte in Anschluss an
Chakrabarty eine methodisch und ontologisch radikale Heterogenitit angenom-
men werden. Einer radikalen Heterogenitit gegeniiberzustehen bedeutet, auf die
eigene Haltung zuriickgeworfen zu werden. Daher kommen die Frage nach einer
subnationalen Struktur der Welt und der Versuch, die migrantische Perspektive
konsequent auszubuchstabieren, an einen ethisch-politischen Punkt. Wie bereits
Habermas fiir die dauerhafte Teilhabe an einer Gesellschaft feststellte (vgl. Kap.
1.3.4) und Tom Holert und Mark Terkessidis in Bezug auf die supermobile Ortlich-
keit konstatierten (Kap. 2.3.4), kommen Sozietiten an ihre langfristige Belastungs-
grenze, wenn der Bewohnerschaft keine Moglichkeit zur sozialen, kulturellen und
politischen Mitgestaltung gegeben ist.

14.02.2028, 07:44:37.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

