
4. Subjektkritik: Relativierung des

sozialtheoretischen Subjekts

Die postkoloniale Kritik am historischen, kulturellen und epistemologischen Sub-

jekt »Europa« wird hier als Analogie für die migrantische Kritik am sozialtheore-

tischen »Träger der Gesellschaft« herangezogen.

Der Subjektbegriff der Aufklärung und Moderne steht im Denken des 20. und

21. Jahrhunderts in der Kritik. Im poststrukturalistischen, dekonstruktivistischen

und postmodernen Diskurs wird am Subjektbegriff vor allem kritisiert, dass er –

als unreflektiert männliche, weiße und europäische Entität – Universalität bean-

sprucht und durch seine Kriterien unausgesprochen Ausschlüsse produziere, sowie

dass er vor allem in Bezug auf Bewusstseins- und Identitätsfragen einem Essen-

tialismus anheim falle. In vielen Rollen, die das »Subjekt« in der abendländischen

Kultur einnimmt, handelt es sich um eine wichtige Kritik. Meist wird aber die An-

nahme eines logischen – und zuletzt auch politischen – Subjektes, als eines Trägers,

nicht unbedingt aufgegeben,1 sondern in fluidere, multiple(re) oder prekäre(re)

Muster überführt. Die postkoloniale Theorie trägt ihren Teil zur Dekonstruktion

des europäischen Subjektes bei. Auch bedient man sich in den Postcolonial Studies

diverser dekonstruktivistischer und poststrukturalistischer Methoden. Hier wird

nach den logischen Subjektpositionen gefahndet. Das heißt, es geht um die theoreti-

sche bzw. gedankliche oder begriffliche Trägerschaft (von Gesellschaft, Geschichte, Kul-

tur etc.). Eine logisch denkbare Trägerschaft wird als notwendige Voraussetzung

für jede andere Trägerschaft (politisch, erkenntnistheoretisch, sozialtheoretisch …)

erachtet.

Die transnationale und die postkoloniale Wende stehen in einem analogen

Zusammenhang: Auch die postkolonialen Theorien läuteten eine Wende ein. Für

Shalini Randeria und Regina Römhild ist es eine zentrale Konsequenz postkolo-

nialer Kritik, dass

1 In manchen Konzepten, die sich beispielsweise stark an Foucault orientieren und sich mit

Identitätsfragen beschäftigen, wird in gewissemUmfang auch die logische Subjektivität zer-

streut.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Philosophie der transnationalen Migration

»die bisherige Marginalie ›Migration‹, die auch in den postkolonialen Studien

noch eine mehr metaphorische denn realpolitische Rolle spielt, […] in den Mittel-

punkt einer dezentrierenden Betrachtungsweise Europas [rückt]. DennMigration

ist eine der vorrangigen Kräfte, die sich heute der kolonialen Raumordnung

der Welt widersetzt – und sie als geographische Matrix unterminiert. Längst

sind die ehemaligen kolonialen Metropolen selbst zu einem Schauplatz post-

kolonialer Auseinandersetzungen geworden […]. Gerade in den europäischen

Migrationsmetropolen wird deshalb die Präsenz der bislang auf räumlichen

Abstand gehaltenen ›Anderen‹ schnell zur Konfrontation mit den geleugneten

Verflechtungen einer geteilten Geschichte.«2

In der vorliegenden Untersuchung soll dieses Argument umgekehrt angewendet

werden: Postkoloniale Perspektiven werden erstens aufgrund ihrer historischen

Verflechtung und zweitens aufgrund ihrer kritischen Analogie herangezogen, um

daraus Schlussfolgerungen für migrantische Perspektiven zu ziehen. Der erste Zu-

sammenhang ist ein empirisch-historischer: Der Kolonialismus, die »erste Globali-

sierung«, entspricht einer massiven Migrationsbewegung in Gewalt- und Erobe-

rungsform. Daraufhin entstehen Migrationsbewegungen aus den ehemaligen Ko-

lonien zurück in die Metropolen der ehemaligen Kolonialmächte. Nach wie vor ist

der Kolonialismus eine der Hauptursachen für die starken Abhängigkeitsverhält-

nisse zwischen »Nord« und »Süd« bzw. »the west and the rest« (Stuart Hall, s.u.).

Der zweite Zusammenhang ist die perspektivischeWende, die eine »bisherige [so-

zialtheoretische oder historische] Marginalie […] in den Mittelpunkt einer dezen-

trierenden Betrachtungsweise Europas« (s.o.) rückt. Randeria und Römhild sehen

Migration zunehmend als ein zentrales Thema der postkolonialen Studien an. Das

bedeutet umgekehrt, dass die postkoloniale Theorie für die Migrationsforschung

von zentraler Bedeutung seinmuss. In der postkolonialen Kritik wird ebenfalls eine

kopernikanische Wende vollzogen: Das historische, politische und kulturelle Sub-

jekt »Europa« wird einer grundlegenden Kritik unterzogen. Europa gilt lange als

Träger »der« Geschichte. Postkoloniale Studien zeigen auf, inwiefern Geschichten

geteilt und verflochten sind, inwiefern andere Träger »der« Geschichte übergan-

gen worden sind und inwiefern diese theoretische Subjektivierung Europas nicht

mehr als ein Monolog (Edward Said, s.u.) ist.

Die Erörterung der postkolonialen Kritik und ihre Bedeutung für eine migran-

tische sozialtheoretische Subjektkritik erfolgt in Kapitel 4.1. Ähnlich wie bei Kha-

grams und Levitts »philosophischem Transnationalismus« wird in der postkolo-

2 Randeria, Shalini und Regina Römhild, Das postkoloniale Europa: Verflochtene Genealogien

der Gegenwart– Einleitung zur erweiterten Neuauflage (2013), in: Conrad, Sebastian, Shalini

Randeira und Regina Römhild (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in

den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M./New York 2013 (zuerst 2002), S. 9-31,

hier S. 25f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 175

nialen Theorie außerdem die Geburt der Nation im Kontext des Kolonialismus be-

trachtet und Letzterer als eine Bedingung der Möglichkeit für die Entstehung von

Nationalstaaten aufgefasst. In Kapitel 4.2 geht es um die Konsequenzen aus Ander-

sons These, dass es sich bei Nationen um »vorgestellte Gemeinschaften« handelt,

die im Kontext von Migrationsbewegungen entstanden sind.

4.1 Die postkoloniale Kritik am historischen und epistemologischen
Subjekt »Europa«

Der Terminus »postkolonial« steht für eine bestimmte historische Periode, die Zeit

nach der Kolonialisierung, und für einen spezifischen theoretischen Ansatz.3 Es

geht dabei darum, bestimmte theoretische Grundannahmen des kolonialen Dis-

kurses zu dekonstruieren. Zentral ist dabei die »Änderung der Erzählperspektive [,

die] die ›Geschichte‹ der kapitalistischenModerne […] von ihrer eurozentristischen

Ausrichtung hin zu ihren weltweit zerstreuten ›Peripherien‹ [Hervorh. C.E.]« ver-

schiebt.4 Nach Hall ist der Begriff der Postkolonialität vergleichbar mit anderen

»Post«-Begriffen der jüngeren Theoriegeschichte. Das Postkoloniale komme nicht

nur »nach« dem Kolonialismus, sondern gehe auch kritisch und begrifflich »über

ihn hinaus«.5 Beispielsweise vergleichbar mit der Postmoderne lässt sich nach Hall

dabei beobachten, dass »auf die Dekonstruktion von Kernkonzepten [derModerne]

durch sogenannte Post-Diskurse nicht deren Abschaffung und Verschwinden folgt,

sondern ihre Ausbreitung (so warnte Foucault), jetzt allerdings an einer ›dezentrier-

ten‹ Position des Diskurses.«6 Die postkolonialenTheorien sind durchmarxistische

und poststrukturalistische Ansätze beeinflusst. Im vorliegenden Kapitel steht die

postkoloniale Dekonstruktion des logischen Subjekts »Europa« im Mittelpunkt.

In die Geschichtswissenschaften gilt der Einbezug postkolonialerTheorie in die

Perspektive einer komplexen Globalgeschichte als etabliert.7 Nationale historische

Räumewerden dabei grundsätzlich als das Produkt transnationaler Entwicklungen

aufgefasst.8 In den Sozial- und Kulturwissenschaften hat die Auseinandersetzung

mit den Konzepten der postkolonialen Studien ebenfalls seit geraumer Zeit einge-

3 Vgl. Conrad, Sebastian und Shalini Randeria, Einleitung: Geteilte Geschichten – Europa in

einer postkolonialen Welt, in: Dies. und Regina Römhild (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus,

S. 32-70, hier S. 45ff.

4 Hall, Stuart, Wann gab es ›das Postkoloniale‹?: Denken an der Grenze, in: Conrad, Sebastian,

Shalini Randeira und Regina Römhild (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus, S. 197-223, hier S. 208.

5 Vgl. ebd., S. 213.

6 Ebd., S. 206.

7 Vgl. Randeria, Shalini und Regina Römhild, Das postkoloniale Europa, S. 9.

8 Vgl. ebd., S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Philosophie der transnationalen Migration

setzt.9 In den deutschsprachigen philosophischen akademischen Diskurs dringt

die postkoloniale Perspektive aktuell ein.

Die philosophische Bedeutung des postkolonialen Paradigmenwechsels liegt

vor allem darin, dass das okzidentale transzendentale Subjekt »Europa« als die Bedin-

gung der Möglichkeit von Geschichte und Entwicklung und von Zeit und Bewusstsein über-

haupt, als quasi metaphysischer »unbewegter Beweger«, der über die Neuzeit politisch

und epistemologisch herrschte, mit der postkolonialen Kritik begrifflich dekonstru-

iert worden ist. In den Worten des postkolonialen Denkers Achille Mbembe:

»Wir müssen […] die Geschichte des Westens gegen den Strich der westlichen

Selbstdarstellungen, ihrer Fiktionen, Evidenzen und manchmal leeren Wahrhei-

ten lesen, ihrer Verschleierungen, Tricks und – man kann es nur wiederholen –

ihres Willens zur Macht. Denn über die Kompilation empirischer Fakten hinaus

hat die Kritik des Kolonialismus oder Imperialismus zu dessen Verständnis nichts

beizutragen, solange sie nicht diesemWillen zurMacht und der beständigen Ver-

dunkelung seiner ontologischen, metaphysischen, theologischen undmythologi-

schen Dimensionen entgegentritt.«10

Das heißt: In der Geschichtsschreibung Europas – die sich gleichzeitig als die Ge-

schichtsschreibung »der Welt« sah – ist Europa Akteur: Europa ist der Träger und

Maßstab aller Geschichts(be)schreibung. Die Gesellschaft Europas ist aktiv, die Ko-

lonien sind passiv. Die Europäer:innen sind diejenigen, die kommen (und gehen),

die entwickeln, die verstehen, die die Maßstäbe setzen, die deuten, urteilen und

bewerten.Der Rest derWelt ist in der Kolonialphase Objekt, Gegenstand, Rohstoff-

und Arbeitskraftlieferant, in der Zeit nach der Dekolonisierung eine (schlechtere)

Kopie, eine Variante oder gar eine gescheiterte Version der westlichen Moderne

bzw. des Modells. Selbst im 21. Jahrhundert setzen nach wie vor die »westlichen«

Begriffe den Maßstab: So wird beispielsweise von »Entwicklungs-« und »Schwel-

lenländern« gesprochen, wobei das Ziel aller Entwicklung die »moderne Gesell-

schaft« nach europäischem Vorbild ist, oder von »failed states«, von »gescheiter-

ten Staaten«, wobei ebenfalls der westliche moderne (demnach »gelungene«) Staat

das unhinterfragte Modell abgibt. Es handele sich aber um einen zu kritisierenden

»Mythos […], dass derWesten und nur derWesten die Zukunft gepachtet hat«, fasst

Mbembe zusammen.11 Dass sich die europäischeMetropole trotzdemweiterhin als

unhinterfragte epistemische »leere Mitte« und damit auch als unsichtbares Zen-

9 Vgl. beispielsweiseReuter, Julia undPaula-IreneVilla (Hg.),Postkoloniale Soziologie: Empirische

Befunde, theoretische Anschlüsse, politische Intervention, Bielefeld 2010.

10 Mbembe, Achille, Frankreich provinzialisieren?, in: Conrad, Sebastian, Shalini Randeira und

Regina Römhild (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus, S. 224-263, hier S. 254.

11 Ebd., S. 257.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 177

trum wissenschaftlicher Diskurse behauptet, wird als Eurozentrismus bezeichnet.12

Eurozentrismus ist die

»Annahme […], dass die allgemeine historische Entwicklung, die als charakteris-

tisch für daswestliche Europa und das nördliche Amerika betrachtet wird, einMo-

dell darstellt, an demdieGeschichten und sozialen Formationen aller Gesellschaf-

ten gemessen und bewertet werden können. Die Spezifität und die historischen

Unterschiede nichtwestlicher Gesellschaften werden dementsprechend in einer

›Sprache des Mangels‹ beschrieben und als Defizite behandelt […]. Üblicherwei-

se wird dabei kaum reflektiert, dass auch ›Europa‹ und der ›Westen‹ diskursive

Konstruktionen sind, die zahlreiche interne Unterschiede und Differenzen eineb-

nen.«13

In eurozentristischer Perspektive wird

»die europäische Entwicklung als eine Erfahrung sui generis begriffen, die gänz-

lich innerhalb der Traditionen und der Geschichte Europas erklärt werden kann.

Europa und sein ›anderes‹ entwickelten sich demzufolge unabhängig voneinan-

der, bevor die Ergebnisse des europäischen Fortschritts exportiert wurden. Die

Geschichte der Moderne erscheint so als eine Geschichte der Diffusion, als ein

Transfer von den (nordwest-)europäischen Metropolen in die Peripherie und die

Dritte Welt.«14

Mit der Kritik an der eurozentristischen Perspektive stehen die zentralen Begriffe

der kolonisierendenModerne imMittelpunkt der postkolonialenDebatten: Subjek-

tivität, Nationalstaat, Moderne und Geschichte. Die postkoloniale Denkerin Gaya-

tri Chakravorty Spivak bringt den Begriff der Subalternen in die Debatten ein. In

sämtlichen Auseinandersetzungen stehen immer wieder die Fragen nach Macht-

verhältnissen, nach dem Verhältnis von Wissen und Macht, nach epistemischer

Gewalt und nach Rassismus im Vorder- oder Hintergrund.

Im Folgenden soll der Fokus auf die philosophische Dekonstruktion der Sub-

jektposition Europas gelegt werden. »Als Wille zur Macht ist koloniale Vernunft

gleichzeitig religiös, mystisch, messianisch und utopisch. […] Die Kritik kolonialer

Verhältnisse und imperialer Gegebenheiten muss also eine entsprechende Unter-

suchung und ethisch-philosophische Kritik dessen beinhalten, was ihre beseelen-

de Kraft ausmacht«, schreibt Mbembe.15 Diese philosophische Kritik nimmt ver-

schiedene Formen an: Frantz Fanon liefert beispielsweise eine Kritik der kolonia-

len Metaphysik und eine Theorie der postkolonialen Subjektivierung (Kap. 4.1.1).

12 Vgl. Randeria, Shalini und Regina Römhild, Das postkoloniale Europa, S. 11.

13 Conrad, Sebastian und Shalini Randeria, Einleitung: Geteilte Geschichten, S. 35.

14 Ebd.

15 Mbembe, Achille, Frankreich provinzialisieren?, S. 254.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Philosophie der transnationalen Migration

Edward Said entlarvt die eurozentristische Epistemologie als eine Kohärenztheo-

rie der Wahrheit, die als Diskurs einem internen Monolog entspricht und die ihre

Kriterien allein aus okzident-internen Parametern bezieht (Kap. 4.1.2). Stuart Hall

und Dipesh Chakrabarty versuchen, eine postkoloniale Geschichtsschreibung um-

zusetzen (Kap. 4.1.3).

4.1.1 Kritik am Kolonialismus

Der Psychiater, Philosoph und Schriftsteller Frantz Fanon gilt als wichtiger Vor-

denker der Postcolonial Studies. 1961 beschreibt er unter dem direkten Eindruck des

Algerienkrieges in Die Verdammten dieser Erde Konsequenzen der europäischen Ko-

lonialisierung und theoretisiert seine Analysen. Einen Schwerpunkt legt er dabei

auf die Bewusstwerdung der kolonialen Herrschaft unter den Kolonisierten und

der Entstehung, Form und Dynamik der damit einhergehenden Unabhängigkeits-

bewegungen, sowie auf die Formen, Bedingungen und Folgen von Rassismus. Er

entwickelt im Buch eine psychologisch-philosophische Theorie der Gewalt: Durch

die Unterdrückung und Gewalt der Kolonisierung kann sich eine Bewusstwerdung

der eigenen Subjektivität der Kolonisierten Fanons Analyse nach notwendig eben-

falls nur in Gewalt vollziehen. Es ist eine Gewalt, die umgesetzt und vollzogen

werden muss, damit die politische Subjektposition nicht nur praktisch umgesetzt,

sondern auch theoretisch bewusst werden kann. Der praktische und der theore-

tische Prozess – bzw. der politische Prozess und der Prozess des Bewusstseins –

sind ineinander verschränkt und vollziehen sich gemeinsam. Die Verdammten die-

ser Erde ist in dieser Hinsicht eng an Marx’ Kritiken angelehnt. Der Text richtet

sich an die »Verdammten dieser Erde«, die Kolonisierten. Fanon spricht zu seinen

»Genossen«16 und »Kampfgefährten«.17 Es handelt sich um einen philosophisch-

politischen Text, wobei ebenfalls an Marx’ Denken angelehnt die Aufforderung zur

Praxis den argumentativen Schlusspunkt bildet. Der Algerienkrieg, unter dessen

direktem Eindruck das Buch steht, wird bei Fanon zu einem Symbol und Paradig-

ma für den gesamten Kolonialismus. Jean-Paul Sartre hat ein Vorwort zum Text

verfasst, in dem er Europa auffordert, Fanon zuzuhören. Die erste Kränkung, die

Europa durch Die Verdammten dieser Erde erfährt, ist nach Sartre die Tatsache, dass

Fanon nicht zu den Europäern spricht: »Wie? Sie sprechen ganz allein?«18 Fanons

Werk bleibe »uns [Europäern] gegenüber eiskalt. Es wird oft von uns gesprochen,

zu uns niemals. […] In dieser Stimme entdeckt die Dritte Welt sich und spricht

16 Fanon, Frantz, Die Verdammten dieser Erde,mit einem Vorwort von Jean-Paul Sartre, Frankfurt

a.M. 1981 (zuerst 1961), S. 264.

17 Ebd., S. 263.

18 Sartre, Jean-Paul, Vorwort, in: Frantz Fanon, Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt a.M. 1981

(zuerst 1961), S. 7-28, hier S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 179

zu sich.«19 Hierzu sei angemerkt, dass es gleichzeitig bezeichnend für den intel-

lektuellen Narzissmus Europas scheint, dass ein Text von jemandem aus der ko-

lonisierten Hemisphäre das Vorwort eines berühmten europäischen Philosophen

benötigt, um überhaupt Eingang in den europäischen Diskurs zu finden.

Fanons Text lässt sich grob in vier Teile gliedern: In eine Theorie der Gewalt, in

eine Theorie des nationalen Widerstands, die Sammlung und Interpretation psychischer

Störungen im Kontext eines Kolonialkrieges, die Fanon bei seiner Tätigkeit in Psychia-

trien während des Algerienkrieges selbst beobachten konnte, sowie viertens sei-

ner Schlussfolgerungen aus allen vorangegangenen Aspekten. In sämtlichen Aspek-

ten wird Rassismus als eines der bedingenden Grundprobleme erkannt.

»Tatsächlich ist die Sprache des Kolonialherrn, wenn er von Kolonisierten spricht,

eine zoologische Sprache. Man macht Anspielungen auf die kriegerischen Be-

wegungen des Gelben, auf die Ausdünstungen der Eingeborenenstadt, auf die

Horden, auf den Gestank, auf das Gewucher und Gewimmel, auf das Gestiku-

lieren. Wenn der Kolonialherr genau beschreiben und das richtige Wort finden

will, bezieht er sich immer auf das Tierreich. Der Europäer stößt sich selten

an diesen ›bildhaften‹ Ausdrücken. Aber der Kolonisierte spürt die Absicht des

Kolonialherrn, den Prozeß, den man ihm macht, und weiß sofort, woran man

denkt. Diese galoppierende Vermehrung, diese hysterischen Massen […], diese

Kohorte ohne Kopf noch Schwanz, diese Kinder, die niemand zu gehören schei-

nen, diese der Sonne preisgegebene Faulheit, dieser vegetative Rhythmus […].

Der Kolonisierte weiß das alles und lacht, wenn er in den Worten des andern als

Tier auftritt. Denn er weiß, dass er kein Tier ist. Und genau zur selben Zeit, da

er seine Menschlichkeit entdeckt, beginnt er seine Waffen zu reinigen, um diese

Menschlichkeit triumphieren zu lassen.«20

Dadurch, dass die Sprache der Kolonialherren, wenn sie von Kolonisierten spre-

chen, häufig eine zoologische Sprache ist, wird den Kolonisierten abgesprochen,

Mensch in einem ausdrücklichen Sinne zu sein: sie leben, wimmeln, vegetieren

oder wuchern, aber sie verkörpern nicht das »Ebenbildes Gottes«, »Logos«, »Frei-

heit« oder »Schaffenskraft.« Als der Kolonisierte als Tier angesprochen wird, lacht

er. Er lacht über den Kolonialherrn, er kann ihn nicht mehr ernst nehmen. Und

in demMoment beginnt der Kolonisierte, sich auf einen Kampf vorzubereiten. Die

Erkenntnis der rassistischen Demütigung mündet also nicht in einen Diskurs oder

eine Debatte, sondern in eine Tat. »Denn er weiß, dass er kein Tier ist.«

»Der Kolonisierte entdeckt also, daß sein Leben, sein Atmen, seine Herzschläge

die gleichen sind wie die des Kolonialherrn. Er entdeckt, daß die Haut eines Kolo-

19 Sartre, Jean-Paul, Vorwort, S. 9f.

20 Fanon, Frantz, Die Verdammten dieser Erde, S. 35f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Philosophie der transnationalen Migration

nialherrn nicht mehr wert ist als die Haut eines Eingeborenen. Diese Entdeckung

teilt derWelt einen entscheidenden Stoßmit. Jede neue und revolutionäre Sicher-

heit des Kolonisierten rührt daher.Wennnämlichmein Leben das gleicheGewicht

hat wie das des Kolonialherrn, dann schmettertmich sein Blick nichtmehr nieder,

läßtmich nichtmehr erstarren, seine Stimme versteinert mich nichtmehr. Ich bin

nicht mehr verwirrt in seiner Gegenwart. Ich mache ihn fertig. Nicht nur, daß sei-

ne Gegenwart mich nicht mehr stört, sondern ich bin schon dabei, ihm eine Falle

nach der anderen zu stellen, so daß er bald keinen anderen Ausweg mehr haben

wird als die Flucht.«21

Der Kolonisierte wird sich seiner Gleichheit mit dem Kolonialherrn bewusst. Da-

mit einher geht das Erkennen, dass es sich beim kolonialen Verhältnis um ein mit

nichts zu rechtfertigendes Macht- und Unterdrückungsverhältnis handelt. Dieses

aufzuheben ist deshalb von nun an das Ziel. Der Kolonisierte »ist unterworfen,

aber nicht gezähmt. Er ist erniedrigt, aber nicht von seiner Niedrigkeit überzeugt.

Er wartet geduldig, bis der Kolonialherr in seiner Wachsamkeit nachlasse, um sich

auf ihn zu stürzen.«22 Fanon entwickelt in enger Anlehnung an Marx dazu eine

Theorie der Umwälzung:

»Die Dekolonisation, die sich vornimmt, die Ordnung der Welt zu verändern, ist,

wie man sieht, ein Programm absoluter Umwälzung. Sie kann nicht das Resultat

einer magischen Operation, eines natürlichen Erdstoßes oder einer friedlichen

Übereinkunft sein. […] Der Kolonialherr und der Kolonisierte sind alte Bekannte.

Und der Kolonialherr kann tatsächlichmit Recht behaupten, ›sie‹ zu kennen. Er ist

es, der den Kolonisierten geschaffen hat und noch fortfährt, ihn zu schaffen. Der Kolo-

nialherr gewinnt seine Wahrheit, das heißt seine Güter, aus dem Kolonialsystem

[Hervorh. im Orig.].«23

Die koloniale Situation habe eine eigentümliche Substantivierung abgesondert:

Kolonialherren und Kolonisierte. Dabei sind die Kolonisierten durch die Koloni-

alherren diskursiv und epistemologisch geschaffen worden. Die Kolonisierten sind

das Produkt des Kolonialherrn.

»In dieser erstarrten [kolonisierten] Zone ist die Oberfläche unbeweglich, die Pal-

me wiegt sich vor den Wolken, die Wellen des Meeres brechen sich an den Kie-

selsteinen, die Rohstoffe kommen und gehen und rechtfertigen die Anwesenheit

des Kolonialherrn […]. Der Kolonialherr macht die Geschichte. Sein Leben ist ein

Epos, eine Odyssee. Er ist der absolute Beginn: ›Dieses Land, wir haben es zu dem

gemacht, was es ist.‹ Er ist die immerwährende Ursache: ›Wenn wir weggehen, ist

21 Ebd., S. 38.

22 Ebd., S. 44.

23 Ebd., S. 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 181

alles verloren, dieses Land wird ins Mittelalter zurückfallen.‹ Schwerfällige, durch

Fieber und primitive Bräuche von innen gepeinigteWesen stehen ihm gegenüber,

ein gleichsam mineralischer Rahmen für die alles verändernde Dynamik des ko-

lonialen Handelssystems. Der Kolonialherr macht die Geschichte und weiß, daß

er sie macht. […] Die Geschichte, die er schreibt, ist also nicht die Geschichte des

Landes, das er ausplündert, sondern die Geschichte seiner eigenen Nation.«24

Die Dichotomie zwischen Kolonialherren und Kolonisierten bringt eine metaphy-

sische Zwei-Prinzipien-Lehremit sich: Die Kolonisierenden sind Dynamik, Aktion,

Bewegung und Beweger, das kolonisierte Land und dessen Einwohnerschaft sind

»erstarrte Zone«, Passivität, Stillstand, »mineralischer Rahmen«, Rohstoff, bloße

Natur. Der Kolonialherr macht die Geschichte und weiß dabei, dass er sie macht.

Er ist das Subjekt der Geschichte, der Träger. Er ist darüber hinaus die »immer-

währende Ursache« und der »absolute Beginn« jedweder Geschichte der Kolonien:

Der Kolonialherr ist der metaphysische Schöpfer eben dieser. Ohne den Kolonial-

herrn wären die Kolonien und ihre Einheimischen nichts weiter als formlose Po-

tenz, Natur, Gewächs, Stein, zyklisches blindes Leben. Der Kolonialherr erfüllt also

die Funktion eines philosophischen Gottesbegriffes. Er ist der Schöpfer der Koloni-

en und der »Eingeborenen«. Er ist die Bedingung der Möglichkeit von Entwicklung

und von bewusstem Sein. Dem stehen die Kolonien und ihre Einwohnerschaft als

eine vom Kolonisierten in die Geschichte und damit in ein bewusstes Sein gehobe-

ne Passivität gegenüber: Erst als Kolonie findet die passive Masse der kolonisierten

Länder zu einer erkennbaren Form. Die Kritik am Kolonialismus vollzieht Fanon

also nicht nur politisch, sondern auch metaphysisch. Sie beginnt damit, dass sich

der Kolonisierte als ein dem Kolonialherren ebenbürtiger Mensch bewusst ist und

dessen Autorität nicht anerkennen kann. Er muss auch deshalb zur Tat, das heißt

zum Kampf, schreiten.

»Die Dekolonisation geschieht niemals unbemerkt, denn sie betrifft das Sein,

sie modifiziert das Sein grundlegend, sie verwandelt die in Unwesentlichkeit abge-

sunkenen Zuschauer in privilegierte Akteure, die in gleichsam grandioser Gestalt

vom Lichtkegel der Geschichte erfaßt werden […]. Die Dekolonisation ist wahr-

haft eine Schöpfung neuer Menschen [Hervorh. C.E.].«25 Die Dekolonisierung ist also

nicht bloß ein politischer Prozess, sie ist ein ontologischer. Das Sein wird grund-

legend modifiziert: Die ehemals passiven Kolonisierten, die die Rolle des Objekts

der Kolonialmächte zu erfüllen hatten, schwingen sich in eine Subjektposition. Sie

nehmen ihre Geschichte in die eigene Hand und wollen sie selbst gestalten. Sie

haben erkannt, dass sie selbst Träger:innen ihrer Verhältnisse sein können. Hier-

bei geht es aber nicht darum, eine Herrschaft über die ehemaligen Kolonialherren

24 Ebd., S. 42f.

25 Ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Philosophie der transnationalen Migration

anzustreben, sondern es wird ein neuer Mensch geschaffen. Die ehemals Koloni-

sierten sollen die Schöpfer dieses neuen Menschen sein. Der Kampf gegen den Ko-

lonialismus ist gleichermaßen ein politisches wie metaphysikkritisches oder auf-

klärerisches Projekt: »Man muß – und das ist das große theoretische Problem – in

jedem Augenblick und an jedem Ort erklären, entmystifizieren, Jagd machen auf

die Beleidigung des Menschen, die man in sich trägt.«26 Fanons Orientierung an

Marx’ Denken tritt deutlich zutage.Wie inMarx’ Kritik an Hegels Vorstellung einer

Wirklichkeit, in der und durch die große Vernunft nicht nur spricht, sondern die

sie ist, fällt für Fanon die epistemologisch notwendige Kritik am europäischen me-

taphysischen Subjekt zusammenmit der politischen Forderung nach Befreiung der

unterdrückten –Marx würde vielleicht sagen »wirklichen« – Subjekte, die ihre Ge-

schichte nun in die eigene Hand nehmen. Das ist gleichzeitig die Subjektivierung

des Kolonisierten. »Ziel des kämpfenden Kolonisierten ist das Ende der Fremd-

herrschaft. Aber er muss auch auf die Ausrottung aller Nichtwahrheiten aus sein,

die durch die Unterdrückung in seinen Körper eingepflanzt wurden […]. Die Be-

freiung muss sich auf alle Bereiche der Persönlichkeit erstrecken.«27 Die politische

Forderung ist zugleich eine philosophische und umgekehrt: Das Ziel ist das Ende

der Fremdherrschaft und die »Ausrottung aller Nichtwahrheiten«. Es muss aufge-

klärt, erklärt und entmystifiziert werden. Die Dekolonisierung ist ein politischer

und ein philosophischer Prozess.

Seine Schlussfolgerungen leitet Fanon mit »los, meine Kampfgefährten« ein.28

Sie wirken wie die Rede eines politischen Anführers, der seine Kämpfer um sich

schart, sie motiviert und auf die bevorstehende Mission einschwört. »Los, meine

Kampfgefährten […]. Die große Nacht, in der wir versunken waren, müssen wir

abschütteln und hinter uns lassen […]. Verlassen wir dieses Europa, das nicht auf-

hört, vomMenschen zu reden, und ihn dabei niedermetzelt, wo es ihn trifft, an al-

len Ecken seiner eigenen Straßen, an allen Ecken der Welt.«29 Fanon vergleicht die

Kolonialzeit mit der dunklen Nacht. Damit knüpft er an die klassische Metapher

des Lichts der Aufklärung an. Wie oben schon erwähnt soll nicht bloß eine Um-

kehrung der Herrschaft – ehemalige Kolonisierte über ehemalige Kolonialherren

– angestrebt werden. »Entschließen wir uns, Europa nicht zu imitieren. Spannen

wir unsere Muskeln und Gehirne für einen neuen Kurs an«;30 »nehmen wir die

Frage des Menschen wieder auf.«31 »Für die Dritte Welt geht es darum, eine Ge-

26 Ebd., S. 254.

27 Ebd., S. 259.

28 Ebd., S. 263.

29 Ebd.

30 Ebd., S. 264.

31 Ebd., S. 265.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 183

schichte des Menschen zu beginnen.«32 Diese Geschichte des Menschen zu begin-

nen ist das Ziel. Es sollen nicht die Fehler Europas wiederholt, sondern ein neuer

Weg eingeschlagen werden. Dieser zukünftige Mensch existiert so noch nicht und

muss erst erschaffenwerden. Fanon schließt seine Ansprachemit denWorten: »Für

Europa, für uns selbst und für die Menschheit, Genossen, müssen wir eine neue

Haut schaffen, ein neues Denken entwickeln, einen neuen Menschen auf die Beine

stellen.«33 Analog zu Marx’ Theorie zur Aufhebung des Proletariats, was einer Be-

freiung des Menschen als solchen gleichkäme, da sich in der Unterdrückung und

Ausbeutung des Proletariats die Unterdrückung und Ausbeutung des Menschen als

solchen zeitigt,34 entspricht die Dekolonisierung bei Fanon einem ersten Schritt auf

dem Weg zum befreiten Menschen als solchen.

Sartre nennt Fanons Ausführungen

»ein unerwartetes Schauspiel […]: das Strip-tease unseres Humanismus. […] Ob

aus Irrtum oder schlechtem Gewissen: nichts ist bei uns konsequenter als ein ras-

sistischer Humanismus, weil der Europäer sich nur dadurch zum Menschen hat

machen können, daß er Sklaven und Monstren hervorbrachte. Solange es Einge-

borene gab, wurde dieser Schwindel nicht entlarvt […]. Heute bringt der Eingebo-

rene seineWahrheit [– nämlich ein Mensch zu sein –] zutage […]. Weil die andern

sich gegen uns zu Menschen machen [müssen], wird [erst] deutlich, daß wir die

Feinde der menschlichen Gattung sind.«35

Der Europäer machte sich dadurch zum Menschen, dass er andere entmenschlich-

te. Seit die Entmenschlichten sich als Menschen gegen die europäische Kolonial-

herrschaft erheben, wird klar, dass Europas Menschlichkeit gar keine war. »Das

ist das Ende: Europa ist an allen Ecken leck. Was ist denn geschehen? Ganz ein-

fach dies: bisher waren wir die Subjekte der Geschichte, jetzt sind wir ihre Objek-

te.«36 Sartre sieht in der Subjektivierung der Kolonisierten, die Fanon beschreibt,

gleichzeitig eine historische Verobjektivierung Europas. Europa wird demzufolge

ein neuer historischer Platz in der Geschichte der Welt zuzuweisen sein. In den

Geschichtswissenschaften wird dies seit einigen Jahren mit globaler oder transna-

tionaler Geschichtsschreibung versucht. In der postkolonialen Theorie ging diese

Verschiebung des historischen Subjektes aus Europa heraus unter dem Schlagwort

»Europa zu provinzialisieren« in die Diskurse ein (vgl. Kap. 4.1.3).

32 Ebd., S. 266.

33 Ebd., S. 267.

34 Vgl.Marx, Karl, Zur Kritik derHegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, MEW, Bd. 1, Berlin 1956ff.

(zuerst 1844), S. 378-391.

35 Sartre, Jean-Paul, Vorwort, S. 22f.

36 Ebd., S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Philosophie der transnationalen Migration

Zusammengefasst: Fanon artikuliert eine Theorie der politischen Umwälzung,

wobei seine Argumentation stark an Marx’ Denken angelehnt ist. Dabei sind eine

Metaphysikkritik und eine politische Aufforderung ineinander verwoben: Der Ko-

lonialherr wird in seiner Rolle als »unbewegter Beweger« als Quasi-Gottesbegriff

entlarvt. Der in den Kolonien erlebte Rassismus bildet bei der Bewusstwerdung

der eigenen Subjektivität den Katalysator: Der Kolonisierte wird als Tier oder »Ein-

geborener« angesprochen und behandelt, nicht jedoch als gleichwertiger Mensch.

Aber »er weiß, dass er kein Tier ist.« Und in diesemMoment beginnt er, »seineWaf-

fen zu reinigen«, um sich für den Kampf um seine Menschlichkeit bereit zu ma-

chen. Die Kolonisierten brauchen keinen metaphysischen Schöpfer. Beim Kampf

um die Menschlichkeit geht es schließlich nicht darum, eine neue Herrschaft zu

etablieren, sondern es soll ein »neuer Mensch« geschaffen werden. Das politische

und das philosophische Ziel sind aneinander gekoppelt: Das Ziel ist die Befreiung

aller als Menschen und die »Ausrottung aller Unwahrheiten«; das eine geht nicht

ohne das andere. Die (ehemals) Kolonisierten subjektivieren sich selbst politisch

und theoretisch.

Viele der zentralen Topoi, die später die postkolonialen Diskurse bestimmen,

werden von Fanon auf die Agenda gesetzt: Die Kritik amHyper-Subjekt »Europa« –

sei es historisch,metaphysisch, erkenntnistheoretisch oder politisch-praktisch; die

Frage der Subjektivität und Selbstrepräsentation der ehemals Kolonisierten; sowie

schließlich eine neue Haltung gegenüber dem intellektuell narzisstischen Europa,

die einer Kritik des Eurozentrismus den Weg bahnt.

4.1.2 Koloniale Episteme

Edward Saids Orientalism kann als eine Art »Gründungsmanifest«37 der postkolo-

nialen Theorien gesehen werden. Das zentrale Thema in Orientalism ist die Frage

der Repräsentation. Said unternimmt eine an Foucaults Methode angelehnte Ana-

lyse der abendländischen Diskurse über den »Orient«. Dabei zeigt er erstens auf,

wie der »Orient« vom Okzident diskursiv erschaffen wird, zweitens wie diese Dis-

kurse zur Rechtfertigung bestimmter politischer Ausbeutungs- und Herrschafts-

verhältnisse dienen oder diese bedingen, sowie schließlich drittens, dass es sich

dabei nie um einen Dialog zwischen »Ost« und »West«, sondern immer um ei-

nen Monolog des Westens handelt, der mehr über den Okzident selbst und seine

Verfassung als über den »Orient« aussagt. Im orientalistischen Diskurs kann sich

der »Orient« – dem von Said »an sich« überhaupt kein ontologischer Status zuge-

sprochen wird, was nicht heißt, dass er die Existenz der Länder leugnet – niemals

selbst repräsentieren. Said definiert Orientalismus folgendermaßen:

37 Conrad, Sebastian und Shalini Randeria, Einleitung: Geteilte Geschichten, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 185

»Orientalism is […] a distribution of geopolitical awareness into aesthetic, schol-

arly, economic, sociological, historical, and philological texts; it is an elaboration

not only of a basic geographical distinction […] but also of a whole series of ›inter-

ests‹ which […] not only creates but also maintains; it is, rather than expresses, a

certainwill or intention to understand, in some cases to control, manipulate, even

to incorporate, what is amanifestly different (or alternative and novel) world; it is,

above all, a discourse that is […] produced and exists in an uneven exchange with

various kinds of power [Hervorh. im Orig].«38

Den Niederschlag eines bestimmten geopolitischen Bewusstseins in ästhetische,

akademische, ökonomische, soziologische, historische und philologische Texte

nennt Said »Orientalismus«. Der »Orient« ist dabei nicht nur eine geographische

Bestimmung, sondern immer auch schon Artikulation einer Reihe von Interessen.

Der Orientalismus-Diskurs ist nicht zu trennen von bestimmten realpolitischen,

ungleichen Machtbeziehungen. »I emphasize […] that neither the term Orient nor

the concept of the West has any ontological stability; each is made up of human

effort, partly affirmation, partly identification of the other.«39 Zu betonen ist, dass

es Said nur um den orientalistischen Diskurs und seine Funktionsweise geht –

nicht darum, zu fragen oder zu zeigen, »wie der Orient wirklich ist«; bei einem

solchen Unterfangen würde sich der Gegenstand ohnehin ständig einer möglichen

Fassung entziehen. Saids zentrale These ist, dass der Orientalismus-Diskurs ein

Diskurs des Westens ist, der nur innerhalb westlicher Kontexte Sinn ergibt.

»The phenomenon of Orientalism as I study it here deals principally, not with a

correspondence between Orientalism and Orient, but with the internal consistency

of Orientalism and its ideas about the Orient (the East as career) despite or beyond

any correspondence, or lack thereof, with a ›real‹ Orient [Hervorh. C.E.].«40

Das Phänomen des Orientalismus, wie Said es beschreiben will, ist keines der Fra-

ge, ob die Bilder über den »Orient«, wie sie im Westen kursieren, stimmen oder

nicht stimmen oder empirisch belegbar sind. Es geht darum, dass die interne Kon-

sistenz desOrientalismus-Diskurses allein durch Parameter desOkzidents gegeben

ist.

Für diesen Diskurs liefert Said mehrere Beispiele. Eines davon sind die Reden

von Arthur James Balfour, britischer Parlamentsabgeordneter, vormaliger Premier-

minister und Veteran einiger »Überseekrisen« (oversea crises), der an der britischen

Besetzung Ägyptens 1882 teilgenommen hatte. Um 1910 herum wird von britischer

38 Said, Edward, Orientalism, London 2003 (zuerst 1978), S. 12.

39 Ebd., S. xxii.

40 Ebd., S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Philosophie der transnationalen Migration

Seite der »Nutzen« der britischen Präsenz in Ägypten angezweifelt. Eine ägypti-

sche Nationalbewegung hat an Stärke gewonnen, und aus britischer Sicht stellt

Ägypten zu der Zeit eher ein Problem als einen »Gewinn« dar. Balfour spricht sich

1910 vor dem Parlament dafür aus, sich weiter in Ägypten zu »engagieren«:

»First of all, look at the facts of the case. Western nations as soon as they emerge

into history show the beginnings of those capacities for self-government […] hav-

ing merits on their own. […] You may look through the whole history of the Ori-

entals in what is called, broadly speaking, the East, and you never find traces of

self-government. All their great centuries – and they have been very great – have

been passed under despotisms, under absolute government. All their great con-

tributions to civilization – and they have been great – have beenmade under that

form of government […]. It is not a question of superiority or inferiority. I suppose

a true Eastern sage would say that the working government which we have taken

upon ourselves in Egypt and elsewhere is […] the dirty work, the inferior work, of

carrying on the necessary labour.«41

Balfour konstatiert den »Fakt«, dass die Völker des Ostens im Gegensatz zu denen

des Westens nicht über die Fähigkeit der Selbstregierung verfügten. Mögen ihre

kulturellen Verdienste auch groß sein, sie seien stets unter autoritären und des-

potischen Herrschaftssystemen entstanden. Die »Regierungsarbeit«, die Großbri-

tannien in Ägypten einige Jahre zuvor übernommen hat, ist nach Balfour deshalb

für Ägypten ein Erfordernis und ein Dienst am ägyptischen Volk. Seiner Meinung

nach würde auch ein »wahrhaft weiser« Orientale ihm zustimmen. Balfour über-

legt weiter:

»Is it a good thing for these great nations – I admit their greatness – that this

absolute government should be exercised by us? I think it is a good thing. I think

that the experience shows that they have got under it far better government than

in the whole history of the world they ever had before, and which not only is a

benefit to them, but is undoubtedly a benefit to thewhole of the civilizedWest.«42

Für Balfour ist es offensichtlich, dass es Ägypten unter britischer Regierung besser

geht als je zuvor. Natürlich profitiere auch der »zivilisierte« Westen von der Ko-

lonie. Für Balfour handelt es sich um eine Win-win-Situation. »It is our business

to govern, with or without gratitude«, schließt Balfour an.43 Die Briten trügen die

Bürde zu regieren, weil sie dazu fähig seien. Egal, ob sie für diesen »Regierungs-

41 Balfour, Arthur James (1910), hier zitiert nach: Said, Edward, Orientalism, S. 32f. (Quelle dort

nicht weiter angegeben).

42 Ebd.

43 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 187

dienst« Dankbarkeit erhalten oder nicht, in Ägypten zu regieren ist nach Balfour

britische Verantwortung.

Said stellt zu Balfours Ausführungen fest: »It does not occur to Balfour, how-

ever, to let the Egyptian speak for himself.«44 Nach Said macht Balfour seine Aus-

führungen, ohne auch nur ansatzweise einen ägyptischen Vertreter (geschweige

denn eine Vertreterin) selbst zu Wort kommen zu lassen. Seine Analysen stützen

sich auf okzidentinterne Bewertungsmuster. Said schließt daraus: »British know-

ledge of Egypt is Egypt for Balfour [Hervorh. im Orig].«45 Das britische Wissen

über Ägypten ist für Balfour Ägypten. Wie oben schon beschrieben, würde nach

Balfour ein »wahrhaft weiser Orientale« ihm zustimmen. Wer im Orient »wahr-

haft weise« ist, beurteilt Balfour selbst. Kurz gesagt ist es nach Balfour so, dass

der »Westen« besser weiß, was gut für den »Orient« ist. Said: »All of Orientalism

stands forth and away from the Orient; thatOrientalismmakes sense at all dependsmore

on the West than on the Orient [Hervorh. C.E.].«46 Die Kohärenz des Orientalismus

ist der Kohärenz der westlichen Kontexte geschuldet, nicht dem »Orient«. »Ori-

entalism responded more to the culture that produced it than to its putative ob-

ject.«47 Damit ist der Orientalismus-Diskurs vielmehr eine Antwort auf diejenige

Kultur, die ihn produziert, als in Korrespondenz zu seinem »Objekt« stehend. Für

Said ist vor allem wichtig, dass es für den orientalistischen Diskurs im Okzident

überhaupt keine Rolle spielt, ob das Gesagte zutrifft oder nicht.48 Der Orientalis-

mus im Okzident ist nach internen okzidentalen Parametern logisch konsistent.

Beim orientalistischen Diskurs handelt es sich um einen europäischen Monolog,

in dem Aussagen ihrenWahrheitswert und ihre Bedeutung ausschließlich aus dem

44 Ebd.

45 Ebd.

46 Ebd., S. 21f.

47 Ebd., S. 22.

48 Nicht korrespondierende Aussagen kritisiert Said durchaus auch; er wirft demWesten regel-

mäßig Essentialismus gegenüber dem »Orient« vor. Damit schwächt er leider sein Hauptar-

gument, da dieser »Falsche-Essentialismen«-Vorwurf impliziert, es gebe doch den »wahren«

Orient, der vomOkzident bloß nicht gesehenwürde –was allerdings selbst wieder einemon-

tologischen Essentialismus entspräche. Vgl. dazu beispielsweise Dhawan, Nikita und Maria

do Mar Castro Varela (Hg.), Postkoloniale Theorie, S. 38ff. Eine weitere Kritik an Saids Orien-

talismus lautet daran anschließend auch, er essentialisiere in seiner Schrift den »Westen«,

denn auch die Diskurse im Westen sind faktisch viel komplexer und widersprüchlicher als

derjenige »orientalistische Diskurs«, den Said aufzeige. Vgl. ebd., S. 39.

Eine Ursache für diese Widersprüchlichkeit zwischen Essentialismusvorwurf bei gleichzei-

tiger Leugnung eines ontologischen »Orients« könnte m.E. auch in der foucaultschen Me-

thode der Diskursanalyse liegen; hierbei ist es schwer, die Träger:innen des »Diskurses« auf

der einen und das, was der »Diskurs« bezeichnet auf der anderen Seite zu identifizieren, wo-

bei dann oft der »Diskurs« selbst zum »allmächtigen Produzenten« ohne geklärten ontologi-

schen Status wird.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Philosophie der transnationalen Migration

eigenen Kohärenzkontext beziehen. Es geht bei Orientalismus also nicht um den

Orient, sondern um den Okzident und sein (Selbst-)Bild. In der Beschäftigung mit

dem »Osten« konstruiert sich der »Westen« gleichzeitig ein Selbstbild oder eine

europäische Identität. »Orientalism is never far from […] the idea of Europe.«49

Heikel ist nun vor allem, dass die Position der Monologisierenden eine der po-

litischen, ökonomischen undmilitärischen Überlegenheit ist. »Da dasWissen über

den Orient aus einer Haltung der Überlegenheit generiert wurde, etablierte es das

Bild eines unterwürfigen Orientalen und Orients gleichermaßen«, fassen Dhawan

und do Mar Castro Varela zusammen.50 Das gehe »zugleich mit der Bestimmung

eines positiv besetzten europäischen Selbst einher. […] Orientalische Sprachen,Ge-

schichte und Kultur wurden hierfür innerhalb eines Kontextes erforscht, der die

›positionelle Superiorität‹ (positional superiority) Europas nie infrage stellte.«51

Kurz, Said entlarvt das Wissen Europas »über« den Orient als einen europäi-

schenMonolog, der innerhalb europäischer, interessengeleiteter Kontexte kohärent

ist. Damit fällt fortan der universale Anspruch jedweder »westlicher« Episteme. So

wie sich bei Fanon das metaphysische Subjekt »Europa« auflösen lassen musste,

so muss nun das erkenntnistheoretische Subjekt »Europa«, als Träger von »Wissen

über«, seine universell geglaubte Erkenntnisfähigkeit als kontextuell beschränkt,

konstruiert und interessenbasiert erkennen. Es hatte sich bei den kolonialen Epis-

temen um die Form eines Kohärenzwahrheitssystems gehandelt.

In foucaultscher Tradition stellt Said laut die Frage nach dem Zusammenhang

von Wissen und Macht. Diese Aufdeckung des »Monologs der Mächtigen« ist es,

was Saids Orientalism den Status eines »Gründungsmanifestes« der postkolonialen

Studien einbringt. Das argumentative System, wie Said es in Orientalism aufzeigt

und in dem eine dominierende Kultur eine andere Kultur repräsentiert, diskursiv

erschafft und die eigene Herrschaft über dieselbe damit legitimiert, steht von da

an für zahllose Analysen Pate.

4.1.3 Postkoloniale Geschichtsschreibung: Europa provinzialisieren

Dipesh Chakrabarty und Stuart Hall setzen sich vor allem unter historiographi-

schen Gesichtspunkten mit dem Problem des Eurozentrismus auseinander.

Hall versucht in dem Aufsatz The West and the Rest aufzuzeigen, dass die Ge-

schichte Europas faktisch eine Geschichte der Welt ist und als solche auch be-

schrieben werden sollte. Er will verdeutlichen, dass nicht nur Europäer:innen die

»Macher:innen« ihrer Geschichte sind, sondern ebenso die kolonisierten Länder

49 Ebd., S. 7.

50 Dhawan, Nikita undMaria doMar Castro Varela, Edward Said – Der orientalisierte Orient, in:

Dies. (Hg.), Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einführung, S. 29-54, hier S. 36.

51 Ebd., S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 189

und ihre Bevölkerungen Träger:innen und »Macher:innen« eben dieser »europäi-

schen« Geschichte sind. Hall ist auf Jamaika geboren und kommt 1951 mit einem

Stipendium nach London. Er schreibt ironisch:

»Menschenwie ich, die in den fünfziger Jahren nach England kamen, haben dort –

symbolisch gesprochen – seit Jahrhunderten gelebt. Ich kam nach Hause. Ich bin

der Zucker auf dem Boden der englischen Teetasse[: Ich bin] die Zuckerplantage,

die die Zähne von Generationen englischer Kinder ruinierte. Dann gibt es neben

mir Tausende andere, die der Tee in der Tasse selbst sind. Der lässt sich nämlich,

wie Siewissen, nicht in Lancashire anbauen. ImVereinigtenKönigreich gibt es kei-

ne einzige Teeplantage. Und doch steht die Tasse Tee symbolisch für die englische

Identität.«52

In seinem Beitrag The West and the Rest versucht Hall nun, die »Rolle von Gesell-

schaften außerhalb Europas beim Entstehungsprozess dessen, was heute Moderni-

tät genannt wird [Hervorh. im Orig]«,53 zu untersuchen. Hall fasst den »Westen«

in erster Linie als historische Bestimmung auf.54

»Mit ›Westen‹ meinen wir einen Gesellschaftstyp, der als entwickelt, industria-

lisiert, städtisch, kapitalistisch, säkularisiert und modern beschrieben wird. Sol-

che Gesellschaften entstanden in einer bestimmten historischen Periode – ver-

einfacht gesagt während des 16. Jahrhunderts, nach dem Ende des Mittelalters

und der Auflösung des Feudalismus. Sie waren das Ergebnis einer spezifischen

Konfiguration historischer Prozesse ökonomischer, politischer, sozialer und kul-

tureller Art. Heutzutage kann von jeder Gesellschaft mit diesen Charakteristika

gesagt werden, dass sie zum ›Westen‹ gehört, wo immer sie auch auf der Landkar-

te liegt. Die Bedeutung dieses Ausdrucks ist demzufolge praktisch identisch mit

der des Wortes ›modern‹ [Hervorh. C.E.].«55

Hall versteht unter dem Begriff des »Westens« also mehr oder weniger die histori-

sche Epoche der »Moderne«. In der europäischen Geschichtsschreibungwar es lan-

52 Hall, Stuart, Alte und neue Identitäten, alte und neue Ethnizitäten, in: Ders., Rassismus und

kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften, Bd. 2, Hamburg 2012, S. 66-87, hier S. 73f.

53 Hall, Stuart, Der Westen und der Rest: Diskurs und Macht, in: Ders., Rassismus und kulturelle

Identität. Ausgewählte Schriften, Bd. 2, Hamburg 2012, S. 137-179, hier S. 137.

54 Vgl. ebd., S. 138.

55 Ebd., S. 138. Zur geographischen Situation ergänzt Hall: »Es ist wahr, dass das, was wir […]

›den Westen‹ nennen, tatsächlich erst in Westeuropa entstand. Doch ›der Westen‹ ist nicht

mehr nur in Europa, und nicht ganz Europa ist ›der Westen‹«, ebd., S. 137. Beispielsweise ge-

höre »Osteuropa […] nicht (noch nicht? Noch nie?) richtig zum ›Westen‹, während die nicht in

Europa liegenden Vereinigten Staaten definitiv dazugehören. Nach technologischen Maß-

stäben ist Japan heute ›westlich‹ obwohl es auf unserer geistigen Landkarte so weit wie nur

möglich im ›Osten‹ liegt […].« Ebd., S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Philosophie der transnationalen Migration

ge selbstverständlich gewesen, die westliche Moderne als Maßstab von Geschichte

überhaupt zu setzen. Alle anderen Gesellschaften wurden an diesem Modell in ih-

rer »Entwicklung« bemessen. Vor allem im 19. Jahrhundert war die Auffassung ver-

breitet, dass Kulturen außerhalb Europas für das »Frühstadium« der Menschheit

stünden, während Europa das am weitesten entwickelte Stadium repräsentiere. Es

gab demnach »nur einen Weg zur Zivilisation und zur sozialen Entwicklung […].

Alle Gesellschaften [konnten] auf derselben Skala als früh oder spät, tiefer oder

höherstehend eingeordnet werden.«56 Diese Vorstellung einer einheitlichen Skala

schlägt sich bis heute in Begrifflichkeiten wie »Entwicklungsland« oder »interna-

tionale Entwicklungszusammenarbeit« (ehemals »Entwicklungshilfe«) nieder.

Hall konstatiert dagegen, dass der »Rest« der Welt grundlegend und unfreiwil-

lig zum Reichtum und Fortschritt Europas beigetragen hat. Für die Identitätsbil-

dung Europas sei der »Rest« außerdem von zentraler Bedeutung gewesen: Hall ver-

tritt die These, dass sich die europäisch-westliche Identität zu einem erheblichen

Teil auf die Begegnung mit den Kulturen des »Rests« und die dabei empfundene

Überlegenheit gründet. »Ohne den Rest […] wäre der Westen nicht fähig gewesen,

sich selbst als den Höhepunkt der Menschheitsgeschichte zu erkennen und darzu-

stellen.«57 Der Beitrag des »Rests« zu Europa sei jedoch jahrhundertelang ignoriert

worden:

»Die Aufklärung […] nahm an, dass die europäische Gesellschaft der fortschritt-

lichste Gesellschaftstyp der Erde und dass der europäische Mensch der Höhe-

punkt der menschlichen Errungenschaften war. Sie behandelte den Westen als

das Ergebnis von Kräften, die größtenteils im Inneren von Europas Geschichte und

Formierung lagen. Hier gehen wir jedoch davon aus, dass der Aufstieg des Wes-

tens auch eine globale Geschichte ist […]. DerWesten und der Restwurden zu zwei

Seiten einer Medaille.«58

Hall legt Wert darauf, welche Arbeitsleistung der »Rest« der Welt zum Aufstieg des

»Westens« beigetragen hat. Ohne das Gold und Silber aus den Südamerikanischen

Kolonien und ohne die unbezahlte Arbeit der Sklaven auf den Baumwoll- und Zu-

ckerplantagen wäre der »Westen« ökonomisch und politisch nicht zu dem gewor-

den, was er ist. Europa hat sein »hohes Entwicklungsstadium« nicht aus eigener

Kraft erreicht, im Gegenteil: Grund für den Reichtum Europas sind millionenfache

Ausbeutungs- und Unterdrückungsverhältnisse. Des Weiteren ist es Hall wichtig,

dass sich Europa seine eigene Identität erst im Gegenüber zu anderen Kulturen

aufgebaut hat. Die Begegnungen finden aber unter ungleichen Bedingungen statt.

56 Hall, Stuart, Der Westen und der Rest, S. 172.

57 Ebd., S. 174.

58 Ebd., S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 191

»Die Europäer hatten Völker ausmanövriert, ausgetrickst und (auch im Schießen)

übertroffen, die weder den Wunsch hatten, ›erforscht‹, noch das Bedürfnis, ›ent-

deckt‹, noch das Verlangen danach, ›ausgebeutet‹ zu werden. Die Europäer stan-

den den Anderen in der Position der beherrschenden Macht gegenüber. Dies be-

einflusste das, was sie sahen, und wie sie es sahen, genauso wie das, was sie nicht

sahen.«59

Dass die Europäer den Völkern der anderen Erdteile letzten Endes vor allem mi-

litärisch überlegen gegenübertreten, bestimmt ihre Interpretationen der Kulturen

der »Anderen«. Der Westen ist von vornherein von seiner Überlegenheit überzeugt

und hat daher gar keinen Bedarfmehr, dem »Rest« zuzuhören. Aus kolonisierender

Sicht ist klar, dass eine Entwicklungsskala vorherrscht, deren oberste Spitze Eu-

ropa bildet. Diese überlegene Position prägt die gesamte Sicht des »Westens« auf

die Welt bis heute (auch wenn ein Umdenken stattgefunden hat und noch stattfin-

det). Europa begnügt sich bei der Kolonisierung nicht damit, sich selbst in einem

neuen Lichte zu beschreiben, sondern beschreibt und erklärt mit den eigenen Ka-

tegorien auch umfangreich den »Rest« (Said). »Europa [brachte] der Neuen Welt

seine eigenen kulturellen Kategorien, Sprechweisen, Bilder und Vorstellungen, um

sie zu beschreiben und darzustellen.«60 Der unausgesprochene universelle Maß-

stab desWestens, seine Begrifflichkeiten, Kategorien und Episteme, greifen in den

»Rest der Welt« ein. Dabei wird vonseiten des Westens nie infrage gestellt, ob die

Begrifflichkeiten adäquat sind.Wie durch Saids Kritik schon deutlich wurde, kann

die Beschreibung derWelt aus westlicher Perspektive zwar durchaus eine kohären-

te Beschreibung darstellen – aber sie ist eben nicht mehr als ein Kohärenzsystem,

das nur Aussagen produzieren kann, die ihre Wertigkeit aus systeminternen Pa-

rametern beziehen. Zu diesen Parametern gehören unter anderem politische und

ökonomische Interessen.

Für Hall ist es wichtig, den Beitrag all derer, die nicht zum »Westen« zählen,

zum Aufbau eben dieses »Westens« zu würdigen. Europa hat nicht aus eigener

Kraft den Reichtum und Status erlangt, den es innehat. Die »Macher:innen« der

Westeuropäischen Geschichte sind auch Teepflückerinnen in Indien, Sklaven in

Mittel- und Nordamerika und Goldminenarbeiter in Südamerika. Wie Fanon ist

auch Hall stark von Marx’ Denken beeinflusst. Mit Marx könnte gesagt werden,

dass Hall in The West and the Rest versucht, die »wahren« oder »wirklichen« Trä-

ger:innen der Geschichte zu ihrer Anerkennung kommen zu lassen.

Dem epistemologischen und historiographischen Vorsprung Europas stellt Di-

pesh Chakrabarty seinen Versuch entgegen, »Europa zu provinzialisieren«.61 Cha-

59 Ebd., S. 154.

60 Ebd., S. 153.

61 Chakrabarty, Dipesh, Europa provinzialisieren: Postkolonialität unddie Kritik der Geschichte,

in: Conrad, Sebastian, Shalini Randeria und Regina Römhild (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Philosophie der transnationalen Migration

krabarty stellt fest, dass in den akademischen Diskursen der Geschichtswissen-

schaften eine Asymmetrie herrscht. Forschende aus der Dritten Welt fühlten sich

verpflichtet, die europäische Geschichtsschreibung zu berücksichtigen, wohinge-

gen die historische Forschung aus Europa ihrerseits keine Notwendigkeit erkennen

ließe, dies umgekehrt auch zu tun.Die »Großen« des Fachs seien zudem zumindest

in ihrer kulturellen Prägung stets ›europäisch‹. Sie könnten ihre Werke in relativer

Unkenntnis nichtwestlicher Geschichten verfassen, ohne dass die wissenschaftli-

che Qualität ihrer Arbeit beeinträchtigt würde; umgekehrt sei dies ein Ding der

Unmöglichkeit.62 Chakrabarty stellt folgende Diagnose:

»Im akademischen Diskurs über Geschichte – das heißt ›Geschichte‹ als Diskurs,

der in der institutionellen Arenen der Universität produziert wird – ist ›Europa‹

immer noch das souveräne, theoretische Subjekt aller Geschichten einschließlich

derjenigen, die wir als ›indisch‹, ›chinesisch‹ oder ›kenianisch‹ bezeichnen. In ei-

gentümlicher Weise haben alle diese anderen Geschichten die Tendenz, sich in

Variationen einerMeistererzählung zu verwandeln, dieman ›Geschichte Europas‹

nennen könnte.«63

Chakrabarty geht es um die »Herrschaft ›Europas‹ als Subjekt aller Geschichte«64

sowie um die theoretischen Bedingungen und Implikationen dieses Sachverhalts.

Ginge man von einer universalen Vernunft und von Geschichte als eine »Entel-

echie« eben dieser aus, könnte man antworten:65 »Nur ›Europa‹, so würde die Ar-

gumentation wohl lauten, ist theoretisch (das heißt kategorial, auf der Ebene der

grundlegenden Kategorien, die das historische Denken prägen) erkennbar; alle an-

deren Geschichten sind Gegenstand der empirischen Forschung, die einem theo-

retischen Skelett, welches substanziell ›Europa‹ ist, Fleisch und Blut verleiht.«66

In dieser epistemologischen Arbeitsteilung entspräche europäische Geschichte der

»Form«, dem »Geist«, dem »Logos« oder Adäquatem; außereuropäische Geschich-

te entspräche dem Inhalt, dem Beispiel, dem Einzelfall oder dem bloßen »Leben«

(bios).

Dazu kann ergänzt werden, wie der aus dem Senegal stammende und an der

Columbia University in New York unterrichtende Philosoph Souleymane Bachir

Diagne den geschichtsphilosophischen Zusammenhang in einem Vortrag unter

dem Titel »Decolonizing the History of Philosophy« im Oktober 2017 in Halle auf-

fasst: »African philosophers, when they start their career […], their first exercise

Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M./New York

2013 (zuerst 2002), S. 134-161.

62 Vgl. Chakrabarty, Dipesh, Europa provinzialisieren, S. 134.

63 Ebd.

64 Ebd., S. 135.

65 Ebd.

66 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 193

is to go after Hegel and his lectures of history of philosophy.«67 Hegels Denken

gibt nach Diagne das philosophische Paradigma des epistemologischen und his-

torischen Eurozentrismus ab. Auch Chakrabartys Kritik am Eurozentrismus ent-

spricht argumentativ in vielerlei Hinsicht einer »Hegelkritik ohne Hegel«. Die Par-

allele zu Marx’ Hegelkritik war auch bei den postkolonialen Denkern Fanon und

Hall bereits deutlich geworden.

Chakrabarty fährt fort: »Das alltägliche Paradox der Sozialwissenschaften in

der Dritten Welt besteht darin, dass wir diese Theorien ungeachtet ihrer Unkennt-

nis ›unserer‹ Erfahrungen für das Verständnis unserer Gesellschaften [dennoch]

außerordentlich nützlich finden.«68 Wie kommt es dazu? Handelt es sich doch

um universal gültige Begriffe? Wenn ja, wie können diese von einer postkolonia-

len Trägerschaft angeeignet werden, ohne dabei wieder bloß eine – mangelhafte

– Kopie der europäischen Muster-Geschichte zu verkörpern? Wenn nein, welche

(normativen) Begrifflichkeiten könnten an die Stelle der vor allem politisch wichti-

gen Begriffe der Aufklärung, wie z.B. Freiheit oder Gleichheit, treten? Mit seinem

Projekt »Europa provinzialisieren« macht Chakrabarty einen Vorschlag: Es soll ein

»Bündnisprojekt[…] zwischen den herrschenden metropolitanen Geschichten und

den subalternen Vergangenheiten der Peripherie« werden.69 Europa zu provinzia-

lisieren hieße

»keine simple und pauschale Ablehnung vonModerne, liberalenWerten, Ansprü-

chen auf universale Gültigkeit, Naturwissenschaft, Vernunft, große Erzählungen,

totalisierenden Erklärungen und dergleichen […]. Das Projekt ›Europa provinziali-

sieren‹ kann daher kein Projekt eines ›kulturellen Relativismus‹ sein. Es kann nicht

aus der Haltung hervorgehen, dass Vernunft, Wissenschaft und der Anspruch auf

Universalität, die dazu beitragen, Europa als das Moderne zu definieren, einfach

›kulturspezifisch‹ sind und daher nur den europäischen Kulturen angehören.«70

Das Projekt, Europa zu provinzialisieren, bedeutet nach Chakrabarty weder, in

kulturellen Relativismus zu verfallen, noch, die Werte und Errungenschaften der

»Moderne« abzulehnen. Europa zu provinzialisieren sei »kein Programm für ei-

ne simple Zurückweisung der Moderne, was in vielen Situationen politisch selbst-

mörderisch wäre.«71 Es müsse aber ein neuer Umgang mit der »Meistererzählung«

gefunden werden. Außerdem lohne sich der Versuch, die normative und politische

67 Diagne, Souleymane Bachir, Decolonizing the History of Philosophy, Vortrag an der Universität

Halle am 26.10.2017, Zitat im angegebenen Video ca. bei Minute 18.

68 Chakrabarty, Dipesh, Europa provinzialisieren, S. 135.

69 Ebd., S. 154.

70 Ebd., S. 155.

71 Ebd., S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Philosophie der transnationalen Migration

Gültigkeit bestimmter Werte – zum Beispiel Freiheit oder politische Selbstbestim-

mung – in ihrer komplexen geistesgeschichtlichen Genese genauer zu beleuchten,

ohne dabei ihren politischen Anspruch aufzugeben:

»Das Projekt ›Europa provinzialisieren‹ muss eine Reihe weiterer Gesichtspunkte

mit einbeziehen: (a) das Eingeständnis, dass bereits Europas Aneignung des Ad-

jektivs ›modern‹ ein Stück globale Geschichte ist, von der die Geschichte des euro-

päischen Imperiums einen untrennbaren Teil bildet, und (b) die Einsicht, dass die-

se Gleichsetzung einer bestimmten Version von Europa mit der ›Moderne‹ nicht

allein das Werk von Europäern ist […]. Es geht darum, in die Geschichte der Mo-

derne die Ambivalenzen, die Widersprüche, die Gewaltanwendung und die Tra-

gödien und Ironien einzuschreiben, die sie begleiten. Dass die Rhetorik und die

Ansprüche von (bürgerlicher) Gleichheit, von Bürgerrechten oder von Selbstbe-

stimmung durch einen souveränen Nationalstaat in vielen Fällen marginale ge-

sellschaftliche Gruppen in ihren Kämpfen gestärkt haben, ist nicht zu leugnen.

Was jedoch in den Geschichtsdarstellungen – die (und sei es implizit) die Ankunft

des modernen Staates und die Idee der Staatsbürgerschaft verherrlichen – effek-

tiv heruntergespielt wird, sind die Repressionen und die Gewalttätigkeit, die für

den Sieg des Modernen ebenso wichtig sind wie die Überzeugungskraft seiner

rhetorischen Strategien.«72

Ähnlich wie Hall versucht aufzuzeigen, dass am Aufbau der Moderne Europas zu

nicht unerheblichen Teilen versklavte Arbeitskräfte auf allen Kontinenten betei-

ligt waren, fordert Chakrabarty einen viel stärkeren Fokus auf die Kontexte, in de-

nen sich die Werte und Institutionen der Aufklärung und Moderne entwickelt ha-

ben. Dabei sollen die zahllosen Widersprüchlichkeiten, Ausbeutungsverhältnisse,

Machtkämpfe und Verluste in ihrer konstitutiven Rolle für die Emanzipationsbe-

wegungen der Moderne anerkannt werden. Zu versuchen, die Zerstörungen und

»Kollateralschäden« des »Fortschritts« als für den »Fortschritt« konstitutiv mit ein-

zubeziehen, will Chakrabarty auch als akademische Methode der Historiographie

umsetzen:

»Ich fordere eine Geschichte, die bereits in der Struktur ihrer narrativen Formen

ihre eigenen repressiven Strategien und Praktiken bewusst sichtbarmacht […]. Ei-

ne Geschichte, die das Unmögliche versuchen wird: Ihrem eigenen Tod ins Auge

blicken, indem sie dem nachspürt, was allen Bemühungen um Übersetzung über

dieGrenzen kultureller und anderer semiotischer Systemehinwegwidersteht und

sich ihnen entzieht, sodass sich die Welt noch einmal als radikal heterogen vor-

stellen lässt.«73

72 Ebd., S. 155f.

73 Ebd., S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 195

Nach Chakrabarty ist eine Geschichtsschreibung erforderlich, die ihre eigene Nar-

ration immer schon als eine mögliche Selektion bestimmter Sachverhalte mit re-

flektiert und sichtbar zu machen im Stande ist. Es müsste sich um eine Form des

Geschichte-Schreibens handeln, bei der die artikulierte »Geschichte« prekär und

kontingent fixiert ist. Eine Geschichte, die allem, was sich ihr entzieht und sie

aber trotzdem bedingt, in irgendeiner Form Platz einräumt: »Eine Geschichte, die

ihrem eigenen Tod ins Auge blickt.« Dem würde eine radikal heterogene Ontologie

zugrunde liegen müssen. Chakrabarty bezweifelt an dieser Stelle, dass eine solche

Geschichtsschreibung in akademischem Rahmen möglich sei.74 »Das Projekt der

Provinzialisierung Europas [muss] in sich selbst seine eigeneUnmöglichkeit erken-

nen. Es zielt daher auf eine Geschichte, die diese Politik der Verzweiflung verkör-

pert.«75 Da in einem akademischen Diskurs bestimmte Begriffe erforderlich sind,

auf die Bezug genommen werden kann, ohne dass alles in einer radikalen Hetero-

genität aufgeht, erfordert das Projekt der Geschichtsschreibung eine Art Kompass,

mithilfe dessen eine Orientierung in der radikalen Heterogenität der Welt möglich

sein könnte. Chakrabarty nennt dies eine »Politik der Verzweiflung«.

Meiner Auffassung nach kann aus einer radikalen Heterogenität nur sinnvoll

geschöpft werden, wenn ein Ethos im Spiel ist. Nach Chakrabarty war der Zweck

der modernen Geschichtsschreibung bisher der, »den Nationalstaat als die wün-

schenswerteste Form politischer Gemeinschaft zu universalisieren [oder zu plau-

sibilisieren, C.E.].«76 Es lag also auch der »alten« Form der Geschichtsschreibung

ein Ethos zugrunde. Die akademischen Geschichtswissenschaften weltweit müs-

sen sich also der Frage nach ihrer Haltung stellen.

»Die Aufgabe wird [zum Beispiel] darin bestehen, sich mit Ideen auseinanderzu-

setzen, die den modernen Staat und die dazugehörigen Institutionen legitimie-

ren, um so diejenigen Kategorien, deren globale Gültigkeit nicht mehr für selbst-

verständlich genommen werden kann, erneut zum Gegenstand der Politischen

Philosophie zu machen.«77

Historiographie gehört damit zu den Aufgaben der Politischen Philosophie. Euro-

pa zu provinzialisieren bedeutet demnach, Europa von seinem geschichtstheoreti-

schen Posten zu entlassen und neue historiographische Bündnisse zu ermöglichen

und zu suchen. Dabei kann nicht ohne Kompass verfahren werden: Eine zentrale

Rolle spielt dabei die Reflexion auf politische Ideen und Begriffe in der Politischen

Philosophie.

74 Vgl. ebd.

75 Ebd., S. 158.

76 Ebd., S. 153.

77 Ebd., S. 157.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Philosophie der transnationalen Migration

4.1.4 Zusammenfassung

Frantz Fanon legt eine politische und metaphysikkritische Theorie der Dekoloni-

sierung vor. Zuvor hatten sich die Kolonialherren quasi selbst die Position des un-

bewegten Bewegers zugewiesen: Sie waren die »Schöpfer« der Kolonisierten Län-

der. Das Verhältnis zwischen Kolonialherren und Kolonien entsprach in kolonialer

Metaphysik einem Akt-Potenz-Verhältnis. Fanon entlarvt diese koloniale Setzung.

In seiner Kritik gehen im Anschluss an Marx’ Denken das epistemologisch-philo-

sophische und das politische Ziel Hand in Hand: Das Ziel ist das Ende der poli-

tischen und epistemologischen Fremdherrschaft bzw. Unwahrheit. Die Wahrheit,

die der kolonialen Unwahrheit entgegentritt, tritt in Gestalt des Kolonisierten, dass

er ein Mensch ist, auf. Dieses Wissen ist im Grunde ein Wissen a priori, denn erfah-

ren hat der Kolonisierte eine Behandlung als Tier. Mit diesem Wissen ist es nach

Fanon unmöglich, eine praktische Umsetzung dieser Wahrheit nicht anzustreben.

Daher muss der politische Kampf gegen den Kolonialismus notwendig einsetzen.

Die Kolonisierten schwingen sich in eine theoretische und praktische Subjektpo-

sition und fordern diese ein. Diese »absolute Umwälzung« kann sich nach Fanon

nicht als »Übereinkunft« oder »Glücksfall« und auch nicht als bloße Umkehrung

der Herrschaftsverhältnisse vollziehen, sondern die Gesamtsituation muss transfor-

miert werden. Das Ziel ist »der neue Mensch«, ein bisher auch in Europa noch nicht

real existierender Mensch frei von Fremdherrschaft.

Edward Said stößt im Rahmen seiner Analysen auf einen grundlegenden ko-

lonialen ontologischen Fehlschluss: Der Kolonialherr denkt, dass etwas so und so

sei, ergo ist es so und so. Das Wissen über etwas sei dasjenige. In diesem Mus-

ter konstruiert sich das ganze Phänomen des Orientalismus. Saids zentrale These

lautet, dass es sich beim okzidentalen »Wissen« über den Orient um einen Mono-

log des Okzidents handelt, der seinen Sinn allein aus innerokzidentalen Kontexten

gewinnt. Es handelt sich um eine große Kohärenzwahrheit: Die Kriterien dafür, ob

es sich um wahre oder falsche Aussagen über den Orient handelt, stammen zu

hundert Prozent aus dem westlichen Diskurs selbst. Innerhalb dieses Monologs

kann also beispielsweise die europäische Dominanz legitimiert werden. Mit Saids

grundlegender Kritik entfällt der Automatismus eines universalen Anspruchswest-

licher Episteme. Said hatmit seinemOrientalismus-Begriff dazu beigetragen, dass

argumentativer Universalismus seither grundsätzlich unter Rechtfertigungsdruck

steht.

Stuart Hall versteht den »Westen« als Synonym für das, was als Moderne be-

zeichnet wird. Er stellt die Frage, wer die Moderne eigentlich machte. Wer war Ak-

teur:in? Wer arbeitete für den »Fortschritt«? Er versucht, die Geschichte der Mo-

derne als globale Geschichte zu schreiben. Man könnte sagen, er entsubjektiviert

Europa historisch: Die europäische Geschichte sei nicht von Europäer:innen , son-

dern von der Welt gemacht – von versklavten und kolonisierten Menschen bzw.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 197

Arbeitskräften weltweit. Dabei trugen diese nicht nur durch ihre Arbeit zur Mo-

derne bei, sondern sind darüber hinaus konstitutiv für die Entwicklung des euro-

päischen Selbstbewusstseins und der europäischen Identität. Der Aufstieg und die

kulturelle Herausbildung des Westens sind global bedingt und müssen daher auch

in ihrem globalen Kontext beschrieben werden.

Es lässt sich bei Hall schwer sagen, ob er dem entsubjektivierten Europa nun

ein neues historisches Subjekt entgegensetzen möchte, oder ob er eine logische

Subjektivität generell ablehnt. Auch Said geht in Orientalismus nicht über die ne-

gative Kritik am okzidentalen Konstruktivismus hinaus, was an der diskursanaly-

tischen Methode liegen mag. Hierin unterscheiden sich Said und Hall von Fanon,

bei dem eine epistemologisch und politisch neue Subjektivität eingefordert wird.

Auch Dipesh Chakrabarty kritisiert, dass Europa das theoretische Subjekt al-

ler Geschichte geblieben ist. Er möchte versuchen, Europa historiographisch zu

provinzialisieren. Bei diesem Projekt soll es nicht darum gehen, Errungenschaf-

ten der »Moderne« zurückzuweisen. Vielmehr soll erstens eine Kritik derjenigen

Geschichtsschreibung formuliert werden, die sich am theoretischen Modell Euro-

pas orientiert oder gar eine europäische (Geistes-)Geschichte als Entelechie eines

universellen Geistes hypostasiert (Hegel). Zweitens geht es ähnlich wie bei Hall

darum, die »europäische Geschichte« im globalen Kontext zu betrachten und bis-

her vernachlässigte Akteur:innen,Verluste,Unterdrückungs- und Ausbeutungsver-

hältnisse, die für die »Moderne« genauso konstitutiv wie die Artikulation »gro-

ßer Werte« waren, in die Erzählung mit einzuschreiben. Eine Geschichtsschrei-

bung, die Europa zu provinzialisieren versucht, kann von keinem theoretischen

Standard-Modell mehr ausgehen, sondern muss methodisch und ontologisch eine

radikale Heterogenität annehmen. Chakrabarty bezweifelt, dass dies allein in aka-

demischem Rahmen zu realisieren ist. Für Chakrabarty wird Historiographie an

diesem Punkt deshalb auch zu einem Projekt der Politischen Philosophie, bei dem

die Kategorien des modernen (National-)Staates einer erneuten Prüfung unterzo-

gen werden sollen.

Europa zu provinzialisieren heißt im Anschluss daran, Europa von seinem

theoretischen Posten zu entlassen.Was mit seinen Hinterlassenschaften passieren

soll, ist noch unklar; eine erste Sichtung müsste in der Politischen Philosophie

erfolgen.

4.2 Die Erfindung der Nation

Im Nachwort zur deutschen Neuausgabe von 1996 schreibt Benedict Anderson, in

Die Erfindung der Nation (im englischen Original von 1983 Imagined Communities) ver-

suche er, sich auf eine Weise mit dem Phänomen des Nationalismus auseinan-

derzusetzen, bei der Nationalismus weniger als eine politische Ideologie, als viel-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Philosophie der transnationalen Migration

mehr eine »Form des In-der-Welt-Seins, der wir alle unterworfen sind«, begriffen

werde.78 Er fasst Nationen als »vorgestellte Gemeinschaften« (»Imagined Commu-

nities«) auf. Die »Nation« sei

»eine vorgestellte politische Gemeinschaft – vorgestellt als begrenzt und souve-

rän. Vorgestellt ist sie deswegen, weil die Mitglieder selbst der kleinsten Nation

die meisten anderen niemals kennen, ihnen begegnen oder auch nur von ihnen

hören werden, aber im Kopf eines jeden die Vorstellung ihrer Gemeinschaft exis-

tiert […].

Die Nation wird als begrenzt vorgestellt, weil selbst die größte von ihnen mit viel-

leicht einerMilliardeMenschen in genau bestimmten, wenn auch variablen Gren-

zen lebt, jenseits derer andere Nationen liegen. Keine Nation setzt sich mit der

Menschheit gleich. Selbst die glühendsten Nationalisten träumen nicht von dem

Tag, da alle Mitglieder der menschlichen Rasse ihrer Nation angehören werden

– anders als es in vergangenen Zeiten den Christen möglich war, von einem ganz

und gar ›christlichen‹ Planeten zu träumen.

Die Nation wird als souverän vorgestellt, weil ihr Begriff in einer Zeit geboren wur-

de, als Aufklärung und Revolution die Legitimität der als von Gottes Gnaden ge-

dachten hierarchisch-dynastischen Reiche zerstörten […]. Deshalb träumen Na-

tionen davon, frei zu sein und dies unmittelbar – wenn auch unter Gott. Maßstab

und Symbol dieser Freiheit ist der souveräne Staat.

Schließlich wird die Nation als Gemeinschaft vorgestellt, weil sie, unabhängig von

realer Ungleichheit und Ausbeutung, als ›kameradschaftlicher‹ Verbund von Glei-

chen verstanden wird. Es war diese Brüderlichkeit, die es in den letzten zwei Jahr-

hunderten möglich gemacht hat, daß Millionen von Menschen für so begrenz-

te Vorstellungen weniger getötet haben als vielmehr bereitwillig gestorben sind

[Hervorh. im Orig.].«79

Nationen sind demnach begrenzt und souverän vorgestellte, politische Gemein-

schaften. Weil ihre Mitglieder sich untereinander niemals persönlich alle kennen

können, ein jedesMitglied sich aber diese Gemeinschaft trotzdem vorstellt, spricht

Anderson von »vorgestellten Gemeinschaften«. Diese Gemeinschaften sind stets

durch ihre Umgrenzungen – die variabel sein können – definiert. Die Migrati-

onssoziologie bezeichnet dies als »Container-Modell« (vgl. Kap. 2). Jede »Nation«,

jede so vorgestellte Gemeinschaft, hat also notwendigerweise Grenzen. Die Vor-

stellung der Nation konnte außerdem der fragwürdig gewordenen Legitimität der

feudalen Herrschaftssysteme ein Souveränitätsmodell entgegenstellen. Daher ist

die Vorstellung der Nation stets mit dem Gedanken der Souveränität der wie auch

78 Anderson, Benedict,Die Erfindung derNation.Zur Karriere eines erfolgreichen Konzepts, Frankfurt

a.M. 1996, S. 209.

79 Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 15ff.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 199

immer zusammengesetzten Bevölkerung verbunden. Schließlich ist es ein kulturell

bemerkenswertes Phänomen, dass das nationale Modell offenbar in der Lage war,

ein solch starkes Zusammengehörigkeitsgefühl zu vermitteln, dass Mitglieder be-

reit waren, für das Projekt in den Tod zu gehen. Anderson sieht diesen Zusammen-

hang darin begründet, dass sich der Einzelne über diese vorgestellte Gemeinschaft

mit Vergangenheit und Zukunft verbunden fühlen konnte und der Auffassung sein

konnte, er sei Teil eines nationalen Projektes, das größer undwichtiger als sein ein-

zelnes Leben sei. Das Projekt der Nation strebe in dieser Vorstellung in die Zukunft

oder sogar in die Unsterblichkeit.80

Dazu kommen nach Anderson drei auffallende Paradoxa: Erstens stehe der ob-

jektiven Neuheit von Nationen aus dem Blickwinkel der Historie das subjektive Al-

ter der Nationalist:innen gegenüber. Dieser Widerspruch sei vonseiten Letzteren

oft in die Metapher des (womöglich jahrhundertelangen) »Schlafes« und schluss-

endlichen »Erwachens der Nation« in eine Erzählung gegossen worden.81 Zwei-

tens stehe der formalen Universalität von Nationalität als soziokulturellem Begriff

– in der modernen Welt kann, sollte und wird jedes Individuum eine Nationali-

tät »haben« – die Besonderheit und »Einzigartigkeit« ihrer jeweiligen Ausprägun-

gen (»marokkanisch«, »griechisch«, »kasachisch« etc.) gegenüber.82 Drittens stehe

schließlich der politischenMacht des Nationalismus seine »philosophische Armut«

gegenüber.83 Damit ist gemeint, dass es die große ›Theorie desNationalismus‹ zwar

nicht gibt,84 aber sich das Modell in der politischen Praxis trotzdem in einer be-

stimmten Epoche weltweit durchsetzen konnte.

Anderson geht den sozialen, kulturellen, wirtschaftlichen und politischen Ur-

sachen dieser ›Erfindung der Nation‹ und den Bedingungen ihrer politischen Ver-

breitung im 18. bis 20. Jahrhundert nach. In den durch die Erfindung des Buch-

drucks ermöglichten neuen Druckmedien Zeitung und Roman sieht er die erste

Vermittlungsform dieser vorgestellten Gemeinschaft. »Roman und Zeitung […] lie-

ferten die technischen Mittel, d.h. die Repräsentationsmöglichkeiten für das Be-

wußtsein von Nation«.85 Zum einen wird dem einzelnen Leser suggeriert, mit ihm

läse quasi täglich eine ihm persönlich unbekannte, aber durch die gleichenThemen

vertraute Gruppe mit. Das schaffte die Vorstellung einer Gemeinschaft, die über

80 Vgl. ebd., S. 20, 200ff.

81 Vgl. ebd., S. 14, 195ff.

82 Vgl. ebd., S. 14f.

83 Ebd., S. 15.

84 Es gibt natürlich nationalistische Theorien sowie (nationalistische) Sozialtheorien. Was An-

derson meint ist die aus seiner Sicht auffallende Leere des Begriffs der Nation und seine on-

tologische Unschärfe. Wie oben in Kap. 1.1 bereits beschrieben, handelt es sich bei »Nation«

bis zur Zeit der Französischen Revolution um einen Relationsbegriff, dessen Bedeutung nur

im jeweiligen Kontext erschließbar war.

85 Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Philosophie der transnationalen Migration

direkte Kontakte hinausgeht, aber trotzdem zur gleichen Zeit von den gleichen Kontex-

ten betroffen ist: die »Nation«. Diese Gleichzeitigkeit des Betroffenseins geht nach

Anderson einhermit einem anWalter Benjamin angelehntes neues Zeitverständnis

der »homogenen und leeren Zeit«,86 das sich in der Neuzeit und Moderne ausge-

prägt habe.

»Das Datum am Kopf der Zeitung, als ihr allerwichtigstes Emblem, stellt die we-

sentliche Beziehung her – das ständige Vorwärtsschreiten einer ›homogenen und

leeren Zeit‹. Innerhalb dieser Zeit schreitet die Welt unaufhaltsam weiter: Wenn

Mali nach zwei Tagen, in denenReportagen über die dortigeHungersnot gebracht

wurden, fürMonate von den Seiten der New York Times verschwindet, denken die

Leser keinen Augenblick, Mali sei verschwunden oder alle Einwohner seien ver-

hungert. Die romanartige [damit ist die Suggestion der Gleichzeitigkeit gemeint]

Aufmachung der Zeitung gibt ihnen die Gewißheit, daß es mit dem ›Akteur‹ Mali

irgendwie weiter geht und er auf sein nächstes Auftauchen in der Handlung war-

tet […]. Indem der Zeitungsleser [außerdem] beobachtet, wie exakte Duplikate

seiner Zeitung in der U-Bahn, beim Friseur, in seiner Nachbarschaft konsumiert

werden, erhält er ununterbrochen die Gewißheit, daß die vorgestellte Welt sicht-

bar im Alltagsleben verwurzelt ist.«87

Roman und Zeitung etablieren eine neue Auffassung von Zeit. Es handelt sich um

eine Zeit, die an sich »leer« ist und mit Ereignissen, Taten und Entwicklungen an-

gefüllt wird. Diese »leere und homogene« Zeit teilen alle. Sie ist universal, absolut

und überall genau gleich. Dadurch, dass alle diese Zeit teilen, wird eine geteilte

Wirklichkeit geschaffen. Für die Leser:innen der Zeitungen ist vollkommen klar,

dass die Informationen, die sie mit anderen teilen, die bestehende Wirklichkeit

abbilden. Dabei wird »jenes bemerkenswerte Vertrauen in eine anonyme Gemein-

schaft, welches das untrügliche Kennzeichen moderner Nationen ist«, erzeugt.88

Dieser Vorstellung der nationalenGemeinschaft liegt das Vertrauen zugrunde, dass

alle an der gleichen geteilten Wirklichkeit teilhaben.89

Verstärkt durch den Buchdruck, durch die Reformation und den Protestantis-

mus, durch den Aufstieg des Handel treibenden Bürgertums und durch den euro-

86 Ebd., S. 33.

87 Ebd., S. 40.

88 Ebd., S. 42.

89 Diese These Andersons aus den 1980er Jahren ist aus heutiger Sicht bemerkenswert, denn

es stellt sich mit der neuen Kommunikationsform des Internets und einer damit einherge-

henden generellen Krise der Printmedien tatsächlich heraus, dass die Zahl derer, die eine

journalistische Abbildung der »Wirklichkeit« anzweifeln, zugenommen hat. Das »Vertrauen

in eine anonyme Gemeinschaft«, das Anderson für die Herausbildung der ›vorgestellten Ge-

meinschaft‹ konstatiert, sind die Medien zu erzeugen offenbar nicht mehr in demMaße wie

zuvor in der Lage.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 201

paweiten Ausbau der noch feudalen Verwaltungssysteme geht dieser geschaffenen

»Medienwirklichkeit« in Europa die Emanzipation der Landessprachen voraus. La-

tein verliert an Bedeutung, Kommunikation und Literatur in den Landessprachen

nehmen zwischen 1500 und 1850 kontinuierlich zu.90 Dabei gewinnen einzelne

Sprachen als Schrift- und später Verwaltungssprachen an Bedeutung, während an-

dere »Dialekt« bleiben. Diese Schriftsprachen setzen in Europa später die Maßstä-

be bei der »Nationenbildung«.91 Auf den kolonisierten Kontinenten hingegen stim-

men Schrift- und Verwaltungssprachen mit einer Erzählung von nationaler Kultur

nie überein.

»Während heute nahezu alle modernen Nationen […] ›nationale Schriftsprachen‹

besitzen, muß eine Vielzahl von ihnen ihre Sprache entweder mit anderen teilen,

oder es gebraucht nur ein geringer Teil der Bevölkerung die Nationalsprache in

der Unterhaltung oder auf dem Papier […]. Die konkrete Gestalt heutiger Natio-

nalstaaten stimmt nie genau mit der Reichweite einzelner Schriftsprachen über-

ein.«92

Anderson stellt dar, wie die ersten Nationalbewegungen auf dem amerikanischen

Kontinent zustande kommen. Das Paradox ist, dass die ersten Nationen dort im

Grunde in kolonial-transnationalen und migrantischen Kontexten entstehen, zum

Teil noch bevor in Europa die Französische Revolution stattfindet. In seiner Ana-

lyse kommt Anderson zu dem Schluss, dass die Großgrundbesitzer und Verwalter

europäischer Herkunft in den Kolonien Nord-, Mittel- und Südamerikas schlicht

und ergreifend keinen Sinn in der politischen und ökonomischen Verpflichtung

gegenüber den Mutterländern gesehen hätten. Einerseits war ihnen eine Karrie-

re in Europa oder in der höchsten Kolonialverwaltung aufgrund ihrer Geburt auf

dem neuen Kontinent versagt. Aus Angst vor Aufständen unter den Sklaven und

der noch verbliebenen indigenen Bevölkerung haben sie zudem ein starkes indi-

viduelles ökonomisches Interesse daran, im Land eine »Gemeinschaft« zu prokla-

mieren.93 Dabei spielen die Medien eine zentrale Rolle. Auf dem amerikanischen

Kontinent entstehen die ersten unabhängigen »Nationen« auf jeden Fall ohne eth-

nische, sprachliche oder anderweitige kulturelle »Grundlagen«. Es handelt sich um

»Nationen« gemischter ethnischer Herkunft dreier Kontinente und zahlloser Spra-

chen. Dass die europäischen Sprachen sich als Verwaltungssprachen durchsetzen,

ist keine Überraschung in Anbetracht der Tatsache, dass die europäischen Sied-

ler:innen sowie die Kolonialherren die militärische, politische und ökonomische

Macht besitzen.

90 Vgl. Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 45ff.

91 Vgl. ebd., S. 50ff.

92 Ebd., S. 53.

93 Vgl. ebd., S. 64ff.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Philosophie der transnationalen Migration

In Europa wird die Idee der selbstbestimmten Nationmit der Sprache und Kul-

tur des »Volkes« begründet.94 Die amerikanische Unabhängigkeit war mehr oder

weniger mit dem Argument begründet worden, dass alle Menschen dazu fähig

seien, sich selbst zu regieren. In Europa hingegen müssen die bürgerlichen und

demokratischen Kräfte gegen die noch herrschenden adligen Schichten »stärkere

Argumente« vorbringen. Die vorgestellte nationale Gemeinschaft entwickelt sich

deshalb stark im Kontext der verschiedenen Landessprachen. Es wird in der Zeit

um 1800 herum Sprachforschung betrieben, Volksdichtung gesammelt, Gramma-

tik erforscht und Wörterbücher werden erstellt. Auch hier spielen nach Andersson

dann die Printmedien und das neue Zeitverständnis der leeren und homogenen

Zeit nach Anderson eine herausragende Rolle.95 Ähnlich wie die Land besitzen-

den Kreolen auf dem amerikanischen Kontinent sieht sich im 19. Jahrhundert in

Europa der Adel gezwungen, sich zu dieser neuen Gemeinschaft der »Nation« zu

bekennen und der Bevölkerung politische Zugeständnisse zu machen, um nicht

Aufstände zu fürchten und wirtschaftliche und politische Verluste hinnehmen zu

müssen. Anderson nennt diese Verbindung der herrschenden Schichten mit der

Idee der Nation die »Fusion von Nation und dynastischem Reich« oder »offiziellen

Nationalismus«.96 Er entstehe aus Angst und Antizipation des Adels erst nach der

Entstehung eines sprachlichen Volksnationalismus.97

Die letzteWelle derNationalstaatengründungen erfolgt im 20. Jahrhundert un-

ter den ehemaligen Kolonialländern. Nachdem der Erste Weltkrieg dem Zeitalter

der Dynastien ein Ende gesetzt hat, gilt der Nationalstaat als die legitime inter-

nationale Norm, wie Anderson ausführt: Vom Ende des Zweiten Weltkriegs bis in

die 1970er Jahre hinein erfolgt in großen Wellen weltweit die Unabhängigkeit der

ehemaligen Kolonialländer; seither ist die Welt in Nationalstaaten parzelliert. Da-

zu haben nach Anderson die Bildung und Ausbildung der Eliten in den ehemaligen

Kolonien einen entscheidenden Teil beigetragen: Von Beginn der Kolonisierung an

entstehen in den Kolonialländern in den Verwaltungs- und Bildungseliten quasi

kulturelle Hybride. Einheimische, denen europäische Bildung zuteil wird, sollen

eine Vermittlerrolle zwischen Kolonialherren und der einfachen Bevölkerung ein-

nehmen. Die wirtschaftliche und politische Macht verbleibt im allergrößten Um-

fang bei den Kolonialherren. Aber da die europäischen Kolonialmächte auch ihre

Bildungsinhalte und ihr Bildungswesen in die Kolonien exportieren, erlangen die

94 Ebd., S. 72. Vgl. auch Fichte, Johann Gottlieb, Reden an die deutsche Nation, S. 58ff.

95 Vgl. Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 72ff.

96 Ebd., S. 91.

97 Vgl. ebd., S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 203

»locals«98 unter anderem ein fundiertesWissen über politische Selbstbestimmung,

Volkssouveränität und Nationalismus.

»Das Paradox des offiziellen Nationalismus der Kolonialreiche bestand nämlich

darin, daß er zwangsläufigdas, was zunehmend als die jeweilige europäische ›Na-

tionalgeschichte‹ verstanden und beschrieben wurde, ins Bewußtsein der Kolo-

nisierten brachte – nicht nur über gelegentliche, stumpfsinnige Feierlichkeiten,

sondern auch durch Leseräume und Klassenzimmer.«99

Anderson bringt das anschauliche Beispiel der holländischen Feierlichkeit zur hun-

dertjährigen Unabhängigkeit von Frankreich 1913. In den Kolonien soll dieses Er-

eignis mitgefeiert und mitfinanziert werden, was den javanesisch-indonesischen

Nationalisten Suwardi Suryaningrat (auch bekannt als Ki Hajar Dewantara oder

Dewantoro) zu öffentlicher Kritik in einem Zeitungsartikel provoziert: »Meiner

Auffassung nach ist es etwas fehl am Platz – etwas schamlos –, wenn wir (immer

noch als Holländer gesprochen) die Eingeborenen bitten, an den Feierlichkeiten

teilzunehmen, mit denen wir unsere Unabhängigkeit begehen […]. Ist uns nicht

bewußt, daß diese armen Sklaven auch auf einen solchen Augenblick hinfiebern,

da siewiewir ihreUnabhängigkeit feiern können?«100 Suryaningrat bringt das gro-

ße Paradox der holländischen Kolonialregierung zur Sprache, die Unabhängigkeit

des eigenen Landes mit den abhängigen Kolonialländern feiern zu wollen. Dieses

Paradox führt aber zu nationalem Bewusstsein unter der Bevölkerung der Kolo-

nialländer. Zur Herausbildung eines nationalen Bewusstseins tragen als zweiter

wichtiger Punkt die Bildung und die Ausbildungswege der Bildungseliten in den

Ländern entscheidend bei.

»Den wichtigsten Beitrag dazu [zur Herausbildung eines nationalen Bewusst-

seins] haben die Schulen geleistet […]. Einheitliche Schulbücher, standardisierte

Abschlüsse und Zeugnisse, eine streng geregelte Abfolge von Altersgruppen,

Schulklassen und Unterrichtsmaterial schufen ein autonomes und zusammen-

hängendes Erfahrungsuniversum […]. Aus der gesamten weitläufigen Kolonie,

98 Als »local experts« werden auch heute noch die einheimischen Bildungseliten vor Ort in der

»internationalen Entwicklungszusammenarbeit« bezeichnet. Auch aus dieser Bezeichnung

spricht eine gewisse Abwertung des »lokalenWissens« gegenüber dem abstrakten oder uni-

versalen Wissen der – meist aus dem globalen Norden stammenden – »Expert:innen« oder

»Gutachter:innen«. Vgl. dazu zum Beispiel Koch, Susanne, The Impact of Foreign Experts on Pol-

icymaking in Young Democracies – a Comparative Analysis of South Africa and Tanzania, Bielefeld

2015. Ähnlich wie Chakrabarty bereits kritisiert (vgl. Kap. 4.1.3) handelt es sich um ein theo-

retisches Verhältnis von (»allgemeiner«) Theorie (aus demNorden) zu (einzelner/lokaler) An-

wendung (vor Ort, im Süden).

99 Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 119f.

100 Suryaningrat, Suwardi, Als ik eens Nederlander was, in: De Expres vom 13.07.1913. Hier zitiert

nach Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Philosophie der transnationalen Migration

doch nicht von außerhalb, gingen die Jungen auf eine nach innen und oben

gerichtete Reise, wobei sie immer auf Mitreisende stießen: in der Volksschule

aus verschiedenen, vielleicht einmal verfeindeten Dörfern, in der Mittel- und

Oberschule aus verschiedenen ethnolinguistischen Gruppen und in den tertiären

Einrichtungen der Hauptstadt aus dem ganzen Reich […]. Ihre gemeinsamen

Erfahrungen und die gemütliche Konkurrenzgemeinschaft des Klassenzimmers

verliehen den von ihnen betrachteten Landkarten der Kolonie […] eine Wirklich-

keit, die als ein auf ein bestimmtes Territorium beschränkt gedacht wurde.«101

Das nationale Bewusstsein entsteht dadurch, dass die jungen Auszubildenden sich

»auf eine nach innen und oben gerichtete Reise« im Land begeben. Erst diese Reise

und das Teilen dieser Erfahrung verleihen der Landkarte der Kolonie eineWirklich-

keit. Durch die geteilten Erfahrungen und die abstrakte Vorstellung eben dieser ge-

teilten Erfahrungen entsteht im Kopf die Vorstellung einer »Nation«, eines Landes.

Dabei werden Ethnien, Sprachen und Kulturen zusammengefasst, die ohne diese

Erfahrungen und ohne diese Vorstellung der Landkarte keinen Grund hätten, zu-

sammengefasst – oder auch getrennt – zu werden. Die kolonisierte »Nation« wird

also erstens durch die Kolonialherren und ihre Grenzziehungen, zweitens durch

die Bildungswege der lokalen Bildungseliten und drittens durch paradoxe Prokla-

mationen von »Unabhängigkeit« geschaffen. Genaugenommen wird sie also durch

zweierleiMobilitätenWirklichkeit: erstens durch die Kolonisierung, zweitens durch

den sozialen Bildungsaufstieg im Land.

In Anbetracht des transnational turn kann gesagt werden, dass Anderson subna-

tional argumentiert. Unter dem Titel Die Geburt der Nation als Migrationspraxis inter-

pretiert Ruth Mayer Anderson ähnlich:

»Weil seit der frühen Neuzeit im großen Stil Migrationsbewegungen einsetzten,

weil Menschen emigrierten, kolonisierten, von kolonialen Verwaltungsapparaten

aufgesogen, verschleppt, versklavt und vertriebenwurden, bildeten sich Ende des

18. Jahrhunderts das Vokabular und die Bezugsgröße des Nationalen heraus […].

DieNationwird in demMoment erfunden, in demdie regionaleVerhaftetheit und

der soziale Status prekär und verhandelbar werden. Das breite Register der Be-

dingtheiten und Gefühle – zwischen Zugehörigkeit und Ausschluss, Isolation und

Gemeinschaft, Entfremdung und Neuverortung – das im Zuge von Migrationser-

fahrungen zum Einsatz kommt, findet im Pathos des Nationalen einen idealen

Bezugspunkt.«102

101 Anderson, Benedict, Die Erfindung der Nation, S. 122f.

102 Mayer, Ruth, Die Geburt derNation alsMigrationspraxis. Benedict Anderson: Imagined Com-

munities, in: Reuter, Julia und PaulMecheril (Hg.), Schlüsselwerke derMigrationsforschung. Pio-

nierstudien und Referenztheorien, Wiesbaden 2015, S. 263-273, hier S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 205

Bei Anderson geht nach Mayer also sowohl historisch als auch argumentativ die

Migration der Nation voraus. Mayer schließt daraus, dass »die Nation, in anderen

Worten, […] ein transnationales Konzept« sei.103

Es lassen sich zusammengefasst demzufolge zwei Weisen der Genese der Na-

tionen feststellen: Der Nationalismus auf dem europäischen Kontinent unterschei-

det sich von den anderen Nationalismen weltweit in seiner Orientierung an den

Sprachen, denn die Emanzipation der Landessprachen vom Lateinischen steht in

einem Zusammenhang mit der politischen Emanzipation der Bevölkerungen von

Kirche und Adel. Das heißt, die Formierung der europäischen »Nation« erfolgt ex-

tern in Abgrenzung gegen andere Sprachen und erfolgt als politische Subjektivierung

intern gegen Adel und Klerus. Bei den Nationalismen der kolonisierten Länder ist

es umgekehrt: Die politische Emanzipation erfolgt gegen das europäische »Mutter-

land«, das heißt die politische Subjektivierung erfolgt extern, während die Formierung

der »Nation« intern – durch Medien, geteilte Bildung und Bildungswege – erfolgt.

Grundsätzlich entspricht die raumtheoretische Vorstellung der Nation Behäl-

tern. Diese Behälter sind keine ontologischen Gegebenheiten, territorial sind sie

willkürlich, historisch und relativ. Die »Behälter« sind erfunden worden, um politi-

schen Subjektivitäten einen Rahmen und Namen zu geben. Und diese Erfindung, also

die Vorstellung von einer »Nation« als bestimmter begrenzter Behälter (»Imagined

Communities«), ist durch das Zusammenspiel vonMigration und Druckmedien als

notwendige und durch das Bedürfnis nach politischer Selbstbestimmung als hin-

reichende Ursache zustande gekommen. Es hat keinen »Masterplan« gegeben. Die

»Idee« der Nation entsteht aus der ökonomisch-kulturell-medial-politischen Praxis

und folgt ihr. Sie wird zur Begründung der eigenen politischen Ziele der Selbstbe-

stimmung dann herangezogen. Der gebotene Rahmen zur politischen Selbstbestim-

mung ist es, was dem Konzept seinen Erfolg beschert.

4.3 Schlussfolgerungen für eine migrantische Kritik am
gesellschaftstheoretischen Subjekt

In gewisser Weise stellt die sozialontologische Subnationalität für die »Gesell-

schaft« das dar, was die »Mobilitäten« des Kolonialismus geschichtlich für die

»Nation« darstellen: ihre Bedingung der Möglichkeit, die von einem übercodierten

Konzept (Nation, Gesellschaft) unsichtbar gemacht worden war. Der Okzident

hatte sich als historisches und erkenntnistheoretisches Subjekt gesetzt, indem

er »den Rest« der Welt politisch, epistemologisch und historisch verobjektivier-

te. Analog wurden bis zur transnationalen Wende Migrierende nicht in einer

Subjektposition gedacht, da die Gesellschaftswissenschaften sozialtheoretisch

103 Ebd., S. 266. Vgl. auch Middell, Matthias, Der Spatial Turn.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Philosophie der transnationalen Migration

Sesshaftigkeit als Bedingung der Möglichkeit von sozialer Trägerschaft überhaupt

gesetzt hatten. Damit waren Migrierende dazu verdammt, sozialtheoretisch ein

defizitärer Sonderfall zu bleiben und politisch und sozialwissenschaftlich Objekt

(»Gegenstand« von Forschung in den Sozialwissenschaften, »Gegenstand« von

Entscheidungen in der Politik) – statt Subjekt (sozialtheoretische Trägerentität

und analytischer Ausgangspunkt in den Sozialwissenschaften, reale Entschei-

dungstragende in der Politik) zu sein. Mit der transnationalen Wende wird das

»sesshafte« gesellschaftstheoretische Subjekt sozialtheoretisch infrage gestellt.

Der konzeptuelle Nationalismus in den Sozialwissenschaften und der Eurozen-

trismus in der Historiographie entwickeln sich zur gleichen Zeit. Diese Verengung

der Perspektive ist in der disziplinären Struktur desWissens institutionalisiert und

beherrscht das begriffliche Vokabular und den theoretischen Rahmen dieser Diszi-

plinen sowie die Struktur des sozial- und geisteswissenschaftlichen Fächerkanons

samt Mittelvergaben bis heute.104 In den Sozialwissenschaften sind Anthropolo-

gie und Ethnologie für die ›vormodernen‹ Kulturen, Soziologie, Nationalökono-

mie und Politikwissenschaft hingegen für die ›europäische Welt der Moderne‹ zu-

ständig. Für die Verbindungen dazwischen existierte lange Zeit kein methodischer

Platz. »Die Ausgliederung des ›Anderen‹ wurde somit durch die Organisation des

europäischen Wissens auch theoretisch festgeschrieben.«105 Auch das Thema der

Migration wird in aller Regel innerhalb dieser Rahmungen verhandelt.

Eine Verbindung von postkolonialer Theorie und migrantischen Perspektiven

könnte ein wichtiger Schritt sein auf dem Weg, den konzeptionellen Nationalis-

mus weiter zu lösen. Den oben erwähnten Vortrag unter dem Titel Decolonizing the

History of Philosophy in Halle 2017 schließt Diagne mit folgender These:

»I believe that in our times of ethno-nationalismwe have tomilitate that, we have

to see what is the ethical and also political stake in precisely adopting this proce-

dure of decentering. Because we need to face those ethno-nationalists […] by […]

summoning the figure of the migrant. Not the migrant that they are attacking; but the

migrant which means precisely the capacity to travel, the capacity to displace yourself,

the capacity to decenter yourself , and I believe that this is the lesson of what I have

tried to call the ›Decolonized History of Philosophy‹ [Hervorh. C.E.].«106

Nach Diagne kann die migrantische Figur eine Position bieten, von der aus postko-

loniale Erkenntnisse mit einer Gegenwartsanalyse verbunden werden können. Das

»Migrantische« wird dabei philosophisch verstanden: Es handelt sich um die Fä-

higkeit, zu reisen, den angestammten Ort zu verlassen, die Fähigkeit, sich selbst zu

deplatzieren, die Fähigkeit, sich selbst zu »dezentrieren«.Das sind Fähigkeiten, die

104 Vgl. Conrad, Sebastian und Shalini Randeria, Einleitung: Geteilte Geschichten, S. 33f.

105 Ebd., S. 43.

106 Diagne, Souleymane Bachir, Decolonizing the History of Philosophy, Zitat ca. bei Minute 55.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 207

Hartmut Griese, Rainer Schulte und Isabel Sievers in ihrer Studie zu Hochqualifi-

zierten bereits empirisch beobachteten. Auch Vilém Flusser stellte Überlegungen

dazu an, inwiefern Migration kritisches Denken ermöglicht oder sogar bedingt.

Hier lässt sich die Frage anschließen, ob Denken überhaupt auch als eine Form

geistiger Migration aufgefasst werden könnte.107

Das Motiv der Dezentrierung und Deplatzierung ist auch in den postkolonia-

len Studien elementar: Es geht in vielerlei Hinsicht darum, das alte Subjekt »Eu-

ropa« zu dezentrieren (zu »provinzialisieren«). Möglicherweise könnte man sagen,

das zentralisierte und theoretisch narzisstische Europamuss »migrieren«, es muss

sich selbst deplatzieren, es muss sich dezentralisieren; es muss die Fähigkeit auf-

bringen, seinen philosophischen Ort oder Posten zu verlassen. Mit der Formulie-

rung des transnationalen Migrationsmodells bei Basch, Glick Schiller und Szan-

ton Blanc werden Migrierende als Akteur:innen und Träger:innen transnationaler

Netzwerke gesetzt. Sie besetzen fortan eine sozialtheoretische, aber auch allgemei-

ne philosophische Subjektposition. Die Gesellschaft oder die Welt kann auch aus

migrantischer oder mobiler Perspektive beschrieben werden. Ein konzeptioneller

Nationalismus oder ein theoretisches Subjekt »Europa« sind zum philosophischen

Denken nicht erforderlich.

Wie lässt sich die postkoloniale Kritik amHyper-Subjekt »Europa« auf eine mi-

grantische Kritik am gesellschaftstheoretischen Subjekt übertragen? Frantz Fanon

entlarvte die koloniale metaphysische Wahrheitssetzung. Die Kolonialherren, die

sich bisher die Position des absoluten Subjekts – des metaphysischen unbewegten

Bewegers – zugeschrieben hatten, müssen sich plötzlich einem neuen Subjekt ge-

genübersehen (»Wie? Sie sprechen ganz allein?«). In diesem Moment zerfällt das

koloniale Wahrheitssystem.

Der transnationale Paradigmenwechsel ermöglichte, den sozialwissenschaftli-

chen konzeptionellenNationalismus zu entlarven.Das bisherige sozialtheoretische

»absolute« Subjekt – absolut in dem Sinne, dass es keiner Begründung bedurfte –

war die sesshafteNationalgesellschaft gewesen.Auch die historische Erzählung der

Nationalgesellschaft war eine über sich selbst und ihre eigene Wahrheit – in der

Philosophie paradigmatisch von Hegel umgesetzt. In diesemNarrativ kannMigra-

tion als soziales Konzept nur in drei verschiedenen Modi des Defizits auftreten:

a) alsMangel:Migrierende und ihre Nachkommen werden von der »Mehrheits-

gesellschaft« unterschieden. Sie stellen sie nicht, egal wie zahlreich sie sind oder egal,

wie viel Steuern sie zahlen. Von eben dieser »Mehrheitsgesellschaft« werden sie

ausschließlich in Defizitstrukturen gesehen: Die maximal erreichbare »Punktezahl«

für Zugewanderte und ihre Nachkommen ist die Stufe »Staatsbürger:innen gleich-

auf« (Was im Integrationsparadigma der »gelungenen Integration« entspricht),

107 Wie zum Beispiel Kurbacher Flussers Begriff der Bodenlosigkeit interpretiert, vgl. Kap. 1.3.6.

Kurbacher, Frauke Annegret, Zwischen ›Verwurzelung‹ und ›Bodenlosigkeit‹, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Philosophie der transnationalen Migration

denn das Staatsbürgertum repräsentiert ungeprüft die zu erreichende soziale, kul-

turelle und politische Norm.

b) als Potenz:Migrant:innen besetzen in diesem Verständnis eine sozialtheoreti-

sche Position derMöglichkeit und nicht der Wirklichkeit. Sie verkörpern eineWeise

gesellschaftlichen Seins, das noch nicht zu einer Form »wirklichen« gesellschaftli-

chen Seins geronnen ist: Sie müssen noch integriert werden (Integrationsimpera-

tiv), Sie müssen noch in der Mitte der Gesellschaft ankommen, sie müssen noch

besser als Teil der Gesellschaft anerkannt werden etc.

c) als Widersprüchlichkeit: Wie Wimmer und Glick Schiller konstatierten, stellt

vor dem Hintergrund des methodologischen Nationalismus transnationale Migra-

tion einen sozialtheoretischenWiderspruch dar. »Normalerweise« sollte doch jeder

Mensch »seinen Platz« da haben, wo ihn die Staatsbürgerschaft per Geburt vor-

sieht. Wer sich von diesem seinem Platz wegbewegt, muss notwendigerweise in

eine für ihn »falsche« Gesellschaft einwandern, da die Welt nur aus Staaten dicht

an dicht besteht. Für diesen »Widerspruch«muss der oder die einzelneWandernde

sich gegenüber den beteiligten Gesellschaften möglicherweise regelmäßig recht-

fertigen, nicht am »vorgesehenen Platz« geblieben zu sein. Wie Arendt feststellte,

verliert derjenige, der seinen »Ort« verliert, damit fatalerweise auch sein Recht auf

Rechte. Auf bloße Menschenrechte kann sich niemand berufen, auch wenn die-

se abstrakt zugestanden werden. An dieser Problematik hat sich bis heute nichts

geändert: Wer migriert, riskiert zu einem rechtlosen (bloßen) Leben zu werden.

In der Praxis finden sich viele Beispiele, wo sich Migrant:innen oder ihre Nach-

kommen politisch subjektivieren: z.B. in ihren Organisationen, Vereinen und Ver-

tretungen; die europaweiten Proteste von Flüchtlingen und Geflüchteten seit 2010

und ihre Weigerung, sich an die damals noch gültige und teilweise wiedereinge-

führte Residenzpflicht zu halten; oder die Weigerung vieler Geflüchteter im Som-

mer 2015, sich in Ungarn registrieren zu lassen, weil sie andere Ziele vor Augen

hatten, die sie erreichen wollten.

Abgesehen von diffusen oder konkreten Ängsten in den europäischen Bevöl-

kerungen vor Geflüchteten, die vorhanden sein mögen oder nicht, hat meiner In-

terpretation nach 2015 diese Selbst-Subjektivierung der Flüchtenden manche Bevöl-

kerungsteile in Europa in Schock versetzt. »Wie? Sie sprechen ganz allein?«, oder

»Wie? Sie handeln ganz allein? Sie nehmen sich die Freiheit? Und jetzt wollen sie sich

auch noch ein Land aussuchen?« Man könnte das vielleicht als einen Subjektivitäts-

Schock bezeichnen. Im konzeptionellen Nationalismus sind Forderungen von Ge-

flüchteten sozialtheoretisch und politisch nämlich nicht legitimiert. Hier zeigt sich

auch nochmal die Problematik der abstrakten Menschenrechte, die zwar gelten

mögen, aber deren Geltung aufgrund der weltpolitischen Strukturen genau in den

Situationen, in denen es auf sie ankäme, nie in Anspruch genommenwerden kann.

Wie bei Fanon der Kolonisierte weiß, dass er kein Tier ist, obwohl er so behandelt

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 209

wird, wissen auch die Geflüchteten, dass sie das Recht haben, Dinge einzufordern,

obwohl ihnen überhaupt kein Rahmen dazu zugestanden wird.

Die antikoloniale »absolute Umwälzung« bei Fanon kann sich nicht als »Über-

einkunft« oder als bloße Umkehrung der Herrschaftsverhältnisse vollziehen, son-

dern bei der Umwälzung muss die Gesamtsituation transformiert werden. Auch

die transnational-migrantische Subjektkritik kann in ihrer Konsequenz nicht be-

deuten, der »alten« sozialtheoretischen Norm simplerweise eine »neue« entgegen-

zusetzen. Die sesshafte Norm kann nicht einfach durch die Norm der Mobilität

abgelöst werden, ohne bestimmte sozialtheoretische Probleme zu wiederholen.

Grundsätzlich gilt seit dem transnational turn, auch Mobile sind Tragende von So-

zietät. Das heißt aber im Umkehrschluss nicht, dass Sesshafte es deshalb nicht

mehr sind. Es muss also darum gehen, die Dichotomie zwischen sesshaft und migrantisch

überhaupt aufzulösen.

Edward Said zeigt auf, wie oben dargestellt wurde, dass es sich beim okzi-

dentalen Wissen über den Orient um Kohärenzwahrheiten handelt. Die Aussagen

über den Orient beziehen ihren Sinn und Gehalt aus westlichen Kontexten. Beim

orientalistischen Diskurs handelt es sich um einen Monolog des Okzidents.

Saids Kritik erweist sich für die migrantische Subjektkritik in der Hinsicht

fruchtbar, als dass auch hier gezeigt werden kann, wie die Soziologie als »Wis-

senschaft von der modernen Gesellschaft« bestimmte Kohärenzwahrheiten produ-

ziert. Die Aussagen des Kohärenzsystems kommen an ihre sprichwörtlichen Gren-

zen, wenn migriert wird. Natürlich kann das Phänomen der Migration auch im

konzeptionellen Nationalismus beschrieben werden; aber möglicherweise sagen

die Aussagen zum Thema mehr über die Verfassung der »modernen Gesellschaft«

und ihr Selbstverständnis aus, als über das Phänomen derWanderung. Der Migra-

tionsbegriff selbst ist ein Produkt desmethodologischen Nationalismus der Sozial-

wissenschaften. Vielleicht nicht zufällig stammen Basch, Glick Schiller und Szan-

ton Blanc aus der Anthropologie. Das transnationale Modell entwickeln sie aus ei-

nem theoretisch-konzeptionellen Bedürfnis heraus, da sie den Eindruck haben, sie

könnten Migrationsphänomene mit dem bisherigen begrifflichen Instrumentari-

um nicht mehr hinreichend beschreiben. Wie auch schon Karakayalı feststellte,

entsteht der Begriff der Migration aus seinem politischen Kontext heraus und ge-

winnt aus diesem seine Bedeutung (vgl. Kap. 1.3).

Said vermeidet zu behaupten, der »wirkliche« oder »wahre« Orient sei so und

so; er spricht keinem »Orient« einen ontologischen Status zu. Aber trotzdem exis-

tieren die mit dem Begriff »Orient« gemeinten Länder und Kulturen. Mit dem

Migrationsbegriff tut sich ein analoges Problem auf: Auch wenn der Begriff ein

Produkt seiner kohärenzlogischen politischen Kontexte ist, gibt es doch das Phä-

nomen der Wanderung mit all seinen Ursachen und Folgen. Dass Said sich dazu

mehr oder weniger ausschweigt, liegt nicht daran, dass er die Existenz von Ägypten

leugnet, sondern meiner Einschätzung nach an der diskursanalytischen Methode:

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Philosophie der transnationalen Migration

Said kann zu einem »empirischen« Orient keine Aussage machen. Karakayalıs Dis-

kursanalyse zum Begriff der illegalen Migration folgt einem ähnlichen Muster wie

Saids Orientalism: Er möchte zeigen, dass Aussagen zu (illegaler) Migration immer

schon in einem bestimmten gesetzten Rahmen verhandelt werden.

Diese Relativierung des Migrationsbegriffs ist ernst zu nehmen. Vor dem Hin-

tergrund des transnational turn und im Anschluss an Said und Karakayalı muss also

auch die transnationale Perspektive selbst auf ihre kontextuelle Bedingtheit be-

fragt werden. Hier wird deshalb zwischen dem historischen Transnationalitätsbe-

griff und der sozialontologischen Subnationalität unterschieden. Der historische

Transnationalitätsbegriff beschreibt nur sinnvoll das Phänomen der transnationa-

len Migration im historischen Kontext nationalstaatlich verfasster Gesellschaften.

Die sozialontologische Subnationalität hat keinen historischen Kontext zur Bedin-

gung, sie beschreibt soziale Beziehungen vielmehr unter absichtlicher Abstraktion

von politischen Kontexten. Weil der Migrationsbegriff eine politische Mehrbedeu-

tung trägt, kann im Kontext der sozialontologischen Subnationalität streng ge-

nommen nicht von »Migration« gesprochen werden; hier wäre beispielsweise die

Verwendung von Oltmers Ausdruck der »räumlichen Bewegung von Menschen«

eine Option (vgl. Kap. 1.2).

Stuart Hall stellt die Frage, wer eigentlich die Akteur:innen bzw. Schöpfer:in-

nen der westlichen Moderne gewesen sind. Er spricht der ganzen Welt und den

zahllosen arbeitenden und versklavten Menschen zu, den »Westen« – was für Hall

synonymmit der »Moderne« ist – ökonomisch, politisch und kulturell mit erschaf-

fen zu haben. Europa wird damit seine alleinige Trägerschaft der eigenen Verhält-

nisse abgesprochen; es wird gewissermaßen entsubjektiviert.

Auf die migrantische Kritik an der sozialtheoretischen Trägerin der Gesell-

schaft übertragen lässt sich sagen, dass erstens faktisch tatsächlich zahllose Gast-

arbeiter:innen in der Industrie, Erntepersonal aus demAusland und zahllose illegal

Beschäftigte ohne legalen Aufenthaltsstatus zumWachstum der Volkswirtschaften

beitragen und beigetragen haben. Wirtschaftswachstum lässt sich durch günsti-

ge gewanderte Arbeitskraft sehr gut halten oder sogar steigern.108 Trotz dieses

faktischen Beitrags migrierter Arbeitskraft bleibt aber die gesellschaftliche Aner-

kennung dieser Leistung aus. Ähnlich wie Hall beschreibt, dass ironischerweise

Tee, der auf indischen Plantagen wächst, als englisches Nationalgetränk gilt, wird

beispielsweise im deutschen Kulturkreis gern die »eigene« Wirtschaftsleistung ge-

lobt.

108 Das zeigt sich zum Beispiel auch am »Fachkräfteeinwanderungsgesetz«, das seit März 2020

gilt: Mit dem Gesetz wird versucht, einen »Fachkräftemangel« durch Migration zu beheben,

ohne andere volkswirtschaftliche Maßnahmen ergreifen zu müssen bzw. um einen volks-

wirtschaftlichen Status quo aufrechtzuerhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Subjektkritik: Relativierung des sozialtheoretischen Subjekts 211

Nach Hall erschafft sich Europa seine eigene Identität erst im kolonialen Aus-

tausch und gegenüber den kolonisierten Anderen. Die sozialwissenschaftliche Mi-

grationsforschung steht vor dem Problem, paradoxerweise durch die eigene Mi-

grationsforschung zu einer gewissen Festigung der migrantischen Sonderposition

beigetragen und dabei gleichzeitig die staatsbürgerlich-sesshafte Mehrheitsgesell-

schaft als Normkonsolidiert zu haben,wie Römhild undBojadžijev feststellten (vgl.

Kap. 2.3.3).

Dipesh Chakrabarty will versuchen, Europa in theoretischer Hinsicht zu »pro-

vinzialisieren«. Es geht dabei nicht darum, wie gezeigt wurde, Errungenschaften

der »Moderne« zurückzuweisen, sondern um die Kritik an einer Geschichtsschrei-

bung, die die europäische Geschichte als theoretisches Grundmodell und Erfolgs-

erzählung annimmt. Das steht argumentativ in Analogie zu einer Kritik an Hegels

Geschichtsphilosophie. Ebenso wie Hall will Chakrabarty dabei die vernachlässig-

ten Akteur:innen , Ausbeutungsverhältnisse und Verluste mit in die Narration ein-

beziehen. Solch eine Geschichtsschreibungmuss methodisch und ontologisch eine

radikale Heterogenität annehmen. So wird Historiographie zu einer Frage der Po-

litischen Philosophie, bei der den tragenden Begriffen der Moderne und des Natio-

nalstaates erneut in einer begrifflichen Analyse grundlegend nachzugehen wäre.

Chakrabartys Kritik am historischen Modell »Europa« auf den Gesellschafts-

begriff zu übertragen bedeutet, die »moderne Gesellschaft« in ihrer theoretischen

Modellhaftigkeit als die Gesellschaft schlechthin infrage zu stellen. Erstens müssen

die migrantischen und subnationalen Unterströme, die die Nationalgesellschaften

in ihrer Entstehung bedingt haben und in ihrem Fortbestand weiterhin bedingen,

benannt und in ihrer historischen und strukturellen Trägerschaft anerkannt wer-

den. Zweitens muss das Erbe des modernen Gesellschaftsbegriffes, beispielsweise

der Begriff der »Öffentlichkeit« oder andere bestimmte Normen, einer erneuten

Sichtung und Prüfung durch die Politische Philosophie unterzogen werden. Eine

solche Neubewertung kann nicht ohne Ethos erfolgen.

Benedict Anderson vollzieht mitDie Erfindung der Nation (Imagined Communities)

im Grunde eine subnationale Umkehrung. Insofern stellt die sozialontologische Sub-

nationalität sozialtheoretisch für die »Gesellschaft« das dar, was die Bewegungen

des Kolonialismus historisch für die »Nation« darstellen: die Bedingung ihrerMög-

lichkeit.

In der Vorstellung des soziologischen Nationalismus konnte Migration also

nur als mangelhaftes, potenzielles oder widersprüchliches gesellschaftliches Sein

gedacht werden. Die postkoloniale Kritik auf die migrantische Situation übertra-

gend, lässt sich diese sozialtheoretische Annahme als kohärenztheoretische Wahr-

heitssetzung entlarven. Soziologische Aussagen bezogen ihren Wahrheitswert aus

dem Kontext der Annahme der »modernen Gesellschaft« in nationalstaatlichem

Rahmen.Das betrifft auch denMigrationsbegriff selbst, der in Geltung und Bedeu-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Philosophie der transnationalen Migration

tung an bestimmte politische, soziale, historische und juristische Voraussetzungen

gebunden ist.

Die sozialtheoretische Subjektivierung der migrantischen Position wird mit

der transnationalenWende vollzogen. Für die politische Subjektivierung – die sich

nur in der Praxis vollziehen kann – ist in Anlehnung an Fanon das Wissen, ein

Mensch zu sein, ausreichend.Da die »alte« sesshafte sozialtheoretische Trägerenti-

tät nicht einfach durch eine »neue« mobil-migrantische sozialtheoretische Träger-

entität ersetzt werden kann, ohne konzeptionelle Probleme zu wiederholen, muss

überhaupt die Dichotomie zwischen sesshaft und migrantisch/mobil aufgelöst werden.

Mit dieser subnationalen Umkehrung der Perspektive sollte in Anschluss an

Chakrabarty eine methodisch und ontologisch radikale Heterogenität angenom-

men werden. Einer radikalen Heterogenität gegenüberzustehen bedeutet, auf die

eigene Haltung zurückgeworfen zu werden. Daher kommen die Frage nach einer

subnationalen Struktur der Welt und der Versuch, die migrantische Perspektive

konsequent auszubuchstabieren, an einen ethisch-politischen Punkt. Wie bereits

Habermas für die dauerhafte Teilhabe an einer Gesellschaft feststellte (vgl. Kap.

1.3.4) und Tom Holert und Mark Terkessidis in Bezug auf die supermobile Örtlich-

keit konstatierten (Kap. 2.3.4), kommen Sozietäten an ihre langfristige Belastungs-

grenze, wenn der Bewohnerschaft keine Möglichkeit zur sozialen, kulturellen und

politischen Mitgestaltung gegeben ist.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006 - am 14.02.2026, 07:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

