
Lyrik

Dass in einer Arbeit, die sich mit Überlagerungen von Musik und Lite-
ratur beschäftigt, ein Kapitel über Lyrik zu finden ist, ist nicht überra-
schend. Allein der Begriff Lyrik referiert auf das Instrument Lyra, das
Instrument, zu dessen Begleitung Gedichte vorgetragen wurden und das
deswegen namensgebend für die Gattung wurde. Musikalität ist der Lyrik
bereits etymologisch inbegriffen.1 Es kann also nicht Aufgabe dieses Ka-
pitels sein, schlichtweg musikalischen Komponenten in Gerstenbergs lyri-
schem Werk nachzuspüren. Vielmehr ist der Anspruch, die spezifischen
Eigenheiten musikalischer Strukturen zu beschreiben und in die Ästhetik
des 18. Jahrhunderts einzuordnen. Dementsprechend muss es vor allem
um den Ton und die Vertonbarkeit bzw. auch die tatsächlichen Vertonun-
gen Gerstenbergs Lyrik gehen.

Ein kurzer Blick auf Gerstenbergs lyrisches Werk genügt, um dessen
Besonderheit zu bemerken. Es ist geprägt von einer Experimentierfreudig-
keit, was lyrische Sprache, Gattungs- und Mediengrenzen angeht, die be-
merkenswert für seine Zeit ist und gleichzeitig begeistert zeitgenössische
Lyrik aufgreift2:

Gerstenbergs schriftstellerisches Debüt sind seine Tändeleyen, die erst-
mals 1759 in Leipzig erschienen sind.3 Die Gedichtsammlung, die ge-
meinhin in die zeitgenössische Modedichtungsrichtung Anakreontik ein-
geordnet wird, fällt durch einen sehr eigenen Stil auf: In vielen – v. a. den
längeren – Gedichten wird die metrische Form aufgebrochen durch pro-
saische Einschübe. Inhalt von Gerstenbergs Tändeleyen sind kurze idylli-
sche Sequenzen nach anakreontischem Vorbild.4 Das Gedicht »Amors Tri-
umph« aus dieser Sammlung vereint nicht nur lyrische und epische, son-
dern darüber hinaus auch dramatische Elemente in sich, indem es ab ca.

2

1 Auch wenn etymologisch im Terminus ›Lyrik‹ enthalten, so gilt Musikalität nicht un-
eingeschränkt für jegliche Lyrik: Gerade ab dem frühen 20. Jahrhundert tauchen auch
amusikalische Formen auf.

2 Dazu gehören v. a.: Oden von Klopstock, Lieder von Gleim, Cramers Psalmen und eine
Liedersammlung des Berliner Dichter- und Musikerkreises, wie das Teilkapitel 2.3 zeigen
wird.

3 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: Tändeleyen [1759], Leipzig 1759. Die Tändeleyen
werden im Folgenden im Fließtext mit dem Kürzel T abgekürzt zitiert, die Ziffer, die mit
angegeben wird, fungiert als Kennzahl für die Ausgabe.

4 Mehr zur Anakreontik siehe folgenden Abschnitt, Kap. 2.2.

249

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Hälfte in den dramatischen Modus wechselt und die Namen der je-
weils Sprechenden bzw. Singenden vorschreibt (vgl. T1, S. 5). Die Gedich-
te, die Gerstenberg in dieser Ausgabe unter Kleinere Tändeleyen zusam-
menfasst, weisen indes eine metrische Gedichtform auf, sie alle sind ohne
prosaisch-diegetische Einschübe5 und die meisten von ihnen sind deutlich
kürzer als der Rest der Sammlung.

Im gleichen Jahr wie die Erstauflage der Tändeleyen, 1759, erscheinen
auch Gerstenbergs Prosaische Gedichte in Altona.6 Diese sind im Gegensatz
zu den Tändeleyen komplett prosaisch abgefasst und umfassen nebst Vor-
wort fünf ›prosaische Gedichte‹7. Gerstenbergs Prosaische Gedichte sind
eigentlich Idyllen, die in die gleiche schriftstellerische bzw. lyrische Schaf-
fensphase wie seine Tändeleyen einzuordnen sind. Sie bieten wenige An-
knüpfungspunkte zur literarisch-musikalischen Medienkombination, wes-
wegen sie in dieser Arbeit weitestgehend außen vor gelassen werden.

In seinen Vermischten Schriften (VSII, S. 3–72) legt Gerstenberg 1815 die
Tändeleyen (jetzt »Tändeleien« überschrieben) neu und noch einmal über-
arbeitet auf. Zur Erstfassung – und auch zur dritten Auflage aus dem Jahr
1765 (T3)8 – sind deutliche Unterschiede festzustellen: Gerstenberg er-
gänzt die Sammlung um weitere Gedichte9, lässt auch einige weg10, ändert
z. T. die Titel11, und in den meisten Fällen verändert er auch die Gedichte
selbst12. Eine kritische Ausgabe wäre hier – wie schon Albert Malte Wag-
ner 1924 bemerkte – nach wie vor »wohl am Platze«13. Die prosaischen

5 Der Begriff ›diegetisch‹, der eigentlich zur Beschreibung von Erzähltexten dient, wurde
hier bewusst verwendet, weil die prosaisch-ungebundenen Einschübe oft gleichzeitig
narrative Sequenzen sind. Lyrische und narrative Textelemente werden miteinander
verwoben, weswegen der Zugriff auf diese Text hier bewusst mittels gemischten Instru-
mentariums und den entsprechenden Begrifflichkeiten erfolgt.

6 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: Prosaische Gedichte, Altona 1759.
7 Die Titel lauten »Cypern«, »Der Abend«, »Der Tabak«, »Hochzeit der Venus und des

Bacchus«, »Naide« (vgl. Gerstenberg: Prosaische Gedichte).
8 1760 erschienen die Tändeleyen leicht überarbeitet in zweiter Auflage (T2).
9 Ergänzte Gedichte: »Daphnis an Chloen«, »Die Zählung«, »Die Zephyrette«, »Der Para-

diesvogel«.
10 In der Neufassung von 1816 taucht nicht mehr auf: »Paphos«, »Amors Geburt«. Alle

Gedichte, die in der Erstfassung unter Kleinere Tändeleyen zusammengefasst wurden.
11 Geänderte Titel: Der Priester der Venus (T1) = Anakreon (T4), Lob der Treue (T1) = Die

wechselseitige Treue und Untreue (T4).
12 Manche mehr, manche weniger (z. B. bloße Namensersetzungen), die Erstfassung bleibt

in der Neufassung erkennbar, auch bei geändertem Titel. Unverändert bleiben wenig
Gedichte, nur: »Parthenope«, »Bacchus und Amor«.

13 Albert Malte Wagner: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg und der Sturm und Drang. Gers-
tenberg als Typus der Übergangszeit, Heidelberg 1924, S. 358.

2 Lyrik

250

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einschübe nehmen in der dritten Version deutlich mehr Raum als zuvor
ein. Sie sind offensichtlich das Stilkriterium, nach dem Gerstenberg die
Gedichte in seinen Vermischten Schriften unter den Tändeleien zusammen-
fasst, denn dort findet sich kein Gedicht ohne prosaisch-diegetischen Ein-
schub (vgl. T4 bzw. VSII, S. 3–72). Gedichte ohne Aufbruch der Versifikati-
on, wie sie 1759 noch in den Tändeleyen zu finden waren, ordnet Gersten-
berg in den Vermischten Schriften dem »Poetischen Wäldchen«14 zu, einer
Sammlung eigener Gedichte, u. a. auch aus den Prosaischen Gedichten. Er-
gänzt wird die Sammlung von durch Gerstenberg leicht veränderte Ge-
dichte anderer Schriftsteller, wobei Gerstenbergs Auswahl derselben und
seine Änderungen ausgerichtet sind für einen musikalischen Umgang mit
diesen Gedichten.15 Im »Poetischen Wäldchen« finden sich außerdem ver-
schiedene Gedichte von Gerstenberg, die er z. T. bereits im Hypochondris-
ten (1761) veröffentlicht hatte16, und eines der drei Kriegslieder eines König-
lich Dänischen Grenadiers bey Eröffnung des Feldzugs 1762, eine kleine
Kriegslied-Sammlung, die Gerstenberg in besagtem Jahr in Kopenhagen
schrieb.17

Die Sammlung unterscheidet sich stilistisch insofern von den Tändeley-
en, als sie versifizierte von nichtversifizierten Texten trennt und diese
Schreibweisen nicht vermischt.18 Beide kommen aber in Reinform vor.
Die Texte des »Poetischen Wäldchens« eignen sich zu intermedialen
Mischwerken, wie Gerstenberg selbst dieser Sammlung attestiert. Im »Poe-

14 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »Poetisches Wäldchen« [1762], in: Heinrich Wil-
helm von Gerstenberg (Hg.): Vermischte Schriften II, Frankfurt am Main 1971, S. 113–
288. Im Folgenden im Fließtext mit dem Kürzel PW zitiert.

15 Vgl. Gerstenbergs Anmerkung in PW, S. 218. Mehr dazu im Kapitel zur Anakreontik,
Kap. 2.2.

16 Im Jahr 1817 erscheint ein weiterer Sammelband mit dem Titel Gerstenbergs Gedichte,
von ihm selbst gesammelt in Wien. Diese Sammlung ist nahezu identisch mit den VSII,
im »Poetischen Wäldchen«, das Gerstenberg auch in dieser Sammlung so nennt; hier
befinden sich lediglich zwei zusätzliche Gedichte (»Lyde an Amorn« und »Alpenjagd«).

17 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: Kriegslieder eines Königl. Dänis. Grenadiers bey Eröff-
nung des Feldzuges 1762, [Altona] 1762. Der Erscheinungsort ist nicht in der Titelangabe
erhalten, sondern wurde aus der Katalogangabe der Staats- und Universitätsbibliothek
Hamburg übernommen (vgl. https://beluga.sub.uni-hamburg.de/vufind/Record/0421
88180?rank=3, zuletzt geprüft am: 26.03.2019). Nicht mit aufgezählt wurden hier die
lyrischen Entwürfe und Gedichte aus Gerstenbergs Handschriften, die sich im Archiv
der Bayerischen Staatsbibliothek in München befinden. Viele dieser Gedichte hat Gers-
tenberg selbst nicht veröffentlicht, einige wenige wurden nachträglich transkribiert und
postum veröffentlicht.

18 »Die Najade« bildet die einzige Ausnahme, sie ist im Stil der Tändeleien verfasst.

2 Lyrik

251

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://beluga.sub.uni-hamburg.de/vufind/Record/042188180?rank=3
https://beluga.sub.uni-hamburg.de/vufind/Record/042188180?rank=3
https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://beluga.sub.uni-hamburg.de/vufind/Record/042188180?rank=3
https://beluga.sub.uni-hamburg.de/vufind/Record/042188180?rank=3


tischen Wäldchen« befinden sich außerdem lyrisch-dramatische Hybrid-
formen: Auch hier sind lyrische Formen z. T. mit dramatischem Personal
ausgestattet. Diese Formen werden teilweise im Untertitel als »Cantate«
(»Dianens Nymphe«, PW, S. 225; »Amor im Klavier«, PW, S. 232) klassifi-
ziert, einer Form, die in zweierlei Hinsicht als Hybridform gelten kann:
als lyrisch-dramatische Form und als musikalisch-dramatische Form.19

Dabei liegen Lyrizität20 und Musikalität sehr nahe beieinander. Das
geht auch aus Gerstenbergs poetologischen Überlegungen zur »lyrische[n]
Poesie« (M20, S. 372) hervor, die sein kritisch-ästhetisches Werk liefert.
Gerstenbergs lyrische Sammlungen sind geprägt von der Überzeugung
dieser tiefgreifenden Verwandtschaft von Lyrizität und Musikalität. In sei-
nen kritischen Schriften vertritt Gerstenberg diese Position vehement,
scharf aburteilend gegenüber Gedichten, die seinem Standard nicht genü-
gen. Dieser von Gerstenberg propagierten intensiven Nähe von Lyrik und
Musik gilt es, in seinem lyrischen Werk nachzuspüren. Die Frage danach,
inwiefern ein Gedicht sangbar ist – eine Frage, anhand derer Gerstenberg
selbst seine ästhetischen Anschauungen zur lyrischen Dichtkunst erklärt
(vgl. M20, S. 372ff.) –, dient dabei als Leitfrage und Messlatte, anhand de-
rer Gerstenbergs lyrisches Werk untersucht und eingeschätzt wird. Die
zweite Frage an Gerstenbergs literarische Texte muss lauten, ob und wie
in diesen Texten durch das Hinzufügen von Musik ästhetischer Mehrwert
generiert werden kann.

Insgesamt ist zu beobachten, dass Gerstenberg nicht nur mit seinen
lyrischen, sondern mit beinahe allen schriftstellerischen Werken vor al-
lem Nischen- und Grenzgattungen besetzt, die seine intermediale Heran-
gehensweise unterstützen. Die Chronologie seines Schaffens bewegt sich
dabei von der Lyrik – v. a. in der Gattungsausprägung Anakreontik –
über Zwischenformen wie die der Kantate hin zur dramatischen Form
des Melodramas. Auch Gerstenbergs Gedicht eines Skalden aus dem Jahr
1766 ist dabei als eine Zwischenform einzustufen. Dabei kann zwar eini-
germaßen chronologisch eine Entwicklung ausgemacht werden, diese als
zielgerichtet zu beschreiben, würde indes zu weit gehen.

19 Zur Kantate mehr in Kap. 3.2 und 4.1.
20 Mit dem Begriff ›Lyrizität‹ sei hier – in Analogie zur Musikalität und Poetizität – das

beschrieben, was einen Text zum lyrischen Text macht: Der Begriff erlaubt das Lyrische
eines Textes abzustufen und nicht nur zu beschreiben, inwiefern er lyrisch ist, sondern
auch in welchem Grad.

2 Lyrik

252

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Den folgenden Ausführungen wird das Kapitel zu Gerstenbergs Lyrik-
theorie vorangestellt. Diese Reihenfolge bricht zwar mit der Chronologie
in Gerstenbergs Schaffen, dient aber dem Verständnis: Anhand der Lyrik-
theorie, die er im Jahr 1767 im »Zwanzigsten Brief« der Merkwürdigkeiten
schreibt, kann Gerstenbergs Verständnis von »lyrischer Poesie« (M20,
S. 372) nachvollzogen werden, die auch für das Grundverständnis seiner
Gedichtsammlung und seines Umgangs mit zeitgenössischer Lyrik nicht
unerheblich ist.

Gerstenbergs Theorie der lyrischen Poesie

Es sei zuallererst ins Gedächtnis gerufen, dass die Lyrik als dritte Haupt-
gattung neben der Epik und Dramatik sich überhaupt erst im 18. Jahrhun-
dert zu etablieren beginnt.

In der deutschen und dann auch deutschsprachigen Poetik stößt man erst seit
der Mitte des 18. Jahrhunderts (Alexander Gottlieb Baumgartens Meditationes
philosophicae, 1735) und verstärkt seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert (etwa
bei August Wilhelm Schlegel oder auch bei Johann Wolfang von Goethe) auf
das triadische Gattungsmodell […].21

Unser heutiges Lyrikverständnis ist im ersten Jahrhundertviertel und auch
noch in Johann Christoph Gottscheds Versuch einer kritischen Dichtkunst
aus dem Jahr 1730 nicht zu finden.22 Die moderne Gattungstrias, beste-
hend aus Lyrik, Epik und Dramatik, wird zwar bereits in Platons Poli-
teia angedeutet;23 die Dreiteilung setzt sich aber erst im 18. Jahrhundert
durch, »im Gefolge der Übersetzung von Charles Batteux’ Lehrbuch Les
beaux-arts réduits à un même principe (1746), das die Unterscheidung von
›poésie épique‹, ›dramatique‹, ›lyrique‹ in Frankreich einführt und so auch

2.1

21 Rüdiger Zymner: »Theorien der Lyrik seit dem 18. Jahrhundert«, in: Dieter Lamping
(Hg.): Handbuch Lyrik. Theorie, Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 22–34, hier: S. 23.

22 Vgl. Winfried Eckel: »Lyrik und Musik«, in: Dieter Lamping (Hg.): Handbuch Lyrik.
Theorie, Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 180–192, hier: S. 181.

23 »Daß von der gesamten Poesie und Mythologie ein Teil ganz aus Nachahmung direkter
Reden besteht – Tragödie und Komödie, wie du richtig gesagt hast; ein anderer hinge-
gen ganz aus persönlicher Kundgabe des Dichters selbst – das findest du vor allem in
den Dithyramben; ein weiterer Teil schließlich besteht aus der Vereinigung von beiden,
wie in der epischen Dichtung.« (Plato: Politeia – Der Staat, Griechisch/Deutsch, Düssel-
dorf, Zürich, Berlin, Germany April 2014, 394b–c, Übersetzung zitiert aus Harald
Fricke/Peter Stocker: »Lyrik«, in: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 2:
H–O, Berlin, Boston 2007, S. 498–502.)

2.1 Gerstenbergs Theorie der lyrischen Poesie

253

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Lyrik einen nunmehr ebenbürtigen Platz neben den beiden anderen
Hauptgattungen anweist«24. Batteux definiert die Lyrik nicht nur über
ihre Versgebundenheit, sondern als imitation de sentiments.25 Trotzdem
bleibt die Versgebundenheit bis heute eines der Hauptkriterien für Lyrik;
Dieter Lampings Definition als »Einzelrede in Versen«26 ist dabei einschlä-
gig. Auch in Eva Müller-Zettelmanns Katalog von »Charakteristika der
Lyrik«27 ist die »Versbildung«28 selbstverständlich eines der aufgeführten
Kriterien für Lyrik, die nicht obligat – aber vereinzelt – auftreten müssen,
um einen lyrischen Text als solchen zu kennzeichnen.

Der »Zwanzigste Brief über die Merkwürdigkeiten der Litteratur«
(M20, S. 345–412) aus dem Jahr 1767 ist der heute bekannteste dieser
Sammlung. Eingebettet in Gerstenbergs ästhetisches Hauptwerk liefert er
seine wichtigsten Ansichten zu Dichtungsprinzipien: Zu poetischem Ge-
nie, zu Einbildungskraft und Illusion, und auch zu Gerstenbergs Lyrik-
theorie. Der Begriff der Lyrik selbst ist zu diesem Zeitpunkt noch nicht
verfügbar,29 aber Gerstenbergs Theorie liefert einen wichtigen Beitrag da-
zu, indem sie die zeitgenössischen Begriffe von Lied und lyrischer Poesie
hinterfragt und sogar präzisere, enger gefasste Definitionsvorschläge für
sie anbietet.

Gerstenberg gibt in diesem Brief ein fingiertes Gespräch zwischen dem
fiktiven Briefschreiber und dem ebenfalls fiktiven Bibliothekar von Belve-
dere wieder. Beim Ordnen des Bestandes der dortigen Bibliothek kom-
men die beiden ins Gespräch über diverse Liedersammlungen – darunter

24 Eckel: »Lyrik und Musik«, hier: S. 181.
25 Vgl. Franz Penzenstadler: »Geschichte der Lyrik. Frühe Neuzeit«, in: Dieter Lamping

(Hg.): Handbuch Lyrik. Theorie, Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 335–365,
hier: S. 353.

26 Dieter Lamping: Das lyrische Gedicht. Definitionen zu Theorie und Geschichte der Gattung
[1989], Göttingen 2000, S. 63.

27 Eva Müller-Zettelmann: Lyrik und Metalyrik. Theorie einer Gattung und ihrer Selbstbespie-
gelung anhand von Beispielen aus der englisch- und deutschsprachigen Dichtkunst, Heidel-
berg 2000, S. 73.

28 Müller-Zettelmann: Lyrik und Metalyrik, S. 87.
29 »Gottfried August Bürger ist im deutschsprachigen Bereich der Erste, der in den 1770er-

Jahren von ›Lyric‹ bzw. ›Lyrik‹ statt von lyrischer Poesie oder lyrischer Dichtkunst
spricht […], aber noch Hegel bezeichnet vierzig Jahre später in seinen Vorlesungen
über die Ästhetik die Lyrik ausdrücklich als eine ›neue Gattung‹ und verwendet den
Ausdruck ›Lyrik‹ neben der Formulierung ›lyrische Poesie‹ […] mehr stilistisch variie-
rend als konzeptionell unterscheidend.« (Zymner: »Lyrik seit dem 18. Jahrhundert«,
hier: S. 23)

2 Lyrik

254

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch ein Sammelband der Berliner Liederschule30 –, die sie in dialekti-
scher Manier analysieren. Der Bibliothekar sortiert nach »elend[igem] und
zweydeutige[m] Geschmiere« (M20, S. 346) einerseits und »Werke[n] von
entschiedenem Verdienste« (M20, S. 346) andererseits, manche Bücher
wirft er sogar direkt durch das Fenster in den Ententeich (vgl. M20,
S. 346). Dieses ›Ordnungssystem‹ drängt schließlich die Frage nach einer
Lyriktheorie geradezu auf, die die Kriterien offenlegt, nach denen Schrift-
stücke als solche Werke von Verdienst ausgezeichnet werden oder nicht –
besonders, nachdem einigen Liedern sogar ihr Liedstatus abgesprochen
wird (M20, S. 371)31. Mittels der Lyriktheorie, die Gerstenberg von diesem
Standpunkt aus entwickelt, kritisiert er konkret die Berliner Liederschu-
le.32

Terminologisch fällt an dieser Lyriktheorie auf, dass Gerstenberg den
Begriff ›Lied‹ als Gattungsbezeichnung für »lyrische Dichtkunst« (M20,
S. 372) benutzt.33 Es handelt sich bei dieser terminologischen Dopplung
aber nicht um eine unscharfe Begriffsbestimmung seitens Gerstenbergs,
sondern um traditionell zusammenhängende Begrifflichkeiten, die eine
ursprünglich gemeinsame Genese von Musik und Poesie postulieren, die
sich v. a. in der Gattung Lied niederschlägt.34 Genau diese Ursprünge ak-
tualisiert Gerstenberg in seiner Lyriktheorie: Er führt die Gattungen ›Lied‹

30 Ausführlicher zur Berliner Liederschule in Kap. 2.3.1.
31 »Der Baudevilles, selbst der mittelmäßigen, sind immernoch zu viel, und andere Stücke,

die für Lieder zum Singen ausgegeben werden, sind niemals Lieder gewesen« (M20,
S. 371). In einer Rezension über die gleiche Liedersammlung aus dem Jahr 1768 (vgl. R,
S. 40–43) expliziert Gerstenberg etwas genauer, welche Lieder er hätte »entbehren wol-
len, weil sie keine Lieder sind« (R, S. 41), nämlich »diejenigen Melodien […], die nicht
scherzhaft, sondern klagend, oder auch bloß declamatorisch seyn sollen« (R, S. 41). Die-
se Rezension ist allerdings nur bedingt als eine Ergänzung zu Gerstenbergs Lyriktheorie
zu verstehen, sie beschäftigt sich v. a. mit den zu den Texten komponierten Liedermelo-
dien, weniger mit den Liedtexten selbst.

32 Gerstenberg hat konkret zwei Kritikpunkte an der Berliner Liederschule; seine Lyrik-
theorie bildet dabei den gewichtigeren und bezüglich der zeitgenössischen Ästhetik
und Poetik den relevanteren. Der andere Kritikpunkt – die Aneignung und Verbesse-
rung fremder Texte durch die Herausgeber – wird im Kapitel zur Berliner Liederschule
besprochen, siehe Kap. 2.3.1.

33 Vgl. hierzu Passagen, in denen ohne merklichen Übergang zunächst von Liedern, dann
von lyrischer Dichtkunst als dem gleichen Gegenstand gesprochen wird, z. B. die Be-
hauptung »Stücke, die für Lieder zum Singen ausgegeben werden, [seien] niemals Lie-
der gewesen« (M20, S. 371), auf die eine Passage folgt, in der im gleichen Zusammen-
hang »die Theorie der lyrischen Dichtkunst« unter gegenwärtigen Kunstrichtern für
»mangelhaft« (M20, S. 372) erklärt wird.

34 Vgl. hierzu Kap 2.3 zu musikalisch-poetischen Gattungen.

2.1 Gerstenbergs Theorie der lyrischen Poesie

255

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und ›lyrische Dichtkunst‹ so eng, dass die Gattungsgrenzen miteinander
verschmelzen, die Gattungen sich teilweise sogar komplett überlagern
und so ihre ursprüngliche Zusammengehörigkeit wiederhergestellt wird.

Diese Überlagerung – das ist beinahe schon ein Gemeinplatz – ist
historisch gesehen bereits in der Gattung Lyrik angelegt: Etymologisch
leitet sich die Bezeichnung, wie bereits erwähnt, vom altgriechischen
Saiteninstrument Lyra ab, »zu dessen Begleitung jene Lieder gesungen
wurden, die der entsprechenden Grundgattung in okzidentalen Kulturen
den Namen gaben.«35 Die Gattung Lyrik als Gattung der Dichtkunst steht
ursprünglich in direktem Zusammenhang mit der musikalischen Gattung
›Lied‹. Die Eigenschaften starke Rhythmisierung, Metrik und Prosodie,
die der Lyrik gegenüber anderen poetischen Gattungen zukommen, lassen
sich auf die ursprüngliche Performanz der gesungenen Form zurückfüh-
ren. Diese rhythmischen und klanglichen Elemente werden im Laufe
der Jahrhunderte zu eigenständigen Merkmalen, die lyrische Texte von
prosaischen Texten unterscheiden. Sie verselbstständigen sich so weit, dass
Gerstenberg seinen zeitgenössischen Kunstrichter-Kollegen vorwirft, alles
unter die Gattung ›Lied‹ zu subsumieren, was insofern sangbar sei, als es
sich rhythmisieren und mit einer Melodie versehen lasse. Unter diesen
Aspekten sei die lyrische Poesie bzw. das Lied thematisch ungebunden.
Solange Lieder formal sangbar seien, scheine der Fundus an Gegenstän-
den unbegrenzt zu sein, wie Gerstenberg bemerkt:

Wahrheiten und Träume, Ernst und Scherz, Lob und Tadel, Einsamkeit und Ge-
sellschaft, Liebe und Unempfindlichkeit, Freundschaft und Zwietracht, Freude
und Leid, Glück und Widerwärtigkeit, ein jedes Alter, ein jeder Stand der Men-
schen, was wir wissen und empfinden, mit einem Worte, fast Alles […]. (M20,
S. 372)

Gerstenberg bezieht sich mit dieser Kritik auf die Konzeption von Lyrik,
die sich v. a. an die Odentheorie des 17. und frühen 18. Jahrhunderts an-
lehnt.36 Gemäß der sog. lyrischen Unordnung der Ode seien die Gegen-
stände, die die Ode besingt, weitschweifig: »Es können alle Sachen sich zu
den Oden schicken«37. Gerstenbergs Fragen »was kann gesungen werden?«

35 Jürgen Link: »Elemente der Lyrik«, in: Helmut Brackert (Hg.): Literaturwissenschaft. Ein
Grundkurs, Reinbek bei Hamburg 1992, S. 86–101, hier: S. 86.

36 Die Begriffe Ode und Lied werden zu diesem Zeitpunkt noch einigermaßen synonym
verwendet. Ausführlich zur Ode im Teilkapitel 2.3.3.

37 Daniel Georg Morhof: Unterricht von der Teutschen Sprache und Poesie (11682), hier zitiert
nach Hans-Henrik Krummacher: Lyra. Studien zur Theorie und Geschichte der Lyrik vom
16. bis zum 19. Jahrhundert, Berlin 2013, S. 84. Morhofs Werk gilt bis ins 18. Jahrhundert

2 Lyrik

256

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(M20, S. 372) und vor allem »wie sollen […] diese Dinge gesungen wer-
den?« (M20, S. 372), werden zum Prüfstein für Lyrizität. Gerstenberg for-
muliert damit Sangbarkeit als Kriterium für Lyrizität zwar nicht neu, aber
er lotet dieses Charakteristikum grundlegend neu aus, macht aus einem
oberflächlichen Kriterium der Materialanordnung eine Frage der intrinsi-
schen Disponiertheit des Gegenstandes zum Singen: Gerstenberg zielt we-
niger auf formale als auf eine innerliche Art der Sangbarkeit. Dementspre-
chend schränkt er die lyrische Poesie auf ein sehr viel schmaleres Gegen-
standsspektrum ein:

Die Musik kann und muss nur allgemeine Ideen ausdrücken, und diese Ideen
müssen Empfindungen sein. In der Rhapsodie des zweiten Teils der Krause- und
Rammlerischen Oden-Melodien hören Sie den Tritt der Elefanten, das Gemur-
mel der Bäche, den Gesang der Nachtigall, sogar das Wallen der Saaten. Spielen
Sie das Ganze ohne die darunter geschriebene Erklärung, und sie haben nichts
gehört. (M20, S. 374)38

Bloße Naturbeschreibungen in Form von Elefantentritten, Bächen oder
Vegetation können nicht der Gegenstand lyrischer Poesie sein.39 Nicht
nur die Musik, sondern auch die lyrische Poesie, die sich qua Sangbarkeit

als einschlägiges Lyrik-Nachschlagewerk, »das die barocke Poetik und ihre Entwicklung
zusammenfaßt« (ebd., S. 83). Ähnlich auch in Gottscheds Versuch einer Critischen Dicht-
kunst zu finden: »Die Materien, die in Oden vorkommen können, sind fast unzählig«,
man habe keinerlei »Bedenken getragen, alle mögliche Arten von Gedanken in Oden zu
setzen«. (Des II. Theiles I. Abschnitt, I. Hauptstück (Von Oden, oder Liedern), § 10. Jo-
hann Christoph Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst vor die Deutschen [1730],
Darmstadt 1962, S. 428.)

38 Auch Ramler und Krause, auf deren Liedersammlungen sich Gerstenberg bezieht, un-
terscheiden die Begriffe ›Lied‹ und ›Ode‹ nicht (vgl. hierzu Ulrich Leisinger: »Die Ode
in der poetischen Theorie und in der musikalischen Praxis«, in: Anselm Gerhard (Hg.):
Musik und Ästhetik im Berlin Moses Mendelssohns, Tübingen 1999, S. 187–216,
hier: S. 191).

39 Gerstenberg formuliert an dieser Stelle besonders polemisch, denn das »allegorische Na-
turgedicht« (Georg Braungart: »Naturlyrik«, in: Dieter Lamping (Hg.): Handbuch Lyrik.
Theorie, Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 132–139, hier: S. 133) z. B. ist nicht nur
eine einfache Naturbeschreibung, sondern »[nutzt] Naturphänomene als Zeichenreper-
toire, um die Befindlichkeit des lyrischen Ichs bzw. des Subjekts oder gesellschaftlich-
politische Phänomene und nicht zuletzt auch religiös-theologische Inhalte zu vermit-
teln« (ebd.); auch das »lyrische Naturgedicht im engeren, empathischen Sinne« (ebd.),
so Braungart, nutze »Naturphänomene als Medium punktueller, stimmungshaft-reflexi-
ver und verdichteter Darstellung« (ebd.). Es kann also nicht die Rede davon sein, dass
nicht auch »murmelnde Bäche« oder der »Tritt der Elefanten« selbst Empfindungen
zum Ausdruck bringen sollen. Diese Verbindung von Natur- und Erlebnislyrik wird
u. a. von Klopstock initiiert (vgl. ebd., S. 136), was Gerstenberg hier – trotz bekannter-
maßen fundierter Klopstock-Kenntnis (vgl. Kap. 2.3.3) – geflissentlich ausblendet.

2.1 Gerstenbergs Theorie der lyrischen Poesie

257

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und damit musikalisch definiert, muss sich Empfindungen zum Gegen-
stand machen. Diese Einschränkung Gerstenbergs auf Empfindungen re-
feriert auf andere zeitgenössische Literaturtheorien, namentlich auf das
von Gottsched beschriebene antike Liedkonzept40, aber auch auf die »bei
Batteux formulierte Empfindungstheorie der Lyrik«41, die »erkennbar den
Aspekt einer besonderen Bindung der Lyrik an die Musik«42 integriert. Sie
entspricht aber auch dem semiotisch-ästhetischen Konzept für Gesang, das
Gerstenberg 1770 in seiner Abhandlung über die »Schlechte Einrichtung
des Italienischen Singgedichts« entwirft.43 Im »Zwanzigsten Brief«, den
Gerstenberg 1767 schreibt, unterscheidet er noch weniger genau zwischen
›Singen‹ und ›Gesang‹ als in dieser Abhandlung, formuliert aber bereits
ein ähnliches Konzept für seine Lyriktheorie. Die Grenze des musikali-
schen Ausdruckspotenzials legt Gerstenberg mittels des besungenen Ge-
genstandes fest: Empfindungen.44 Hierin folgt Gerstenbergs Lyriktheorie
der zeitgenössischen Ästhetik; denn laut Baumgarten’scher Ästhetik soll
Poesie genau das leisten: Einen Zugang zu begrifflich nicht Fassbarem, zu
Empfindungen schaffen. Dementsprechend soll lyrische Poesie laut Gers-
tenberg nicht alles behandeln, »was wir wissen und empfinden« (M20,

40 Vgl. Gottscheds Versuch einer Critischen Dichtkunst: »obgleich im Anfang die Lieder nur
zum Ausdrucke der Affecten gebraucht worden sind. Dieser ersten Erfindung zufolge,
würde man also nur traurige, lustige und verliebte Lieder machen müssen« (Des II.
Theiles I. Abschnitt, I. Hauptstück (Von Oden, oder Liedern), § 10. Gottsched: Critische
Dichtkunst, S. 428).

41 Zymner: »Lyrik seit dem 18. Jahrhundert«, hier: S. 23–24.
42 Ebd.
43 Vgl. Kap. 1.3.2. Diesen Teil zu den Gegenständen von Lyrik übergeht Gerth in seinem

Kapitel zu Gerstenbergs lyrischer Dichtung, indem er gleich an zwei Stellen betont,
dass es Gerstenberg nicht um das »›Was‹, sondern […] ›Wie‹« gehe (Klaus Gerth: Studien
zu Gerstenbergs Poetik. Ein Beitrag zur Umschichtung der ästhetischen und poetischen Grund-
begriffe im 18. Jahrhundert, Göttingen 1960, S. 187, 193). Gerstenbergs deutliche Ein-
schränkung der Gegenstände lyrischer Dichtung auf Empfindungen ist aber insofern
bemerkenswert, als er der semiotisch-ästhetischen Grenze von Musik entspricht, die
Gerstenberg in seiner späteren Abhandlung über die »Schlechte Einrichtung des Italie-
nischen Singgedichts« zieht (vgl. hierzu abermals Kap. 1.3.2), da diese Parallele Gersten-
bergs Verständnis von lyrischer Poesie als musikalischer Gattung einleuchtend unter-
streicht.

44 Das ist ein markanter Unterschied zur von Gottsched beschriebenen antiken Liedkon-
zeption: Gerstenberg geht es um den Empfindungsausdruck, bei den Lyrikern des
Altertums geht es um die Affekte. Affekte und Empfindungen haben unterschiedli-
che Tiefenstruktur und eine verschiedene anatomisch-physiologische und damit zusam-
menhängend auch eine andere physiognomische und ästhetische Funktionsweise (vgl.
Kap. 1.1.3), und diese verschiedenen Emotionskonzeptionen wirken sich auch auf die
Struktur der poetischen Zeichen aus.

2 Lyrik

258

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


S. 372), sondern nur Empfindungen. Trotz geistesgeschichtlicher Aktuali-
tät ist Gerstenbergs thematische Beschränkung gegenüber der bis dato ly-
rischen Paradigmenentwicklung des 18. Jahrhunderts eine erhebliche Ein-
schränkung. Gerstenberg denkt seine Theorie aber konsequent zu Ende
und geht sogar noch weiter:

Es ist hier nicht genug, zu sagen: weil die lyrische Poesie zum Singen gemacht,
die Musik aber ein Ausdruck der Empfindungen durch artikulierte Töne sei; so
müsse die lyrische Poesie ein Ausdruck der Empfindungen durch unartikulierte
Töne oder Worte sein. Nicht ein jeder Ausdruck der Empfindungen ist sangbar,
und das Verhältnis der Empfindungen zum Gesange ist von den Empfindungen
selbst sehr unterschieden. (M20, S. 372–373)

Lyrische Poesie besingt demnach nicht schlichtweg Empfindungen mit-
tels anderer Zeichen als Sprachzeichen – Gerstenberg grenzt den Gegen-
stand ›Empfindungen‹ genauer ein. Dabei markiert er auch das grundle-
gende semiologische Übergangsproblem: Die Empfindung selbst kann
nie, vor allem nicht sprachlich, der Ausdruck derselben sein.45 Führt man
sich vor Augen, wie nach Gerstenberg die Entstehung von Lyrik genealo-
gisch abläuft, wird klar, welche Empfindungen als mögliche Gegenstände
übrig bleiben können:

Folglich drückt sich nicht jeder Gegenstand der Empfindungen durch Gesang
aus; sondern die Empfindung selbst, in welche die verschiedenen Gegenstände
zusammenfließen, löst sich in Töne auf, und wird der simple und einfache Ge-
sang der Natur. (M20, S. 375)

Das ist im Sinne von Gerstenbergs Ästhetik bezüglich von Wahrheit und
Natur46 zu lesen: Die Natur, die Empfindung selbst, formt den lyrischen
Ausdruck. Nicht eine sprachliche Fixierung steht für die Empfindung,
sondern die Empfindungen lösen sich übergangslos auf in Zeichen. In-
dem die Empfindung »der simple und einfache Gesang der Natur« wird,
hat dieser Gesang als äußerlich wahrnehmbares Medium den gleichen
ontologischen Status wie die Empfindung selbst. Aber nicht »jeder Ge-
genstand der Empfindungen […] löst sich in Töne auf«, hierin liegt die
entscheidende Einschränkung.

Im Vergleich zur zeitgenössischen Lyrik funktioniert die lyrische Gene-
se dieser Theorie nach umgekehrt: sich einen Gegenstand zunutze zu ma-

45 Dieses Problem behandelt Gerstenberg in seiner Abhandlung zur Schlechten Einrichtung
des Italienischen Singgedichts noch ausführlicher, vgl. hierzu Kap. 1.3.2.

46 Vgl. hierzu Kap. 1.2.2.2.

2.1 Gerstenbergs Theorie der lyrischen Poesie

259

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen, um von ihm ausgehend beliebige Empfindungen zu besingen, in-
dem man sie in feste sprachliche Formen integriert, die rhythmisch, me-
trisch und melodisch sind, kann laut Gerstenberg nicht das hervorbrin-
gen, was er ›Lied‹ oder ›lyrische Poesie‹ nennt.47 Gerade der letzte Teil fällt
nach Gerstenbergs Lyriktheorie weg, denn Empfindungen lösen sich von
selbst in Töne auf, die den Gesang der Natur ergeben (vgl. M20, S. 375).
Es ist nicht die formale Sangbarkeit, die Gerstenberg vom Lyrischen for-
dert, denn theoretisch könne man alles rhythmisieren und singen; Gers-
tenberg fordert von Gedichten und Liedern, dass die besungenen Empfin-
dungen sich selbst singen, ja sogar sie selbst sind, auf natürliche Weise, oh-
ne das künstliche Hinzutun von Elementen, die traditionell als musikali-
sche oder poetische Mittel verstanden werden; ein utopisches Dichtungs-
ideal, dessen Unmöglichkeit in der Dichtungspraxis von vornherein inbe-
griffen ist. Gerstenberg geht indes so weit, die bloß formale Sangbarkeit
zu degradieren, indem er vermeidet, sie ›Gesang‹ zu nennen: Als ›Gesang‹
bezeichnet er sehr deutlich nur das, was »ein bloßer Ausbruch der Emp-
findungen ist« (M20, S. 375), den er klar unterscheidet von »melodischen
Gängen […], die nur ein rhythmisches und wohlklingendes Schema der
Recitation und Deklamation enthalten« (M20, S. 375). Gerstenberg – das
wurde bereits an anderer Stelle bemerkt – schmälert damit theoretisch die
künstlerische Leistung des Dichters, denn Lyrik schöpft sich nach dieser
Theorie eigentlich von selbst, degradiert den Dichter zu einem körperlich-
mechanischen Medium, mittels dessen sich emotionale Ausbrüche äußern
können. Praktisch gesehen ist allerdings einiges dichterisches Handwerk-
zeug notwendig, um als Lyriker einem derartigen Anspruch zu genügen.
Der zuvor bewusst formende, Worte zu einem rhythmisch-melodischen
Sprachkunstwerk anordnende Akt des Dichtens, der den Dichter hand-
werklich notwendig macht, tritt zurück hinter den verselbstständigten
Prozess des Empfindungsausdrucks, bei dem der Künstler nur noch als

47 Gerth zufolge wendet Gerstenberg sich damit sogar unter Auffassung eines wörtlichen
Zitats gegen Batteaux (vgl. Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 187). Er bezieht sich hierbei auf
folgendes Zitat Gerstenbergs aus den Briefen über Merkwürdigkeiten der Litteratur: »Noch
weit weniger wahr ist es, wenn jemand spricht, die lyrische Poesie könne als eine Poesie
beschrieben werden, die die Empfindungen ausdrückt, man dürfe nur eine singende
Versart hinzutun, so habe sie alles, was zu ihrer Vollkommenheit nötig ist« (M20,
S. 373). Dies, so Gerth, sei ein direkter Widerspruch auf Batteux, der schreibt: »Man
kann also die lyrische Poesie als eine Poesie beschreiben, die die Empfindungen aus-
drückt. Man thue eine singende Versart hinzu, so hat sie alles, was zu ihrer Vollkom-
menheit nöthig ist.« (Karl Wilhelm Ramler: Einleitung in die Schönen Wissenschaften.
Nach dem Französischen des Herrn Batteux, mit Zusätzen vermehret, Leipzig 1769, S. 13.)

2 Lyrik

260

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Medium zu fungieren scheint, durch dessen Äußerungen die Empfindun-
gen ihren Weg zum musiko-literarischen Ausdruck finden. Das betrifft
auch Gerstenbergs lyrische Poesie: Sie ist nicht das Produkt eines künst-
lich ordnenden und damit äußeren Vorgehens, sondern entsteht von in-
nen heraus als natürlicher Vorgang; soweit die Theorie. Die Praxis erfor-
dert nach wie vor einen Dichter, der nun nach anderen Prinzipien Spra-
che zu poetischer Sprache ordnet. Dichtung muss den Anschein dieser na-
türlichen Autogenese haben; diesen Anschein gilt es, im Akt des Dichtens
zu formen und dabei das ›quasi‹, d. h. alles, was die Dichtung als solche
markiert, möglichst gering zu halten. Aber nur im Modus des ›quasi‹ –
und nur so, durch die narrative Ausblendung des Dichtungsaktes, der sich
selbst auch im Text verleugnet – kann eine Empfindung quasi von selbst
singen.

Gerstenberg fasst das Kriterium ›Sangbarkeit‹ nicht nur viel enger als
seine Zeitgenossen, er macht dieses darüber hinaus zum exklusiven Defi-
nitionskriterium für lyrische Poesie. Sie ist damit nicht nur eine Gattung,
der Musikalität innewohnt, sie ist eine musikalische Gattung. Das bedeu-
tet, dass alle Gedichte, die nur Kriterien die äußere Form betreffend er-
füllen, nicht unter die Gattung Lied fallen und damit gleichzeitig auch
nicht zu lyrischer Poesie zu zählen sind. Dem entspricht auch Gersten-
bergs Terminologie: Es ist auffällig, dass Gerstenberg die Bezeichnung
›Gedicht‹ weitestgehend vermeidet48 und vor allem Oden und Lieder zu
lyrischer Poesie zählt. Gerstenberg umgeht es, lyrische Poesie als poetisch
eigenständige Gattung zu benennen und belässt den Begriff ›lyrisch‹ un-
zweideutig in musikalischem Zusammenhang; das passt auch zu Gerths
Beobachtung, dass der »lyrische Dichter bei [Gerstenberg] stets ›singt‹,
nicht aber ›spricht‹«49. Gerstenberg selbst wird von Herder dieses lyrische

48 Aber nur weitestgehend, mit folgenden Einschränkungen: Der Skalde trägt bei seiner
Erstveröffentlichung im Jahr 1766 den Titel Gedicht eines Skalden. In den vermischten
Schriften streicht Gerstenberg diese Bezeichnung jedoch wieder, der Titel lautet 1815
nur noch »Der Skalde« (VSII, S. 87). Außerdem verwendet Gerstenberg die Bezeichnung
für seine fünf Prosaischen Gedichte. Bei diesen Texten, nach heutigem Gattungsverständ-
nis eher Idyllen, lässt sich aber durchaus die Frage stellen, ob Gerstenberg sie zu lyri-
scher Poesie zählen würde, oder ob sich diese Texte nach anderen Gesichtspunkten zu
weit vom Lied entfernen. Nach einigen Argumenten Gerstenbergs wäre es zwar konse-
quent, ordnete Gerstenberg auch die Prosaischen Gedichte lyrischer Poesie zu. Da Gers-
tenbergs Ansichten sich aber nicht immer durch Konsequenz auszeichnen, bliebe eine
Zuschreibung an dieser Stelle bloße Spekulation, da sich in Gerstenbergs Schriften we-
der dafür noch dagegen Anhaltspunkte finden lassen.

49 Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 188.

2.1 Gerstenbergs Theorie der lyrischen Poesie

261

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Talent attestiert, Herder reiht ihn ein unter die Dichter, »die nicht schrie-
ben, sondern sangen, unter welche ich [d. i. Herder, Anm. UK] Klopstock,
Hagedorn, von Gerstenberg, und seinen Cantaten auch Rammlern, beson-
ders nenne«50. Die von literarischer Seite verhalten anmutende Begriffs-
wahl geht einher mit der bis dato gebräuchlichen literarischen Gattungs-
bezeichnung, die den Begriff ›Lyrik‹ als eigenständige poetische Gattung
noch nicht etabliert hat und die auch Gerstenberg wählt: ›lyrische Poesie‹
oder ›lyrische Dichtkunst‹.

Gerstenberg hebt damit als Merkmal der literarischen Gattung ›lyrische
Dichtkunst‹ hervor, was die zeitgenössische Lyriktheorie impliziert, in
ihrer formal geregelten Struktur aber übergeht: Der Enthusiasmus, das
Feuer, die Empfindung sollen in lyrischen Ausdruck gegossen werden.
Gerstenberg ruft mit seiner Lyriktheorie in Erinnerung, was die Lyrizität
des Ausdrucks dabei ausmacht – ihr Keim liegt in der Musikalität der
Gattung. Diese Musikalität macht lyrische Poesie zur Empfindungs-Gat-
tung, auch an diese Spezialisierung der Gattung auf diesen Gegenstand
erinnert Gerstenbergs Lyrikkonzept. Es kann keine oberflächlich konstru-
ierte Struktur sein, die ein Sprachkunstwerk musikalischer und damit
lyrisch macht, es ist die innere Konstitution eines Sprachkunstwerkes, die
sich eine durch Gesang ausdrückende Empfindung zur Grundlage macht
und deswegen musikalisch respektive lyrisch ist.51

50 Johann Gottfried von Herder: »Fragmente über die Eigenheiten unserer Sprache«,
in: Johann Gottfried von Herder (Hg.): Über die neuere Deutsche Litteratur. Fragmente.
Erste Sammlung, Riga 1768, S. 44–146, hier: S. 72–73.

51 An dieser Stelle schließt Gerstenbergs Dichtungstheorie zu Einbildungskraft und Illusi-
on sowie zum poetischen Genie an. Das Künstlerkonzept des ›poetischen Genies‹ geht
dabei folgerichtig aus Gerstenbergs Lyriktheorie hervor. Da diese Arbeit sich vor allem
mit musikalischen Aspekten in Gerstenbergs Ästhetik befasst und nicht allgemein mit
dessen Ästhetik, Gerstenbergs Begriff vom ›poetischen Genie‹ aber innerhalb seiner Äs-
thetik eine zentrale Rolle spielt, sei an dieser Stelle kurz einiges dazu ergänzt: Den Be-
griff des ›poetischen Genies‹ prägt Gerstenberg noch vor der Hochzeit des jungen Goe-
the und anderer Stürmer und Dränger, die sich diesen Begriff zu Eigen machen und die
bis heute mit ihm assoziiert werden. Das Konzept des ›poetischen Genies‹ liefern Gers-
tenberg und der Kopenhagener Kreis bereits in ihren Schleswiger Literaturbriefen, die
später als Briefe über die Merkwürdigkeiten der Litteratur veröffentlicht wurden, v. a. im
»Zwanzigsten Brief« (M20, S. 384–412), aber auch an einigen anderen Stellen. Gersten-
berg beschreibt seinen Geniebegriff v. a. ex negativo und gibt an keiner Stelle eine klare
Definition (vgl. Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 125). Dabei zieht er immer wieder Shake-
speare als Musterbeispiel eines Originalgenies heran. Originalität, wie in Kap. 1.2.2.1
besprochen, ist dabei eine der Eigenschaften des Genies. Inspiration erhält das Genie
laut Gerstenberg durch Einbildungskraft, durch »höher[e] Eingebung« (M20, S. 395).
Gerstenbergs Konzept des Genies enthält die üblichen Bilder und Termini, mittels des-

2 Lyrik

262

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zur musikalischen Begleitung lyrischer Poesie

Diese Lyriktheorie Gerstenbergs ist ein entscheidender Impuls für die
Entwicklung der zeitgenössischen Lyrik. »Im Verlauf des 18. Jahrhunderts
wird zunehmend die topische Assoziation des lyrischen Gedichts mit Ge-
sang zu einer ästhetischen Voraussetzung für die Identifikation der Lyrik
mit dem Ausdruck subjektiver Leidenschaften«52, so Katrin Kohl. Sowohl
von Rüdiger Zymner als auch von Achim Aurnhammer53 ist Gerstenbergs
Theorie zur lyrischen Poesie als impulsgebend für diese Entwicklung
eingestuft worden. Zymner jedoch verkennt Gerstenbergs eigentlichen
Punkt, er schreibt:

Lyriktheoretisch weiterführend erscheint hier deshalb Heinrich Wilhelm von
Gerstenbergs Auffassung einer sprach- oder formbezogenen inneren Musikalität
der Lyrik, mit der der Begriff der Lyrik von einer tatsächlichen Sangbarkeit bzw.
Begleitung der konkreten lyrischen Gedichte durch Musik abgelöst wird […].54

An dieser Stelle muss betont werden, dass Gerstenbergs Theorie Musik für
lyrische Poesie keineswegs obsolet macht, sondern im Gegenteil, zur Vor-
aussetzung für lyrische Texte. Dass es deswegen möglich ist, die tatsächli-
che musikalische Begleitung wegzulassen, ist eine Folgerung aus der Gers-
tenberg’schen Theorie, die Zymners Argument, lyrische Texte lösten sich
im 18. Jahrhundert zunehmend von ihrer musikalischen Begleitung, an
dieser Stelle stützt. Um dergestalt mit Gerstenberg zu argumentieren,
muss man allerdings seine Lyriktheorie ziemlich isoliert betrachten. Gers-
tenberg selbst spricht sich an keiner Stelle für diese Schlussfolgerung aus,
man findet kein Argument bei ihm, das die Loslösung der poetischen

sen eben dieses beschrieben wird: Feuer (M20, S. 398), Kraft (M20, S. 395), Begeisterung
(M20, S. 395), Inspiration (M20, S. 409), Eingebung (M20, S. 395), Original (M20,
S. 404), Imagination (M20, S. 398). Alle diese Eigenschaften braucht das Genie, aber sie
sind nur notwendige, keine hinreichenden Kriterien für ein Genie, denn »wo Genie ist,
da ist Erfindung, da ist Neuheit, da ist das Original; aber nicht umgekehrt« (M20, S. 404–
405, Herv. i. O.). Für eine ausführliche Darstellung von Gerstenbergs Geniekonzept sei
auf Kapitel II.C. Das Genie in: Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 117–133, verwiesen.

52 Katrin Kohl: »Die Medialität der Lyrik«, in: Dieter Lamping (Hg.): Handbuch Lyrik.
Theorie, Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 88–98, hier: S. 94.

53 Vgl. Zymner: »Lyrik seit dem 18. Jahrhundert«; Achim Aurnhammer/Hermann Danu-
ser/Siegfried Mauser (Hg.): Handbuch der musikalischen Gattungen. Musikalische Lyrik,
Teil 1: Von der Antike bis zum 18. Jahrhundert, Laaber 2004, S. 416. Auch wenn Aurn-
hammer von »Friedrich Wilhelm von Gerstenberg« (ebd.) spricht, so ist anhand der zi-
tierten Stellen eindeutig, dass er Heinrich Wilhelm von Gerstenberg meint.

54 Zymner: »Lyrik seit dem 18. Jahrhundert«, hier: S. 24.

2.1 Gerstenbergs Theorie der lyrischen Poesie

263

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder lyrischen Sprache von musikalischer Begleitung nahelegt. Im Gegen-
teil: Gerade bei solchen Texten, bei denen Gerstenberg seine Theorie als
besonders gelungen umgesetzt einschätzt, plädiert er für die zusätzliche
Medienkombination, davon zeugen seine musikalisch-literarischen Experi-
mente. Bei lyrischen Werken, in denen die ›Empfindung singt‹, findet
Gerstenberg immer wieder Anlass, nach Vertonungen zu fragen55; da-
rüber hinaus nennt er konkret solche Gedichte musikalisch, die er auch
als lyrische Poesie lobt (vgl. SF, S. 413). Gerade besagte Stelle zeigt, dass es
Gerstenberg eben nicht darum geht, einem in seiner sprachlichen Konzep-
tion bereits lyrisch-singenden Gedicht die musikalische Begleitung deswe-
gen vorzuenthalten, er schreibt:

In der Regel sind nur diejenigen Gedichte musikalisch, die wenn sie gut gelesen
werden, nicht anders, als mit modulirenden Tönen der Empfindung, gelesen
werden können, oder worin sich an die Darstellung des Inhalts eine gewisse Ge-
müthsstimmung, die durch den musikalischen Ausdruck erhöhet und verstärket
werden kann, unmittelbar anknüpft. Zur erstern Klasse gehören, nach meinem
Urtheile, unter vielen andern z. B. der von Emanuel Bach, mit einem Ausdrucke
des Großen und Erhabenen, worin ihn und Händel noch fast Niemand über-
troffen hat, so herrlich in Musik gesetzte Cramersche Psalm: w-er ist so würdig,
als Du?... (SF, S. 413)

Nach Gerstenbergs Theorie der lyrischen Poesie sind also nur diejenigen
Gedichte musikalisch, die zugleich auch lyrisch sind, insofern die Emp-
findung sich auch hier in Töne auflöst und »nicht anders, als mit mo-
dulierenden Tönen der Empfindung, gelesen werden können«. Lyrische
Poesie emanzipiert sich laut Gerstenberg mit zunehmendem Grad der
Musikalität also nicht von ihrer musikalischen Begleitung, sondern ist
umso geeigneter für die Medienkombination.

Auch Herder gewinnt der musikalischen Begleitung von Liedern ästhe-
tischen Mehrwert ab, allerdings in anderer Weise als Gerstenberg, wie im
Folgenden gezeigt wird. Aus Herders »Dispositionen, Entwürfe und Frag-
menten Von der Ode« (verfasst um 1764/65) geht hervor, dass Gersten-
bergs und Herders Verständnis vom Lied sehr ähnlich war. Es finden sich
zwar keine Hinweise darauf, ob Gerstenberg diese Fragmente bekannt
oder sogar zugänglich waren;56 trotzdem lässt sich konstatieren, dass die

55 Vgl. hierzu z. B. Kap. 2.3.2.
56 Die Fragmente haben in weiten Teilen eher skizzenhaften Charakter, sind nur z. T. tat-

sächlich ausgearbeitet. Das lässt darauf schließen, dass diese Fragmente zunächst nicht
öffentlich waren. Gerstenberg und Herder hatten zwar Briefkontakt, aber nicht beson-

2 Lyrik

264

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beiden Schriftsteller im etwa gleichen Zeitraum an etwa den gleichen
Fragen gearbeitet haben und dabei zu ähnlichen Ergebnissen gekommen
sind. Auch Herder betont, dass die Ode Empfindungen zum Gegenstand
habe und genau dann wirkungsästhetisch entkernt wird, wenn der Dich-
ter sich nicht daran halte. Eine Ode sei laut Herder »ein Gedicht, das eine
gewisse Empfindung ausdrückt und zum Singen gemacht ist«57, wobei er
›Ode‹ synonym für ›Lied‹ verwendet.58 Wie eng Ode und Empfindung für
Herder zusammengehören, wiederholt Herder über das gesamte Fragment
immer wieder, hier seien einige Beispiele angeführt:

Ode ist die vollkommen sinnlichste Sprache einer unvermischten Empfindung.
(H‑O, S. 65, Herv. i. O.)
Die Ode ist eine Sprache der Empfindung:) Entweder weil sie Empfindung aus-
drückt, oder weil sie sie erregen will. (H-O, S. 67)
Das erstgeborne Kind der Empfindung, der Ursprung der Dichtkunst, und der
Keim ihres Lebens, ist die Ode. (H-O, S. 78, Herv. i. O.)
so ist die erste Ode, das nächste Kind der Natur, gewiß der Empfindung am
treuesten geblieben. (H-O, S. 89)

Herder kritisiert wie Gerstenberg, dass die Gegenstände sich von den
Empfindungen zu weit entfernt hätten, bis die Ode nur noch als empfin-
dungsleeres Gefäß ›entseelt‹ übriggeblieben sei:

In ihr [d. i. in der Ode, Anm. UK] nahm nach der natürlichen Folge der Seelen-
kräfte, die Natur ab, und wurde Kunst; denn schwächte Einbildungskraft die
Empfindung, denn der Witz die Einbildungskraft; denn die Vernunft den Witz;
was bleibt nach dem jetzigen Zustand uns vor [sic!] Oden über […] (H-O, S. 71)

Laut Herder stehe diese Entwicklung in direktem Zusammenhang mit
dem Menschen und dem fortschreitenden Wissensdrang, da »der Gegen-
stand der Empfindung [immer] sinnlich« (H-O, S. 83) sei, aber je »mehr
sich die Gegenstände erweitern, die menschlichen Geisteskräfte sich ent-
wickeln, desto mehr ersterben die Fähigkeiten der sinnlichen Tierseele.
[…] endlich haben wir Regeln, statt Poetischer Empfindungen« (H-O,
S. 85). Genau diese Problematik wirke sich auch auf die Odendichtung
aus, Herder schreibt: »In der Folge wurde die Ode mehr objektiv […] Im-

ders intensiv, d. h. es ist nicht davon auszugehen (aber auch nicht auszuschließen), dass
Gerstenberg Zugang zu den Fragmenten hatte.

57 Johann Gottfried von Herder: »Von der Ode. Dispositionen, Entwürfe, Fragmente«,
in: Ulrich Gaier (Hg.): Werke, Frankfurt am Main 1985, S. 57–101, hier: S. 59. Im Fol-
genden im Text abgekürzt mit H‑O und entsprechender Seitenzahl.

58 Zur begrifflichen Ausdifferenzierung von Ode und Lied siehe Kap. 2.3.3.

2.1 Gerstenbergs Theorie der lyrischen Poesie

265

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mer erweiterten sich die Aussichten allgemeiner: […] immer wurden sie
kälter, betrachtender, voll Allgemeinwörter, und Moralen […]« (H-O,
S. 89)

Wie Gerstenberg, der feststellte, dass »das Verhältnis der Empfindun-
gen zum Gesange […] von den Empfindungen selbst sehr unterschieden«
(M20, S. 372–373) sei, stellt auch Herder die Frage, inwiefern Empfindun-
gen in Oden durch den Dichter überhaupt ausgedrückt werden können.
Herder macht an dieser Stelle Einschränkungen, er schreibt in einer Skiz-
ze: »Empfindung) nicht an sich; sondern in der Einbildungskraft und Be-
ziehung auf die Vernunft« (H-O, S. 63) und »Ausdruck) nicht natürlich
durch Sprache, sondern künstlich« (H‑O, S. 63). Das Problem, mit dem
Herder an dieser Stelle ringt, formuliert er eine Seite später: »Wirkliche
Empfindungen lassen sich nicht ausdrücken, nicht in bloßen Worten
[…]« (H‑O, S. 64) Mit dieser Problematik befasst sich auch Gerstenberg
im Jahr 1770 in seiner Abhandlung über die »Schlechte Einrichtung des
italienischen Singgedichts«. Bei Herder selbst folgt daraus die Frage, in-
wiefern die Ode – respektive das Lied –, laut Herder die Erstlingsgeburt
der Dichtkunst, überhaupt Empfindungsausdruck sein könne:

Empfindungen drückt sie [die Ode, Anm. UK] aus? sie ein künstliches Zeichen,
die Sprache? durch das Künstliche der Sprache ein Gedicht, durch das vielleicht
künstlichste Gedicht, die Ode? Daß Worte Gedanken, Beziehungen ausdrücken,
weiß ich wohl, aber Empfindungen? Nein! eigentlich zu reden auch nicht eine
einzige: eine ausgedrückte Empfindung ist ein Widerspruch: Selbst unser Lexi-
kon vor die Empfindungen kann kein einziges eigentliches Wort. (H-O, S. 66)

Wo Gerstenberg konstatierte, die Empfindung selbst löse sich in Töne auf
(M20, S. 375), kommt Herder zu dem Schluss, dass ein Lied eben nicht
unmittelbarer Empfindungsausdruck sein könne. Im Gegenteil, in der
Ode handele es sich um Empfindungen, die nur mithilfe der Einbildungs-
kraft geschildert werden können:

Laßt die Empfindung verrauchen: so ist der Gang der Natur, daß Einbildungs-
kraft ihre Stelle einnimmt; füllt diese mit poetischen Bildern, so wird eine Ode
werden, die nicht empfindet, sondern Empfindung malet, und die nicht an sich,
sondern durch eine aufgebrachte Einbildungskraft <wirkt>. […] Folglich schild-
re ich auch der Form nach nicht mehr wahre Empfindungen, sondern ein Per-
spektiv von ihnen (H-O, S. 67–68, Herv. i. O.)

Gerstenberg und C. P. E. Bach propagieren das si vis me flere-Prinzip, nach
dem der Künstler sich selbst in die Empfindung begeben müsse, um sie

2 Lyrik

266

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


überhaupt ausdrücken zu können, indem er sie selbst fühlt.59 Herder hin-
gegen hakt an genau dieser Stelle ein, trennt authentische und künstlich
hervorgerufene Empfindung stärker: Er hält dem Verständnis von Bach
und Gerstenberg entgegen, dass die dichterische Darstellung nicht der
authentische Empfindungsausdruck selbst sein kann, sondern es sich um
eine gezielt angesteuerte Form der Empfindung handele (die u. U. bereits
medial vermittelt sein muss), erwirkt durch Einbildungskraft:

Aber wie? – Wenn du willt [sic!], daß ich weinen [sic!] etc.) gut! und das be-
stärkt meine Meinung, daß sie [die Ode, Anm. UK] nie Empfindung ausdrückt.
Ich weine, – aber bloß eine poetische Träne; und die wird auch bloß der andre
weinen. (H-O, S. 68)

Die Rolle, die Gerstenberg und Herder der Einbildungskraft an dieser
Stelle einräumen, bezeichnet auch die Rolle des Dichters: Wo Gerstenberg
von »Natur der Einbildungskraft« (R, S. 100) spricht,60 nimmt bei Herder
als Ausgangspunkt der lyrischen Dichtung die »Einbildungskraft ihre Stel-
le [ein]« (H-O, S. 67). Deswegen weint Gerstenbergs Dichter natürliche
Tränen, und drückt Empfindungen aus, wo Herders Dichter »bloß eine
poetische Träne« (H-O, S. 68) weint. Aber genau deswegen, weil Herder
sich nicht vorbehaltlos Gerstenbergs Ästhetik des Empfindungsausdrucks
anschließt, kann bei ihm der Dichter aktiver in die Genese poetischer Tex-
te involviert sein, Herders Dichter malt Empfindungen, und ist nicht nur
Medium eines Dichtungsprozesses in Autogenese der Empfindungen.
Aber zum hohen Preis für den Status des dichterischen Werks: Herders
Träne ist zwar eine poetische, aber zugleich – nach Gerstenbergs Wertung
– auch ›nur‹ eine poetische.

Das Problem des dichterischen Empfindungsausdrucks greift Gersten-
berg 1771 in seinem Fragment Der Waldjüngling auf.61 Der Waldjüngling,
der erst als Erwachsener das Sprechen gelernt hat, weint hier eine Träne,
die sowohl als natürliche als auch als poetologische Träne gelesen werden
kann:

Sprechen, was ich fühle, das kann ich itz! Das konnt ich nicht!
O der Gaben allerbeste! – Staunend sass [sic!] er dann
Und versenkt in tiefes Geheimniss, hob sein schönes Haupt

59 Siehe Kap. 1.5.
60 Siehe hierzu auch Kap. 1.2.2.3.
61 Ausführlicher zum Waldjüngling-Fragment in Kap. 4.

2.1 Gerstenbergs Theorie der lyrischen Poesie

267

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aufwärts und eine Thräne blinkte vom Auge herauf.62

In Sprache, in Poesie fassen, was man fühlt – genau das kann der Mensch
eben nicht, wie Gerstenberg eindrücklicher nicht vorführen könnte. Emp-
findungen, Gefühle – für menschliche Sprache bleiben sie unfassbar, ein
»tiefes Geheimnis«. Der Waldjüngling entdeckt, dass er bezüglich Empfin-
dungen so sprachlos wie zuvor ist, die Sprache bietet kein Mittel, diese
auszudrücken. Die Empfindung der tiefen Traurigkeit über diese Entde-
ckung bleibt aber trotzdem nicht unausgedrückt, sie blinkt in Form einer
Träne als außersprachliches Zeichen vom Auge des Waldjünglings. In die-
sem Punkt kommen Herder und Gerstenberg überein: Empfindungen
können laut Herder nur bedingt ausgedrückt werden, nämlich nur durch
»natürliche Zeichen« (H-O, S. 69, Herv. i. O.), das heißt durch »hüpfen, un-
artikuliert tönen, deklamieren mit den natürlichen Akzenten« (H-O,
S. 72). Auch eine Träne ist hierunter zu zählen, sofern sie natürlich ge-
weint wird. Hier spannt sich aber zugleich wieder die Differenz zwischen
Herder und Gerstenberg auf, die den ontologischen Status der Dichtung
betrifft; denn eine ›natürliche‹ Träne fließt bei Herder tatsächlich natürli-
cherweise, bei Gerstenberg aus der »Natur der Einbildungskraft« (R,
S. 100). Das macht Gerstenbergs Träne – und auch die des Waldjünglings
– laut Herder aber zu einer eingebildeten, geschilderten, unnatürlichen,
die bloß den Gang der Empfindung abbildet, statt selbst Empfindungsaus-
druck zu sein.

Mit diesen unterschiedlichen Ansichten von Einbildungskraft, die sich
einerseits anstelle der Natur setzt (Herder) und andererseits der Natur der
Einbildungskraft selbst (Gerstenberg), kommen Gerstenberg und Herder
zu verschiedenen Bewertungen des von Musik begleiteten Liedes: Wenn
Gerstenberg das musikalisch begleitete Lied in seiner Intermedialität als
geeignet für den potenziell höchsten Empfindungsausdruck einstuft,
kommt Herder zu einem weniger enthusiastischen Schluss: Das begleitete
Lied vermöge wirkungsästhetisch mehr, als ein bloß gedichtetes ohne Mu-
sik; allerdings sei keine künstlerisch erschaffene Ode, sei sie auch in Musik
gesetzt, ein »lebendige[s] Bil[d] der sittlichen Natur« (M14, S. 221)63:

62 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »Der Waldjüngling. Fragment«, in: Montague
Jacobs (Hg.): Gerstenbergs Ugolino – Ein Vorläufer des Geniedramas. Mit einem Anhang.
Gerstenbergs Fragment ›Der Waldjüngling‹ aus der Handschrift veröffentlicht [1771], Germa-
nische Abteilung No.7, Berlin 1898, S. 136–145, hier: S. 145.

63 Das Zitat ist zwar aus dem Zusammenhang gerissen – Gerstenberg beschreibt hier
eigentlich Shakespeares Dramen und nicht lyrische Texte. Da Gerstenberg aber für

2 Lyrik

268

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eine Ode der Natur, die nicht die Nachahmung sondern der Ton des Wütenden
ist, wird also ein lebendiges Geschöpf, da unsere Ode mit Musik eine maschi-
nenmäßige Statue, und bloß hingeschrieben ein elendes Gemälde ist. (H-O,
S. 72)64

Beide Bewertungen gehen folgerichtig aus den jeweiligen Theorien von
Herder und Gerstenberg hervor. Der hauptsächliche Unterschied liegt da-
bei darin, dass beide das Verhältnis von Natur und Einbildungskraft an-
ders ordnen und sich daraus eine Differenz bezüglich des Status des lyri-
schen Textes ergibt. Daraus resultiert auch die Zuordnung von Dichtung
als Einbildung und Schilderung von Empfindungen (Herder) bzw. Dich-
tung als Empfindungsausdruck (Gerstenberg). Und deswegen ist die Me-
dienkombination eines Liedes mit Musik bei Herder nur eine »maschi-
nenmäßige Statue« (H-O, S. 72), bei Gerstenberg hingegen eine lebendige
Galathée.

Anakreontik

Deutsche Anakreontik im 18. Jahrhundert

Anakreon, mein Lehrer
Singt nur von Wein und Liebe;

(J. W. L. Gleim)65

Diese beiden Verszeilen sowie das restliche, hier nicht vollständig zitierte
Gedicht Johann Wilhelm Ludwig Gleims (1719–1803), der im 18. Jahr-
hundert zu einem der Hauptvertreter anakreontischer Lyrik in Deutsch-
land zählt, skizzieren den Charakter der Gedichtformen, die man unter
Anakreontik zusammenfasst: Sie referieren einerseits auf den antiken
Dichter Anacreon von Teos (ca. 575–480 v. Chr.), der zum Kanon der
griechischen Lyriker gehört.66 Anacreon – in deutscher Schreibweise Ana-
kreon – dient den sog. Anakreontikern zum Vorbild und zur Legitimation
dieser Dichtungsform. Andererseits wird das Hauptthema anakreontischer

2.2

2.2.1

lyrische und dramatische Texte ähnliche Maßstäbe ansetzt – es geht in beiden Fällen
um natürlichen Empfindungsausdruck – ist der Wortlaut Gerstenbergs auch in diesem
Zusammenhang treffend.

64 Ein im Zitat fehlendes Komma wurde ergänzt.
65 Johann Wilhelm Ludwig Gleim: »Anakreon« [1744/45 und 1749], in: Alfred Anger

(Hg.): Versuch in scherzhaften Liedern und Lieder, Tübingen 1964, S. 5.
66 Vgl. Manuel Baumbach/Nicola Dümmler (Hg.): Imitate Anacreon! Mimesis, Poiesis and

the Poetic Inspiration in the Carmina Anacreontea, Berlin 2014, S. 2.

2.2 Anakreontik

269

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dichtung benannt: Wein und Liebe. Die Beschäftigungen des Anakreon,
so schreibt Gotthold Abraham Kästner 1745, seien »bis in sein graues
Alter weiter nichts gewesen als zu trinken und zu küssen. Und diese
wichtig [sic] Beschäfftigungen sind der Inhalt einer Menge von Oden,
die er uns hinterlassen hat, und die unsere Dichter nachahmen.«67 Die
Nachahmungsanstrengungen beziehen sich dabei nicht nur auf den anti-
ken Dichter Anakreon, sondern zunächst v. a. auf die sog. Anakreonteen68,
das sind Oden, die Anakreon zugeschrieben werden; später bezieht man
sich neben Anakreon auch auf Horaz.69 Wurde zunächst auch die stren-
ge Form des Anakreonteus übernommen – so wird der metrisch streng
geregelte anakreontische Vers bezeichnet70 –, so gilt später auch als ana-
kreontische Dichtung, was nur inhaltlich oder motivisch an die Anakreon-
teen angelehnt ist. »Bestimmte Themen werden formelhaft immer aufs
Neue variiert: Liebe, Wein, Natur, Freundschaft und Geselligkeit, das
Dichten.«71 Stilistisch ist die Anakreontik geprägt von einem spielerisch-
leichten, ›tändelenden‹ Ton: »die kleine, lockere Form, der zärtlich-spiele-

67 Abraham Gotthelf Kästner: »Nachricht für ein Frauenzimmer, von einigen Arten von
Gedichten«, in: Johann Joachim Schwabe (Hg.): Belustigungen des Verstandes und Witzes.
Auf das Jahr 1745, Leipzig 1745, S. 279–290, hier: S. 282.

68 Die originalen Dichtungen Anakreons gingen im 4. Jh. weitestgehend verloren. Bei spä-
teren Werken, die als anakreontische Poesie herausgegeben wurden, kann nur schwer
zwischen originalen Dichtungen und solchen, die unter dem Namen Anakreons veröf-
fentlicht wurden, unterschieden werden. Was als »Ankreonteen« oder »Anacreontea«
veröffentlicht wird, ist als Sammlung dieser überlieferten, nicht zuordenbaren Oden,
die Anakreon zugeschrieben werden, zu verstehen (vgl. Baumbach/Dümmler: Imitate
Anacreon, S. 2). Bedeutend dabei ist die als Erstedition eingestufte Ausgabe von Henrici
Stephanus, die selbiger 1554 in Paris unter dem Titel Anacreontea herausgibt (vgl. Her-
bert Zeman: Die deutsche anakreontische Dichtung. Ein Versuch zur Erfassung ihrer ästheti-
schen und literarhistorischen Erscheinungsformen im 18. Jahrhundert, Stuttgart 1972, S. 1–5).
Laut Baumbach verschmelzt Stephanus in seiner Edition »original works and later re-
ceptions« (Baumbach/Dümmler: Imitate Anacreon, S. 3). Aus stilistischen Gründen kom-
men Baumbach und Dümmler zu dem Schluss, dass Stephanus’ Anacreontea als Samm-
lung poetischer Nachahmungen von Anakreon einzustufen sei (vgl. ebd.). Nichtsdesto-
trotz wird diese Ausgabe breit rezipiert und dient der folgenden anakreontischen Dich-
tung als Textgrundlage.

69 Vgl. Zeman: Dt. anakreontische Dichtung, S. 1–5; außerdem: Jürgen Kühnel: »Anakreon-
tik«, in: Metzler Lexikon Literatur, Begriffe und Definitionen, Stuttgart, Weimar 2007,
S. 21–22.

70 »Anakreonteus, m., antiker Vers der Form v v – v – v – –, gilt als ↗Dimeter aus zwei
Ionici a minore (v v – – + v v – –) mit ↗Anaklasis in der Versmitte. Bez. Nach dem Lyri-
ker Anakreon (6. Jh. v. Chr.)« (Harald Steinhagen: »Anakreonteus«, in: Metzler Lexikon
Literatur, Begriffe und Definitionen, Stuttgart, Weimar 2007, S. 21).

71 Kühnel: »Anakreontik«, hier: S. 21.

2 Lyrik

270

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rische Stil und die anmutigen Situationen oder zierlichen Gegenstände
der Oden entzückten die feinsinnigen Philologen ebenso wie die alsbald
zur Nachahmung bereiten humanistisch gebildeten Poeten.«72

Die anakreontische Nachahmung bedient sich – mal mehr, mal we-
niger – eines stilistischen Repertoires und fester Requisiten, auch Schau-
platz und personelle Besetzung folgen festgelegten Schablonen: Anakreon-
teus, Reimlosigkeit, »verblümt[e] Wendungen, allegorisch[e] Bilder, rhe-
torisch[e] Zuspitzungen und anaphorisch[e] Reihungen«73, Diminutiva;
»Schauplatz ist eine anmutige Landschaft (Locus amoenus), bevölkert von
mythologischen Figuren (Amor und Bacchus, Nymphen, Musen und Gra-
zien), oft auch vom Dichter und seiner Geliebten, nicht selten im Schäfer-
kostüm.«74 Selbst die Wortwahl greift immer wieder auf das gleiche Regis-
ter zurück, das in Deutschland v. a. Gleim, Uz und Götz prägen: »Die
modischen Adjektiva ›hold‹, ›leicht‹, ›sanft‹, […] die beliebten Substantiva
wie ›Spiele‹, ›Freuden‹, ›Tänze‹, ›Jugend‹ usw., die nur sanfte Bewegungen
bzw. Aktionen andeutenden Verba ›zieren‹, ›wiegen‹, ›gaukeln‹, ›pflücken‹
usw. tragen dazu bei, den zärtlichen anakreontischen Stil treffend nachzu-
ahmen.«75

Die Anakreontik als neuzeitliche lyrische Form ist belegt seit dem
16. Jahrhundert, zuerst bei Henrici Stephanus.76 Zunächst handelt es sich
um neulateinische Adaptionen, die v. a. der Reglementierung der äußeren
Form streng folgen. In Frankreich gab es bereits im 16. Jahrhundert mut-
tersprachliche Versionen.77 Übertragungen ins Deutsche finden sowohl
in den antiken griechischen wie auch in den neulateinischen und den
französischen Vorlagen des Humanismus ihr Vorbild. Erste, aber nur ver-
einzelte Übertragungen in die deutsche Sprache finden sich 1624 in Opitz’
Buch von der Deutschen Poeterey78. Im 17. Jahrhundert findet die Anakreon-
tik in Deutschland zunächst nur in Nord- und Mitteldeutschland Verbrei-

72 Zeman: Dt. anakreontische Dichtung, S. 1.
73 Ebd.
74 Kühnel: »Anakreontik«, hier: S. 21.
75 Zeman: Dt. anakreontische Dichtung, S. 191.
76 Er gibt 1554 in Paris unter dem Namen H. Estienne eine Gedichtsammlung mit dem

Namen Anacreontea heraus. Ob die Gedichte dieser Sammlung wirklich auf Anakreon
zurückgehen, ist umstritten (vgl. Zeman: Dt. anakreontische Dichtung, S. 1; außerdem
Kühnel: »Anakreontik«, hier: S. 21). Siehe hierzu auch Anm. 68.

77 Vgl. Zeman: Dt. anakreontische Dichtung, S. 2.
78 Opitz überträgt das 19. Anacreonteum ins Deutsche und wandelt die Form – in der

griechischen Vorlage eine Ode – in der deutschen Übertragung in ein Epigramm um
(vgl. Zeman: Dt. anakreontische Dichtung, S. 38–41).

2.2 Anakreontik

271

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tung, die »erste deutsche Gesamtübertragung«79 der Anakreonteen geht
auf Caspar Ernst Triller zurück (1698). Auch Gottsched gibt 1733 unter
dem Titel »Versuch einer Übersetzung Anacreons in reimlose Verse« eine
Übertragung der Anakreonteen heraus, er beschränkt sich dabei auf die
ersten sechs Anakreonteen.80 Laut eigener Beschreibung hält Gottsched
sich streng an die überlieferten anakreontischen Formvorgaben:

Was die Anacreontischen Oden anbetrifft, so hat man versuchen wollen, ob
sich nicht im Deutschen das griechische Sylbenmaß, die Kürze und Zärtlichkeit
dieses Poeten, auch auf deutsch ausdrücken lasse. Zu dem Ende hat man sich an
eben die Gattungen der Verse gebunden, die Anacreon in ieder Ode gebrauchet!
So daß man weder eine Sylbe mehr oder weniger, als derselbe gesetzet; noch
eine einzige Zeile mehr zu jedem Liede gebrauchet.81

Angeregt durch diese Arbeit fertigen einige deutsche Dichter auch freie
Nachdichtungen nach anakreontischer Art an: Als der erste anakreonti-
sche Dichter des 18. Jahrhunderts gilt Friedrich von Hagedorn. Die Oden
und Lieder des Hamburgers von 1742 gelten als erste anakreontische
Liedersammlung.82 Verbreitung fand die Gattung durch Johann Ludwig
Gleim und seinen Dichterkreis in Halle, der die anakreontische Dichtung
in Deutschland etablierte. Die Dichter dieses Kreises, Johann Wilhelm
Ludwig Gleim, Johann Peter Uz, Johann Nikolaus Götz u. a., werden
in der Forschung auch »die Anakreontiker«83 genannt. Besonders verbrei-
tet ist Gleims Gedichtsammlung mit dem Titel Versuch in Scherzhaften
Liedern von 1744/4584. Die Anakreontiker des 18. Jahrhunderts lösen
sich von bloßer Übertragung und etablieren die Art zu dichten als Ana-
kreontik.85 Muntere, heitere, scherzhafte, lebensfreudige, zärtliche und
zierliche Gedichte, auch volkstümliche Trinklieder werden in das Gewand

79 Zeman: Dt. anakreontische Dichtung, S. 54. Laut Herbert Zeman ist diese Übertragung
maßgeblich für die Begeisterung deutscher Dichter für die Anakreontik im 18. Jahrhun-
dert.

80 Johann Christoph Gottsched: »Versuch einer Übersetzung Anacreons in reimlose Ver-
se«, in: Einige Mitglieder der Deutschen Gesellschaft in Leipzig (Hg.): Beyträge zur Criti-
schen Historie der Deutschen Sprache, Poesie und Beredesamkeit. Fünftes Stück, Leipzig 1733,
S. 152–168.

81 Gottsched: »Übersetzung Anacreons«, hier: S. 158.
82 Achim Aurnhammer/Hermann Danuser/Siegfried Mauser (Hg.): Handbuch der musikali-

schen Gattungen. Musikalische Lyrik, Teil 1: Von der Antike bis zum 18. Jahrhundert,
Laaber 2004, S. 410–413.

83 Gesine Lenore Schiewer: »Hallescher Dichterkreis«, in: Metzler Lexikon Literatur, Begriffe
und Definitionen, Stuttgart, Weimar 2007, S. 301.

84 Aus dieser Sammlung ist auch das Eingangszitat, siehe S. 269 mit Anm. 65.
85 Vgl. Schiewer: »Hallescher Dichterkreis«, hier: S. 301.

2 Lyrik

272

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anakreontischer Oden gekleidet, ausgestattet mit entsprechendem Voka-
bular, Personal und stilistischem Zubehör. Die Anakreontik des 18. Jahr-
hunderts emanzipiert sich von ihren Vorlagen, integriert z. T. andere
ähnliche Dichtung, und bleibt bei der hedonistischen Motivik in lyrischen
Kurzformen mit stilistisch leichter Gangart. Von Hamburg, Halle und
Halberstadt gehen die Impulse aus, die auch andere Dichter – zumin-
dest zeitweise – anakreontisch dichten lassen: Klopstock, Gerstenberg,
Lessing, Ramler, Claudius – auch Goethe und Schiller.86 Mit Blick auf
die Abbildungen 5 und 6 (Kap. 1.5, S. 214–215) wird deutlich, dass die
anakreontische Dichtung in Gerstenbergs Wirkungskreis sehr verbreitet
war. »Die Breitenwirkung«, so Klaus Bohnen, »erklärt sich vor allem aus
der Vermittlung eines Lebensgefühls, das die pietistische Enge überwindet
oder deren Herzensbindung im Freundschaftskult säkularisiert.«87

86 Kühnel: »Anakreontik«, hier: S. 21. Außerdem Klaus Bohnen: »Anakreontik«, in: Realle-
xikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 1: A–G, Berlin [etc.] 2007, S. 76–79.

87 Bohnen: »Anakreontik«, hier: S. 78. Ernst Osterkamp erklärt die »Anacreomania« (Regi-
na Höschele: »›Er fing an zu singen, und sang lauter Mägdchen‹. Johann Wolfgang Lud-
wig Gleim, The German Anacreon«, in: Manuel Baumbach/Nicola Dümmler (Hg.): Imi-
tate Anacreon! Mimesis, Poiesis and the Poetic Inspiration in the Carmina Anacreontea,
Berlin 2014, S. 199–226, hier: S. 201) des 18. Jahrhunderts mit dem durch Ästhetik und
Empfindsamkeit wiedererstarkenden Verlangen nach Sinnlichkeit in der Liebeslyrik
(vgl. Ernst Osterkamp: »Seelenliebe und antiker Amor in der deutschen Liebeslyrik des
18. Jahrhunderts«, in: Martin Harbsmeier/Sebastian Möckel (Hg.): Pathos, Affekt, Emoti-
on. Transformationen der Antike, Frankfurt am Main 2009, S. 390–417): Die Aufklärung
hatte die barocke Liebeslyrik entkörperlicht, die lustvoll und metaphernreich die Kör-
perlichkeit der Liebe ausgeschmückt hatte. Aufklärerische Liebeslyrik hatte sich von
dieser erotischen Lyrik entfernt. Der Individualismus propagierende Zeitgeist der Auf-
klärung gibt der besungenen Geliebten individuellen Status, indem jetzt nicht mehr ihr
austauschbarer Körper, sondern ihre Seele zum Gegenstand der Lyriker wird. Erst
durch die Empfindsamkeit und Etablierung der Ästhetik werden Sinnlichkeit und Kör-
perlichkeit der Liebe rehabilitiert. Die Anakreontik erlaubt Sinnlichkeit und Erotik,
aber innerhalb bürgerlicher Tugend- und Treueideale. Das gelingt ihr vor allem da-
durch, dass sie »die von ihr imaginierten Liebesfreuden an die eine und einzige Geliebte
bindet« (ebd., S. 409). In diesem Punkt muss Osterkamp widersprochen werden, denn
die Konzentration auf eine Geliebte ist nicht so offensichtlich, wie von Osterkamp dar-
gestellt: In Kästners Gattungsbeschreibung, die an »ein Frauenzimmer« (Kästner: »Für
ein Frauenzimmer«, hier: S. 279) gerichtet ist, wirken die besungenen Frauen durchaus
noch austauschbar, er schreibt: »Dieses sage ich Ihnen deswegen zur Nachricht, daß Sie
sich nicht gar zuviel darauf zu gute thun, wenn Ihnen jemand eine Liebeserklärung in
einer anakreontischen Ode brächte: Sie können sich darauf verlassen, daß es alsdann
nicht sein Ernst ist.« (Ebd., S. 283) Gleichwohl kann Osterkamps Argument immerhin
für einige anakreontische Gedichte geltend gemacht werden. Gerstenberg setzt bei-
spielsweise an einigen Stellen den Namen seiner Frau, Sophie, ein, statt der üblichen
Frauennamen anakreontischer Oden (Phillis, Chloe, Aglaja).

2.2 Anakreontik

273

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anakreontik und Nachahmung bei Gerstenberg

Das Hauptmerkmal der Lyrik, die man unter Anakreontik fasst, ist ihre
Orientierung an überlieferten lyrischen Formen – den Anakreonteen. Die
Anakreontik ist damit eine Form, die per definitionem nachahmt. Dazu
fordert das letzte Gedicht der Carmina Anacreontea sogar auf, der zentrale
Vers lautet »τόν ’Ανακρέοντα μιμοῦ« – »Ahme den Anakreon nach«88. Und
damit empfehle »das Schlussgedicht der Carmina Anacreontea die Nachah-
mung Anakreons als Mittel gegen Liebeskummer«89.

Dass Gerstenberg, der sich in seinen literaturkritischen Schriften von
der Nachahmung als Dichtungsprinzip distanziert, ausgerechnet ana-
kreontisch dichtet, ist insofern bemerkenswert. Gerade die frühe Ana-
kreontik des 18. Jahrhunderts, die noch mehr Übertragung als eigenstän-
dige anakreontische Dichtung ist, muss unter das fallen, was Gerstenberg
andernorts als »Nachäffung« (R, S. 327) bewertet.90 Gerstenbergs Tändeley-
en fallen in eine bereits weiterentwickelte Phase, die sich von dem ana-
kreontischen Reglement emanzipiert, aber eben doch noch erkennbar die-
ser lyrischen Form zugehörig ist. Das deutet nicht nur der Titel der Ge-
dichtsammlung an, der bereits auf den leichten spielerischen Duktus der
Gedichte hinweist, sondern zeigt sich auch und vor allem in Gerstenbergs
Motivwahl, der idyllischen Kurzform, dem beibehaltenen Schauplatz des
locus amoenus. Wagner stellt dabei heraus, dass Gerstenbergs anakreonti-
sche Lieder nicht nur die Anakreonteen als antikes Vorbild haben, sondern
v. a. auch Anleihen aus der zeitgenössischen deutschen und französischen
Anakreontik machen, namentlich bei Gleim und Chaulieu.91 Gleim, der
Anakreontiker Deutschlands im 18. Jahrhundert, schreibt 1764 in einem
Brief an Uz, Gerstenberg »könnte unser Chaulieu seyn«92, seine Tändeley-
en könne man den französischen Anakreontikern entgegensetzen93, aller-

88 Anacreon: Carmina Anacreontea, Griechisch/Deutsch. Hg. von Silvio Bär/Manuel Baum-
bach/Nicola Dümmler/Horst Sitta/Fabian Zogg, Stuttgart 2014, S. 94–95.

89 Silvio Bär/Manuel Baumbach/Nicola Dümmler/Horst Sitta/Fabian Zogg: »Carmina
Anacreontea. Anmerkungen der Herausgeber«, in: Silvio Bär/Manuel Baumbach/Nicola
Dümmler/Horst Sitta/Fabian Zogg (Hg.): Carmina Anacreontea. Griechisch/Deutsch,
Stuttgart 2014, S. 114–134, hier: S. 133.

90 Siehe hierzu auch Kap. 1.2.2.1.
91 Albert Malte Wagner: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg und der Sturm und Drang. Gers-

tenberg als Typus der Übergangszeit, Heidelberg 1924, S. 197ff.
92 Johann Wilhelm Ludwig Gleim/Johann Peter Uz: Briefwechsel zwischen Gleim und Uz

[1899]. Hg. von Carl Schüddekopf, Tübingen 1899, S. 360.
93 Vgl. Gleim/Uz: Gleim-Uz, S. 353.

2 Lyrik

274

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dings höre und sehe man ihn nicht mehr. Und tatsächlich, so stellt auch
Wagner fest, ist »die an dieser Stelle zu würdigende literarische Leistung
Gerstenbergs quantitativ gering«94. Wagner versucht die Widersprüchlich-
keit des Anakreontikers Gerstenberg einerseits und des Nachahmungs-
gegners Gerstenberg andererseits aufzulösen, indem er fragt, inwiefern der
säuselnd-tändelnde Gerstenberg schon der Verkünder von Leidenschaft
und Ausdruck sein konnte. Gerstenberg, so Wagner, habe schon »als ana-
kreontischer Dichter […] die ganze Richtung überwunden, und nicht nur
die Richtung, soweit sie Richtung, d. h. modische Nachahmung, sondern
auch soweit sie produktive Gestaltung gewesen ist«95. Wagner argumen-
tiert, dass Gerstenberg bereits Ausdruck als Dichtungsprinzip in seine ana-
kreontischen Gedichte implementiert, wobei »die ›anakreontische‹ Rich-
tung seiner lyrischen Ausdruckskraft doch nicht stark genug war«96. Das
Ausdrucksprinzip zeige sich zum Beispiel darin, dass Gerstenbergs Lyrik
Individualpoesie sei, »hinter der nicht irgendeine erdichtete Phillis, son-
dern ein sehr lebendiges und geliebtes Wesen«97 stehe. Überdies themati-
siert Gerstenberg in den Tändeleyen im Vergleich zu anderen zeitgenössi-
schen anakreontischen Dichtungen überdurchschnittlich oft die Motive
Untreue und Eifersucht; laut Wagner persönliche Befindlichkeiten von
Gerstenberg selbst.98 Diese Beobachtungen Wagners anerkennend, kann
seiner These zugestimmt werden: Bereits in den Tändeleyen zeigt sich, dass
Gerstenberg sich einem neuen Ansatz von Dichtung verschreibt, der nach
Authentizität sucht und deswegen Ausdruck gegenüber Nachahmung be-
vorzugt. Gerstenbergs Tändeleyen haben revolutionären Charakter, legt
man Zemans Beschreibung von Anakreontik an:

Die anakreontische Dichtung war von allem Anfang an eine humanistisch-aka-
demische Kunstübung. […] Vom Augenblick der ersten humanistischen Nach-
ahmung bis zu ihren letzten Ausläufern im 19. Jahrhundert blieb die deutsche
wie die gesamte europäische anakreontische Poesie in diesem Sinne Bildungs-
dichtung. Sie stand daher jeder persönlichem Erleben entspringenden literari-
schen Aussage fern.99

94 Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 200, Herv. i. O.
95 Ebd., S. 199.
96 Ebd., S. 203.
97 Ebd., S. 207.
98 Vgl. ebd., S. 215.
99 Zeman: Dt. anakreontische Dichtung, S. 3.

2.2 Anakreontik

275

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie bewusst Gerstenberg in dieser frühen Phase seines Schaffens die mo-
dernen Dichtungsprinzipien schon vertreten hat, die seine anakreontische
Dichtung von Zemans Beschreibung absetzt, bleibt dabei in der Schwebe.
Seine literaturtheoretischen Äußerungen zu diesem Thema macht er je-
denfalls erst etwa zehn Jahre später. In den Rezensionen setzt er sich an
mehreren Stellen mit anakreontischer Lyrik seiner Zeitgenossen auseinan-
der und diese Auseinandersetzung enthält zugleich oft auch kritische An-
merkungen zu verschiedenen Formen der Nachahmung: Die Rezension
über Briefe von Gleim und Jacobi aus dem Jahr 1768, in der auch ana-
kreontische Dichtungen derselben anzitiert werden, endet mit dem Fazit:
»Wir möchten Sie gerne abschreiben: allein wir haben schon zu viel abge-
schrieben […]« (R, S. 66) Und Gerstenbergs Rezension über Gleims Oden
nach dem Horaz ist eigentlich ein Vergleich mit den Liedern nach dem Ana-
kreon von demselben, unter dem Aspekt, inwiefern diese Nachahmung
eine bessere ist. In dieser Rezension aus dem Jahr 1770 formuliert Gersten-
berg auch die Überlegung, ob diese Form der Nachahmung überhaupt ein
wünschenswerter Maßstab sei, an dem man Dichtung messen sollte:

Wir müßten Gleimen nicht kennen, wenn wir einen Augenblick zweifeln woll-
ten, daß z.E. die Ode an das Schiff, welches Klopstock nach Copenhagen über-
brachte, weit inniger aus Gleims Herzen gekommen seyn würde, wenn der
Dichter seiner eignen Empfindung ganz überlassen gewesen wäre, als itzt, da er
sich nach den Empfindungen eines andern zu bequemen sucht. (R, S. 357)

In der gleichen Rezension setzt er hinzu: »So wichtig ist es, sich, auch bey
den besten eigenen Talenten, von aller ungleichen Nachahmung loszuma-
chen […]« (R, S. 358)

Man kann insgesamt nur bedingt davon sprechen, dass Gerstenberg in
seinen Tändeleyen – zumal in der Erstausgabe von 1759 – sein Konzept
der lyrischen Poesie umsetzt, da er dieses erst gut zehn Jahre später nie-
derschreibt. Es ist kaum nachzuweisen und deswegen bestenfalls vage
anzunehmen, dass seine literaturtheoretischen Ansichten zu Nachahmung
und Ausdruck sich bereits zu diesem Zeitpunkt als Konzept gefestigt
haben, demgemäß Gerstenberg auch schriftstellerisch produziert. Gleich-
wohl, insofern behält Wagner Recht, sind Ansätze seiner Ansichten schon
sichtbar, die sich später in seinen literaturtheoretischen Schriften finden
und die Anakreontik auch rückblickend kritisch einstufen.

Die Tändeleyen und Prosaischen Gedichte sind Gerstenbergs Frühwerk,
das er als junger Student schreibt, literarisch und literaturkritisch noch
relativ unerfahren. Die späteren Editionen – v. a. in den Vermischten Schrif-

2 Lyrik

276

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten – zeigen, wie er sein eigenes Werk mit gewonnener Erfahrung und ge-
festigten Ansichten neu und anders sortiert.

Gerstenbergs Anakreon-Adaptionen

Gerstenberg stellt seinen Tändeleyen 1759 eine anakreontische Ode von
Gresset voran (vgl. T1, S. 7 (Vorbericht))100. Mit diesem Zitat deutet er be-
reits das poetologische Anliegen seiner anakreontischen Dichtung an. Er
lenkt den Blick weg von den behandelten anakreontischen Themen, den
Liebesnymphen und dem Durst anakreontischer Figuren: »les rimes,/ Que
je vais offrir à vos yeux« (T1, S. 7), sind selbst das Thema. In der Form und
in der Abweichung von typischen anakreontischen Formen, in der »negli-
gence« (T1, S. 7), liegt die Besonderheit, die die Gedichtsammlung Gers-
tenbergs ausmacht. Dieser »Fährte« geht die folgende Untersuchung nach.

Die typische anakreontische Dichtung ist – Zeman stellt das v. a.
für Gleims Versuch heraus – »auf gesellschaftliche Wirkung bedacht.
Vertonungen (unterlegte Melodien) konnten diese Absicht nur unterstüt-
zen«101. Gleim selbst gibt für ein Gedicht aus dieser Sammlung »Anwei-
sungen, wie man eine reimlose anakreontische Ode in ein leicht sangba-
res Lied verwandeln könne«102. Was hier allerdings als »leicht sangbar«
bezeichnet wird, ist die Art von Sangbarkeit, der sich Gerstenberg im
»Zwanzigsten Brief der Merkwürdigkeiten« vehement widersetzt.103 Es
kann also lohnend sein, Gerstenbergs eigenen Maßstab von Sangbarkeit
an seine lyrischen Arbeiten anzulegen und sie daraufhin zu untersuchen.
Man kann zwar anführen, dass besagter »Zwanzigster Brief« mit Gersten-
bergs Lyriktheorie erst 1768 veröffentlicht wurde – neun Jahre nach Erst-
veröffentlichung der Tändeleyen – und dass dementsprechend auch von
einer geistigen Entwicklung Gerstenbergs ausgegangen werden kann, die
eine solche Untersuchung obsolet macht. Allerdings relativiert sich dieser
Einwand mit Blick auf Gerstenbergs Neuauflagen der Tändeleyen. Die

2.2.2

100 »La Muse, qui dicta les rimes,/Que je vais offrir à vos yeux,/N’est point de ces Muses
sublimes,/Qui pour Amans veulent des Dieux:/Elle n’a point les graces fieres,/Dont
brillent ces Nymphes altieres,/Qui divinisent les Guerriers:/La negligence suit ses
traces;/Ses tendres erreurs sont ses graces,/Et roses sont ses lauriers.« (T1, S. 7, nach
Gresset)

101 Zeman: Dt. anakreontische Dichtung, S. 193.
102 Ebd.
103 Vgl. dazu Kap. 2.1.

2.2 Anakreontik

277

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dritte Auflage gibt er 1765 – nur noch drei Jahre vor den Merkwürdigkeiten
– heraus, die letzte Ausgabe im zweiten Band der Vermischten Schriften
aus dem Jahr 1815 liegt sogar deutlich nach Gerstenbergs theoretischen
Äußerungen zur Lyrik. Auch hier distanziert Gerstenberg sich nicht von
seinen frühen lyrischen Arbeiten, sondern legt sie neu auf, jetzt als gefes-
tigter Literaturtheoretiker und ‑kritiker. Diese Untersuchung beschränkt
sich explizit nicht nur auf die Tändeleyen, sondern bezieht auch weniger
bekannte und schwieriger datierbare Dichtungen Gerstenbergs mit ein,
die er nachträglich 1815 im »Poetischen Wäldchen« versammelt.

Anakreontik in gebundener Sprache

Der Blick sei exemplarisch auf ein Gedicht Gerstenbergs gerichtet, das
als Lied vertont und insofern von zeitgenössischen Komponisten als sang-
bar eingestuft wurde. Es handelt sich dabei explizit um ein Gedicht, das
durchgängig versifiziert ist.

»Bacchus und Venus« steht nicht in Gerstenbergs Erstfassung der Tän-
deleyen, stammt aber vermutlich aus etwa der gleichen Zeit. Es findet sich
in Gerstenbergs »Poetischem Wäldchen«, im zweiten Band der Vermischen
Schriften von 1815 und ist eigentlich die Adaption eines Gedichts von
Gleim104:

Bacchus und Venus

Nach Gleim

Amor ist mein Lied!
Schön ist er bekränzt!
Wie sein Auge lacht!
Seine Wange glänzt!
Seht, wie stolz er da
Seinen Bogen trägt:
Ganz gewiß hat er

2.2.2.1

104 Die Originalversion von Gleim konnte leider nicht ausfindig gemacht werden, wes-
wegen eine Gegenüberstellung zu Gerstenbergs Version an dieser Stelle bedauerlicher-
weise ausbleiben muss. Die Gegenüberstellung wäre insofern interessant, da Gersten-
berg Gleims Version ja gerade zum Singen am Klavier abwandelt und so aufbereitet
für die Medienkombination. Insofern versprächen die entsprechenden Änderungen
detailliert-konkrete Einblicke in Gerstenbergs Verständnis von poetischem Potenzial
zur Medienkombination.

2 Lyrik

278

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einen Held erlegt!
Seinen Wagen ziehn
Bacchus Tieger her:
War in aller Welt

Je ein Kind, wie er?

Aber Bacchus schleicht,
Traurig und entlaubt,
Durch die Reben hin,

Senkt sein schönes Haupt.
Bacchus trinkt nicht mehr,

Seufzt nur: Paphia!
Ganz gewiß liebt er

Venus Cypria!
Amor lacht und fährt
Im Triumph daher:
War in aller Welt

Je ein Kind, wie er?

Aber Paphia
Schleicht in Bacchus Hain,

Klagt ihr tiefes Weh,
Trinket Cyperwein,

Seufzt nur: Bromius!
Seufzt: Idalia!

Ganz gewiß liebt ihn,
Venus Cypria!

Amor ist mein Lied!
Keinen sing’ ich mehr!

War in aller Welt
Je ein Kind, wie er?

(PW, S. 218–220)

Das Gedicht ist in einer Reihe von Gedichten veröffentlicht, die Gers-
tenberg laut eigener Beschreibung verändert und angepasst hat. Diese
Änderungen sind – wie die Vertextung Bachs Freyer Fantasie – im priva-
ten Umgang Gerstenbergs mit diesen Texten entstanden, auch im Zusam-
menhang mit seiner musikalischen Experimentierfreude, wie aus seiner
Anmerkung zu dieser Sammlung hervorgeht:

Die folgenden Lieder, die seit vielen Jahren mit bekannten Melodien, theils ge-
druckt, theils ungedruckt, unter meinem Namen im Umlauf sind, habe ich ge-
glaubt, hier ihren rechtmäßigen Verfassern wieder zurückgeben zu müssen. Nie-
mand wehrte mir, von diesen Liedern zu meinem Privatvergnügen nach mei-

2.2 Anakreontik

279

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nem eignen Belieben Gebrauch zu machen, und sie den besagten Melodien,
ihrem Ton und Charakter gemäß, mit den erforderlichen Veränderungen zu un-
terlegen. Da sie aber, wider meine Absicht, auch Andern in die Hände gerathen
sind, so würden unter diesen vielleicht Einige es ungern sehen, wenn ich die so
veränderten Lieder hier ganz unterdrückte. (PW, S. 218)

Das anakreontische Gedicht Gleims ist laut dieser Anmerkung Gersten-
bergs in dieser Version also besonders gut ›sangbar‹. Die Anmerkung
selbst kann mit der Veröffentlichung zwar auf 1815 datiert werden, zu
welchem Zeitpunkt Gerstenberg Gleims Gedicht jedoch ursprünglich zu
seinem »Privatvergnügen« verändert hat und wann es »wider seine Ab-
sicht« in Umlauf gekommen ist, ist nachträglich nur etwaig festzustellen:
C. P. E. Bachs Vertonung von Gerstenbergs Version stammt aus dem
Jahr 1770, zu diesem Zeitpunkt muss das Gedicht in dieser Form also
bereits existiert haben. Die Veröffentlichung der Gedichte im »Poetischen
Wäldchen« erfolgt – laut eigener Angabe – vor allem aus Gerstenbergs
Pflichtgefühl. Demnach ist es schwierig einzuschätzen, wie Gerstenberg
zum Zeitpunkt der Veröffentlichung die ›Sangbarkeit‹ dieser Gedichte
einstuft. Dass sie jedoch überhaupt in schriftlicher Form in Umlauf ge-
bracht werden konnten, ist ein Anhaltspunkt dafür, dass Gerstenberg
diese lyrisch-musikalischen Privatexperimente zumindest zum Zeitpunkt
ihrer Verschriftlichung als der schriftlichen Fixierung wert und somit
als gelungen eingestuft haben muss. Und ganz offensichtlich – dafür
spricht die unfreiwillige Verbreitung dieser Aufschriebe – erfreuten die
von Gerstenberg veränderten Gedichte sich auch außerhalb seines priva-
ten Haushaltes großer Beliebtheit.105 Auch die Eignung dieser Gedichte

105 Ich [UK] konnte einige dieser unter Gerstenbergs Namen verbreiteten Gedichte – z. T.
sogar mit Klavierbegleitung – ausfindig machen: »Paphos« in Franz Friedrich Sieg-
mund August Böcklin von Böcklinsau (Hg.): Zweite Sammlung neuer Klavierstücke mit
Gesang für das deutsche Frauenzimmer [1784], Leipzig, Dessau 1784, S. 4–5. In Kunzens
Weisen und lyrischen Gesängen finden sich drei Gedichte aus Gerstenbergs »Poetischem
Wäldchen«: »Der Lauscher« nach Götz (Friedrich Ludwig Aemilius Kunzen (Hg.):
Weisen und lyrische Gesänge. In Musik gesetzt von Friedrich Ludwig Aemilius Kunzen
[1788], Leipzig, Flensburg 1788, S. 19, bei Gerstenberg PW, S. 268–269), »Schlachtge-
sang« (Kunzen: Weisen und lyrische Gesänge, S. 56–58) – bei Gerstenberg unter dem Ti-
tel »Schlachtlied« zu finden (PW, S. 138–140). Das »Schlachtlied« ist ein Gedicht von
Gerstenberg selbst, keine von ihm veränderte Adaption, und bereits eine Dichtung,
die Gerstenberg zu einer anderen Komposition gemacht hat (siehe hierzu Kap. 3.1.1,
v. a. ab S. 343). Auch das Gedicht »Unsterblichkeit« (PW, S. 141–142) ist keine Adapti-
on, sondern eine eigene Dichtung Gerstenbergs. »Unsterblichkeit« findet sich eben-
falls in Kunzens Sammlung (Kunzen: Weisen und lyrische Gesänge, S. 42) und außerdem
auch in Reichardts Cäcilia (Johann Friedrich Reichardt (Hg.): Cäcilia, Berlin (1795),

2 Lyrik

280

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu musikalischen Ausführungen scheint dadurch belegt, dass einige dieser
Gedichte auch tatsächlich von Komponisten vertont wurden.106 »Bacchus
und Venus« findet sich 1770 im Musikalischen Vielerley von C. P. E. Bach.
Die Frage, der an diesem Gedicht exemplarisch nachgegangen werden
soll, muss lauten: Was an diesem Gedicht prädestiniert zur Vertonung?
Und zeichnet sich dieses Gedicht und insbesondere Gerstenbergs Version
davon durch die innere Sangbarkeit aus, über die Gerstenberg 1768 in
seiner Theorie über lyrische Dichtkunst schreibt?

Zunächst erscheint das Lied in der Form sangbar, von der Gerstenberg
sich in besagtem »Zwanzigsten Brief« distanziert: Das Gedicht ist in drei
gleichmäßig lange Strophen gegliedert, die Verse sind durchweg fünfsil-
big mit regelmäßiger und gleichbleibender Metrik in Form dreihebiger
Trochäen, die katalektisch auf eine männliche Kadenz schließen. Diese
gleichmäßig alternierende Form (– v | – v | –) erinnert nur noch entfernt
durch die drei Hebungen und die männliche Kadenz an den Anakreon-
teus (v v – | v – | v – –). Auf die für die Anakreontik typische Reimlosigkeit
wurde nicht ganz verzichtet, das Reimschema ist jedoch wie das Metrum
über das gesamte Gedicht gleichbleibend, in allen drei Strophen reimen
sich jeweils die Verse zwei und vier, sechs und acht, sowie die Verse zehn
und zwölf. Diese strenge und sich wiederholende Struktur erlaubt es, die-
ses Gedicht als klassisches Strophenlied zu komponieren. Eine solche Stro-

S. 7). Kunzen hat unter dem Titel Hymne an die Harmonie außerdem auch Gersten-
bergs »Harmonie« (PW, S. 250–252) vertont (Friedrich Ludwig Aemilius Kunzen:
Hymne auf die Harmonie. Poesie von Gerstenberg Musik von Kunzen, Zürich 1805). Das
Jahr der Veröffentlichung fehlt zwar der Titelei, kann jedoch durch einen anderweiti-
gen Hinweis auf 1805 – also vor Gerstenbergs Edition der Vermischten Schriften II im
Jahr 1815 – datiert werden. Dieser Hinweis findet sich hier: Reichardt, C. F. (Hg.):
Intelligenzblatt No.1. Als Beilage zu der Berlinischen musikalischen Zeitung. Berlin
1805, S. IV. Es handelt sich um eine Preisliste von Neuerscheinungen aus dem Jahr
1805, unter denen Kunzens Hymne an die Harmonie für 16 Groschen mit aufgeführt
ist. C. P. E. Bach vertont in seinem Musikalischen Vielerley aus dem Jahr 1770 »Bacchus
und Venus« nach Gleim (Carl Philipp Emanuel Bach: Musikalisches Vielerley [1770],
Hamburg 1770, Wq 202/D, bei Gerstenberg PW, S. 218–220) und das »Schnitterlied«
nach Gessner (Bach: Vielerley, Wq 202/C/12, bei Gerstenberg PW, S. 221–222). Beide
sind mit Notentext zu finden in: Carl Philipp Emanuel Bach: The Complete Works. Hg.
von Paul E. Corneilson, Los Altos 2013 (zitiert nach http://www.cpebach.org, zuletzt
geprüft am: 25.05.2017). Das »Lied eines Mohren« – bereits 1759 in der Erstausgabe
von Gerstenbergs Tändeleyen erschienen (vgl. T1, S. 20–21–13, später in PW, S. 136–
137) – wurde 1776 von Johann Christoph Friedrich Bach unter dem Titel Die Amerika-
nerinn vertont (Johann Christoph Friedrich Bach: Die Amerikanerinn. Ein lyrisches Ge-
mählde, Riga 1776).

106 Vgl. dazu die vorangehende Anmerkung 105.

2.2 Anakreontik

281

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.cpebach.org
https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.cpebach.org


phenlied-Komposition hat jedoch das Problem, dass die Melodie, die für
die erste Strophe auf den ersten Vers passt, nicht zwangsläufig auch auf
den ersten Vers der zweiten Strophe passt, da diese sich thematisch unter-
scheiden können. Der natürliche Empfindungsausdruck, der laut Gersten-
berg den natürlichen Gesang ergibt (vgl. M20, S. 375), sähe folglich bei
unterschiedlicher Thematik in den verschiedenen Strophen auch unter-
schiedlich aus und entzöge sich so einer strophisch angelegten Kompositi-
on. Um trotzdem dem Kriterium der inneren Sangbarkeit nach Gersten-
berg zu genügen, müsste das Gedicht für diese Strophenkomposition so
gestaltet sein, dass diese musikalische Umsetzung jederzeit, in jeder Stro-
phe natürlicher Empfindungsausdruck sein kann, wie auch Sulzer formu-
liert:

[J]eder Vers des Liedes, müßte einen Einschnitt in dem Sinn, und jede Strophe
eine einzige Periode ausmachen, oder noch besser würde jede Strophe in zwey
Perioden eingetheilt werden […] Ferner müßte in dem Liede die erste Strophe
in den Einschnitten, Abschnitten, und Schlüßen der Perioden, allen übrigen
zum Muster dienen. […]
Mit diesem äußerlichen Charakter des Liedes müßte denn auch der innere
genau übereinstimmen, und in Absicht der Gedanken und Aueßerung der Emp-
findungen würde eben die Gleichförmigkeit und Einfalt zu beobachten seyn.
Alles müßte durchaus in einem Ton des Affekts gesagt werden; weil durchaus
dieselbe Melodie wiederholt wird.107

Und tatsächlich ist das Gedicht in einer periodischen Struktur angeordnet
und es geht um eine Empfindung: die Liebe von Bacchus und Venus. Das
Lied besingt die Macht des Amor und drückt die Bewunderung des lyri-
schen Subjektes für den Gott der Liebe aus. Die Strophen sind dabei nicht
in zwei, sondern in drei Perioden à vier Versen eingeteilt. Die Bewunde-
rung für Amors Macht kehrt refrainartig in den letzten vier Versen der
Strophe wieder (siehe Tabelle 5) und schließt wie ein Fazit jede Strophe.
Dieses Fazit setzt sich ab dem viertletzten Vers der Strophe von der restli-
chen Strophe ab. Mit dem Vers »Amor ist mein Lied!« wird nicht nur das
Fazit der letzten Strophe eingeleitet, sondern auch das gesamte Lied, das
ebenfalls mit diesem Vers eröffnet wird. »Bacchus und Venus« ist ein Lied
auf Amor, seine Macht wird durchweg beschrieben und bewundert, um
ihr dann in den immer wiederkehrenden Versen »War in aller Welt/ Je
ein Kind, wie er?« eine spielerisch-kindliche Unschuld zu geben. Teilt man

107 Johann Georg Sulzer: »Lied (Dichtkunst)«, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine
Theorie der schönen Künste, Bd. 2: K–Z, Leipzig 1774, S. 713–718, hier: S. 713.

2 Lyrik

282

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die zwölfversigen Strophen in vierversige Sinnabschnitte, so ist nicht nur
an den Strophenenden die zyklische Struktur erkennbar. Diese Einteilung
der Strophen in jeweils drei Sinnabschnitte wird auch durch das Reim-
schema nahegelegt, das jede Strophe durch drei Reimpaare strukturiert.

 Strophe 1  Strophe 2  Strophe 3

1a V1 Amor ist mein Lied! 2a V13 Aber Bacchus schleicht, 3a V25 Aber Paphia
V2 Schön ist er bekränzt! V14 Traurig und entlaubt, V26 Schleicht in Bacchus Hain
V3 Wie sein Auge lacht! V15 Durch die Reben hin, V27 Klagt ihr tiefes Weh,
V4 Seine Wange glänzt! V16 Senkt sein schönes Haupt. V28 Trinket Cyperwein,

1b V5 Seht, wie stolz er da 2b V17 Bacchus trinkt nicht mehr, 3b V29 Seufzt nur: Bromius!
V6 Seinen Bogen trägt V18 Seufzt nur: Paphia! V30 Seufzt: Idalia!
V7 Ganz gewiß hat er V19 Ganz gewiß liebt er V31 Ganz gewiß liebt ihn,
V8 Einen Held erlegt! V20 Venus Cypria! V32 Venus Cypria!

1c V9 Seinen Wagen ziehn 2c V21 Amor lacht und fährt 3c V33 Amor ist mein Lied!
V10 Bacchus Tieger her: V22 Im Triumph daher: V34 Keinen sing’ ich mehr!
V11 War in aller Welt V23 War in aller Welt V35 War in aller Welt
V12 Je ein Kind, wie er? V24 Je ein Kind, wie er? V36 Je ein Kind, wie er?

Gerstenbergs »Bacchus und Venus« nach Gleim

Deutlich erkennbar ist, wie sich die erste Strophe in den beiden ersten
Strophenabschnitten (1a-1b) antithetisch zu den beiden anderen Strophen
(2a-2b, 3a-3b) verhält. Gerade in dieser Antithetik wird aber das facetten-
reiche Gesicht des Amor beschrieben, die Strophenabschnitte sind unbe-
dingt aufeinander zu beziehen. Der Stolz des Amor, in Vers fünf bis
acht besungen (1b), geht auf Kosten des »erlegten Helden« Bacchus, der
nicht mehr trinkt (2b), und auch Paphias Niedergeschlagenheit (3b) ist
direkt damit verbunden. Dieser Zusammenhang wird sehr deutlich her-
ausgestellt im direkten Vergleich der Verse V7–8, V19–20 und V31–32:
Die formelhaft verwendete Wendung »Ganz gewiß« (V7,19,31)108 leitet
die Beschreibung des Zusammenhangs ein: Amor hat einen Helden erlegt
(V7–8), Bacchus liebt Venus (V19–20), Venus liebt Bacchus (V31–32). Die
parallel geführten Verse (V7,19,31) verketten die Liebenden miteinander.
Hierin liegt soweit eigentlich keinerlei Antithetik.

Nichtsdestotrotz zeigen die Strophenabschnitte 2a-2b und 3a-3b (in
Tabelle 5 farblich abgesetzt) eine andere Stimmung als liebestrunkene

Tabelle 5:

108 Die Wortwahl »gewiss« spielt dabei auf die epistemologische Kategorie distincta –
der Gewissheit, Bestimmtheit – an. Insofern wird in diesen Versen nebenbei auch
das Verhältnis von Epistemologie und Empfindung thematisiert und das Gedicht so
ästhetisch aufgeladen.

2.2 Anakreontik

283

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Euphorie. Offensichtlich sind die Liebenden nicht vereint und erfüllt von
quälender Sehnsucht nacheinander. Der Liebeshain, in dem beide alleine
herumirren, ist nur noch die Kulisse locus amoenus. Innerhalb dieses ober-
flächlich-lieblich gestalteten Schauplatzes aber tut sich ein locus terribilis
auf, in dem nicht nur die Liebenden voneinander getrennt sind, sondern
sich zudem von sich selbst entfernen (»Bacchus trinkt nicht mehr« V17;
Venus dafür »[t]rinket Cyperwein« V28; beide werden mit ihren Beina-
men, Paphis bzw. Bromelius, genannt). In diesen vier Strophenabschnit-
ten wird eine Kehrseite der Liebe gezeigt.

Dadurch, dass auch in diesen vier Abschnitten das gleichbleibende
Metrum beibehalten wird, bleibt auch der Grundton erhalten; auch das
Metrum erhält die Kulisse der Liebestrunkenheit, bleibt strukturell in
der Versanalage des anakreontisch-idyllischen Schemas. Im beibehaltenen
Rhythmus wird »Bacchus Hain« (V26) mit seinen »Reben« (V15) abgebil-
det, auch wenn dieser Hain kein Ort der Liebeserfüllung, sondern der
Sehnsucht ist. Gleichzeitig bildet dieses Metrum den heftigen Herzschlag
der Liebenden ab, in immerhin drei Hebungen auf nur fünf Silben, und
zwar durchwegs. Eine Gewichtung dessen, wie Amor besungen wird –
nämlich durchaus positiv enthusiastisch (»Amor ist mein Lied!« V1, V33),
erfolgt nicht nur in der quantitativen Auswertung (Strophenabschnitte
1a-1c, 2c, 3c vs. 2a-2b, 3a-3b, siehe Farbgebung in Tabelle 5), sondern
auch darin, dass den Strophenabschnitten der Sehnsucht (2b-2c, 3b-3c)
der gleiche Anstrich gegeben wird, auch sie im Rahmen des locus amoenus
situiert sind.

Der Glanz des Amor, die Liebe zwischen Bacchus und Venus über-
strahlt im gleichbleibenden Rhythmus das gesamte Gedicht. Und so
bleibt der besungene Gegenstand wie in Sulzers Beschreibung des »Liedes
(Dichtkunst)« immer derselbe, »damit das Gemüth dieselbe Empfindung
lange genug behalte, um völlig davon durchdrungen zu werden, und da-
mit der Gegenstand der Empfindung von mehreren, aber immer dasselbe
würkenden Seiten, betrachtet werden«109 kann.

Innere Sangbarkeit und die regelmäßige Form schließen sich hier nicht
zwangsläufig aus, das Gedicht besingt eine Hauptempfindung und trotz
antithetischer Darstellung ist eine Bedeutungsvariante, die spielerische
Verliebtheit, die Macht ihrer Anziehungskraft, der Stolz des Amor, stets
präsent. Trotzdem ist es hauptsächlich die sprachliche Verfasstheit, die das

109 Sulzer: »Lied (Dichtkunst)«, hier: S. 713.

2 Lyrik

284

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gedicht in ganz klassischem Sinn musikalisiert: »Das Reden in Versen
[…] entfaltet, qua Metrum […], Rhythmus und […] gereimten Versen,
auch Klang; es impliziert die Akzentuierung der musikalischen Seite der
Sprache.«110 Auch bei der stillen Lektüre dominiert der gleichmäßige
Rhythmus der lautlichen Realisierung. Die durch das Sprachmaterial ge-
prägten Klangeigenschaften des Gedichts treten viel stärker hervor als
eine innere Form der Sangbarkeit. Und so dominiert die Sprachstruktur
auch die musikalische Übertragung, im Notentext von C. P. E. Bachs
Vertonung (siehe Abbildung 7) fällt genau das auf: Bach übernimmt im
Dreivierteltakt die Taktung von Gerstenbergs dreihebigem Vers. Zwölf
Takte entsprechen den zwölf Versen, nur durch die Wiederholung des
letzten Verses verlängert sich die Komposition Bachs auf 14 Takte. Zwar
ist auch die Empfindung umgesetzt – der Stolz des Amor findet sich
in Bachs Spielanweisung »Stolz und nicht geschwind«111 wieder, die Ver-
spieltheit in einigen, wohlplatzierten Verzierungen, seine Macht wird
kunstvoll im Klavierpart demonstriert –; trotzdem überstrahlt die struktu-
relle Anlage die Gesamtkomposition. Dabei bricht Bach – im Gegensatz
zu Gerstenberg – an zwei Stellen sogar die strenge Rhythmik auf, indem
er in Takt 6 und 8 den betonten Versanfang nicht auf die volle erste –
und damit betonte – Zählzeit der Takte legt, sondern um eine Achtelnote
in den vorangehenden Takt vorzieht. Er verschiebt so eine Betonung und
macht zugleich aus der im Gedicht vorangehenden betonten Kadenz des
vorangehenden Verses eine Senkung. Mit der Verschiebung der Betonung
ändert sich die Rhythmik merklich, macht durch diese Ausnahmen aber
umso mehr auf sich aufmerksam. Die Silben, »da« (V5) und »er« (V7),
werden durch die Verschiebung der Folgesilbe auf eine halbe Zählzeit ver-
kürzt und verlieren ihre Betonung, die sie in Gerstenbergs Gedicht haben.
Die Kadenzen aller anderen Verse haben eine volle Zählzeit und bleiben
auf diese Weise – der Textvorlage Gerstenbergs gemäß – betont. Bach
lenkt durch diese veränderte Rhythmik die Aufmerksamkeit auf eben
diese mittleren Abschnitte der Strophen (1b, 2b und 3b), die ja auch das
zentrale Moment des inneren Zusammenhangs der Strophen enthalten;
formuliert nach obiger Lesart: Bach lässt durch die veränderte Rhythmik
das Herz des Liebenden Bacchus genau an den Stellen, in denen es in

110 Winfried Eckel: »Lyrik und Musik«, in: Dieter Lamping (Hg.): Handbuch Lyrik. Theo-
rie, Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 180–192, hier: S. 181.

111 Bach: Vielerley, Wq 202/D.

2.2 Anakreontik

285

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


allen Strophen um die Liebe zwischen Bacchus und Venus geht, etwas
schneller schlagen.

Bach, Carl Philipp Emanuel: »Bacchus und Venus« (Wq 202/D)112

Sowohl in Gerstenbergs Gedicht nach Gleim als auch in Bachs Vertonung
ist die Gemachtheit der poetischen Sprache durch Versifikation und ihre
Taktung stets präsent. Die Aufmerksamkeit wird in starkem Maße auf
die Zeichen selbst gelenkt statt auf die Empfindung, die durch sie aus-
gedrückt werden soll. Die strenge Klangform überdeckt Momente der
inneren Sangbarkeit.

Abb. 7:

112 Abbildung aus Bach: Complete Works, S. 111, (zitiert nach http://www.cpebach.org,
zuletzt geprüft am: 25.05.2017). Carl Philipp Emanuel Bach, Bacchus und Venus (Wq
202/D). In: Carl Philipp Emanuel Bach: The Complete Works, Bd. VI/3, Miscellaneous
Songs. Hg. von Christoph Wolff. Los Altos: The Packard Humanities Institute, 2013.

2 Lyrik

286

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.cpebach.org
https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.cpebach.org


Tändeleyen mit Prosa

Gerstenbergs Tändeleyen sind unter den anakreontischen Dichtungen des
18. Jahrhunderts schon deswegen eine Besonderheit, weil sie sich inner-
halb einer lyrischen Gattung, die sich über das Nachahmungsprinzip defi-
niert, von dieser löst und dem Empfindungsausdruck annähert, dabei aber
bemerkenswerterweise auch das Gewand der Anakreontik anbehält, v. a.
in Form der zärtlichen Liebesthematik mitsamt ihres Vokabulars.

Für die Untersuchung bezüglich der Sangbarkeit, wie Gerstenberg sie
definiert – nämlich aus ihrer inneren Anlage heraus selbst singend, unab-
hängig von oberflächlich sangbaren Strukturen wie Rhythmus, Reim und
Vers – sind v. a. die strukturellen Eigenschaften von Gerstenbergs Tände-
leyen interessant. Obwohl und gerade dadurch, dass diese vielen Gedichte
der Sammlung sich strukturell der so streng reglementierten lyrischen
Gattung und damit der oberflächlichen Sangbarkeit entziehen,113 gewin-
nen sie ausdrucksästhetisch an Tiefe, die sie für Gerstenbergs Konzept von
Sangbarkeit theoretisch prädestinieren.

Gerstenbergs Tändeleyen zeichnen sich durch eine strukturelle Beson-
derheit aus, die sie von anderer anakreontischer Dichtung unterscheidet:
ihre heterogene Textanlage. Ihr schreibt August Gottlieb Meißner (1753–
1807) den durchschlagenden Erfolg dieser Gedichtsammlung zu: »Durch
3 Bogen ist noch kein Dichter so berühmt geworden/ als Gerstenberg
durch seine Tändeleyen. Er war der erste der’s versuchte halb Prosa halb
Versifikation zu schreiben […]«114 Diese strukturelle Besonderheit, das sei
noch einmal hervorgehoben, betrifft nicht alle Gedichte der Sammlung.
Aber doch so viele, dass es ein hervorstechendes Alleinstellungsmerkmal
ist, das sich bereits optisch geradezu aufdrängt, wie an einem Ausschnitt
des Gedichts »Bacchus und Amor« exemplarisch gezeigt sei:

2.2.2.2

113 Nicht alle, wie der vorangehende Abschnitt zeigt.
114 Josef Jungmann: Von der comischen Epopée, Abteilung: rukopinsky – vlastni postnámky

[Handschriften – eigene Notizen]: Von der komischen Epopée. Literaturarchiv Stra-
hov Prag/Signatur: 14/F/9, unpag. gez., hier: S. 120f. Es handelt sich hierbei um die
Aufzeichnung einer Vorlesung, die Meißner 1794/1795 in Prag gehalten hat. Für den
Hinweis bedanke ich mich bei Sarah Seidel, die diese Aufzeichnung transkribiert und
mir die Stelle gezeigt hat.

2.2 Anakreontik

287

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bacchus und Amor

An jungen mißgerathnen Stöcken,
Und noch von keiner Traube schwer,
Geht Bacchus wirthschaflich daher,
Sucht itzt ein Auge zu verstecken,

Itzt eins den Strahlen aufzudecken,
Arbeitet, knickt, zerreißt, und bricht,

Und keicht, und schont der Hände nicht.

Amor, der ein Mädchen, das selbst seinen Pfeilen zu schnell war, durch Rosengebü-
sche jagte, sah, indem er dem Mädchen nachlief, den arbeitsamen Bacchus beim

Weinstocke schwitzen. Nie hatte Amor den Bacchus so emsig gesehen. Armer Gott,
sprach er leise, ich muß dir Muße verschaffen; und gleich flog der Pfeil in des

Weingotts Herz, der dem schüchternen Mädchen bestimmt war.

Der kleine Gott, der sonst nur trank,
Sonst nur vom Rausch zu Boden sank,
Sinkt itzt vor Amors Pfeil zu Boden,

[…]

(T4, S. 43–44)115

Dieser deutlich sichtbare Wechsel von prosaischem und versgebundenem
Stil drängt sich bereits optisch und ohne nähere Untersuchung geradezu
auf. Er ist zu verstehen als direkter Hinweis auf die Sprache und deren
Poetizität. Der sensationelle Effekt liegt darin, dass diese Poetizität dabei
gerade nicht – bzw. nicht nur – in den gebundenen Versen liegt, sondern
gerade im Bruch damit. Die prosaischen Einschübe brechen dabei nicht
nur mit der metrischen Gedichtform, indem sie sich zwischen die gebun-
denen Strophen schieben, sondern auch innerhalb der (Prosa-)Strophen.
In den Prosa-Episoden gibt es – der Definition von Prosa gemäß – keine
Reime und keine Metrik, sie bewegen sich außerhalb eines Taktschemas.
Diese Rhythmik ohne sichtbare Taktung erinnert an Bachs Konzeption
der »freyen Fantasie«, über die er 1762 im zweiten Teil seines Versuchs über
die wahre Art das Clavier zu spielen schreibt: Die Freiheit der Fantasie liege

115 Hier wurde die Version aus den Vermischen Schriften II von 1815 zitiert. Die erste Versi-
on von 1759 unterscheidet sich aber kaum: Der »Cyper-Most« ist in der Erstausgabe
»Champagner-Most« (T1, S. 47), in der zweiten »Burgunder-Most« (T2, S. 53), die dritte
unterscheidet sich von der zweiten Fassung nur doch ein orthografisches Detail (statt
»Burgunder-Most« steht hier »Burgundermost«, T3, S. 41). Die in der letzten Strophe
angesprochene Geliebte, die in der hier zitierten Version »Chloris« heißt, heißt in der
ersten, zweiten und dritten Fassung »Phillis« (T1, S. 47; T2, S. 53, T3, S. 41).

2 Lyrik

288

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


im Moment der Befreiung von Taktstrichen, wie gleich im ersten Satz
dazu zu lesen ist: »Eine Fantasie nennet man frey, wenn sie keine abge-
messene Tacteintheilung enthält«116. Da die Veröffentlichung des zweiten
Teils von Bachs Versuch drei Jahre nach die Erstveröffentlichung von Gers-
tenbergs Tändeleyen fällt, kann die Anlage derselben zwar nicht Bezug auf
Bach nehmen, trotzdem fällt auf, dass und wie sich die Lösung vom Takt
musikalisch und poetisch gleicht. Außerdem unterstreicht Bachs Defini-
tion der ›freyen Fantasie‹ Gerstenbergs These, dass Musikalität respektive
Lyrizität eines Liedes eben nicht in Form von Takt, Metrum und Vers ge-
bunden sein muss. Die ›freye Fantasie‹ Bachs ist insofern das musikalische
Gegenstück zu Gerstenbergs Prosaischen Gedichten von 1759, die letztlich
konsequent komplett ohne Versifikation auskommen.

Der Charakter der Zeichenhaftigkeit des poetischen Mediums wird in
prosaischer Lyrik reduziert. Die Gebundenheit der poetischen Sprache,
die auf eben diese Zeichenhaftigkeit und damit auch auf die künstliche
Gemachtheit von Poesie hinweist, wird aufgelöst, indem man sie von
Vers, Metrum und Reim entbindet. Was dann als Prosaform erscheint, ist
wie versifizierte Strophen, die Gerstenberg in den Tändeleyen direkt neben
diese prosaische Poesie setzt, eben auch Poesie, geformte Sprache. Wie
Kästner schon betonte: »man sieht ihm [dem anakreontischen Gedicht,
Anm. UK] die Mühe nicht an, die es gekostet hat«117.

Mit der Wechselstruktur der Tändeleyen exponiert Gerstenberg beide
Strukturen, stellt sie als poetisch-lyrische Strukturen aus und weist damit
auf die dichterische Überformung der Sprache hin. Gerstenbergs Anlage
der Tändeleyen reflektiert den Zusammenhang von Sprache und Literatur,
über den Oschmann schreibt: »Die Literatur […] zeigt […] immer nur
eines: die Sprache, deren Reichtum und Möglichkeiten sie zwar nicht not-
wendig als Intention auf die Sprache, wohl aber im Vollzug der Darstellung
unablässig vorführt.«118 Die Medialität der poetischen Sprache wird in
den Tändeleyen auf kluge Weise ins Zentrum gestellt. Die Struktur thema-

116 Carl Philipp Emanuel Bach: Versuch über die wahre Art, das Clavier zu spielen [Berlin
1762], Kassel 2008, S. 325. Genauer zur Gattung der Fantasie bzw. der »freyen Fanta-
sie« bei C. P. E. Bach siehe das Kapitel IV.3 »Freye Fantasie« in Laurenz Lütteken: Das
Monologische als Denkform in der Musik zwischen 1760 und 1785, Berlin 1998, S. 413–
438.

117 Kästner: »Für ein Frauenzimmer«, hier: S. 282–283.
118 Dirk Oschmann: »Die Sprachlichkeit der Literatur«, in: Alexander Löck/Jan Urbich/

Andreas Grimm (Hg.): Der Begriff der Literatur. Transdisziplinäre Perspektiven, Berlin
2010, S. 409–426, hier: S. 412, Herv. i. O.

2.2 Anakreontik

289

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tisiert die literaturtheoretischen Fragen: Wie muss die Sprache der Lyrik
geformt sein, um den Ansprüchen von Natürlichkeit und Sangbarkeit
zugleich gerecht zu werden? Wie kann lyrische Sprache, die seit alters her
sich als Gesang zur Lyra über ihre Gemachtheit definiert, zugleich ihre
Gemachtheit verleugnen und sich als natürlicher Empfindungsausdruck
gebärden?

Die prosaischen Abschnitte der Tändeleyen sind meist erzählende Se-
quenzen, bei denen sich die Frage danach, inwiefern sie Empfindungsaus-
druck und deswegen sangbar – bzw. oberflächlich sangbar – sind, gänzlich
neu stellt. Metrische Vorlagen zu gängigen Vertonungspraktiken jeden-
falls bietet diese (taktlose) Textstruktur nicht an. Das Attestieren intrinsi-
scher Sangbarkeit würde voraussetzen, dass es sich bei den prosaischen
Stücken um tatsächlichen Empfindungsausdruck handelt. Möglicherweise
ist das auch die Intention, wegen der Gerstenberg sich von den Taktstri-
chen und der versgebundenen Form löst, diese Annahme legt zumindest
sein Konzept der lyrischen Poesie nahe.119 Was er zwischen die versifizier-
ten Strophen setzt, ist allerdings kein freier Empfindungsstrom, die prosai-
schen Einschübe folgen wenn auch nicht metrischen Regeln, so doch syn-
taktischen. Die satzbautechnisch intakten Zwischenstücke sind Erzählse-
quenzen, die den Gedichten eine Zeitstruktur geben, den Ablauf verschie-
dener besungener Empfindungen ermöglichen und selbige verbinden.
Zweifelsohne wäre auch das einer gesonderten Untersuchung wert, es
weist den Tändeleyen innerhalb der Gattungslandschaft eine besondere Po-
sition zu. Die von Gerstenberg gewählte Form ist damit auch nicht – we-
der in den Tändeleyen, noch in den Prosaischen Gedichten – eine Form, die
sich für intrinsische Sangbarkeit verbürgt. Nur, weil sie sich von der me-
trischen Form löst oder ganz verabschiedet hat, kann noch nicht von
»Empfindungen« die Rede sein, die »sich in Töne auf[lösen], und der sim-
ple und einfache Gesang der Natur« (M20, S. 375) werden. Damit prädes-
tiniert sich das Gedicht durch seine Anlage auch nicht zwangsläufig zur
Medienkombination, zumindest nicht im strengen Sinne nach Gersten-
bergs eigenem Anspruch. Denkbar ist eine Sangbarkeit dieser Prosastücke
nicht in diesem Sinne, sondern eher als kommentierender Sprechgesang.
Die Einschübe haben eher – nach gängiger zeitgenössischer Praxis – rezita-
tivischen Charakter.

119 Vgl. hierzu Kap. 2.1.

2 Lyrik

290

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gleichzeitig bleiben die versifizierten Strophen, zwischen denen die
prosaischen Einschübe platziert sind, erhalten und sind ein Hinweis
auf die Sangbarkeit von Lyrik in klassischer Liedform. Nicht zuletzt
befragt das Gedicht auf diese Weise sein poetisches Medium nach des-
sen Sang- und Vertonbarkeit, indem es verschiedene Strukturen samt
seiner (Un‑)Möglichkeiten zur literarisch-musikalischen Medienkombina-
tion ausstellt.

Mit der tatsächlichen Musikalisierung dieser halb versifizierten, halb
prosaischen Gedichte der Tändeleyen haben sich zeitgenössische Kompo-
nisten indes schwer getan. Für nur ein einziges dieser Gedichte – »Die
Grazien«, die selbst eine Sonderstellung in der Sammlung einnehmen –
konnte eine vertonte Version ausfindig gemacht werden, dem rezitativi-
schen Charakter der prosaischen Einschübe gemäß eine Kantate.120 Die
Tändeleyen haben für das Thema Musik und Poesie bei Gerstenberg so
mehr medienreflexive poetologische Relevanz als in literatur- und musik-
praktischer Hinsicht. An den durchweg versifizierten Gedichten kann ge-
zeigt werden, dass insbesondere diese Form durch ihre Sprachanordnung
Klangstrukturen und Musikalität erzeugt und so zur Kombination mit In-
strumentalbegleitung einlädt. Demgegenüber sperren sich gerade die
sprachlich ungebundeneren Dichtungen einer Vertonung, die Gersten-
berg für intrinsisch sangbar hält, was die spärliche praktische Umsetzung
zeigt. In den wechselstrukturierten Gedichten werden verschiedene lyri-
sche Konzepte direkt gegenübergestellt: einerseits die durch Überstruktu-
rierung implizite sprachliche Klangstruktur, die zwar zur Vertonung ein-
lädt, aber als unnatürliches, artifizielles und medial geformtes Schema ein-
gestuft wird; und andererseits das Konzept der intrinsischen Sangbarkeit,
die sich auch nicht in Prosa ausdrückt, und die tatsächliche Vertonung of-
fensichtlich zusätzlich erschwert. Diese Gegenüberstellung macht die Fra-
ge nach dem richtigen poetischen Medium und der Kombinationsmög-
lichkeit mit dem Medium Musik umso deutlicher, die Wechselstruktur
bildet poetologisch das Dilemma der Unmöglichkeit eines adäquaten Zei-
chens ab. Ob man bei Gedichten, die poetologische Lesarten anbieten, al-
lerdings von einem Topos und einem Abstraktionslevel sprechen kann,
das die Tändeleyen zu Gedichten macht, die sich Gerstenbergs Anspruch
an lyrische Poesie entgegenstellt, die nur Empfindungen zum Gegenstand

120 »Die Grazien« (T1, S. 50–53), vgl. Carl Philipp Emanuel Bach: »Die Grazien. Kantate«,
in: Paul E. Corneilson (Hg.): The Complete Works, Los Altos 2013, S. 66–75. Mehr zur
Kantatenform in Kap. 3.2.

2.2 Anakreontik

291

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haben sollte, die von selbst singen, sei dahingestellt. Die Entfernung vom
Gegenstand typischer Anakreontik jedenfalls macht Gerstenbergs Samm-
lung besonders. Insofern behält Gerstenberg Recht mit seinem Motto: »La
negligence suit ses traces;/Ses tendres erreurs sont ses graces,/Et roses sont
ses lauriers.« (T1, S. 7) Die »negligence« und »erreurs«, wie man die pro-
saischen Einschübe im Vergleich zu versgebundenen Liedern auch nen-
nen könnte, sind die Blüten und Lorbeeren der Tändeleyen.

Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

Nach Gerstenbergs lyrischem Erstlingswerk, den Tändeleyen, verändert
sich seine Aktivität bezüglich lyrischer Poesie; er wendet sich von der
anakreontisch-idyllischen Lyrik ab und schreibt eher patriotisch-lyrische
Texte121, insgesamt aber trotzdem nur wenige Gedichte, und beschäftigt
sich zunehmend v. a. mit der zeitgenössischen Poesie seines Umfeldes.
Gerstenberg wurde durch das Zusammentreffen mit Klopstock ein »kriti-
scher Apostel des Neuen«, so Wagner, »aber nicht lyrischer«122. Dafür
beteiligt er sich rege an der theoretischen Debatte zur lyrischen Poesie,
der »Zwanzigste Brief der Merkwürdigkeiten« aus dem Jahr 1767 ist das
bekannteste Zeugnis davon.123 Dieses Kapitel bietet vor allem eine Kon-
textualisierung hinsichtlich Gerstenbergs Gedanken zur lyrischen Poesie
und der Kombination derselben mit Musik.

Es ist bemerkenswert, dass im 18. Jahrhundert beides zusammenfällt:
Die Etablierung der Lyrik als Hauptgattung neben Epik und Dramatik
einerseits, und – wie auch an Gerstenbergs lyrischen Texten gezeigt wur-
de124 – Tendenzen, die das bis dato zentrale lyrische Kriterium schlecht-
hin, die Versgebundenheit, infrage stellen. Franz Penzenstadler hebt für
die deutschsprachige Lyrik des 18. Jahrhunderts drei Besonderheiten be-
sonders hervor: »1. die Rezeption der englischen Aufklärung und der
in diesem Kontext entstandenen Dichtung, 2. eine religiös motivierte
Innerlichkeit und 3. die um die Mitte des 18. Jahrhunderts einsetzen-

2.3

121 Gemeint sind hiermit v. a. Gerstenbergs Kriegslieder eines Königlich Dänischen Grena-
diers und Der Skalde. Mehr zu beidem siehe Kap. 3.1.

122 Albert Malte Wagner: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg und der Sturm und Drang. Gers-
tenberg als Typus der Übergangszeit, Heidelberg 1924, S. 249.

123 Siehe hierzu ausführlich Kap. 2.1.
124 Vgl. Kap. 2.2.

2 Lyrik

292

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


de Suche nach nationaler Identität.«125 Vertreter der entsprechenden lyri-
schen Ausformungen oder ihrer Theorien treten zuhauf in Gerstenbergs
Umfeld oder in Gerstenbergs eigener Person auf. V. a. Die Briefe über
die Merkwürdigkeiten der Litteratur beweisen, dass er selbst zur Gemeinde
der Rezipienten englischsprachiger Literatur und Lyrik gehört.126 Auch
religiös motivierte lyrische Texte schätzt Gerstenberg, besonders sind hier
die Arbeiten von Klopstock und Cramer hervorzuheben. Bei Klopstock
stößt man außerdem auf die Suche nach nationaler Identität, wie auch bei
Herder und seiner Volksliedsammlung127. Vor diesen verschiedenen the-
matischen Hintergründen und ästhetischen Ansprüchen generiert sich die
Gattung Lyrik nicht in einer festen Form, sondern zunächst in einer Viel-
zahl formaler Ausprägungen. Bezeichnend ist dabei, dass in dieser Zeit in
Titeln sowohl theoriebildender Texte als auch lyrischer Sammelwerke, die
Vokabel »Versuch« gehäuft auftritt; exemplarisch sei hier auf Gottscheds
Versuch einer Critischen Dichtkunst vor die Deutschen und Gleims Versuch
in scherzhaften Liedern verwiesen. Die Kennzeichnung dieser Werke als
›Versuche‹ stellt das literarisch neue Terrain als solches aus und zeigt,
dass gattungstopologisch noch keine konkrete Ordnung gefunden ist, in
die man diese Werke einsortieren könnte. Letztendlich konstituiert sich
der Gattungszusammenhang bei den verschiedenen einzelnen lyrischen
Formen nicht nur »durch die sprachliche Form der gebundenen, also
metrisch regulierten Rede«, sondern »vor allem durch ihre enge Verbin-
dung mit der Musik«128. Diese Arbeit schließt genau hier an, denn diese
Verbindung versucht das 18. Jahrhundert im Allgemeinen und Gersten-
berg im Speziellen in Form intermedialer Literaturkonzeptionen zu ak-
tualisieren. Denn »[g]erade die historisch vollzogene Ausdifferenzierung
von Lyrik und Musik hat seit dem 18. Jahrhundert eine Fülle neuartiger
›Medienkombinationen‹ […] möglich gemacht«129. Wie nahe die ausdiffe-
renzierten lyrischen und musikalischen Gattungen bei- oder auseinander-

125 Franz Penzenstadler: »Geschichte der Lyrik. Frühe Neuzeit«, in: Dieter Lamping (Hg.):
Handbuch Lyrik. Theorie, Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 335–365, hier: S. 358.

126 V. a. in den Merkwürdigkeiten zieht Gerstenberg immer wieder die englischsprachigen
Dichter Milton und Shakespeare als Beispiele für Originalgenies heran (vgl. hierzu die
Briefe 12, 14–18 und 25).

127 Zur nationalsprachlichen Lyrik ausführlich in Kap. 3.1.1.
128 Rüdiger Zymner: »Theorien der Lyrik seit dem 18. Jahrhundert«, in: Dieter Lamping

(Hg.): Handbuch Lyrik. Theorie, Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 22–34, hier: S. 23.
129 Winfried Eckel: »Lyrik und Musik«, in: Dieter Lamping (Hg.): Handbuch Lyrik. Theo-

rie, Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 180–192, hier: S. 189.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

293

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


liegen, deren Verbindung durch Medienkombination aktualisiert werden
muss, soll im Folgenden gezeigt werden. Hierzu werden in aller Kürze ly-
risch-musikalische Gattungen des 18. Jahrhunderts – Lied, Psalm, Ode
und Hymne – dargestellt und mit Beispielen aus Gerstenbergs direktem
Schaffensumfeld unterfüttert; es soll außerdem gezeigt werden, wie Gers-
tenberg mit diesem Umfeld umgeht und inwiefern es Einfluss auf sein
Verständnis von lyrischer Poesie nimmt.

Lieder – Berliner Liederschulen

Terminologisch ist der Begriff ›Lied‹ sehr umfassend130, was in seiner
intermedialen Genealogie begründet liegen mag. Das Lied gilt als »ur-
sprünglich literarisch-musikalische, Text und Melodie kombinierende
Gattung«131. Die medialen Ausdifferenzierungen, die sowohl rein instru-
mentale sowie rein literarische Liedformen möglich machen,132 machen
die Gattung Lied dabei als solche nur schwierig fass- und zuordenbar.
»Das Problem, ob das Lied eine musikalische Gattung darstellt oder als
Oberbegriff ein weit gefaßtes Gattungsfeld mit zum Teil heterogenen Phä-
nomenen bezeichnet, konnte bisher noch nicht auf allgemein akzeptierte
Weise gelöst werden«133. Um die Bezeichnung ›Lied‹, die im 18. Jahrhun-
dert und auch bei Gerstenberg immer wieder begegnet, trotzdem fassbar
zu machen, eignet sich Andreas Meiers »Gebrauchsdefinition« für das
lyrische Genre der Neuzeit:

Auf (1a) gesanglichen Vortrag zielendes oder (1b) diesen fingierendes Gedicht
in normalerweise (2) metrisch gebundener Form mit in der Regel (3) gleichge-
bauten, durch (4) Reimschemata erzeugten Strophen.134

2.3.1

130 Das bezeugt bereits der Umstand, dass das Reallexikon der Deutschen Literaturwissen-
schaft drei Einträge für Lied verzeichnet: Julia Cloot: »Kunstlied«, in: Reallexikon der
deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 2: H–O, Berlin, Boston 2007, S. 363–366; Horst
Brunner: »Lied2«, (ebd., S. 420–423); Andreas Meier: »Lied3«, (ebd., S. 423–426). Der
Eintrag »Lied3« unterscheidet dann noch einmal fünf terminologische Ebenen (vgl.
ebd., S. 423).

131 Meier: »Lied3«, hier: S. 423.
132 Vgl. Peter Jost: »Lied«, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopä-

die der Musik, Sachteil 5: Kas–Mein, Kassel, Stuttgart, Weimar 1996, S. 1259–1328,
hier: S. 1259–1260.

133 Jost: »Lied«, hier: S. 1261.
134 Meier: »Lied3«, hier: S. 423.

2 Lyrik

294

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mögliche Abweichungen sind in dieser Definition bereits durch die Re-
lativierungen »normalerweise« und »in der Regel« mitgedacht. Diese vor-
wiegend literaturwissenschaftlich gewichtete Gebrauchsdefinition, die das
Lied in enger Verwandtschaft mit dem Gedicht beschreibt, sollte für
den Kontext um Gerstenberg außerdem ergänzt werden um eine weitere
Definition – die des Kunstliedes: Das Kunstlied hat seine Wurzeln im
Klavierlied des späten 18. Jahrhunderts und nimmt bereits in seiner Gat-
tungsanlage die Medienkombination in den Blick. Es ist eine »[l]yrisch-
musikalische Gattung, in der Regel bestehend aus einer Sing- und einer
Klavierstimme«135, also eine »[m]usikalische Komposition, der ein bereits
selbstständig vorhandener Text (fast ausnahmslos ein lyrisches oder balla-
denhaftes Gedicht) zugrunde liegt, in enger Verbindung von Wort und
Ton (Vertonung).«136 Die in solchen Definitionsversuchen immer wieder-
kehrenden Begrifflichkeiten ›Gedicht‹, ›lyrisches Gedicht‹, ›Lied‹ und ›Ly-
rik‹ werden hierbei selten trennscharf voneinander abgegrenzt, was ihren
inneren Zusammenhang vergegenwärtigt. Die »primäre Präsentations-
und Rezeptionsform von Lyrik« ist, so Winfried Eckel, »das Lied oder
der Gesang vor Publikum gewesen«.137 Oder bei Gottsched umgekehrt
formuliert: »Die Gesänge sind dergestalt die älteste Gattung der Gedich-
te, und die ersten Poeten sind Liederdichter gewesen […]«138 In Sulzers
Allgemeiner Theorie der schönen Künste wird dann die mediale Ausdifferen-
zierung der Gattung sichtbar, hier finden sich unter dem Stichwort ›Lied‹

135 Cloot: »Kunstlied«, hier: S. 363.
136 Ebd. Dabei ist zu beachten, dass die Begrifflichkeit ›Kunstlied‹ erst seit den 1920ern

gebräuchlich ist (vgl. ebd.).
137 Eckel: »Lyrik und Musik«, hier: S. 180.
138 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst. durchgehends mit den

Exempeln unserer besten Dichter erläutert, Leipzig 1751, S. 69. Dieter Lamping empfiehlt,
die Begriffe ›Lied‹ und ›Gedicht‹ schärfer voneinander abzutrennen als in diesem Zitat
von Gottsched. Das Gedicht beansprucht laut seines gleichnamigen Eintrags im Realle-
xikon der deutschen Literaturwissenschaft nur Versgebundenheit und keinerlei Musikali-
tät für sich, zumindest ist in Lampings Definition an keiner Stelle die Rede davon. Ge-
dichte, so Lamping, müssten »nicht notwendig (wenngleich häufig) lyrisch, sie können
z. B. auch dramatisch oder episch strukturiert sein.« (Dieter Lamping: »Gedicht«, in: Re-
allexikon der deutschen Literaturwissenschaft Literaturgeschichte, Bd. 1: A–G, Berlin [etc.]
2007, S. 669–671, Herv. i. O.) Lampings Verständnis von ›lyrisch‹ zeichnet sich dabei
nicht durch Musikalität oder Sangbarkeit aus, sondern schlicht in Abgrenzung zu
›episch‹ und ›dramatisch‹ (vgl. Dieter Burdorf: »Lyrisch«, in: Reallexikon der deutschen
Literaturwissenschaft, Bd. 2: H–O, Berlin, Boston 2007, S. 505–509).

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

295

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwei Einträge: »Lied (Dichtkunst)« und »Lied (Musik)«139. Vor allem in
ersterem Eintrag beschreibt Sulzer, was in der zweiten Hälfte des 18. Jahr-
hunderts unter einem Lied verstanden wird: »Lied«, so Sulzer, sei die
Bezeichnung für »mancherley lyrisch[e] Gedicht[e]«140. Als formales Krite-
rium und vor allem zur Unterscheidung von »verwandten Gedichten« gibt
er an, »daß das Lied allezeit müßte zum Singen, und so eingerichtet seyn,
daß die Melodie einer Strophe, sich auch auf alle übrigen schikte«.141 Sul-
zer definiert das Lied als Strophenlied: gleichmäßig strophisch geformt,
wobei die Strophen sowohl in ihrem Rhythmus als auch in ihrem besun-
genen Gegenstand gleichbleibend und regelmäßig seien. In einem Lied
könne nach Sulzer nur eine Empfindung besungen werden und auch die
nur in gleichbleibendem Maß, diese Empfindung kann sich nicht von
einer zur anderen Strophe verstärken oder schwächer werden.

Gerstenberg und die Berliner Liederschule

Bedeutende und gattungsprägende Wirkung entfaltete im 18. Jahrhundert
die sog. ›Berliner Liederschule‹. Der Begriff, 1909 von Engelke geprägt,142

beschreibt Wesen und Ästhetik von Liedsammlungen, die in Berlin ent-
standen und herausgegeben wurden und sich in drei Phasen einteilen
lassen, wobei im Rahmen dieser Arbeit vor allem die erste und zweite
Phase interessieren.143

139 Siehe Johann Georg Sulzer: »Lied (Dichtkunst)«, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allge-
meine Theorie der schönen Künste, Bd. 2: K–Z, Leipzig 1774, S. 713–718; Johann Georg
Sulzer: »Lied (Musik)«, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine Theorie der schönen
Künste, Bd. 2: K–Z, Leipzig 1774, S. 718–719.

140 Sulzer: »Lied (Dichtkunst)«, hier: S. 713.
141 Ebd.
142 Vgl. Hans-Günter Ottenberg: »Berliner Liederschule«, in: Die Musik in Geschichte und

Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik, Sachteil 1: A–Bog, Kassel [etc.], Stutt-
gart, Weimar 1994, S. 1486–1490, hier: S. 1486. Ottenberg bezieht sich dabei auf fol-
genden Aufsatz: Bernhard Engelke: »Neues zur Geschichte der Berliner Liederschule«,
in: Carl Mennicke (Hg.): Riemann-Festschrift. Gesammelte Studien; Hugo Riemann
zum sechzigsten Geburtstage überreicht von Freunden und Schülern, Leipzig 1965,
S. 456–472.

143 Der Vollständigkeit halber sei die dritte Phase zumindest im Anmerkungsapparat kurz
erwähnt: Unter der dritten Berliner Liederschule werden gemeinhin die Arbeiten im
Zeitrahmen der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts verstanden, die v. a. von »Mendels-
sohn Bartholdy, Bernhard Klein, Ludwig Berger u. a.« (Elisabeth Schmierer: Gattungen
der Musik. Geschichte des Kunstliedes. Eine Einführung, 14 Bde., Laaber 2017, S. 75) ge-
prägt ist.

2 Lyrik

296

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Phase zwischen 1753 und 1768 wird die Erste Berliner Liederschu-
le genannt. Die Datierung geht zurück auf die 1753 von Christian Gott-
fried Krause und Karl Wilhelm Ramler herausgegebene Sammlung Oden
mit Melodien, die den Anfangspunkt markiert, und den von ebendiesen
herausgegebenen vierten Band der Lieder der Teutschen im Jahr 1768.144

Zweck der in diesem Zeitraum über 30 herausgegebenen Sammlun-
gen war eine »pädagogisch-philantropische Doppelfunktion«145: Einerseits
sollte ein Repertoire für fröhlich-gesellige Musikausübung bereitgestellt
werden, und dabei andererseits das anvisierte Publikum, »Zirke[l] und
Salons der Aristokratie und des Bürgertums«, »Musikliebhaber und Ken-
ner«146, zu einem bestimmten Geschmack erzogen werden. Die gesammel-
ten Texte, angelehnt an Krauses Textsammlung in den Oden mit Melodien,
sind meist anakreontische Dichtungen. Häufig wiederkehrende Dichter
der Sammlung waren demnach die Anakreontiker des 18. Jahrhunderts:
F. v. Hagedorn, J. W. L. Gleim, J. N. Götz, J. P. Uz, Ch. E. v. Kleist,
aber auch Ch. F. Gellert, durch den auch religiöse Themen Eingang in
die Sammlung fanden.147 Die Zusammenstellung der Melodien besorgt
in gemeinsamer Herausgeberschaft mit Krause K. W. Ramler, der auf
Vertonungen verschiedener Komponisten zurückgreift, die sich in Berlin
versammeln: J. J. Quantz, Carl Heinrich und Johann Gottlieb Graun,
F. Benda, C. P. E. Bach, J. F. Agricola u. a.148

Viele Titel der Sammlungen der ersten Berliner Liederschule tragen
die Gattungsbezeichnung ›Ode‹. Dabei ist eine Ode in der ersten Berliner
Liederschule genau das, was Sulzer als Lied beschreibt; Krause stellt mit
seiner Abhandlung von 1752 Von der musikalischen Poesie eine Beschrei-
bung des ästhetischen Ideals seinen Sammlungen voran. Darin setzte er
sich

[f]ür eine zwar rational begründete, aber natürliche Musik ein, welche die
Zuhörer rühren sollte; sein Liedideal war das schlichte, ›von jedem ohne Mühe‹
zu singende und gefällige Lied in strophischer Form, in dem ein Grundaffekt
vorherrschte und ein Text zugrunde lag, der speziell zum Zweck des Singens
verfertigt sein sollte.149

144 Vgl. Ottenberg: »Berliner Liederschule«, hier: S. 1486.
145 Jost: »Lied«, hier: S. 1287.
146 Ottenberg: »Berliner Liederschule«, hier: S. 1487.
147 Vgl. ebd., S. 1486.
148 Vgl. ebd., S. 1486; Schmierer: Geschichte des Kunstliedes, S. 76.
149 Ebd., S. 75.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

297

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerstenberg schreibt 1767 in seinem »Zwanzigsten Brief der Merkwür-
digkeiten« über die Berliner Liederschule, v. a. über Ramlers Lieder der
Deutschen. Konstatiert er zunächst noch:

Ich bin zweifelhaft, […] was ich mit diesen Liedern der Deutschen anfangen soll.
Es sind mir deren einige so reizende und vorher noch nicht bekannte in die Au-
gen gefallen […] daß ich nicht satt werden konnte, dieses feine Gebund der Kri-
tik, wofern ich einen Schweizerischen Ausdruck hier anwenden darf, zu lesen
und zu bewundern, (M20, S. 351)

so setzt er den Satz doch kritisch fort: »wenn ich nicht zum Unglück eini-
ge andre Seiten bemerkt hätte, von denen mir die ganze Sammlung in
einem weit höhern Grade misfällt, als sie mir von jener angenehm gewe-
sen ist.« (M20, S. 351–352) Gerstenbergs Kritik an der Berliner Liederschu-
le umfasst zwei Aspekte: Der erste Aspekt betrifft v. a. den Schutz der Ur-
heberschaft von lyrischen Texten. Gerstenberg kritisiert, dass die Heraus-
geber der Liedersammlungen in Berlin sich die lyrischen Texte oft aneig-
neten und veränderten, um sie in den entsprechenden Sammlungen zu
platzieren.150 Diese berechtigte Kritik führt aber weg vom Anliegen dieser
Arbeit, die sich v. a. mit musikalischen Aspekten auseinandersetzt und sei
deshalb hier ausgespart.151 Der zweite, gewichtigere, betrifft das Kriterium
der Sangbarkeit der Texte. Er bildet den Aufhänger für Gerstenbergs Ly-
riktheorie und seine Einengung des Begriffes ›Lied‹. Die erste Berliner Lie-
derschule spielt eine zentrale Rolle für Gerstenbergs kritische Auseinan-
dersetzung mit lyrischer Poesie, sie bildet den Ausgangspunkt von Gers-
tenbergs Lyriktheorie, die an anderer Stelle dieser Arbeit ausführlich be-
sprochen wird.152

Gerstenbergs Kritik am Verständnis von ›Liedern‹, 1767 verfasst, steht
bereits am Ende der ersten Phase der Berliner Liederschule, die sich in den
Folgejahren entscheidend weiterentwickelt und unter anderem auch Lied-
und Odenbegriff allmählich voneinander differenziert. Erste Veränderun-
gen sind bereits bemerkbar in den Kompositionen C. P. E. Bachs, die
von anderen Kompositionen der ersten Berliner Liederschule abweichen.
Gellerts Geistliche Oden mit Melodien, die Bach bereits 1758 herausgibt,

150 Gerstenberg exemplifiziert das ausführlich an einem Gedicht von Hagedorn. Die Pra-
xis ist im Grunde die gleiche, die Gerstenberg selbst im privaten Umfeld praktiziert
(vgl. Kap. 2.2.2.1, S. 279), er verzichtet aber auf die Herausgabe dieser Arbeiten, siehe
hierzu abermals die Anmerkung im »Poetischen Wäldchen«, S. 218, zitiert auf S. 278f.
dieser Arbeit.

151 Nachzulesen ist diese Kritik im »Zwanzigsten Brief« hier: M20, S. 351–371.
152 Vgl. Kap. 2.1.

2 Lyrik

298

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haben eine ausgearbeitete Begleitung, die bereits als »eigenständiges Ele-
ment der Textausdeutung«153 zu betrachten sind. Diese Technik setzte sich
kompositionspraktisch durch, und so wurde das Generalbasslied mehr
und mehr abgelöst durch das Klavierlied: »Der Klavierpart wird so zum
substantiellen Bestandteil der Liedkomposition«154; insofern wird das Lied
hier bereits in Richtung seiner Ausprägung als Kunstlied entwickelt. Diese
Entwicklung markiert den Übergang zur Zweiten Berliner Liederschule,
deren Beginn man auf 1780 datiert.155 Die Zweite Berliner Liederschule
wendet sich ab von der Anakreontik als Vorbild und setzt an deren Stelle
empfindsame Lyrik, namentlich vor allem von Klopstock, Dichtern des
Göttinger Hains und Claudius, in späteren Phasen auch Goethe und Schil-
ler. Diese Dichter »gestalten ›Natürlichkeit im Sinn einer Formung, die
dem echten Empfinden gemäß ist […]; als ›natürliches Erlebnislied‹ und
›Seelenausdruckslied‹ […] affiziert diese Lyrik eine empfindsame, subjek-
tiv gefühlsbetonte Tonsprache«156. Das ist deutlich näher an Gerstenbergs
Ideal der lyrischen Poesie. Die am häufigsten vertretenen Komponisten
der zweiten Phase sind Johann Friedrich Reichardt, Johann Abraham
Peter Schulz und Carl Friedrich Zelter, wobei Schulzes Sammlung Lieder
im Volkstone, bey dem Claviere zu singen (drei Bände, Berlin 1782–1790)
als wichtigstes Werk der Zweiten Berliner Liederschule gilt.157 Ebenfalls
von Schulz stammt das bis heute noch bekannte Lied Der Mond ist aufge-
gangen, dessen Text Matthias Claudius verfasst hat.

Das Klavierlied der Zweiten Berliner Liederschule schließt in der pia-
nistischen Instrumentalbegleitung »das Gedicht in einer Weise [auf], wie
es das Gedicht von sich aus nicht vermag«158, und darüber hinaus bietet
es Deutungsvarianten an, »die das Gedicht dem Verstehen durch Kunst
zwar anbietet oder ermöglicht, selbst aber offen läßt, nicht ausspricht oder
nicht aussprechen kann«159. Die Zweite Berliner Liederschule überwindet
den Liedbegriff, den Gerstenberg an der Ersten Berliner Liederschule
noch scharf kritisiert hat, indem Ode und Lied mehr und mehr voneinan-

153 Jost: »Lied«, hier: S. 1288.
154 Schmierer: Geschichte des Kunstliedes, S. 77.
155 Vgl. ebd., S. 75.
156 Ottenberg: »Berliner Liederschule«, hier: S. 1488.
157 Vgl. ebd.
158 Hans Heinrich Eggebrecht: »Vertontes Gedicht. Über das Verstehen von Kunst durch

Kunst«, in: Günter Schnitzler (Hg.): Dichtung und Musik. Kaleidoskop ihrer Beziehungen,
Stuttgart 1979, S. 36–69, hier: S. 38.

159 Eggebrecht: »Vertontes Gedicht«, hier: S. 38.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

299

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der unterschieden werden. Die Ode wird vor allem von Klopstock weiter-
entwickelt, die Berliner hingegen etablieren einen Lied-Begriff, der sich in
der Romantik vollständig ausprägt zum Kunstlied.160 Das Volkslied, das
zu den ästhetischen Idealen der zweiten Phase der Berliner Liederschule
entscheidend beigetragen hat, erfährt v. a. durch Herder eigene Würdi-
gung. Äußerungen Gerstenbergs zu der Zweiten Berliner Liederschule fin-
det man zwar nicht, aber die Entwicklungen der ästhetischen Ideale wer-
den geprägt von Größen aus Gerstenbergs direktem Umfeld, die auch sein
Lyrikverständnis prägen, wie z. B. Klopstocks Oden.161

Psalmen – Cramer

Dir wagt sich keiner nachzuschwingen,
Der du von Gott begeistert bist!

So können keine Christen singen,
Kein Pindar, wär er auch ein Christ.

Schallt, schallet seine Psalmen wieder!
Stimmt seine Harmonien an!

Hoch, wie der Himmel, sind die Lieder
Und tiefer, als der Ocean!

(J. A. Cramer: David)162

Die musikalisch-literarische Medienkombination spielt Gerstenberg ge-
danklich auch an Psalmen durch. Dabei setzt er sich namentlich v. a.
mit Cramers Psalm-Bearbeitungen auseinander.

Psalmen begegnen in geistlichem und liturgischem Rahmen seit jeher
in verschiedenen musikalischen und literarischen Gattungsausprägungen:
als Lob-, Dank- und Klagegesänge, als Preisungen, als Hymnen.163 »Der
hebräische Name des Psalters […] lautet […] tehillim, griech. mit ὕμνος
[hýmnoi] wiederzugeben«164, das griechische Wort ψαλμός »meint ein
zum Saitenspiel vorgetragenes Lied«165. Diese Anlage zum Singen zu

2.3.2

160 Der Begriff Kunstlied ist dabei jedoch erst seit 1920 gebräuchlich (vgl. Cloot: »Kunst-
lied«, hier: S. 363).

161 Siehe hierzu Kap. 2.3.3.
162 Johann Andreas Cramer: Poetische Übersetzung der Psalmen mit Abhandlungen über die-

selben. Erster Theil, Leipzig 1763, S. 3–8.
163 Vgl. Helmut Galle: »Psalm«, in: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3: P–

Z, Berlin [etc.] 2007, S. 185–188. Genaueres zur Hymne siehe den folgenden Abschnitt
Kap. 2.3.3.

164 Galle: »Psalm«, hier: S. 186.
165 Ebd.

2 Lyrik

300

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einem Instrument ist im Psalmtext selbst – teils sogar mit Angabe des
Instruments – oder in Psalm-Überschriften mitüberliefert.166 Psalmen gel-
ten darüber hinaus aber auch seit ihrer Entstehung als poetische Texte in
regelmäßiger Form.167 Bearbeitungen von Psalmen in ein- und vierstim-
miger Liedform entstehen im 16. Jahrhundert während der Reformation
durch das Interesse einiger Theologen, »dem Laien die Botschaft der Psal-
men in der Volkssprache und in leicht faßlicher und prägnanter Form
nahezubringen und die Gemeinde am Psalm-Gesang als einem der Kern-
stücke des Gottesdienstes aktiv zu beteiligen«168. Für den deutschsprachi-
gen Raum sind v. a. Luthers geistliche Lieder von Bedeutung.169

Im 18. Jahrhundert, im Zuge des musiko-literarischen Diskurses, gerät
auch der Psalm als musikalisch-poetische Form in den Fokus des Inter-
esses und nimmt eigene, auch weltliche Ausformungen an. Gerade der
Psalm verarbeitet seinen Gegenstand – hohe religiöse Empfindungen –
seit seiner Entstehung literarisch-musikalisch. Die Sprache der Psalmen, so
Seidel

bietet […] keine Protokolle von Vorgängen des Lebens wie Krankheit und
Sterben, Arbeit und Feier, sondern vermittelt Eindrücke und Emotionen einer
Erlebniswelt […] Allen Versuchen, aus einem Psalmtext einen liturgischen […],
medizinischen […] oder rechtlichen […] Vorgang abzulesen und zu rekonstru-
ieren, sind Grenzen durch die poetische Sprache gesetzt.170

Diese poetische Sprache musste empfindsame Lyriker des 18. Jahrhun-
derts auf Psalmen als lyrisch-musikalische Gattung aufmerksam werden

166 Vgl. Hans Seidel/Joseph Dyer/Ludwig Finscher: »Psalm«, in: Die Musik in Geschichte
und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik, Sachteil 7: Mut–Que, Kassel, Basel
1997, S. 1853–1900, hier: S. 1857–1861.

167 So zu lesen hier: »Die Psalmen des AT gehören in den Rahmen der altorientalischen
Poesie. Sie zeigen die gleichen Formen und enthalten eine Fülle von gemeinsamen
Motiven.« (Seidel/Dyer/Finscher: »Psalm«, hier: S. 1854) Die Grundform bleibt immer
gleich: »1. Verse bestehen aus zwei oder drei Versgliedern (Versglied = στίχος = colon),
die 2. Parallel gebaut sind (Parallelismus membrorum in seinen verschiedenen For-
men). Die Psalmodie nutzt diesen Aufbau. […] Ob es Strophen in den Psalmen gege-
ben hat, ist umstritten.« (Ebd., S. 1856) Die Beforschung der Psalmen als literarische
Gattung setzt erst 1933 mit der Monografie von Hermann Gunkel ein: Hermann Gun-
kel/Joachim Begrich: Einleitung in die Psalmen. Die Gattungen der religiösen Lyrik Israels
[1933], Göttingen 1985.

168 Seidel/Dyer/Finscher: »Psalm«, hier: S. 1890.
169 Vgl. Enrico Fubini/Sabina Kienlechner: Geschichte der Musikästhetik. Von der Antike bis

zur Gegenwart, Stuttgart 2008, S. 106–109; außerdem Seidel/Dyer/Finscher: »Psalm«,
hier: S. 1892.

170 Seidel/Dyer/Finscher: »Psalm«, hier: S. 1857.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

301

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lassen. Auch Gerstenberg befasst sich eigens mit genau dieser Thematik.
Im Briefentwurf an C. P. E. Bach schreibt er:

[W]as die biblischen Sprüche anbetrifft, so wollte es mir nicht einleuchten,
daß ein Sonate Clavier-Solo […] dadurch etwas verliehren könnte, daß es sich
mit Empfindungen eins zu Gott aufgehobenen Herzens beschäftigte: vielmehr
bedünkte mich, daß Empfindungen dieser Art gerade die wären, welche die
Musik sich vor allen andern zueignete.171

Der konkrete Anlass für diese Überlegung ist laut der Schilderung Gers-
tenbergs eine Abendgesellschaft, in der darüber gelacht wurde, dass die
Konzerte, die ein gewisser »Tischer«172 komponiert hat, »auf biblische
Sprüche gesetzt«173 waren. »Dagegen aber schien mir [d. i. Gerstenberg,
Anm. UK] ein jeder Versuch, dem Ausdruck des Claviers Ausdruck und
Bedeutung zu geben, auch dann wenn er mislänge, aller Ehren werth zu
seyn.«174

Gerstenbergs sich daran anschließende Ausführungen sind nicht nur
ein entschiedenes Plädoyer für die Idee, Psalmen als Instrumentalstücke
zu vertonen, sie sind zugleich implizit auch eine Würdigung von Psalmen
als lyrische Texte, die ihre Empfindung von selbst singen, wie Gerstenberg
sagen würde:175

Welch ein schönes Affettuoso Adagio mesto würde nicht die Stelle im sechsten
Ps. geben: Ich schwemme mein Bett die ganze Nacht, und netze mit meinen

171 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »Briefentwurf an Carl Philipp Emanuel Bach in
Hamburg. Kopenhagen, zweite Septemberhälfte 1773« [1773], in: Ernst Suchalla
(Hg.): Briefe und Dokumente, Göttingen 1994, S. 320–329, hier: S. 322.

172 Gerstenberg: »Briefentwurf an C. P. E. Bach«, hier: S. 322.
173 Ebd.
174 Ebd.
175 Zu diesem Lyrizitäts-Kriterium ausführlich in Kap. 2.1. Darüber hinaus und unabhän-

gig von Gerstenbergs Auffassung von Lyrizität erfahren gerade die Psalmen aber be-
reits seit der Antike Anerkennung als poetische Texte (vgl. hierzu Dietmar Till: »Die
Psalmen als Modell poetischer Rede. Umrisse eines Diskurses, ca. 1650–1850«, in: Phi-
lipp Theisohn/Georg Braungart (Hg.): Philosemitismus. Rhetorik, Poetik, Diskursgeschich-
te, Paderborn 2017, S. 83–98, hier: S. 83). Gerade im 18. Jahrhundert aber »bildet sich
ein poetologisches Paradigma heraus, welches […] die Psalmen als vorbildhafte Mo-
delle poetischer Rede auffasst.« (Ebd.) Auch im theologischen Lexikon Religion in Ge-
schichte und Gegenwart wird explizit auf die Poetizität der Psalmen verwiesen, wie be-
reits aus dem ersten Satz des Eintrages zu »Psalmen« hervorgeht: »Das Buch der Pss ist
eine einzigartige Zusammenstellung von 150 poetischen Texten zu einem Werk sui ge-
neris.« (Friedhelm Hartenstein/Bernd Janowski/Peter Plank/Angelus A. Häußling/
Alexander Völker/Hans-Jürg Stefan/Ingo Baldermann/Konrad Klek: »Psalmen/Psalter«,
in: Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswis-
senschaft, Bd. 6: N–Q, Tübingen 2008, S. 1761–1785, hier: S. 1761.)

2 Lyrik

302

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Thränen mein Lager. Meine Gestalt ist verfallen für Trauern und ist alt worden:
denn ich allenthalben geängstigt werde. – Welch ein ausdrucksvolles Andante
patetico würde nicht darauf folgen: Weicht von mir, alle Übelthäter, denn der
Herr hört mein Weinen u.s.w. Und wie gut würde sich die Sonate nicht mit
diesem Allegro schließen: Es müssen alle meine Feinde zu Schanden werden,
und sehr erschrecken, sich zurückkehren, und zu Schanden werden plötzlich.
– Der neunte Ps. Ich danke dem Herrn von ganzem Herzen, u. erzähle alle
deine Wunder. Ich freue mich und bin fröhlich in dir, und lobe deinen Namen,
du Allerhöchster – Der zehnte: Herr warum tritst du ferne? verbirgst dich zur
Zeit der Noth? – Der eilfte: Ich trau auf den Herrn. Wie sagt ihr denn zu
meiner Seele, sie soll fliegen, wie ein Vogel auf eure Berge?– p sollte das nicht
ein würdiger Inhalt für ein Allegro p seyn? Mein ganzes Gefühl müßte mich
betrügen, wenn das dem Charakter einer Sonate nachtheilig seyn könnte, was
in jedem Leben als so sehr mit so rührenden und so erhabenen Zügen ans Herz
dringt.176

Anhand der exemplarisch vorgeführten Psalmen wird klar, dass Gersten-
berg vor allem von solchen Psalmen spricht, die religiöse Empfindungen
zum Gegenstand haben, er spricht von »einige[n] der rührendsten Psal-
men«177. Dass hier – so die Lesart Gerstenbergs – die Empfindung selbst
zum Ausdruck kommt, »sich in Töne auf[löst]« (M20, S. 375), ist die Erfül-
lung der Voraussetzung für beide Genres: für die sentimentale Erlebnisly-
rik in gleichem Maß wie für die instrumentale Bearbeitung. Beide Künste
verstehen sich als Empfindungsausdruck. Gerstenberg macht dies ein wei-
teres Mal deutlich, wenn er mit dem Hohen Lied und der Passion Christi
zwei der außerordentlichsten Empfindungen anführt, die in der Bibel ge-
schildert sind und die er für geeignet zur Vertonung hält – ganz in der
Tradition der Odendichtung, die auch gerade solche außerordentlichen
Empfindungszustände als Gegenstand und als optimale Voraussetzung für
den Akt des Dichtens selbst beschreibt:178

Ich stelle mir eine Pastorale über Stellen des Hohen-Liedes vor – […] ein Orato-
rio über die Leidens-Geschichte aus bibl. Stellen […] Welche Musik im bloßen
Ideal schon! Und welch eine Präcision des Ausdrucks, die sonst so schwer zu
erreichen ist!179

176 Gerstenberg: »Briefentwurf an C. P. E. Bach«, hier: S. 323. Die Psalmen, die Gersten-
berg hier anzitiert, sind beinahe wörtlich aus der Lutherbibel übernommen (vgl.
Martin Luther (Hg.): Die Bibel. Nach der Übersetzung Martin Luthers; Mit Apokryphen,
Stuttgart 1985, S. 555–557).

177 Gerstenberg: »Briefentwurf an C. P. E. Bach«, hier: S. 323.
178 Zur Ode vgl. den folgenden Abschnitt, Kap. 2.3.3.
179 Gerstenberg: »Briefentwurf an C. P. E. Bach«, hier: S. 323–324.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

303

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Den odischen Charakter der Psalmen bemerkte übrigens bereits Hierony-
mus im 5. Jahrhundert, indem er »die Psalmen mit dem [sic] Dichtungen
Pindars und Horazens verglich«180.

Dass Musik und Poesie von der gleichen Voraussetzung ausgehen und
sich den Ausdruck von Empfindungen zum Ziel machen, macht ihre Pro-
dukte für sich genommen bereits zu wirksamen, rührenden Kunstwerken;
letztendlich macht gerade dieses gleiche Verständnis, das gleiche Voraus-
setzungen propagiert, auch die Medienkombination so wirksam. Auch
Psalmen sind eine Gattung, die ursprünglich Text und Musik kombiniert.
Hierzu sei noch einmal an die Etymologie des Wortes ›Psalm‹ erinnert,
der zufolge Psalmen Gesänge sind, die zum Spiel eines Saiteninstruments
vorgetragen werden.181

Dass Gerstenberg im Zusammenhang mit einer Musikalisierung expli-
zit auf die Psalmen sechs, neun und elf hinweist, ist eigentlich nahelie-
gend. Bei den besagten Psalmen handelt es sich um sog. Davidpsalmen,
auf deren Poetizität und Musikalität eingangs explizit hingewiesen wird,
indem sowohl die Aufforderung zum Singen des Psalms erfolgt, als auch
auf die Verfasserschaft in der Gestalt Davids182 und damit zugleich auf die
Verfasstheit des Textes verwiesen wird:

180 Till: »Psalmen als Modell poetischer Rede«, hier: S. 88.
181 »Psalm […] Entlehnt aus l. psalmus m., dieses aus gr. psalmós m., auch: ›Lied, Gesang,

Harfenspiel‹, eigentlich ›das Zupfen an den Saiten des Instruments‹, zu gr. psállein
›zupfen, die Saiten der Lyra schlagen, ein Harfeninstrument spielen‹« (Friedrich Kluge/
Elmar Seebold (Hg.): Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin 2002,
S. 729).

182 Die Zuschreibung der Verfasserschaft Davids, der als weiser Schriftsteller charakteri-
siert wird, ist seit dem 1. Jh. n. Chr. belegt (vgl. Hartenstein/Janowski/Plank/Häußling/
Völker/Stefan/Baldermann/Klek: »Psalmen/Psalter«, hier: S. 1761). Unter den Psalmen
explizit als Davidsammlung ausgewiesen werden die Psalmen 3–41, 51–72 und 138–
144, 145 (vgl. ebd., S. 1770). Die tatsächliche Verfasserschaft der Psalmen ist indes eine
offene Frage; Klaus Seybold bemerkt zur Verfasserschaft Davids: »Die Destruktion des
Dogmas von einer Verfasserschaft der biblischen Psalmen durch den historischen Da-
vid Ben Isai ist vorauszusetzen. Die Bedeutung Davids als Dichter und Sänger steht auf
einem anderen Blatt, nämlich als Symbolfigur und Titelbild einer kanonischen Editi-
on des Psalters.« (Klaus Seybold: Poetik der Psalmen, Stuttgart 2003, S. 37, Herv. i. O.)
Die Vorstellung, dass der gesamte Psalter auf David zurückzuführen ist, beschreibt
Seybold als Prozess, der Davidisierung genannt wird; diese Vorstellung sei aber eine
Fiktion (vgl. ebd., S. 362). Dahingegen nimmt Seybold an, »dass die meisten dieser
Psalmen letztlich auf individuelle Personen zurückzuführen sind« (ebd., S. 38), wobei
das »plakative Bild vom königlichen Psalmisten David« (ebd., S. 39) individuelle Fein-
heiten überdecke. Insofern passen gerade die Davidpsalmen, die »zum individuellen
Gebrauch« (ebd., S. 360) angelegt seien, auch besonders gut in das Zeitalter der Auf-
klärung und Empfindsamkeit als dem Zeitalter eines erstarkenden Individualismus.

2 Lyrik

304

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Psalm 6: »Ein Psalm Davids, vorzusingen, beim Saitenspiel auf acht Saiten.«183

Psalm 9: »Ein Psalm Davids, vorzusingen, nach der Weise ›Schöne Jugend‹.«184

Psalm 11: »Von David, vorzusingen.«185

Die Darstellung des Königs David, singend mit einer Harfe in der Hand,
ist ein Topos. So kann David als die Ursänger-Figur der jüdisch-christlich
geprägten Kultur gelten, die im 18. Jahrhundert in dieser Rolle mit der
antiken Figur des Orpheus in Konkurrenz tritt. Davids Psalmen werden
von dem Benediktiner Augustin Calmet (1672–1757) in seinen Biblischen
Untersuchungen (1738) als Ausdruckslyrik eingeordnet, bereits ganz den
Paradigmen natürlicher Empfindungslyrik und der Vorstellung der Oden-
dichtung gemäß, die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts populär
werden sollten186:

David hat einen Theil seiner Psalmen mitten in der größesten Gefahr, in der
größesten Verwirrung, und in solchen Umständen gemacht, worinnen es ihm
würde schwer gefallen seyn, die Achtsamkeit zu erhalten, die da seyn muß,
wenn man die Regeln der künstlichen Dichtkunst beobachten will.187

Mit einem dergestalt zum Odendichter stilisierten David ist es nicht ver-
wunderlich, dass Psalmen188 – und gerade auch Davidpsalmen – sich
Dichtern und Musikern im 18. Jahrhundert zur Bearbeitung anbieten.
Solche Bearbeitungen finden sich im direkten Umkreis von Gerstenberg,
namentlich bei J. A. Cramer und C. P. E. Bach.

183 Luther: Bibel, S. 554.
184 Ebd., S. 555.
185 Ebd., S. 557.
186 Zum Verständnis von Psalmen – insbesondere Davidpsalmen – als expressiver Lyrik

siehe ausführlich hier: Till: »Psalmen als Modell poetischer Rede«, hier: S. 91–94.
187 Augustin Calmet: Biblische Untersuchungen. oder Abhandlungen verschiedener wichtiger

Stücke, die zum Verstande der heiligen Schrift dienen, Bremen 1739, S. 136.
188 Nicht nur die Davidpsalmen, sondern »die meisten dieser Lieder sind in der Ge-

schwindigkeit gemacht, und in einer göttlichen und übernatürlichen Entzückung aus-
gesprochen und geschrieben worden«, so Calmet schon ganz im Sinne der späteren
Genieästhetik, und »die göttliche Eingebung oder Entzückung verstattet keine Zeit,
auf die Regeln der Kunst zu denken« (Calmet: Biblische Untersuchungen, S. 136). Be-
zeichnenderweise werden die Psalmen hier sogar »Lieder der Schrift« (ebd., S. 135) ge-
nannt. Zur beau desordre, der lyrischen Unordnung der Ode, siehe auch Kap. 2.3.3.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

305

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Cramers Psalmen

Der Theologe und Dichter Johann Andreas Cramer (1723–1788) war seit
1754 in Kopenhagen als Hofprediger angestellt, wohin er auf Klopstocks
Einladung hin berufen wurde.189 Er verkehrte im gleichen Dichter- und
Musikerkreis wie Gerstenberg.190 Der Dichter- und Musikerkreis in Ko-
penhagen umfasste mehr Persönlichkeiten, als ein kurzer Exkurs skizzie-
ren könnte, deswegen sei an dieser Stelle für einen Überblick auf die
Abbildung 8, sowie die Abbildungen 5 und 6 in Kapitel 1.5 (S. 214–215)
verwiesen.

Der Dichter- und Musikerkreis in Kopenhagen191Abb. 8:

189 Vgl. Jürgen Mainka: »Cramer. Familie: Johann Andreas (1), sein Sohn Carl Friedrich
(2)«, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik, Per-
sonenteil 5: Cov–Dz, Kassel 2001, S. 32–36, hier: S. 33.

190 Vgl. hierzu auch Einstimmung, S. 24ff.
191 Eigene Grafik, Quellen zur Grafik in: John Wallace Eaton: The German Influence in Da-

nish Literature in the Eighteenth Century. The German Circle in Copenhagen 1750–1770,
Cambridge 1929; Paul Döring: Der nordische Dichterkreis und die Schleswiger Literatur-
briefe. Beilage zu dem Programm der höheren Bürgerschule zu Sonderburg1880, Anne-Bitt
Gerecke: Transkulturalität als literarisches Programm. Heinrich Wilhelm von Gerstenbergs
Poetik und Poesie, Göttingen 2002, S. 16–19; Albert Malte Wagner: Heinrich Wilhelm
von Gerstenberg und der Sturm und Drang. Gerstenbergs Leben, Schriften und Persönlich-
keit, Heidelberg 1920, S. 60–98.

2 Lyrik

306

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerstenberg bewegt sich in Kopenhagen also im gleichen Umfeld wie der
Theologe und Dichter Cramer, der Psalmen poetisch verarbeitet: Cramer
gibt in den Jahren 1755, 1759, 1763 und 1764 in vier Bänden Poetische
Übersetzungen der Psalmen heraus,192 und zusätzlich im Jahr 1769 die Evan-
gelischen Nachahmungen der Psalmen Davids. Cramers Psalmbearbeitungen
sind ebenfalls eine Würdigung der Psalmen als poetische Texte; nach eige-
ner Angabe war die »Bewunderung sowohl des göttlichen Inhalts, als der
poetischen Schönheit der Psalmen«193 Anlass zu dieser Bearbeitung. Der
Theologe Cramer mag seine Inspiration bei Luther gefunden haben, be-
reits die »Reformation ersetzte die liturgische Psalmrezitation weitgehend
durch das Psalmlied und andere Kirchenlieder«194. Cramer folgt in sei-
nen Psalm-Bearbeitungen theologischen und poetischen Interessen, stellt
sich in die Tradition seines Vorbildes Martin Luther.195 Cramers Vorrede
zeichnet dabei nicht nur ein Bild von Psalmen als lyrischen Texten, die
»wegen der Schönheit ihrer Poesie die vollkommensten Gesänge«196 seien.
Er skizziert dabei auch das Verständnis von Liedern als ursprünglich inter-
mediale Kombinationsgattung, indem er daran erinnert, »daß die Musik
und die Poesie vordem unzertrennliche Gefährtinnen waren«197. Die Be-
schreibung des Psalmensängers David, der zum Odensänger stilisiert wur-
de,198 beansprucht nicht nur für David, sondern auch für Cramer selbst als

192 In Band 1 ist zwischen Vorrede und den eigentlichen Psalmen zunächst eine Ode auf
David (Cramer: Poetische Übersetzung der Psalmen, S. 3–8) und danach eine zusätzliche
Titelseite eingefügt mit dem Titel »Die Psalmen Davids« (ebd., S. 10). Auch hier er-
folgt also der explizite Verweis auf den Psalmensänger David.

193 Cramer: Poetische Übersetzung der Psalmen, Vorrede S. *7.
194 Hartenstein/ Janowski/ Plank/ Häußling/ Völker/ Stefan/ Baldermann/ Klek: »Psalmen/

Psalter«, hier: S. 1784.
195 Wie sehr Cramer Luther verehrt, geht daraus hervor, dass er im Jahr 1770 eine Ode auf

ihn dichtet (vgl. R, S. 369–373).
196 Cramer: Poetische Übersetzung der Psalmen, Vorrede S. *4.
197 Ebd., Vorrede S. *5.
198 So auch in Cramers Vorrede: »Poetische Übersetzungen müssen, wenn man nicht

wüßte, daß es Übersetzungen wären, nicht für Arbeiten eins mühsamen Nachsinnens,
sondern für Eingebungen der Empfindung gehalten werden können« (ebd., Vorrede
S. *5–6. Die Zählung der Vorrede hört auf S. *5 auf und wurde hier nach vorgegebe-
nem Muster eigenständig fortgeführt). Cramer gibt außerdem in seiner Abhandlung
»Vom Wesen der biblischen Poesie« einen Überblick über »Poesiedefinitionen seiner
Zeit« (Till: »Psalmen als Modell poetischer Rede«, hier: S. 93), wobei er seine Aussagen
über die Oden anhand der Poetik von Psalmen legitimiert (vgl. ebd.): »Aber gehört
nicht der hundert und dritte Psalm, daß ich aus den Liedern Davids nur eins anführe,
unter die erhabensten Werke der Poesie […]? Glücklicher kann man die Poesie nicht
beschreiben, als wenn man sie die Sprache der Leidenschaften nennt. Die Begeiste-

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

307

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachbearbeiter Davids einen Dichterstatus, den man poetischen Genies
und Originaldichtern zuschreibt, und nimmt damit im Zusammenhang
mit Psalmendichtung die Genieästhetik vorweg; David wird sogar wört-
lich »lyrisches Genie«199 zugesprochen:

Er [d. i. der Dichter, der poetische Übersetzungen der Psalmen verfertigen
möchte, Anm. UK] muß sich, zum wenigsten in einigem Verstande, das zuzu-
eignen suchen, was außer der göttlichen Eingebung, die Gesänge Davids so
schön machte, nämlich sein lyrisches Genie.200

Bei Cramer angelegt ist nicht nur bereits die Genieästhetik, dem fiktiven
Dichter-Sänger David Geniestatus zusprechend, sondern auch ein Ver-
ständnis von poetischen Texten, das Musik und Dichtung als zusammen-
gehörig begreift. Wenn Gerstenberg über die Musikalisierung von Psal-
men und poetischen Texten sinniert, so sind die Arbeiten Cramers an die-
ser Stelle unbedingt mitzudenken. Gerstenberg rezensiert im Jahr 1769
Cramers Nachahmungen der Psalmen Davids (vgl. R, S. 314–317). Er er-
kennt Cramers Arbeit lobend an und begeistert sich vor allem für die
Idee, die Psalmen aus ihrem liturgischen Kontext zu lösen, um so religiöse
Empfindungen individuell erfahrbar zu machen. Es sei sonderbar, so Gers-
tenberg, dass vor Cramer noch niemand auf die Idee gekommen ist,

die davidischen Psalmen, derer Eindruck auf das Herz eines Christen so mächtig
ist, für christliche Gemeinen [sic] noch näher dergestalt zu nutzen, daß die Indi-
vidualbeziehungen, die nur ein historisches Interesse haben, nach christlichen
Zwecken geändert würden […] (R, S. 314–315)

Psalmen »nach christlichen Zwecken« zu ändern bedeutet im Zusammen-
hang Gerstenbergs bzw. Cramers, sie aus ihrem historischen Kontext zu
lösen und sie für die singenden Christ:innen neu zu erschließen. Dass »die
reformierten Gemeinen [sic] die Psalmen so singen, wie sie sind« (R,
S. 315), ist nicht konform mit der eigentlichen Anlage des Psalmensin-
gens, ein durch religiöse Empfindung jubilierendes oder klagendes Sin-
gen. Das, so Gerstenberg, hat »mit der Lage einer singenden christlichen
Gemeine [sic] nichts gemein« (R, S. 315).

Aus der individuellen religiösen Empfindung heraus entsteht die Lyrizi-
tät der Cramer’schen Psalm-Nachahmung. Der »Dichter ist«, so Gersten-

rung ist der Ursprung und der Endzweck der Poesie« (Johann Andreas Cramer: »Vom
Wesen der biblischen Poesie«, in: Poetische Übersetzung der Psalmen mit Abhandlungen
über dieselben. Erster Theil, Leipzig 1763, S. 257–290, hier: S. 261–262).

199 Cramer: Poetische Übersetzung der Psalmen, Vorrede S. *6.
200 Ebd., Vorrede S. *5–6.

2 Lyrik

308

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


berg, »wie Luther, gleich mitten in seiner Materie« (R, S. 316) und singt
»aus der Fülle seines eigenen Herzens« (R, S. 317): »Nichts kann lyrischer
seyn« (R, S. 317). Gerstenberg schätzt Cramers poetische Psalm-Nachah-
mungen aber nicht nur, weil sie religiöse Empfindungen außerhalb der
Liturgie individuell erfahrbar machen, sondern als poetische Texte zum
privaten Vergnügen; und genau zu diesem Zweck – explizit nicht nur
zum Lobpreis Gottes – regt er eine Vertonung an:

Wir wünschen nun, daß die Sammler der Gesangbücher allen Gebrauch davon
[von Cramers Poetischen Nachahmungen der Davidpsalmen, Anm. UK] machen,
den sie so vorzüglich verdienen. Ausser diesem Nutzen aber wünschen wir ih-
nen noch einen andern: gleich den Gellertschen Liedern, mit Melodien unsers
unnachahmlichen Bachs, auch die häusliche Erbauung zu befördern. Es thut
uns Leid, daß seine Psalmen nicht schon längst diesen wichtigen Vortheil gehabt
haben. (R, S. 317)

C. P. E. Bach, der hier gemeint sein dürfte, hat diesen Hinweis wohl
zunächst geflissentlich ignoriert. Erst im Jahr 1774 – ein Jahr nach Gers-
tenbergs Brief an ihn persönlich, in dem er über Psalmvertonungen
schreibt201 – gibt Bach Herrn Doctor Cramers übersetzte Psalmen mit Melodi-
en zum singen bey dem Claviere heraus, worin er 42 der von Cramer poe-
tisierten Psalmen vertont. Wenn der direkte Zusammenhang zu diesem
Schreiben zwar nicht bewiesen, sondern bestenfalls behauptet werden
kann, so ist doch immerhin eine terminliche Korrelation zu Gerstenbergs
Schreiben feststellbar.

Neu ist der Gedanke einer Psalmen-Vertonung, den er 1773 im Brief
an Bach formuliert, nicht. Neu ist bestenfalls der Gedanke, nicht nur Lie-
der zum Singen mit Begleitung, sondern reine Instrumentalstücke durch
(David‑)Psalmen zu inspirieren. In Gerstenbergs Briefentwurf sind en mi-
niature mediale Entwicklungen und Gattungsfragen des 18. Jahrhunderts
angelegt: Neben der Frage nach dem poetischen, lyrischen und letztlich
auch musikalischen Wert der Psalmen trennt Gerstenberg gedanklich Mu-
sik und Dichtung, schreibt über an Psalmen inspirierte Instrumentalstü-
cke, um sie dann wieder zusammenzudenken. Es ist der gleiche Briefent-
wurf, in dem Gerstenberg – wie in Kapitel 1.5 ausführlich behandelt –
die Frage stellt, inwiefern Musik ohne Worte überhaupt denkbar sei und
ob man nicht unter Umständen doch Musik mit Sprache kombinieren
müsse, um eine entsprechende Wirkung zu erzielen.202 Von der Aktuali-

201 Vgl. Gerstenberg: »Briefentwurf an C. P. E. Bach«.
202 Vgl. Kap. 1.5.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

309

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sierung der Psalmtexte bei den Zuhörer:innen der an den Psalmen orien-
tierten Klaviersonaten verspricht Gerstenberg sich eine stärkere Wirkung
als von der reinen Klavierfassung. Gerstenberg trennt anhand der Psalmen
Musik und Dichtung auf und kann ihnen so in ihrer Reinform Eigenwert
zumessen – um sie dann gedanklich wieder zu kombinieren und den
Mehrwert dieser Kombination zu begreifen. Erst durch die vorherige
Trennung der Künste können dieselben in der Rekombination »zu einem
höheren Ganzen zusammenwirken«203.

Oden und Hymnen – Klopstock

Seht, sein volles Herz
In den offnen Mienen!
Hört sein hohes Lied!
Engel singen, wie er.

Nicht du, erhabner Milton,
Sangst wie mein Klopstock! Heil mir!

(H. W. v. Gerstenberg)204

So besingt Gerstenberg im Jahr 1762 in einer Hymne Klopstock, den er
auch in den Rezensionen, in denen er über ihn schreibt, stets lobt. Klop-
stocks Bedeutung für die Lyrik der Empfindsamkeit muss nicht eigens
betont werden und ist auch mit Gerstenbergs Verständnis von Lyrik eng
verwoben.

Karl Ludwig Schneider, der sich mit Klopstocks Oden intensiv aus-
einandergesetzt hat, kommt zu dem Urteil, dass Klopstocks Lyrik zwar
»vielfach das modern ästhetische Empfinden nicht mehr unmittelbar«205

anspreche; um die Bedeutung des Klopstock’schen lyrischen Œuvres zu
erfassen, müsse man ihn aber nicht nur lesen, sondern studieren. Diese
Arbeit kann und soll es an dieser Stelle nicht leisten, intensiv Klopstocks
Lyrik und dessen Bedeutung aufzuarbeiten. Sie soll jedoch, so knapp
wie möglich, diejenigen Besonderheiten von Klopstocks Arbeit an der
Gattung der Lyrik und poetischer Sprache darstellen, die sich mit der

2.3.3

203 Norberg Miller: »Das Lied in der Lyrik des 18. Jahrhunderts«, in: Achim Aurnham-
mer/Hermann Danuser/Siegfried Mauser (Hg.): Handbuch der musikalischen Gattungen.
Musikalische Lyrik, Teil 1: Von der Antike bis zum 18. Jahrhundert, Laaber 2004,
S. 408–434, hier: S. 409.

204 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: Gott an Klopstock. In: PW, S. 110–121, hier S. 120.
205 Karl Ludwig Schneider: »Nachwort«, in: Karl Ludwig Schneider (Hg.): Oden, Stuttgart

2012, S. 167–182, hier: S. 168.

2 Lyrik

310

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ästhetik und Lyriktheorie Gerstenbergs berühren. Das Augenmerk sei
dabei auf klangliche Aspekte der poetischen Sprache gerichtet und auf
die Elemente, die diese Lyrik öffnen für Kombinationen mit Musik.206

Zuvorderst ist dabei festzustellen, dass Klopstocks Oden und Hymnen
gattungsprägend sind für den neuen Oden-Begriff, der sich in der zweiten
Jahrhunderthälfte in Deutschland etabliert und der sich allmählich vom
Lied, insbesondere vom Strophenlied, löst.

Ode und Hymne

»Der schwankende Sprachgebrauch von Ode und Lied hält bis ins ausge-
hende 18. Jahrhundert an«207. Auch Sulzer konstatiert gleich zu Beginn
seines Artikels zum »Lied (Dichtkunst)«, dass die »Ode und das Lied
so viel gemeinschaftliches [haben], daß sowol der eine, als der andre
dieser beyden Namen, für gewisse Gedichte sich gleich gut zu schiken
scheinet«208. Die Begriffe ›Ode‹ und ›Lied‹ werden tatsächlich lange syno-
nym verwendet,209 erst im »18. Jahrhundert entwickelt sich, zunächst
im Rahmen derselben Begriffsverwendung, eine genauere Theorie der
Ode«210, die dann auch »zur Unterscheidung von Lied, Ode und Hym-
ne«211 führt. Zu dem Zeitpunkt, zu dem Sulzer seine Allgemeine Theorie
der schönen Künste schreibt, im Jahr 1774, können bereits formale Unter-
scheidungen gemacht werden. Sulzer kontrastiert Lied und Ode nicht nur
im Artikel »Lied (Dichtkunst)«, sondern macht auch eigens zur »Ode«
einen Eintrag. Der Hauptunterschied der Ode zum Lied sei, dass die Ode
nicht an eine gleichmäßige Strophenstruktur gebunden ist, »da die Ode
entweder blos zum Lesen dienet, oder, wenn sie soll gesungen werden, für

206 Auch der Dichtungsstoff von Klopstock und Gerstenberg überschneidet sich, vielleicht
ist das sogar der Kern der Überschneidungen. Da es sich hierbei v. a. um Bardenlyrik
handelt, wird dieser Gesichtspunkt im Kapitel zu Ossian und Bardenlyrik behandelt,
siehe Kap. 3.1.

207 Ottenberg: »Berliner Liederschule«, hier: S. 1487, Herv. i. O.
208 Sulzer: »Lied (Dichtkunst)«, hier: S. 713.
209 An diese historische Synonymität erinnert auch noch der Eintrag im Reallexikon der

deutschen Literaturwissenschaft, der der Ode einen gleichmäßigen Strophenbau zu-
schreibt, der ihn verwechselbar mit dem Lied mache (vgl. Dieter Burdorf: »Ode,
Odenstrophe«, in: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 2: H–O, Berlin,
Boston 2007, S. 735–739).

210 Hans-Henrik Krummacher: Lyra. Studien zur Theorie und Geschichte der Lyrik vom 16.
bis zum 19. Jahrhundert, Berlin 2013, S. 77.

211 Krummacher: Lyra, S. 77.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

311

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jede Strophe einen besondern Gang erfordert«212. Diese Änderungen der
Voraussetzungen sind bezeichnend und gehen intentional auseinander:
Das Etikett »zum Singen gemacht« wird aufgelöst, die Form der Ode
sondert sich auf verschiedene Weise von der Form des Liedes ab: Die
Ode ist zur stillen Lektüre gemacht und entzieht sich der tatsächlichen
Musikalisierung durch strophisches Absingen. Die Ode ist im Gegensatz
zum Lied »nicht auf Sangbarkeit angewiesen«213. In der stillen Lektüre
realisiert sich die Klanglichkeit nur mittels fingierter Oralität. Da diese
Realisierung nur imaginiert ist, folgt sie keiner äußerlichen Festlegung
und ist insofern individuell variabel: im individuellen Leseakt und der
dabei vorgestellten mündlich-singenden Realisierung, die dann darüber
hinaus in jeder Strophe, in jedem Vers neu variiert werden kann. Diese
strophen- und versweise Varianzmöglichkeit wird auch in tatsächlichen
Vertonungen (nicht nur stille Lektüre, sondern Vortrag) angewandt und
so schöpft die Ode das musikalische Potenzial viel umfassender aus als das
Lied, indem Musik und Gedicht sich enger aufeinander beziehen können.
Es gibt keine aufgezwungene Regelmäßigkeit, die den lyrischen Text oder
die musikalische Ausführung an eine Empfindung und an gleichmäßige
Stärke derselben bindet. Auf diese Weise können Empfindungen – nach
zeitgenössischer Denkweise – natürlicher ausgedrückt werden, denn gera-
de Empfindungen zeichnen sich gegenüber Affekten ja als nicht statisch,
sondern als fein nuancierbar aus.214 Die strophische Varianz erlaubt »meh-
rere leidenschaftliche Aueßerungen von verschiedener Art«215, erlaubt den
»hohe[n] und ungleiche[n] Flug der Ode«216. Der hohe Ton ist dabei
einer der Stileigenschaften der Ode, das erhabene Moment, denn die Ode
ist, so Sulzer, »höchst poetisch; ihr Ausdruk, oder ihre Wendung, hat
allemal, wenn auch der Inhalt noch so klein, noch so gering ist, etwas
Außerordentliches, das den Zuhörer überrascht, mehr oder weniger in
Verwunderung sezet, oder doch sehr einnihmt«217. Dieser lebhafte Aus-

212 Sulzer: »Lied (Dichtkunst)«, hier: S. 713.
213 Zymner: »Lyrik seit dem 18. Jahrhundert«, hier: S. 25.
214 Vgl. hierzu Kap. 1.1.3. Außerdem: Janine Firges: Gradation als ästhetische Denkform des

18. Jahrhunderts. Figuren der Steigerung, Minderung und des Crescendo, Berlin, Boston
2019, S. 37–62.

215 Sulzer: »Lied (Dichtkunst)«, hier: S. 713.
216 Ebd.
217 Johann Georg Sulzer: »Ode (Dichtkunst)«, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine

Theorie der schönen Künste, Bd. 2: K–Z, Leipzig 1774, S. 830–838, hier: S. 830.

2 Lyrik

312

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


druck ist die »Frucht des höchsten Feuers der Begeisterung«218. Die Begeis-
terungsfähigkeit des Dichters wird in Sulzers Eintrag als Voraussetzung
zur Odendichtung beschrieben und ist auch der Grund für die »beau
désordre«219, der ›schönen Unordnung‹220 der Ode, die »sich in einem
kühnen, abrupten und tendenziell dunklen Textbeginn, sprunghaften Ge-
danken- und Themenwechseln und nur implizit motivierten Digressionen
realisiert«221. Im Prozess des Oden-Dichtens hat man sich den Zustand des
Dichters vorzustellen als Ausnahmezustand, hochemotional und unaufge-
räumt, was denn auch der Grund für die ›Unordnung‹ der Ode ist:

Es ist darin [im Gemüt des Dichters, Anm. UK] nicht die nothwendige Ord-
nung, wie in den Gedanken, den ein zergliedernder, oder zusammensezender
Verstand entwikelt, aber eine den Gesezen der Einbildungskraft, und der Emp-
findung gemäße, nach welcher der poetische Taumel des Dichters, insgemein
sich auf eine unerwartete Weise endiget, und in dem Zuhörer Ueberraschung,
oder sanftes Vergnügen zurükläßt.222

Bei der Ode »handelt es sich um die sentiments, die der enthusiastisch
gestimmte Dichter […] vor dem und im Akt des Schreibens empfindet
bzw. in sich erregt«223. Die Ode zeichnet sich insofern viel stärker als
das Strophenlied als lyrische Gattung aus, die zum Empfindungsausdruck
geeignet ist. Es sei an dieser Stelle noch einmal daran erinnert, dass Sulzer
relative Endpunkte einer Entwicklung darstellt, die um die Jahrhundert-
mitte noch unabgeschlossen ist. Das bedeutet auch, dass für den Zeitraum
von Gerstenbergs Hauptschaffensphase eine so trennscharfe Unterschei-
dung nicht möglich ist und meistenteils auch gar nicht gemacht wird. Für
diese Darstellung ist es trotzdem wichtig zu zeigen, wohin die maßgeblich
von Klopstock geprägte Entwicklung geht, um Gerstenbergs lyrisches Ar-
beiten insofern einordnen zu können.

Neben der Ode prägt Klopstock auch die Gattung der Hymne, die eng
mit der der Ode verwandt ist. Laut Penzenstadler ist sie eine Unterart

218 Sulzer: »Ode (Dichtkunst)«, hier: S. 830.
219 Zymner: »Lyrik seit dem 18. Jahrhundert«, hier: S. 24.
220 Die Formulierung »beau désordre« aus Niclas Boileau-Despréaux L’art poétique (1674)

»wird in Johann Christoph Gottscheds Critischer Dichtkunst (1730) als ›schöne Unord-
nung‹, in Moses Mendelssohns Gedanken vom Wesen der Ode (1764) als ›Ordnung der
begeisterten Einbildungskraft‹ und in Johann Joachim Eschenburgs Entwurf einer Theo-
rie und Literatur der schönen Wissenschaften (1783) als ›lyrische Unordung‹ bezeichnet«
(Zymner: »Lyrik seit dem 18. Jahrhundert«, hier: S. 24).

221 Penzenstadler: »Lyrik der frühen Neuzeit«, hier: S. 354.
222 Sulzer: »Ode (Dichtkunst)«, hier: S. 831.
223 Penzenstadler: »Lyrik der frühen Neuzeit«, hier: S. 354.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

313

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Ode.224 In Hymnen und literarischen oder musikalischen Psalm-Bear-
beitungen kanalisieren sich pietistische Auffassungen und religiöse Emp-
findungen in lyrische Formen. Die Hymne hat – dieser Genealogie gemäß
– stilistische Besonderheiten: Sie hebt sich von der Ode vor allem durch
ihre »appellative Struktur«225 und die »hierarchisch-vertikale Ausrichtung
(Götter, Fürsten, Helden, Ideale etc.)«226 ab. Die Anrufung erfolgt dabei
nicht nur in Gebeten, sondern ist, das zeigen v. a. die Psalmen, als ein
Anruf aus tiefster religiöser Empfindung zu verstehen. Diese Ästhetik der
Innerlichkeit, auf Empfindungen des Subjektes, macht die Hymne auch
jenseits religiöser Kontexte für Dichter empfindsamer Lyrik anschlussfä-
hig.227 Klopstock ruft in seiner Ode »Der Zürchersee« (1750) keinen Gott
an, sondern »Mutter Natur«, die »Freude« (gleich mehrfach, auch »Göt-
tin Freude«), den »fröhliche[n] Lenz«, »Liebe« und »fromme Tugend«
und zuletzt ferne Freunde.228 Die ursprünglich liturgische Hymne ist
schließlich für die literarische Hymne nicht nur thematisch, sondern auch
stilistisch anschlussfähig; für die deutschsprachige Lyrik werden v. a. Klop-
stocks freirhythmische Hymnen prägend für die Gattung der Hymnen.229

Gerade die freien Rhythmen bilden das Merkmal, das Klopstocks Dich-
tung kennzeichnet, den Duktus seiner poetischen Sprache mitbestimmt230

und sich als gattungsprägend für Ode und Hymne herausstellt. Diese

224 Vgl. ebd.
225 Andreas Kraß: »Hymne«, in: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 2: H–O,

Berlin, Boston 2007, S. 105–107.
226 Kraß: »Hymne«, hier: S. 105.
227 Heinz Schlaffer versteht diese Anrufungen – auch die jenseits von Gebeten – als

Sprechhandlungen des lyrischen Subjektes in verschiedenartigster Funktion: »Preisen,
Grüßen, Segnen, Widmen, Willkommen heißen, Abschied nehmen, Hochleben las-
sen, Sich weihen, Beten, Glückwünschen, Beschwören, Klagen, Verkündigen, Danken,
Gedenken, Mahnen, Verbannen, Verfluchen« (Heinz Schlaffer: Geistersprache. Zweck
und Mittel der Lyrik, München 2012, S. 17). Schlaffer beschreibt das Anrufen dabei
nicht als ein spezifisches Merkmal der Hymne, sondern als allgemeiner der Lyrik bis
ca. ins 19. Jahrhundert. Erst durch spezifische Absicht der Anrufung werde ein Ge-
dicht z. B. zur Lobeshymne (vgl. ebd. S. 16–19).

228 Friedrich Gottlieb Klopstock: »Der Zürchersee«, in: Karl Ludwig Schneider (Hg.):
Oden, Stuttgart 2012, S. 45–47. Vgl. auch Schlaffer: Geistersprache, S. 14.

229 Vgl. Frieder von Ammon/Katharina Talkner: »Hymne«, in: Enzyklopädie der Neuzeit,
Stuttgart 2007, S. 741–746.

230 Die freie Rhythmik ist nicht das einzige Kennzeichen der Klopstock’schen poetischen
Sprache, die noch einige andere Eigenheiten aufzuweisen hat. Vgl. hierzu ausführlich
Winfried Menninghaus: »Klopstocks Poetik der schnellen ›Bewegung‹«, in: Winfried
Menninghaus (Hg.): Klopstock – Gedanken über die Natur der Poesie. Dichtungstheoreti-
sche Schriften, Frankfurt am Main 1989, S. 259–351.

2 Lyrik

314

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


freie Rhythmik bildet einen Überschneidungspunkt mit Gerstenbergs Ly-
riktheorie, insofern Gerstenberg gegen allzu starre Formprägungen in
Form von Metrik plädiert. Die folgende Untersuchung von Klopstocks
Lyrik(‑Theorie) sei hier vor allem auf solche Aspekte verknappt, die für
Gerstenbergs Lyrikverständnis relevant sind.

Klopstocks Arbeit am Metrum: Bewegung

Dass Gerstenberg an Klopstocks Gedanken zur lyrischen Sprache und Poe-
sie teilhatte, zeigt alleine die Tatsache, dass er Klopstocks fragmentarische
Schrift »Vom Sylbenmaasse« im Jahr 1770 in seiner Fortsetzung der Merk-
würdigkeiten herausgibt.231 Die Fragmente, zwei unvollständige Gesprä-
che, verstehen sich Gerstenbergs Anmerkung nach als Ergänzungen und
Erläuterungen zu Klopstocks Abhandlung »Vom deutschen Hexame-
ter«.232 Zwangsläufig kann hier nicht die umfangreiche, als Fragment titu-
lierte Abhandlung »Vom deutschen Hexameter« gemeint sein, die erst
1779 als Erstdruck in Fragmente über Sprache und Dichtkunst veröffentlicht
wurde.233 Gerstenberg bezieht sich auf eine Abhandlung mit dem beinahe
gleichlautenden Titel »Vom deutschen Hexameter, aus einer Abhandlung
vom Sylbenmaasse«, die 1769 im dritten Band des Messias den Gesängen
vorangestellt ist.234 Genau diese Ausgabe rezensiert Gerstenberg auch im
Jahr 1769, nicht ohne Verweis auf die vorangestellte Abhandlung »Vom
deutschen Hexameter« (vgl. R, S. 224–227).

231 Vgl. Friedrich Gottlieb Klopstock: »Vom Sylbenmaasse. Fragmente«, in: Heinrich Wil-
helm von Gerstenberg (Hg.): Briefe über Merkwürdigkeiten der Litteratur. Der Fortsetzung
erstes Stück [1770], Hildesheim 1971, S. 7–52. Im Folgenden im Text abgekürzt mit K-
SM und zugehöriger Seitenzahl. Diese Fragmente sind nicht zu verwechseln mit der
Abhandlung »Neue Silbenmaße«, erschienen 1779 in Fragmente über Sprache und Dicht-
kunst (vgl. Friedrich Gottlieb Klopstock: Klopstock – Gedanken über die Natur der Poesie.
Dichtungstheoretische Schriften. Hg. von Winfried Menninghaus, Frankfurt am Main
1989, S. 243).

232 Vgl. Klopstock: »Vom Sylbenmaasse«, hier: S. 7, Anmerkung des Herausgebers (Gers-
tenberg).

233 Vgl. Klopstock: Dichtungstheoretische Schriften, S. 243.
234 Vgl. Friedrich Gottlieb Klopstock: »Vom Deutschen Hexameter, aus einer Abhand-

lung vom Sylbenmaasse«, in: Der Messias, Halle im Magdeburgischen 1769, S. *2–8.
Im Folgenden im Text abgekürzt zitiert mit K-DH und zugehöriger Seitenzahl. Die
Zählung der Seiten geht nur bis einschließlich Seite *5 und wurde ab Seite *6 nach
gleichem Muster selbstständig fortgesetzt.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

315

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es ist sehr naheliegend, dass mit dem Zusammenleben in Lyngby nahe
Kopenhagen Gerstenbergs und Klopstocks Thesen über lyrische Poesie
und Sprache vom gemeinschaftlichen Austausch geprägt war. Dieser ge-
staltete sich in den meisten Belangen hierarchisch, Gerstenberg schaute zu
Klopstock auf und verehrte ihn. In den folgenden Ausführungen zur frei-
en Rhythmik bei Klopstock werden die Abhandlungen »Vom deutschen
Hexameter, aus einer Abhandlung vom Sylbenmaasse« (1769) und »Vom
Sylbenmaasse« (1770) zugrunde gelegt, weil für diese Texte Gerstenbergs
Textkenntnis belegt ist.

Das »Neue und Bahnbrechende seiner [d. i. Klopstocks, Anm. UK]
Dichtungen, der Oden und des Messias«, so Menninghaus, liege »wesent-
lich in der Dimension von Metrum und Rhythmus«235. Klopstocks Aus-
führungen zum deutschen Hexameter sind dabei vor allem ein Versuch,
den griechischen Hexameter in die deutsche Sprache und Dichtung über-
tragbar zu machen, wobei auch Wendungen, Klang und Eigenheiten der
eigenen – der deutschen – Sprache Beachtung geschenkt wird. »Nach der
Eindeutschung des Hexameters und der Erneuerung der antiken Odenfor-
men ist die Einführung der freirhythmischen Gedichte die dritte große
Leistung Klopstocks«236, so Karl Ludwig Schneider. Klopstock zeigt sich
damit als Erneuerer der deutschen Dichtungssprache im 18. Jahrhundert,
wie auch Gerstenberg schreibt: »Wenn die sich noch streiten, ob man
auch Hexameter im deutschen machen könne, so zeigt uns Klopstock, daß
der deutsche Hexameter vor dem griechischen sogar den Vorzug habe« (R,
S. 226). Der Vorzug, das führt Klopstock in »Vom deutschen Hexameter,
aus einer Abhandlung vom Sylbenmaasse« aus, liegt vor allem in anderen
Variationsmöglichkeiten237 der Versfüße, die sich aus der Sprache selbst
ergäben. Denn »der Vers«, so Klopstock, muss »viel öfter aus Wortfüssen,
als aus den Füssen der Regel bestehen« (K-DH, S. *2); zumal solche Regeln
nur aus der jeweiligen Sprache, in der gedichtet wird, ableitbar sind, wie
die fiktive Gesprächsteilnehmerin Minna im ersten Gespräch des Frag-
ments »Vom Sylbenmaasse« deutlich macht:

235 Winfried Menninghaus: »Editorische Notiz«, in: Winfried Menninghaus (Hg.): Klop-
stock – Gedanken über die Natur der Poesie. Dichtungstheoretische Schriften, Frankfurt am
Main 1989, S. 236–238, hier: S. 236.

236 Schneider: »Oden – Nachwort«, hier: S. 176.
237 In den Ausführungen dazu schreibt Klopstock, dass der Spondeus im Deutschen oft

durch Trochäen ausgewechselt werde. Durch diesen unterschiedlichen Einsatz werde
die »Schnelligkeit des Daktylus« in unterschiedlicher Stärke ausgebremst (vgl. K-DH,
S. *2–*3).

2 Lyrik

316

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Minna. Der griechische Vers wäre also, was er ist, sehr oft durch seinen Gang
allein; und der deutsche wäre es zugleich durch die mitgehende Sprache.
Heiners. Damit wir nicht in Gefahr kommen, uns zu sehr in unser eignes Lob
auszubreiten, so erlauben Sie mir, Selmer, Sie zu fragen: Haben denn unsre
Gedichte die ungriechischen Regeln fest gesetzt, nach welchen wir die Dauer
der Sylben messen.
Minna. Ungriechische freylich, auch unchinesische, und dies zwar wegen des
kleinen Nebenumstandes, daß wir Deutsche sind, und eine eigne Sprache für
uns haben, die deutsche nämlich, Heiners. (K-SM, S. 24–25, Herv. i. O.)

Das »wahre Zeitmaaß« (K-SM, S. 25) ist dabei für Klopstock richtungsge-
bend, Klang und Prosodie jeder einzelnen Sprache sollte laut Klopstock
maßgeblich sein für die Fügung auch der entsprechenden Versmetrik, die
demzufolge ihren sprachspezifischen Rhythmus bekommt. Bezeichnend
ist dabei, dass Klopstock als derjenige, der freie Rhythmen in der der deut-
schen Dichtkunst etablieren sollte, trotz dieser Einsicht metrische Be-
schreibungen mittels der prosodischen Merkmale ›lange‹ vs. ›kurze‹ Silben
macht. Längen und Kürzen sind Merkmale des prosodischen Systems der
klassischen, antiken Sprachen.238 Dahingegen unterscheidet die »Prosodie
der neueren deutschen Verskunst […] schwer[e] und leicht[e] Silben nach
Maßgabe ihres akzentuellen Gewichts.«239 Die Versifikation lebte in der
deutschen Dichtung lange von Aneignungen anderer Muster, z. B. der An-
tike. In diesem Zusammenhang ist auch Klopstocks Übertragung des grie-
chischen Hexameters in die deutsche Dichtung zu verstehen, genauso wie
seine Rede von ›Längen‹ und ›Kürzen‹ statt betonten und unbetonten
bzw. mehr oder weniger gewichteten Silben.240

Für Klopstock liegen Ausdruckspotenzial und Musikalität des Verses
mehr im Rhythmus als im Ton.241 Das ist mit Blick auf Gerstenbergs

238 Vgl. Christian Wagenknecht: Deutsche Metrik. Eine historische Einführung, München
2007, S. 19, 103.

239 Wagenknecht: Deutsche Metrik, S. 19, Herv. i. O.
240 Vgl. ebd. Kap. I.5: Deutsche Metrik als Deutsche Versgeschichte. S. 34–43. Wagen-

knecht führt an, dass bereits im 17. Jahrhundert Opitz den »prosodischen Grundsatz«
(ebd., S. 35) schrieb, demzufolge die Silben nach »accenten vnnd dem thone« (zitiert
nach ebd.) bemessen werden sollten. Dieser Grundsatz setzt sich Ende des 18. Jahrhun-
derts mit Karl Philipp Moritz Versuch einer deutschen Prosodie durch (vgl. ebd.).

241 Boris Previšić teilt Klopstocks poetologische Entwicklung in drei Phasen ein (1750–60,
1770, später). Die hier dargestellte Position ist demnach im Gesamtschaffen Klop-
stocks einigermaßen punktuell herausgegriffen, aus dem zeitlichen Rahmen, in dem er
auch mit Gerstenberg in Kopenhagen zusammengearbeitet hat. Rhythmus und Ton
bzw. »Bewegung« und »Wohlklang«, um Klopstocks Terminologie zu verwenden,
können zwar verstanden werden als Übertragung der Parameter Melodie und Harmo-

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

317

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Abhandlung »Schlechte Einrichtung des italenischen Singgedichts« – das
übrigens in der gleichen Sammlung242 wie Klopstocks »Vom Sylbenmaas-
se« erscheint – ein deutlicher Unterschied, spricht Gerstenberg dem musi-
kalischen Zeichen doch Raum- und Zeitstruktur zu.243 Die Figur Selmer,
in den Gesprächsfragmenten das führende Sprachrohr Klopstocks, konsta-
tiert:

Ich denke mir die Sache so: Erst der Inhalt, hierauf der Ausdruck, das ist Worte,
die dasjenige bestimmt bedeuten, was wir damit sagen wollen, indem sie zu die-
ser Absicht sorgfältig gewählt und geordnet sind; die denjenigen Wohlklang ha-
ben, der zu der vorgestellten Sache gehört und die durch die Bewegung, welche
ihre Längen und Kürzen hervorbringen, noch mehr und noch lebhafter dasjeni-
ge bedeuten, was sie bedeuten sollen. (K-SM, S. 8–9)

Zur präzisen Wortwahl, die »bestimmte Bedeutungen« bezeichnen, kom-
men die musikalischen Sprachelemente – von Klopstock selbst als solche
eingestuft244 –, mittels derer die Sprache lebendig wird: Wohlklang und

nie aus der Musik auf die Poesie. Previšić zeigt, dass dabei Melodie und Harmonie
voneinander abhängen, insofern Melodie immer auch polyphon zu denken ist einer-
seits und andererseits Harmonie auch in zeitlicher Abfolge von Akkorden (vgl. Boris
Previšić: »Klopstocks Harmonie und Melodie. Die Ode ›Fürstenlob‹ im Kontext von
Temperierungsdiskursen um 1750«, Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissen-
schaft und Geistesgeschichte, 92/1 (2018), S. 1–14, hier: S. 5). Ein poetisch-harmoni-
sches Ordnungssystem ist demnach auch auf Zeit ausgelegt. Die »Spannung zwischen
simultaner und sukzessiver Ordnung, zwischen musikalischer Harmonie und Melo-
die« (ebd., S. 8) beschäftigt Klopstock bereits in den 1750ern. In den hier behandelten
Fragmenten und Abhandlungen zeigt sich deutlich die Ausrichtung der »akustischen
Wissenordnung« (ebd., S. 5) auf eine Zeitstruktur.

242 Die Sammlung ist die Fortsetzung der Briefe über Merkwürdigkeiten der Litteratur: Über
Merkwürdigkeiten der Litteratur. Der Fortsetzung erstes Stück. Hamburg und Bremen
1770.

243 Siehe hierzu auch Kap. 1.3.2: Gerstenberg versteht Gesang zeichentheoretisch als
mehrdimensional, in Raum und Zeit wirksam. Herder wiederum bildet in diesem
Punkt den Gegenpart zu Klopstock, er spricht bereits dem einzelnen Ton höchste Wir-
kungskraft zu (vgl. Johann Gottfried Herder: »Viertes kritisches Wäldchen« [1769],
in: Gunter E. Grimm (Hg.): Schriften zur Ästhetik und Literatur. 1767–1781, Frankfurt
am Main 1993, S. 249–442, hier: v. a. S. 336–340), was letztlich auch konsequent zum
Resonanzmodell passt, demzufolge die Nerven auf einen äußeren Impuls ansprechen
(vgl. Kap. 1.1.2).

244 Siehe hierzu folgende Passage: »Homers Vers ist vielleicht der vollkommenste, der er-
funden werden kann. Ich verstehe unter Homers Verse [sic] nicht Einen [sic] Hexame-
ter allein, wiewohl jeder seine eigne Harmonie hat, die das Ohr unterhält, und füllt;
ich meine damit das ganze Geheimnis der poetischen Perioden, wie er sich vor das
stolze Urteil eines griechischen Ohrs wagen durfte, den Strom, den Schwung, das Feu-
er dieser Perioden, dem noch dazu eine Sprache zu Hülfe kam, die mehr Musik, als
Sprache war. Homer blieb, auch in Betrachtung des Klangs, ein solcher Meister der

2 Lyrik

318

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bewegung. Der Terminus ›Bewegung‹ wird dabei von Klopstock für ab-
wechslungsreiche Rhythmen verwendet.245 Auf die Nachfrage »Halten
Sie, Selmer, den Wohlklang, oder die Bewegung der Worte, für mitbedeu-
tender?« (K‑SM, S. 9), antwortet Selmer entschieden: »Die Bewegung, und
zwar in hohem Grade.« (K‑SM, S. 9) Diese Bewegung, ausgerichtet an den
›Längen‹ und ›Kürzen‹ der Silben, sollte dabei möglichst abwechslungs-
reich sein:

Denken Sie sich den schönsten Klang der Sylben, das heißt, einen Klang, der
nach dem Inhalte sanft oder stark, ist, und stellen sich zugleich dabey vor, daß
Sie dieselben stets auf eine Art, entweder immer lang oder beständig kurz hör-
ten; so würde dieser Klang nicht allein seine Annehmlichkeit bald verlieren,
sondern er würde Ihnen auch völlig zuwider werden. Ihr Ohr verlangt mehr, als
Wohlklang, es will auch Bewegung hören. Und diese entsteht dadurch, daß sich
die Aussprache bey einigen Sylben längere Zeit, und bey andern kürzere ver-
weilt. (K‑SM, S. 19)

Entscheidend bei der Abwechslung der Rhythmen ist, das geht aus der
Schrift »Vom Sylbenmaasse« hervor, dreierlei:

1.) Die Abwechslung selbst, weil der Rhythmus sonst bewegungslos
und dem Ohr »zuwider« würde;
2.) Die Orientierung des Rhythmus am Inhalt und
3.) die Ausrichtung des Rhythmus am natürlichen Duktus der gespro-
chenen Rede.

Zu 1.), der Abwechslung selbst, liefert obiges Zitat schon eines der Haupt-
argumente: Die Bewegung, wie Klopstock den abwechslungsreichen
Rhythmus nennt, holt lyrische Texte aus einem als statisch empfundenen
Zustand und macht sie, mit Lessing gesprochen, in der Zeit erfahrbar, d. i.
zugleich erlebbar. Die Bewegung ist damit nicht nur ein Mittel gegen po-
tenzielle Langeweile, sondern auch ein semiotisches Mittel, das ganz im
Lessing’schen Paradigma des »bequeme[n] Verhältnis[ses]« (L‑L, S. 116
(Kap. XVI))246 Erlebnislyrik tatsächlich zum Erlebnis machen kann. Inwie-

Sprache, daß er die Griechen verführt zu haben scheint, ihre Verse mehr abzusingen,
als herzusagen.« (Friedrich Gottlieb Klopstock: »Von der Nachahmung des griechi-
schen Silbenmaßes im Deutschen« [1755], in: Winfried Menninghaus (Hg.): Klopstock
– Gedanken über die Natur der Poesie. Dichtungstheoretische Schriften, Frankfurt am Main
1989, S. 9–21, hier: S. 10, Herv. UK.)

245 ›Wohlklang‹ als Begriff, der der Bewegung gegenübergestellt wird, steht hiermit für
den ›unbeweglichen‹ Ton.

246 Siehe hierzu Kap. 1.3.1 (insbesondere S. 160ff.).

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

319

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fern Empfindungen durch diese Bewegung zur Erfahrung werden, schil-
dert Klopstock anhand griechischer Vorbilder: Homer ist ein dichterisches
Vorbild für Klopstock, und auch für die Griechen hebt Klopstock hervor:
»Sie wiederholten nur sehr selten denselben Fuß« (K‑SM, S. 41). Wenn sie
es täten, so wird weiter ausgeführt, dann beispielsweise in der Absicht auf
einen verlangsamenden Effekt durch den Einsatz wiederholter Trochäen,
die den bei Klopstock als schnell beschriebenen Daktylus ausbremsten,
was wiederum beispielsweise für eine Klage geeignet wäre (vgl. K-SM,
S. 41). Insofern Klagen in den Rhythmus des lyrischen Textes transfor-
miert werden können, ist auch diese Feststellung Klopstocks konsistent:
»Die zusammengesetzten Rhythmen die aus andern ungleichen bestehen,
sind zur Erregung der Leidenschaften geschickt« (K-SM, S. 51). Abermals
wird an dieser Stelle hervorgehoben, dass die Erregung der Leidenschaften
sich erst aus der Zusammensetzung ungleicher Rhythmen ergibt.

Was hier bereits mitargumentiert ist, ist der in 2.) angesprochene
Punkt, dass dieser Rhythmus sich am Inhalt orientieren soll. Beinahe
selbstverständlich geht aus allem bisherigen hervor, dass Klopstock unter
guten Hexametern solche versteht, »die mit schönen Rhythmen oft ab-
wechseln, die diese Rhythmen dem Inhalt anmessen, und deren Inhalt
dieser ganzen metrischen Ausbildung werth ist« (K-DH, S. *8). Diese Ori-
entierung am Inhalt – und das führt zu 3.) – gilt auch für das Vorlesen von
lyrischen Texten. Regeln bezüglich des Vortrags, so Klopstock, »helfen zu
fast nichts. Ich sage Ihnen: Sie müssen sich nach dem Inhalte richten« (K-
SM, S. 44). Klopstocks Credo folgend – »Erst der Gedanke, dann der Aus-
druck« (K-SM, S. 8)247 –, bleibt der Inhalt maßgeblich. Unter Ausdruck
fasst Klopstock, das wurde zuvor bereits ausgeführt, die sprachlichen – de-
notierenden wie musikalischen – Elemente Bezeichnung, Wohlklang und
Bewegung. Was die Bewegung als Teil des Ausdrucks selbst angeht, folgt
Klopstock der gleichen Hierarchie: Die Bewegung orientiert sich zunächst
am Inhalt, dann aber auch an der Sprache, und zwar auch und vor allem
in der gesprochenen Rede. Dabei nimmt Klopstock »die Deklamation des
Redners als Norm der poetischen« (K-SM, S. 37) an. Innerhalb dieses Ge-
sprächsstrangs, in dem es vor allem um den Vortrag lyrischer Texte geht,
wird immer wieder auf das Vorbild der Griechen zurückgegriffen. Be-
zeichnend hierbei ist, dass Klopstock den Vortragenden »Musikus« (K-SM,
S. 37) nennt, statt Redner. Diese Begriffswahl betont ein weiteres Mal den

247 Oder in abgewandeltem Wortlaut an gleicher Stelle: »Erst der Inhalt, hierauf der Aus-
druck« (K-SM, S. 8).

2 Lyrik

320

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


musikalischen Status lyrischer Texte, wobei Klopstock die der lyrischen
Sprache inhärente Musikalität v. a. anhand der Metrik austariert. Diese
Metrik orientiert sich am Klang der vorgetragenen Rede, der Betonung
durch den Vortragenden. Um die »Bewegung« zu erzeugen, dürfe sich
nicht der Vortrag nach der Metrik richten, sondern umgekehrt:

Wir sind, an die beständige und leicht zu übersehende Abwechslung Einer lan-
gen Sylbe mit Einer [sic] kurzen gewöhnt, zu verzeihend gegen unsre Dichter
gewesen, wenn sie, wegen dieser Art der Abwechslung schnell vorübergehende,
und daher weniger merkliche, Fehler wider das wahre Zeitmaaß gemacht ha-
ben. Daher dürfen auch nicht unsre jambischen und trochäischen Verse, son-
dern die Declamation unserer Redner muß die Regel unserer Aussprache seyn.
(K-SM, S. 25)

Auf diese Weise kommt dem Vortrag große Bedeutung zu: Sein Klang
wird ausschlaggebend für die Einrichtung des ungleichen Rhythmus. In
der Schrift »Vom Sylbenmaasse« ist nicht das Verfassen, sondern der Vor-
trag lyrischer Texte entscheidend. Im Zeitalter geschriebener Texte bedarf
diese Rezeptionsform einer Aktualisierung, auch, um an die ursprüngli-
che Nähe der Gattung lyrischer Poesie zur Musik zu erinnern, wie aus
folgendem Gesprächsteil hervorgeht:

Werthing. Aber die Näherung zum Singen beym Vorlesen?
Selmer. […] Ich merke Minna, daß sie den Griechen hören wollen. Er sagt:
Wenn man bey Vorlesung der Gedichte die Leidenschaft recht ausdrücken will;
so kann dies nicht anders, als durch eine gewisse Lenkung der Simme [sic] nach
dem Gesange geschehn.
Minna. Wenn die Declamation nicht etwas sehr Veruraltetes unter uns wäre;
so könnte man es sich einfallen lassen, das Gesangähnliche zu versuchen, und
dabey Leute, die Ohr und Geschmack haben, fragen, wie es ihnen gefiele.
Selmer. Den Griechen war die Declamation zur Nothdurft geworden. Denn nur
sehr wenige konnten die kostbaren geschriebnen Bücher besitzen. […] Was hat-
ten die Griechen nicht, und was verlieren wir, das Vergnügen der gesellschaftli-
chen Teilnehmung, des Ohrs und der lebhaftern Empfindung des Gedichts, die
von jenem doppeltem Vergnügen war verursacht worden. (K‑SM, S. 46–47)

Das Augenmerk richtet sich also auf den Vortrag. Es geht darum, Klange-
lemente wie ›Längen‹ und ›Kürzen‹ einzufangen, zu bestimmen, festzule-
gen, zu reglementieren. Auf die Bewegung als das Klangelement, das laut
Klopstock relevanter als der »Wohlklang« (K‑SM, S. 9) sei,248 wird dabei
besonderes Augenmerk gelegt. Sie

248 Was nicht heißt, dass Klopstock den Wohlklang als unbedeutend einstuft, im Gegen-
teil: »Ueberhaupt muß ich Ihnen sagen, daß Sie nicht alles gethan haben, was man von

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

321

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


entsteht dadurch, daß sich die Aussprache bey einigen Sylben längere Zeit, und
bey andern kürzere verweilt. Sie halten sich bey der Aussprache der langen Syl-
be eine merkliche, obgleich nicht völlig abgemeßne Zeit auf. Bey der kurzen Sylbe
ist die Zeit des Aufhaltens weniger merklich, und auch nicht völlig gleich abge-
messen. (K-SM, S. 19, Herv. UK)

Die »Mitbedeutung«249, die durch die Bewegung entsteht, ergibt sich dem-
nach aus Elementen, die »nicht völlig […] abgemessen« (K-SM, S. 19,
siehe Herv.) werden können. Hierin treten die Erkenntnisse aus dem ers-
ten Teil250 wieder zutage: Der Fokus des Gesprächs liegt auf einem akus-
tisch unbestimmten Phänomen. Dieses akustisch nicht abmessbare Phäno-
men wird auch hier beschrieben als ein Element, das nicht bestimmt,
nicht distinkt festgelegt werden kann und deswegen als ästhetisches Ele-
ment fungiert. Auch bei Klopstock werden auf diese Weise distinktes
Sprachmedium und ästhetisch-akustisches Medium kombiniert. Dieses äs-
thetisch-akustische Medium lässt sich weder schriftlich fassen und nieder-
legen, noch reglementieren: »Man kann diese kleinern Unterschiede dem
Dichter nicht zur Regel vorschreiben; aber der Vorleser läßt sie hören« (K-
SM, S. 20), so Klopstock. Das hat ihn nicht davon abgehalten, trotzdem zu
versuchen, als Dichter Hinweise zur Betonung zu geben, wie bei Gersten-
berg zu lesen ist:

Nicht immer kann sich die Empfindung durch das Gewicht und den Ton der
Worte so merklich ausnehmen, und da ist es dem Dichter [d. i. Klopstock,
Anm. UK] genug gewesen, ihr nur ein wenig nachzuhelfen. Vielen Lesern zu
Gefallen, auch wol der zweifelhaften Sylben wegen, die unsre Sprache noch hat,
ist der Dichter den glücklichen Gedanken gerathen, die langen Sylben durch
ein kleines Zeichen zu unterscheiden […] (R, S. 288)

Wo C. P. E. Bach und andere Komponisten mit Worten den Notentext er-
gänzen, damit die Empfindung vom Vortragenden richtig ausgedrückt
wird, erfolgt Gleiches bei Klopstock umgekehrt: Er ergänzt, um Gleiches
zu erreichen, den Text um Zeichen, die die akustische Bewegung – v. a. in
Form von Betonungen oder ›Längen‹ – festlegen und beim Vortrag steu-
ern sollen. Für das lyrische Erlebnis, das immerhin verdeutlicht dieser
Versuch, ist die Betonung, ist der Vortrag selbst ausschlaggebend – wie bei
Bachs Interpreten am Klavier: »Sokrates sagt bei Plato, daß es vornämlich

Ihnen fodert [sic], wenn Sie sich genau nach dem Sylbenmaasse richten. Ihre gut abge-
messnen Sylben müssen auch wohlklingend seyn.« (K-SM, S. 14)

249 Angelehnt an Klopstocks Formulierung »mitbedeutender« (K-SM, S. 9).
250 Vgl. Kap. 1.

2 Lyrik

322

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf den Enthusiasmus des Rhapsoden ankomme. Ihr richtiges und lebhaf-
tes Gefühl, Minna, ist dieser Enthusiasmus. Ueber das ist Ihre Stimme vol-
ler Wendungen, das Gefühlte auszudrücken« (K‑SM, S. 43), so Klopstock.
Durch die Figur Minna wird dabei auch deutlich, dass – ebenfalls wie bei
Bach – der Gefühlsausdruck, auf den hier angespielt wird, trotzdem nur
bedingt ohne Vorwissen funktioniert, so bemerkt Minna:

Wenn ich sonst vom Sylbenmaasse etwas wissen wollte, so fertigten Sie mich da-
mit ab, daß mich die Theorie desselben gar nichts angienge; und daß es genug
wäre, wenn ich nur die Worte richtig ausspräche, und die Leidenschaft des Ge-
dichts durch das bischen [sic] Stimme, das ich habe, auszudrücken suchte.
Wenn mir dann die Verse gefielen, so hätte es der Dichter gut gemacht; und
wenn sie mir nicht gefielen, so wäre es nicht meine Schuld. Aber nun seh ich
wohl, daß ich doch mehr zu wissen brauche. (K-SM, S. 17–18)

Dieses Vorwissen oder eine gewisse Übung brauchen nicht nur Vortragen-
de, sondern auch Rezipierende, so Klopstock: »Wenn Sie Ihr Ohr nicht
mit dem Wohlklange oder Uebelklange einzelner Töne bekannt machen;
so werden Sie niemals aufmerksam genug auf die Harmonie der Worte
werden. […] Ihr Ohr kann nicht auf einmal dahin kommen, durch ein
schnelles Urtheil zu entscheiden.« (K-SM, S. 13) Nicht nur das Hörverste-
hen von Bachs musikalischem Empfindungsausdruck muss eingeübt wer-
den, gleiches gilt auch für Klopstocks poetischen Empfindungsausdruck.

Die im Kapitel zu C. P. E. Bach erarbeiteten Erkenntnisse zum Zusam-
menwirken von Musik und poetischem Text spiegeln sich in Klopstocks
Arbeit exakt wider. Das musikalische Medium bedarf der sprachlichen
Explikation und das poetische Medium bedarf (schriftlicher oder anders-
artiger) Ausführungen bezüglich der lautlichen Vortragsweise, Anweisun-
gen zur Sprachmelodik, um seine Wirkung voll ausformen zu können.
Dieses Zusammenwirken entfaltet sich erst bei entsprechendem Vorwis-
sen. An dieser Stelle sei abermals auf die Abbildungen 5 und 6 (Kap. 1.5,
S. 214–215) verwiesen: Eine direkte Korrespondenz zwischen Bach und
Klopstock konnte nicht nachgewiesen werden, was bei dieser direkten
Spiegelung doch überrascht. Einer der Knotenpunkte – womöglich der
Knotenpunkt –, bei dem die Erkenntnisse und die Arbeit der beiden
zusammenfinden, ist Gerstenberg.251

251 Die anderen in der Grafik sichtbaren Knotenpunkte sind Persönlichkeiten aus dem
Kopenhagener Kreis: Johann Andreas Cramer und Gottlob Friedrich Ernst Schön-
born.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

323

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerstenberg – wie nicht anders zu erwarten von einem Klopstock-Ver-
ehrer – stimmt seinen Ausführungen im Übrigen zu, er schreibt:

Außerordentlich fruchtbar ist die Art, den Rhythmus des Hexameters vorzüg-
lich nach den verschiednen kleinern Abschnitten der Declamation zu betrach-
ten, die Klopstock Wortfüße nennt. Da wir im Lesen nicht scandiren, sondern
die Rhythmen nach dem Sinn und Affect hören lassen, so gewinnt der Hexame-
ter eben dadurch seine schönste Mannigfaltigkeit. (R, S. 227, Herv. i. O.)

Mit Blick auf Gerstenbergs Tändeleyen ist festzustellen, dass sowohl Klop-
stock als auch Gerstenberg sich von metrischer Gleichmäßigkeit abkehren
und insofern ›Bewegung‹ in ihre lyrischen Texte bringen. Beide orientie-
ren sich stärker am Duktus der gesprochenen Sprache, aber beide bewerk-
stelligen das in ihren Texten unterschiedlich: Klopstock geht sehr viel
feingliedriger als Gerstenberg vor, er schafft Ungleichheiten auf der Ebe-
ne des Verses und der Versfüße. Bei Gerstenberg hingegen erfolgen die
Wechsel strophisch, nicht ausgerichtet an der Vortragssprache, sondern
am natürlichem Sprachduktus. Gerstenbergs poetischer Text löst sich auf
in ungebundene Sprache, die man so bei Klopstock nicht findet. Die
Überlegungen dahinter gehen aber in die gleiche Richtung: Der Aufbruch
gleichmäßiger Rhythmik und die Einführung von ›Bewegung‹ öffnet den
poetischen Text für natürlicher anmutende Strukturen. Dass ungleicher
Rhythmus sich dabei für Unmittelbarkeit verbürgen kann, funktioniert
aber nur auf formaler Ebene und hat wenig mit tatsächlicher Unmittel-
barkeit oder Spontaneität zu tun. Klopstocks wie Gerstenbergs Sprache
der Unmittelbarkeit, die poetische Sprache der Empfindung, ist ein ausge-
klügeltes System und bedarf sorgfältiger und ausgefeilter Arbeit an der
poetischen Sprache.

Die Klopstock’sche Bewegung – oder auch die freie Rhythmik, wie
sie in der Forschung meist genannt wird – prägt die Ausformung der
Ode und ihre stilistische Loslösung vom Strophenlied im 18. Jahrhundert.
Besondere Ausprägung erfährt der Stil in den Hymnen Klopstocks, wie
Karl Ludwig Schneider schreibt:

In der Hymnendichtung wurde nun das Höchstmaß an formaler Freiheit er-
reicht, denn in dieser Gattung wird auf Strophengliederung und Reim verzich-
tet. Auch Taktzahl und Taktfüllung der einzelnen Zeilen sind variabel. Es
handelt sich also um eine Form, die fähig ist, sich dem großen Aufschwung
des Gefühls vollkommen anzupassen.252

252 Schneider: »Oden – Nachwort«, hier: S. 176.

2 Lyrik

324

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Klopstocks poetische Sprache

Klopstocks poetische Sprache ist prägend für den Stil der hohen Ode. Vor
allem geht es bei Klopstock bei der Erschaffung einer poetischen Sprache
darum, sie von der prosaischen zu unterscheiden; mit dieser Unterschei-
dung meint Klopstock nicht wie Gerstenberg den Unterschied zwischen
gebundener und ungebundener Sprache, sondern einen Unterschied in
der Stilhöhe.253 Um zum hohen poetischen Stil zu kommen, setzt Klop-
stock auf einen starken Verfremdungseffekt, den er beispielsweise durch
ausgesuchte Wortwahl erreicht, aber auch dadurch, Prä- und Suffixe zu
ergänzen oder wegzulassen, wie Schneider zusammenträgt:

Besonders die Präfixbildungen bieten ihm reiche Möglichkeiten, Gefühlsäuße-
rungen nach Wunsch zu intensivieren und zu nuancieren. Es ist instruktiv zu
sehen, wieviel Komposita Klopstock allein mit dem Worte ›beben‹ gebildet hat:
Daherbeben, dahinbeben, durchbeben, fortbeben, herabbeben, heraufbeben,
hervorbeben, herzubeben, hinbeben, hinaufbeben, nachbeben, wegbeben, zube-
ben, zurückbeben.254

Damit schafft Klopstock »ein Ausdrucksinstrument von unvergleichlicher
Feinheit«255. Gleichzeitig entfernt eine dermaßen verfremdete poetische
Sprache sich vom Postulat des unmittelbaren Empfindungsausdrucks –
auf den ersten Blick. Bei näherer Betrachtung wird sichtbar, dass Klop-
stock die Unmittelbarkeits-Forderung an die Sprache auf syntaktischer
Ebene einlöst, durch »spielende Beweglichkeit des Ausdrucks«256. In sei-
ner Abhandlung »Von der Sprache der Poesie« schreibt Klopstock da-
rüber, dass auch die syntaktische Ordnung Teil der poetischen Sprache ist:

Wenn er [der Dichter, Anm. UK] mit der Wahl der Wörter glücklich gewesen
ist; so erhebt er sich auch, durch die veränderte Ordnung derselben, über die
Poesie. Nur selten sind die Leidenschaften, welche die Prosa ausdrückt, so
lebhaft, daß sie eine notwendige Verändrung der eingeführten Wortfügung
erfordern. Die Poesie erfordert dieselbe oft.257

253 Vgl. Friedrich Gottlieb Klopstock: »Von der Sprache der Poesie« [1758], in: Winfried
Menninghaus (Hg.): Klopstock – Gedanken über die Natur der Poesie. Dichtungstheoreti-
sche Schriften, Frankfurt am Main 1989, S. 22–34, hier: S. 24–25. Außerdem: Karl Lud-
wig Schneider: Klopstock und die Erneuerung der deutschen Dichtersprache im achtzehnten
Jahrhundert, Heidelberg 1965, S. 41–57.

254 Schneider: »Oden – Nachwort«, hier: S. 174. Zur Klopstocks poetischer Sprache aus-
führlicher: Schneider: Erneuerung der deutschen Dichtersprache.

255 Schneider: »Oden – Nachwort«, hier: S. 167.
256 Ebd., S. 174.
257 Klopstock: »Sprache der Poesie«, hier: S. 28.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

325

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Ordnungsprinzip, nach dem Klopstock die syntagmatische Ebene
strukturiert, richtet sich wiederum aus an der Leidenschaft:

Die Regel der verändernden Wortfügung ist die: Wir müssen die Gegenstände,
die in einer Vorstellung am meisten rühren, zuerst zeigen. Die Stellen, wo in
dem Gedichte die Einbildungskraft herrscht, sollen ein gewisses Feuer haben,
das sich der Leidenschaft nähert.258

Das ist dabei nicht als tendenziell abschwellendes System zu verstehen,
sondern ganz im Sinne der beau désordre der Ode: Die Annäherung an
die Leidenschaft erfolgt syntaktisch, an leidenschaftlichen Stellen wird
das jeweils stärkste Gefühl am meisten betont und insofern wird die Lei-
denschaft, die dargestellten Empfindungen, maßgeblich für den Satzbau,
für die Anordnung der wohlgewählten Worte. Genau diese Ordnung fin-
det Gerstenberg auch in Klopstocks Geistlichen Liedern verwirklicht. Leser
müssten sich hier

nur der simpeln [sic] Sprache ihres Herzens überlassen […], um eine jedes Wort
an seiner Stelle zu finden. Wie wäre es auch möglich, daß ein Dichter unver-
ständlich seyn sollte, der den Gang der Empfindungen richtiger und mit mehr
Sympathie, als fast irgend ein andrer Dichter, beobachtet hat […] (R, S. 350)

Diese lyrische Unordnung, die den Satzbau an den Emotionen ausrichtet
und dergestalt auch Bedeutung vermittelt, findet als stilistisches Element
Eingang in die Ode.259 Sie verbürgt sich für den Duktus der Unmittelbar-
keit dieser poetischen Sprache, sorgt, so John Hamilton, für die

Lebhaftigkeit und Anschaulichkeit, die die klassische Rhetoriktradition als enar-
geia und illustratio bezeichnet. Diese deiktische Praxis geht über die Grenzen
der mimesis hinaus, insofern der Sturm nicht als eine berichtete Episode aus der
Vergangenheit präsentiert wird, sondern als ein Ereignis, das gerade jetzt vor
den Augen der Leser passiert.260

Die Forderung nach unmittelbarem Empfindungsausdruck, die Gersten-
berg zur Verwendung ungebundener Sprache greifen lässt, veranlasst
Klopstock, das Mittel der beau désordre zu etablieren. Auch hier lässt
sich konstatieren, dass Gerstenberg und Klopstock am gleichen Effekt
gelegen ist, der die poetische Sprache der beiden aber unterschiedlich

258 Ebd.
259 Mit der stilistisch veränderten Syntax, auch Inversion genannt, beschäftigt sich auch

Diderot in seinem »Lettre sur les sourds et muets« (1751).
260 John T. Hamilton: »Hymnik und hoher Ton. Klopstock und Goethe«, in: Martin von

Koppenfels/Cornelia Zumbusch (Hg.): Handbuch Literatur & Emotionen, Berlin, Bos-
ton 2016, S. 432–444, hier: S. 436.

2 Lyrik

326

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


formt. Beiden gemein ist, dass sie musikalische Sprachelemente in den
Blick nehmen, was sich vor allem darin äußert, dass sie Metrik in freie
Rhythmik auflösen. Dabei – noch einmal – darf wohl vor allem Klopstock
als von Gerstenberg verehrtes Vorbild gelten. Gerstenberg, so Wagner,
habe »darum gekämpft, das eigene Chaos durch den Rhythmus zur Har-
monie zu bringen. Dieses Moment ist es auch ganz gewiß gewesen, durch
das Gerstenberg vornehmlich zu Klopstock getrieben wurde.«261

261 Wagner (1924): Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 248.

2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld

327

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968217826-249 - am 13.01.2026, 08:29:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2.1 Gerstenbergs Theorie der lyrischen Poesie
	Zur musikalischen Begleitung lyrischer Poesie

	2.2 Anakreontik
	2.2.1 Deutsche Anakreontik im 18. Jahrhundert
	Anakreontik und Nachahmung bei Gerstenberg

	2.2.2 Gerstenbergs Anakreon-Adaptionen
	2.2.2.1 Anakreontik in gebundener Sprache
	2.2.2.2 Tändeleyen mit Prosa


	2.3 Lyrische Dichtkunst in Gerstenbergs Umfeld
	2.3.1 Lieder – Berliner Liederschulen
	Gerstenberg und die Berliner Liederschule

	2.3.2 Psalmen – Cramer
	Cramers Psalmen

	2.3.3 Oden und Hymnen – Klopstock
	Ode und Hymne
	Klopstocks Arbeit am Metrum: Bewegung
	Klopstocks poetische Sprache



