Lobpreis oder Preisgabe?
Eine mehrfach vertagte Diskussion

zwischen Marion und Derrida

CARSTEN LOTZ

In einem Vortrag aus dem Jahre 1986 in Jerusalem tiber das, »was
man, mitunter missbrauchlich, die >negative Theologie« nennt«l,
setzt sich Derrida in einer langen Fufinote mit Jean-Luc Marion
auseinander. Augenscheinlich geht es um die Frage, ob der Lob-
preis eine Rede ist, die der Unterscheidung von wahr und falsch
entzogen ist, oder ob »die Lobpreisung, obgleich sie kein blofses
attributives Sagen ist, nichtsdestoweniger zur Attribution einen
irreduziblen Bezug«? unterhilt. Nach Derrida schliefit Marion in
seinem Buch L'idole et la distance vorschnell, »da} der Ubergang
zur Lobpreisung der gleiche Ubergang wie der zum Gebet ist<.
Was als Detailfrage in einem Diskurs iiber die sogenannten
»Negativen Theologien« daherkommt, birgt eine radikale Anfrage
an die Tragweite und den Status der Philosophie in sich, die in
den verschiedensten Wendungen das 20. Jahrhundert priagen, wo-
von dieser Band in Ausziigen Zeugnis zu geben versucht. Kann
die Philosophie zu einer Dimension von Sprache vorstofien, die

1 Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen, tibers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien: Passagen 1989, S. 9.

2 Ebd., S.77.

3 Ebd,, S.124. Vgl. Jean-Luc Marion: L’idole et la distance, Paris: Livre
de Poche 1977, S. 224. Derrida verweist auf S. 232, in der Ausgabe
von Livre de Poche findet sich die Stelle auf S. 224.

81

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CARSTEN LOTZ

nicht mehr der propositionalen Rede verhaftet ist? Gibt es eine
Moglichkeit, jenseits von Wahr und Falsch zu reden, und dennoch
jenen universalen Anspruch der Philosophie nicht aufzugeben? Ist
»Wie nicht sprechen« - so der Titel des Derrida'schen Vortrags -
ein Teil der Philosophie?

In meinem Beitrag will ich versuchen, diesen Fragen in der
Diskussion zwischen Jean-Luc Marion und Jacques Derrida nach-
zugehen. Die Grundschwierigkeit dabei ist, dass diese Auseinan-
dersetzung - um einen anderen Diskussionspartner von Jacques
Derrida zu zitieren - »never quite takes place«.* Schon 1977 hatte
Marion in seinem Buch L’idole et la distance die Diskussion mit
Derrida und dessen Uberlegungen zur différance gesucht. Derrida
jedoch schwieg. Auch neun Jahre spéter in seinem Jerusalemer
Vortrag Wie nicht sprechen spielen Marions Untersuchungen von
L’idole et la distance keine Rolle. Erst in die veroffentlichte schriftli-
che Nachschrift fiigt Derrida einige Zeilen zur Unterscheidung
von Lobpreis und Gebet sowie jene oben erwdhnte Fufinote ein, in
der er Marions Buch wohlwollend zur Kenntnis nimmt, wenn
auch nicht jene Passage, die an ihn gerichtet war. Von dieser Pas-
sage spricht Derrida nunmehr nur noch als einem »stark sekunda-
ren Aspekt«® in Marions Buch, der ihn damals entmutigt habe, die
Lekttire fortzusetzen, da er »gewisse Zeichen eines reduktiven
Unverstdndnisses [...] darin zu entdecken glaubte.«® Er reagiert
auf einen anderen Teil, auf jenen Abschnitt, in dem sich Marion
mit der Frage des Lobpreises bei Dionysios Areopagita auseinan-
dersetzt. Den von ihm als sekundar benannten Aspekt klammert
er aus. »Was immer noch nicht bedeutet, dass ich ihm von meiner
Seite aus riickhaltlos zustimme. Da die Grenzen dieser Publika-
tion es mir nicht gestatten, mich dazu zu erklédren, verschiebe ich
die Sache auf spater.«”

Auch mir gestatten es die Grenzen dieser Publikation nicht,
darauf ndher einzugehen. Daher folge ich den Fragen um Lob-
preis, Gebet und attributive Rede, beginnend in Marions Buch
L’idole et la distance, wo er in der Tat nicht zwischen Lobpreis und

4 John R. Searle: »Reiterating the Differences. A Reply to Derrida«, in:
Glyph 1 (1977), S. 198-209, hier S. 198.
5 ]. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 124.

6 Ebd.
7 Ebd.
82

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

Gebet unterscheidet. Im Hinblick auf Dionysios Areopagita
spricht er davon, dass jener dazu neige, das Verb sagen durch das
Verb Ouveiv zu ersetzen: »Que signifie cette substitution? Elle in-
dique sans doute le passage du discours a la priére, car >la priere
est un Adyog, mais ni vrai ni faux« (Aristote).«8 Durch die bei Aris-
toteles gefundene Bestimmung des Gebets als einer Rede, die
nicht pradikativ ist, bietet sich fiir Marion eine Moglichkeit an,
von Gott zu sprechen, ohne ihn in die Fange der wahrheitsdiffe-
renten Rede der Onto-Theologie oder der Metaphysik zuriickzu-
holen: »Le discours de louange maintient la distance, puisque ,les
théologiens louent le Réquisit comme anonyme, et a partir ¢k de
tous noms«.«® Man diirfe von dem, was man nicht sagen koénne,
nicht schweigen. Die Verneinungen seien hier triigerisch, sie blie-
ben in der Metaphysik verhaftet. Der Lobpreis, wie Dionysios ihn
benutzt, bietet sich fiir Marion als ein dritter Weg an, der dennoch
eine strenge Sprache zulasse.!0

Marion analysiert den Lobpreis auf zwei Ebenen: Die erste
Ebene (Objektsprache) besteht aus der Aussage: »Ich lobe dich als
Gutheit, Weisheit, etc.« Die zweite Ebene (Metasprache) setzt die
Begriffe der ersten miteinander in eine Beziehung, die der ersten
einen Sinn verleiht. Erst in der Metasprache wird die Aussage als
Lob erkennbar und damit der Aussagende als Lobender. Auch die
Tatsache, dass aitia nicht mit dem Inhalt des Lobs identifiziert
wird, sondern als y gelobt wird, ldsst sich erst hier erkennen. Das
Lob zielt auf etwas Drittes ab, das auflerhalb von Lobenden und

8 J.-L. Marion: L’idole et la distance, S.224. Vgl. Aristoteles: Peri
hermeneias, 17a. Dt.: Aristoteles: Die Lehre vom Satz, Hamburg:
Meiner 1974, S. 98. In der deutschen Ubersetzung steht »Bitte« statt
>Gebetc.

9 J.-L. Marion: L’idole et la distance, S.224. Marion iibersetzt die
dionysische aitia mit Réquisit, um den Zusammenhang dieser In-
stanz mit der Bitte/Forderung des Bittenden deutlich zu machen
und sie zugleich dem aristotelischen Begriffsfeld der Ursache (cause)
zu entziehen. Vgl. ebd.: S. 199f. Die Auseinandersetzung mit dieser
Deutung muss ich auf ein spateres Mal verschieben. - Im Deutschen
ist dieses Wortspiel nur schwer nachzuahmen. Réquisit lieSe sich mit
Erfordernis oder Notwendigkeit wiedergeben. Ich lasse das griechi-
sche aitia stehen.

10 Ebd., S. 224. Hier klingt wohl Husserls Forderung nach einer stren-
gen Wissenschaft an.

83

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CARSTEN LOTZ

Lob liegt, wodurch die Distanz zwischen Lobendem und aitia
verdeutlicht wird.

Nun liefse sich dagegen einwenden, wir hitten es hier mit der
etwas verklausulierten Beschreibung eines Performativs zu tun.
Dem widerspricht Marion aus zwei Griinden. Zum einen verlange
der Performativ eine minimale Qualifikation des Aussagenden,
die diesen zur Ausiibung erméchtigt. Ein Performativ der Form
»Ich erkldre euch fiir verheiratet« gelingt nur, wenn der Aussa-
gende Priester oder Standesbeamter ist. Eine solche minimale
Qualifikation sei jedoch im Falle des Lobpreises nicht notwendig.
Dadurch, dass y zwar auf die aitia ziele, aber x beschreibe, weil
es aus dem Vorstellungsrahmen von x genommen ist, wird x aus-
schliefflich durch y bestimmt. Die aitia lasst sich als Gutheit,
Schonheit, Weisheit, etc. loben, so dass x unter der Vielfalt der
Lobpreisungen entgleitet. Es tritt vollig hinter den Inhalt seines
Lobs zurtick. Damit klingt bereits der zweite Einspruch an: Nach
Marion ist der Performativ dadurch gekennzeichnet, dass er kei-
nen Inhalt hat. Im Performativ tut die Sprache etwas, sie sagt
nichts aus: »se taire pour faire«!l. Dagegen bleibe die propositio-
nale Aussage des Lobs, auch wenn es sich an die aitia richte, be-
stehen. Der Uberschuss der Aussage iiber den Lobenden und die
Metasprache hinweg besteht allein in der Verwirklichung des Lo-
bes. Aber je mehr das Lob ausgesprochen werde, desto mehr sei es
unlosbar mit seinem Inhalt verbunden.!2

Marion plddiert dafiir, das Lob als eigene Sprache zu analysie-
ren und es nicht den Erfordernissen der wahrheitsdifferenten Rede
zu unterwerfen. Der Gebrauch des Lobpreises griinde nicht in einer
absurden empirischen Verifikation der aitia, sondern in der quasi
liturgischen Lebensform.’® »La louange n’est ni vraie ni fausse, ni
méme contradictoire: elle répond a d’autres utilisations.«!4

Mit Bezug auf Wittgenstein erkldrt Marion, dass es nichts
gebe, was es erlaube, fiir alle Phdnomene, die wir Sprache nennen,
ein gemeinsames Wort zu benutzen. Daher kann er sagen, dass
die Sprache des Lobpreises ihr eigenes Spiel spiele, das nur von
sich her verstanden werden konne. Marion geht sogar noch wei-

11 Ebd,, S. 230.

12 Vgl. ebd.

13 Vgl.ebd,, S. 232.
14 Ebd.

84

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

ter: Wenn es keine Metasprache gibt, wenn wir also vor einer in
sich vielfaltigen Grammatik stehen, so zeigt sich darin das Wesen
der Sprache selbst, ndmlich, dass sie uns vorangeht, uns tiber-
schreitet und auf uns aus der Distanz wie ein Faktum zukommt.
Dadurch, dass uns die vielen Sprachen in Distanz zur Sprache
selbst halten, kommt Marion zu dem Schluss, dass alle Sprachen
von der Sprache des Lobpreises abhingen, die ja unablédssig auf
eine Distanz verweise, die nie einzuholen sei.’5 Nicht die attribu-
tive Sprache der Metaphysik, sondern der Lobpreis wird zum
Modellfall. In ihm ist eine Sprache moglich, die nicht mehr
spricht, wie wir zu sprechen gewohnt sind.

Derrida bezweifelt in Wie nicht sprechen nicht Marions Unter-
suchungen zur Sprache des Lobpreises. Tatsdchlich scheint sogar
ein Satz aus Derridas Vortrag, der nur auf Grund einer nachtrég-
lich angefiigten FufSnote als eine gewisse Antwort auf Marion ge-
lesen werden kann, mit dessen Anliegen auf merkwiirdige Art
und Weise {iberein zu stimmen: »Die Sprache hat begonnen ohne
uns, in uns vor uns. Das ist dies, was die Theologie Gott nennt[.]«1¢
Er geht auch nicht auf Marions verwinkelt erscheinende Differenz-
ierung zwischen Objektsprache und Metasprache ein. Warum
spielt der Lobpreis zwischen Objekt- und Metasprache, und wa-
rum ist diese Unterscheidung nicht zwischen den einzelnen
Sprachspielen und jener Sprache moglich, die sie als Sprachspiele
benennt und ihre Distanz zu dem, was wir Sprache als solche nen-
nen, erst verdeutlicht? Jene Metasprache, die die Sprachspiele als
solche benennt, wire die Metaphysik oder die Philosophie.’” Doch
damit greife ich bereits vor.

15 Vgl.S.234.

16 ]. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 55.

17 Das hat Derrida zum Beispiel in Die weifle Mythologie gezeigt. Es gibt
keine Moglichkeit, die Philosophie als ein Sprachspiel unter anderen
zu betrachten und sie damit in eine Metaphorologie oder Herme-
neutik einzuordnen. Der Begriff der Hermeneutik oder der Meta-
pher ist ein philosophischer Begriff und dient als solcher zur meta-
sprachlichen Bestimmung der einzelnen Diskurse. Umgekehrt kann
die Philosophie jedoch nie in ijhren eigenen Begriffen sprechen, sie
bleibt immer den Einzeldiskursen verhaftet und kann deren Sprach-
spiele prinzipiell nicht verlassen. An ihrem Ausgangspunkt steht im-
mer eine Ubertragung oder eine Metapher. Vgl.: Jacques Derrida:

85

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CARSTEN LOTZ

Derrida fiihrt in Wie nicht sprechen eine Unterscheidung zwi-
schen dem Akt des Betens und dem Lobpreis ein, die sich bei Ma-
rion nicht findet. Er unterscheidet zwei Dimensionen dessen, was
man Gebet nennt: 1. Eine Adresse an den anderen, die um nichts
anderes bittet, als angehort zu werden. »Dieser erste Zug kenn-
zeichnet also eine Rede (einen Akt von Sprache, selbst wenn das
Gebet schweigend erfolgt), die als solche nicht pradikativ, theore-
tisch (theologisch) oder konstativ ist.«!8 2. Die Dimension des Lob-
preises, die zwar bei Dionysios mit dem Gebet verkniipft sei, ohne
dass beide jedoch notwendig zusammengehorten oder nicht ge-
trennt werden konnten. Beide sind keine Akte konstativer Pradi-
kation, dennoch »bewahrt die Lobpreisung, obgleich sie kein blo-
Bes attributives Sagen ist, nichtsdestoweniger zur Attribution ei-
nen irreduziblen Bezug.«?

Dieser Diagnose widersprechen Marions Ausfithrungen nicht.
Es ist ja gerade die Bindung an einen Inhalt, die den Lobpreis
nach Marion vom reinen Performativ unterscheidet. Er bestimmt
den Adressaten als etwas, und sei es als Quelle oder Ursprung des
Gebets. Und dadurch bestimmt der Lobpreis auch das Gebet né-
her, er richtet es aus, im Fall von Dionysios auf den trinitarischen
und iiberwesentlichen Gott. Derrida merkt an, dass die Verweige-
rung dieser Unterscheidung zwischen Gebet und Lobpreis, die
vielleicht fiir Christen unannehmbar sein konnte, hiefe »jeder An-
rufung, die keine christliche wére, die wesentliche Qualitit, Gebet
zu sein, verweigern.«2

In der Fufinote geht Derrida ndher auf Marion ein, vor allem
auf dessen Zitat aus Aristoteles” Peri hermeias. Derrida schaut auf
den Zusammenhang;:

»Doch in Wirklichkeit sagt Aristoteles im Peri hermeneias (17a), daf3,
wenn jeder logos bedeutend (semantikos) ist, allein der, in dem man das
Wahre und das Falsche voneinander unterscheiden kann, apophantisch
ist und eine affirmative Proposition bildet. Und er fiigt hinzu: dies

»Die weifle Mythologie«, in: ders., Randgdnge der Philosophie,
S.133-157.

18 J. Derrida: Wie nicht sprechen, S.76. Die deutsche Ausgabe setzt
hier nur das -logisch von theologisch kursiv. Im franzosischen Ori-
ginal hingegen ist das ganze Wort kursiviert.

19 Ebd.,S.77.

20 Ebd.

86

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

kommt nicht jedem logos zu, >so ist das Gebet (eukhe) eine Rede (logos),
aber weder wahr noch falsch (all’oute alethes oute pseudes)< [..] Doch
hitte Aristoteles von der Lobpreisung (hymnein) gesagt, sie sei nicht
apophantisch? Sie sei weder wahr noch falsch? Sie habe keinerlei Bezug
zu der Unterscheidung des Wahren und des Falschen? Man kann daran
zweifeln.«!

Die Tatsache, dass die Lobpreisung etwas von jemandem sagt,
wahrt nach Derrida die Struktur der pradikativen Affirmation,
auch wenn dieser Inhalt an jemanden gerichtet ist. Das Gebet hin-
gegen sei nur dieses Richten-an, reine Bewegung, »absolut ante-
pradikativ«22 So gesehen ist der Lobpreis kein Gebet, sondern ver-
tritt es. Das Gebet strebt nach Dionysios die Vereinigung mit Gott
an, daher fiigt sich nach Derrida der Lobpreis daran an, wenn die
Vereinigung ausfallt. Wenn die Vereinigung im Gebet gelingt, so
scheint es, wire kein Lobpreis mehr nétig, da die Bestimmung des
Adpressaten tiberfliissig wére.

Ob freilich das Gebet frei von jedem Bezug zu einer attributi-
ven Rede ist, zieht Derrida selbst am Ende seines Vortrags erneut
ins Unklare. Derrida denkt iiber die Frage der Rhetorik der Hei-
degger’schen Texte nach: »Im Unterschied zu Dionysios sagt er
niemals »>dir<: weder zu Gott noch zum Schiiler noch zum Leser.«2
Aus diesem Fehlen der Apostrophe leitet Derrida zwei sich wider-
sprechende Deutungen ab: »1. Dieses Fehlen bedeutet, dass in
Wirklichkeit die Theologie [...] streng ausgeschlossen ist aus sei-
nem Text.«?* Das Fehlen des Gebets oder der Apostrophe bekrif-
tige die Dominanz des Theoretischen.

»2. Aber man kann daran zugleich ein Zeichen von Achtung fiir das
Gebet ablesen. Fiir die fiirchterlichen, vom Wesen des Gebetes aufgeru-
fenen Fragen: ein Gebet, kann es, muss es sich erwéhnen, zitieren, in
eine sich selbst mitreifende, agogische Beweisfiihrung mitreiflen las-
sen?«?

21 Ebd., S.125.
22 Ebd.
23 Ebd., S.108.
24 Ebd.
25 Ebd., S.109.

87

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CARSTEN LOTZ

Wird das Wesen des Gebetes als reiner Apostrophe nicht durch
sein Zitat, das wie der Lobpreis einen Bezug zur Attribution und
zur konstativen Rede unterhilt, verunreinigt? Muss es nicht als
Gebet jedem Code und jedem Ritus fremdbleiben, weil es nichts
ist als reine Ausgesetztheit an den anderen? »Aber vielleicht ist
auch das Gegenteil richtig.«2 Vielleicht gébe es gar kein Gebet
ohne die Moglichkeit der Wiederholung, ohne die Moglichkeit der
Initiation, ohne die Moglichkeit des Lobpreises. Das Zitat ist ge-
wissermaflen die Bedingung der Moglichkeit und die Bedingung
der Unmoglichkeit des Gebets. Der Lobpreis wére vielleicht eine
Form, in der das Gebet zitierbar erscheint. Derridas Forderung,
Lobpreis und Gebet miissten trennbar sein, bekommt hier eine zu-
sédtzliche Komplikation. Vielleicht miisste das Gebet vom christli-
chen Lobpreis getrennt werden kénnen, aber vielleicht gibe es
danach kein Gebet mehr, nicht aufSerhalb der Gebetstraditionen
welcher Art auch immer. Was aber wiirde es erlauben, dasjenige
hinter dem Lobpreis, die von Derrida so genannte reine Adresse
an den anderen, als einen universalen Zug des Gebets zu bezeich-
nen? Gibt es jenen einen universalen Zugang zu jenem anderen?
Nach Derridas Veréffentlichung seines Vortrages im Jahr 1987
ruht die virtuelle Diskussion tiber Fragen des Gebets, des Lob-
preises und das, was man »Negative Theologie« nennt, zunéchst.
1989 sucht Marion in Réduction et donation die Auseinanderset-
zung mit Derridas Husserl-Interpretationen.?” In einer FufSnote zu
Réponse a quelques questions in der Marions phdnomenologischer
Arbeit gewidmeten Ausgabe der Revue de Métaphysique et de Mo-
rale geht Marion auf eine andere Fufinote in Wie nicht sprechen ein,
in welcher Derrida die Frage des »es gibt« bei Heidegger behan-
delt. Er sieht eine Ndhe von Derridas Aussage, seine Texte seit
1972 beschiftigten sich mit der Frage der Gabe, zu seiner Phano-
menologie der donation.28 Auf die von Derrida vorgebrachte Kritik

26 Ebd.

27 Vgl. Jean-Luc Marion: Réduction et donation. Recherches sur Hus-
serl, Heidegger et la phénomenologie, Paris: PUF 1989, S. 33-63.

28 Jean-Luc Marion: »Réponse a quelques questions.«, in: Revue de
Métaphysique et de Morale 96 (1991), S. 65-76, hier S. 69f. In dersel-
ben Ausgabe finden sich zwei lesenswerte Artikel von Michel
Henry und Jean Greisch, die die Grundziige der Marion’schen Phi-
nomenologie kritisch beleuchten. Zu Fragen der Gabe bei Derrida

88

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

gegen seine undifferenzierte Verwendung von Lobpreis und Ge-
bet geht er nicht ein. Derrida antwortet 1991 im Rahmen einer
Fufsnote zu Donner le temps, in der er Marions Arbeit grundsatz-
lich anerkennt. Auch er ignoriert Marions Kritik an ihm und greift
stattdessen die Frage des Rufs und seiner moglichen Reinheit
auf.? Der Ruf wird von Marion als Ruf ohne Inhalt verstanden,
reiner Anspruch, jedoch nicht mehr des Seins - wie bei Heidegger
-, sondern Ruf des Vaters jenseits der Ontologie.3

An dieser Stelle der Diskussion tiber die Reinheit des Rufs und
die Moglichkeit einer reinen Gabe, werden die unterschiedlichen
Auffassungen von Philosophie und von Phidnomenologie bei Der-
rida und Marion deutlich, die letztlich auch schon die Frage nach
der Moglichkeit eines reinen Gebets oder eines attributiven Ge-
halts des Lobpreises mitbestimmen. Marion versucht die von Hus-
serl und Heidegger geprédgte Phdnomenologie weiterzuentwickeln
und tiber sich hinauszutreiben. Nach seiner Analyse sind beiden
eine gewisse Art von Phdnomenen nicht zugénglich, weil sie we-
der im Horizont der Gegenstidndlichkeit noch im Horizont des
Seins erscheinen. Die Reduktion auf diese Horizonte reiche daher
nicht aus. Geméfl dem Husserl’schen Prinzip der Voraussetzungs-
losigkeit fordert Marion eine weitere Reduktion:

»Apres la réduction transcendantale et la réduction existentiale, inter-
vient la réduction a et de 'appel. Ce qui se donne ne se donne qu’a celui
qui s’adonne a I'appel et que sous la forme pure d'une confirmation de
I'appel, répété parce que regu.«3!

Derrida zeigt sich in Donner le temps durchaus angetan von Mari-
ons Analyse, jedoch meldet er nicht nur Bedenken gegen Marions
Riickfiihrung des reinen Rufs auf den Ruf des Vaters an, sondern
er fragt dariiber hinaus oder dahinter zurtick: »Est-il possible
d’entendre une >forme pure de l'appel< (et d’abord doit-on pré-

ist die Literatur inzwischen uniiberschaubar. Ein erster Anhalts-
punkt wére z.B.: Katrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der
Gabe bei Jacques Derrida, Miinchen: Fink 2004.

29 Vgl. Jacques Derrida: Donner le temps. 1. La fausse monnaie, Paris:
Gallilé 1991, S. 72-74.

30 Vgl.J.-L. Marion: Réduction et donation, S. 289-297.

31 Ebd,, S. 296.

89

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CARSTEN LOTZ

sumer une telle pureté? Et si on le fait, depuis ou?) [...] ?«32 Oder
anders gefragt: Was horen wir, wenn wir den reinen Ruf horen?
Ordnet die Frage »Was ist das, was wir hoéren?« diesen reinen Ruf
nicht schon wieder in die Metaphysik und die Ontologie ein?
Unterhélt nicht auch der reine Ruf - sofern und sobald er hérbar
wird - einen irreduziblen Bezug zur Attribution?

Sechs Jahre spéter, im September 1997, kommt es im Rahmen
der Tagung »Religion and Postmodernism« in Villanova bei Phila-
delphia zu einer direkten Begegnung zwischen Jean-Luc Marion
und Jacques Derrida, die in dem Band God, the Gift, and Postmoder-
nism ihren Niederschlag gefunden hat.3* Marion geht in seinem
Eroffnungsbeitrag erneut auf die Frage der »Negativen Theolo-
gie« ein. Er setzt sich vor allem mit Derridas Texten Wie nicht spre-
chen und Sauf le nom auseinander. Marion hilt fest, Derrida duflere
entgegen dem landldufigen Vorwurf, der der »Negativen Theolo-
gie« entgegengebracht werde, sie fithre zum radikalen Atheismus,
den Verdacht, sie konne sich nicht von der »Metaphysik der Pra-
senz« freimachen und es gelinge ihr daher nicht, Gott aufierhalb
der Prasenz zu denken.3* Dieses Grundargument sieht Marion in
vier Einwénden ausgedriickt, die er unterscheiden mochte: 1. Die
»Negative Theologie« gleiche einer »christlichen Philosophie«, ei-
ner Onto-Theologie. 2. Sie schreibe sich immer dem Horizont des
Seins ein. 3. Sie fithre immer zu einer Quasi-Affirmation. 4. Der
Lobpreis sei eine versteckte Attribution, so dass der »dritte Weg«
nicht tiber den Gegensatz von Affirmation und Negation hinaus-
fithre .35

32 ]. Derrida: Donner le temps, S. 74.

33 Vgl. John D. Caputo/Michael J. Scanlon (Hg.): God, the Gift, and
Postmodernism, Bloomington: Indiana University Press 1999. Darin
findet sich ein Beitrag von Jean-Luc Marion: In the Name. How to
Avoid Speaking of »Negative Theology«, gefolgt von einer kurzen
Antwort von Jacques Derrida (S. 20-53), sowie die Diskussion On the
gift. A Discussion between Jacques Derrida and Jean-Luc Marion. Modera-
ted by Richard Kearney (S.54-78). Marions Beitrag bildet auch das
Kapitel VI Au nom ou comment le taire von Jean-Luc Marion: De
surcroit. Etudes sur les phénomenes saturés, Paris: PUF 2001, S. 155-
195. Ich beziehe mich im Folgenden auf die franzosische Version.

34 Vgl.].-L. Marion: De surcroit, S. 160.

35 Ebd., S. 160f.

90

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

Aus ckonomischen Griinden - es ist schwierig die Einwénde 1
bis 3 in der von Marion benannten Form bei Derrida auszuma-
chen, und es bediirfte einer genaueren Lektiire der Texte, als ich
sie hier leisten kann - will ich mich auf den vierten Einwand kon-
zentrieren. In der Tat trifft Derrida eine solche Feststellung. Je-
doch scheint es mir nicht eindeutig zu sein, ob diese Aussage den
Charakter einer »objection« der »Negativen Theologie« gegentiber
hat oder ob sie einer anderen Lektiire zuginglich sein miisste.
Nach Marion unterstellt Derrida, dass Loben notwendigerweise
impliziere, jemanden in seinem Wesen oder mit seinem Wesen zu
identifizieren und ihn dadurch der »Metaphysik der Prisenz« zu
unterwerfen. Marion widerspricht:

»Or le propre du nom propre consiste justement en ceci qu'il
n’'appartient jamais en propre - par et comme son essence - a celui qui
le recoit. Jamais le nom propre n’est nom de I'essence.«3

Der Name, den man als Eigennamen unterstelle, habe die Eigen-
art, schon immer fiir und von jemand anderem gebraucht worden
zu sein. Er markiere, dass das Wesen seines Tragers nie mit ihm
iibereinstimmen konne, daher verweise er auf die Abwesenheit
des wahren Wesens und signalisiere eine uniiberbriickbare Diffe-
renz. Freilich setzt diese Argumentation voraus, dass Derrida mit
seiner Vermutung, der Lobpreis hinge mit der Attribution zusam-
men, die Attribution auf die sogenannte »Metaphysik der Pra-
senz« beschrankt. Doch Marion geht noch einen Schritt weiter. Er
bezweifelt die Moglichkeit, Gebet und Lobpreis derart zu unter-
scheiden, dass das reine Gebet ohne Benennung auskdme:
»[Alucune priére ne peut prier sans donner un nom, sans recon-
naitre une identité, méme et surtout impropre.«3”

Gebet und Lobpreis vollzogen vielmehr dieselbe Operation ei-
nes indirekten Anzielens der aitia. Beide benennen (nommer) sie
nicht direkt oder rein, sondern sie benennen, indem sie eine klare
Benennung verweigern (dé-nommer). »[E]lles ne prétendent jamais
nommer en propre, mais toujours seulement dé-nommer comrme...
et en tant que... ce que la visée peut en entrevoir et en interpré-

36 Ebd., S.171.
37 Ebd., S.173.

91

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CARSTEN LOTZ

ter.«3 Diese Als-Struktur nimmt nach Marion in der Theologie das
vorweg, was Heidegger in Sein und Zeit als phinomenologisches
Als beschreibt.?® Diese Unreinheit der Benennung bestitigt nach
Marion den rein pragmatischen Charakter des dritten Wegs. Es ge-
he nicht mehr darum, etwas etwas anderem zu attribuieren, son-
dern sich in Richtung auf ... auszurichten, sich auf ... zu beziehen:

»La priére, en invoquant l'inatteignable comme... et en tant que..., mar-
que définitivement la transgression de I'acception prédicative, nomina-
tive et donc métaphysique du langage. Nous retrouvons ici I'affirmation
de Lévinas: >L’essence du discours est la priere.««#0

Fiir den Phanomenologen Marion reicht es jedoch nicht aus, den
sprachpragmatischen Aspekt des Gebets oder auch des »dritten
Wegs« der sogenannten »Negativen Theologie« zu benennen. Es
geht ihm nicht nur um die Auﬁerung und die Frage, ob sie attri-
butiven Charakter hat oder nicht. Er will vielmehr die formelle
Moglichkeit jenes Phanomens beschreiben, das eine Rede wie den
Lobpreis oder das Gebet fordert. Wenn jenes, wovon die mysti-
sche Theologie handelt, sich tatsdchlich offenbart, wie ldsst es sich
als Phinomen beschreiben?4!

Marion greift dazu auf seine Weiterfithrung der Phanomeno-
logie zurtick. Wenn man mit Husserl davon ausgehe, dass jedes
Phianomen durch die untrennbare Dualitdt von Erscheinen und
Erscheinendem definiert, was durch die Begriffspaare noesis /
noema, Intention / Anschauung, Bedeutung / Erfiillung weiterge-
fithrt werde, so lassen sich nach Marion grundsitzlich drei Arten
von Phianomenen denken: 1. Die Intention wird durch die An-
schauung bestétigt. Es liegt Evidenz vor. In diesen Bereich geho-
ren die von Marion so bezeichneten armen Phidnomene wie ein
Dreieck oder andere geometrische Gebilde. 2. Die Intention tiber-
schreitet die Anschauung. Hier haben wir es mit den alltdglichen
Phidnomenen zu tun. Schon bei einem dreidimensionalen Ge-

38 Marion spielt hier mit der franzosischen Vorsilbe dé-, die negative
Bedeutung haben kann, jedoch in diesem Fall in der Alltagssprache
nicht hat.

39 Marion verweist auf Sein und Zeit, § 32.

40 J.-L. Marion: De surcroit, S.174. Vgl. Emmanuel Lévinas: Entre
nous. Essais sur le penser-a-1'autre, Paris: Livre de poche 1991, S. 19.

41 Vgl. J.-L. Marion: De surcroit, S. 190f.

92

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

genstand intendieren wir mehr, als sich uns unmittelbar in der
Anschauung zeigt. - Husserl und auch Kant beschridnken sich
nach Marion auf diese beiden ersten Phianomenarten. Er hingegen
schldgt eine weitere vor: 3. Die Anschauung tiberschreitet die In-
tention. Was sich uns gibt, tiberschreitet jede Moglichkeit der Be-
griffsbildung. Es handelt sich um ein geséttigtes Phanomen.* Ein
klassisches Beispiel fiir ein solches gesittigtes Phdanomen ist die
asthetische Idee bei Kant. Eine Anschauung, bei der die Begriffe
(der Erkenntnistheorie, der Metaphysik, kurz: der Philosophie)
versagen.

Es scheint, als liefle sich das gesittigte Phinomen als ein
Grenzbegriff der kritischen Philosophie nicht mehr steigern, den-
noch spricht Marion in Bezug auf die Offenbarung Gottes von ei-
nem »phénomeéne saturé par excellence«*. Die »Negative Theolo-
gie« sei sich dessen bewusst, weshalb man in ihr drei Bewegungen
ausmachen konne. Die Attribution entspreche den armen Phéno-
menen, die Negation den alltdglichen Phdanomenen und der Lob-
preis dem geséttigten Phanomen. Nur er antworte auf das Phiano-
men der Offenbarung in der diesem Phinomen addquaten Weise:
»Bref, Dieu reste incompréhensible, mais non pas imperceptible,
sans concept adéquat, non pas sans intuition donatrice.«#

Einen letzten Einwand meint Marion noch ausrdumen zu mdis-
sen, der die Paradoxalitdt des beschriebenen Phinomens betrifft:
Ohne Zuflucht zu paradoxer Rede- und Denkweise kénne man es
kaum fiir wahrscheinlich halten, dass Gott, der evidenter Mafien
sich niemals anschaulich zeigt, sich in einem Uberschuss an An-
schauung gibt. Freilich, so gibt Marion zu bedenken, betrife eine
solche Frage die Wirklichkeit des Phinomens, wohingegen die
Phanomenologie allein seine Moglichkeit zu beschreiben habe.

42 Vgl. ebd., S. 191f. Zum Begriff des phénomene saturé und der Unter-
scheidung der drei Phénomenarten vgl. Jean-Luc Marion: Etant
donné. Essais d'une phénoménologie de la donation, Paris: PUF
21998, S. 309-342.

43 J.-L. Marion: De surcroit, S. 190. Fiir Marion ist Gott nicht nur ein
»Fall« der gesdttigten Phianomene. In Etant donné will er nach-
weisen, dass sich die Sittigung in der géttlichen Offenbarung in Je-
sus Christus verdopple (vgl. J.-L. Marion: Etant donné, S. 335). Das
Phanomen der Offenbarung wird zur »derniére possibilité«, »se
donner« wird gleichbedeutend mit »se révéler«.

44 ].-L. Marion: De surcroit, S. 193.

93

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CARSTEN LOTZ

Das Problem des Paradoxes hingegen betreffe die Moglichkeit
nicht; »car il ne va nullement de soi que tout phénomeéne doive se
soumettre aux conditions de possibilité de I'expérience de I'objet
et ne puisse, au contraire, parfois les contredire.«# Es kénne sogar
sein, dass es sich hierbei um eine der Phidnomenalitidt Gottes ei-
gene Notwendigkeit handele.

Genau genommen verabschiedet sich Marion jedoch hier von
der phianomenologischen Als-Struktur, an die er zuvor erinnert
hatte. Wenn die Als-Struktur auch fiir das gesdttigte Phanomen
gelten soll - und der Lobpreis galt ihm als Vorldufer dieser pha-
nomenologischen Struktur -, dann miissen sie als etwas erschei-
nen, sie miissen sich den Bedingungen der Moglichkeit unterord-
nen, oder sie erscheinen nicht. Das zeigt sich auch daran, dass Ma-
rion zur Plausibilisierung seiner Gedanken gezwungen ist, auf
zwei Figuren zuriickzugreifen, die sich auch nach seiner eigenen
Diagnose nur negativ beschreiben lassen: 1. Verbliiffung und Er-
schrecken vor der Unverstidndlichkeit Gottes. 2. Die Heimsuchung
durch die Gottesfrage, die, wenn wir keinen Begriff von Gott ha-
ben, doch nur aufkommen kénne, wenn uns eine Anschauung in
Bann schlagen sollte.

In Villanova geht Derrida in seiner kurzen Antwort zunachst
auf die Problematik ein, dass er und Marion auf Englisch diskutie-
ren miissten, das gewissermafien eine dritte Partei darstelle. Dar-
iiber hinaus wiirde ihnen die Zeit fehlen, auf diverse Texte niher
eingehen zu konnen, »re-reading them as closely as possible, as 1
think it would be urgent and indispensable to do.«# Nach diesen
und weiteren vorausschickenden Bemerkungen, bei denen man
nicht weif3, ob sie hofliche Allgemeinplitze oder gravierende Ein-
schrankungen sind - sie bedienen sich derselben Syntax - beginnt
Derrida mit der Feststellung, Marion beziehe sich stets darauf,
was er, Derrida, iiber Negative Theologie sage, als ob er eine spe-
zielle These dazu hitte. Seine Texte hitten jedoch »a performative
aspect that would require another kind of analysis.«*” Es gebe in

45 Ebd., S.194.

46 J.-L. Marion: In the Name, S. 42. Derridas Antwort ist direkt im An-
schluss an Marions Vortrag abgedruckt und steht unter derselben
Uberschrift.

47 Ebd., S.43.

94

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

ihnen eine Vielzahl von Stimmen, nicht nur auf seiner Seite#8, son-
dern auch in jenen Texten, auf die er sich mit »what one calls ne-
gative theologies««*? beziehe.>

Uber die in Wie nicht sprechen vorgebrachte Unterscheidung
zwischen Gebet und Lobpreis, die von Marion in seinem Vortrag
in Zweifel gezogen wurde, verliert Derrida nur einen Satz: »We
should have a discussion about praise and prayer; it would be a
difficult discussion.«>! Marion stimmt dem im Prinzip zu, weshalb
auch er auf diese Frage nicht eingeht, wenngleich er eine Uberein-
stimmung mit Derrida in der Frage der drei Wege in der soge-
nannten »Negativen Theologie« feststellt. Die entscheidende
Schwierigkeit sei jedoch, wie man den dritten Weg so verstehen
konne, dass er rational bleibe, obgleich er sich nicht auf die Mog-
lichkeiten der Metaphysik beschranke. Daher votiert Marion fiir
den pragmatischen Aspekt der Sprache. Freilich hat Derrida am
Beispiel von Austin und Searle gezeigt, dass man mit der prag-
matischen Wendung nicht der Metaphysik entkommt.?? Zum ei-
nen wiederholt man die metaphysische Entweder-oder-Struktur
anhand der Unterscheidung zwischen Konstativ und Performativ,
und zum anderen gibt es auch innerhalb des Performativs die Un-
terscheidung zwischen richtig und falsch, zwischen rein und un-
rein, zwischen origindr und parasitdr. Daher auch Derridas Frau-
gen iiber die Moglichkeit des Zitierens eines Gebets: Ist ein zitier-

48 Hier meint er wohl vor allem Sauf le nom. Dieser Text spielt mit ei-

nem Gespréch mehrerer Stimmen und Positionen. Er beginnt mit » -

. « und fdhrt fort mit: » - Nicht mehr einer, verzeihen Sie, man
muss immer mehr als einer sein, um zu sprechen, dazu braucht es
mehrere Stimmen ... « (Jacques Derrida: AuSer dem Namen (Post-
Scriptum). In Jacques Derrida: Uber den Namen. Drei Essays, Wien:
Passagen 2000, S. 63-121, hier: S. 65.)

49 J.-L. Marion: In the Name, S. 43.

50 So zitiert Derrida z.B. in Wie nicht sprechen Meister Eckhart, der in
seiner Predigt Quasi stella matutina 24 Meister anfiihre. »Indem er
auf diese Weise von dem spricht, wovon einer dieser Meister
spricht, kommentiert er mit einer Stimme, bei der nicht mehr zu ent-
scheiden gestattet, dass es nicht die seinige ist. « (J. Derrida: Wie
nicht sprechen, S. 81.)

51 J.-L. Marion: In the Name, S. 45.

52 Vgl. Jacques Derrida: »Signature événement contexte«, in: ders., Mar-
ges de la philosophie, Paris: Les édition de minuit 2003, S. 365-393.

95

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CARSTEN LOTZ

tes Gebet noch ein Gebet? Wo liegt hier die Unterscheidung zwi-
schen mention und use? Wann bete ich richtig? Gibt es Kriterien
fiir den richtigen Gebrauch eines Gebets? Betet Dionysios noch,
wenn er das Gebet zitiert und sich an seinen Schiiler wendet?
Dartiiber hinaus scheint mir Derrida auf einen Punkt hinzuwei-
sen, den Marion nicht nur in Bezug auf seinen Gesprachspartner
iibersieht, sondern auch in Bezug auf sein »Thema«. Marions Tex-
te verharren in einer Aufienposition, die eine exakte phdnomeno-
logische Beschreibung ihres Untersuchungsgegenstands liefern
will. Mit dem Husserl’schen Rasiermesser werden die Moglichkei-
ten der Phanomenbestimmung zwischen Intention und Anschau-
ung seziert und ein Bereich freigelegt, in dem die Offenbarung
Phinomen werden konnte. Dieser Bereich soll durch das Paradox
einer iiberbordenden Anschauung angemessen bestimmt sein, je-
doch werden seine Grenzen nie ernsthaft in Zweifel gezogen. Die
Aporie scheint von vornherein gebdndigt.® Nie ist das geséttigte
Phénomen in der Lage, die Grenzen von Anschauung und Inten-
tion zu tiberwinden. Nie ist es einem gesittigten Phdnomen -
selbst Gott nicht - moglich, an der von Marion skizzierten Phano-
menologie vorbei zu Wort zu kommen. Alles ist gezwungen, sich
den von Marion aufgestellten Bedingungen anzupassen, obwohl
Marion selbst fiir diese Gattung der Phdnomenalitét keinerlei Be-
dingungen mehr aufstellen will. Das jedoch scheint Derrida nicht
moglich, wie er in der Diskussion in Villanova zu verstehen gibt:

»But he cannot practice any phenomenology without at least keeping
some axioms of what is called phenomenology - the phenomenon, the
phenomenality, the appearance, the meaning, intuition, if not intuition,
at least the promise of the intution[.]«5

Die der Phanomenologie und der gesamten Philosophie zu Grun-
de liegende Als-Struktur zwingt selbst die Offenbarung, fiir Mar-
ion das geséttigte Phdnomen par excellence - wenn sie unter Ab-
sehung ihrer Wirklichkeit als Moglichkeit beschrieben werden soll

53 Vgl. zu Fragen der Aporie und ihrer unmoglichen Moglichkeit:
Jacques Derrida: Aporien, Miinchen: Fink 1998.

54 ]. Derrida/].-L. Marion: On the Gift, S. 61. Aus 6konomischen Griin-
den lasse ich die detaillierteren Fragen tiber die Gabe und die Gege-
benheit aus.

96

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

-, in Kategorien, die nicht von ihr stammen kénnen und die sie
daher als etwas Bekanntes beschreiben. Marion jedoch will in der
Diskussion auf eine Phdnomenologie ohne Horizont, ohne als
hinaus. Dass dies Schwierigkeiten mit seiner fritheren These, der
Lobpreis sei die Vorwegnahme des phianomenologischen Als, be-
reitet, scheint ihn nicht zu kiitmmern. Zudem gibt sein Insistieren
auf eine Rede ohne als letztlich Derrida Recht, der genau darin ei-
ne Unterscheidung zwischen Gebet und Lobpreis sich andeuten
sieht. Wenn wir das Als aufgeben miissen, dann kénnen wir nicht
mehr lobpreisen. Dann sprechen wir von der reinen Adresse an
den anderen, dem Gebet.

Das Gebet freilich, wenn es nicht als solches wiederholt werden
darf, ist der Phanomenologie nicht zugdnglich. Die von Marion
vorgeschlagene Auslassung des Als wire fiir Derrida »the first he-
resy in phenomenology.«% Doch Marion antwortet:

»Not my first, no! I said to Levinas some years ago that in fact the last
step for phenomenology would be to give up the concept of horizon.
Levinas answered immediately: >Without horizon there is no phenom-
enology.< And I boldly assume he was wrong.«56

Vielleicht aber hatte Lévinas doch Recht: Es geht hierbei nicht um
eine beliebig zu entscheidende Frage; es handelt sich um eine
quasi-transzendentale Notwendigkeit. Wenn wir Philosophie trei-
ben, sind wir auf eine Verstdndlichkeit angewiesen, die den An-
spruch auf Universalitit in sich trégt. Sie ist von ihrem Grundzug
her allumfassend: In der Vernunft erscheint alles und jeder als et-
was oder jemand. Alles ist vergleichbar und wiederholbar. Wir
spielen grundsitzlich im Gesagten. Daher besteht Lévinas darauf,
dass der unendlich andere nicht erscheint, notwendigerweise
nicht erscheinen kann. Der einzige Weg, der ihm offen zu stehen
scheint, wére, mit phdnomenologischen Mitteln die Phanomenolo-
gie zu tiberschreiten, Briiche in ihr aufzuweisen, Spuren in sie hin-
einzutragen, die von einem unendlich anderen Zeugnis ablegen
konnten. Darauf bezieht sich Derrida in der Diskussion mit Ma-

55 ]. Derrida/]J.-L. Marion: On the Gift, S. 66.
56 Ebd.

97

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CARSTEN LOTZ

rion: »That is what I am trying to do, also. I remain and I want to
remain a rationalist, a phenomenologist.«57

Briiche und Spuren sind nichts, was ich finden oder benennen
konnte. Sie versetzen das Ich mit Lévinas gesprochen in eine Pas-
sivitdt, passiver als jede Passivitdt. Konnte ich sie finden, so hitte
ich sie dem philosophischen Text ein- und untergeordnet. Sie wi-
ren als etwas identifiziert. Das Gebet wire zitiert, es wiirde zum
Thema und wire nicht mehr reine Adresse an den anderen. Daher
kann das reine Gebet, wenn es so etwas gibt, vielleicht stattfinden,
aber auf eine Art, die weder im Voraus noch im Nachhinein als
solche zu bestimmen wire. Da es - wenn es stattfindet - weder
wahr noch falsch sein kann, bleibt immer zweifelhaft, ob ich bete
und zu wem ich bete. Es handelt sich um ein Ereignis, das der pra-
dikativen Zuschreibung nicht zuginglich sein darf. Sein Ob und
auch seine Richtung sind nicht wahrheitsdifferent feststellbar.
Wenn aber das Gebet (nach Marion) die addquate Antwort auf die
Offenbarung Gottes ist, so bleibt auch diese zweifelhaft. Lévinas,
den beide - Derrida und Marion - als Zeugen anrufen, formuliert:
»Und wenn es ein Gewitter gewesen wére!«8

Um der strukturellen Ambivalenz der reinen Anrede zu ent-
kommen, muss ich - selbst noch im Lobpreis - vergleichen. Ich
muss selbst und gerade Gott als etwas aus meiner Welt benennen.
Das ist jener irreduzible Bezug zur Attribution, an den Derrida er-
innert. Der Lobpreis spricht die alltdgliche Sprache und vergleicht
Gott mit alltdglichen Phdnomenen.?® Dadurch steht er immer in
der Gefahr, das reine Gebet zu verdecken, die reine Adresse an
den Anderen, wenn es sie gibt. Die Ambivalenz zwingt das Gebet
in die Unterscheidung von Wahr und Falsch hinein, sie zwingt zur
Auslegung, zum miithsamen Unterfangen, den Text immer und
immer wieder zu lesen, ohne ihn je abschliefen zu konnen. Sie
zwingt zur pradikativen Theologie (sei sie negativ oder positiv)
und zur wahrheitsdifferenten Rede der Erkenntnistheorie, die not-
wendig unrein ist und immer in der Gefahr steht, das Geheimnis

57 Ebd., S.75.

58 Emmanuel Lévinas: »Die Spur des Anderen, in: ders., Die Spur des
Anderen. Untersuchungen zur Phinomenologie und Sozialphiloso-
phie, Freiburg/Miinchen: Alber 1983, S. 209-235, hier S. 219.

59 Erst recht ist jede andere Anrede, jede V), an die attributive Rede
gebunden und bleibt mit ihr verwechselbar.

98

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

Gottes und jedes Anderen entweder zu verraten oder daran vor-
beizureden. Daher die vielen Stimmen, die immer neuen Ansitze
und die immer neuen Namen. Und daher vielleicht auch die vie-
len Fufinoten in dieser Diskussion, die vielen Versprechen, sich
dem einen oder anderen spiter zuzuwenden, die Verweigerung
gemeinsamer Horizonte.

Literatur

Busch, Katrin: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques
Derrida, Miinchen: Fink 2004.

Caputo, John D./Scalon, Michael J. (Hg.): God, the Gift, and Post-
modernism, daraus: »On the gift. A Discussion between Jacques
Derrida and Jean-Luc Marion. Moderated by Richard Kearney,
Bloomington: Indiana University Press 1999, S. 54-78.

Derrida, Jacques: Aporien: Sterben - auf die >Grenzen der Wahr-
heit« gefasst sein, Miinchen: Fink 1998.

Derrida, Jacques: »Aufser dem Namen (Post-Scriptum)«, in: Peter
Engelmann (Hg.), Jacques Derrida: Uber den Namen. Drei Es-
says, Wien: Passagen 2000, S. 63-121.

Derrida, Jacques: »Die weifie Mythologie«, in: Peter Engelmann
(Hg.), Jacques Derrida: Randgénge der Philosophie, tibers. v.
Gerhard Ahrens, Wien: Passagen, S. 133-157.

Derrida, Jacques: Donner le temps. 1. La fausse monnaie, Paris:
Gallilé 1991.

Derrida, Jacques: »Signature événement contexte«, in: ders.,,
Marges de la philosophie, Paris: Les édition de minuit 2003,
S. 65-393.

Derrida, Jacques: Wie nicht sprechen. Verneinungen, tibers. v.
Hans-Dieter Gondek, Wien: Passagen 1989.

Lévinas, Emmanuel: »Die Spur des Anderen«, in: Wolfgang N.
Krewani (Hg.): Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen.
Untersuchungen zur Phinomenologie und Sozialphilosophie,
Freiburg/Miinchen: Alber 1983, S. 209-235.

Lévinas, Emmanuel: Entre nous. Essais sur le penser-a-1’autre, Pa-
ris: Livre de poche 1991.

Marion, Jean-Luc: De surcroit. Etudes sur les phénomenes saturés,
Paris: PUF 2001.

99

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CARSTEN LOTZ

Marion, Jean-Luc: Etant donné. Essais d’une phénoménologie de
la donation, Paris: PUF 21998.

Marion, Jean-Luc: »In the Name. How to Avoid Speaking of
>Negative Theology«, gefolgt von einer kurzen Antwort von
Jacques Derrida, in: John D. Caputo/Michael J. Scalon (Hg.):
God, the Gift, and Postmodernism, Bloomington: Indiana Uni-
versity Press 1999, S. 20-53.

Marion, Jean-Luc: L’idole et la distance, Paris: Livre de Poche 1977.

Marion, Jean-Luc: Réduction et donation. Recherches sur Husserl,
Heidegger et la phénomenologie, Paris: PUF 1989.

Marion, Jean-Luc: »Réponse a quelques questions« in: Revue de
Meétaphysique et de Morale 96 (1991), S. 65-76.

Searle, John R.: »Reiterating the Differences. A Reply to Derridax,
in: Glyph 1 (1977), S. 198-209.

100

14,02.2026, 14:23:M1 /del R


https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

