
   

81

Lobpreis oder Preisgabe? 

Eine mehrfach vertagte Diskussion 

zwischen Marion und Derrida 

CARSTEN LOTZ

In einem Vortrag aus dem Jahre 1986 in Jerusalem über das, »was 
man, mitunter missbräuchlich, die ›negative Theologie‹ nennt«1,
setzt sich Derrida in einer langen Fußnote mit Jean-Luc Marion 
auseinander. Augenscheinlich geht es um die Frage, ob der Lob-
preis eine Rede ist, die der Unterscheidung von wahr und falsch 
entzogen ist, oder ob »die Lobpreisung, obgleich sie kein bloßes 
attributives Sagen ist, nichtsdestoweniger zur Attribution einen 
irreduziblen Bezug«2 unterhält. Nach Derrida schließt Marion in 
seinem Buch L’idole et la distance vorschnell, »daß der Übergang 
zur Lobpreisung der gleiche Übergang wie der zum Gebet ist«3.

Was als Detailfrage in einem Diskurs über die sogenannten 
»Negativen Theologien« daherkommt, birgt eine radikale Anfrage 
an die Tragweite und den Status der Philosophie in sich, die in 
den verschiedensten Wendungen das 20. Jahrhundert prägen, wo-
von dieser Band in Auszügen Zeugnis zu geben versucht. Kann 
die Philosophie zu einer Dimension von Sprache vorstoßen, die 

1  Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen, übers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien: Passagen 1989, S. 9. 

2  Ebd., S. 77. 
3  Ebd., S. 124. Vgl. Jean-Luc Marion: L’idole et la distance, Paris: Livre 

de Poche 1977, S. 224. Derrida verweist auf S. 232, in der Ausgabe 
von Livre de Poche findet sich die Stelle auf S. 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

82

nicht mehr der propositionalen Rede verhaftet ist? Gibt es eine 
Möglichkeit, jenseits von Wahr und Falsch zu reden, und dennoch 
jenen universalen Anspruch der Philosophie nicht aufzugeben? Ist 
»Wie nicht sprechen« – so der Titel des Derrida'schen Vortrags – 
ein Teil der Philosophie?

In meinem Beitrag will ich versuchen, diesen Fragen in der 
Diskussion zwischen Jean-Luc Marion und Jacques Derrida nach-
zugehen. Die Grundschwierigkeit dabei ist, dass diese Auseinan-
dersetzung – um einen anderen Diskussionspartner von Jacques 
Derrida zu zitieren – »never quite takes place«.4 Schon 1977 hatte 
Marion in seinem Buch L’idole et la distance die Diskussion mit 
Derrida und dessen Überlegungen zur différance gesucht. Derrida 
jedoch schwieg. Auch neun Jahre später in seinem Jerusalemer 
Vortrag Wie nicht sprechen spielen Marions Untersuchungen von 
L’idole et la distance keine Rolle. Erst in die veröffentlichte schriftli-
che Nachschrift fügt Derrida einige Zeilen zur Unterscheidung 
von Lobpreis und Gebet sowie jene oben erwähnte Fußnote ein, in 
der er Marions Buch wohlwollend zur Kenntnis nimmt, wenn 
auch nicht jene Passage, die an ihn gerichtet war. Von dieser Pas-
sage spricht Derrida nunmehr nur noch als einem »stark sekundä-
ren Aspekt«5 in Marions Buch, der ihn damals entmutigt habe, die 
Lektüre fortzusetzen, da er »gewisse Zeichen eines reduktiven 
Unverständnisses [...] darin zu entdecken glaubte.«6 Er reagiert 
auf einen anderen Teil, auf jenen Abschnitt, in dem sich Marion 
mit der Frage des Lobpreises bei Dionysios Areopagita auseinan-
dersetzt. Den von ihm als sekundär benannten Aspekt klammert 
er aus. »Was immer noch nicht bedeutet, dass ich ihm von meiner 
Seite aus rückhaltlos zustimme. Da die Grenzen dieser Publika-
tion es mir nicht gestatten, mich dazu zu erklären, verschiebe ich 
die Sache auf später.«7

Auch mir gestatten es die Grenzen dieser Publikation nicht, 
darauf näher einzugehen. Daher folge ich den Fragen um Lob-
preis, Gebet und attributive Rede, beginnend in Marions Buch 
L’idole et la distance, wo er in der Tat nicht zwischen Lobpreis und 

4  John R. Searle: »Reiterating the Differences. A Reply to Derrida«, in: 
Glyph 1 (1977), S. 198-209, hier S. 198. 

5  J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 124. 
6  Ebd. 
7  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

83

Gebet unterscheidet. Im Hinblick auf Dionysios Areopagita 
spricht er davon, dass jener dazu neige, das Verb sagen durch das 
Verb  zu ersetzen: »Que signifie cette substitution? Elle in-
dique sans doute le passage du discours à la prière, car ›la prière 
est un , mais ni vrai ni faux‹ (Aristote).«8 Durch die bei Aris-
toteles gefundene Bestimmung des Gebets als einer Rede, die 
nicht prädikativ ist, bietet sich für Marion eine Möglichkeit an, 
von Gott zu sprechen, ohne ihn in die Fänge der wahrheitsdiffe-
renten Rede der Onto-Theologie oder der Metaphysik zurückzu-
holen: »Le discours de louange maintient la distance, puisque ‚les 
théologiens louent le Réquisit comme anonyme, et à partir  de 
tous noms‹.«9 Man dürfe von dem, was man nicht sagen könne, 
nicht schweigen. Die Verneinungen seien hier trügerisch, sie blie-
ben in der Metaphysik verhaftet. Der Lobpreis, wie Dionysios ihn 
benutzt, bietet sich für Marion als ein dritter Weg an, der dennoch 
eine strenge Sprache zulasse.10

Marion analysiert den Lobpreis auf zwei Ebenen: Die erste 
Ebene (Objektsprache) besteht aus der Aussage: »Ich lobe dich als 
Gutheit, Weisheit, etc.« Die zweite Ebene (Metasprache) setzt die 
Begriffe der ersten miteinander in eine Beziehung, die der ersten 
einen Sinn verleiht. Erst in der Metasprache wird die Aussage als 
Lob erkennbar und damit der Aussagende als Lobender. Auch die 
Tatsache, dass  nicht mit dem Inhalt des Lobs identifiziert 
wird, sondern als y gelobt wird, lässt sich erst hier erkennen. Das 
Lob zielt auf etwas Drittes ab, das außerhalb von Lobenden und 

8  J.-L. Marion: L’idole et la distance, S. 224. Vgl. Aristoteles: Peri 
hermeneias, 17a. Dt.: Aristoteles: Die Lehre vom Satz, Hamburg: 
Meiner 1974, S. 98. In der deutschen Übersetzung steht ›Bitte‹ statt 
›Gebet‹.  

9  J.-L. Marion: L’idole et la distance, S. 224. Marion übersetzt die 
dionysische  mit Réquisit, um den Zusammenhang dieser In-
stanz mit der Bitte/Forderung des Bittenden deutlich zu machen 
und sie zugleich dem aristotelischen Begriffsfeld der Ursache (cause)
zu entziehen. Vgl. ebd.: S. 199f. Die Auseinandersetzung mit dieser 
Deutung muss ich auf ein späteres Mal verschieben. - Im Deutschen 
ist dieses Wortspiel nur schwer nachzuahmen. Réquisit ließe sich mit 
Erfordernis oder Notwendigkeit wiedergeben. Ich lasse das griechi-
sche  stehen. 

10  Ebd., S. 224. Hier klingt wohl Husserls Forderung nach einer stren-
gen Wissenschaft an. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

84

Lob liegt, wodurch die Distanz zwischen Lobendem und 
verdeutlicht wird. 

Nun ließe sich dagegen einwenden, wir hätten es hier mit der 
etwas verklausulierten Beschreibung eines Performativs zu tun. 
Dem widerspricht Marion aus zwei Gründen. Zum einen verlange 
der Performativ eine minimale Qualifikation des Aussagenden, 
die diesen zur Ausübung ermächtigt. Ein Performativ der Form 
»Ich erkläre euch für verheiratet« gelingt nur, wenn der Aussa-
gende Priester oder Standesbeamter ist. Eine solche minimale 
Qualifikation sei jedoch im Falle des Lobpreises nicht notwendig. 
Dadurch, dass y zwar auf die  ziele, aber x beschreibe, weil 
es aus dem Vorstellungsrahmen von x genommen ist, wird x aus-
schließlich durch y bestimmt. Die  lässt sich als Gutheit, 
Schönheit, Weisheit, etc. loben, so dass x unter der Vielfalt der 
Lobpreisungen entgleitet. Es tritt völlig hinter den Inhalt seines 
Lobs zurück. Damit klingt bereits der zweite Einspruch an: Nach 
Marion ist der Performativ dadurch gekennzeichnet, dass er kei-
nen Inhalt hat. Im Performativ tut die Sprache etwas, sie sagt 
nichts aus: »se taire pour faire«11. Dagegen bleibe die propositio-
nale Aussage des Lobs, auch wenn es sich an die  richte, be-
stehen. Der Überschuss der Aussage über den Lobenden und die 
Metasprache hinweg besteht allein in der Verwirklichung des Lo-
bes. Aber je mehr das Lob ausgesprochen werde, desto mehr sei es 
unlösbar mit seinem Inhalt verbunden.12

Marion plädiert dafür, das Lob als eigene Sprache zu analysie-
ren und es nicht den Erfordernissen der wahrheitsdifferenten Rede 
zu unterwerfen. Der Gebrauch des Lobpreises gründe nicht in einer 
absurden empirischen Verifikation der , sondern in der quasi 
liturgischen Lebensform.13 »La louange n’est ni vraie ni fausse, ni 
même contradictoire: elle répond à d’autres utilisations.«14

Mit Bezug auf Wittgenstein erklärt Marion, dass es nichts 
gebe, was es erlaube, für alle Phänomene, die wir Sprache nennen, 
ein gemeinsames Wort zu benutzen. Daher kann er sagen, dass 
die Sprache des Lobpreises ihr eigenes Spiel spiele, das nur von 
sich her verstanden werden könne. Marion geht sogar noch wei-

11  Ebd., S. 230. 
12  Vgl. ebd. 
13  Vgl. ebd., S. 232. 
14  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

85

ter: Wenn es keine Metasprache gibt, wenn wir also vor einer in 
sich vielfältigen Grammatik stehen, so zeigt sich darin das Wesen 
der Sprache selbst, nämlich, dass sie uns vorangeht, uns über-
schreitet und auf uns aus der Distanz wie ein Faktum zukommt. 
Dadurch, dass uns die vielen Sprachen in Distanz zur Sprache 
selbst halten, kommt Marion zu dem Schluss, dass alle Sprachen 
von der Sprache des Lobpreises abhängen, die ja unablässig auf 
eine Distanz verweise, die nie einzuholen sei.15 Nicht die attribu-
tive Sprache der Metaphysik, sondern der Lobpreis wird zum 
Modellfall. In ihm ist eine Sprache möglich, die nicht mehr 
spricht, wie wir zu sprechen gewohnt sind. 

Derrida bezweifelt in Wie nicht sprechen nicht Marions Unter-
suchungen zur Sprache des Lobpreises. Tatsächlich scheint sogar 
ein Satz aus Derridas Vortrag, der nur auf Grund einer nachträg-
lich angefügten Fußnote als eine gewisse Antwort auf Marion ge-
lesen werden kann, mit dessen Anliegen auf merkwürdige Art 
und Weise überein zu stimmen: »Die Sprache hat begonnen ohne 
uns, in uns vor uns. Das ist dies, was die Theologie Gott nennt[.]«16

Er geht auch nicht auf Marions verwinkelt erscheinende Differenz-
ierung zwischen Objektsprache und Metasprache ein. Warum 
spielt der Lobpreis zwischen Objekt- und Metasprache, und wa-
rum ist diese Unterscheidung nicht zwischen den einzelnen 
Sprachspielen und jener Sprache möglich, die sie als Sprachspiele 
benennt und ihre Distanz zu dem, was wir Sprache als solche nen-
nen, erst verdeutlicht? Jene Metasprache, die die Sprachspiele als 
solche benennt, wäre die Metaphysik oder die Philosophie.17 Doch 
damit greife ich bereits vor. 

15  Vgl. S. 234. 
16  J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 55. 
17  Das hat Derrida zum Beispiel in Die weiße Mythologie gezeigt. Es gibt 

keine Möglichkeit, die Philosophie als ein Sprachspiel unter anderen 
zu betrachten und sie damit in eine Metaphorologie oder Herme-
neutik einzuordnen. Der Begriff der Hermeneutik oder der Meta-
pher ist ein philosophischer Begriff und dient als solcher zur meta-
sprachlichen Bestimmung der einzelnen Diskurse. Umgekehrt kann 
die Philosophie jedoch nie in ihren eigenen Begriffen sprechen, sie 
bleibt immer den Einzeldiskursen verhaftet und kann deren Sprach-
spiele prinzipiell nicht verlassen. An ihrem Ausgangspunkt steht im-
mer eine Übertragung oder eine Metapher. Vgl.: Jacques Derrida: 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

86

Derrida führt in Wie nicht sprechen eine Unterscheidung zwi-
schen dem Akt des Betens und dem Lobpreis ein, die sich bei Ma-
rion nicht findet. Er unterscheidet zwei Dimensionen dessen, was 
man Gebet nennt: 1. Eine Adresse an den anderen, die um nichts 
anderes bittet, als angehört zu werden. »Dieser erste Zug kenn-
zeichnet also eine Rede (einen Akt von Sprache, selbst wenn das 
Gebet schweigend erfolgt), die als solche nicht prädikativ, theore-
tisch (theologisch) oder konstativ ist.«18 2. Die Dimension des Lob-
preises, die zwar bei Dionysios mit dem Gebet verknüpft sei, ohne 
dass beide jedoch notwendig zusammengehörten oder nicht ge-
trennt werden könnten. Beide sind keine Akte konstativer Prädi-
kation, dennoch »bewahrt die Lobpreisung, obgleich sie kein blo-
ßes attributives Sagen ist, nichtsdestoweniger zur Attribution ei-
nen irreduziblen Bezug.«19

Dieser Diagnose widersprechen Marions Ausführungen nicht. 
Es ist ja gerade die Bindung an einen Inhalt, die den Lobpreis 
nach Marion vom reinen Performativ unterscheidet. Er bestimmt 
den Adressaten als etwas, und sei es als Quelle oder Ursprung des 
Gebets. Und dadurch bestimmt der Lobpreis auch das Gebet nä-
her, er richtet es aus, im Fall von Dionysios auf den trinitarischen 
und überwesentlichen Gott. Derrida merkt an, dass die Verweige-
rung dieser Unterscheidung zwischen Gebet und Lobpreis, die 
vielleicht für Christen unannehmbar sein könnte, hieße »jeder An-
rufung, die keine christliche wäre, die wesentliche Qualität, Gebet 
zu sein, verweigern.«20

In der Fußnote geht Derrida näher auf Marion ein, vor allem 
auf dessen Zitat aus Aristoteles’ Peri hermeias. Derrida schaut auf 
den Zusammenhang: 

»Doch in Wirklichkeit sagt Aristoteles im Peri hermeneias (17a), daß, 
wenn jeder logos bedeutend (semantikos) ist, allein der, in dem man das 
Wahre und das Falsche voneinander unterscheiden kann, apophantisch
ist und eine affirmative Proposition bildet. Und er fügt hinzu: dies 

»Die weiße Mythologie«, in: ders., Randgänge der Philosophie, 
S. 133-157. 

18  J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 76. Die deutsche Ausgabe setzt 
hier nur das –logisch von theologisch kursiv. Im französischen Ori-
ginal hingegen ist das ganze Wort kursiviert. 

19  Ebd., S. 77. 
20  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

87

kommt nicht jedem logos zu, ›so ist das Gebet (eukhè) eine Rede (logos),
aber weder wahr noch falsch (all’outè alethès oute pseudes)‹ [...] Doch 
hätte Aristoteles von der Lobpreisung (hymnein) gesagt, sie sei nicht 
apophantisch? Sie sei weder wahr noch falsch? Sie habe keinerlei Bezug 
zu der Unterscheidung des Wahren und des Falschen? Man kann daran 
zweifeln.«21

Die Tatsache, dass die Lobpreisung etwas von jemandem sagt, 
wahrt nach Derrida die Struktur der prädikativen Affirmation, 
auch wenn dieser Inhalt an jemanden gerichtet ist. Das Gebet hin-
gegen sei nur dieses Richten-an, reine Bewegung, »absolut ante-
prädikativ«22 So gesehen ist der Lobpreis kein Gebet, sondern ver-
tritt es. Das Gebet strebt nach Dionysios die Vereinigung mit Gott 
an, daher fügt sich nach Derrida der Lobpreis daran an, wenn die 
Vereinigung ausfällt. Wenn die Vereinigung im Gebet gelingt, so 
scheint es, wäre kein Lobpreis mehr nötig, da die Bestimmung des 
Adressaten überflüssig wäre. 

Ob freilich das Gebet frei von jedem Bezug zu einer attributi-
ven Rede ist, zieht Derrida selbst am Ende seines Vortrags erneut 
ins Unklare. Derrida denkt über die Frage der Rhetorik der Hei-
degger’schen Texte nach: »Im Unterschied zu Dionysios sagt er 
niemals ›dir‹: weder zu Gott noch zum Schüler noch zum Leser.«23

Aus diesem Fehlen der Apostrophe leitet Derrida zwei sich wider-
sprechende Deutungen ab: »1. Dieses Fehlen bedeutet, dass in 
Wirklichkeit die Theologie [...] streng ausgeschlossen ist aus sei-
nem Text.«24 Das Fehlen des Gebets oder der Apostrophe bekräf-
tige die Dominanz des Theoretischen.

»2. Aber man kann daran zugleich ein Zeichen von Achtung für das 
Gebet ablesen. Für die fürchterlichen, vom Wesen des Gebetes aufgeru-
fenen Fragen: ein Gebet, kann es, muss es sich erwähnen, zitieren, in 
eine sich selbst mitreißende, agogische Beweisführung mitreißen las-
sen?«25

21  Ebd., S. 125. 
22  Ebd. 
23  Ebd., S. 108. 
24  Ebd. 
25  Ebd., S. 109. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

88

Wird das Wesen des Gebetes als reiner Apostrophe nicht durch 
sein Zitat, das wie der Lobpreis einen Bezug zur Attribution und 
zur konstativen Rede unterhält, verunreinigt? Muss es nicht als
Gebet jedem Code und jedem Ritus fremdbleiben, weil es nichts 
ist als reine Ausgesetztheit an den anderen? »Aber vielleicht ist 
auch das Gegenteil richtig.«26 Vielleicht gäbe es gar kein Gebet 
ohne die Möglichkeit der Wiederholung, ohne die Möglichkeit der 
Initiation, ohne die Möglichkeit des Lobpreises. Das Zitat ist ge-
wissermaßen die Bedingung der Möglichkeit und die Bedingung 
der Unmöglichkeit des Gebets. Der Lobpreis wäre vielleicht eine 
Form, in der das Gebet zitierbar erscheint. Derridas Forderung, 
Lobpreis und Gebet müssten trennbar sein, bekommt hier eine zu-
sätzliche Komplikation. Vielleicht müsste das Gebet vom christli-
chen Lobpreis getrennt werden können, aber vielleicht gäbe es 
danach kein Gebet mehr, nicht außerhalb der Gebetstraditionen 
welcher Art auch immer. Was aber würde es erlauben, dasjenige 
hinter dem Lobpreis, die von Derrida so genannte reine Adresse 
an den anderen, als einen universalen Zug des Gebets zu bezeich-
nen? Gibt es jenen einen universalen Zugang zu jenem anderen? 

Nach Derridas Veröffentlichung seines Vortrages im Jahr 1987 
ruht die virtuelle Diskussion über Fragen des Gebets, des Lob-
preises und das, was man »Negative Theologie« nennt, zunächst. 
1989 sucht Marion in Réduction et donation die Auseinanderset-
zung mit Derridas Husserl-Interpretationen.27 In einer Fußnote zu 
Réponse à quelques questions in der Marions phänomenologischer 
Arbeit gewidmeten Ausgabe der Revue de Métaphysique et de Mo-
rale geht Marion auf eine andere Fußnote in Wie nicht sprechen ein,
in welcher Derrida die Frage des »es gibt« bei Heidegger behan-
delt. Er sieht eine Nähe von Derridas Aussage, seine Texte seit 
1972 beschäftigten sich mit der Frage der Gabe, zu seiner Phäno-
menologie der donation.28 Auf die von Derrida vorgebrachte Kritik 

26  Ebd. 
27  Vgl. Jean-Luc Marion: Réduction et donation. Recherches sur Hus-

serl, Heidegger et la phénomenologie, Paris: PUF 1989, S. 33-63. 
28  Jean-Luc Marion: »Réponse à quelques questions.«, in: Revue de 

Métaphysique et de Morale 96 (1991), S. 65-76, hier S. 69f. In dersel-
ben Ausgabe finden sich zwei lesenswerte Artikel von Michel 
Henry und Jean Greisch, die die Grundzüge der Marion’schen Phä-
nomenologie kritisch beleuchten. Zu Fragen der Gabe bei Derrida 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

89

gegen seine undifferenzierte Verwendung von Lobpreis und Ge-
bet geht er nicht ein. Derrida antwortet 1991 im Rahmen einer 
Fußnote zu Donner le temps, in der er Marions Arbeit grundsätz-
lich anerkennt. Auch er ignoriert Marions Kritik an ihm und greift 
stattdessen die Frage des Rufs und seiner möglichen Reinheit 
auf.29 Der Ruf wird von Marion als Ruf ohne Inhalt verstanden, 
reiner Anspruch, jedoch nicht mehr des Seins – wie bei Heidegger 
–, sondern Ruf des Vaters jenseits der Ontologie.30

An dieser Stelle der Diskussion über die Reinheit des Rufs und 
die Möglichkeit einer reinen Gabe, werden die unterschiedlichen 
Auffassungen von Philosophie und von Phänomenologie bei Der-
rida und Marion deutlich, die letztlich auch schon die Frage nach 
der Möglichkeit eines reinen Gebets oder eines attributiven Ge-
halts des Lobpreises mitbestimmen. Marion versucht die von Hus-
serl und Heidegger geprägte Phänomenologie weiterzuentwickeln 
und über sich hinauszutreiben. Nach seiner Analyse sind beiden 
eine gewisse Art von Phänomenen nicht zugänglich, weil sie we-
der im Horizont der Gegenständlichkeit noch im Horizont des 
Seins erscheinen. Die Reduktion auf diese Horizonte reiche daher 
nicht aus. Gemäß dem Husserl’schen Prinzip der Voraussetzungs-
losigkeit fordert Marion eine weitere Reduktion: 

»Après la réduction transcendantale et la réduction existentiale, inter-
vient la réduction à et de l’appel. Ce qui se donne ne se donne qu’à celui 
qui s’adonne à l’appel et que sous la forme pure d’une confirmation de 
l’appel, répété parce que reçu.«31

Derrida zeigt sich in Donner le temps durchaus angetan von Mari-
ons Analyse, jedoch meldet er nicht nur Bedenken gegen Marions 
Rückführung des reinen Rufs auf den Ruf des Vaters an, sondern 
er fragt darüber hinaus oder dahinter zurück: »Est-il possible 
d’entendre une ›forme pure de l’appel‹ (et d’abord doit-on pré-

ist die Literatur inzwischen unüberschaubar. Ein erster Anhalts-
punkt wäre z.B.: Katrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der 
Gabe bei Jacques Derrida, München: Fink 2004. 

29  Vgl. Jacques Derrida: Donner le temps. 1. La fausse monnaie, Paris: 
Gallilé 1991, S. 72-74. 

30  Vgl. J.-L. Marion: Réduction et donation, S. 289-297. 
31  Ebd., S. 296. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

90

sumer une telle pureté? Et si on le fait, depuis où?) [...] ?«32 Oder 
anders gefragt: Was hören wir, wenn wir den reinen Ruf hören? 
Ordnet die Frage »Was ist das, was wir hören?« diesen reinen Ruf 
nicht schon wieder in die Metaphysik und die Ontologie ein? 
Unterhält nicht auch der reine Ruf – sofern und sobald er hörbar 
wird – einen irreduziblen Bezug zur Attribution? 

Sechs Jahre später, im September 1997, kommt es im Rahmen 
der Tagung »Religion and Postmodernism« in Villanova bei Phila-
delphia zu einer direkten Begegnung zwischen Jean-Luc Marion 
und Jacques Derrida, die in dem Band God, the Gift, and Postmoder-
nism ihren Niederschlag gefunden hat.33 Marion geht in seinem 
Eröffnungsbeitrag erneut auf die Frage der »Negativen Theolo-
gie« ein. Er setzt sich vor allem mit Derridas Texten Wie nicht spre-
chen und Sauf le nom auseinander. Marion hält fest, Derrida äußere 
entgegen dem landläufigen Vorwurf, der der »Negativen Theolo-
gie« entgegengebracht werde, sie führe zum radikalen Atheismus, 
den Verdacht, sie könne sich nicht von der »Metaphysik der Prä-
senz« freimachen und es gelinge ihr daher nicht, Gott außerhalb 
der Präsenz zu denken.34 Dieses Grundargument sieht Marion in 
vier Einwänden ausgedrückt, die er unterscheiden möchte: 1. Die 
»Negative Theologie« gleiche einer »christlichen Philosophie«, ei-
ner Onto-Theologie. 2. Sie schreibe sich immer dem Horizont des 
Seins ein. 3. Sie führe immer zu einer Quasi-Affirmation. 4. Der 
Lobpreis sei eine versteckte Attribution, so dass der »dritte Weg« 
nicht über den Gegensatz von Affirmation und Negation hinaus-
führe.35

32  J. Derrida: Donner le temps, S. 74. 
33  Vgl. John D. Caputo/Michael J. Scanlon (Hg.): God, the Gift, and 

Postmodernism, Bloomington: Indiana University Press 1999. Darin 
findet sich ein Beitrag von Jean-Luc Marion: In the Name. How to 
Avoid Speaking of »Negative Theology«, gefolgt von einer kurzen 
Antwort von Jacques Derrida (S. 20-53), sowie die Diskussion On the 
gift. A Discussion between Jacques Derrida and Jean-Luc Marion. Modera-
ted by Richard Kearney (S. 54-78). Marions Beitrag bildet auch das 
Kapitel VI Au nom ou comment le taire von Jean-Luc Marion: De 
surcroît. Études sur les phénomènes saturés, Paris: PUF 2001, S. 155-
195. Ich beziehe mich im Folgenden auf die französische Version. 

34  Vgl. J.-L. Marion: De surcroît, S. 160. 
35  Ebd., S. 160f. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

91

Aus ökonomischen Gründen – es ist schwierig die Einwände 1 
bis 3 in der von Marion benannten Form bei Derrida auszuma-
chen, und es bedürfte einer genaueren Lektüre der Texte, als ich 
sie hier leisten kann – will ich mich auf den vierten Einwand kon-
zentrieren. In der Tat trifft Derrida eine solche Feststellung. Je-
doch scheint es mir nicht eindeutig zu sein, ob diese Aussage den 
Charakter einer »objection« der »Negativen Theologie« gegenüber 
hat oder ob sie einer anderen Lektüre zugänglich sein müsste. 
Nach Marion unterstellt Derrida, dass Loben notwendigerweise 
impliziere, jemanden in seinem Wesen oder mit seinem Wesen zu 
identifizieren und ihn dadurch der »Metaphysik der Präsenz« zu 
unterwerfen. Marion widerspricht: 

»Or le propre du nom propre consiste justement en ceci qu’il 
n’appartient jamais en propre – par et comme son essence – à celui qui 
le reçoit. Jamais le nom propre n’est nom de l’essence.«36

Der Name, den man als Eigennamen unterstelle, habe die Eigen-
art, schon immer für und von jemand anderem gebraucht worden 
zu sein. Er markiere, dass das Wesen seines Trägers nie mit ihm 
übereinstimmen könne, daher verweise er auf die Abwesenheit 
des wahren Wesens und signalisiere eine unüberbrückbare Diffe-
renz. Freilich setzt diese Argumentation voraus, dass Derrida mit 
seiner Vermutung, der Lobpreis hinge mit der Attribution zusam-
men, die Attribution auf die sogenannte »Metaphysik der Prä-
senz« beschränkt. Doch Marion geht noch einen Schritt weiter. Er 
bezweifelt die Möglichkeit, Gebet und Lobpreis derart zu unter-
scheiden, dass das reine Gebet ohne Benennung auskäme: 
»[A]ucune prière ne peut prier sans donner un nom, sans recon-
naître une identité, même et surtout impropre.«37

Gebet und Lobpreis vollzögen vielmehr dieselbe Operation ei-
nes indirekten Anzielens der . Beide benennen (nommer) sie 
nicht direkt oder rein, sondern sie benennen, indem sie eine klare 
Benennung verweigern (dé-nommer). »[E]lles ne prétendent jamais 
nommer en propre, mais toujours seulement dé-nommer comme...
et en tant que... ce que la visée peut en entrevoir et en interpré-

36  Ebd., S. 171. 
37  Ebd., S. 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

92

ter.«38 Diese Als-Struktur nimmt nach Marion in der Theologie das 
vorweg, was Heidegger in Sein und Zeit als phänomenologisches 
Als beschreibt.39 Diese Unreinheit der Benennung bestätigt nach 
Marion den rein pragmatischen Charakter des dritten Wegs. Es ge-
he nicht mehr darum, etwas etwas anderem zu attribuieren, son-
dern sich in Richtung auf ... auszurichten, sich auf ... zu beziehen: 

»La prière, en invoquant l’inatteignable comme... et en tant que..., mar-
que définitivement la transgression de l’acception prédicative, nomina-
tive et donc métaphysique du langage. Nous retrouvons ici l’affirmation 
de Lévinas: ›L’essence du discours est la prière.‹«40

Für den Phänomenologen Marion reicht es jedoch nicht aus, den 
sprachpragmatischen Aspekt des Gebets oder auch des »dritten 
Wegs« der sogenannten »Negativen Theologie« zu benennen. Es 
geht ihm nicht nur um die Äußerung und die Frage, ob sie attri-
butiven Charakter hat oder nicht. Er will vielmehr die formelle 
Möglichkeit jenes Phänomens beschreiben, das eine Rede wie den 
Lobpreis oder das Gebet fordert. Wenn jenes, wovon die mysti-
sche Theologie handelt, sich tatsächlich offenbart, wie lässt es sich 
als Phänomen beschreiben?41

Marion greift dazu auf seine Weiterführung der Phänomeno-
logie zurück. Wenn man mit Husserl davon ausgehe, dass jedes 
Phänomen durch die untrennbare Dualität von Erscheinen und 
Erscheinendem definiert, was durch die Begriffspaare noesis / 
noema, Intention / Anschauung, Bedeutung / Erfüllung weiterge-
führt werde, so lassen sich nach Marion grundsätzlich drei Arten 
von Phänomenen denken: 1. Die Intention wird durch die An-
schauung bestätigt. Es liegt Evidenz vor. In diesen Bereich gehö-
ren die von Marion so bezeichneten armen Phänomene wie ein 
Dreieck oder andere geometrische Gebilde. 2. Die Intention über-
schreitet die Anschauung. Hier haben wir es mit den alltäglichen 
Phänomenen zu tun. Schon bei einem dreidimensionalen Ge-

38  Marion spielt hier mit der französischen Vorsilbe dé-, die negative 
Bedeutung haben kann, jedoch in diesem Fall in der Alltagssprache 
nicht hat.  

39  Marion verweist auf Sein und Zeit, § 32.
40  J.-L. Marion: De surcroît, S. 174. Vgl. Emmanuel Lévinas: Entre 

nous. Essais sur le penser-à-l’autre, Paris: Livre de poche 1991, S. 19.  
41  Vgl. J.-L. Marion: De surcroît, S. 190f. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

93

genstand intendieren wir mehr, als sich uns unmittelbar in der 
Anschauung zeigt. – Husserl und auch Kant beschränken sich 
nach Marion auf diese beiden ersten Phänomenarten. Er hingegen 
schlägt eine weitere vor: 3. Die Anschauung überschreitet die In-
tention. Was sich uns gibt, überschreitet jede Möglichkeit der Be-
griffsbildung. Es handelt sich um ein gesättigtes Phänomen.42 Ein 
klassisches Beispiel für ein solches gesättigtes Phänomen ist die 
ästhetische Idee bei Kant. Eine Anschauung, bei der die Begriffe 
(der Erkenntnistheorie, der Metaphysik, kurz: der Philosophie) 
versagen.

Es scheint, als ließe sich das gesättigte Phänomen als ein 
Grenzbegriff der kritischen Philosophie nicht mehr steigern, den-
noch spricht Marion in Bezug auf die Offenbarung Gottes von ei-
nem »phénomène saturé par excellence«43. Die »Negative Theolo-
gie« sei sich dessen bewusst, weshalb man in ihr drei Bewegungen 
ausmachen könne. Die Attribution entspreche den armen Phäno-
menen, die Negation den alltäglichen Phänomenen und der Lob-
preis dem gesättigten Phänomen. Nur er antworte auf das Phäno-
men der Offenbarung in der diesem Phänomen adäquaten Weise: 
»Bref, Dieu reste incompréhensible, mais non pas imperceptible, 
sans concept adéquat, non pas sans intuition donatrice.«44

Einen letzten Einwand meint Marion noch ausräumen zu müs-
sen, der die Paradoxalität des beschriebenen Phänomens betrifft: 
Ohne Zuflucht zu paradoxer Rede- und Denkweise könne man es 
kaum für wahrscheinlich halten, dass Gott, der evidenter Maßen 
sich niemals anschaulich zeigt, sich in einem Überschuss an An-
schauung gibt. Freilich, so gibt Marion zu bedenken, beträfe eine 
solche Frage die Wirklichkeit des Phänomens, wohingegen die 
Phänomenologie allein seine Möglichkeit zu beschreiben habe. 

42  Vgl. ebd., S. 191f. Zum Begriff des phénomène saturé und der Unter-
scheidung der drei Phänomenarten vgl. Jean-Luc Marion: Étant 
donné. Essais d’une phénoménologie de la donation, Paris: PUF 
²1998, S. 309-342. 

43  J.-L. Marion: De surcroît, S. 190. Für Marion ist Gott nicht nur ein 
»Fall« der gesättigten Phänomene. In Etant donné will er nach-
weisen, dass sich die Sättigung in der göttlichen Offenbarung in Je-
sus Christus verdopple (vgl. J.-L. Marion: Etant donné, S. 335). Das 
Phänomen der Offenbarung wird zur »dernière possibilité«, »se 
donner« wird gleichbedeutend mit »se révéler«. 

44  J.-L. Marion: De surcroît, S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

94

Das Problem des Paradoxes hingegen betreffe die Möglichkeit 
nicht; »car il ne va nullement de soi que tout phénomène doive se 
soumettre aux conditions de possibilité de l’expérience de l’objet 
et ne puisse, au contraire, parfois les contredire.«45 Es könne sogar 
sein, dass es sich hierbei um eine der Phänomenalität Gottes ei-
gene Notwendigkeit handele. 

Genau genommen verabschiedet sich Marion jedoch hier von 
der phänomenologischen Als-Struktur, an die er zuvor erinnert 
hatte. Wenn die Als-Struktur auch für das gesättigte Phänomen 
gelten soll – und der Lobpreis galt ihm als Vorläufer dieser phä-
nomenologischen Struktur –, dann müssen sie als etwas erschei-
nen, sie müssen sich den Bedingungen der Möglichkeit unterord-
nen, oder sie erscheinen nicht. Das zeigt sich auch daran, dass Ma-
rion zur Plausibilisierung seiner Gedanken gezwungen ist, auf 
zwei Figuren zurückzugreifen, die sich auch nach seiner eigenen 
Diagnose nur negativ beschreiben lassen: 1. Verblüffung und Er-
schrecken vor der Unverständlichkeit Gottes. 2. Die Heimsuchung 
durch die Gottesfrage, die, wenn wir keinen Begriff von Gott ha-
ben, doch nur aufkommen könne, wenn uns eine Anschauung in 
Bann schlagen sollte. 

In Villanova geht Derrida in seiner kurzen Antwort zunächst 
auf die Problematik ein, dass er und Marion auf Englisch diskutie-
ren müssten, das gewissermaßen eine dritte Partei darstelle. Dar-
über hinaus würde ihnen die Zeit fehlen, auf diverse Texte näher 
eingehen zu können, »re-reading them as closely as possible, as I 
think it would be urgent and indispensable to do.«46 Nach diesen 
und weiteren vorausschickenden Bemerkungen, bei denen man 
nicht weiß, ob sie höfliche Allgemeinplätze oder gravierende Ein-
schränkungen sind – sie bedienen sich derselben Syntax – beginnt 
Derrida mit der Feststellung, Marion beziehe sich stets darauf, 
was er, Derrida, über Negative Theologie sage, als ob er eine spe-
zielle These dazu hätte. Seine Texte hätten jedoch »a performative 
aspect that would require another kind of analysis.«47 Es gebe in 

45  Ebd., S. 194. 
46  J.-L. Marion: In the Name, S. 42. Derridas Antwort ist direkt im An-

schluss an Marions Vortrag abgedruckt und steht unter derselben 
Überschrift.

47  Ebd., S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

95

ihnen eine Vielzahl von Stimmen, nicht nur auf seiner Seite48, son-
dern auch in jenen Texten, auf die er sich mit »›what one calls ne-
gative theologies‹«49 beziehe.50

Über die in Wie nicht sprechen vorgebrachte Unterscheidung 
zwischen Gebet und Lobpreis, die von Marion in seinem Vortrag 
in Zweifel gezogen wurde, verliert Derrida nur einen Satz: »We 
should have a discussion about praise and prayer; it would be a 
difficult discussion.«51 Marion stimmt dem im Prinzip zu, weshalb 
auch er auf diese Frage nicht eingeht, wenngleich er eine Überein-
stimmung mit Derrida in der Frage der drei Wege in der soge-
nannten »Negativen Theologie« feststellt. Die entscheidende 
Schwierigkeit sei jedoch, wie man den dritten Weg so verstehen 
könne, dass er rational bleibe, obgleich er sich nicht auf die Mög-
lichkeiten der Metaphysik beschränke. Daher votiert Marion für 
den pragmatischen Aspekt der Sprache. Freilich hat Derrida am 
Beispiel von Austin und Searle gezeigt, dass man mit der prag-
matischen Wendung nicht der Metaphysik entkommt.52 Zum ei-
nen wiederholt man die metaphysische Entweder-oder-Struktur 
anhand der Unterscheidung zwischen Konstativ und Performativ, 
und zum anderen gibt es auch innerhalb des Performativs die Un-
terscheidung zwischen richtig und falsch, zwischen rein und un-
rein, zwischen originär und parasitär. Daher auch Derridas Frau-
gen über die Möglichkeit des Zitierens eines Gebets: Ist ein zitier-

48  Hier meint er wohl vor allem Sauf le nom. Dieser Text spielt mit ei-
nem Gespräch mehrerer Stimmen und Positionen. Er beginnt mit » – 
… « und fährt fort mit: » – Nicht mehr einer, verzeihen Sie, man 
muss immer mehr als einer sein, um zu sprechen, dazu braucht es 
mehrere Stimmen … « (Jacques Derrida: Außer dem Namen (Post-
Scriptum). In Jacques Derrida: Über den Namen. Drei Essays, Wien: 
Passagen 2000, S. 63-121, hier: S. 65.) 

49  J.-L. Marion: In the Name, S. 43. 
50  So zitiert Derrida z.B. in Wie nicht sprechen Meister Eckhart, der in 

seiner Predigt Quasi stella matutina 24 Meister anführe. »Indem er 
auf diese Weise von dem spricht, wovon einer dieser Meister 
spricht, kommentiert er mit einer Stimme, bei der nicht mehr zu ent-
scheiden gestattet, dass es nicht die seinige ist. « (J. Derrida: Wie 
nicht sprechen, S. 81.) 

51  J.-L. Marion: In the Name, S. 45. 
52  Vgl. Jacques Derrida: »Signature événement contexte«, in: ders., Mar-

ges de la philosophie, Paris: Les édition de minuit 2003, S. 365-393. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

96

tes Gebet noch ein Gebet? Wo liegt hier die Unterscheidung zwi-
schen mention und use? Wann bete ich richtig? Gibt es Kriterien 
für den richtigen Gebrauch eines Gebets? Betet Dionysios noch, 
wenn er das Gebet zitiert und sich an seinen Schüler wendet? 

Darüber hinaus scheint mir Derrida auf einen Punkt hinzuwei-
sen, den Marion nicht nur in Bezug auf seinen Gesprächspartner 
übersieht, sondern auch in Bezug auf sein »Thema«. Marions Tex-
te verharren in einer Außenposition, die eine exakte phänomeno-
logische Beschreibung ihres Untersuchungsgegenstands liefern 
will. Mit dem Husserl’schen Rasiermesser werden die Möglichkei-
ten der Phänomenbestimmung zwischen Intention und Anschau-
ung seziert und ein Bereich freigelegt, in dem die Offenbarung 
Phänomen werden könnte. Dieser Bereich soll durch das Paradox 
einer überbordenden Anschauung angemessen bestimmt sein, je-
doch werden seine Grenzen nie ernsthaft in Zweifel gezogen. Die 
Aporie scheint von vornherein gebändigt.53 Nie ist das gesättigte 
Phänomen in der Lage, die Grenzen von Anschauung und Inten-
tion zu überwinden. Nie ist es einem gesättigten Phänomen – 
selbst Gott nicht – möglich, an der von Marion skizzierten Phäno-
menologie vorbei zu Wort zu kommen. Alles ist gezwungen, sich 
den von Marion aufgestellten Bedingungen anzupassen, obwohl 
Marion selbst für diese Gattung der Phänomenalität keinerlei Be-
dingungen mehr aufstellen will. Das jedoch scheint Derrida nicht 
möglich, wie er in der Diskussion in Villanova zu verstehen gibt: 

»But he cannot practice any phenomenology without at least keeping 
some axioms of what is called phenomenology – the phenomenon, the 
phenomenality, the appearance, the meaning, intuition, if not intuition, 
at least the promise of the intution[.]«54

Die der Phänomenologie und der gesamten Philosophie zu Grun-
de liegende Als-Struktur zwingt selbst die Offenbarung, für Mar-
ion das gesättigte Phänomen par excellence – wenn sie unter Ab-
sehung ihrer Wirklichkeit als Möglichkeit beschrieben werden soll 

53  Vgl. zu Fragen der Aporie und ihrer unmöglichen Möglichkeit: 
Jacques Derrida: Aporien, München: Fink 1998. 

54  J. Derrida/J.-L. Marion: On the Gift, S. 61. Aus ökonomischen Grün-
den lasse ich die detaillierteren Fragen über die Gabe und die Gege-
benheit aus. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

97

–, in Kategorien, die nicht von ihr stammen können und die sie 
daher als etwas Bekanntes beschreiben. Marion jedoch will in der 
Diskussion auf eine Phänomenologie ohne Horizont, ohne als
hinaus. Dass dies Schwierigkeiten mit seiner früheren These, der 
Lobpreis sei die Vorwegnahme des phänomenologischen Als, be-
reitet, scheint ihn nicht zu kümmern. Zudem gibt sein Insistieren 
auf eine Rede ohne als letztlich Derrida Recht, der genau darin ei-
ne Unterscheidung zwischen Gebet und Lobpreis sich andeuten 
sieht. Wenn wir das Als aufgeben müssen, dann können wir nicht 
mehr lobpreisen. Dann sprechen wir von der reinen Adresse an 
den anderen, dem Gebet. 

Das Gebet freilich, wenn es nicht als solches wiederholt werden 
darf, ist der Phänomenologie nicht zugänglich. Die von Marion 
vorgeschlagene Auslassung des Als wäre für Derrida »the first he-
resy in phenomenology.«55 Doch Marion antwortet: 

»Not my first, no! I said to Levinas some years ago that in fact the last 
step for phenomenology would be to give up the concept of horizon. 
Levinas answered immediately: ›Without horizon there is no phenom-
enology.‹ And I boldly assume he was wrong.«56

Vielleicht aber hatte Lévinas doch Recht: Es geht hierbei nicht um 
eine beliebig zu entscheidende Frage; es handelt sich um eine 
quasi-transzendentale Notwendigkeit. Wenn wir Philosophie trei-
ben, sind wir auf eine Verständlichkeit angewiesen, die den An-
spruch auf Universalität in sich trägt. Sie ist von ihrem Grundzug 
her allumfassend: In der Vernunft erscheint alles und jeder als et-
was oder jemand. Alles ist vergleichbar und wiederholbar. Wir 
spielen grundsätzlich im Gesagten. Daher besteht Lévinas darauf, 
dass der unendlich andere nicht erscheint, notwendigerweise 
nicht erscheinen kann. Der einzige Weg, der ihm offen zu stehen 
scheint, wäre, mit phänomenologischen Mitteln die Phänomenolo-
gie zu überschreiten, Brüche in ihr aufzuweisen, Spuren in sie hin-
einzutragen, die von einem unendlich anderen Zeugnis ablegen 
könnten. Darauf bezieht sich Derrida in der Diskussion mit Ma-

55  J. Derrida/J.-L. Marion: On the Gift, S. 66. 
56  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

98

rion: »That is what I am trying to do, also. I remain and I want to 
remain a rationalist, a phenomenologist.«57

Brüche und Spuren sind nichts, was ich finden oder benennen 
könnte. Sie versetzen das Ich mit Lévinas gesprochen in eine Pas-
sivität, passiver als jede Passivität. Könnte ich sie finden, so hätte 
ich sie dem philosophischen Text ein- und untergeordnet. Sie wä-
ren als etwas identifiziert. Das Gebet wäre zitiert, es würde zum 
Thema und wäre nicht mehr reine Adresse an den anderen. Daher 
kann das reine Gebet, wenn es so etwas gibt, vielleicht stattfinden, 
aber auf eine Art, die weder im Voraus noch im Nachhinein als
solche zu bestimmen wäre. Da es – wenn es stattfindet – weder 
wahr noch falsch sein kann, bleibt immer zweifelhaft, ob ich bete 
und zu wem ich bete. Es handelt sich um ein Ereignis, das der prä-
dikativen Zuschreibung nicht zugänglich sein darf. Sein Ob und 
auch seine Richtung sind nicht wahrheitsdifferent feststellbar. 
Wenn aber das Gebet (nach Marion) die adäquate Antwort auf die 
Offenbarung Gottes ist, so bleibt auch diese zweifelhaft. Lévinas, 
den beide – Derrida und Marion – als Zeugen anrufen, formuliert: 
»Und wenn es ein Gewitter gewesen wäre!«58

Um der strukturellen Ambivalenz der reinen Anrede zu ent-
kommen, muss ich – selbst noch im Lobpreis – vergleichen. Ich 
muss selbst und gerade Gott als etwas aus meiner Welt benennen. 
Das ist jener irreduzible Bezug zur Attribution, an den Derrida er-
innert. Der Lobpreis spricht die alltägliche Sprache und vergleicht 
Gott mit alltäglichen Phänomenen.59 Dadurch steht er immer in 
der Gefahr, das reine Gebet zu verdecken, die reine Adresse an 
den Anderen, wenn es sie gibt. Die Ambivalenz zwingt das Gebet 
in die Unterscheidung von Wahr und Falsch hinein, sie zwingt zur 
Auslegung, zum mühsamen Unterfangen, den Text immer und 
immer wieder zu lesen, ohne ihn je abschließen zu können. Sie 
zwingt zur prädikativen Theologie (sei sie negativ oder positiv) 
und zur wahrheitsdifferenten Rede der Erkenntnistheorie, die not-
wendig unrein ist und immer in der Gefahr steht, das Geheimnis 

57  Ebd., S. 75. 
58  Emmanuel Lévinas: »Die Spur des Anderen«, in: ders., Die Spur des 

Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphiloso-
phie, Freiburg/München: Alber 1983, S. 209–235, hier S. 219.  

59  Erst recht ist jede andere Anrede, jede , an die attributive Rede 
gebunden und bleibt mit ihr verwechselbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

99

Gottes und jedes Anderen entweder zu verraten oder daran vor-
beizureden. Daher die vielen Stimmen, die immer neuen Ansätze 
und die immer neuen Namen. Und daher vielleicht auch die vie-
len Fußnoten in dieser Diskussion, die vielen Versprechen, sich 
dem einen oder anderen später zuzuwenden, die Verweigerung 
gemeinsamer Horizonte. 

Literatur

Busch, Katrin: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques 
Derrida, München: Fink 2004. 

Caputo, John D./Scalon, Michael J. (Hg.): God, the Gift, and Post-
modernism, daraus: »On the gift. A Discussion between Jacques 
Derrida and Jean-Luc Marion. Moderated by Richard Kearney«, 
Bloomington: Indiana University Press 1999, S. 54-78. 

Derrida, Jacques: Aporien: Sterben – auf die ›Grenzen der Wahr-
heit‹ gefasst sein, München: Fink 1998.

Derrida, Jacques: »Außer dem Namen (Post-Scriptum)«, in: Peter 
Engelmann (Hg.), Jacques Derrida: Über den Namen. Drei Es-
says, Wien: Passagen 2000, S. 63-121. 

Derrida, Jacques: »Die weiße Mythologie«, in: Peter Engelmann 
(Hg.), Jacques Derrida: Randgänge der Philosophie, übers. v. 
Gerhard Ahrens, Wien: Passagen, S. 133-157. 

Derrida, Jacques: Donner le temps. 1. La fausse monnaie, Paris: 
Gallilé 1991.

Derrida, Jacques: »Signature événement contexte«, in: ders., 
Marges de la philosophie, Paris: Les édition de minuit 2003, 
S. 65-393. 

Derrida, Jacques: Wie nicht sprechen. Verneinungen, übers. v. 
Hans-Dieter Gondek, Wien: Passagen 1989. 

Lévinas, Emmanuel: »Die Spur des Anderen«, in: Wolfgang N. 
Krewani (Hg.): Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen. 
Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, 
Freiburg/München: Alber 1983, S. 209–235.

Lévinas, Emmanuel: Entre nous. Essais sur le penser-à-l’autre, Pa-
ris: Livre de poche 1991.

Marion, Jean-Luc: De surcroît. Études sur les phénomènes saturés, 
Paris: PUF 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

100

Marion, Jean-Luc: Étant donné. Essais d’une phénoménologie de 
la donation, Paris: PUF ²1998.  

Marion, Jean-Luc: »In the Name. How to Avoid Speaking of 
›Negative Theology‹«, gefolgt von einer kurzen Antwort von 
Jacques Derrida, in: John D. Caputo/Michael J. Scalon (Hg.): 
God, the Gift, and Postmodernism, Bloomington: Indiana Uni-
versity Press 1999, S. 20-53.

Marion, Jean-Luc: L’idole et la distance, Paris: Livre de Poche 1977. 
Marion, Jean-Luc: Réduction et donation. Recherches sur Husserl, 

Heidegger et la phénomenologie, Paris: PUF 1989.
Marion, Jean-Luc: »Réponse à quelques questions« in: Revue de 

Métaphysique et de Morale 96 (1991), S. 65-76.
Searle, John R.: »Reiterating the Differences. A Reply to Derrida«, 

in: Glyph 1 (1977), S. 198-209. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004 - am 14.02.2026, 14:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

