
SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 78 

10. Toleranz und Harmoniestreben

Die Toleranz unter den vier sunnitischen Ḥanafī-, Šafiʿī-, Mālikī- und Ḥanbalī-
Rechtsschulen hat eine lange Geschichte. Auf politischer Ebene setzte sie in Syri-
en unter Nūraddīn Zangī (reg. 541/1146–569/1174) ein270. Dieser Trend setzte 
sich unter den Ayyūbīden (ab 564/1169) fort, bis zum Prinzip der Gleichrangig-
keit der vier Rechtsschulen unter den Mamlūken (ab 648/1250), das in deren 
Staatsbereich offiziell anerkannt wurde271. Dieses Prinzip wurde auch von füh-
renden religiösen Persönlichkeiten unterstützt, wie z.B. dem Ḥanbaliten Ibn Tay-
miyya (gest. 728/1328), der die Gleichstellung der vier sunnitischen Religions- 
gesetzschulen unterstreicht und vor Streitigkeiten und Intoleranz unter ihren 
Anhängern warnt272. In diesem Sinne meint Subkī: „Folgen wir (d.h. wir Musli-
me) Šāfiʿī, Mālik, Abū Ḥanīfa und dem grossen Ibn Ḥanbal … so werden wir 
uns in (den Paradies-) Gärten treffen“273. 

Eine Reihe namhafter islamischer Gelehrter hat sich ähnlich geäussert. Šāfiʿī 
sagte: „Ich weise das Glaubensbekenntnis des Anhängers keiner Sekte zurück mit 
Ausnahme der Chattabiya, denn diese erklärten die Lüge für erlaubt.“ Nach Īǧī 
ist die „übergroße Zahl“ der Theologen und fiqh-Gelehrten der Meinung: „Nie-
mand darf als Kafir erklärt werden, der die Gebetsrichtung einhält“. Der richtige 
Grundsatz lautet nach den Ašʿarīten: „Niemand darf als Kafir angeprangert wer-
den, wenn er die Gebetsrichtung einhält und sich zu all jenen Glaubenswahr-
heiten bekennt, die unbestritten zum islamischen Glaubensgut gehören. Solche 
Wahrheiten sind: Die Existenz Gottes, die Sendung Muhammeds, die Schöp-
fung, die Jenseitsvergeltung“274. Abū Ḥāmid al-Ġazālī warnte seine Schüler: „Hal-
te deine Zunge, so wie es dir möglich ist, von den Leuten der Gebetsrichtung zu-
rück, solange sie das Glaubensbekenntnis: ‚Es gibt nur einen Gott und 
Muḥammad ist sein Prophet’ rezitieren, ohne diesem Satz zu widersprechen“275. 
Auch al-Ḥāfiẓ Ibn ʿAsākir (gest 571/1176) bestätigt, dass alle sunnitischen Gelehr-
ten (w. aṣḥāb) sich darin einig sind, dass sie auf die gegenseitige Bezichtigung des 
Unglaubens (takfīr) verzichten276. Subkī weigert sich in klaren Worten sogar, Leu-
te, die unerlaubte Neuerungen einführen, des Unglaubens zu bezichtigen, so 
schlimm ihre jeweilige Neuerung (bidʿa)277 auch sein mag278. Der Glaube ver-

270  Madelung, Spread, 155. 
271  Rudolph, Māturīdī, 2 f. Madelung, Spread, 166. 
272  Ibn Taymiyya, Maǧmūʿat ar-rasāʾil al-kubrā, II, 352, zitiert bei Madelung, Spread, 166, Anm. 

150. 
273  Subkī, Ṭabaqāt, 3, 389. 
274  Stieglecker, H.: Die Glaubenslehre des Islam, 4. Lieferung, S. 584. 
275  Al-Ġazzālī, Fayṣal at-tafriqa, 89; dt. Übers., 82, zitiert bei Griffel, Frank, Apostasie und Tole-

ranz im Islam, Leiden etc. 2000, S. 311. 
276  Subkī, Ṭabaqāt, 3, 378. 
277  Das Wort „Erneuerer“ (mubdiʿ) wurde als eine Art Abmilderung der Bezichtigung des Un-

glaubens verwendet. Vgl. van Ess, Theologie, Bd. 4, 678.  

https://doi.org/10.5771/9783956506864-78 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 79 

binde alle, die in Richtung Mekka beten279, meint er, d.h. sowohl Sunniten wie 
auch Šīʿiten. 

In der sunnitischen Theologie hat sich eine ähnliche Tendenz gezeigt, die am 
klarsten von Subkī in seiner Nūniyya begonnen wurde. Obwohl vier der hier be-
handelten Werke, nämlich Ibn Kamāl Bāšās Risālat al-Iḫtilāf, Isbirīs Risāla Mu-
mayyiza, Nawʿīs Risāla fī l-Farq und Āqḥiṣārīs Rawḍāt al-ǧannāt, kein Wort über 
Subkī oder seine Nūniyya verlieren, bleibt sein indirekter Einfluss in bezug auf To-
leranz überall spürbar. Dieser Ruf Subkīs nach Harmonie und Toleranz zwischen 
den Hauptströmungen der sunnitischen Theologie, der Ašʿariyya und der Māturī-
diyya, fand sein Echo auch in späteren Jahrhunderten. Māturīdī und Ašʿarī wer-
den als Gelehrte betrachtet, welche der sunnitischen Richtung (maḏhab) gemein-
sam zum Sieg gegen andere Richtungen verhalfen (muẓhir)280.  

Bayāḍī281 (gest. nach 1083/1672) erzählt, wie Abū Ḥanīfa seinen Sohn Ḥam- 
mād vor Disputationen warnte, deren Ziel es ist, sich über den Fehler des Gegners 
und eventuell über dessen Fall in den Unglauben (kufr) zu freuen, denn wer sich 
dies als Ziel setze, der falle selber in Unglauben. Das Ziel soll bloss die Erklärung 
des sunnitischen „Weges“ (maḏhab) sein282. Subkī bestätigt, dass es auch unter den 
Ašʿariten  Streitfragen gibt; einige haben sich gegenseitig korrigiert (taṣwīb), aber 
keine Bezichtigung des Unglaubens (takfīr) wurde ausgesprochen283. 

Muḥammad Zāhid al-Kawṯarī, ein Šāfiʿīt, hat in seinem Vorwort zu dem von 
Yūsuf ʿAbdarrazzāq edierten und in Kairo 1368/1949 gedruckten Buch Bayāḍīs, 
Išārāt al-marām min ʿibārāt al-Imām, auf die Auflistung der 50 Differenzpunkte 
zwischen den Anhängern Maturīdīs und den Ašʿariten  hingewiesen. Er verwies 
auch darauf, dass die Unterschiede zwar inhaltlicher Natur (maʿnawī) seien, trotz-
dem aber nur die „Abzweigungen“ (tafārīʿ) beträfen, was Häresievorwürfe (tabdīʿ) 
unmöglich mache284. Madelung285 betont, Bayāḍī habe es als Einbildung (wahm) 
bezeichnet, wenn man die Unterschiede zwischen den Schulen lediglich als ter-
minologische Differenzen (lafẓī) einstufe. Diese Bemerkung Bayāḍīs darf, meiner 

                                                                                                                                                                                                                          
278  Vgl. hier, S. 16 und Anm. 44. Dies schlägt sich in Bayāḍīs Išārāt nieder: „fa-inna ǧumhūr ahl 

as-sunna lam yukaffirū ahl al-qibla min al-mubtadiʿa”. Bayāḍī, Išārāt, 51. 
279  Subkī, Ṭabaqāt, 3, 389. Eine ähnliche Äusserung Ašʿarīs auf seinem Sterbebett erwähnt Ibn 

ʿAsakir in seinem Buch, Tabyīn kaḏib al-muftarī, 141, 1 ff. S. van Ess, Theologie, Bd. 4, 677. 
Diese „Gemeinsamkeit mit den Glaubensbrüdern empfand man, zumindest im Alltag, am 
stärksten im Gebet; man sprach, wenn man die Muslime ohne Unterschied der Konfession 
bezeichnen wollte, von den ahl aṣ-ṣalāt oder ahl al-qibla.“ Van Ess, Theologie, Bd. 4, 680. 

280  Bayāḍī, Išārāt, 23. 
281  Sein voller Name lautet: Kamāladdīn Aḥmad b. Ḥasan b. Sinānaddīn al-Bayāḍī ar-Rūmī 

al-Ḥanafī. Bayāḍī, Išārāt, 16. 
282  Ebd., 35. 
283  Subkī, Ṭabaqāt, 3, 378. 
284  Ebd., 9. Im Laufe seines Vorwortes nennt al-Kawṯarī Abū Manṣūr al-Māturīdī „Imām as-

Sunna fī mā warāʾa n-nahr (in Transoxanien)“ (Išārāt, 6) und Abū l-Ḥasan al-Ašʿarī „Imām 
ahl as-sunna fī l-ʿIrāq“ (Išārāt, 7). 

285  Spread, 167, Anm. 154. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-78 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 80 

Meinung nach, aber nicht nur als Kritik gegen den Nivellierungsversuch der Diffe-
renzpunkte zwischen Ašʿariten  und Māturīditen verstanden werden. Vielmehr 
sollte sie im Lichte seiner Äusserung: „Es gibt keine Schule (maḏhab), ohne dass 
ihre Anhänger Differenzen in den Abzweigungen (tafārīʿ) aufweisen“286, aufgefasst 
werden. Dies könnte sogar eine Art Widerhall der Äusserung Subkīs darstellen: 
„Ähnlich wie diese Fragen gibt es viele, in denen die Ašʿariten  untereinander ver-
schiedener Meinung waren (…), siehst du sie einander der Häresie bezich-
tigen?“287.  

In seinem Buch Naẓm al-farāʾid zählt ʿAbdarraḥmān b. ʿAlī Šayḫzāde vierzig 
Differenzpunkte zwischen den Māturīditen und Ašʿariten288 mit einer Selbstver-
ständlichkeit auf, die eine Ermahnung gegen Intoleranz überflüssig macht. Der 
Grund hinter dieser Vielfalt der Meinungen, die in alle Himmelsrichtungen ver-
breitet waren, ist nach Šayḫzāde die göttliche Weisheit289. 

Um der Sinnlosigkeit des Takfīrs Gewicht zu verleihen, erzählt Šayḫzāde die 
Anekdote über die Vertreibung des Imām al-Buḫārī aus Buḫārā, nachdem die Ge-
lehrten in Farġāna beschlossen hatten, jeden als kāfir zu betrachten, der die Mei-
nung vertrat, der Glaube sei geschaffen. Dieser Beschluss wurde gefasst auf Grund 
der Äusserung des Imāms Muḥammad b. al-Faḍl, dass man hinter jemandem, der 
sagt, der Glaube sei geschaffen, nicht beten dürfe290. 

Auch Nawʿī hält es für die Pflicht eines jeden Muslims, Differenzpunkte zwi-
schen Ašʿarī und Māturīdī genau zu erkennen, dennoch nennt er die Ašʿariten  
und Māturīditen gemeinsam, „die Gruppe, die gerettet wird“ (al-firqa an-nāǧiya) 
(Vgl. hier, 4.4). 

Harmoniestreben und Toleranz Ibn Kamāl Bāšās werden uns indirekt mitge-
teilt. Er betrachtet Abū al-Ḥasan al-Ašʿarī als den Führer und die Orientierungs- 
figur der Sunniten, gefolgt von Abū Manṣūr al-Māturīdī. Dennoch stellt er fest, 
dass die Šāfiʿīten und Ḥanafiten in den Einzelbestimmungen (furūʿ) zwar ihren 
Gründern folgten, nämlich Šāfiʿī und Abū Ḥanīfa, sich in den grundlegenden 
Dingen der Religion (uṣūl) aber an Ašʿarī bzw. Māturīdī orientierten291. 

In seinem Buch wollte Āqḥiṣārī den „Glaubensgrundsatz“ der Sunniten erklä-
ren und falsche Meinungen berichtigen292. Āqḥiṣārī drückt seine Toleranz unter 

286  Spread, 52. Bayāḍī nennt mehrere Bücher, welche über die Differenzen auch innerhalb ei-
ner Schule sprechen, wie z.B. Muḥammad b. Fūrak al-Iṣfahānīs Iḫtilāf aš-Šayḫayn al-
Qalānisī wa-l-Ašʿarī. Ebd., 24-25.  

287  Subkī, Ṭabaqāt, Bd. 3, 378. Unter den Ašʿariten  gibt es Differenzfragen, deren Zahl, falls 
gezählt, Hunderte (miʾūn) erreicht, dennoch folgen sie alle derselben Sunna des Gesandten 
aus ʿAdnān. Arabisch: wa-l-Ašʿariyyatu baynahum ḫulfun iḏā ʿuddat masāʾiluhu ʿalā l-insāni, 
balaġat miʾīna wa-kulluhum ḏū sunnatin uḫiḏat ʿani l-mabʿūṯi min ʿadnāni. Ebd., Bd. 3, 388. 

288  Vgl. hier 1. S. 4. 
289  Wörtl.: illā annahu lammā lam taqtaḍi l-ḥikmatu l-ilāhiyyatu ṯ-ṯabāta ʿalā l-ittifāq, tašattatati l-

ārāʾu fī l-aqṭāri wa-l-āfāq, Naẓm al-farāʾid, 2. 
290  Ebd., 59. 
291  Vgl. hier 3.3, S. 21. 
292  Vgl. hier 5.3, S. 30 f. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-78 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 81 

anderem am Beispiel des Imāms aus. Er fragt nicht nach der Zugehörigkeit des 
Imāms, ob er ein Sunnit oder Šīʿit, Ḫāriǧit oder Ismāʿīlit sein soll293. Vielmehr 
bekräftigt er: Weder durch Frevel (fisq) noch durch Unterdrückung (ǧawr) darf der 
Imām abgesetzt werden. Nur wenn ein Imām eine Sünde befiehlt, darf man ihm 
den Gehorsam verweigern. Das Gebet ist eine Pflicht hinter jedem der ahl al-
qibla294.  

Isbirīs Beitrag zur Harmonisierung besteht darin, dass er die Māturīdiyya mit 
den ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa und die Ašʿariyya mit der Mātūrīdiyya gleichsetzt295. 

Nabulusīs Ziel in seinem Werk Taḥqīq al-intiṣār („Die Verwirklichung des Sie-
ges“) ist tatsächlich, den Sieg der Eintracht der theologischen Meinungen zwi-
schen Ašʿarī und Māturīdī, mindestens beim Thema „freie Wahl“, zu verwirkli-
chen, damit diesbezüglich die Harmonie zwischen den beiden Polen der sunniti-
schen Theologie demonstriert wird.  

Interessant ist die Tatsache, dass das früheste Werk in dieser Gruppe, nämlich 
Subkīs Nūniyya, und das letzte, nämlich Abū ʿUḏbas ar-Rawḍa al-bahiyya, inhalt-
lich sehr nahe beieinander sind. Beide präsentieren jeweils 13 Differenzpunkte, 
welche in genau derselben Reihenfolge stehen und eine ganz ähnliche Bewertung 
(die Differenzen in den Punkten 1-7 sind sprachlicher, jene in den Punkten 8-13 
inhaltlicher Natur) aufweisen. Die Unterschiede bestehen:  

a)  in Umfang und Detailgenauigkeit (die Nūniyya umfasst nur wenige Seiten, die 
Rawḍa ist ein Buch von über 70 Seiten mit einer Fülle von Einzelheiten),  

b)  in der Form (die Nūniyya ist in Versform, die Rawḍa in Prosa geschrieben), 
und  

c)  in der Epoche (die Nūniyya stammt aus dem 14., die Rawḍa aus dem 18. Jahr-
hundert). 

Den herrschenden Ton aller der hier vorgestellten Theologen, welche die Diffe-
renzpunkte zwischen Ašʿarī und Māturīdī behandeln, kann man verallgemei-
nernd wie folgt charakterisieren: Differenzen in Einzelheiten (tafrīʿāt, w. „Ab-
zweigungen) sind zulässig; sie sind auch bei manchen bzw. bei vielen Detailfra-
gen erkennbar. Aber das ist kein Grund, andere zu verketzern und damit die 
grundsätzliche Harmonie zwischen den theologischen Richtungen der Sunniten 
in Frage zu stellen. 

                                                                                          
293  Vgl. van Ess, Theologie, Bd. 4, 680. 
294  Vgl. hier 5.3.5, S. 38. 
295  Vgl. hier, 6.3, S. 44 und Anm. 134, S. 45. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-78 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506864-78 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie 

Abū ʿUḏba, al-Ḥasan b. ʿAbdalmuḥsin: ar-Rawḍa al-bahiyya fīmā bayna l-Ašāʿira 
wa-l-Māturīdiyya. Haidarabad 1322 H. 

Abrahamov, B. (1992), Fakhr al-Din al-Razi on God's Knowledge of Particulars, 
in: Oriens, Bd. 33 (1992), 133-155. 

Aladdin, Bakri: Al-Masrad an-naqdī bi-asmāʾ muʾallafāt aš-Šayḫ ʿAbdalġanī an-
Nābulusī, in: Maǧallat Maǧmaʿ al-Luġa al-ʿArabiyya bi-Dimašq 59 (1984), 97-
115; 334-388. 

–: ʿAbdalġanī an-Nābulusī (1143/1731): Oeuvre, vie et doctrine, Thèse d’Etat. 2 Bde. 
Sorbonne 1985. 

Arnaldez, Roger: Fakhr al-Dîn al-Râzî Commentateur du Coran et philosophe. Études 
Musulmanes XXXVII. Paris 2002. 

Aruçi, Muhammed: Hasan Kâfî Akhisârî, in: İslâm Ansiklopedisi, ed. Türkiye 
Diyanet Vakfı. Istanbul 1988, Bd. 16, 326-329. 

ʿAsqalānī, Šihābaddīn Aḥmad b. Ḥaǧar: ad-Durra al-kāmina fī aʿyān al-miʾa aṯ-
ṯāmina, 5 Bde; Hrsg. Muḥammad Sayyid Ǧādalḥaqq. Kairo 1385/1966. 

Babinger, Franz: Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke. Leipzig 1927. 
Balić, Smail: Das unbekannte Bosnien: Europas Brücke zur islamischen Welt. Köln 

(u.a.) 1991. 
Bayāḍī, Kamāladdīn Aḥmad: Išārāt al-marām min ʿibārāt al-imām. Hrsg. Yūsuf 

ʿAbdarrazzāq. Kairo 1368/1949. 
Berger, Lutz: Ein Herz wie ein trockener Schwamm, Laqānīs und Nābulusīs 

Schriften über den Tabakrauch, in: Der Islam, Bd. 78, S. 249-293. 
Birkawī, Muḥammad: aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya fī bayān as-sīra al-aḥmadiyya,  

2 Bde. Kairo o.J.
Brockelmann, Carl: GAL = Geschichte der arabischen Litteratur. 2 Bde. 2. Aufl., 

Leiden 1943-1949. Supplement, 3 Bde. Leiden 1937-1942. 
Çavuşoğlu, Semiramis: The Ḳāḍīzādelī Movement: An Attempt of Şerīʿat-Minded Re-

form in the Ottoman Empire. Ph. D. Dissertation. Princeton 1990. 
Çelebi, Ilyas: Kemalpaşazâde, in: İslâm Ansiklopedisi, ed. Türkiye Diyanet Vakfı. 

İstanbul 2002. Bd. 25, 242-244; 245-247. 
Cerić, Mustafa: Roots of Synthetic Theology in Islam, a Study of the Theology of 

Abū Manṣūr al-Maturīdī (d. 333/944), Kuala Lumpur, 1995. 
Chaumont, Eric: Al-Šayḫ Abū Isḥāq Ibrāhīm al-Šīrāzī, Kitāb al-Lumaʿ fī uṣūl al-fiqh. 

Le Livre des Rais illuminant les fondements de la compréhension de la loi. Traité de 
théorie légale musulmane, ed., übers. u. kommentiert von Eric Chaumont, 
The Robbins Religious and Civil Law Collection, School of Law, University 
of California. Berkeley 1999. 

Daiber, Hans: Zur Erstausgabe von al-Māturīdī, Kitāb at-Tauḥīd, in: Der Islam, 
52/1975/299-313. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-78 - am 22.01.2026, 06:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

