
—56—

Methodus Nº 8 (2016)

Kant y la fundamentación estoica*

de la moralidad
Alejandro G. Vigo

Departamento de Filosofía /
Instituto Cultura y Sociedad (ICS)

Universidad de Navarra
(Pamplona, España)

1. Introducción

Como nadie ignora, la literatura especializada sobre la filosofía prác-
tica de Kant y, en particular, sobre la ética es vastísima, a punto tal 
que, desde hace ya mucho tiempo, se ha hecho inabarcable. Con 
todo, dentro del enmarañado panorama que presenta la investiga-
ción actual, se puede observar algunas tendencias que, a mi juicio, 
resultan altamente positivas, porque apuntan a lograr una visión 
más diferenciada y equilibrada del conjunto del pensamiento ético de 
Kant. Menciono tan sólo dos, que son las que más me interesan en el 
presente contexto. 

Por un lado, desde hace unos veinte o treinta años hay un inte-
rés cada vez más marcado sobre lo que podemos llamar la concep-
ción material de la moralidad elaborada por Kant, esto es, sobre su 
teoría de la virtud y su teoría del derecho. Esta renovada considera-
ción ha permitido dejar definitivamente atrás el engañoso espejismo 
producido por el reproche, reiterado ad nauseam desde los tiempos 
de Max Scheler, de mero “formalismo”. A pesar de ser claramente 
insostenible en su pretensión general, dicho reproche había podido 
gozar, hasta hace algunas décadas, de un crédito sorprendentemente 

*	 Este trabajo ha sido redactado en el marco del Proyecto de Investiga-
ción “Autoconservación egoísta e interés altruista: la teoría estoica de la 
‘familiaridad’ (oikeíosis) como principio de la eticidad y la politicidad, 
y su proyección en el Medioevo y la Modernidad” (Proyecto 1120127 
Fondecyt, Chile, 2012-2014). Agradezco a Marcelo D. Boeri, investigador 
responsable del Proyecto, por su invitación a cooperar y por la oportuni-
dad de presentar una primera versión del trabajo, a modo de conferencia, 
en el Departamento de Filosofía de la Universidad Alberto Hurtado, San-
tiago de Chile, el 23 de mayo de 2014. Agradezco al propio Prof. Boeri y a 
los asistentes a la conferencia por sus valiosas preguntas y observaciones, 
que me ayudaron a mejorar diversos aspectos del texto. Las traducciones 
de los textos de Kant citados me pertenecen.

Methodus Nº 8 (2016) pp. 56 - 111

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—57—

Methodus Nº 8 (2016)

amplio, en buena medida, también a causa de la escasísima atención 
dedicada a obras como Rechtslehre y Tugendlehre, si se la compa-
ra con la dispensada a Grundlegung y KpV, para no mencionar el 
abundante material comprendido en las lecciones y las reflexiones 
del Nachlass.

Por otro lado, en los últimos años han recibido una atención 
mucho mayor también los aspectos referidos a la conexión que la 
concepción kantiana de la moralidad y, de modo más general, la con-
cepción que Kant elabora en los diferentes departamentos de su fi-
losofía crítica, mantiene con la tradición filosófica precedente, y ello 
mucho más allá del contexto polémico inmediato, provisto por las 
concepciones dominantes en la Modernidad, esto es, el racionalis-
mo y el empirismo. En particular, se ha dedicado creciente atención 
también a la conexión con algunas de las concepciones más impor-
tantes dentro de la tradición del pensamiento griego y romano de la 
Antigüedad. Sin ir más allá del ámbito de la filosofía práctica y, en 
particular, de la moralidad, se puede mencionar una serie de trabajos 
recientes que reconstruyen, desde diferentes ángulos, el modo en el 
que Kant se apropia de diversas posiciones clásicas y las incorpo-
ra –ya sea por vía de crítica, de asimilación o bien de ambas– en su 
propia construcción sistemática. Así, por destacar tan sólo algunos 
de los trabajos recientes más directamente vinculados con la temáti-
ca abordada aquí, hay que mencionar, en primer lugar, la excelente 
monografía de Ulrike Santozki, publicada en 2006, en la que estudia 
la importancia de las teorías de la Antigüedad a la hora de dar cuen-
ta de la génesis y la articulación sistemática de la filosofía de Kant. 
Santozki ofrece una detallada reconstrucción de conjunto y, en el 
caso de la ética, discute ampliamente la relación con la concepción 
estoica y, en particular, la recepción de la doctrina de la oikeíosis, 
que, como se sabe, constituye uno de los pilares centrales de la ética 
estoica.1 En esta misma línea, se añade también un excelente artículo 
de Christoph Horn sobre la relación entre Kant y los estoicos, publi-
1	 Véase Santozki (2006). Para el alcance de la doctrina estoica de la oikeío-

sis y algunos de los capítulos más importantes de su posterior recepción y 
reelaboración, desde Cicerón hasta Fichte, puede verse ahora los trabajos 
reunidos en Vigo (2012). Para el caso de Kant, véase Torralba (2012). La 
concepción estoica de la oikeíosis ha sido objeto de estudio profundizado 
en las últimas décadas. En nuestra lengua, puede verse ahora la detallada 
reconstrucción de conjunto en Doyle (2014).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—58—

Methodus Nº 8 (2016)

cado en 2008 en una importante compilación sobre la influencia y 
la recepción del estoicismo en la cultura y el pensamiento europeos.2 
Por último, conviene mencionar el importante libro de Beatrix Him-
melmann sobre la concepción kantiana de la felicidad, publicado en 
2003, que contiene elementos de gran valor para la discusión del 
problema abordado aquí. Estos trabajos recientes se añaden a otros 
más antiguos y más conocidos como son, entre otros, los debidos a 
Willi Schink, Klaus Reich y Maximilian Forschner,3 y también la ex-
tensa tesis doctoral de Michael J. Seidler,4 que no ha sido publicada 
en la forma de libro y no ha recibido la atención que indudablemente 
merece.

En lo que concierne a los propios textos kantianos, hay que 
decir que el material disponible para reconstruir la relación de Kant 
con la filosofía estoica, aunque se encuentra disperso, es bastante más 
abundante de lo que se podría sospechar inicialmente, y permite tra-
zar con cierta seguridad algunas líneas centrales de desarrollo, ya que 
se extiende desde el período precrítico hasta las obras y reflexiones de 
vejez. Se sabe, por otro lado, que Kant estaba bastante familiarizado 
con los escritos de autores latinos como Cicerón y Séneca, en todo 
caso, bastante más que con las obras de filósofos griegos como, por 
ejemplo, Platón y Aristóteles, a quienes no parece haber leído muy in-
tensivamente en sus fuentes originales.5 En cualquier caso, la relación 

2	 Véase Horn (2008).
3	 Véase Schink (1913); Reich (1935); Forschner (1988), (1989) y (1990).
4	 Véase Seidler (1981).
5	 Aunque en sus años de colegio Kant leía algo de griego, y no sólo latín, 

sus lecturas de Platón y Aristóteles en el original no parecen haber sido in-
tensivas. Más bien, su conocimiento de ambos autores estaba ampliamen-
te basado en antologías y manuales al uso. Desde los años previos a la 
publicación de la Dissertatio de 1770 y en conexión con la revitalización 
del platonismo producida por la reforma educativa promovida por Fede-
rico IIº, de alto impacto también en Königsberg, se observa un renovado 
interés en los escritos de Platón por parte de Kant. No así, en cambio, en 
los de Aristóteles, dado que, por otra parte, el aristotelismo no ocupó una 
posición igualmente relevante en el siglo XVIII. Para una presentación 
sucinta del papel que desempeñaron las escuelas del pensamiento griego 
clásico (esp. platonismo, aristotelismo, epicureismo y escepticismo) en la 
formación de Kant y en el ambiente intelectual en el que le tocó actuar, 
véase Santozki (2006) p. 34-55; para el caso especial del estoicismo y su 
papel protagónico, sobre todo, en la filosofía práctica del período crítico, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—59—

Methodus Nº 8 (2016)

con el pensamiento estoico es, sin duda, más directa y deja huellas 
bastante más profundas. Ciertamente, no faltan huellas significativas 
de la confrontación con el estoicismo en escritos de filosofía teórica, 
ante todo, allí donde se trata de la discusión con el determinismo 
o fatalismo estoico, que Kant rechaza enérgicamente.6 Sin embargo, 
donde se concentran las huellas más importantes es, como resulta 
esperable, en el ámbito de la filosofía práctica, más precisamente, 
en los escritos que conciernen a la ética. No hace falta decir que no 
podré considerar aquí ni siquiera todo el material relevante referido 
específicamente a la ética, que es bastante abundante. Me limitaré 
exclusivamente a algunos pocos pasajes que resultan especialmente 
importantes para lo que quiero mostrar.

En el ámbito específico de la ética, la relación de Kant con la 
filosofía estoica comprende diferentes aspectos y, además, presenta 
claras variaciones a lo largo del desarrollo del propio pensamiento 
kantiano. Por lo mismo, no resulta posible separar aquí tajantemente 
los aspectos de carácter evolutivo de los aspectos propiamente siste-
máticos. En efecto, es al hilo del desarrollo de su propia concepción 
sistemática de conjunto como Kant va encontrando progresivamente 
el modo de situarse frente a la concepción estoica. Como se verá, este 
desarrollo comprende, en ocasiones, movimientos de ida y vuelta, de 
aproximación y distanciamiento, en los cuales los componentes de 
adhesión y de crítica no siempre se mantienen inalterados. 

Dentro de dicho desarrollo, un aspecto general de continuidad 
viene dado por la alta estima que Kant muestra por la concepción 
estoica de la virtud, vale decir, por el contenido material específico 

véase p. 149-229. Una muy buena presentación de conjunto de la reno-
vación del estoicismo en el pensamiento ético y político de los siglos XVI 
y XVII se encuentra en Abel (1978), que discute las posiciones de autores 
como Justus Lipsius, Guillaume Du Vair y Pierre Charron, y considera 
también las relaciones del neoestoicismo con el ramismo y el aristote-
lismo. Abel no considera específicamente el caso de Kant, más allá de 
algunas referencias aisladas (cf. esp. p. 31 ss., 168, 344 s.), pero lleva a 
cabo, en cambio, una excelente reconstrucción de la crítica del estoicismo 
elaborada por Hegel (cf. cap. VIII).

6	 En Metaphysik Pölitz p. 209, Kant afirma que el fatalismo estoico no pue-
de ser refutado, pero tampoco puede ser probado argumentativamente. 
Obviamente, Kant piensa que en sede práctica la cuestión está decidida 
de facto en contra del fatalismo.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—60—

Methodus Nº 8 (2016)

de la doctrina moral estoica. Así lo muestra claramente un precioso 
texto contenido en el esbozo de historia de la filosofía presentado en 
la introducción al manual de las lecciones de lógica: 

“A Platón y Aristóteles siguieron los epicúreos y los estoicos, que 
eran ambos los más declarados enemigos unos de otros. Aque-
llos ponían el bien supremo (das höchste Gut) en el regocijo 
del corazón (ein fröhliches Herz), al que llamaron la voluptuosi-
dad (Wollust); éstos lo hallaban exclusivamente en la elevación 
y fortaleza del alma (in der Hoheit und Stärke der Seele), por 
medio de la cual uno podría prescindir de todas las comodidades 
de la vida (alle Annehmlichkeiten des Lebens). Por otra parte, 
los estoicos eran dialécticos (dialektisch) en la filosofía especu-
lativa, <pero> doctrinales (dogmatisch) en la filosofía moral, y 
mostraron muchísima dignidad (ungemein viel Würde) en sus 
principios prácticos, a través de los cuales han esparcido la se-
milla para las disposiciones interiores más sublimes que hayan 
existido jamás (den Samen zu den erhabensten Gesinnungen, die 
je existirten)” (cf. Jäsche Logik, p. 30).

Si se deja de lado su posición discrepante en el caso del suicidio (cf. 
Tugendlehre § 6 p. 422), llama la atención el hecho de que Kant 
suscribe aspectos de la concepción estoica que no siempre son ad-
mitidos de modo más general y que, en ocasiones, podrían resultar 
incluso chocantes, al menos, a primera vista. Esto vale, en particular, 
para la concepción estoica de la apátheia, a la que Kant –quien no 
parece tomar en cuenta específicamente la ulterior diferenciación de 
los estados emocionales en los meros páthe propios del necio, por 
un lado, y las eupátheiai propias del sabio, por el otro– interpreta de 
modo positivo, como una confirmación de su propia posición según 
la cual los sentimientos no pueden proveer la base de la moralidad. 
En conexión con su positiva recepción del motivo de la apátheia, 
Kant va tan lejos como para suscribir también el rechazo estoico de 
la compasión (Mitleid). Lo defiende tanto desde el punto de vista de 
la teoría de la motivación, subrayando el hecho de que los estados 
afectivos (Affekte) enturbian el juicio y, en ocasiones, privan de toda 
eficacia motivacional al principio de la moralidad, de modo tal que 
la ecuanimidad del alma es un presupuesto psicológico de la genuina 
virtud, la cual exige el dominio sobre sí mismo; como también desde 
el punto de vista de la teoría de la obligatoriedad (Verbindlichkeit) 
moral, llamando la atención sobre el hecho de que sentir uno mismo 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—61—

Methodus Nº 8 (2016)

el sufrimiento de otro no hace más que aumentar el sufrimiento en el 
mundo, lo cual jamás podría constituir una obligación moral, pues 
lo único que puede ser moralmente exigido, en este respecto, es la 
sympathia moralis, que, en el compartir participativamente (teilneh-
mend) la alegría y la pena (Mitfreude, Mitleid), da lugar a una comu-
nidad de sentimiento de carácter libre (communio sentiendi liberalis), 
fundada en la razón práctica, y no a una de carácter no libre o servil 
(communio sentiendi illiberalis, servilis) (Anthropologie p. 253 s.; 
véase también Tugendlehre, p. 408 s., 457).

Más complicadas son las cosas, en cambio, cuando se trata de 
la cuestión relativa a la fundamentación de la moralidad. En efecto, 
una vez alcanzada su posición definitiva en el período crítico, Kant 
rechaza el modo en que los estoicos pretenden dar cuenta de la  fun-
damentación de la moralidad. Sin embargo, a lo largo de la evolución 
de su pensamiento, el propio Kant se vio llevado a modificar fuerte-
mente su posición respecto de este problema de fondo, y ello trajo 
aparejados también cambios fundamentales en su relación con las 
posiciones clásicas, en particular, con la concepción estoica. Todo ello 
tuvo lugar, sin embargo, dentro de una línea consistente de desarro-
llo, que viene dada por el rechazo de todo intento de fundamentación 
naturalista de la moralidad. En lo que sigue me concentraré en este 
punto, siguiendo el camino que delinean los textos kantianos. Pero al 
final diré también alguna cosa acerca del modo en el que Kant intenta 
reapropiarse y reubicar algunos de los mismos motivos naturalistas 
que rechaza primero tajantemente, allí donde se pretende extraer de 
ellos funciones específicas de fundamentación. En el caso de Kant, 
tal intento de reapropiación y reubicación se conecta, como se sabe, 
con la temática referida a las condiciones subjetivas que permiten 
dar cuenta de la posibilidad de la recepción y la internalización del 
principio de la moralidad y, con ello, también de la posibilidad de su 
eficacia motivacional.

2. La recepción de la concepción estoica en el período 
precrítico y hasta el “Canon” de KrV

En los textos de los años ’60 y ’70 aparece una fuerte crítica a la 
concepción estoica del sabio, que en su detalle contrasta con algunos 
aspectos de la posición que Kant adopta posteriormente. Como en 
general hicieron los antiguos con sus ideales, también los estoicos, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—62—

Methodus Nº 8 (2016)

explica Kant, convirtieron su ideal del sabio, que en sí mismo era 
correcto (cf. p. ej. Reflexionen VI 6607 = Ak. XIX p. 106 s.), en una 
quimera inalcanzable, y ello, precisamente, al pretender concederle 
fuerza mandatoria para el comportamiento humano:

“Los antiguos tuvieron todos el error de hacer quimeras (Chi-
mären) de sus ideales (aus ihren Idealen). Los estoicos <hiceron 
una quimera> de su <ideal del> sabio, el cual, como un ideal (als 
ein Ideal), era correcto (richtig), pero, como un precepto efectivo 
del comportamiento humano, vano (thörigt)” (cf. Reflexionen 
VI 6584 = Ak. XIX p. 96).

Dicho de otro modo: lo vano y pretencioso, en el caso de los estoicos, 
es haberle concedido una función motivacional a dicha representa-
ción ideal del sabio, es decir, tomarla falsamente por lo que Kant 
suele denominar en los escritos precríticos un principium executionis. 
En tal sentido, Séneca es considerado lisa y llanamente como un “es-
tafador” (Betrüger), mientras que Epicteto es calificado de “extraño” 
(selten) y “fantasioso” (phantastisch) Todo ello, dentro del marco 
provisto por la crítica a los estoicos y su quimérica pretensión según 
la cual el hombre podría elevarse, sin más, por encima de sus dolores 
y necesidades, para llegar a ser, sólo por medio de sus propias fuerzas, 
una imagen de la divinidad, con lo cual, al mismo tiempo, se deja a 
la ayuda de Dios completamente de lado y al ser humano comple-
tamente desvalido en su fragilidad y lleno de culpas (cf. Praktische 
Philosophie Herder p. 67).7 En último término, lo quimérico consiste 
aquí, por tanto, en la pretensión de que la virtud, cuya mera posesión 
es identificada erróneamente con la felicidad, sea motor suficiente de 
las acciones, para dar lugar así al obrar conforme a las exigencias de 
la moralidad. Paradójico es, sin embargo, el hecho de que en el perío-
do crítico el propio Kant suscribirá una posición comparable, aunque 
no llegue a ella a través de la adopción de la representación ideal del 
sabio. El cambio decisivo viene posibilitado aquí, como se sabe, por 
el reconocimiento de la función motivacional que cumplen o pueden 
cumplir en nosotros la representación de la ley moral y la conciencia 

7	 Para este aspecto, véase ahora la buena discusión en Grandjean (2014), 
quien, en la reconstrucción de la crítica kantiana a la posición estoica, 
toma como hilo conductor el motivo de lo que Kant caracteriza como 
“exaltación moral” o, si se prefiere, “infatuación moral” (moralische 
Schwärmerei) (cf. KpV p. 86).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—63—

Methodus Nº 8 (2016)

de nuestra sujeción a ella, en tanto agentes racionales, tal como tiene 
lugar en y a través del factum de la razón pura práctica (cf. KpV p. 6, 
31, 42 s., 47, 55, 91, 104). Naturalmente, el punto de vista así alcan-
zado no trae consigo la necesidad de asumir una insostenible identifi-
cación de virtud (Tugend) y felicidad (Glückseligkeit), que es lo que, 
como Kant asume ya desde muy temprano, habrían hecho algunas de 
las principales escuelas de la Antigüedad en su intento por dar cuenta 
de la naturaleza del “bien supremo” (das höchste Gut), ya sea por la 
vía de la reducción de la felicidad a la virtud (estoicos: felicidad como 
consecuencia necesaria de la virtud) o bien, inversamente, por la vía 
de la reducción de la virtud a la felicidad (epicúreos: virtud como me-
dio necesario para la felicidad) (cf. p. ej. Reflexionen VI 6601 = Ak. 
XIX p. 104; 6607 = Ak. XIX p. 106 s.; 6624 = Ak. XIX p. 116, etc.). 

Como quiera que sea, en la fase de su pensamiento representada 
por el texto antes citado Kant asume que los estoicos sobreexigen 
irremediablemente al agente moral, al poner en la mera virtud –vale 
decir, sin consideración independiente de la felicidad, la cual queda 
identificada, sin más, con aquella– tanto el principium diiudicationis 
como el principium executionis del obrar moral. En rigor, la posición 
estoica (vgr. Zenón), aunque hace justicia al valor intrínseco de la 
virtud (der innere Werth), no logra dotarla, en defintiva, de genuina 
fuerza motivacional (die Triebfeder). Por su parte, con su pretensión 
de reducir la virtud a la felicidad (vgr. el placer o la voluptuosidad), 
Epicuro comete el error opuesto, por cuanto reduce la virtud a la 
felicidad: queriendo proporcionar a la virtud la necesaria fuerza mo-
tivacional, le quita su valor intrínseco, pues la convierte, de hecho, 
en un mero medio para la felicidad. Sólo Cristo ofrece aquí la mane-
ra adecuada de vincular ambos términos, por medio de su doctrina 
relativa a las relaciones de la naturaleza y la gracia, por un lado, y 
a la retribución post mortem del mérito y el demérito moral, por el 
otro (cf. Reflexionen VI 6838 = Ak. XIX p. 176; para esta crítica a 
las concepciones de Zenón y Epicuro, véase también Reflexionen VI 
6619-6621 = Ak. XIX pp. 112-115). Por lo mismo, sólo el Cristia-
nismo presenta adecuadamente la relación entre virtud y felicidad, 
justamente, en la medida en que distingue dos principios diferentes 
de la moralidad, a saber: el principium diiudicationis (virtud) y el 
principium executionis (felicidad). El siguiente pasaje formula el pun-
to con especial nitidez: 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—64—

Methodus Nº 8 (2016)

“El Maestro del Evangelio (…) puso con razón como funda-
mento que los dos principios del comportamiento, virtud y feli-
cidad, serían diferentes y originarios. Demostró que la conexión 
de ambos no se halla en la naturaleza (de este mundo). Dijo que, 
sin embargo, se puede creer confiadamente (getrost glauben) en 
ella. Pero colocó la condición <bien> alto y en conformidad con 
la ley más santa (nach dem heiligsten Gesetz). Puso de mani-
fiesto la fragilidad (Gebrechlichkeit) y la maldad (Bösartigkeit) 
humanas, y (…) eliminó el engreimiento moral (den moralischen 
Eigendünkel) (humildad [Demuth]), y, al agudizar así el juicio, 
no dejó nada más que cielo e infierno, que son sentencias judi-
ciales (Richtersprüche) en conformidad con el más estricto enjui-
ciamiento (nach der strengsten Beurtheilung). Eliminó, además, 
todos los medios inmorales de ayuda a las observancias religio-
sas y convirtió, en cambio, a la bondad de Dios (die Gütigkeit 
Gottes) en objeto de fe (zum Gegenstande des Glaubens), en 
todo aquello que no está en nuestro poder, (…) si (…) nos esfor-
zamos con rectitud (mit Aufrichtigkeit) por lograr cuanto esté en 
nuestro poder. Purificó, pues, la moral de todas las limitaciones 
vinculadas con la indulgencia y el amor propio (von allen nach-
sichtlichen und eigenliebigen Einschränkungen)” (cf. Reflexio-
nen VI 7060 = Ak. XIX p. 238).

En lo esencial, esta valoración de las concepciones estoica, epicúrea y 
cristiana acerca de las relaciones entre virtud y felicidad se mantiene 
intacta, como es sabido, también en el período crítico. Así lo mues-
tra, entre otros textos relevantes, el tratamiento de la “Dialéctica” 
de KpV, donde se tematiza la problemática vinculada con el “bien 
supremo” como objeto de la razón pura práctica (cf. KpV pp. 110 
ss.). La idea central de la concepción kantiana según la cual el “bien 
supremo”, como objeto de la razón pura práctica, debe ser concebi-
do como el resultado del enlace sintético de virtud y felicidad está 
presente ya, al menos, en su punto de partida, en los textos del perío-
do precrítico, y ello, justamente, en la medida en que Kant rechaza 
enérgicamente, desde el comienzo, todo intento de identificación de 
virtud y felicidad, basado en alguna forma de reducción de la una a 
la otra. Por cierto, en los textos de los años ’60 y ’70 no aparece to-
davía la afirmación expresa del carácter sintético a priori del enlace 
que vincula a ambos componentes del “bien supremo”. Sin embargo, 
la diferencia más significativa viene dada por el hecho de que Kant 
no ha alcanzado todavía su concepción madura relativa a los moto-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—65—

Methodus Nº 8 (2016)

res de la voluntad. Por el contrario, todo indica que incluso hasta la 
concepción del “Canon” de KrV, Kant admitió que Dios y la inmor-
talidad, como condiciones de la felicidad, proveían ellos mismos el 
principium executionis necesario para dar cuenta de la posibilidad 
del obrar moral. Esto se ve claramente en una reflexión datada entre 
1776 y 1778, donde se contrapone, en este preciso sentido, la posi-
ción de Zenón con la de Cristo:

“Zenón pretendía darle a la virtud un valor interno (einen in-
nern Werth) y le quitó el motor (die Triebfeder). Sólo Cristo le da 
tanto el valor interior como el motor. Su concepto no es místico 
(mystisch), sino natural (natürlich).  El motor está libre de todos 
los impedimentos de la naturaleza. El motor procedente del otro 
mundo (die Triebfeder aus der andern Welt) es ya en sí mismo 
también equivalente a la renuncia a toda ventaja (Entsagung 
auf allen Vortheil). <Tales motores> son los únicos que no son 
contingentes (zufallig) o inciertos (ungewis) y sirven como regla 
(dienen zur Regel). El otro mundo (intelectual) es propiamente 
aquel donde la felicidad coincide exactamente con la moralidad: 
cielo (Himmel) e infierno (Hölle), de los cuales el uno apunta 
a la mayor felicidad (Glück) y el otro a la miseria (Elend). El 
otro mundo es un ideal necesariamente moral (ein nothwendig 
moralisches Ideal). Sin él, la legislación moral (die moralische 
Gesetzgebung) se queda sin gobierno (ohne Regirung). Sólo ella 
apunta al valor interior de las acciones. A través de la espera-
da recompensa del otro mundo, la virtud resulta desinteresada 
(uneigennützig), pero tiene un apoyo o refugio (eine Stütze oder 
Zuflucht). El motor está sustraído a los sentidos tanto como es 
posible” (cf. Reflexionen VI 6838 = Ak. XIX p. 176)8.

Como he indicado ya, esta misma concepción se refleja todavía en 
el tratamiento de la moralidad del “Canon” de KrV, en la medida en 
que también allí se enfatiza el papel de Dios y el otro mundo como 
“motores”.9 En tal sentido, el siguiente pasaje resulta revelador:

“Es necesario que todo nuestro cambio de vida (Lebenswandel) 
sea subordinado a máximas morales (sittlichen Maximen); pero, 

8	 Para una presentación general del modo en el que Kant compara las con-
cepciones estoica y cristiana, véase la clásica contribución de Zac (1972).

9	 Para la evolución del tratamiento kantiano del problema de los motores 
desde los años ’60 hasta la posición de Grundlegung, pasando por el “Ca-
non” de KrV, véase ahora la buena discusión de conjunto en Schadow 
(2013) cap. IV.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—66—

Methodus Nº 8 (2016)

al mismo tiempo, es imposible que esto ocurra, si la razón (die 
Vernunft) no conecta con la ley moral (mit dem moralischen 
Gesetze), que es una mera idea (eine bloße Idee), una causa efi-
ciente (eine wirkende Ursache) que, según el comportamiento de 
acuerdo con ella <sc. la ley moral>, determine un resultado que 
corresponda exactamente a nuestros fines más elevados (einen 
unseren höchsten Zwecken genau entsprechenden Ausgang), sea 
en ésta o bien en otra vida. Por tanto, sin un Dios y un mun-
do para nosotros invisible pero esperado, las sublimes ideas de 
la moralidad (die herrlichen Ideen der Sittlichkeit) son cierta-
mente objetos de aprobación y admiración (Gegenstände des 
Beifalls und der Bewunderung), pero no motores del propósito 
y la ejecución (Triebfedern des Vorsatzes und der Ausübung), 
porque no satisfacen el fin completo (den ganzen Zweck) que a 
cualquier ser racional le es natural, y <que> le es determinado a 
priori y le resulta necesario, a través, precisamente, de la misma 
razón pura” (cf. KrV A 812-813 / B 840-841).

Como Kant enfatiza en el párrafo que sigue inmediatamente al texto 
citado, desde el punto de vista que atiende a lo que exige la razón 
misma, la felicidad, que no podría representar por sí sola el bien to-
tal o completo (das vollständige Gut), debe aparecer necesariamente 
conectada con el comportamiento moralmente bueno (das sittliche 
Wohlverhalten). Pero lo que el comportamiento moralmente bueno 
garantiza por sí solo no es la felicidad misma, sino el mero mere-
cimiento de felicidad (die bloße Würdigkeit, glücklich zu sein). Por 
su parte, este último tampoco podría ser identificado, sin más, con 
el bien total o completo, que incluye también, y necesariamente, la 
participación efectiva en la felicidad (ihrer <sc. der Glückseligkeit> 
teilhaftig zu werden) (cf. KrV A 813 / B 841). Que bajo condiciones 
terrenales el obrar moralmente bueno sólo puede garantizar el me-
recimiento de felicidad, pero no la felicidad misma, es una tesis que 
aparece ya claramente formulada en textos del período precrítico (cf. 
p. ej. Reflexionen VI 6610 = Ak. XIX p. 107; 6629 = Ak. XIX pp. 
117 s.; 6826-6827 = Ak. XIX p. 173; a los que se añade 6838 = Ak. 
XIX p. 176, texto citado in extenso más arriba). Considerada por sí 
misma, dicha tesis no implica necesariamente la adopción de una de-
terminada posición a la hora de responder la pregunta por la motiva-
ción del obrar moralmente bueno. De hecho, aunque Kant modifica 
sustancialmente su posición relativa al problema de los “motores”, 
desde el período precrítico hasta el período crítico, pasando por el 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—67—

Methodus Nº 8 (2016)

“Canon” de KrV, su adhesión a la tesis relativa a la conexión nece-
saria entre la moralidad y el merecimiento de felicidad se mantiene 
intacta a través de dicho tránsito. Una cuestión diferente es la de 
cómo dar cuenta de la conexión necesaria entre la moralidad y la fe-
licidad misma, que, como es obvio, es algo muy diferente de su mero 
merecimiento. Como se sabe, en la concepción que Kant desarrolla 
a partir de Grundlegung y presenta oficialmente en KpV, la referen-
cia a Dios y el “otro mundo” (vgr. la inmortalidad del alma) queda 
preservada, pero ya no es puesta en conexión con la temática de los 
“motores”, sino que queda sistemáticamente reubicada, a través de 
la introducción de la doctrina de los “postulados” de la razón (pura) 
práctica (cf. KpV pp. 119-133). En esa versión final, la existencia de 
Dios y la del “otro mundo” (vgr. inmortalidad del alma) no aparecen 
ni como “fundamentos” de la moralidad (principium diiudicationis) 
ni como “motores” de la acción moral (principium executionis), sino 
que son considerados como “postulados”, vale decir, como asuncio-
nes que la misma razón (pura) práctica debe hacer necesariamente 
para resolver la tarea que le plantea su propia “dialéctica” (cf. KrV p. 
11, nota). Dicha tarea no es otra que la de dar cuenta de la conexión 
entre moralidad y felicidad, tal como viene exigida por la propia ra-
zón (pura) práctica.

3. La recepción de la concepción estoica en Grundlegung y KpV

El modo en el que Kant se relaciona con la concepción estoica en el 
período correspondiente a la versión madura de su concepción de la 
moralidad tiene elementos de continuidad, pero también de ruptura 
con la posición adoptada en el período precrítico, hasta el “Canon”, 
inclusive. En lo que sigue me concentro brevemente en tres aspectos 
de la renovada confrontación de Kant con la posición estoica, a sa-
ber: a) el referido al modo de concebir el bien supremo, b) el referido 
a la fundamentación estoica de la moral, con especial referencia a la 
doctrina estoica de la oikeíosis y, por último, c) el referido al princi-
pio de la moralidad.

a) La crítica a la concepción estoica del “bien supremo”

La crítica de Kant a la identificación estoica de virtud y felicidad 
permanece invariable, en el tránsito que va del período precrítico 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—68—

Methodus Nº 8 (2016)

al crítico, pero recibe ahora una fundamentación teórica, en alguna 
medida, nueva, que adquiere expresión, sobre todo, en la discusión 
que Kant lleva a cabo en la “Dialéctica” de KpV, más precisamente, 
en el marco del tratamiento de la determinación del concepto del 
“bien supremo” (cf. KpV pp. 110 ss.). Como se sabe, en continui-
dad con la posición reflejada ya en los textos del período precrítico 
antes citados, Kant reprocha a las dos posiciones polarmente opues-
tas, representadas por el estoicismo y el epicureísmo, incurrir en un 
mismo error de base, a saber: el de pensar la conexión entre virtud y 
felicidad como analítica, al pretender identificar por vía reductiva las 
nociones de virtud y felicidad, cuando la conexión que media entre 
ellas reviste necesariamente un carácter sintético: mientras que el epi-
cureísmo reduce erróneamente la virtud a la felicidad, el estoicismo 
hace exactamente lo contrario y yerra de igual manera, pues reduce 
la felicidad a la virtud. Así lo explica Kant:

“De las escuelas griegas de la Antigüedad hubo propiamente sólo 
dos que en <la> determinación del concepto del bien supremo 
siguieron ciertamente un único método, en la medida en que no 
dejaron valer virtud (Tugend) y felicidad (Glückseligkeit) como 
dos elementos diferentes del bien supremo, de modo tal que bus-
caron la unidad del principio según la regla de la identidad (nach 
der Regel der Identität); sin embargo, se separaban nuevamente 
al elegir de modo diferente entre ambos el concepto fundamental 
(den Grundbegriff). El epicúreo decía: ser consciente de su <pro-
pia> máxima conducente a la felicidad, eso es virtud; el estoico: 
ser consciente de su <propia> virtud es felicidad. Para el primero, 
la astucia (Klugheit) era tanto como moralidad (Sittlichkeit); para 
el segundo, que elegía una denominación más elevada para la vir-
tud, sólo la moralidad era verdadera sabiduría (wahre Weisheit). 
Hay que lamentar que la agudeza (Scharfsinnigkeit) de estos hom-
bres (...) estuviera infelizmente aplicada a argüir (ergrübeln) <la> 
identidad entre dos conceptos heterogéneos en extremo, el de la 
felicidad y el de la virtud” (cf. KpV p. 111).

Como se sabe, Kant sostiene que la conexión de virtud y felicidad es 
sintética, y no analítica. Se trata, sin embargo, de una conexión que 
la razón misma exige de modo necesario, de modo tal que su carácter 
es sintético a priori. A falta de todo otro fundamento intuitivo, pues 
no hay aquí ninguna intuición a priori que pudiera proveer la base 
para dicha conexión, el tertium quid que hace posible la síntesis viene 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—69—

Methodus Nº 8 (2016)

dado aquí por los correspondientes “postulados” de la razón prácti-
ca, a saber: la existencia de Dios y la inmortalidad del alma. Esto úl-
timo es novedoso, respecto de los textos del período precrítico antes 
citados, pero la posición de Kant queda inalterada en lo que respecta 
a la tesis básica de que la conexión necesaria entre virtud y felicidad 
que la razón exige no puede ser garantizada bajo las condiciones 
propias de este mundo, sino que exige un marco de condiciones dife-
rentes: el “otro mundo”, en el cual la justicia divina premia y castiga, 
según el mérito o el demérito moral.

No hace falta aclarar que Kant rechaza la viabilidad de concep-
ciones de la felicidad que excluyan el componente de placer y pleni-
tud experimentada de modo gozoso. En este sentido, Kant cree que 
un componente hedónico o, si de prefiere, un componente de bienes-
tar de carácter empírico resulta imprescindible, a la hora de elaborar 
una noción de felicidad que resulte aplicable al hombre como ser 
finito, que debe desarrollar su vida bajo las condiciones propias de la 
existencia terrenal10.

b) La crítica a la fundamentación estoica de la moralidad

Hacia el final de la primera parte del tratamiento los principios 
prácticos puros de KpV, Kant presenta en forma de cuadro las dife-
rentes posibles concepciones de los “fundamentos de determinación 
materiales prácticos” (praktische materiale Bestimmungsgründe), los 
cuales pueden ser a) subjetivos o bien b) objetivos, y dentro de cada 
uno de esos rubros i) internos o ii) externos. El caso b) i), esto es, 
el principio objetivo interno es el de la “perfección” (Vollkommen-
heit), y sus defensores son, según Kant, Wolff y los estoicos (cf. KpV 
p. 40)11. El problema con esta interpretación material de los funda-
mentos prácticos de determinación, especialmente, en el caso de los 

10	 En este sentido, véase la muy buena discusión de la crítica kantiana a la 
concepción estoica de la felicidad y el ideal de autosuficiencia conectado 
con ella en Himmelmann (2003) cap. VI.

11	 En el caso de b) ii) Kant menciona la “voluntad de Dios”, de la cual son 
defensores Crusius y los moralistas teológicos. En el caso de a) los prin-
cipios subjetivos, i) los externos pueden ser o bien la educación (Mon-
taigne) o bien la constitución civil (Mandeville), y ii) los internos son o 
bien el “sentimiento psíquico” (Epicuro) o bien el “sentimiento moral” 
(Hutchenson).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—70—

Methodus Nº 8 (2016)

de carácter objetivo, reside en el hecho de que un objeto material-
mente dado, que es considerado como un fin, es presupuesto como 
anterior y precedente a la determinación de la voluntad, lo cual im-
plica necesariamente, a juicio de Kant, heteronomía: la misma noción 
de “perfección” remite necesariamente, para Kant, a la aptitud para 
un fin dado (cf. p. 41).

Como ha enfatizado la investigación, el hecho de que en co-
nexión con los estoicos Kant hable de “perfección”, entendida como 
principio de determinación interno, se explica muy probablemente 
por la influencia de la traducción de Christian Garve del De officiis 
ciceroniano (1786).12 En efecto, Garve traduce virtus por “perfección 
interna” (innere Vollkommenheit). A ello se añade el hecho de que 
ya Baumgarten había hablado, en el mismo sentido, de perfectio, en 
relación con la virtud, por cuanto ésta “perfecciona” la naturaleza. 
Kant ve, de hecho, la concepción estoica como conectada con la de 
Baumgarten: 

“Otro principio moral del autor <sc. Baumgarten> es: vive con-
venienter naturae. Éste es un principio estoico” (cf. Moralphilo-
sophie Collins p. 266). 

En el caso de Baumgarten y los estoicos vale, por tanto, la misma 
crítica: el mencionado principio interno, es decir, la perfección, no 
puede dar cuenta de la fundamentación de la moralidad, porque 
presupone la determinación material de la voluntad por un objeto 
dado de antemano e implica, con ello, la heteronomía de la volun-
tad. Por la misma razón, Kant debió rechazar tajantemente la doc-
trina estoica de la oikeíosis (conciliatio), entendida como un modelo 
de fundamentación de la moralidad. Kant conoce la doctrina por 
medio de varias fuentes: ante todo, la exposición de Cicerón en De 
12	 La importancia de la influencia de la traducción de Garve ha sido enfati-

zada en la literatura de los últimos treinta años, en particular, en lo que 
toca a la recepción del concepto de “deber” (kathêkon, officium), pues, 
por otra parte, la recensión de Garve de KrV, en la cual critica la con-
cepción del “Canon”, deja también una importante huella. En efecto, es 
dicha crítica la que, con toda probabilidad, proveyó el punto de partida 
de la renuncia kantiana a poner a Dios como fundamento de la morali-
dad en Grundlegung y KpV. Para este punto, véase Horn (2008) p. 1098 
s., con referencias a Förster (1992) y Forschner (1989), entre otros. Véase 
también Förster (1998). Para el impacto de la traducción de Garve sobre 
la concepción de Kant, véase Melches Gibert (1994).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—71—

Methodus Nº 8 (2016)

finibus III 16-22, pero también la de Séneca en Epistula 121, donde 
Séneca introduce la noción de cura para dar cuenta del cuidado de sí, 
e incluso, como ha sugerido Klaus Düsing, a través de la traducción 
latina de Diógenes Laercio, además de la exposición de Reimarus 
en su escrito sobre el “impulso artístico” de los animales13. Kant mis-
mo nunca menciona la expresión oikeíosis, ni tampoco la versión 
latina conciliatio, pero parece bastante claro que cuando rechaza el 
punto de partida en las tendencias naturales, del tipo que fueren, a 
la hora de fundamentar la moral, lo que tiene en vista es, principal-
mente, la concepción estoica. La divergencia de fondo en este punto 
es obvia: los estoicos presentan la adopción del punto de vista moral 
como la meta a la que conduce un proceso de desarrollo natural, 
teleológicamente orientado, y pretenden derivar de esta explicación 
genético-evolutiva, al mismo tiempo, también una fundamentación 
del principio de la moralidad; Kant, en cambio, separa tajantemente 
la cuestión referida al fundamento y la validez del principio de la mo-
ralidad, por un lado, y la cuestión referida a la génesis y la evolución 
del sentido moral del sujeto a lo largo de su desarrollo evolutivo, por 
el otro. La distinción característicamente kantiana entre “cuestiones 
de génesis” y “cuestiones de validez”, tan fructífera a la hora de dar 
cuenta de la posibilidad del conocimiento apriorístico (cf. KrV B 1), 
encuentra, como se echa de ver, un nuevo campo de aplicación, allí 
donde se trata de dar cuenta del origen último de la validez de los 
principios de la moralidad. 

Por otra parte, y de modo más específico, a los ojos de Kant 
resulta imposible partir, como lo hace la concepción estoica, del fin 
natural de la autoconservación, allí donde se trata de fundar la mo-
ralidad, como tal. Por el contrario, Kant asume que si el fin que la 
naturaleza hubiera querido darle al hombre fuera el de su mera auto-
conservación (estoicos) o bien el de su bienestar (epicúreos), entonces 
mucho más seguro hubiera sido confiar su consecución al simple ins-
tinto, tal como ocurre en el caso de los otros animales, y no, en cam-
bio, hacer intervenir la razón, ya que ésta sólo trae mayores dificulta-
des, cuando no impedimentos, con vistas al logro de tales objetivos: 

13	 Para estas y otras referencias, véase Santozki (2006) pp. 172 ss., quien 
remite también a Düsing (1976).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—72—

Methodus Nº 8 (2016)

“Si en un ser que posee razón (Vernunft) y voluntad (Wille) el 
propio fin de la naturaleza (der eigentliche Zweck der Natur) 
fuera su conservación (Erhaltung), su bienestar (Wohlergehen), 
en una palabra, su felicidad (Glückseligkeit), entonces ésta <sc. 
la naturaleza> habría tomado de modo muy deficiente sus re-
caudos (ihre Veranstaltung) para ello, <al> avistar a la razón de 
la criatura como la realizadora (Ausrichterin) de esa intención 
suya <sc. de la naturaleza>. En efecto, <en tal caso> todas las 
acciones (alle Handlungen) que aquella <sc. la criatura> tiene 
que ejecutar con tal objetivo y <también> la entera regla de su 
comportamiento (die ganze Regel seines Verhaltens) le hubieran 
sido predelineadas (vorgezeichnet) de modo mucho más preci-
so (weit genauer) por medio del instinto (Instinkt), y dicho fin 
hubiera podido ser alcanzado de ese modo con mucha mayor 
seguridad (weit sicherer) de lo que jamás podría ocurrir a través 
de la razón” (cf. Grundlegung, p. 395). 

Hay quien interpreta aquí la referencia a la razón como “organiza-
dora” o “ejecutora” (Ausrichterin) de la intención providencial de 
la naturaleza como una alusión indirecta a la caracterización estoi-
ca de la razón como “artesana del impulso” (technítes hormês). En 
cualquier caso, esta suerte de reducción instrumentalista de la razón 
resulta, para Kant, inaceptable, porque, en tal caso, sencillamente no 
habría razón (pura) práctica, que es aquella que determina de modo 
apriorístico la voluntad, y no la que sigue el dictado de la inclina-
ción. Dicho de otro modo: Kant rechaza toda apelación a tendencias 
o inclinaciones naturales, allí donde se trata específicamente de dar 
cuenta de la validez del principio de la moralidad, y no meramente 
de las condiciones que permiten su eficacia. La eliminación de la con-
cepción de la oikeíosis como recurso explicativo para dar cuenta de 
la fundamentación de la moralidad tiene que ver, obviamente, con 
el hecho distintivo de que, en su peculiar estrategia de fundamen-
tación, Kant no parte del objeto puro de la voluntad, vale decir, del 
“bien supremo”, para explicar a partir de él la determinación de la 
voluntad, sino que sigue el camino exactamente opuesto: parte de la 
determinación apriorística de la voluntad por obra de la razón, en 
su función como razón (pura) práctica, para explicar a partir de tal 
determinación el origen apriorístico del objeto puro de la voluntad, 
el cual provee, a su vez, aquella formalidad a la que debe adecuarse, 
de un modo u otro, todo objeto empírico del querer, es decir, de la 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—73—

Methodus Nº 8 (2016)

facultad inferior de desear, a través de las correspondientes máximas 
de acción, si es que tal querer ha de poder contar, al mismo tiempo, 
como moralmente bueno o moralmente aceptable.

c) El principio de la moralidad

Más allá de las críticas de Kant a los aspectos indicados de la concep-
ción estoica, hay una clara afinidad de posiciones en lo concerniente 
al carácter que ambos, los estoicos y Kant, conceden al principio de 
la moralidad, es decir, a la ley moral, como tal. Como se sabe, entre 
los epicúreos y los estoicos Kant simpatiza claramente con estos úl-
timos, pues cree que han dado completamente en el clavo al elevar a 
la virtud al rango de principio práctico supremo, a pesar del error de 
pretender identificarla con la felicidad, lo cual es imposible. En este 
punto, la superioridad de los estoicos sobre los epicúreos resulta, a 
juicio de Kant, inapelable. Cito en extenso:

“Por cierto, los epicúreos habían asumido como principio su-
premo de las costumbres (Sitten) uno completamente falso, a 
saber: el de la felicidad (Glückseligkeit) (…) Pero procedieron, 
sin embargo, de modo suficientemente consecuente, al degradar 
a su bien supremo (ihr höchstes Gut) del mismo modo, vale de-
cir, de modo proporcional a la inferioridad de su principio, y al 
no esperar felicidad mayor que la que se puede adquirir a través 
de la astucia humana (durch menschliche Klugheit) (a la cual 
pertenecen también abstinencia [Enthaltsamkeit] y la modera-
ción de las inclinaciones [Mäßigung der Neigungen]) (…) Por el 
contrario, los estoicos eligieron de modo correcto su principio 
supremo, a saber: la virtud (Tugend), como condición del bien 
supremo. Pero, al representarse como alcanzable completamen-
te en esta vida el grado de aquella <sc. la virtud> que resulta 
exigible para su ley pura (für das reine Gesetz derselben), no 
sólo extendieron la capacidad moral del ser humano (das mo-
ralische Vermögen des Menschen), bajo la denominación de ‘el 
sabio’, por encima de todos los límites de su naturaleza (über alle 
Schranken seiner Natur) y asumieron algo que contradice todo 
conocimiento humano, sino que, sobre todo, tampoco quisieron 
dejar valer como un objeto especial de la capacidad desiderativa 
humana (für einen besonderen Gegenstand des menschlichen 
Begehrungsvermögens) el segundo componente (Bestandstück) 
perteneciente al bien supremo, esto es, la felicidad. En cambio, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—74—

Methodus Nº 8 (2016)

hicieron a su sabio (respecto de su estado de satisfacción [Zu-
friedenheit]) completamente independiente de la naturaleza, al 
igual que una divinidad (gleich einer Gottheit), en la concien-
cia de la excelencia de su persona (im Bewußtsein der Vortreff-
lichkeit), en la medida en que lo dejaron ciertamente expuesto 
a los males (Übel) de la vida, pero no sometido a ellos (a la 
vez que lo representaban como libre del mal moral [Böse]); y, 
así, realmente dejaron de lado el segundo elemento (Element) 
del bien supremo, <la> propia felicidad, al ponerla meramente 
en el obrar y en la satisfacción con su propio valor personal y, 
consecuentemente, al incluirla también (mit) en la conciencia de 
la manera de pensar propia de la moralidad (im Bewußtsein der 
sittlichen Denkungsart), cosa en la cual hubieran podido ser sufi-
cientemente refutados por la voz de su propia naturaleza (durch 
die Stimme ihrer eigenen Natur)” (cf. KpV p. 126).

También aquí enfatiza Kant, al igual que en los textos del período 
precrítico, que sólo la doctrina cristiana, considerada como mera 
doctrina moral y no todavía como doctrina religiosa (Religionslehre), 
ofrece una vía para combinar adecuadamente el carácter sublime y 
santo del principio de la moralidad y las exigencias derivadas de él 
con la esperanza de la felicidad, como aquella plenitud que el ser hu-
mano no puede lograr por sí solo, vinculándolos en una concepción 
unitaria del bien supremo, que viene dada por la representación del 
Reino de Dios (Reich Gottes) (cf. p. 127 s.). Por otro lado, a dife-
rencia de la posición mantenida todavía hasta el “Canon” de KrV, 
a través de la concepción elaborada Grundlegung y KpV Kant logra 
pensar de modo unificado, por primera vez, el aspecto referido al cri-
terio de moralidad y el aspecto referido a la motivación moral, esto 
es, dicho en la terminología del período precrítico, el principium diiu-
dicationis y el principium executionis, Y lo logra, como es sabido, a 
través de la nueva función motivacional atribuida a la representación 
de la ley moral “en nosotros”, considerada como objeto de “respeto” 
(Achtung), la cual hace innecesario el recurso a premisas teológicas, 
a la hora de dar cuenta de la posibilidad del obrar moral, como tal:14  

14	 Para una reconstrucción de la teoría kantiana de la motivación que, junto 
al papel determinante del principio racional, pone de relieve también la 
importancia de los aspectos vinculados con la receptividad (por ejemplo, 
el papel del sentiemiento de respeto), véase Klemme (2006). De modo 
complementario véase también Louden (2006) y ahora también Schadow 
(2013) cap. V. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—75—

Methodus Nº 8 (2016)

la “ley moral”, como único principio formal de determinación de la 
voluntad pura (i. e. no empíricamente afectada), determina el objeto 
entero de la razón (pura) práctica, que no es otro que el bien supremo 
(cf. KpV p. 109). La posición así alcanzada, según la cual es la deter-
minación de la voluntad por la razón (pura) práctica la que da origen 
al objeto (puro) de la voluntad, y no viceversa, permite evitar, como 
se dijo ya, la heteronomía de la voluntad, que traería inevitablemente 
consigo una restricción de la presención de validez del principio de 
la moralidad, en virtud de la cual ésta quedaría sujeta al previo cum-
plimiento de determinadas condiciones. Pero, además, la concepción 
de KpV, que complementa esta nueva doctrina del “objeto” de la 
razón pura con la doctrina de los “postulados”, permite también dar 
cuenta, de un modo renovado, de la necesidad de asumir el carác-
ter irreductiblemente sintético, aunque fundado a priori, del enlace 
de los dos componentes constitutivos del “bien supremo”, esto es, 
moralidad (virtud) y felicidad, y poner así de manifiesto, a la vez, la 
insuficiencia de base de todo intento de dar cuenta de la necesidad de 
dicho enlace por recurso a alguna forma de identificación reductiva.

Ahora bien, y aquí reside un aspecto a recalcar especialmente 
en el presente contexto de discusión, la nueva concepción de la mo-
tivación moral alcanzada en Grundlegung y KpV le permite a Kant, 
al mismo tiempo, una nueva aproximación a la posición estoica, que 
en el período precrítico, como se vio, había sido descartada como 
quimérica, también en lo concerniente al problema de la motivación 
del obrar moral. Por el contrario, lo quimérico en la posición estoica 
se limita ahora tan sólo a la irreal identificación de virtud y felicidad, 
que supone, además, que la felicidad puede alcanzarse en esta vida, 
sin más, por los propios medios y, peor aún, bajo cualquier circuns-
tancia. En cambio, la idea, igualmente estoica, de que la virtud puede 
ser ella misma el principium executionis requerido para el obrar mo-
ral resulta ahora, y a diferencia de lo que ocurría hasta el “Canon” 
de KrV, asumida, con las variantes del caso, por el propio Kant, y 
ello por cuanto Kant está ahora en condiciones de proporcionar una 
explicación específica de la función que cumple o puede cumplir la 
ley moral, como fundamento de determinación y motor de la volun-
tad pura. Es, pues, esta nueva forma de proximidad la que explica el 
renovado elogio a la posición estoica que Kant formula en el escrito 
sobre la religión de 1793:

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—76—

Methodus Nº 8 (2016)

“Ahora bien, las leyes morales (die moralischen Gesetze) las ex-
traen ellos <sc. los estoicos> inmediatamente (unmittelbar) de la 
razón que legisla de ese modo exclusivamente y que manda, sin 
más, a través de ellas <sc.las leyes morales>, y así todo (alles) 
quedaba indicado de modo completamente correcto (ganz ri-
chtig), objetivamente (objektiv), en lo que concierne a la regla 
(Regel), y también subjetivamente (auch subjektiv), en lo que 
atañe al motor (Triebfeder)” (cf. Religion p. 57, nota).

Como es obvio, la nueva posición elaborada desde 1785 en adelan-
te, en la cual la felicidad ya no provee el motor para la moralidad, 
tampoco bajo la representación del “otro mundo” conectada con las 
ideas de Dios y la inmortalidad del alma, explica por qué Kant pue-
de acercarse nuevamente a la concepción estoica de la virtud, en su 
carácter de regla (principium diiudicationis) y, a la vez, también de 
motor (principium executionis).15 El nuevo modelo explicativo per-
mite, por lo mismo, una nueva recepción de la noción clásica de de-
ber (officium), central ya desde los escritos del período precrítico, y 
también una fuerte aproximación a la concepción estoica según la 
cual lo único dotado de valor intrínseco es lo moralmente bueno. 
Lo que habitualmente se tiene por bueno, piensa Kant en consonan-
cia con la posición estoica, no tiene, en rigor, ningún valor intrínse-
co, sino que su valor depende del uso que de ello haga la voluntad: 
ni siquiera los talentos son buenos en sí mismos. Como se sabe, el 
comienzo de Grundlegung establece que lo único bueno sin restric-
ciones es una buena voluntad, esto es, una voluntad que está de-
terminada por la razón: cosas como los talentos, la moderación del 
carácter y las pasiones, los bienes de la fortuna, etc. tienen, desde el 
punto de vista estrictamente moral, un estatuto comparable a lo que 
en terminología estoica se denomina los “indiferentes” (adiáphora) 

15	 En este respecto, Grandjean (2014) p. 179 ss. llama acertadamente la 
atención sobre el hecho de que la insistente contraposición kantiana de 
la “exaltación moral” estoica y el “dulce rigor” del cristianismo, que pro-
porcionaría el más eficaz antídoto contra aquella, no impide que Kant 
se vea llevado, a su vez, a dar una intensa coloración estoica a su propia 
interpretación de la doctrina cristiana de la libertad y la gracia. En último 
término, tal interpretación no sería, piensa Grandjean, sino el resultado 
natural del modo en el que Kant piensa la conexión estructural entre ra-
cionalidad y libertad.  

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—77—

Methodus Nº 8 (2016)

(cf. Grundlegung pp. 393 s.).16 Ciertamente, Kant no se vale dicha 
expresión ni en Grundlegung ni tampoco en KrV, aunque no falta al-
gún texto del período precrítico en los cuales remite a la concepción 
estoica según la cual cosas como la salud y el dolor, etc. no deben 
verse como “buenas” o “malas”, en el sentido propiamente moral de 
los términos (cf. Reflexionen VI 6630 = Ak. XIX p. 118). Que Kant 
evite el empleo de dicha expresión se debe, con toda probabilidad, al 
deseo de evitar las ambivalencias que podría acarrear su uso. En efec-
to, Kant asume que, desde el punto de vista estrictamente moral, no 
hay nada que pueda contar propiamente como “indiferente”, es decir, 
nada intermedio o indeterminado situado, por así decir, en medio de 
los opuestos del bien y el mal. Desde el punto de vista que atiende 
a las correspondientes máximas, piensa Kant, ni las acciones ni los 
caracteres pueden presentar un valor moral indefinido, en el sentido 
de indiferente o indeterminable, sino que hay que conceder la validez 
de un principio disyuntivo, que afirma que el hombre es o bien mo-
ralmente bueno (sittlich gut) o bien moralmente malo (sittlich böse). 
Cito en extenso un pasaje del escrito de sobre la religión que presenta 
con nitidez las conexiones sistemáticas más relevantes:

“Al conflicto de ambas hipótesis arriba expuestas <sc. el de si 
el hombre es naturalmente bueno o malo> subyace una pro-
posición disyuntiva: el ser humano es (por naturaleza) o bien 
moralmente bueno (sittlich gut) o bien moralmente malo (sitt-
lich böse). Pero a cualquiera se le ocurre fácilmente preguntar si 
acaso tal disyunción es correcta, y si alguien no podría afirmar 
que el ser humano no es por naturaleza ninguna de las dos co-
sas, y otro que es ambas al mismo tiempo, a saber: en algunos 
aspectos, bueno, en otros, malo. La experiencia (Erfahrung) 
parece confirmar incluso esta posición intermedia entre ambos 
extremos. Pero resulta muy importante para la doctrina de las 
costumbres no admitir, en la medida de lo posible, cosas morales 
de carácter intermedio (keine moralischen Mitteldinge), ni en las 
acciones (adiaphora), ni en los caracteres humanos, ya que con 

16	 Para este punto, véase Santozki (2006) p. 181-186, donde se presenta con 
detalle el modo en el que Kant se confronta con este aspecto de la doctri-
na estoica. Mi breves referencias al tratamiento kantiano de los “indife-
rentes” siguen, en lo esencial, las indicaciones de Santozki. Véase también 
Forschner (1989) y (1995) p. 117 nota 27 (citado también por Santozki), 
donde Forschner afirma que la teoría de los “indiferentes” constituye el 
aspecto en el cual la cercanía de Kant a los estoicos se hace más evidente.  

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—78—

Methodus Nº 8 (2016)

tal duplicidad de sentido (Dopelsinnigkeit) todas las máximas 
corren peligro de perder su determinación y consistencia (ihre 
Bestimmtheit und Festigkeit). Se llama habitualmente ‘rigoristas’ 
(Rigoristen) a los que adoptan este modo riguroso de pensar 
(con una denominación que contendría en sí un reproche, pero 
que en realidad es un elogio); y, así, a sus antípodas se los puede 
llamar ‘latitudinarios’ (Latitudinarier) (…)” (cf. Religion p. 22 
nota en el texto). 

En nota al pie, Kant añade, hacia el final, lo siguiente:

“(…) Una acción moralmente indiferente (adiaphoron morale) 
sería una acción que se produce meramente a partir de leyes 
naturales, y que, por tanto, no guarda relación alguna con la ley 
moral (das sittliche Gesetz), como ley de la libertad (als Gesetz 
der  Freiheit), al no tener lugar ni ser necesarios (…) respecto de 
ella ni mandato ni prohibición ni tampoco permisión (autoriza-
ción legal)” (cf. Religion p. 22 nota al pie).

Lo único “indiferente” en el sentido propiamente moral es aquello 
que, ya sea un evento de la naturaleza o bien un movimiento o una 
acción de un ser humano, ocurre únicamente según meras leyes na-
turales y, como tal, no guarda relación alguna con la ley moral a 
través de las correspondientes máximas. Lo “indiferente” en dicho 
sentido extramoral del término tampoco coincide, por lo tanto, con 
lo moralmente “permitido”, pues si una determinada acción o com-
portamiento merece o no tal denominación es algo que debe ser en-
juiciado, en cada caso, por referencia a la ley moral, a través de la 
correspondiente máxima.17 En tal sentido, Kant elogia la posición 
propia del rigorismo, que no admite trivalencia alguna, sino sólo es-
tricta bivalencia, en el ámbito propiamente moral. Y todo indica que 
piensa que los estoicos, a pesar de haber desarrollado una doctrina 
de los “indiferentes”, se cuentan entre los rigoristas, y no entre los 
“latitudinarios”. En efecto, conservan la especificidad y la pureza del 

17	 Para el rechazo de la idenficación de lo “permitido” y lo moralmente 
“indiferente”, véase también Rechtslehre p. 223. En este mismo sentido, 
en un texto que data probablemente de comienzos de los años ’70, Kant 
señala que toda imputación hace referencia a leyes morales, de modo que 
en el ámbito de las acciones que caen bajo leyes morales todo es imputa-
ble en mérito o demérito, y no hay nada que sea “indiferente” (adiapho-
ron) (cf. Reflexionen VI 6784 = Ak.XIX p. 159).  

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—79—

Methodus Nº 8 (2016)

bien moral, por cuanto no presentan lo “indiferente” como un ter-
cer valor moral situado entre lo moralmente bueno y lo moralmente 
malo, sino, más bien, como aquello que está excluido del ámbito 
demarcado por la oposición disyuntiva entre el bien y el mal, en el 
sentido propiamente moral del término18.

En conexión con el modo en el cual recibe la doctrina estoica de 
los “indiferentes”, se ha hecho notar que Kant deja de lado el valor 
que (algunos de) los estoicos conceden a los así llamados “indiferen-
tes preferidos” (adiaphoron aestimabile), como medios que ayudan 
en el progreso moral, vale decir, en el tránsito que va del nivel de los 
agentes (todavía) “ignorantes” o “necios” que sólo producen “actos 
(meramente) apropiados” (kathékonta, singular: kathêkon) al nivel 
de los “sabios” que capaces de producir “actos moralmente correc-
tos” o “virtuosos” (katorthómata, singular: katórthoma)19. Aquí hay 
toda una cantidad de elementos vinculados con la recepción que hace 
Kant de la posición que Cicerón presenta en De officiis y de la que 
Séneca elabora en sus cartas morales, pero no puedo entrar aquí en 
el detalle20. Me limito simplemente a recalcar el punto central: todo 
este tipo de cosas que conciernen a la posibilidad de la educación y 
el progreso moral pueden en sí estar muy bien, pero Kant las separa 
nítidamente de las cuestiones relativas a la fundamentación de la 
moralidad y al modo de dar cuenta de la constitución originaria del 
valor moral. Como se vio ya, es en este punto donde Kant se separa 
también de la doctrina de la oikeíosis, de modo que su posición 
respecto de la cuestión específica concerniente valor relativo de 
los “indiferentes preferidos” es consistente con su concepción de 
conjunto: tales reflexiones, por muy interesantes y fructíferas que 
pudieran resultar desde otros puntos de vista, nada tienen que ver 
con la pregunta por el principio de la moralidad y por el bien, en el 
sentido estrictamente moral del término. Confundir los planos resulta 
aquí fatal, y no sólo desde el punto de vista teórico, sino también 
con vistas al objetivo de evitar la corrupción de las costumbres 
(Verderbnis der Sitten), ya que una mera conformidad exterior con 
las exigencias derivadas del principio de la moralidad no basta, allí 
donde el principio de la moralidad no está presente en su pureza ante 

18	 Para este punto, véase las observaciones de Zac (1972) p. 141 ss.
19	 Cf. Santozki (2006) pp. 182 s.
20	 Para las conexiones más importantes, véase Santozki (2006) pp. 183 ss.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—80—

Methodus Nº 8 (2016)

la conciencia y, por lo mismo, no opera como genuino motor de las 
acciones (cf. Grundlegung pp. 390 ss.).

Como es sabido, para Kant, el valor moral de las máximas y 
las correspondientes acciones no deriva originariamente de que la 
voluntad se oriente a partir de un determinado objeto, dado de ante-
mano, que pudiera contar como “bueno”, en el sentido propiamente 
moral del término, que es el único aquí relevante. Más bien, el origen 
del valor moral de las máximas y las correspondientes acciones ha de 
buscarse en el hecho de que, determinada por la razón, la voluntad 
quiera de cierto modo y, consecuentemente, se valga de los objetos y 
las personas de una manera que pueda contar como buena o correc-
ta, desde el punto de vista de la evaluación moral. Ahora bien, si esto 
es así, se puede admitir que, cambiando lo que hay que cambiar, hay 
aquí una coincidencia importante con la posición estoica. En efecto, 
tampoco los estoicos asumen la existencia de algo así como un objeto 
“bueno”, externo al propio agente, que proveyera la fuente originaria 
del valor moral, sino que situan dicha fuente originaria en la propia 
virtud, como disposición del alma, a la cual conciben, además, como 
asociada con un modo peculiar del querer, determinado por la recta 
ratio21. Indudablemente, hay en este punto importantes semejanzas 
entre ambas posiciones, que a veces resultan oscurecidas por el hecho 
de que la teoría ética antigua suele ser vista, en su conjunto, como 
una ética de los “bienes”. Este tipo de enfoque presenta, muy a me-
nudo,  el problema de que opera con la mera distinción entre tipos de 
bienes y tiende así a nivelar la diferencia radical que separa modelos 
de fundamentación en los cuales el origen del valor se explica por la 
referencia a algo que funciona como objeto del querer, por un lado, y 
modelos de fundamentación en los cuales el valor moral está orgina-
riamente conectado con una determinada calificación del modo en el 
cual el agente ha de querer lo que en cada caso quiere y puede querer, 
en la medida en que dicho modo de querer queda determinado por 
la razón, por el otro. Para hacer justicia a esta diferencia, no basta 
con la habitual distinción entre bienes exteriores y bienes interiores, 
por la sencilla razón de que bajo estos últimos se incluyen cosas tan 

21	 Para una discusión detallada del modo en el cual los estoicos caracteri-
zan el “bien” como fin (télos) del comportamiento y de las dificultades 
resultantes a la hora de incorporar los objetos naturales en el ámbito de 
la moralidad, véase ahora Doyle (2014) pp. 138-209.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—81—

Methodus Nº 8 (2016)

heterogéneas como estados psicológicos o corporales (vgr. tranquili-
dad, placer, salud, etc.), por un lado, y virtudes morales, por el otro.

Al identificar el bien, en el sentido estrictamente moral, con la 
virtud y sólo con ella, los estoicos tienen, a juicio de Kant, razón, y 
logran aislar así en su pureza aquello que es lo único que puede te-
ner un valor intrínseco absoluto, y no meramente relativo. También 
aciertan, por lo mismo, allí donde consideran que el valor de una 
acción moral no deriva del resultado efectivo que se alcanza a través 
de ella, y ello no sólo porque un resultado “bueno” o “conveniente”, 
en algún sentido, no santifica el estado interior del que produce la 
acción, si éste no es él mismo virtuoso, sino porque, además, el mero 
estado interior es ya suficiente causa del “mal”, incluso allí donde 
no conduce a ningún efecto observable22. Los estoicos, en cambio, 
yerran insanablemente, cuando señalan que la posesión de la virtud 
le asegura al sabio por sí sola también la felicidad, pues asumen de 
este modo que virtud y felicidad, en último término, se identifican. 
Además de ser completamente implausible, dicha tesis tiene el grave 
problema de sugerir, al menos, indirectamente, que el valor de la vir-
tud no es intrínseco, sino que, en último término, se vincula con el 
estado interior de bienestar que produce la conciencia de su posesión. 
Aquí se superponen los planos nuevamente, de modo muy poco salu-
dable. La única manera de evitar esto, dentro del marco provisto por 
la concepción estoica, consiste, en definitiva, en despojar a la noción 
de felicidad de toda connotación que aluda a un estado interior de 
total plenitud y total autosatisfacción consigo mismo, reduciéndola 
sin residuo a la mera posesión de la virtud. Pero entonces ya no se 
entiende realmente, a juicio de Kant, por qué razón se debería seguir 
empleando la noción de felicidad, una vez que ha sido despojada de 
todas las connotaciones que ésta tiene en su uso habitual23. En defini-

22	 Para este punto, véase, por ejemplo, Cicerón, De finibus III 32, donde se 
afirma que el mero estado propio del miedo, la tristeza y afectos semejan-
tes ha de verse ya él mismo como un “yerro” (peccatum), con indepencia 
de otros efectos que pudiera traer aparejados (etiam sine effectu). Véase 
Santozki (2006) p. 186.

23	 Ya Aristóteles señalaba en tal sentido que alguien que se empeñara en 
sostener que un virtuoso como Príamo podría ser feliz en cualquier cir-
cunstancia, sólo podría hacerlo para defender una tesis, pero no para dar 
cuenta de un fenómeno que resulta en algún sentido acreditable (cf. Ética 
a Nicómaco I 10, 1099b27-1100a9).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—82—

Methodus Nº 8 (2016)

tiva, la lisa y llana identificación de la felicidad con la (mera posesión 
de la) virtud no pasa de ser un fraude, llevado a cabo por medio del 
recurso a la quimera provista por la figura completamente idealizada 
del sabio.

4. El principio de la moralidad y la “destinación del ser humano”

El énfasis que Kant deposita en la necesaria separación de la cues-
tión relativa a la fundamentación de la moralidad y la validez de su 
principio, por un lado, y toda otra consideración de carácter antro-
pológico, psicológico o pedagógico vinculada con el comportamiento 
moral de los agentes, por el otro, hace olvidar con frecuencia que el 
propio Kant considera imprescindible, dentro de una concepción de 
conjunto coherente, dar cuenta también de las condiciones subjetivas 
específicas que explican la posibilidad de la operatividad del princi-
pio de la moralidad “en nosotros” como “motor” de la voluntad, vale 
decir, de su eficacia motivacional. Como se sabe, hay una cantidad 
de elementos en la concepción kantiana que apuntan a dar cuenta 
de modo específico de este aspecto del problema. En el marco de la 
teoría de la virtud, Kant dedica todo un apartado preliminar al trata-
miento de las así llamadas “prenociones estéticas” (ästhetische Vor-
begriffe), que dan cuenta de la “receptividad” (Empfänglichkeit) del 
espíritu humano para la ley moral (cf. Tugendlehre, “Einleitung zur 
Tugendlehre” XII, p. 399 ss.). El término “estético” (ästhetisch) está 
tomado aquí en el mismo sentido que tiene en el marco de la concep-
ción elaborada en KU, vale decir, como una referencia al ámbito del 
“sentir” o “sentimiento” (Gefühl), en general, y no en el sentido que 
tiene en la “Estética Trascendental” de KrV, donde el término remite 
de modo específico al ámbito de la percepción sensible, y no al del 
sentir. Por otra parte, el término “prenociones” o “nociones previas” 
(Vorbegriffe) pretende dejar en claro desde el comienzo que no se 
trata aquí de los principios de la moralidad, sino, más bien, de aque-
llas condiciones subjetivas que dan cuenta del modo en que dichos 
principios, cuyo asiento está la razón (pura) práctica, no se limitan a 
ser reconocidos como tales de un modo puramente intelectual, sino 
que, además, en su capacidad para determinar de modo apriorístico, 
la voluntad nos afectan también sensiblemente, vale decir, activan en 
nosotros determinadas respuestas emocionales. Se trata, en definiti-
va, de dar cuenta, como lo señala el título mismo del correspondiente 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—83—

Methodus Nº 8 (2016)

parágrafo, de la “receptividad” (Empfänglichkeit) que posee nuestro 
espíritu (Gemüt), como los seres finitos que somos, para los concep-
tos propios de la moralidad (cf. p. 399)24.

De modo más preciso, lo que Kant tematiza en la sección re-
ferida a las mencionadas “prenociones estéticas” son determinadas 
disposiciones naturales que el espíritu humano trae ya siempre con-
sigo y que, por lo mismo, no podrían ser adquiridas ni podría ha-
ber obligación de adquirir. En tal sentido, Kant las caracteriza como 
“(pre)disposiciones naturales del espíritu” (natürliche Gemütsanla-
gen) para ser “afectado” (affiziert) por los conceptos del deber (durch 
Pflichtbegriffe) (cf. p. 399). La conciencia de tales afecciones, que 
se identifica sin más con ellas, explica Kant, no tiene, por tanto, un 
origen empírico, sino que constituye un efecto del modo en que la ley 
moral, presente en nuestra razón, afecta nuestro espíritu (cf. p. 399). 
Como a nadie escapa, hay en este punto una importante conexión 
sistemática con la temática más general referida a las funciones de 
la “facultad del juicio” (Urteilskraft), en la medida en que el origen 
de tales afecciones remite, de uno u otro modo, a determinadas pres-
taciones reflexivas. La conexión estructural que vincula la función 
reflexionante de la facultad del juicio y el ámbito del sentimiento, tal 
como Kant la analiza detalladamente para el caso del sentimiento de 
lo bello y lo sublime en la primera parte de KU (cf. §§ 1-60 ), vale 
también, aunque de un modo diferente, para los fenómenos funda-
mentales, desde el punto de vista moral, vinculados con el “sentir”.25 
Como se sabe, en Tugendlehre Kant menciona cuatro “prenociones 
estéticas”, a saber: 1) el “sentimiento moral” (moralisches Gefühl), 

24	 El tratamiento kantiano de las condiciones empíricas que hacen posible la 
eficacia motivacional del principio de la moralidad y su aplicación a las 
condiciones propias de la naturaleza humana han recibido una atención 
creciente en la investigación más reciente. En tal sentido, véase, por ejem-
plo, las discusiones en Louden (2000) y Frierson (2003). Una excelente 
presentación de conjunto de los principales aspectos a tener en cuenta 
en conexión con la temática indicada, tales como respeto, interés, deseo, 
felicidad y religión, se encuentra en Ameriks (2010).

25	 Para un excelente tratamiento de la temática vinculada con las funciones 
reflexivas de la “facultad del juicio” y su conexión con el ámbito del sen-
tir, véase Wieland (2001), quien discute también las funciones reflexivas 
vinculadas específicamente con el ámbito del obrar y, en particular, las 
que corresponden a la “conciencia moral” (Gewissen) (cf. p. 149-184).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—84—

Methodus Nº 8 (2016)

entendido como la capacidad de experimentar agrado y desagrado 
frente a la concordancia o discordancia de una acción con la ley mo-
ral; 2) la “conciencia moral” (Gewissen); 3) el “amor (de afección) 
hacia los hombres” (Menschenliebe), que como tal no puede ser or-
denado y que, por lo mismo, no se identifica con el “amor al pró-
jimo”, en el sentido propiamente moral del término (Wohlwollen, 
amor benevolentiae); y 4) el “respeto” (Achtung, reverentia), como 
modo del sentir referido específicamente a la ley moral, en virtud del 
cual es posible, en general, tener deberes (Pflichten), tanto respecto de 
sí mismo como también respecto de los demás, en cuanto portadores 
de la propia ley moral.

No resulta posible ni necesario discutir aquí los detalles del 
tratamiento kantiano de estas formas específicamente morales de la 
receptividad, en el modo del sentir o sentimiento. Me limito sim-
plemente a señalar que se abre aquí toda una gama de posibles vías 
de consideración que permiten poner la concepción kantiana en un 
diálogo fructífero con las principales concepciones antropológicas de 
la Antigüedad, sobre todo, allí donde éstas presentan una acusada 
inflexión teleológica, tal como ocurre en el caso de Platón, Aristóteles 
y, muy especialmente, los estoicos. En este sentido, se ha señalado con 
acierto que, aunque critica fuertemente su fatalismo determinista, al 
que considera como una posición de carácter meramente dialéctico, 
Kant toma, en cambio, muy en serio la concepción teleológica del 
ser humano elaborada por los estoicos.26 De modo más específico, el 
punto clave es aquí el que concierne a la “destinación del ser huma-
no” (Bestimmung des Menschen), como la llama a menudo Kant, la 
cual no consiste en otra cosa que en la determinación del fin (Zwec-
kbestimmung) que corresponde a su naturaleza. Como es sabido, se 
trata de una temática central en el pensamiento alemán de la segun-
da mitad del siglo XVIII, a la que Kant recibe de modo abundante, 
desde relativamente temprano, y que reconoce, además, un origen 
claramente estoico27. Desde la perspectiva que abre la pregunta por el 

26	 Cf. Horn (2008) p. 1082 s.
27	 Para una erudita presentación de conjunto del tema con especial aten-

ción también al papel que desempeña la recepción de la concepción es-
toica, véase Brandt (2007a) caps. 2-3. En el caso específico de  Kant, 
Brandt muestra la recurrente presencia del motivo de la “destinación del 
ser humano”, en diferentes posibles versiones y empleos, ya sea tácitos 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—85—

Methodus Nº 8 (2016)

fin natural del hombre, se abre, pues, para Kant, una vía nueva para 
recuperar, de un modo diferente, la concepción que él mismo rechaza, 
allí donde se pretende emplearla como modelo para dar cuenta de la 
fundamentación de la moralidad. 

A juicio de Kant, la moralidad no puede ser derivada de la natu-
raleza del ser vivo ni tampoco, más específicamente, de la naturaleza 
humana. Por el contrario, es la propia naturaleza humana la que, en 
la reflexión, puede ser enjuiciada desde la perspectiva que abre la 
referencia al principio de la moralidad, más precisamente, en aten-
ción a su aptitud para acoger dicho principio, de carácter puramen-
te racional, a través de las correspondientes capacidades receptivas 
(sentimiento) y, así, para dejarse determinar por él, que no es. Dicho 
de otro modo: la propia naturaleza humana puede ser enjuiciada re-
flexivamente, desde el punto de vista que abre la referencia al princi-
pio de la moralidad, allí donde se considera dicho principio como la 
instancia por referencia a la cual ha de determinarse el “fin” al que 
apunta, como tal, la propia naturaleza humana. En este punto, pien-
sa Kant, son los estoicos, una vez más, los que más adecuadamente 
describieron la “destinación del ser humano”, al poner el correspon-
diente “fin” en la virtud, y no en alguna otra cosa diferente, y ello 
muy a pesar de la insostenible identificación de virtud y felicidad, 

o expresos, desde los escritos de fines de los años ’40 en adelante (cf. 
pp. 108-125), y, en lo concerniente especificamente a la recepción de la 
concepción estoica, muestra convincentemente el modo en que Kant se 
apropia de motivos de detalle de la presentación estoica del desarrollo 
natural humano, teológicamente orientado, tales como el de la función de 
la mano, la marcha erguida, el llanto del niño, etc. (cf. pp. 154-169), no 
sin señalar también, de modo complementario, la presencia de elementos 
antiestoicos en la concepción kantiana (cf. pp. 169-177). Como el propio 
Brandt recalca, en la recepción de la concepción estoica, tal como carac-
teriza al pensamiento de la segunda fase de la Aufklärung, jugó un im-
portante papel la posición ecléctica, pero de coloratura estoica, elaborada 
por Johann Joachim Spalding (1714-1804), frente al neoepicureismo de 
Julien Offray de La Mettrie (1709-1751). De hecho, Spalding publicó una 
obra titulada “Betrachtung über die Bestimmung des Menschen”, cuya 
primera edición, muy breve, apareció en 1748, pero que fue posterior-
mente reelaborada y fuertemente ampliada, en once ediciones sucesivas, 
publicadas hasta 1794. Para una caracterización de la “destinación del 
ser humano” como centro temático de la filosofía kantiana, como un 
todo, véase la discusión en Brandt (2007b), donde se presentan de modo 
compacto las tesis centrales del libro aparecido en el mismo año.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—86—

Methodus Nº 8 (2016)

que vincularon, de modo completamente innecesario, con esa misma 
caracterización de la “destinación del ser humano”. Como lo mues-
tra con toda claridad el breve tratamiento del tema en Grundlegung, 
Kant piensa que el “fin natural” del ser humano no es ni podría ser 
la felicidad. Más bien, el ser humano está naturalmente constituido 
como para llegar a alcanzar por sus propios medios aquello que es lo 
único que resulta irrestrictamente “bueno”, a saber: una “buena vo-
luntad”. En tal sentido, el ser humano está naturalmente hecho para 
la moralidad. En efecto, el único fin que puede proporcionar una jus-
tificación adecuada de la presencia misma de capacidades racionales 
prácticas en el ser humano no puede ser otro, en definitiva, que el de 
la moralidad. Como cierre, vale la pena citar aquí in extenso el no-
table pasaje en el cual Kant proporciona posiblemente la más nítida 
formulación del punto:

“En efecto, dado que la razón (Vernunft) no es suficientemente 
capaz de conducir de modo seguro a la voluntad, con respecto 
a sus objetos y a la satisfacción de todas nuestras necesidades 
(que en parte ella <sc. la propia razón> multiplica) –como que a 
un tal fin hubiera conducido de modo mucho más certero (viel 
gewisser) un instinto natural infuso (ein eingepflanzter Natu-
rinstinkt)–, y <dado> que, sin embargo, nos ha sido concedi-
da de todos modos <la> razón como una facultad práctica (als 
praktisches Vermögen), es decir, como una <facultad> tal que 
ha de tener influjo sobre la voluntad (Einfluß auf den Willen), 
<se sigue> entonces <que> su verdadera destinación (die wahre 
Bestimmung derselben) debe ser <la de> producir una volun-
tad que no sea buena, por caso, como medio (als Mittel) para 
un propósito diferente, sino buena en sí misma (an sich selbst), 
para lo cual <la> razón era absolutamente necesaria (schlechter-
dings... nötig), toda vez que la naturaleza (die Natur), en lo que 
concierne a sus disposiciones (in Ansehung ihrer Anlagen), ha 
hecho su obra por doquier (überall) de modo conforme a fin 
(zweckmäßig). Tal voluntad no puede ser, pues, ni el único ni 
todo el bien (nicht das einzige und das ganze <sc. Gut>), pero 
debe ser el bien supremo (das höchste Gut), y la condición (die 
Bedingung) para todo otro <bien>, incluso para todo anhelo 
de felicidad (Verlagen nach Glückseligkeit), en cuyo caso ello 
se puede compatibilizar muy bien con la sabiduría de la natu-
raleza (Weisheit der Natur), cuando se advierte que el cultivo 
de la razón (die Kultur der Vernunft), que es necesario (erfor-
derlich) para el propósito primero e incondicionado, limita de 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—87—

Methodus Nº 8 (2016)

diversos modos, al menos, en esta vida, la consecución del se-
gundo, que es siempre condicionado (jederzeit bedingt), esto es, 
de la felicidad, e incluso puede reducirlo a la nada, sin que <por 
ello> la naturaleza haya procedido aquí de modo no conforme 
a fin (unzweckmäßig), ya que la razón, que reconoce su supema 
destinación práctica (ihre höchste praktische Bestimmung) en la 
fundación de una buena voluntad (in der Gründung eines guten 
Willens), al alcanzar tal propósito, es capaz sólo de una satisfac-
ción de su propia índole (nur einer Zufriedenheit nach ihrer ei-
genen Art), a saber: <la que procede> del cumplimiento de un fin 
(aus der Erfüllung eines Zwecks) que, a su vez, sólo <la> razón 
<misma> determina, aun cuando ello puediera estar vinculado 
con algún impedimento (mit manchen Abbruch) que sobrevenga 
a los fines de la inclinación (den Zwecken der Neigung) ” (cf. 
Grundlegung, p. 396)28.

28	 También el tratamiento de KpV apunta en la misma dirección. En efecto, 
Kant cierra la discusión deesarrollada en el apartado dedicado a la “Dia-
léctica de la Razón Pura Práctica” con una reflexión acerca de lo que de-
nomina “la proporción sabiamente adecuada (die weislich angemessene 
Proportion)” en la cual las facultades cognitivas (Erkenntnisvermögen) 
humanas se hallan respecto de la “destinación práctica del ser humano” 
(praktische Bestimmung des Menschen), en la cual se justifica teológi-
camente, es decir, con vistas a la posibilidad del genuino merito moral, 
incluso la limitación de las capacidades cognitivas humanas, que sólo 
proporcionan un acceso oscuro y conjetural al ámbito de lo suprasensi-
ble, más precisamente, a la existencia y la majestad de Dios así como a la 
eternidad y la inmotalidad del alma (cf. p. 146 ss.). En tal sentido, explica 
Kant, el estudio de la naturaleza del ser humano enseña que la insondable 
sabiduría gracias a la cual existimos no es menos digna de veneración 
(verehrungswürdig) en aquello que nos ha negado (in dem, was uns ver-
sagte) que en aquello que nos ha concedido (in dem, was uns zuteil wer-
den ließ) (p. 148). Por otro lado, la moralidad debe verse, sin duda, como 
el fin último al que está destinado el ser humano naturalmente, pero su 
destinación natural comprende más que lo que queda inmediatamente 
referido a dicho fin último, puesto que el ser humano está sujeto también 
a las condiciones que impone su naturaleza de ser viviente, corpóreo y 
materialmente necesitado. Así, tanto en el escrito sobre la religión como 
en el tratamiento de la antropología, Kant enfatiza el hecho de que, a la 
hora de caracterizar la “determinación del ser humano”, hay que contar, 
en rigor, con una secuencia de niveles superpuestos que dan cuenta de su 
constitución total, como el peculiar tipo de ser que es. En tal sentido, en 
el escrito sobre la religión Kant distingue los niveles correspondientes a 
su carácter de ser viviente o animal, a su carácter de ser dotado de capaci-
dades cognitivas o racionales y, por último, a su carácter de ser dotado de 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—88—

Methodus Nº 8 (2016)

5. A modo de conclusión

El recorrido de los textos kantianos que he ofrecido permite advertir 
con suficiente claridad, pienso, la persistencia en el tiempo y la im-
portancia sistemática de la confrontación kantiana con la concepción 
estoica de la moralidad. La concepción estoica provee, como se echa 
de ver, un punto crucial de referencia, a todo lo largo del enmarañado 
desarrollo que lleva desde los primeros escritos del período precrítico 
hasta la concepción alcanzada en las obras principales del período 
crítico. La actitud de Kant frente a la concepción estoica combina, sin 
embargo, aspectos tanto de identificación como de distanciamiento, 
los cuales, por otra parte, no siempre permanecen invariables, a tra-
vés de las diferentes fases del desarrollo de su propia posición. 

La persistente simpatía por la concepción estoica de la virtud 
y el principio de la moralidad, con su orientación decididamente ra-
cionalista, va asociada a una actitud fuertemente crítica, no menos 
persistente, a la hora de evaluar la plausibilidad de la posición estoica 
frente al problema que plantea la conexión entre virtud y felicidad. 
Por lo mismo, Kant rechaza enérgicamente también la concepción 
estoica del sabio, a la que considera fundada en una vana idealiza-

capacidad moral, es decir, de personalidad (Persönlichkeit) (cf. Religion 
p. 26 ss.). Por su parte, en el tratamiento de la antropología menciona 
los niveles correspondientes a la capacidad técnica (technische Anlage), 
la capacidad pragmática (pragmatische Anlage) y la capacidad moral 
(moralische Anlage) (cf. Anthropologie p. 321 ss.), donde la secuencia 
propuesta evoca, como a nadie escapa, la distinción de tres tres tipos 
de imperativos presentada en el tratamiento de Grundlegung (cf. p. 413 
ss.), pero está tomada en una inflexión peculiar que la conecta con el 
desarrollo histórico del proceso civilizatorio (para este aspecto, véase 
también p. ej. Reflexionen VI 6593 = Ak. XIX p. 98 s.). Que ninguna 
consideración referida al desarrollo del proceso civilizatorio a lo largo 
de la historia debe hacer perder de vista el carácter irreductible de la 
moralidad, como fin último en el cual el ser humano encuentra su última 
destinación, lo pone de manifiesto con particular claridad la incisiva 
observación referida a la confusión que a la que a menudo se vio sujeta 
la interpretación histórica del significado del Reino de Dios: “el Reino de 
Dios sobre la tierra: ésta es la última destinación del ser humano. Deseo 
(venga Tu Reino). Cristo lo ha proclamado; pero no se lo ha entendido 
y se ha erigido el Reino de los Sacerdotes (Das Reich der Priester), no 
el <Reino> de Dios en nosotros (das <sc. Reich> Gottes in uns) (cf. 
Reflexionen II/2 1396).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—89—

Methodus Nº 8 (2016)

ción, que enmascara con un altivo gesto de sublimación, no exento 
de motivación fraudulenta, los rasgos definitorios de la conditio hu-
mana, signada por la finitud. Ello no impide, sin embargo, la expresa 
adhesión de Kant al rigorismo que los estoicos profesan, allí donde 
rechazan toda forma de indeterminación y defienden una estricta bi-
valencia, en el ámbito propio del enjuiciamiento moral.

Peculiar es la situación, por último, en lo que concierne a la 
teoría de la motivación, por un lado, y a la relación entre moralidad 
y naturaleza, por el otro. Si en un primer momento Kant rechaza la 
idea estoica según la cual el principio racional y la virtud resultan su-
ficientes, desde el punto de vista motivacional, para dar cuenta de la 
posibilidad del obrar moral, no menos cierto que la concepción de los 
motores alcanzada en el período crítico trae consigo una fuerte apro-
ximación a la posición estoica. Ello no conduce, sin embargo, a una 
reconciliación con la concepción estoica del sabio, por la sencilla ra-
zón de que el tajante rechazo de toda posible identificación de virtud 
y felicidad, tal como adquiere expresión ya en los escritos del período 
precrítico, se mantiene inalterado. La doctrina de los postulados de la 
razón (pura) práctica permite complementar el cuadro, en la medida 
en que tematiza las condiciones adicionales que dan cuenta de la po-
sibilidad del enlace sintético de virtud y felicidad, tal como éste viene 
exigido necesariamente por la propia razón (pura) práctica. 

Por último, igualmente invariable y tajante permanece el re-
chazo al naturalismo estoico, allí donde se trata de dar cuenta del 
origen y la validez del principio mismo de la moralidad. A los ojos 
de Kant, reclamar funciones de fundamentación al recurso a la natu-
raleza constituye, en este particular ámbito de problemas, un liso y 
llano error categorial, que, por otra parte, no queda exento de con-
secuencias perversas en el ámbito de la educación y la prédica, pues 
toda confusión de planos no hace aquí más que debilitar la eficacia 
del recurso a la pureza del principio de la moralidad, allí donde, a 
través de la exhortación, se pretende luchar contra la corrupción de 
las costumbres. Sin embargo, el rechazo kantiano a toda forma de 
naturalismo, en el ámbito de la fundamentación de la moralidad, no 
acarrea en modo alguno, contra lo que a menudo se suele afirmar, un 
completo divorcio de las esferas de la moralidad y la naturaleza. Por 
el contrario, la referencia a la naturaleza reingresa inevitablemente 
en escena, allí donde se trata de dar cuenta tanto de la posible efica-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—90—

Methodus Nº 8 (2016)

cia motivacional del principio de la moralidad como también de su 
imprescindible función orientativa para el comportamiento humano. 
Desde la perspectiva que abre originariamente la reflexión teleológi-
camente orientada, la propia naturaleza humana revela su esencial 
apertura a la dimensión de la moralidad, en la medida en que se 
presenta como hecha a la medida, por asi decir, para hacer posible la 
acogida de su principio. En tal acogida queda comprometida nues-
tra humanidad como un todo, sujeta por medio del lazo indisoluble, 
pero habitualmente inadvertido, que vincula la raíz más íntima de 
nuestro sentir con la meta última de nuestra destinación.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—91—

Methodus Nº 8 (2016)

Referencias

I. Obras de Kant

Anthropologie Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798, 
21800), ed. R. Brandt, Hamburg 2000; citado 
según la paginación de Akademie-Ausgabe, vol. 7, 
Berlin 1917, p. 117-333 (ed. O. Külpe).

Dissertatio De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et 
principiis (1770), Akademie-Ausgabe, vol. II, Ber-
lin 1905, p. 385-419 (ed. E. Adickes).

Grundlegung Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785, 
21786), ed. B. Kraft – D. Schönecker, Hamburg 
1999; citado según la paginación de Akademie-
Ausgabe, vol. IV, Berlin 1911, p. 386-463 (ed. P. 
Menzer).

Jäsche Logik Logik. Ein Handbuch zu Vorlesungen (1800), ed. 
G. B. Jäsche, Akademie-Ausgabe, vol. IX, Berlin – 
Leipzig 1923, p. 1-150 (ed. M. Heinze).

KpV Kritik der praktischen Vernunft (1788), ed. K. 
Vorländer con una bibliografía de H. F. Klemme, 
Hamburg 101990 (= 91929); citado por la pa-
ginación de la Akademie-Ausgabe, vol. V, Berlin 
1913, p. 1-163 (ed. P. Natorp).

KrV Kritik der reinen Vernunft (21787, 1781), ed. J. 
Timmermann – H. Klemme, Hamburg 1998.

Metaphysik Pölitz Vorlesungen über die Metaphysik, ed. K. H. L. Pö-
litz, Darmstadt 1988 (= Erfurt 1821).

Moralphilosophie 
Collins

Moralphilosophie Collins (1784/85), Akade-
mie-Ausgabe, vol. XXVII/1, Berlin 1975, p. 237-
473 (ed. G. Lehman).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—92—

Methodus Nº 8 (2016)

Praktische Philoso-
phie Herder 

Praktische Philosophie Herder (1762-1764), Aka-
demie-Ausgabe, vol. XXVII/1, Berlin 1975, p. 
1-90 (ed. G. Lehman).

Rechtslehre Metaphysische Anfangsgründe der Rechtsleh-
re (1797), Metaphysik der Sitten, Erster Teil, 
ed. Bernd Ludwig, Hamburg 21998; Akademie-
Ausgabe, vol. VI, Berlin 1914, p. 203-372 (ed. P. 
Natorp).

Reflexionen II Kants Handschriftlicher Nachlaß, II/1-2: Anthro-
pologie, Akademie-Ausgabe, vol. XV/1-2, ed. E. 
Adickes, Berlin 1923.

Reflexionen VI Kants Handschriftlicher Nachlaß, VI: Moralphilo-
sophie, Rechtsphilosophie und Religionsphiloso-
phie, Akademie-Ausgabe, vol. XIX, ed. F. Berger, 
Berlin 1934.

Religion Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen 
Vernunft (1793, 21794), ed. B. Stangneth, Ham-
burg 2003; citado según la paginación de Akade-
mie-Ausgabe, vol. VI, Berlin 1914, p. 1-202 (ed. 
G. Wobbermin).

Tugendlehre Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre 
(1797), Metaphysik der Sitten, Zweiter Teil, ed. B. 
Ludwig, Hamburg 1990; citado según la pagina-
ción de Akademie-Ausgabe, vol. VI, p. 373-491, 
Berlin 1914 (ed. P. Natorp).

II. Literatura secundaria

Abel, G, (1978), Stoizismus und Frühe Neuzeit. Zur Entstehungsge-
schichte modernen Denkens im Felde von Ethik und Politik, Ber-
lin – New York 1978.

Ameriks, K. (2010), “Reality, Reason, and Religion in the Develop-
ment of Kant’s Ethics”, en: Bruxvoort Lipscomb – Krueger 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—93—

Methodus Nº 8 (2016)

(2010) p. 23-47.

Brandt, R. (2007a), Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Ham-
burg 2009 (= 2007).

––––– (2007b), “Die Bestimmung des Menschen aks Zentrum der kan-
tischen Philosophie”, en: Stolzenberg (2007) p. 19-49.

Bruxvoort Lipscomb, B. J. – Krueger, J. (eds.) (2010), Kant’s Moral 
Metaphysics, Berlin – New York 2010.

Bubner, R. – Gladigow, B. – Haug, W. (eds.) (1990), Die Trennung von 
Natur und Geist, München 1990.  

Doyle, D. (2014), La doctrina estoica de la oikeiosis. Reconstrucción 
sistemática de la fundamentación de la moral en el estoicismo, 
Hildesheim – Zürich – New York 2014.

Düsing, K. (1976), “Kant und Epikur. Untersuchungen zum Problem 
der Grundlegung einer Ethik”, Allgemeine Zeitschrift für Philo-
sophie 2 (1976) 39-58.

Forschner, M. (1988), “Moralität und Glückseligkeit in Kants Refle-
xionen”, Zeitschrift für philosophische Forschung 42 (1988) 
351-370.

––––– (1989), “Guter Wille und Haß der Vernunft. Ein Kommentar zu 
GMS 393-396”, en: Höffe (1989) p. 66-82.

––––– (1990),  “Über natürliche Neigungen. Die Stoa als Inspirations-
quelle der Aufklärung”, en: Bubner – Gladigow – Haug (1990) 
p. 93-117.

––––– (1995), Die stoische Ethik. Über den Zusammenhang von 
Natur-, Sprach- und Moralphilosophie im altstoischen System, 
Darmstadt 21995 (1981).

Förster, E. (1992), “Was darf ich hoffen?”, Zeitschrift für philosophi-
sche Forschung 46 (1992) 168-185.

––––– (1998), “Die Wandlungen in Kants Gotteslehre”, Zeitschrift für 
philosophische Forschung 52 (1998) 341-362.

Frierson, P. R. (2003), Freedom and Anthropology in Kant’s Moral 
Philosophy, Cambridge 2003.

Grandjean, A. (2014), “Moralische Schwärmerei. Kant et l’oubli stoï-
cien de la finitude morale”, Philosophie Antique. Problèmes, Re-
naissances, Usages 14 (2014) 157-181.

Himmelmann, B. (2003), Kants Begriff des Glücks, Berlin – New York 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—94—

Methodus Nº 8 (2016)

2003.

Höffe, O. (ed.) (1989), Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein 
kooperativer Kommentar, Frankfurt a. M. 21993 (= 1989). 

Horn, Chr. (2008), “Kant und die Stoiker”, en: Neymeyr – Schmidt – 
Zimmermann (2008) p. 1081-1103.

Klemme, H. F. (2006), “Praktische Gründe und moralische Motiva-
tion. Eine deontologische Perspektive”, en: Klemme – Kühn – 
Schönecker (2006) p. 113-153.

Klemme, H. F. – Kühn, M. – Schönecker, D. (eds.) (2006), Moralische 
Motivation. Kant und die Alternativen, Hamburg 2006.

Louden, R. B. (2000), Kant’s Impure Ethics. From Rational Beings to 
Human Beings, Oxford 2000.

 ––––– (2006), “Moralische Stärke: Tugend als Pflicht gegen sich 
selbst”, en: Klemme – Kühn – Schönecker (2006) p. 79-95.

Melches Gibert, C. (1994), Der Einfluß von Christian Garves Überset-
zung Ciceros De officiis auf Kants Grundlegung zur Metaphysik 
der Sitten, Regensburg 1994.

Neymeyr, B. – Schmidt, J. – Zimmermann, B. (eds.) (2008), Stoizismus 
in der europäischen Philosophie, Literatur, Kunst und Politik, 
Bd. 2: Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Moderne, 
Berlin – New York 2008.

Reich, K. (1935), “Kant und die Ethik der Griechen”, en: Reich (2001) 
pp. 113-146.

Reich, K. (2001), Gesammelte Schriften, ed. M. Baum, Hamburg 2001.

Santozki, U. (2006), Die Bedeutung antiker Theorien für die Genese 
und Systematik von Kants Philosophie,  Berlin – New York 2006.

Schadow, S. (2013), Achtung für das Gesetz. Moral und Motivation 
bei Kant, Berlin – New York 2013.

Schink, W. (1913), “Kant und die stoische Ethik”, Kant-Studien 18/1-3 
(1913) 419-475.

Seidler, Michael J. (1981), The Role of Stoicism in Kant’s Moral Philo-
sophy, tesis doctoral, 2 vols., Saint Louis University, Saint Louis 
(Missouri) 1981.

Stolzenberg, J. (ed.) (2007), Kant in der Gegenwart, Berlin – New York 
2007.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56


—95—

Methodus Nº 8 (2016)

Torralba, J. M. (2012), “Stoic Κατόρθομα, Perfect Duty and Kant’s 
Notion of Acting aus Pflicht. The Relevance of the Οἰκείωσις 
Doctrine for the Notions of Moral Good and Inner Attitude 
(Gesinnung) in Kantian Ethics”, en: Vigo (2012) p. 295-346.

Vigo, A. G. (ed.) (2012), Oikeiosis and the Natural Basis of Morality. 
From Classical Stoicism to Modern Philosophy, Hildesheim – 
Zürich – New York 2012.

Wieland, W. (2001), Urteil und Gefühl. Kants Theorie der Urteilskraft, 
Göttingen 2001.

Zac, S. (1972), “Kant, les stoïciens et le christianisme”, Revue de Mé-
taphysique et de Morale 77/1 (1972) 137-165.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

