Methodus N° 8 (2016) pp. 56 - 111

KANT Y LA FUNDAMENTACION ESTOICA’

DE LA MORALIDAD
Alejandro G. Vigo
Departamento de Filosofia /
Instituto Cultura y Sociedad (ICS)
Universidad de Navarra
(Pamplona, Espana)

1. INTRODUCCION

Como nadie ignora, la literatura especializada sobre la filosofia prac-
tica de Kant vy, en particular, sobre la ética es vastisima, a punto tal
que, desde hace ya mucho tiempo, se ha hecho inabarcable. Con
todo, dentro del enmaranado panorama que presenta la investiga-
cién actual, se puede observar algunas tendencias que, a mi juicio,
resultan altamente positivas, porque apuntan a lograr una visién
mas diferenciada y equilibrada del conjunto del pensamiento ético de
Kant. Menciono tan s6lo dos, que son las que mds me interesan en el
presente contexto.

Por un lado, desde hace unos veinte o treinta afios hay un inte-
rés cada vez mds marcado sobre lo que podemos llamar la concep-
cién material de la moralidad elaborada por Kant, esto es, sobre su
teoria de la virtud y su teoria del derecho. Esta renovada considera-
cion ha permitido dejar definitivamente atrds el engafoso espejismo
producido por el reproche, reiterado ad nauseam desde los tiempos
de Max Scheler, de mero “formalismo”. A pesar de ser claramente
insostenible en su pretension general, dicho reproche habia podido
gozar, hasta hace algunas décadas, de un crédito sorprendentemente

Este trabajo ha sido redactado en el marco del Proyecto de Investiga-
cion “Autoconservacion egoista e interés altruista: la teoria estoica de la
‘familiaridad’ (oikeiosis) como principio de la eticidad y la politicidad,
y su proyeccion en el Medioevo y la Modernidad” (Proyecto 1120127
Fondecyt, Chile, 2012-2014). Agradezco a Marcelo D. Boeri, investigador
responsable del Proyecto, por su invitacién a cooperar y por la oportuni-
dad de presentar una primera version del trabajo, a modo de conferencia,
en el Departamento de Filosofia de la Universidad Alberto Hurtado, San-
tiago de Chile, el 23 de mayo de 2014. Agradezco al propio Prof. Boeriy a
los asistentes a la conferencia por sus valiosas preguntas y observaciones,
que me ayudaron a mejorar diversos aspectos del texto. Las traducciones
de los textos de Kant citados me pertenecen.

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

amplio, en buena medida, también a causa de la escasisima atencién
dedicada a obras como Rechislehre y Tugendlebre, si se la compa-
ra con la dispensada a Grundlegung y KpV, para no mencionar el
abundante material comprendido en las lecciones y las reflexiones
del Nachlass.

Por otro lado, en los ultimos afios han recibido una atencion
mucho mayor también los aspectos referidos a la conexién que la
concepcion kantiana de la moralidad y, de modo mds general, la con-
cepcion que Kant elabora en los diferentes departamentos de su fi-
losofia critica, mantiene con la tradicion filosofica precedente, y ello
mucho mas alla del contexto polémico inmediato, provisto por las
concepciones dominantes en la Modernidad, esto es, el racionalis-
mo y el empirismo. En particular, se ha dedicado creciente atencion
también a la conexion con algunas de las concepciones mds impor-
tantes dentro de la tradicion del pensamiento griego y romano de la
Antigiiedad. Sin ir mas alld del 4mbito de la filosofia practica vy, en
particular, de la moralidad, se puede mencionar una serie de trabajos
recientes que reconstruyen, desde diferentes dngulos, el modo en el
que Kant se apropia de diversas posiciones cldsicas y las incorpo-
ra —ya sea por via de critica, de asimilacion o bien de ambas— en su
propia construccion sistematica. Asi, por destacar tan s6lo algunos
de los trabajos recientes mas directamente vinculados con la temati-
ca abordada aqui, hay que mencionar, en primer lugar, la excelente
monografia de Ulrike Santozki, publicada en 2006, en la que estudia
la importancia de las teorias de la Antigiiedad a la hora de dar cuen-
ta de la génesis y la articulacion sistematica de la filosofia de Kant.
Santozki ofrece una detallada reconstruccién de conjunto y, en el
caso de la ética, discute ampliamente la relacion con la concepcion
estoica y, en particular, la recepcion de la doctrina de la oikeiosis,
que, como se sabe, constituye uno de los pilares centrales de la ética
estoica.! En esta misma linea, se anade también un excelente articulo
de Christoph Horn sobre la relacion entre Kant y los estoicos, publi-

I Véase Santozki (2006). Para el alcance de la doctrina estoica de la oikeio-

sis y algunos de los capitulos mds importantes de su posterior recepcion y
reelaboracién, desde Cicerdn hasta Fichte, puede verse ahora los trabajos
reunidos en Vigo (2012). Para el caso de Kant, véase Torralba (2012). La
concepcion estoica de la oikeiosis ha sido objeto de estudio profundizado
en las dltimas décadas. En nuestra lengua, puede verse ahora la detallada
reconstruccion de conjunto en Doyle (2014).

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

cado en 2008 en una importante compilacion sobre la influencia y
la recepcion del estoicismo en la cultura y el pensamiento europeos.?
Por ultimo, conviene mencionar el importante libro de Beatrix Him-
melmann sobre la concepcion kantiana de la felicidad, publicado en
2003, que contiene elementos de gran valor para la discusion del
problema abordado aqui. Estos trabajos recientes se afiaden a otros
mds antiguos y mas conocidos como son, entre otros, los debidos a
Willi Schink, Klaus Reich y Maximilian Forschner,?* y también la ex-
tensa tesis doctoral de Michael J. Seidler,* que no ha sido publicada
en la forma de libro y no ha recibido la atencién que indudablemente
merece.

En lo que concierne a los propios textos kantianos, hay que
decir que el material disponible para reconstruir la relacion de Kant
con la filosofia estoica, aunque se encuentra disperso, es bastante mas
abundante de lo que se podria sospechar inicialmente, y permite tra-
zar con cierta seguridad algunas lineas centrales de desarrollo, ya que
se extiende desde el periodo precritico hasta las obras y reflexiones de
vejez. Se sabe, por otro lado, que Kant estaba bastante familiarizado
con los escritos de autores latinos como Cicerdn y Séneca, en todo
caso, bastante mds que con las obras de filésofos griegos como, por
ejemplo, Platon y Aristoteles, a quienes no parece haber leido muy in-
tensivamente en sus fuentes originales.’ En cualquier caso, la relacion

2 Véase Horn (2008).

3 Véase Schink (1913); Reich (1935); Forschner (1988), (1989) y (1990).

4 Véase Seidler (1981).

Aunque en sus afios de colegio Kant leia algo de griego, y no sélo latin,
sus lecturas de Platon y Aristoteles en el original no parecen haber sido in-
tensivas. Mas bien, su conocimiento de ambos autores estaba ampliamen-
te basado en antologias y manuales al uso. Desde los afios previos a la
publicacién de la Dissertatio de 1770 y en conexion con la revitalizaciéon
del platonismo producida por la reforma educativa promovida por Fede-
rico I1°, de alto impacto también en Konigsberg, se observa un renovado
interés en los escritos de Platon por parte de Kant. No asi, en cambio, en
los de Aristoteles, dado que, por otra parte, el aristotelismo no ocupé una
posicion igualmente relevante en el siglo XVIIL. Para una presentacion
sucinta del papel que desempeniaron las escuelas del pensamiento griego
cldsico (esp. platonismo, aristotelismo, epicureismo y escepticismo) en la
formacion de Kant y en el ambiente intelectual en el que le toc6 actuar,
véase Santozki (2006) p. 34-55; para el caso especial del estoicismo y su
papel protagonico, sobre todo, en la filosofia practica del periodo critico,

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

con el pensamiento estoico es, sin duda, mas directa y deja huellas
bastante mds profundas. Ciertamente, no faltan huellas significativas
de la confrontacion con el estoicismo en escritos de filosofia tedrica,
ante todo, alli donde se trata de la discusion con el determinismo
o fatalismo estoico, que Kant rechaza enérgicamente.® Sin embargo,
donde se concentran las huellas mas importantes es, como resulta
esperable, en el ambito de la filosofia practica, mas precisamente,
en los escritos que conciernen a la ética. No hace falta decir que no
podré considerar aqui ni siquiera todo el material relevante referido
especificamente a la ética, que es bastante abundante. Me limitaré
exclusivamente a algunos pocos pasajes que resultan especialmente
importantes para lo que quiero mostrar.

En el ambito especifico de la ética, la relacion de Kant con la
filosofia estoica comprende diferentes aspectos y, ademas, presenta
claras variaciones a lo largo del desarrollo del propio pensamiento
kantiano. Por lo mismo, no resulta posible separar aqui tajantemente
los aspectos de caracter evolutivo de los aspectos propiamente siste-
maticos. En efecto, es al hilo del desarrollo de su propia concepcion
sistemadtica de conjunto como Kant va encontrando progresivamente
el modo de situarse frente a la concepcion estoica. Como se vera, este
desarrollo comprende, en ocasiones, movimientos de ida y vuelta, de
aproximacion y distanciamiento, en los cuales los componentes de
adhesion y de critica no siempre se mantienen inalterados.

Dentro de dicho desarrollo, un aspecto general de continuidad
viene dado por la alta estima que Kant muestra por la concepcion
estoica de la virtud, vale decir, por el contenido material especifico

véase p. 149-229. Una muy buena presentacién de conjunto de la reno-
vacion del estoicismo en el pensamiento ético y politico de los siglos XVI
y XVII se encuentra en Abel (1978), que discute las posiciones de autores
como Justus Lipsius, Guillaume Du Vair y Pierre Charron, y considera
también las relaciones del neoestoicismo con el ramismo y el aristote-
lismo. Abel no considera especificamente el caso de Kant, mas alld de
algunas referencias aisladas (cf. esp. p. 31 ss., 168, 344 s.), pero lleva a
cabo, en cambio, una excelente reconstruccion de la critica del estoicismo
elaborada por Hegel (cf. cap. VIII).

¢ En Metaphysik Politz p. 209, Kant afirma que el fatalismo estoico no pue-
de ser refutado, pero tampoco puede ser probado argumentativamente.
Obviamente, Kant piensa que en sede practica la cuestion estd decidida
de facto en contra del fatalismo.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

de la doctrina moral estoica. Asi lo muestra claramente un precioso
texto contenido en el esbozo de historia de la filosofia presentado en
la introduccion al manual de las lecciones de 1ogica:

“A Platon y Aristoteles siguieron los epicireos y los estoicos, que
eran ambos los mas declarados enemigos unos de otros. Aque-
llos ponian el bien supremo (das hochste Gut) en el regocijo
del corazon (ein frobliches Herz), al que llamaron la voluptuosi-
dad (Wollust); éstos lo hallaban exclusivamente en la elevacion
y fortaleza del alma (in der Hobeit und Stirke der Seele), por
medio de la cual uno podria prescindir de todas las comodidades
de la vida (alle Annebmlichkeiten des Lebens). Por otra parte,
los estoicos eran dialécticos (dialektisch) en la filosofia especu-
lativa, <pero> doctrinales (dogmatisch) en la filosofia moral, y
mostraron muchisima dignidad (ungemein viel Wiirde) en sus
principios practicos, a través de los cuales han esparcido la se-
milla para las disposiciones interiores mds sublimes que hayan
existido jamas (den Samen zu den erbabensten Gesinnungen, die
je existirten)” (cf. Jasche Logik, p. 30).

Si se deja de lado su posicion discrepante en el caso del suicidio (cf.
Tugendlebre § 6 p. 422), llama la atencién el hecho de que Kant
suscribe aspectos de la concepcién estoica que no siempre son ad-
mitidos de modo mas general y que, en ocasiones, podrian resultar
incluso chocantes, al menos, a primera vista. Esto vale, en particular,
para la concepcion estoica de la apdtheia, a la que Kant —quien no
parece tomar en cuenta especificamente la ulterior diferenciacion de
los estados emocionales en los meros pdthe propios del necio, por
un lado, y las eupdtheiai propias del sabio, por el otro- interpreta de
modo positivo, como una confirmacién de su propia posicion segin
la cual los sentimientos no pueden proveer la base de la moralidad.
En conexién con su positiva recepcion del motivo de la apdtheia,
Kant va tan lejos como para suscribir también el rechazo estoico de
la compasion (Mitleid). Lo defiende tanto desde el punto de vista de
la teoria de la motivacién, subrayando el hecho de que los estados
afectivos (Affekte) enturbian el juicio y, en ocasiones, privan de toda
eficacia motivacional al principio de la moralidad, de modo tal que
la ecuanimidad del alma es un presupuesto psicologico de la genuina
virtud, la cual exige el dominio sobre si mismo; como también desde
el punto de vista de la teoria de la obligatoriedad (Verbindlichkeit)
moral, llamando la atencién sobre el hecho de que sentir uno mismo

_60_

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

el sufrimiento de otro no hace mds que aumentar el sufrimiento en el
mundo, lo cual jamds podria constituir una obligacién moral, pues
lo unico que puede ser moralmente exigido, en este respecto, es la
sympathia moralis, que, en el compartir participativamente (teilneh-
mend) la alegria y la pena (Mitfreude, Mitleid), da lugar a una comu-
nidad de sentimiento de caracter libre (communio sentiendi liberalis),
fundada en la razon practica, y no a una de caracter no libre o servil
(communio sentiendi illiberalis, servilis) (Anthropologie p. 253 s.;
véase también Tugendlehre, p. 408 s., 457).

Mais complicadas son las cosas, en cambio, cuando se trata de
la cuestion relativa a la fundamentacién de la moralidad. En efecto,
una vez alcanzada su posicion definitiva en el periodo critico, Kant
rechaza el modo en que los estoicos pretenden dar cuenta de la fun-
damentacion de la moralidad. Sin embargo, a lo largo de la evolucion
de su pensamiento, el propio Kant se vio llevado a modificar fuerte-
mente su posicion respecto de este problema de fondo, y ello trajo
aparejados también cambios fundamentales en su relacion con las
posiciones clasicas, en particular, con la concepcion estoica. Todo ello
tuvo lugar, sin embargo, dentro de una linea consistente de desarro-
llo, que viene dada por el rechazo de todo intento de fundamentacion
naturalista de la moralidad. En lo que sigue me concentraré en este
punto, siguiendo el camino que delinean los textos kantianos. Pero al
final diré también alguna cosa acerca del modo en el que Kant intenta
reapropiarse y reubicar algunos de los mismos motivos naturalistas
que rechaza primero tajantemente, alli donde se pretende extraer de
ellos funciones especificas de fundamentacion. En el caso de Kant,
tal intento de reapropiacion y reubicacion se conecta, como se sabe,
con la tematica referida a las condiciones subjetivas que permiten
dar cuenta de la posibilidad de la recepcion y la internalizacion del
principio de la moralidad y, con ello, también de la posibilidad de su
eficacia motivacional.

2. LA RECEPCION DE LA CONCEPCION ESTOICA EN EL PERfODO
PRECRITICO Y HASTA EL “CANON” DE KRV

En los textos de los afios ’60 y °70 aparece una fuerte critica a la
concepcion estoica del sabio, que en su detalle contrasta con algunos
aspectos de la posicion que Kant adopta posteriormente. Como en
general hicieron los antiguos con sus ideales, también los estoicos,

_61_

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

explica Kant, convirtieron su ideal del sabio, que en si mismo era
correcto (cf. p. €j. Reflexionen VI 6607 = Ak. XIX p. 106 s.), en una
quimera inalcanzable, y ello, precisamente, al pretender concederle
fuerza mandatoria para el comportamiento humano:

“Los antiguos tuvieron todos el error de hacer quimeras (Chi-
midren) de sus ideales (aus ibren Idealen). Los estoicos <hiceron
una quimera> de su <ideal del> sabio, el cual, como un ideal (als
ein Ideal), era correcto (richtig), pero, como un precepto efectivo
del comportamiento humano, vano (thorigt)” (cf. Reflexionen
VI 6584 = Ak. XIX p. 96).

Dicho de otro modo: lo vano y pretencioso, en el caso de los estoicos,
es haberle concedido una funcién motivacional a dicha representa-
cion ideal del sabio, es decir, tomarla falsamente por lo que Kant
suele denominar en los escritos precriticos un principium executionis.
En tal sentido, Séneca es considerado lisa y llanamente como un “es-
tafador” (Betriiger), mientras que Epicteto es calificado de “extrafio”
(selten) y “fantasioso” (phantastisch) Todo ello, dentro del marco
provisto por la critica a los estoicos y su quimérica pretension segun
la cual el hombre podria elevarse, sin mas, por encima de sus dolores
y necesidades, para llegar a ser, s6lo por medio de sus propias fuerzas,
una imagen de la divinidad, con lo cual, al mismo tiempo, se deja a
la ayuda de Dios completamente de lado y al ser humano comple-
tamente desvalido en su fragilidad y lleno de culpas (cf. Praktische
Philosophie Herder p. 67).7 En ultimo término, lo quimérico consiste
aqui, por tanto, en la pretension de que la virtud, cuya mera posesion
es identificada erréneamente con la felicidad, sea motor suficiente de
las acciones, para dar lugar asi al obrar conforme a las exigencias de
la moralidad. Paradoéjico es, sin embargo, el hecho de que en el perio-
do critico el propio Kant suscribird una posicion comparable, aunque
no llegue a ella a través de la adopcion de la representacion ideal del
sabio. El cambio decisivo viene posibilitado aqui, como se sabe, por
el reconocimiento de la funciéon motivacional que cumplen o pueden
cumplir en nosotros la representacion de la ley moral y la conciencia

7 Para este aspecto, véase ahora la buena discusion en Grandjean (2014),

quien, en la reconstruccion de la critica kantiana a la posicion estoica,
toma como hilo conductor el motivo de lo que Kant caracteriza como
“exaltacion moral” o, si se prefiere, “infatuacion moral” (moralische
Schwirmerei) (cf. KpV p. 86).

_62_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

de nuestra sujecion a ella, en tanto agentes racionales, tal como tiene
lugar en y a través del factum de la razon pura practica (cf. KpV p. 6,
31,42 s.,47,55,91, 104). Naturalmente, el punto de vista asi alcan-
zado no trae consigo la necesidad de asumir una insostenible identifi-
cacion de virtud (Tugend) y felicidad (Gliickseligkeit), que es lo que,
como Kant asume ya desde muy temprano, habrian hecho algunas de
las principales escuelas de la Antigiiedad en su intento por dar cuenta
de la naturaleza del “bien supremo” (das hiochste Gut), ya sea por la
via de la reduccidn de la felicidad a la virtud (estoicos: felicidad como
consecuencia necesaria de la virtud) o bien, inversamente, por la via
de la reduccion de la virtud a la felicidad (epictreos: virtud como me-
dio necesario para la felicidad) (cf. p. €j. Reflexionen VI 6601 = Ak.
XIX p. 104; 6607 = Ak. XIX p. 106 s.; 6624 = Ak. XIX p. 116, etc.).

Como quiera que sea, en la fase de su pensamiento representada
por el texto antes citado Kant asume que los estoicos sobreexigen
irremediablemente al agente moral, al poner en la mera virtud —-vale
decir, sin consideracion independiente de la felicidad, la cual queda
identificada, sin mas, con aquella— tanto el principium diiudicationis
como el principium executionis del obrar moral. En rigor, la posicion
estoica (vgr. Zenén), aunque hace justicia al valor intrinseco de la
virtud (der innere Werth), no logra dotarla, en defintiva, de genuina
fuerza motivacional (die Triebfeder). Por su parte, con su pretension
de reducir la virtud a la felicidad (vgr. el placer o la voluptuosidad),
Epicuro comete el error opuesto, por cuanto reduce la virtud a la
felicidad: queriendo proporcionar a la virtud la necesaria fuerza mo-
tivacional, le quita su valor intrinseco, pues la convierte, de hecho,
en un mero medio para la felicidad. S6lo Cristo ofrece aqui la mane-
ra adecuada de vincular ambos términos, por medio de su doctrina
relativa a las relaciones de la naturaleza y la gracia, por un lado, y
a la retribucién post mortem del mérito y el demérito moral, por el
otro (cf. Reflexionen VI 6838 = Ak. XIX p. 176; para esta critica a
las concepciones de Zendn y Epicuro, véase también Reflexionen VI
6619-6621 = Ak. XIX pp. 112-115). Por lo mismo, s6lo el Cristia-
nismo presenta adecuadamente la relacion entre virtud y felicidad,
justamente, en la medida en que distingue dos principios diferentes
de la moralidad, a saber: el principium diiudicationis (virtud) y el
principium executionis (felicidad). El siguiente pasaje formula el pun-
to con especial nitidez:

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

“El Maestro del Evangelio (...) puso con razén como funda-
mento que los dos principios del comportamiento, virtud y feli-
cidad, serfan diferentes y originarios. Demostré que la conexion
de ambos no se halla en la naturaleza (de este mundo). Dijo que,
sin embargo, se puede creer confladamente (getrost glauben) en
ella. Pero colocd la condicion <bien> alto y en conformidad con
la ley mas santa (nach dem heiligsten Gesetz). Puso de mani-
fiesto la fragilidad (Gebrechlichkeit) y la maldad (Bésartigkeit)
humanas, y (...) eliminé el engreimiento moral (den moralischen
Eigendiinkel) (humildad [Demuth]), y, al agudizar asi el juicio,
no dej6 nada mas que cielo e infierno, que son sentencias judi-
ciales (Richterspriiche) en conformidad con el mds estricto enjui-
ciamiento (nach der strengsten Beurtheilung). Elimind, ademads,
todos los medios inmorales de ayuda a las observancias religio-
sas y convirtio, en cambio, a la bondad de Dios (die Giitigkeit
Gottes) en objeto de fe (zum Gegenstande des Glaubens), en
todo aquello que no esta en nuestro poder, (...) si (...) nos esfor-
zamos con rectitud (mit Aufrichtigkeit) por lograr cuanto esté en
nuestro poder. Purificd, pues, la moral de todas las limitaciones
vinculadas con la indulgencia y el amor propio (von allen nach-
sichtlichen und eigenliebigen Einschrinkungen)” (cf. Reflexio-
nen VI 7060 = Ak. XIX p. 238).

En lo esencial, esta valoracion de las concepciones estoica, epictrea y
cristiana acerca de las relaciones entre virtud y felicidad se mantiene
intacta, como es sabido, también en el periodo critico. Asi lo mues-
tra, entre otros textos relevantes, el tratamiento de la “Dialéctica”
de KpV, donde se tematiza la problematica vinculada con el “bien
supremo” como objeto de la razén pura practica (cf. KpV pp. 110
ss.). La idea central de la concepcion kantiana segin la cual el “bien
supremo”, como objeto de la razén pura practica, debe ser concebi-
do como el resultado del enlace sintético de virtud y felicidad estd
presente ya, al menos, en su punto de partida, en los textos del perio-
do precritico, y ello, justamente, en la medida en que Kant rechaza
enérgicamente, desde el comienzo, todo intento de identificacion de
virtud y felicidad, basado en alguna forma de reduccion de la una a
la otra. Por cierto, en los textos de los afios 60 y *70 no aparece to-
davia la afirmacion expresa del cardcter sintético a priori del enlace
que vincula a ambos componentes del “bien supremo”. Sin embargo,
la diferencia mads significativa viene dada por el hecho de que Kant
no ha alcanzado todavia su concepcién madura relativa a los moto-

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

res de la voluntad. Por el contrario, todo indica que incluso hasta la
concepcion del “Canon” de KV, Kant admitié que Dios y la inmor-
talidad, como condiciones de la felicidad, proveian ellos mismos el
principium executionis necesario para dar cuenta de la posibilidad
del obrar moral. Esto se ve claramente en una reflexion datada entre
1776 y 1778, donde se contrapone, en este preciso sentido, la posi-
cion de Zenon con la de Cristo:

“Zendn pretendia darle a la virtud un valor interno (einen in-
nern Werth) y le quitd el motor (die Triebfeder). Solo Cristo le da
tanto el valor interior como el motor. Su concepto no es mistico
(mystisch), sino natural (natiirlich). El motor esta libre de todos
los impedimentos de la naturaleza. El motor procedente del otro
mundo (die Triebfeder aus der andern Welt) es ya en si mismo
también equivalente a la renuncia a toda ventaja (Entsagung
auf allen Vortheil). <Tales motores> son los tinicos que no son
contingentes (zufallig) o inciertos (ungewis) y sirven como regla
(dienen zur Regel). El otro mundo (intelectual) es propiamente
aquel donde Ia felicidad coincide exactamente con la moralidad:
cielo (Himmel) e infierno (Hélle), de los cuales el uno apunta
a la mayor felicidad (Gliick) y el otro a la miseria (Elend). El
otro mundo es un ideal necesariamente moral (ein nothwendig
moralisches Ideal). Sin él, la legislacion moral (die moralische
Gesetzgebung) se queda sin gobierno (ohne Regirung). S6lo ella
apunta al valor interior de las acciones. A través de la espera-
da recompensa del otro mundo, la virtud resulta desinteresada
(uneigenniitzig), pero tiene un apoyo o refugio (eine Stiitze oder
Zuflucht). El motor esta sustraido a los sentidos tanto como es
posible” (cf. Reflexionen V1 6838 = Ak. XIX p. 176)%

Como he indicado ya, esta misma concepcion se refleja todavia en
el tratamiento de la moralidad del “Canon” de KrV, en la medida en
que también alli se enfatiza el papel de Dios vy el otro mundo como
“motores”.” En tal sentido, el siguiente pasaje resulta revelador:

“Es necesario que todo nuestro cambio de vida (Lebenswandel)
sea subordinado a maximas morales (sittlichen Maximen); pero,

8 Para una presentacion general del modo en el que Kant compara las con-

cepciones estoica y cristiana, véase la cldsica contribuciéon de Zac (1972).
Para la evolucion del tratamiento kantiano del problema de los motores
desde los afios *60 hasta la posicion de Grundlegung, pasando por el “Ca-
non” de KrV, véase ahora la buena discusion de conjunto en Schadow
(2013) cap. IV.

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

al mismo tiempo, es imposible que esto ocurra, si la razén (die
Vernunft) no conecta con la ley moral (mit dem moralischen
Gesetze), que es una mera idea (eine blofle Idee), una causa efi-
ciente (eine wirkende Ursache) que, segun el comportamiento de
acuerdo con ella <sc. la ley moral>, determine un resultado que
corresponda exactamente a nuestros fines mds elevados (einen
unseren hochsten Zwecken genau entsprechenden Ausgang), sea
en ésta o bien en otra vida. Por tanto, sin un Dios y un mun-
do para nosotros invisible pero esperado, las sublimes ideas de
la moralidad (die herrlichen Ideen der Sittlichkeit) son cierta-
mente objetos de aprobacion y admiracion (Gegenstiande des
Beifalls und der Bewunderung), pero no motores del propédsito
y la ejecucion (Triebfedern des Vorsatzes und der Ausiibung),
porque no satisfacen el fin completo (den ganzen Zweck) que a
cualquier ser racional le es natural, y <que> le es determinado a
priori y le resulta necesario, a través, precisamente, de la misma
razon pura” (cf. KrV A 812-813 / B 840-841).

Como Kant enfatiza en el parrafo que sigue inmediatamente al texto
citado, desde el punto de vista que atiende a lo que exige la razon
misma, la felicidad, que no podria representar por si sola el bien to-
tal o completo (das vollstandige Gut), debe aparecer necesariamente
conectada con el comportamiento moralmente bueno (das sittliche
Wobhlverhalten). Pero lo que el comportamiento moralmente bueno
garantiza por si solo no es la felicidad misma, sino el mero mere-
cimiento de felicidad (die blofle Wiirdigkeit, gliicklich zu sein). Por
su parte, este ultimo tampoco podria ser identificado, sin mas, con
el bien total o completo, que incluye también, y necesariamente, la
participacion efectiva en la felicidad (ibrer <sc. der Gliickseligkeit>
teilhaftig zu werden) (cf. KrV A 813 / B 841). Que bajo condiciones
terrenales el obrar moralmente bueno s6lo puede garantizar el me-
recimiento de felicidad, pero no la felicidad misma, es una tesis que
aparece ya claramente formulada en textos del periodo precritico (cf.
p. €j. Reflexionen VI 6610 = Ak. XIX p. 107; 6629 = Ak. XIX pp.
117 s.; 6826-6827 = Ak. XIX p. 173; a los que se afiade 6838 = Ak.
XIX p. 176, texto citado in extenso mas arriba). Considerada por si
misma, dicha tesis no implica necesariamente la adopcion de una de-
terminada posicion a la hora de responder la pregunta por la motiva-
cion del obrar moralmente bueno. De hecho, aunque Kant modifica
sustancialmente su posicion relativa al problema de los “motores”,
desde el periodo precritico hasta el periodo critico, pasando por el

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

“Canon” de K#V, su adhesion a la tesis relativa a la conexién nece-
saria entre la moralidad y el merecimiento de felicidad se mantiene
intacta a través de dicho transito. Una cuestion diferente es la de
como dar cuenta de la conexion necesaria entre la moralidad y la fe-
licidad misma, que, como es obvio, es algo muy diferente de su mero
merecimiento. Como se sabe, en la concepcion que Kant desarrolla
a partir de Grundlegung y presenta oficialmente en KpV, la referen-
cia a Dios y el “otro mundo” (vgr. la inmortalidad del alma) queda
preservada, pero ya no es puesta en conexion con la temadtica de los
“motores”, sino que queda sistematicamente reubicada, a través de
la introduccion de la doctrina de los “postulados” de la razén (pura)
practica (cf. KpV pp. 119-133). En esa version final, la existencia de
Dios y la del “otro mundo” (vgr. inmortalidad del alma) no aparecen
ni como “fundamentos” de la moralidad (principium diiudicationis)
ni como “motores” de la accion moral (principium executionis), sino
que son considerados como “postulados”, vale decir, como asuncio-
nes que la misma razon (pura) practica debe hacer necesariamente
para resolver la tarea que le plantea su propia “dialéctica” (cf. KrV p.
11, nota). Dicha tarea no es otra que la de dar cuenta de la conexion
entre moralidad y felicidad, tal como viene exigida por la propia ra-
z6n (pura) practica.

3. LA RECEPCION DE LA CONCEPCION ESTOICA EN GRUNDLEGUNG Y KPV

El modo en el que Kant se relaciona con la concepcion estoica en el
periodo correspondiente a la version madura de su concepcion de la
moralidad tiene elementos de continuidad, pero también de ruptura
con la posicion adoptada en el periodo precritico, hasta el “Canon”,
inclusive. En lo que sigue me concentro brevemente en tres aspectos
de la renovada confrontacion de Kant con la posicion estoica, a sa-
ber: a) el referido al modo de concebir el bien supremo, b) el referido
a la fundamentacion estoica de la moral, con especial referencia a la
doctrina estoica de la oikeiosis y, por ultimo, c) el referido al princi-
pio de la moralidad.

a) La critica a la concepcion estoica del “bien supremo”

La critica de Kant a la identificacion estoica de virtud y felicidad
permanece invariable, en el transito que va del periodo precritico

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

al critico, pero recibe ahora una fundamentacion tedrica, en alguna
medida, nueva, que adquiere expresion, sobre todo, en la discusion
que Kant lleva a cabo en la “Dialéctica” de KpV, mas precisamente,
en el marco del tratamiento de la determinacion del concepto del
“bien supremo” (cf. KpV pp. 110 ss.). Como se sabe, en continui-
dad con la posicion reflejada ya en los textos del periodo precritico
antes citados, Kant reprocha a las dos posiciones polarmente opues-
tas, representadas por el estoicismo y el epicureismo, incurrir en un
mismo error de base, a saber: el de pensar la conexion entre virtud y
felicidad como analitica, al pretender identificar por via reductiva las
nociones de virtud y felicidad, cuando la conexién que media entre
ellas reviste necesariamente un caracter sintético: mientras que el epi-
cureismo reduce erroneamente la virtud a la felicidad, el estoicismo
hace exactamente lo contrario y yerra de igual manera, pues reduce
la felicidad a la virtud. Asi lo explica Kant:

“De las escuelas griegas de la Antigiiedad hubo propiamente sélo
dos que en <la> determinacion del concepto del bien supremo
siguieron ciertamente un dinico método, en la medida en que no
dejaron valer virtud (Tugend) y felicidad (Gliickseligkeit) como
dos elementos diferentes del bien supremo, de modo tal que bus-
caron la unidad del principio segun la regla de la identidad (nach
der Regel der Identitdt); sin embargo, se separaban nuevamente
al elegir de modo diferente entre ambos el concepto fundamental
(den Grundbegriff). El epictireo decia: ser consciente de su <pro-
pia> maxima conducente a la felicidad, eso es virtud; el estoico:
ser consciente de su <propia> virtud es felicidad. Para el primero,
la astucia (Klugheit) era tanto como moralidad (Sittlichkeit); para
el segundo, que elegia una denominacién mas elevada para la vir-
tud, solo la moralidad era verdadera sabiduria (wabre Weisheit).
Hay que lamentar que la agudeza (Scharfsinnigkeit) de estos hom-
bres (...) estuviera infelizmente aplicada a argiiir (ergriibeln) <la>
identidad entre dos conceptos heterogéneos en extremo, el de la

felicidad y el de la virtud” (cf. KpV p. 111).

Como se sabe, Kant sostiene que la conexion de virtud y felicidad es
sintética, y no analitica. Se trata, sin embargo, de una conexion que
la razén misma exige de modo necesario, de modo tal que su caricter
es sintético a priori. A falta de todo otro fundamento intuitivo, pues
no hay aqui ninguna intuicién a priori que pudiera proveer la base
para dicha conexion, el tertium quid que hace posible la sintesis viene

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

dado aqui por los correspondientes “postulados” de la razén practi-
ca, a saber: la existencia de Dios y la inmortalidad del alma. Esto ul-
timo es novedoso, respecto de los textos del periodo precritico antes
citados, pero la posicion de Kant queda inalterada en lo que respecta
a la tesis basica de que la conexion necesaria entre virtud y felicidad
que la razén exige no puede ser garantizada bajo las condiciones
propias de este mundo, sino que exige un marco de condiciones dife-
rentes: el “otro mundo”, en el cual la justicia divina premia y castiga,
segin el mérito o el demérito moral.

No hace falta aclarar que Kant rechaza la viabilidad de concep-
ciones de la felicidad que excluyan el componente de placer y pleni-
tud experimentada de modo gozoso. En este sentido, Kant cree que
un componente hedénico o, si de prefiere, un componente de bienes-
tar de cardcter empirico resulta imprescindible, a la hora de elaborar
una nocion de felicidad que resulte aplicable al hombre como ser
finito, que debe desarrollar su vida bajo las condiciones propias de la
existencia terrenall’.

b) La critica a la fundamentacion estoica de la moralidad

Hacia el final de la primera parte del tratamiento los principios
practicos puros de KpV, Kant presenta en forma de cuadro las dife-
rentes posibles concepciones de los “fundamentos de determinacion
materiales practicos” (praktische materiale Bestimmungsgriinde), los
cuales pueden ser a) subjetivos o bien b) objetivos, y dentro de cada
uno de esos rubros i) internos o ii) externos. El caso b) i), esto es,
el principio objetivo interno es el de la “perfeccion” (Vollkommen-
heit), y sus defensores son, segiin Kant, Wolff y los estoicos (cf. KpV
p. 40)". El problema con esta interpretacion material de los funda-
mentos practicos de determinacion, especialmente, en el caso de los

10" En este sentido, véase la muy buena discusion de la critica kantiana a la
concepcion estoica de la felicidad y el ideal de autosuficiencia conectado
con ella en Himmelmann (2003) cap. VL.

1" En el caso de b) ii) Kant menciona la “voluntad de Dios”, de la cual son
defensores Crusius y los moralistas teoldgicos. En el caso de a) los prin-
cipios subjetivos, i) los externos pueden ser o bien la educacion (Mon-
taigne) o bien la constitucion civil (Mandeville), y ii) los internos son o
bien el “sentimiento psiquico” (Epicuro) o bien el “sentimiento moral”
(Hutchenson).

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

de caracter objetivo, reside en el hecho de que un objeto material-
mente dado, que es considerado como un fin, es presupuesto como
anterior y precedente a la determinacion de la voluntad, lo cual im-
plica necesariamente, a juicio de Kant, heteronomia: la misma nocién
de “perfeccion” remite necesariamente, para Kant, a la aptitud para
un fin dado (cf. p. 41).

Como ha enfatizado la investigacion, el hecho de que en co-
nexion con los estoicos Kant hable de “perfeccion”, entendida como
principio de determinacién interno, se explica muy probablemente
por la influencia de la traduccion de Christian Garve del De officiis
ciceroniano (1786)."2 En efecto, Garve traduce virtus por “perfeccion
interna” (innere Vollkommenbeit). A ello se anade el hecho de que
ya Baumgarten habia hablado, en el mismo sentido, de perfectio, en
relaciéon con la virtud, por cuanto ésta “perfecciona” la naturaleza.
Kant ve, de hecho, la concepcion estoica como conectada con la de
Baumgarten:

“Otro principio moral del autor <sc. Baumgarten> es: vive con-
venienter naturae. Este es un principio estoico” (cf. Moralphilo-
sophie Collins p. 266).

En el caso de Baumgarten y los estoicos vale, por tanto, la misma
critica: el mencionado principio interno, es decir, la perfeccion, no
puede dar cuenta de la fundamentacion de la moralidad, porque
presupone la determinacion material de la voluntad por un objeto
dado de antemano e implica, con ello, la heteronomia de la volun-
tad. Por la misma razén, Kant debi6 rechazar tajantemente la doc-
trina estoica de la oikeiosis (conciliatio), entendida como un modelo
de fundamentacion de la moralidad. Kant conoce la doctrina por
medio de varias fuentes: ante todo, la exposicion de Cicerén en De

2 La importancia de la influencia de la traduccién de Garve ha sido enfati-
zada en la literatura de los ultimos treinta afios, en particular, en lo que
toca a la recepcion del concepto de “deber” (kathékon, officium), pues,
por otra parte, la recension de Garve de K7V, en la cual critica la con-
cepcion del “Canon”, deja también una importante huella. En efecto, es
dicha critica la que, con toda probabilidad, provey6 el punto de partida
de la renuncia kantiana a poner a Dios como fundamento de la morali-
dad en Grundlegung y KpV. Para este punto, véase Horn (2008) p. 1098
s., con referencias a Forster (1992) y Forschner (1989), entre otros. Véase
también Forster (1998). Para el impacto de la traduccion de Garve sobre
la concepcion de Kant, véase Melches Gibert (1994).

_7 o—

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

finibus 111 16-22, pero también la de Séneca en Epistula 121, donde
Séneca introduce la nocion de cura para dar cuenta del cuidado de si,
e incluso, como ha sugerido Klaus Diising, a través de la traduccion
latina de Didgenes Laercio, ademas de la exposicion de Reimarus
en su escrito sobre el “impulso artistico” de los animales'. Kant mis-
mo nunca menciona la expresion oikeiosis, ni tampoco la version
latina conciliatio, pero parece bastante claro que cuando rechaza el
punto de partida en las tendencias naturales, del tipo que fueren, a
la hora de fundamentar la moral, lo que tiene en vista es, principal-
mente, la concepcion estoica. La divergencia de fondo en este punto
es obvia: los estoicos presentan la adopcion del punto de vista moral
como la meta a la que conduce un proceso de desarrollo natural,
teleol6gicamente orientado, y pretenden derivar de esta explicacion
genético-evolutiva, al mismo tiempo, también una fundamentacion
del principio de la moralidad; Kant, en cambio, separa tajantemente
la cuestion referida al fundamento y la validez del principio de la mo-
ralidad, por un lado, y la cuestion referida a la génesis y la evolucion
del sentido moral del sujeto a lo largo de su desarrollo evolutivo, por
el otro. La distincion caracteristicamente kantiana entre “cuestiones
de génesis” y “cuestiones de validez”, tan fructifera a la hora de dar
cuenta de la posibilidad del conocimiento aprioristico (cf. KrV B 1),
encuentra, como se echa de ver, un nuevo campo de aplicacion, alli
donde se trata de dar cuenta del origen ultimo de la validez de los
principios de la moralidad.

Por otra parte, y de modo mas especifico, a los ojos de Kant
resulta imposible partir, como lo hace la concepcion estoica, del fin
natural de la autoconservacion, alli donde se trata de fundar la mo-
ralidad, como tal. Por el contrario, Kant asume que si el fin que la
naturaleza hubiera querido darle al hombre fuera el de su mera auto-
conservacion (estoicos) o bien el de su bienestar (epicureos), entonces
mucho mas seguro hubiera sido confiar su consecucion al simple ins-
tinto, tal como ocurre en el caso de los otros animales, y no, en cam-
bio, hacer intervenir la razon, ya que ésta sélo trae mayores dificulta-
des, cuando no impedimentos, con vistas al logro de tales objetivos:

13 Para estas y otras referencias, véase Santozki (2006) pp. 172 ss., quien
remite también a Diising (1976).

_71_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

“Si en un ser que posee razon (Vernunft) y voluntad (Wille) el
propio fin de la naturaleza (der eigentliche Zweck der Natur)
fuera su conservacion (Erbaltung), su bienestar (Wohlergehen),
en una palabra, su felicidad (Gliickseligkeit), entonces ésta <sc.
la naturaleza> habria tomado de modo muy deficiente sus re-
caudos (ihre Veranstaltung) para ello, <al> avistar a la razon de
la criatura como la realizadora (Ausrichterin) de esa intencién
suya <sc. de la naturaleza>. En efecto, <en tal caso> todas las
acciones (alle Handlungen) que aquella <sc. la criatura> tiene
que ejecutar con tal objetivo y <también> la entera regla de su
comportamiento (die ganze Regel seines Verhaltens) le hubieran
sido predelineadas (vorgezeichnet) de modo mucho mas preci-
so (weit genauer) por medio del instinto (Instinkt), y dicho fin
hubiera podido ser alcanzado de ese modo con mucha mayor
seguridad (weit sicherer) de lo que jamds podria ocurrir a través
de la razon” (cf. Grundlegung, p. 395).

Hay quien interpreta aqui la referencia a la razén como “organiza-
dora” o “ejecutora” (Ausrichterin) de la intencion providencial de
la naturaleza como una alusion indirecta a la caracterizacion estoi-
ca de la razén como “artesana del impulso” (technites hormés). En
cualquier caso, esta suerte de reduccién instrumentalista de la razon
resulta, para Kant, inaceptable, porque, en tal caso, sencillamente no
habria razén (pura) practica, que es aquella que determina de modo
aprioristico la voluntad, y no la que sigue el dictado de la inclina-
cion. Dicho de otro modo: Kant rechaza toda apelacion a tendencias
o inclinaciones naturales, alli donde se trata especificamente de dar
cuenta de la validez del principio de la moralidad, y no meramente
de las condiciones que permiten su eficacia. La eliminacion de la con-
cepcion de la oikeiosis como recurso explicativo para dar cuenta de
la fundamentacion de la moralidad tiene que ver, obviamente, con
el hecho distintivo de que, en su peculiar estrategia de fundamen-
tacion, Kant no parte del objeto puro de la voluntad, vale decir, del
“bien supremo”, para explicar a partir de él la determinacién de la
voluntad, sino que sigue el camino exactamente opuesto: parte de la
determinacion aprioristica de la voluntad por obra de la razon, en
su funcién como razoén (pura) practica, para explicar a partir de tal
determinacion el origen aprioristico del objeto puro de la voluntad,
el cual provee, a su vez, aquella formalidad a la que debe adecuarse,
de un modo u otro, todo objeto empirico del querer, es decir, de la

_7 2—

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

facultad inferior de desear, a través de las correspondientes mdximas
de accion, si es que tal querer ha de poder contar, al mismo tiempo,
como moralmente bueno o moralmente aceptable.

¢) El principio de la moralidad

Mas alla de las criticas de Kant a los aspectos indicados de la concep-
cién estoica, hay una clara afinidad de posiciones en lo concerniente
al caracter que ambos, los estoicos y Kant, conceden al principio de
la moralidad, es decir, a la ley moral, como tal. Como se sabe, entre
los epicureos y los estoicos Kant simpatiza claramente con estos ul-
timos, pues cree que han dado completamente en el clavo al elevar a
la virtud al rango de principio practico supremo, a pesar del error de
pretender identificarla con la felicidad, lo cual es imposible. En este
punto, la superioridad de los estoicos sobre los epictreos resulta, a
juicio de Kant, inapelable. Cito en extenso:

“Por cierto, los epictreos habian asumido como principio su-
premo de las costumbres (Sitten) uno completamente falso, a
saber: el de la felicidad (Gliickseligkeit) (...) Pero procedieron,
sin embargo, de modo suficientemente consecuente, al degradar
a su bien supremo (ibr hochstes Gut) del mismo modo, vale de-
cir, de modo proporcional a la inferioridad de su principio, y al
no esperar felicidad mayor que la que se puede adquirir a través
de la astucia humana (durch menschliche Klugheit) (a la cual
pertenecen también abstinencia [Enthaltsamkeit] y la modera-
cion de las inclinaciones [Mdfigung der Neigungen)) (...) Por el
contrario, los estoicos eligieron de modo correcto su principio
supremo, a saber: la virtud (Tugend), como condiciéon del bien
supremo. Pero, al representarse como alcanzable completamen-
te en esta vida el grado de aquella <sc. la virtud> que resulta
exigible para su ley pura (fiir das reine Gesetz derselben), no
s6lo extendieron la capacidad moral del ser humano (das mo-
ralische Vermogen des Menschen), bajo la denominacién de ‘el
sabio’, por encima de todos los limites de su naturaleza (iiber alle
Schranken seiner Natur) y asumieron algo que contradice todo
conocimiento humano, sino que, sobre todo, tampoco quisieron
dejar valer como un objeto especial de la capacidad desiderativa
humana (fiir einen besonderen Gegenstand des menschlichen
Begehrungsvermdogens) el segundo componente (Bestandstiick)
perteneciente al bien supremo, esto es, la felicidad. En cambio,

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

hicieron a su sabio (respecto de su estado de satisfaccion [Zu-
friedenbeit]) completamente independiente de la naturaleza, al
igual que una divinidad (gleich einer Gottheit), en la concien-
cia de la excelencia de su persona (im BewufStsein der Vortreff-
lichkeit), en la medida en que lo dejaron ciertamente expuesto
a los males (Ubel) de la vida, pero no sometido a ellos (a la
vez que lo representaban como libre del mal moral [Bésel); vy,
asi, realmente dejaron de lado el segundo elemento (Element)
del bien supremo, <la> propia felicidad, al ponerla meramente
en el obrar y en la satisfaccion con su propio valor personal vy,
consecuentemente, al incluirla también (mit) en la conciencia de
la manera de pensar propia de la moralidad (im BewufStsein der
sittlichen Denkungsart), cosa en la cual hubieran podido ser sufi-
cientemente refutados por la voz de su propia naturaleza (durch
die Stimme ibrer eigenen Natur)” (cf. KpV p. 126).

También aqui enfatiza Kant, al igual que en los textos del periodo
precritico, que s6lo la doctrina cristiana, considerada como mera
doctrina moral y no todavia como doctrina religiosa (Religionslehre),
ofrece una via para combinar adecuadamente el caricter sublime y
santo del principio de la moralidad y las exigencias derivadas de él
con la esperanza de la felicidad, como aquella plenitud que el ser hu-
mano no puede lograr por si solo, vinculdndolos en una concepcion
unitaria del bien supremo, que viene dada por la representacion del
Reino de Dios (Reich Gottes) (cf. p. 127 s.). Por otro lado, a dife-
rencia de la posiciéon mantenida todavia hasta el “Canon” de KrV,
a través de la concepcion elaborada Grundlegung y KpV Kant logra
pensar de modo unificado, por primera vez, el aspecto referido al cri-
terio de moralidad y el aspecto referido a la motivacion moral, esto
es, dicho en la terminologia del periodo precritico, el principium diiu-
dicationis y el principium executionis, Y lo logra, como es sabido, a
través de la nueva funciéon motivacional atribuida a la representacion
de la ley moral “en nosotros”, considerada como objeto de “respeto”
(Achtung), la cual hace innecesario el recurso a premisas teoldgicas,
a la hora de dar cuenta de la posibilidad del obrar moral, como tal:*

4 Para una reconstruccion de la teorfa kantiana de la motivacién que, junto
al papel determinante del principio racional, pone de relieve también la
importancia de los aspectos vinculados con la receptividad (por ejemplo,
el papel del sentiemiento de respeto), véase Klemme (2006). De modo
complementario véase también Louden (2006) y ahora también Schadow
(2013) cap. V.

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

la “ley moral”, como unico principio formal de determinacion de la
voluntad pura (i. e. no empiricamente afectada), determina el objeto
entero de la razon (pura) practica, que no es otro que el bien supremo
(cf. KpV p. 109). La posicion asi alcanzada, segtin la cual es la deter-
minacion de la voluntad por la razén (pura) practica la que da origen
al objeto (puro) de la voluntad, y no viceversa, permite evitar, como
se dijo ya, la heteronomia de la voluntad, que traeria inevitablemente
consigo una restriccion de la presencion de validez del principio de
la moralidad, en virtud de la cual ésta quedaria sujeta al previo cum-
plimiento de determinadas condiciones. Pero, ademads, la concepcion
de KpV, que complementa esta nueva doctrina del “objeto” de la
raz6n pura con la doctrina de los “postulados”, permite también dar
cuenta, de un modo renovado, de la necesidad de asumir el carac-
ter irreductiblemente sintético, aunque fundado a priori, del enlace
de los dos componentes constitutivos del “bien supremo”, esto es,
moralidad (virtud) y felicidad, y poner asi de manifiesto, a la vez, la
insuficiencia de base de todo intento de dar cuenta de la necesidad de
dicho enlace por recurso a alguna forma de identificacion reductiva.

Ahora bien, y aqui reside un aspecto a recalcar especialmente
en el presente contexto de discusion, la nueva concepcion de la mo-
tivacion moral alcanzada en Grundlegung y KpV le permite a Kant,
al mismo tiempo, una nueva aproximacion a la posicion estoica, que
en el periodo precritico, como se vio, habia sido descartada como
quimérica, también en lo concerniente al problema de la motivacion
del obrar moral. Por el contrario, lo quimérico en la posicion estoica
se limita ahora tan s6lo a la irreal identificacién de virtud y felicidad,
que supone, ademads, que la felicidad puede alcanzarse en esta vida,
sin mds, por los propios medios y, peor aun, bajo cualquier circuns-
tancia. En cambio, la idea, igualmente estoica, de que la virtud puede
ser ella misma el principium executionis requerido para el obrar mo-
ral resulta ahora, y a diferencia de lo que ocurria hasta el “Canon”
de KrV, asumida, con las variantes del caso, por el propio Kant, y
ello por cuanto Kant estd ahora en condiciones de proporcionar una
explicacion especifica de la funcion que cumple o puede cumplir la
ley moral, como fundamento de determinacion y motor de la volun-
tad pura. Es, pues, esta nueva forma de proximidad la que explica el
renovado elogio a la posicion estoica que Kant formula en el escrito
sobre la religion de 1793:

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

“Ahora bien, las leyes morales (die moralischen Gesetze) las ex-
traen ellos <sc. los estoicos> inmediatamente (unmittelbar) de la
razén que legisla de ese modo exclusivamente y que manda, sin
mds, a través de ellas <sc.las leyes morales>, y asi todo (alles)
quedaba indicado de modo completamente correcto (ganz ri-
chtig), objetivamente (objektiv), en lo que concierne a la regla
(Regel), y también subjetivamente (auch subjektiv), en lo que
atafie al motor (Triebfeder)” (cf. Religion p. 57, nota).

Como es obvio, la nueva posicion elaborada desde 1785 en adelan-
te, en la cual la felicidad ya no provee el motor para la moralidad,
tampoco bajo la representacion del “otro mundo” conectada con las
ideas de Dios y la inmortalidad del alma, explica por qué Kant pue-
de acercarse nuevamente a la concepcion estoica de la virtud, en su
caracter de regla (principium diiudicationis) y, a la vez, también de
motor (principium executionis).” El nuevo modelo explicativo per-
mite, por lo mismo, una nueva recepcion de la nocion clasica de de-
ber (officium), central ya desde los escritos del periodo precritico, y
también una fuerte aproximacion a la concepcion estoica segun la
cual lo unico dotado de valor intrinseco es lo moralmente bueno.
Lo que habitualmente se tiene por bueno, piensa Kant en consonan-
cia con la posicion estoica, no tiene, en rigor, ningtn valor intrinse-
co, sino que su valor depende del uso que de ello haga la voluntad:
ni siquiera los talentos son buenos en si mismos. Como se sabe, el
comienzo de Grundlegung establece que lo tnico bueno sin restric-
ciones es una buena voluntad, esto es, una voluntad que esta de-
terminada por la razon: cosas como los talentos, la moderacion del
caracter y las pasiones, los bienes de la fortuna, etc. tienen, desde el
punto de vista estrictamente moral, un estatuto comparable a lo que
en terminologia estoica se denomina los “indiferentes” (adidphora)

15 En este respecto, Grandjean (2014) p. 179 ss. llama acertadamente la
atencion sobre el hecho de que la insistente contraposicion kantiana de
la “exaltacion moral” estoica y el “dulce rigor” del cristianismo, que pro-
porcionaria el mds eficaz antidoto contra aquella, no impide que Kant
se vea llevado, a su vez, a dar una intensa coloracion estoica a su propia
interpretacion de la doctrina cristiana de la libertad y la gracia. En ultimo
término, tal interpretacion no seria, piensa Grandjean, sino el resultado
natural del modo en el que Kant piensa la conexion estructural entre ra-
cionalidad y libertad.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

(cf. Grundlegung pp. 393 s.).'* Ciertamente, Kant no se vale dicha
expresion ni en Grundlegung ni tampoco en KrV, aunque no falta al-
gun texto del periodo precritico en los cuales remite a la concepcion
estoica segun la cual cosas como la salud y el dolor, etc. no deben
verse como “buenas” o “malas”, en el sentido propiamente moral de
los términos (cf. Reflexionen VI 6630 = Ak. XIX p. 118). Que Kant
evite el empleo de dicha expresion se debe, con toda probabilidad, al
deseo de evitar las ambivalencias que podria acarrear su uso. En efec-
to, Kant asume que, desde el punto de vista estrictamente moral, no
hay nada que pueda contar propiamente como “indiferente”, es decir,
nada intermedio o indeterminado situado, por asi decir, en medio de
los opuestos del bien y el mal. Desde el punto de vista que atiende
a las correspondientes maximas, piensa Kant, ni las acciones ni los
caracteres pueden presentar un valor moral indefinido, en el sentido
de indiferente o indeterminable, sino que hay que conceder la validez
de un principio disyuntivo, que afirma que el hombre es o bien mo-
ralmente bueno (sittlich gut) o bien moralmente malo (sittlich bose).
Cito en extenso un pasaje del escrito de sobre la religion que presenta
con nitidez las conexiones sistemdaticas mas relevantes:

“Al conflicto de ambas hipodtesis arriba expuestas <sc. el de si
el hombre es naturalmente bueno o malo> subyace una pro-
posicion disyuntiva: el ser humano es (por naturaleza) o bien
moralmente bueno (sittlich gut) o bien moralmente malo (sitt-
lich bése). Pero a cualquiera se le ocurre facilmente preguntar si
acaso tal disyuncién es correcta, y si alguien no podria afirmar
que el ser humano no es por naturaleza ninguna de las dos co-
sas, y otro que es ambas al mismo tiempo, a saber: en algunos
aspectos, bueno, en otros, malo. La experiencia (Erfahrung)
parece confirmar incluso esta posicion intermedia entre ambos
extremos. Pero resulta muy importante para la doctrina de las
costumbres no admitir, en la medida de lo posible, cosas morales
de caracter intermedio (keine moralischen Mitteldinge), ni en las
acciones (adiaphora), ni en los caracteres humanos, ya que con

16 Para este punto, véase Santozki (2006) p. 181-186, donde se presenta con
detalle el modo en el que Kant se confronta con este aspecto de la doctri-
na estoica. Mi breves referencias al tratamiento kantiano de los “indife-
rentes” siguen, en lo esencial, las indicaciones de Santozki. Véase también
Forschner (1989) y (1995) p. 117 nota 27 (citado también por Santozki),
donde Forschner afirma que la teoria de los “indiferentes” constituye el
aspecto en el cual la cercania de Kant a los estoicos se hace mas evidente.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

tal duplicidad de sentido (Dopelsinnigkeit) todas las maximas
corren peligro de perder su determinacion y consistencia (ihre
Bestimmtheit und Festigkeit). Se llama habitualmente ‘rigoristas’
(Rigoristen) a los que adoptan este modo riguroso de pensar
(con una denominacion que contendria en si un reproche, pero
que en realidad es un elogio); y, asi, a sus antipodas se los puede
llamar “latitudinarios’ (Latitudinarier) (...)” (cf. Religion p. 22
nota en el texto).

En nota al pie, Kant afiade, hacia el final, lo siguiente:

“(...) Una acciéon moralmente indiferente (adiaphoron morale)
seria una accion que se produce meramente a partir de leyes
naturales, y que, por tanto, no guarda relacién alguna con la ley
moral (das sittliche Gesetz), como ley de la libertad (als Gesetz
der Freibeit), al no tener lugar ni ser necesarios (...) respecto de
ella ni mandato ni prohibicién ni tampoco permision (autoriza-
cién legal)” (cf. Religion p. 22 nota al pie).

Lo unico “indiferente” en el sentido propiamente moral es aquello
que, ya sea un evento de la naturaleza o bien un movimiento o una
accion de un ser humano, ocurre unicamente segin meras leyes na-
turales y, como tal, no guarda relacion alguna con la ley moral a
través de las correspondientes maximas. Lo “indiferente” en dicho
sentido extramoral del término tampoco coincide, por lo tanto, con
lo moralmente “permitido”, pues si una determinada accién o com-
portamiento merece o no tal denominacion es algo que debe ser en-
juiciado, en cada caso, por referencia a la ley moral, a través de la
correspondiente maxima.'” En tal sentido, Kant elogia la posicion
propia del rigorismo, que no admite trivalencia alguna, sino sélo es-
tricta bivalencia, en el ambito propiamente moral. Y todo indica que
piensa que los estoicos, a pesar de haber desarrollado una doctrina
de los “indiferentes”, se cuentan entre los rigoristas, y no entre los
“latitudinarios”. En efecto, conservan la especificidad y la pureza del

7 Para el rechazo de la idenficacion de lo “permitido” y lo moralmente
“indiferente”, véase también Rechtslehre p. 223. En este mismo sentido,
en un texto que data probablemente de comienzos de los afios °70, Kant
sefiala que toda imputacion hace referencia a leyes morales, de modo que
en el ambito de las acciones que caen bajo leyes morales todo es imputa-
ble en mérito o demérito, y no hay nada que sea “indiferente” (adiapho-
ron) (cf. Reflexionen VI 6784 = AR XIX p. 159).

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

bien moral, por cuanto no presentan lo “indiferente” como un ter-
cer valor moral situado entre lo moralmente bueno y lo moralmente
malo, sino, mas bien, como aquello que estd excluido del ambito
demarcado por la oposicion disyuntiva entre el bien y el mal, en el
sentido propiamente moral del término'®.

En conexion con el modo en el cual recibe la doctrina estoica de
los “indiferentes”, se ha hecho notar que Kant deja de lado el valor
que (algunos de) los estoicos conceden a los asi llamados “indiferen-
tes preferidos” (adiaphoron aestimabile), como medios que ayudan
en el progreso moral, vale decir, en el transito que va del nivel de los
agentes (todavia) “ignorantes” o “necios” que solo producen “actos
(meramente) apropiados” (kathékonta, singular: kathékon) al nivel
de los “sabios” que capaces de producir “actos moralmente correc-
tos” o “virtuosos” (katorthémata, singular: katérthoma)®. Aqui hay
toda una cantidad de elementos vinculados con la recepcion que hace
Kant de la posicion que Cicerén presenta en De officiis y de la que
Séneca elabora en sus cartas morales, pero no puedo entrar aqui en
el detalle?*. Me limito simplemente a recalcar el punto central: todo
este tipo de cosas que conciernen a la posibilidad de la educacion y
el progreso moral pueden en si estar muy bien, pero Kant las separa
nitidamente de las cuestiones relativas a la fundamentacion de la
moralidad y al modo de dar cuenta de la constitucion originaria del
valor moral. Como se vio ya, es en este punto donde Kant se separa
también de la doctrina de la oikeiosis, de modo que su posicion
respecto de la cuestion especifica concerniente valor relativo de
los “indiferentes preferidos” es consistente con su concepcion de
conjunto: tales reflexiones, por muy interesantes y fructiferas que
pudieran resultar desde otros puntos de vista, nada tienen que ver
con la pregunta por el principio de la moralidad y por el bien, en el
sentido estrictamente moral del término. Confundir los planos resulta
aqui fatal, y no s6lo desde el punto de vista teérico, sino también
con vistas al objetivo de evitar la corrupciéon de las costumbres
(Verderbnis der Sitten), ya que una mera conformidad exterior con
las exigencias derivadas del principio de la moralidad no basta, alli
donde el principio de la moralidad no esta presente en su pureza ante

18 Para este punto, véase las observaciones de Zac (1972) p. 141 ss.
19 Cf. Santozki (2006) pp. 182 s.

20" Para las conexiones mds importantes, véase Santozki (2006) pp. 183 ss.

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

la conciencia y, por lo mismo, no opera como genuino motor de las
acciones (cf. Grundlegung pp. 390 ss.).

Como es sabido, para Kant, el valor moral de las maximas y
las correspondientes acciones no deriva originariamente de que la
voluntad se oriente a partir de un determinado objeto, dado de ante-
mano, que pudiera contar como “bueno”, en el sentido propiamente
moral del término, que es el tnico aqui relevante. Mas bien, el origen
del valor moral de las maximas y las correspondientes acciones ha de
buscarse en el hecho de que, determinada por la razon, la voluntad
quiera de cierto modo vy, consecuentemente, se valga de los objetos y
las personas de una manera que pueda contar como buena o correc-
ta, desde el punto de vista de la evaluacion moral. Ahora bien, si esto
es asi, se puede admitir que, cambiando lo que hay que cambiar, hay
aqui una coincidencia importante con la posicion estoica. En efecto,
tampoco los estoicos asumen la existencia de algo asi como un objeto
“bueno”, externo al propio agente, que proveyera la fuente originaria
del valor moral, sino que situan dicha fuente originaria en la propia
virtud, como disposicion del alma, a la cual conciben, ademas, como
asociada con un modo peculiar del querer, determinado por la recta
ratio*'. Indudablemente, hay en este punto importantes semejanzas
entre ambas posiciones, que a veces resultan oscurecidas por el hecho
de que la teoria ética antigua suele ser vista, en su conjunto, como
una ética de los “bienes”. Este tipo de enfoque presenta, muy a me-
nudo, el problema de que opera con la mera distincion entre tipos de
bienes y tiende asi a nivelar la diferencia radical que separa modelos
de fundamentacion en los cuales el origen del valor se explica por la
referencia a algo que funciona como objeto del querer, por un lado, y
modelos de fundamentacion en los cuales el valor moral esta orgina-
riamente conectado con una determinada calificacion del modo en el
cual el agente ha de querer lo que en cada caso quiere y puede querer,
en la medida en que dicho modo de querer queda determinado por
la razén, por el otro. Para hacer justicia a esta diferencia, no basta
con la habitual distincién entre bienes exteriores y bienes interiores,
por la sencilla razon de que bajo estos tltimos se incluyen cosas tan

2! Para una discusion detallada del modo en el cual los estoicos caracteri-
zan el “bien” como fin (té¢los) del comportamiento y de las dificultades
resultantes a la hora de incorporar los objetos naturales en el ambito de
la moralidad, véase ahora Doyle (2014) pp. 138-209.

_8 o—

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

heterogéneas como estados psicologicos o corporales (vgr. tranquili-
dad, placer, salud, etc.), por un lado, y virtudes morales, por el otro.

Al identificar el bien, en el sentido estrictamente moral, con la
virtud y s6lo con ella, los estoicos tienen, a juicio de Kant, razon, y
logran aislar asi en su pureza aquello que es lo Gnico que puede te-
ner un valor intrinseco absoluto, y no meramente relativo. También
aciertan, por lo mismo, alli donde consideran que el valor de una
accion moral no deriva del resultado efectivo que se alcanza a través
de ella, y ello no s6lo porque un resultado “bueno” o “conveniente”,
en algtn sentido, no santifica el estado interior del que produce la
accion, si éste no es él mismo virtuoso, sino porque, ademas, el mero
estado interior es ya suficiente causa del “mal”, incluso alli donde
no conduce a ningtn efecto observable?2. Los estoicos, en cambio,
yerran insanablemente, cuando sefialan que la posesion de la virtud
le asegura al sabio por si sola también la felicidad, pues asumen de
este modo que virtud y felicidad, en ultimo término, se identifican.
Ademads de ser completamente implausible, dicha tesis tiene el grave
problema de sugerir, al menos, indirectamente, que el valor de la vir-
tud no es intrinseco, sino que, en ultimo término, se vincula con el
estado interior de bienestar que produce la conciencia de su posesion.
Aqui se superponen los planos nuevamente, de modo muy poco salu-
dable. La tnica manera de evitar esto, dentro del marco provisto por
la concepcion estoica, consiste, en definitiva, en despojar a la nocion
de felicidad de toda connotacién que aluda a un estado interior de
total plenitud y total autosatisfaccion consigo mismo, reduciéndola
sin residuo a la mera posesion de la virtud. Pero entonces ya no se
entiende realmente, a juicio de Kant, por qué razon se deberia seguir
empleando la nocion de felicidad, una vez que ha sido despojada de
todas las connotaciones que ésta tiene en su uso habitual®. En defini-

22 Para este punto, véase, por ejemplo, Ciceron, De finibus 111 32, donde se

afirma que el mero estado propio del miedo, la tristeza y afectos semejan-
tes ha de verse ya él mismo como un “yerro” (peccatum), con indepencia
de otros efectos que pudiera traer aparejados (etiam sine effectu). Véase
Santozki (2006) p. 186.

2 Ya Aristoteles sefialaba en tal sentido que alguien que se empefiara en
sostener que un virtuoso como Priamo podria ser feliz en cualquier cir-
cunstancia, s6lo podria hacerlo para defender una tesis, pero no para dar
cuenta de un fenémeno que resulta en algiin sentido acreditable (cf. Etica
a Nicémaco 110, 1099b27-1100a9).

_8 I—

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

tiva, la lisa y llana identificacion de la felicidad con la (mera posesion
de la) virtud no pasa de ser un fraude, llevado a cabo por medio del
recurso a la quimera provista por la figura completamente idealizada

del sabio.

4. El principio de la moralidad y la “destinacion del ser humano”

El énfasis que Kant deposita en la necesaria separacion de la cues-
tién relativa a la fundamentacion de la moralidad y la validez de su
principio, por un lado, y toda otra consideracion de caricter antro-
poldgico, psicologico o pedagdgico vinculada con el comportamiento
moral de los agentes, por el otro, hace olvidar con frecuencia que el
propio Kant considera imprescindible, dentro de una concepcion de
conjunto coherente, dar cuenta también de las condiciones subjetivas
especificas que explican la posibilidad de la operatividad del princi-
pio de la moralidad “en nosotros” como “motor” de la voluntad, vale
decir, de su eficacia motivacional. Como se sabe, hay una cantidad
de elementos en la concepcion kantiana que apuntan a dar cuenta
de modo especifico de este aspecto del problema. En el marco de la
teoria de la virtud, Kant dedica todo un apartado preliminar al trata-
miento de las asi llamadas “prenociones estéticas™ (dsthetische Vor-
begriffe), que dan cuenta de la “receptividad” (Empfanglichkeit) del
espiritu humano para la ley moral (cf. Tugendlehre, “Einleitung zur
Tugendlehre” XII, p. 399 ss.). El término “estético” (dsthetisch) esta
tomado aqui en el mismo sentido que tiene en el marco de la concep-
cion elaborada en KU, vale decir, como una referencia al ambito del
“sentir” o “sentimiento” (Gefiihl), en general, y no en el sentido que
tiene en la “Estética Trascendental” de K7V, donde el término remite
de modo especifico al ambito de la percepcidn sensible, y no al del
sentir. Por otra parte, el término “prenociones” o “nociones previas”
(Vorbegriffe) pretende dejar en claro desde el comienzo que no se
trata aqui de los principios de la moralidad, sino, mas bien, de aque-
llas condiciones subjetivas que dan cuenta del modo en que dichos
principios, cuyo asiento estd la razén (pura) practica, no se limitan a
ser reconocidos como tales de un modo puramente intelectual, sino
que, ademads, en su capacidad para determinar de modo aprioristico,
la voluntad nos afectan también sensiblemente, vale decir, activan en
nosotros determinadas respuestas emocionales. Se trata, en definiti-
va, de dar cuenta, como lo sefiala el titulo mismo del correspondiente

_8 2—

IP 216.73.216.38, am 19.01.2026, 12:28:50.
\nhalts i il

geschitzter Inhalt.

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

paragrafo, de la “receptividad” (Empfinglichkeit) que posee nuestro
espiritu (Gemiit), como los seres finitos que somos, para los concep-
tos propios de la moralidad (cf. p. 399)*.

De modo mds preciso, lo que Kant tematiza en la seccion re-
ferida a las mencionadas “prenociones estéticas” son determinadas
disposiciones naturales que el espiritu humano trae ya siempre con-
sigo y que, por lo mismo, no podrian ser adquiridas ni podria ha-
ber obligacion de adquirir. En tal sentido, Kant las caracteriza como
“(pre)disposiciones naturales del espiritu” (natiirliche Gemiitsanla-
gen) para ser “afectado” (affiziert) por los conceptos del deber (durch
Pflichtbegriffe) (cf. p. 399). La conciencia de tales afecciones, que
se identifica sin mas con ellas, explica Kant, no tiene, por tanto, un
origen empirico, sino que constituye un efecto del modo en que la ley
moral, presente en nuestra razon, afecta nuestro espiritu (cf. p. 399).
Como a nadie escapa, hay en este punto una importante conexion
sistemdtica con la temdtica mds general referida a las funciones de
la “facultad del juicio” (Urteilskraft), en la medida en que el origen
de tales afecciones remite, de uno u otro modo, a determinadas pres-
taciones reflexivas. La conexion estructural que vincula la funcién
reflexionante de la facultad del juicio y el ambito del sentimiento, tal
como Kant la analiza detalladamente para el caso del sentimiento de
lo bello y lo sublime en la primera parte de KU (cf. §§ 1-60 ), vale
también, aunque de un modo diferente, para los fenémenos funda-
mentales, desde el punto de vista moral, vinculados con el “sentir”.
Como se sabe, en Tugendlehre Kant menciona cuatro “prenociones
estéticas”, a saber: 1) el “sentimiento moral” (moralisches Gefiibl),

24 El tratamiento kantiano de las condiciones empiricas que hacen posible la
eficacia motivacional del principio de la moralidad y su aplicacién a las
condiciones propias de la naturaleza humana han recibido una atencién
creciente en la investigacion mads reciente. En tal sentido, véase, por ejem-
plo, las discusiones en Louden (2000) y Frierson (2003). Una excelente
presentacion de conjunto de los principales aspectos a tener en cuenta
en conexion con la temadtica indicada, tales como respeto, interés, deseo,
felicidad y religion, se encuentra en Ameriks (2010).

25 Para un excelente tratamiento de la temdtica vinculada con las funciones
reflexivas de la “facultad del juicio” y su conexion con el dmbito del sen-
tir, véase Wieland (2001), quien discute también las funciones reflexivas
vinculadas especificamente con el ambito del obrar y, en particular, las
que corresponden a la “conciencia moral” (Gewissen) (cf. p. 149-184).

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

entendido como la capacidad de experimentar agrado y desagrado
frente a la concordancia o discordancia de una accién con la ley mo-
ral; 2) la “conciencia moral” (Gewissen); 3) el “amor (de afeccion)
hacia los hombres” (Menschenliebe), que como tal no puede ser or-
denado y que, por lo mismo, no se identifica con el “amor al pro-
jimo”, en el sentido propiamente moral del término (Wohlwollen,
amor benevolentiae); y 4) el “respeto” (Achtung, reverentia), como
modo del sentir referido especificamente a la ley moral, en virtud del
cual es posible, en general, tener deberes (Pflichten), tanto respecto de
si mismo como también respecto de los demds, en cuanto portadores
de la propia ley moral.

No resulta posible ni necesario discutir aqui los detalles del
tratamiento kantiano de estas formas especificamente morales de la
receptividad, en el modo del sentir o sentimiento. Me limito sim-
plemente a sefalar que se abre aqui toda una gama de posibles vias
de consideracion que permiten poner la concepcion kantiana en un
didlogo fructifero con las principales concepciones antropoldgicas de
la Antigiiedad, sobre todo, alli donde éstas presentan una acusada
inflexion teleoldgica, tal como ocurre en el caso de Platon, Aristoteles
y, muy especialmente, los estoicos. En este sentido, se ha sefialado con
acierto que, aunque critica fuertemente su fatalismo determinista, al
que considera como una posicion de cardcter meramente dialéctico,
Kant toma, en cambio, muy en serio la concepcion teleolégica del
ser humano elaborada por los estoicos.” De modo mads especifico, el
punto clave es aqui el que concierne a la “destinacion del ser huma-
no” (Bestimmung des Menschen), como la llama a menudo Kant, la
cual no consiste en otra cosa que en la determinacion del fin (Zwec-
kbestimmung) que corresponde a su naturaleza. Como es sabido, se
trata de una tematica central en el pensamiento aleman de la segun-
da mitad del siglo XVIII, a la que Kant recibe de modo abundante,
desde relativamente temprano, y que reconoce, ademds, un origen
claramente estoico?’. Desde la perspectiva que abre la pregunta por el

26 Cf. Horn (2008) p. 1082 s.

27 Para una erudita presentacion de conjunto del tema con especial aten-
cién también al papel que desempefia la recepcion de la concepcion es-
toica, véase Brandt (2007a) caps. 2-3. En el caso especifico de Kant,
Brandt muestra la recurrente presencia del motivo de la “destinacion del
ser humano”, en diferentes posibles versiones y empleos, ya sea tacitos

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

fin natural del hombre, se abre, pues, para Kant, una via nueva para
recuperar, de un modo diferente, la concepcion que él mismo rechaza,
alli donde se pretende emplearla como modelo para dar cuenta de la
fundamentacion de la moralidad.

A juicio de Kant, la moralidad no puede ser derivada de la natu-
raleza del ser vivo ni tampoco, mds especificamente, de la naturaleza
humana. Por el contrario, es la propia naturaleza humana la que, en
la reflexion, puede ser enjuiciada desde la perspectiva que abre la
referencia al principio de la moralidad, mds precisamente, en aten-
cién a su aptitud para acoger dicho principio, de caricter puramen-
te racional, a través de las correspondientes capacidades receptivas
(sentimiento) v, asi, para dejarse determinar por él, que no es. Dicho
de otro modo: la propia naturaleza humana puede ser enjuiciada re-
flexivamente, desde el punto de vista que abre la referencia al princi-
pio de la moralidad, alli donde se considera dicho principio como la
instancia por referencia a la cual ha de determinarse el “fin” al que
apunta, como tal, la propia naturaleza humana. En este punto, pien-
sa Kant, son los estoicos, una vez mds, los que mas adecuadamente
describieron la “destinacion del ser humano”, al poner el correspon-
diente “fin” en la virtud, y no en alguna otra cosa diferente, y ello
muy a pesar de la insostenible identificacion de virtud y felicidad,

o expresos, desde los escritos de fines de los afios 40 en adelante (cf.
pp- 108-125), vy, en lo concerniente especificamente a la recepcion de la
concepcion estoica, muestra convincentemente el modo en que Kant se
apropia de motivos de detalle de la presentacion estoica del desarrollo
natural humano, teolégicamente orientado, tales como el de la funcién de
la mano, la marcha erguida, el llanto del nifio, etc. (cf. pp. 154-169), no
sin sefialar también, de modo complementario, la presencia de elementos
antiestoicos en la concepcion kantiana (cf. pp. 169-177). Como el propio
Brandt recalca, en la recepcion de la concepcion estoica, tal como carac-
teriza al pensamiento de la segunda fase de la Aufkldrung, jugd un im-
portante papel la posicion ecléctica, pero de coloratura estoica, elaborada
por Johann Joachim Spalding (1714-1804), frente al neoepicureismo de
Julien Offray de La Mettrie (1709-1751). De hecho, Spalding publicé una
obra titulada “Betrachtung iiber die Bestimmung des Menschen”, cuya
primera edicién, muy breve, aparecié en 1748, pero que fue posterior-
mente reelaborada y fuertemente ampliada, en once ediciones sucesivas,
publicadas hasta 1794. Para una caracterizaciéon de la “destinacion del
ser humano” como centro temdtico de la filosofia kantiana, como un
todo, véase la discusion en Brandt (2007b), donde se presentan de modo
compacto las tesis centrales del libro aparecido en el mismo afio.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

que vincularon, de modo completamente innecesario, con esa misma
caracterizacion de la “destinacion del ser humano”. Como lo mues-
tra con toda claridad el breve tratamiento del tema en Grundlegung,
Kant piensa que el “fin natural” del ser humano no es ni podria ser
la felicidad. Mas bien, el ser humano estd naturalmente constituido
como para llegar a alcanzar por sus propios medios aquello que es lo
unico que resulta irrestrictamente “bueno”, a saber: una “buena vo-
luntad”. En tal sentido, el ser humano esta naturalmente hecho para
la moralidad. En efecto, el tnico fin que puede proporcionar una jus-
tificacion adecuada de la presencia misma de capacidades racionales
practicas en el ser humano no puede ser otro, en definitiva, que el de
la moralidad. Como cierre, vale la pena citar aqui in extenso el no-
table pasaje en el cual Kant proporciona posiblemente la mas nitida
formulacion del punto:

“En efecto, dado que la razon (Vernunft) no es suficientemente
capaz de conducir de modo seguro a la voluntad, con respecto
a sus objetos y a la satisfaccion de todas nuestras necesidades
(que en parte ella <sc. la propia razén> multiplica) —como que a
un tal fin hubiera conducido de modo mucho mas certero (viel
gewisser) un instinto natural infuso (ein eingepflanzter Natu-
rinstinkt)—, y <dado> que, sin embargo, nos ha sido concedi-
da de todos modos <la> razén como una facultad practica (als
praktisches Vermogen), es decir, como una <facultad> tal que
ha de tener influjo sobre la voluntad (Einfluff auf den Willen),
<se sigue> entonces <que> su verdadera destinacion (die wabre
Bestimmung derselben) debe ser <la de> producir una volun-
tad que no sea buena, por caso, como medio (als Mittel) para
un proposito diferente, sino buena en si misma (an sich selbst),
para lo cual <la> razén era absolutamente necesaria (schlechter-
dings... nétig), toda vez que la naturaleza (die Natur), en lo que
concierne a sus disposiciones (in Ansehung ibrer Anlagen), ha
hecho su obra por doquier (iiberall) de modo conforme a fin
(zweckmdflig). Tal voluntad no puede ser, pues, ni el tnico ni
todo el bien (nicht das einzige und das ganze <sc. Gut>), pero
debe ser el bien supremo (das hochste Gut), y la condicion (die
Bedingung) para todo otro <bien>, incluso para todo anhelo
de felicidad (Verlagen nach Gliickseligkeit), en cuyo caso ello
se puede compatibilizar muy bien con la sabiduria de la natu-
raleza (Weisheit der Natur), cuando se advierte que el cultivo
de la razon (die Kultur der Vernunft), que es necesario (erfor-
derlich) para el propésito primero e incondicionado, limita de

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

diversos modos, al menos, en esta vida, la consecucion del se-
gundo, que es siempre condicionado (jederzeit bedingt), esto es,
de la felicidad, e incluso puede reducirlo a la nada, sin que <por
ello> la naturaleza haya procedido aqui de modo no conforme
a fin (unzweckmdfSig), ya que la razon, que reconoce su supema
destinacion préctica (ihre hochste praktische Bestimmung) en la
fundacién de una buena voluntad (in der Griindung eines guten
Willens), al alcanzar tal propdsito, es capaz solo de una satisfac-
cién de su propia indole (nur einer Zufriedenbeit nach ibrer ei-
genen Art), a saber: <la que procede> del cumplimiento de un fin
(aus der Erfiillung eines Zwecks) que, a su vez, s6lo <la> razon
<misma> determina, aun cuando ello puediera estar vinculado
con algian impedimento (mit manchen Abbruch) que sobrevenga
a los fines de la inclinacion (den Zwecken der Neigung) ” (cf.
Grundlegung, p. 396)*.

28 También el tratamiento de KpV apunta en la misma direccion. En efecto,
Kant cierra la discusion deesarrollada en el apartado dedicado a la “Dia-
léctica de la Razon Pura Préictica” con una reflexion acerca de lo que de-
nomina “la proporcién sabiamente adecuada (die weislich angemessene
Proportion)” en la cual las facultades cognitivas (Erkenntnisvermogen)
humanas se hallan respecto de la “destinacion practica del ser humano”
(praktische Bestimmung des Menschen), en la cual se justifica teoldgi-
camente, es decir, con vistas a la posibilidad del genuino merito moral,
incluso la limitacion de las capacidades cognitivas humanas, que sélo
proporcionan un acceso oscuro y conjetural al ambito de lo suprasensi-
ble, mas precisamente, a la existencia y la majestad de Dios asi como a la
eternidad y la inmotalidad del alma (cf. p. 146 ss.). En tal sentido, explica
Kant, el estudio de la naturaleza del ser humano ensefia que la insondable
sabiduria gracias a la cual existimos no es menos digna de veneracién
(verebrungswiirdig) en aquello que nos ha negado (in dem, was uns ver-
sagte) que en aquello que nos ha concedido (in dem, was uns zuteil wer-
den lief8) (p. 148). Por otro lado, la moralidad debe verse, sin duda, como
el fin Gltimo al que estd destinado el ser humano naturalmente, pero su
destinacién natural comprende mas que lo que queda inmediatamente
referido a dicho fin dltimo, puesto que el ser humano estd sujeto también
a las condiciones que impone su naturaleza de ser viviente, corporeo y
materialmente necesitado. Asi, tanto en el escrito sobre la religion como
en el tratamiento de la antropologia, Kant enfatiza el hecho de que, a la
hora de caracterizar la “determinacién del ser humano”, hay que contar,
en rigor, con una secuencia de niveles superpuestos que dan cuenta de su
constitucién total, como el peculiar tipo de ser que es. En tal sentido, en
el escrito sobre la religion Kant distingue los niveles correspondientes a
su cardcter de ser viviente o animal, a su caracter de ser dotado de capaci-
dades cognitivas o racionales y, por dltimo, a su caracter de ser dotado de

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

5. A modo de conclusion

El recorrido de los textos kantianos que he ofrecido permite advertir
con suficiente claridad, pienso, la persistencia en el tiempo y la im-
portancia sistematica de la confrontacion kantiana con la concepcion
estoica de la moralidad. La concepcion estoica provee, como se echa
de ver, un punto crucial de referencia, a todo lo largo del enmarafniado
desarrollo que lleva desde los primeros escritos del periodo precritico
hasta la concepcion alcanzada en las obras principales del periodo
critico. La actitud de Kant frente a la concepcion estoica combina, sin
embargo, aspectos tanto de identificacion como de distanciamiento,
los cuales, por otra parte, no siempre permanecen invariables, a tra-
vés de las diferentes fases del desarrollo de su propia posicion.

La persistente simpatia por la concepcion estoica de la virtud
y el principio de la moralidad, con su orientacion decididamente ra-
cionalista, va asociada a una actitud fuertemente critica, no menos
persistente, a la hora de evaluar la plausibilidad de la posicion estoica
frente al problema que plantea la conexion entre virtud y felicidad.
Por lo mismo, Kant rechaza enérgicamente también la concepcion
estoica del sabio, a la que considera fundada en una vana idealiza-

capacidad moral, es decir, de personalidad (Personlichkeit) (cf. Religion
p. 26 ss.). Por su parte, en el tratamiento de la antropologia menciona
los niveles correspondientes a la capacidad técnica (technische Anlage),
la capacidad pragmadtica (pragmatische Anlage) vy la capacidad moral
(moralische Anlage) (cf. Anthropologie p. 321 ss.), donde la secuencia
propuesta evoca, como a nadie escapa, la distincion de tres tres tipos
de imperativos presentada en el tratamiento de Grundlegung (cf. p. 413
ss.), pero estd tomada en una inflexion peculiar que la conecta con el
desarrollo historico del proceso civilizatorio (para este aspecto, véase
también p. ej. Reflexionen VI 6593 = Ak. XIX p. 98 s.). Que ninguna
consideracion referida al desarrollo del proceso civilizatorio a lo largo
de la historia debe hacer perder de vista el cardcter irreductible de la
moralidad, como fin ultimo en el cual el ser hbumano encuentra su iltima
destinacion, lo pone de manifiesto con particular claridad la incisiva
observacion referida a la confusion que a la que a menudo se vio sujeta
la interpretacion histérica del significado del Reino de Dios: “el Reino de
Dios sobre la tierra: ésta es la dltima destinacion del ser humano. Deseo
(venga Tu Reino). Cristo lo ha proclamado; pero no se lo ha entendido
y se ha erigido el Reino de los Sacerdotes (Das Reich der Priester), no
el <Reino> de Dios en nosotros (das <sc. Reich> Gottes in uns) (cf.
Reflexionen I1/2 1396).

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

cion, que enmascara con un altivo gesto de sublimacion, no exento
de motivacion fraudulenta, los rasgos definitorios de la conditio hu-
mana, signada por la finitud. Ello no impide, sin embargo, la expresa
adhesion de Kant al rigorismo que los estoicos profesan, alli donde
rechazan toda forma de indeterminacion y defienden una estricta bi-
valencia, en el ambito propio del enjuiciamiento moral.

Peculiar es la situacion, por ultimo, en lo que concierne a la
teoria de la motivacién, por un lado, y a la relacion entre moralidad
y naturaleza, por el otro. Si en un primer momento Kant rechaza la
idea estoica segun la cual el principio racional y la virtud resultan su-
ficientes, desde el punto de vista motivacional, para dar cuenta de la
posibilidad del obrar moral, no menos cierto que la concepcion de los
motores alcanzada en el periodo critico trae consigo una fuerte apro-
ximacion a la posicion estoica. Ello no conduce, sin embargo, a una
reconciliacion con la concepcion estoica del sabio, por la sencilla ra-
z6n de que el tajante rechazo de toda posible identificacion de virtud
y felicidad, tal como adquiere expresion ya en los escritos del periodo
precritico, se mantiene inalterado. La doctrina de los postulados de la
razén (pura) practica permite complementar el cuadro, en la medida
en que tematiza las condiciones adicionales que dan cuenta de la po-
sibilidad del enlace sintético de virtud y felicidad, tal como éste viene
exigido necesariamente por la propia razén (pura) practica.

Por ultimo, igualmente invariable y tajante permanece el re-
chazo al naturalismo estoico, alli donde se trata de dar cuenta del
origen y la validez del principio mismo de la moralidad. A los ojos
de Kant, reclamar funciones de fundamentacion al recurso a la natu-
raleza constituye, en este particular dmbito de problemas, un liso y
llano error categorial, que, por otra parte, no queda exento de con-
secuencias perversas en el ambito de la educacion y la prédica, pues
toda confusiéon de planos no hace aqui mds que debilitar la eficacia
del recurso a la pureza del principio de la moralidad, alli donde, a
través de la exhortacion, se pretende luchar contra la corrupcion de
las costumbres. Sin embargo, el rechazo kantiano a toda forma de
naturalismo, en el ambito de la fundamentacién de la moralidad, no
acarrea en modo alguno, contra lo que a menudo se suele afirmar, un
completo divorcio de las esferas de la moralidad y la naturaleza. Por
el contrario, la referencia a la naturaleza reingresa inevitablemente
en escena, alli donde se trata de dar cuenta tanto de la posible efica-

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

cia motivacional del principio de la moralidad como también de su
imprescindible funcion orientativa para el comportamiento humano.
Desde la perspectiva que abre originariamente la reflexion teleologi-
camente orientada, la propia naturaleza humana revela su esencial
apertura a la dimensién de la moralidad, en la medida en que se
presenta como hecha a la medida, por asi decir, para hacer posible la
acogida de su principio. En tal acogida queda comprometida nues-
tra humanidad como un todo, sujeta por medio del lazo indisoluble,
pero habitualmente inadvertido, que vincula la raiz mas intima de
nuestro sentir con la meta dltima de nuestra destinacion.

_9 o—

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

I. Obras de Kant

Anthropologie

Dissertatio

Grundlegung

Jdsche Logik

KpV

KrV

Metaphysik Politz

Moralphilosophie
Collins

Methodus N° 8 (2016)

REFERENCIAS

Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798,
21800), ed. R. Brandt, Hamburg 2000; citado
segun la paginacion de Akademie-Ausgabe, vol. 7,
Berlin 1917, p. 117-333 (ed. O. Kilpe).

De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et
principiis (1770), Akademie-Ausgabe, vol. 11, Ber-
lin 1905, p. 385-419 (ed. E. Adickes).

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785,
21786), ed. B. Kraft — D. Schonecker, Hamburg
1999; citado segun la paginacion de Akademie-
Ausgabe, vol. IV, Berlin 1911, p. 386-463 (ed. P.
Menzer).

Logik. Ein Handbuch zu Vorlesungen (1800), ed.
G. B. Jasche, Akademie-Ausgabe, vol. IX, Berlin —
Leipzig 1923, p. 1-150 (ed. M. Heinze).

Kritik der praktischen Vernunft (1788), ed. K.
Vorlander con una bibliografia de H. F. Klemme,
Hamburg 101990 (= 91929); citado por la pa-
ginacion de la Akademie-Ausgabe, vol. V, Berlin
1913, p. 1-163 (ed. P. Natorp).

Kritik der reinen Vernunft (21787, 1781), ed. J.
Timmermann — H. Klemme, Hamburg 1998.

Vorlesungen iiber die Metaphysik, ed. K. H. L. P6-
litz, Darmstadt 1988 (= Erfurt 1821).

Moralphilosophie Collins (1784/85), Akade-
mie-Ausgabe, vol. XXVII/1, Berlin 1975, p. 237-
473 (ed. G. Lehman).

_91_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50.
Inhatts Ir ir-

geschitzter Inhalt.

fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

Praktische Philoso- Praktische Philosophie Herder (1762-1764), Aka-
phie Herder demie-Ausgabe, vol. XXVII/1, Berlin 1975, p.
1-90 (ed. G. Lehman).

Rechtslehre Metaphysische Anfangsgriinde der Rechtsleh-
re (1797), Metaphysik der Sitten, Erster Teil,
ed. Bernd Ludwig, Hamburg 21998; Akademie-
Ausgabe, vol. VI, Berlin 1914, p. 203-372 (ed. P.
Natorp).

Reflexionen 11 Kants Handschriftlicher Nachlaf$, W/1-2: Anthro-
pologie, Akademie-Ausgabe, vol. XV/1-2, ed. E.
Adickes, Berlin 1923.

Reflexionen VI Kants Handschriftlicher Nachlaf$, V1: Moralphilo-
sophie, Rechtsphilosophie und Religionsphiloso-
phie, Akademie-Ausgabe, vol. XIX, ed. F. Berger,
Berlin 1934.

Religion Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen
Vernunft (1793, 21794), ed. B. Stangneth, Ham-
burg 2003; citado segin la paginacion de Akade-
mie-Ausgabe, vol. VI, Berlin 1914, p. 1-202 (ed.
G. Wobbermin).

Tugendlehre Metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlebre
(1797), Metaphysik der Sitten, Zweiter Teil, ed. B.
Ludwig, Hamburg 1990; citado segun la pagina-
ciéon de Akademie-Ausgabe, vol. VI, p. 373-491,
Berlin 1914 (ed. P. Natorp).

I1. Literatura secundaria

Abel, G, (1978), Stoizismus und Friibe Neuzeit. Zur Entstehungsge-
schichte modernen Denkens im Felde von Ethik und Politik, Ber-
lin — New York 1978.

Ameriks, K. (2010), “Reality, Reason, and Religion in the Develop-
ment of Kant’s Ethics”, en: Bruxvoort Lipscomb — Krueger

_9 2—

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50.
Inhalts I fir oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

(2010) p. 23-47.

Brandt, R. (2007a), Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Ham-
burg 2009 (= 2007).

———(2007b), “Die Bestimmung des Menschen aks Zentrum der kan-
tischen Philosophie”, en: Stolzenberg (2007) p. 19-49.

Bruxvoort Lipscomb, B. J. — Krueger, J. (eds.) (2010), Kant’s Moral
Metaphysics, Berlin — New York 2010.

Bubner, R. — Gladigow, B. — Haug, W. (eds.) (1990), Die Trennung von
Natur und Geist, Miinchen 1990.

Doyle, D. (2014), La doctrina estoica de la oikeiosis. Reconstruccion
sistemdtica de la fundamentacion de la moral en el estoicismo,
Hildesheim — Ziirich — New York 2014.

Diising, K. (1976), “Kant und Epikur. Untersuchungen zum Problem
der Grundlegung einer Ethik”, Allgemeine Zeitschrift fiir Philo-
sophie 2 (1976) 39-58.

Forschner, M. (1988), “Moralitit und Gluckseligkeit in Kants Refle-
xionen”, Zeitschrift fiir philosophische Forschung 42 (1988)
351-370.

——(1989), “Guter Wille und Hafs der Vernunft. Ein Kommentar zu
GMS 393-396”, en: Hoffe (1989) p. 66-82.

———(1990), “Uber natiirliche Neigungen. Die Stoa als Inspirations-
quelle der Aufkliarung”, en: Bubner — Gladigow — Haug (1990)
p. 93-117.

——— (1995), Die stoische Ethik. Uber den Zusammenhang von
Natur-, Sprach- und Moralphilosophie im altstoischen System,
Darmstadt 21995 (1981).

Forster, E. (1992), “Was darf ich hoffen?”, Zeitschrift fiir philosophi-
sche Forschung 46 (1992) 168-1835.

——(1998), “Die Wandlungen in Kants Gotteslehre”, Zeitschrift fiir
philosophische Forschung 52 (1998) 341-362.

Frierson, P. R. (2003), Freedom and Anthropology in Kant’s Moral
Philosophy, Cambridge 2003.

Grandjean, A. (2014), “Moralische Schwirmerei. Kant et ’oubli stoi-
cien de la finitude morale”, Philosophie Antique. Problemes, Re-
naissances, Usages 14 (2014) 157-181.

Himmelmann, B. (2003), Kants Begriff des Gliicks, Berlin — New York

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50.
Inhalts I fir oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

2003.

Hoffe, O. (ed.) (1989), Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein
kooperativer Kommentar, Frankfurt a. M. 21993 (= 1989).

Horn, Chr. (2008), “Kant und die Stoiker”, en: Neymeyr — Schmidt —
Zimmermann (2008) p. 1081-1103.

Klemme, H. E (2006), “Praktische Griinde und moralische Motiva-
tion. Eine deontologische Perspektive”, en: Klemme — Kithn —

Schonecker (2006) p. 113-153.

Klemme, H. F. — Kithn, M. — Schonecker, D. (eds.) (2006), Moralische
Motivation. Kant und die Alternativen, Hamburg 2006.

Louden, R. B. (2000), Kant’s Impure Ethics. From Rational Beings to
Human Beings, Oxford 2000.

(2006), “Moralische Stirke: Tugend als Pflicht gegen sich
selbst”, en: Klemme — Kiithn — Schonecker (2006) p. 79-95.

Melches Gibert, C. (1994), Der Einflufd von Christian Garves Uberset-
zung Ciceros De officiis auf Kants Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten, Regensburg 1994.

Neymeyr, B. — Schmidt, J. — Zimmermann, B. (eds.) (2008), Stoizismus
in der europdischen Philosophie, Literatur, Kunst und Politik,
Bd. 2: Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Moderne,
Berlin — New York 2008.

Reich, K. (1935), “Kant und die Ethik der Griechen”, en: Reich (2001)
pp. 113-146.

Reich, K. (2001), Gesammelte Schriften, ed. M. Baum, Hamburg 2001.

Santozki, U. (2006), Die Bedeutung antiker Theorien fiir die Genese
und Systematik von Kants Philosophie, Berlin — New York 2006.

Schadow, S. (2013), Achtung fiir das Gesetz. Moral und Motivation
bei Kant, Berlin — New York 2013.

Schink, W. (1913), “Kant und die stoische Ethik”, Kant-Studien 18/1-3
(1913) 419-475.

Seidler, Michael J. (1981), The Role of Stoicism in Kant’s Moral Philo-
sophy, tesis doctoral, 2 vols., Saint Louis University, Saint Louis
(Missouri) 1981.

Stolzenberg, J. (ed.) (2007), Kant in der Gegenwart, Berlin — New York
2007.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50.
Inhalts I fir oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

Methodus N° 8 (2016)

Torralba, J. M. (2012), “Stoic KatdpBopa, Perfect Duty and Kant’s
Notion of Acting aus Pflicht. The Relevance of the Oikeinoig
Doctrine for the Notions of Moral Good and Inner Attitude
(Gesinnung) in Kantian Ethics”, en: Vigo (2012) p. 295-346.

Vigo, A. G. (ed.) (2012), Oikeiosis and the Natural Basis of Morality.
From Classical Stoicism to Modern Philosophy, Hildesheim —
Ziirich — New York 2012.

Wieland, W. (2001), Urteil und Gefiibl. Kants Theorie der Urteilskrafft,
Gottingen 2001.

Zac, S. (1972), “Kant, les stoiciens et le christianisme”, Revue de Mé-
taphysique et de Morale 77/1 (1972) 137-165.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:28:50.
Inhalts I fir oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-56

