
2. Konvivialität

„Konvivialität ist gewaltlos, aber nicht zahm; sinnenfroh, aber nicht denkfeindlich; 
ohnmächtig, aber nicht kraf tlos; geregelt, aber nicht bürokratisch; genügsam, 
aber nicht anspruchslos; gegenwärtig, aber nicht up to date; selbstbestimmt, aber 
nicht selbstgewiss; fremdbestimmt, aber nicht am Gängelband; einfach, aber nicht 
simpel; ins Gelingen, aber nicht ins Siegen verliebt; auf Komplementarität von Ver-
schiedenem, nicht auf Ausgrenzung des Anderen aus.“ (Gronemeyer 2015: 62)

In diesem Kapitel möchte ich die Kraft ausloten, die hinter dem – zumindest 
auf deutsch – eher sperrigen Begriff „Konvivialität“ steckt. Ich entwickle eine 
Arbeitsdefinition von Konvivialität, in der ich die verschiedenen bestehenden, 
aber bislang häufig isolierten Denkstränge rund um Konvivialität und Konvivia-
lismus zusammenführe. Zunächst werde ich vorstellen, in welchen Kontexten der 
Begriff in den vergangenen Jahrzehnten genutzt wurde. Dann werde ich Konvi-
vialität als erkenntnistheoretische, als normative und als politische Figur skiz-
zieren; diese Unterteilung dient der Übersichtlichkeit und soll die verschiedenen, 
miteinander verwobenen Ebenen des Begriffes klarer hervortreten lassen. Das 
Kapitel hat eher die Form eines Essays als einer abgeschlossenen Beweisführung: 
Ich nehme Spuren auf, lege sie übereinander – um damit hoffentlich ein produk-
tives Weiterdenken zu inspirieren. 

2.1 Konvivialität als Begriff: Bedeutungen und Verwendungen 

Zunächst möchte ich einen Überblick über Begriffsverwendungen und Definitio-
nen des Begriffes Konvivialität geben. Ich beginne mit dem Ursprung des Wortes 
und der Bedeutung in verschiedenen Sprachen. Dann gehe ich auf die Verwen-
dung des Begriffes in der deutschen, französischsprachigen und englischspra-
chigen Debatte der vergangenen Jahre und Jahrzehnte ein, und schließe mit der 
Unterscheidung zwischen Konvivialität und Konvivialismus. 

Convivere ist lateinisch und heißt: mit dem Leben sein. Es bezieht sich auf das 
Lebendige und auf die Verbundenheit zwischen den verschiedenen Ausdrücken 
des Lebendigen. Im Spanischen heißt convivir zusammenleben, convivialidad 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006 - am 13.02.2026, 01:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität58

wird im mexikanischen Spanisch im Sinne von Kameradschaft verwendet.1 Im 
Französischen heißt convivialité Geselligkeit, convivial bedeutet gastfreundlich, 
einladend, gesellig oder auch benutzerfreundlich, ähnlich im Italienischen, wo 
das Adjektiv conviviale einerseits fröhlich oder gesellig meint, sich andererseits 
aber auch dezidiert auf den gemeinsamen Tisch oder die Essenstafel beziehen 
kann, zum Beispiel im discorso conviviale (Tischrede). Diese Doppelung findet sich 
auch im Englischen, wo conviviality sowohl Fröhlichkeit, Geselligkeit als auch das 
gemeinsame Essen bezeichnen kann, das Adjektiv convivial meint sowohl gast-
freundlich als auch gesellig. Auf Deutsch hat der Begriff keine Entsprechung, 
wenn er auch gelegentlich mit „Lebensfreundlichkeit“ übersetzt wird, wie bei 
den Spiekerooger Klimagesprächen2 2012, und das Adjektiv mit „gastlich“ (Lovins 
1979: 38). 

Als theoretischer Begriff wurde Konvivialität seit den 1970er Jahren genutzt, 
ausgehend von Ivan Illichs 1973 veröffentlichten Essay Tools for Conviviality, in 
dem er sich mit den Grenzen industrieller Produktivität beschäftigt, und der in 
zahlreiche europäische Sprachen übersetzt wurde.3 Illichs These ist, dass das un-
gebremste Wachstum der dienstleistenden Institutionen wie Schule, Verkehrswe-
sen oder Medizin ab einer bestimmten Schwelle zu Kontraproduktivität („counter 
productivity“) führe, die das Leben für die meisten Menschen erschwere statt er-
leichtere (Illich 1973). Illich verstand seine Ideen als Impulse für die industriali-
sierten Gesellschaften ebenso wie für die sogenannten Entwicklungsländer, die 
die Möglichkeit hätten, direkt in das post-industrielle Zeitalter zu wechseln.4 Als 
Leitkonzept einer post-industriellen Gesellschaft benennt er die Konvivialität, die 
er wie folgt definiert: 

„Such a society, in which modern technologies serve politically interrelated indivi-
duals rather than managers, I will call ‚convivial‘. […] I have chosen ‚convivial‘ as a 
technical term to designate a modern society of responsibly limited tools.“ (Illich 
1973: xii)

„I choose the term ‚conviviality‘ to designate the opposite of industrial productivi-
ty. I intend it to mean autonomous and creative intercourse among persons, and 
the intercourse of persons with their environment; and this in contrast with the 
conditioned response of persons to the demands made upon them by others, and 
by man-made environment. I consider conviviality to be individual freedom reali-
zed in personal interdependence and, as such, an intrinsic ethical value. I believe 
that, in any society, as conviviality is reduced below a certain level, no amount of 
industrial productivity can ef fectively satisfy the needs it creates among society’s 
members.“ (Illich 1973: 11)

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006 - am 13.02.2026, 01:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1 Konvivialität als Begriff: Bedeutungen und Verwendungen 59

Illich bezeichnet mit dem Adjektiv „konvivial“ also eine Eigenschaft einer Struk-
tur, einer Gesellschaft oder eines Werkzeugs, für Menschen als Individuen nutzt 
er es hingegen nicht (Gronemeyer 2012). Eine Wirtschaftsweise, die nicht auf 
Wachstum ausgerichtet ist, ist für ihn Mittel und Voraussetzung einer konvivia-
len Gesellschaft, diese Wirtschaftsweise nennt er „stable-state industry“ (Illich 
1973: 15). Illichs Tools for Conviviality gleicht sicherlich eher einem Pamphlet – wie 
Illich seinen Text in späteren Jahren rückblickend selbst nannte (Esteva 2015: 82) 

– als einer abwägenden wissenschaftlichen Analyse. Dennoch oder vielleicht gera-
de deshalb sind einzelne Gedanken daraus fruchtbare Ausgangspunkte, um einen 
Blickwechsel anzuregen – und als solche nutze ich sie in diesem Buch. 

Der Begriff Konvivialität, wie ihn Illich nutzte, wird und wurde von anderen 
Denker*innen nur in begrenztem Maße aufgegriffen. Relativ unspezifisch taucht 
der Begriff „Konvivialität“ im 2009 gegründeten Open-Access-Online-Journal The 
International Journal of Illich Studies auf: es ist beinahe in jedem Artikel enthalten, 
ohne dabei jedoch als zentraler Begriff Verwendung zu finden.5 Wenn Konvivia-
lität vereinzelt in wissenschaftlichen Publikationen genutzt wird, dann vor allem 
in Verbindung mit Illichs Kritik am Schulsystem (Nowicka / Vertovec 2014: 343). In 
der französischen Décroissance-Debatte taucht der Begriff gelegentlich auf, was 
mit dem französischen Ökonomen Serge Latouche zu tun haben dürfte, einem 
Vordenker der Décroissance-Bewegung und einem Freund von Ivan Illich (Deriu 
2016). Der in Berlin lehrende Soziologe Sergio Costa konstatiert, wohl vor allem 
für den deutschen Sprachraum, dass der Begriff heute in der Illich’schen Tradi-
tion nicht mehr verwendet werde (Costa 2016). Immerhin – bei der 4. Internatio-
nalen Degrowth Conference in Leipzig 2014 beschäftigte sich ein Themenstrang mit 
Konvivialität, hauptsächlich unter dem Gesichtspunkt konvivialer Technik. Nun 
erst und in den Jahren danach wurde – auch unter meiner eigenen Beteiligung 

– Konvivialität bzw. wurden konviviale Werkzeuge in die Debatte um Degrowth 
und Technik eingebracht (Samerski 2016; Vetter 2017; Vetter / Best 2015). 

Eine völlig andere Karriere machte der Begriff conviviality im angelsächsi-
schen Sprachraum, ausgehend von seiner Verwendung durch den postkolonia-
len Theoretiker Paul Gilroy, dessen 2004 erschienenes Werk Af ter Empire in einer 
Ausgabe den Untertitel Melancholia or Convivial Culture? trägt (Gilroy 2004). Die 
Soziologin Magda Nowicka unternahm erfolgreich den Versuch, den bei Gilroy 
sehr unpräzise verwendeten Begriff für die (Post-)Migrationsforschung zu ope-
rationalisieren; gemeinsam mit Steven Vertovec veröffentlichte sie 2014 Com-
paring Convivialities: Dreams and Realities of Living-with-Dif ference, eine Ausgabe 
des European Journal on Cultural Studies (Nowicka / Vertovec 2014). Anhand der 
in dieser Spezialausgabe besprochenen Themenstränge „place/space, conviviality/
conf lict“ und „normativities beyond essentialisms“ bieten Nowicka und Vertovec 
darin einen guten Überblick über die Verwendung des Begriffes in der englisch-
sprachigen Literatur (ebd.: 342). Die beiden Autor*innen selbst nutzen den Begriff 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006 - am 13.02.2026, 01:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität60

Konvivialität als „analytical tool to ask and explore the ways, and under what con-
ditions, people constructively create modes of togetherness“ (Nowicka / Vertovec 
2014: 342). Sie beziehen sich dabei auf Gilroy, der conviviality als Alternative zu 

„cosmopolitanism“ vorschlug und als Ideal des gelingenden Miteinander-Lebens 
verschiedener städtischer Gruppen auf engem Raum: „[C]onvivial culture renders 
racial and ethnic differences unremarkable: they become ordinary. Instead, peo-
ple ‚discover that the things which really divide them are much more profound: 
taste, lifestyles, leisure preferences‘.“ (Nowicka / Vertovec 2014: 344; Zitat: Gilroy 
2004: 39–40) Nowicka und Vertovec verstehen Konvivialität als Alltagspraxis, als 
gelingendes alltägliches Miteinander in Anerkennung von Differenzen. Diesen 
Blick auf das Gelingende bzw. das Gelingende als Forschungsgegenstand machen 
sie als Desiderat in den Sozialwissenschaften aus:

„While many theories and studies focus on conflicts, ruptures and discontinuities 
in social, ethnic and inter-religious relations, there is still relatively little knowled-
ge, description and theory concerning the ways people live together successfully, 
how they envision a modus co-vivendi and what strategies they create in order to 
practice it.“ (Nowicka / Vertovec 2014: 342). 

Diese Sichtweise ist auch für meine Forschung konstitutiv: Ich richte den Fokus 
auf gelingende Situationen, konkret die Produktion konvivialer Technik. In die-
sem Sinne den Blick auf das Gelingen zu richten, heißt indessen nicht, die Brüche, 
Komplexitäten und das temporäre Scheitern an den eigenen Ansprüchen zu igno-
rieren. Im Wesentlichen geht es um die Wahl des Forschungsfeldes und um die 
grundsätzliche Erwartung der forschenden Person, was dort zu finden sein wird 
(s. Kap. 1.1 zur „anthropology of the good“). 

Unabhängig von diesem inhaltlichen Strang lieferte der nordamerikanische 
Philosoph Raymond D. Boisvert eine hilfreiche allgemeine Begriffsbestimmung 
von conviviality 2010 in seinem „philosophischen Manifest“:

„[Conviviality] of fers itself as a suitable root metaphor for a new paradigm of phi-
losophy. Whereas ‚autarky‘ emphasizes ‚warding of f‘, ‚conviviality‘ emphasizes 
interweaving. Several dimensions of existence are already intertwined. There is, 
to begin with (1) the etymological sense of a general, pervasive ‚with-ness‘ at the 
root of things; (2) accompanying the sense of ‚with-ness‘ is a sense of neediness, 
dependency or interdependency; and (3) finally, the word also carries a normative 
connotation, indicating a kind of optimal social setting. It is a term, in short, which 
interweaves the metaphysical, the biological, the social, and the moral aspects of 
life.“ (Boisvert 2010: 60)

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006 - am 13.02.2026, 01:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1 Konvivialität als Begriff: Bedeutungen und Verwendungen 61

Boisvert bringt damit einige Kernelemente der Konvivialität zur Sprache: Konvi-
vialität macht Interdependenz, Verbundenheit zwischen verschiedenen Elemen-
ten sichtbar (analytische Funktionsweise), gleichzeitig handelt es sich um einen 
normativen Begriff, der eine Zielvorstellung, eine ideale Eigenschaft oder einen 
Zustand beschreibt. Hintergrund für Boiverts Überlegungen zu Konvivialität ist 
die Philosophie der Nahrungsproduktion und des Essens6; auf historische Ver-
wendungsweisen geht er kaum ein. 

Eine kleine Renaissance im deutsch- und französischsprachigen Raum erlebte 
der Begriff der Konvivialität seit 2013 mit Erscheinen des konvivialistischen Ma-
nifests. Das Manifeste Convivialiste: Déclaration d’Interdépendance erschien 2013 in 
Frankreich, unter dem Titel Das konvivialistische Manifest wurde es im Jahr dar-
auf ins Deutsche übersetzt, ebenso ins Englische (letzteres allerdings nur als On-
line-Publikation) und in etliche weitere Sprachen (Les Convivialistes 2014). Eine 
Gruppe von über 40 frankophonen Autor*innen aus Wissenschaft und Aktivis-
mus, bezeichnet als Les Convivialistes, hatte das Manifest gemeinsam verfasst. 
Den ersten Textvorschlag dafür hatte der französische Anthropologe Alain Caillé 
erstellt. Caillé ist einer der Initiator*innen der seit den 1980er Jahren bestehenden 
Gruppe M.A.U.S.S. (Mouvement anti-utilitariste dans les sciences sociales), die anti-
utilitaristisches Denken stärker in den Sozialwissenschaften verankern will; als 
Grundlage dienen ihr die gabentheoretischen Überlegungen des französischen 
Anthropologen Marcel Mauss aus den 1920er Jahren (Mauss 1990). Mit seiner An-
thropologie der Gabe liefert Caillé eine Neuinterpretation von Mauss’ Essay über 
den Gabentausch (Caillé 2010). Unter anti-utilitaristischem Denken versteht Cail-
lé einen Weg – jenseits von Individualismus und Struktur als Erklärungsmuster 

–, um Kohäsion und Transformation von Gesellschaften zu erklären (ebd.). 2014 
widmete sich eine Sonderausgabe der französischen Zeitschrift Revue du MAUSS 
dem Manifeste Convivialiste (Caillé / Chanial 2014). Im selben Jahr erschien auf 
Deutsch der Sammelband Konvivalismus. Eine Debatte, herausgegeben von Frank 
Adloff und Volker M. Heins (Adloff / Heins 2015a). Der Soziologe Frank Adloff, der 
zu Reziprozität, Gabe und Zivilgesellschaften forscht, war auch Mitherausgeber 
des konvivialistischen Manifests in deutscher und englischer Sprache. 2020 er-
schien das zweite konvivialistische Manifest, ebenfalls zunächst auf französisch 
verfasst, und dann in zahlreiche Sprachen übersetzt, das von über 300 Intellek-
tuellen weltweit aus über 30 Ländern unterzeichnet wurde (Convivialist Inter-
national 2020). Es trägt den Untertitel „towards a Post-Neoliberal World“, kon-
kretisiert einige der Vorschläge aus dem ersten Manifest und gibt insgesamt dem 
Thema Natur und Klimawandel breiteren Raum als das erste Manifest. Im ersten 
konvivialistischen Manifest wird der Begriff des Konvivialismus eingeführt, der 
als „sozialwissenschaftliche und politische Idee“ von „Konvivialität als gelebte[r] 
Praxis“ unterschieden wird (Adloff / Heins 2015b: 10). Konvivialismus wird darin 
definiert als „eine[] Kunst des Zusammenlebens (con-vivere), die die Beziehung 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006 - am 13.02.2026, 01:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität62

und die Zusammenarbeit würdigt und es ermöglicht, einander zu widersprechen, 
ohne einander niederzumetzeln, und gleichzeitig für einander und für die Natur 
Sorge zu tragen“ (Les Convivialistes 2014: 47). Demnach meint Konvivialismus im 
Unterschied zu Konvivialität eben nicht nur eine Eigenschaft (einer Gesellschaft, 
einer Technik, einer Situation), sondern ein politisches Konzept:

„Während der Begrif f der Konvivialität eine Praxis des Zusammenlebens bezeich-
net, die of fenkundig wertgeschätzt wird, macht der ‚Ismus‘ deutlich, dass es auf 
einer theoretischen Ebene um die Systematisierung einer sozial-und politiktheo-
retischen Perspektive gehen muss (vgl. auch die ähnlich gelagerte Dif ferenz zwi-
schen den Begrif fen ‚liberal‘ und ‚Liberalismus‘).“ (Adlof f / Heins 2015b)

Caillé und Chanal bezeichnen den Konvivialismus als „die kommende politische 
Ideologie des Postwachstums“:

„La direction générale à suivre est probablement la suivante: là où les idéologies 
politiques héritées plaçaient leurs espoirs les unes dans le Marché, les autres dans 
l’État, l’idéologie politique postcroissantiste à venir, le convivialisme, donc, si ce 
nom s’impose, les placera dans la Société elle-même, dans l’infinie myriade des 
actions entreprises en commun par les citoyens, les femmes et les hommes as-
semblés à de multiples fins, dans les associations si l’on veut et, plus généralement, 
dans la société civile auto-organisée.“ (Caillé / Chanial 2014: 9)

Postwachstum als politische Ideologie sei also jenseits der klassischen Dichoto-
mie Markt versus Staat angesiedelt: Die Organisationsfähigkeit komplexer Ge-
sellschaften sei in der selbstorganisierten Zivilgesellschaft, in Vereinen, Zusam-
menschlüssen und Genossenschaften, zu finden.7

Im Gegensatz zu Alain Caillé und dem konvivialistischen Manifest spricht 
Ivan Illich nicht von Konvivialismus, sondern von Konvivialität. Das macht einen 
großen Unterschied. Denn was bei Illich eine Eigenschaftsbeschreibung ist – eine 
Gesellschaft, eine Situation oder eine Institution können konvivial sein –, ist im 
Manifest zu einem Denksystem geronnen. Damit aber wird der Begriff eines 
seiner positiven Elemente beraubt: des Verweises auf das Unabgeschlossene und 
Unplanbare, das der Konvivialität – als einer f lüchtigen Eigenschaft von Bezie-
hungssystemen oder Artefakten, die von Menschen geschaffen wurden – inne-
wohnt (vgl. zu Konvivialität als emergenter Eigenschaft auch: Nowicka / Verto-
vec 2014: 347). Sowohl bei Illich als auch bei Gilroy und, daran anknüpfend, bei 
Nowicka und Vertovec spielt der Bezug auf den Alltag eine entscheidende Rolle, 
Konvivialität wird als etwas Prozessuales gefasst. Im konvivialistischen Manifest 
dagegen wird Konvivialismus als Gedankengebäude konstruiert, das nicht nur 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006 - am 13.02.2026, 01:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Konvivialität als erkenntnistheoretische Kategorie 63

ein normatives Leitbild, sondern auch einen Rahmen für eine gesellschaftliche 
Transformation setzen will. 

Die Rolle von Technik in Gesellschaften wird im ersten konvivialistischen Ma-
nifest kaum behandelt (Vetter / Best 2015). Illich ging davon aus, dass in einer 
hochtechnisierten Gesellschaft die Struktur der Werkzeuge (d.h. auch die Struk-
tur der Institutionen und sozio-technischen Infrastrukturen, wie man heute 
sagen würde) die Konvivialität einer Gesellschaft entscheidend bestimmt (Illich 
1973: 13). Das konvivialistische Manifest hingegen operiert sehr viel stärker klas-
sisch soziologisch: Demnach ist es die menschliche Organisierung in Vereinen, 
Genossenschaften oder Ähnlichem, die, orientiert an der Idee des Konvivialis-
mus, zu einer konvivialen Gesellschaft führen könne (Les Convivialistes 2014).8 

In meiner eigenen Untersuchung, die Technik fokussiert, sehe ich nicht zuletzt 
eine gute Möglichkeit, Illichs Ideen und deren Weiterentwicklung stärker in die-
sen Diskurs – den des Konvivialismus – einzuspeisen (s. auch: Vetter / Best 2015).

2.2 Konvivialität als erkenntnistheoretische Kategorie 

Nach diesem kursorischen Überblick werde ich nun einen stärker systematisie-
renden Weg einschlagen. Ich werde erneut auf die oben vorgestellten sowie auf 
weitere Werke zu sprechen kommen und sie ins Verhältnis zu anderen Theorie-
traditionen setzen. 

2.2.1 Ontologie und Erkenntnistheorie 

Konvivialität ist ein integraler Versuch, dem relational turn, der in den vergange-
nen knapp hundert Jahren verschiedene Bereiche der Wissenschaften verschie-
den tief erfasst hat, Rechnung zu tragen. Kern dieser Verschiebung war und ist 
das Abrücken von einer isolierten Entität mit festen Grenzen als Erkenntnis-
gegenstand hin zu einer Betrachtung der Beziehungen und Verbindungen zwi-
schen (ihrerseits als Verbindungen und Beziehungen konstituierten) Entitäten als 
Gegenstand der Analyse (Boisvert 2010: 58). Bei der Konvivialität nun handelt es 
sich um eine postmoderne Ontologie par excellence – um einen Erkenntnisrah-
men, der über die Moderne hinausgeht. 

Ausgehend von den Naturwissenschaften, insbesondere der Physik und der 
Biologie, stellte sich Mitte des 20. Jahrhunderts heraus, dass das mechanistische, 
das „baconistische“ Weltbild – wie es sich, beginnend im Mittelalter und vor al-
lem seit der Renaissance, in den europäischen Wissenschaften und Denkgebäu-
den herausgebildet hatte (Kornwachs 2013; Merchant 1987; Scheidler 2016) – für 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006 - am 13.02.2026, 01:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

