
https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Robert Wartmann

Bildung dekonstruieren

Pädagogik

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Editorial

Bildung und Erziehung sind – trotz wechselnder Problemlagen – ein konstantes

Thema in Wissenschaft und Öffentlichkeit. Die Erziehungswissenschaft erweist

sich in dieser Situation zugleich als Adressat, Stimulanz und Sensorium verschie-

denster Debatten, die ins Zentrum sozialwissenschaftlicher und gesellschafts-

politischer Fragen zielen. Die Reihe Pädagogik stellt einen editorischen Ort zur

Verfügung, an dem innovative Perspektiven auf aktuelle Fragen zu Bildung und

Erziehung verhandelt werden.

Robert Wartmann, geb. 1988, arbeitet als Kinder- und Jugendlichenpsychothera-

peut (i.A.) im Katholischen Kinderkrankenhaus Wilhelmstift in Hamburg. Seine

Forschungsprojekte lassen sichderBildungsphilosophie,Demokratiebildung,Wis-

senschaftstheorie und psychoanalytischenTheorie zuordnen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Robert Wartmann

Bildung dekonstruieren

Grenzgänge im Anschluss

an die poststrukturalistische Bildungsphilosophie

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophischen Fakultät III

Erziehungswissenschaften der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg

Erster Gutachter: Prof. Dr. Daniel Wrana

Zweiter Gutachter: Prof. Dr. Hans-Christoph Koller

Tag der Verteidigung: 11.07.2023

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über https

://dnb.dnb.de/ abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0
Lizenz (BY-ND). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium
für beliebige Zwecke, auch kommerziell, gestattet aber keine Bearbeitung.
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen oder Derivate einzuholen, wenden
Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2024 im transcript Verlag, Bielefeld

© Robert Wartmann

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Lektorat: Dr. Lars Osterloh

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH,Wetzlar

https://doi.org/10.14361/9783839471241

Print-ISBN: 978-3-8376-7124-7

PDF-ISBN: 978-3-8394-7124-1

Buchreihen-ISSN: 2703-1047

Buchreihen-eISSN: 2703-1055

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://doi.org/10.14361/9783839471241


Inhalt

1. Labyrinthische Bildungswege .......................................................7

1.1 Der Anstoß............................................................................7

1.2 Fragen............................................................................... 18

1.3 Kritik, Dekonstruktion und Konstruktion ............................................. 20

1.4 Auswahl des Forschungsgegenstands .................................................31

1.5 Überblick ........................................................................... 33

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt ....................................... 35

2.1 Einleitung........................................................................... 35

2.2 Bildung diesseits der Macht ......................................................... 35

2.3 Ein an radikaler Heterogenität orientierter Bildungsprozess .......................... 47

2.4 Eine (immer schon) ruinierte Bildung ................................................ 55

2.5 Die Wiedereröffnung des Kraftfelds der Bildung ...................................... 72

2.6 Zwischenfazit I: Zwischen Kritik und Dekonstruktion ................................. 80

2.7 Zwischenfazit II: (Post), Post und Anti................................................ 83

2.8 Das Kreisen um Humboldt ........................................................... 85

2.9 Vergessen wir nicht – die Nation! .................................................... 89

2.9.1 Eine weitere Bildungskritik .................................................... 89

2.9.2 Ein Humboldtkommentar ...................................................... 92

2.9.3 Historische (Dis-)Kontinuitäten ............................................... 106

2.9.4 Kontinuitäten im kritisch-poststrukturalistischen Bildungsdenken .............120

2.9.5 Der nationalistische Ballast der Bildung .......................................140

2.10 Zwischenfazit III: Das Kippen in den kritischen Modus ...............................144

3. Das dezentrierte Subjekt .......................................................... 147

3.1 Einleitung........................................................................... 147

3.2 »Anderswerden statt Selbstwerden« ................................................149

3.3 Linguistic Turn, Widerstreit und Anderswerden.......................................154

3.4 Das ortlose und zerrissene Subjekt ..................................................164

3.5 Mediatisierte Singularität und das Problem von Positivierungen ......................169

3.6 Zwischenfazit I: Der Streit ums Subjekt ..............................................179

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3.7 (Selbst-)Bildung in einer differenzfreundlichen

und diskriminierungskritischen Schule ............................................. 186

3.8 Eine Schule der radikalen Demokratie und unreinen Vielfalt ......................... 193

3.9 Zwischenfazit II: Ein Streit um die Dezentrierungspunkte .............................216

4. Die Repräsentationskrise ..........................................................219

4.1 Einleitung...........................................................................219

4.2 Kritik vs. Genealogie ............................................................... 222

4.3 Widerstreit und Nicht-Identität ..................................................... 232

4.4 Ein hegemonialer Kampf um Bildung................................................ 236

4.5 Eine Wissenschaft des Unmöglichen ................................................ 248

4.6 Zwischenfazit I: Repräsentationsweisen und -problematisierungen .................. 258

4.7 Ein mehrstimmiges Plädoyer für heterogene Differenzen und Verschränkungen ...... 260

4.8 Ein experimentelles Forschungsdesign.............................................. 264

4.9 Zwischenfazit II: Wissenschaftstheoretische Heterogenisierung ..................... 278

4.10 Zwischenfazit III: Zur Eingrenzung der wuchernden Heterogenität ................... 280

5. Die Grenzen des pluralen Stils .................................................... 283

Literatur ............................................................................... 303

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege

1.1 Der Anstoß

In den letzten Jahren durchquerte ich eine Vielzahl an Bildungskritiken, die sich al-

lesamt unter dem ›einigenden‹, semantischen und institutionellen ›Dach‹ der Bil-

dungsphilosophie befinden.Dabei drängten sichmirmit den Jahren, vonKapitel zu

Kapitel und von einer Überarbeitung zur nächsten der historische und damit auch

gegenwärtige Ballast der Bildungssemantik, die wissenschaftspolitischen Wider-

ständewie immanenten Ambivalenzen undWidersprüche des kritischen Bildungs-

denkens immermehr auf. Letztendlich wurde der Ort, von dem aus ichmich losbe-

wegt hatte – die Bildungsphilosophie –, selbst zum Problem und der Schluss dieser

Arbeit fordert einen oder vielmehr viele andere Begriffe undwohl viele andere Orte,

Diskurse, Dispositive und Sprachen ein, die den Bildungsbegriff aus dem Zentrum

an den Rand zwingen.

Diese Dezentrierung oder dieser rote Faden folgt einemnoch zu problematisie-

renden und in der Bildungsphilosophie vorherrschenden kritischenModus: Es tra-

tenmit den poststrukturalistischen Importen in die Erziehungs- und Bildungswis-

senschaft an die Stellen des westlichen Universalismus, der Selbstbestimmung und

des Identitätsdenkens das »Plädoyer für die Differenz«1 und die »Lehre vom Ande-

ren« (Münker undRössler 2012, IX-X).Zentrale kritischeUnterscheidungenkönnen

1 Die Begriffe der Differenz und des Anderen verweisen in den poststrukturalistischen Vari-

anten unter anderem auf die medien-, macht-, alteritäts- und differenztheoretischen Aus-

einandersetzungen der als poststrukturalistisch gelabelten Denker:innen. Das Andere und

die damit verbundenen Differenzen, oder explizit der Wahnsinn und das Diskursive (Fou-

cault), das symbolische, reale und imaginäre a/Andere (Lacan), das radikal Andere (Levinas),

die Spuren oder die unreine Differenz der différance (Derrida), der Widerstreit verschiede-

ner Diskursarten (Lyotard), die ›negotations‹ zwischen verschiedenen politischen Kämpfen

und die Figur des Subalternen (Spivak) oder die/das Andere(n) einer heteronormativen Ord-

nung (Butler) verweisen dabei meist auf spezifische Ausschlüsse hegemonialer Ordnungen

und auf theoretische Differenzsysteme, mit denen diese in den Fokus gerückt und ein ande-

rer Umgang mit diesen etabliert werden soll.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


8 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

mit Identität undDifferenz oder Selbstzentrierung und Selbstdezentrierung fixiert

werden.

Es lässt sich im bildungstheoretisch-poststrukturalistischen Denken seit den

1980er Jahren ein grundlegender Kritikmodus als Teilungs- und Hierarchisie-

rungspraktik kenntlich machen, dem auch hier (teilweise) gefolgt wird. Zu den

kritisierten Punkten zählen zum Beispiel die Bildungstheorie als Teil einer großen

Erzählung (Lyotard 1986; n. Koller 1997, 47), die totalisierenden und versöhnenden

Tendenzen bei Humboldt (ebd.; Wimmer 2009, 2014a) oder die Verschränkung von

Bildung mit einer spezifisch modernen und auf Selbstbezüglichkeit ausgerichte-

ten Subjektivität (Ricken 2006). Dieser Kritikmodus bedarf meist eines stabilen

Theoriegebäudes mit einem klaren Referenzsystem, einer stabilen Zeit- und Ge-

sellschaftsdiagnose (Plurale Postmoderne, Ökonomisierung der Bildung etc.) und

die Kritiker:innen benötigen einen Repräsentationsmodus, indem sie z.B. Ge-

sellschaft, Bildungsinstitutionen oder Bildungsdiskurse abbilden und kritisieren

können. Ausgehend von den bildungstheoretischen Kritiken finden sich jedoch

unterschiedliche Umgangsweisen mit den jeweils kritisierten Bildungsdiskursen,

die zwischen Verabschiedung und kritischen oder dekonstruktiven Fortschreibun-

gen und Re- oder Neuformulierungen verlaufen.2 Es geht im Kritikmodus um eine

andere oder etwas anderes als Bildung3. Darüber hinaus visieren die Bildungs-

denker:innen in Abgrenzung zum Kritisierten auf unterschiedlichsten Ebenen,

mit verschiedenen Differenzfiguren, in verschiedenen Intensitätsgraden und mit

unterschiedlichen selbstkritischen Vorsichtsmaßnahmen eine andere Forschung

wie eine andere Verschränkung von Theorie und Empirie, andere Kritikweisen,

andere Subjektivitäten und Sozialitäten oder Episteme an.

Spätestens seit den 1980er Jahren nistete sich dieses Plädoyer für Differenz und

der »Begriff der Differenz disziplin- und diskursübergreifend im Wissenschafts-

sprachgebrauch ein und fungiert seitdem als eine Art ›Losung‹ theoretisch aufge-

klärter Zeitgenossen und als ›Signalwort‹ eines veränderten‹ auf Differenz umge-

stellten […] Denkens« (Reh und Ricken 2014, 25). Auch wenn Differenztheorie kein

Alleinstellungsmerkmal des Poststrukturalismus4 ist, wurde gerade mithilfe die-

2 Für eine grobe Übersicht siehe Wimmer 2014a, 242f.

3 Kursivsetzungen verweisen neben Titelbezeichnungen darauf, dass der Begriff entweder

nicht näher bestimmt ist und als eine Art leerer Signifikant funktioniert und/oder darauf,

dass die Verwendung des Begriffs problematisch ist. Begriffe in einfachen Anführungszei-

chen markieren Begriffe, die der angezeigten Literatur entnommen, aber nicht in der origi-

nalen Form zitiert wurden. Hervorhebungen sind fett dargestellt. Krit. d. steht für »kritisch

dazu«.

4 Die Rede vom »Poststrukturalismus«, wie auch die Rede von einer »poststrukturalistischen

Bildungsphilosophie« und ähnliche Benennungen sind nicht ganz unproblematisch; Derrida

hat unter anderem dazu einen sehr interessanten Vortrag Einige Statements und Binsenweis-

heiten über Neologismen, New-Ismen, Post-Ismen, Parasitismen und andere kleine Seismen gehal-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 9

ses Denkens der »Differenzbegriff« von »einem bloß untergeordneten Theorem zu

einem theoretischen Grundbegriff« (Reh und Ricken 2014, 26) und Heterogenität

als Losung scheint zunehmend zentraler Ausgangs- wie Endpunkt kritischer Er-

ziehungs- und Bildungswissenschaft zu sein. So wird beispielsweise gegenwärtig

weiterhin das Ende der großen Erzählungen (vgl. z.B. Koller 1997, Burghardt 2021)

und eine plurale Gesellschaft (vgl. z.B. Wimmer 2014d, 435f.; Dirim und Mecheril

2018a) diagnostiziert und gleichzeitig zum Beispiel Bildungsphilosophie als plura-

lisierender und öffnender Einsatz positioniert (vgl. z.B.Thompson 2021, 17; Schäfer

2016, 15).

In der vorliegenden Arbeit geht es um einen bildungstheoretisch-poststruktu-

ralistischen Ausschnitt dieser Umstellung auf Differenz und eine dezentrierende

Fortschreibung dieser Umstellung. Der hier ausgewählte bildungstheoretische

Ausschnitt lässt sich zeitlich um die Jahrtausendwende ungefähr zwischen 1980

und 2021 eingrenzen und war anfangs noch deutlicher davon geprägt, dass die

poststrukturalistischen Irritationen importiert und auf diese Irritationen mit

eigenen Kritiken, Dekonstruktionen, Theoriebildungen und auch empirischen

Forschungsprojekten reagiert wurde (vgl. z.B. Schäfer 2011b, Koller 1999). Dieses

bildungstheoretisch-poststrukturalistische Neudenken trug maßgeblich dazu bei,

dass neue theoretische Stile (vgl. beispielsweise Wimmer 2016), neue Kritik- (vgl.

z.B. Ricken 2006) und Analyseformen (vgl. z.B. Schäfer 2011b, Koller 2012), neue

Referenzsysteme und neue semantische Zentren in der Erziehungs- und Bildungs-

wissenschaft entstanden oder Fuß fassten. Und es gerieten dank der Importe und

Fortschreibungen nicht nur erneut die vielen »gesellschaftlichen Bedingungen

und Funktionalisierungen und ungleichen Voraussetzungen von Bildung« in den

Blick (Bünger und Lütke-Harmann 2020, Klappentext)5, ähnlich wie schon durch

ten (1997b). Vorrangig sei hier darauf verwiesen, dass es sich trotz dieses Labels um keinen

vereinheitlichbaren, gemeinsamen oder identifizierbarenDiskurs handelt (ebd., 7) und auch

um keine Selbstbezeichnungen (ebd., 24). Die einzelnen Arbeiten sind heterogen und nicht

Teil eines Ganzen (ebd., 9), falten das Ganze und andere Arbeiten vielmehr jeweils in sich

ein (ebd., 12) und lassen sich auch nicht, wie durch den Begriff suggeriert, von nicht-post-

strukturalistischen Arbeiten einfach abgrenzen (ebd., 10). Zudem verweist schon der Begriff

Theorie von Universität zu Universität, von Fach zu Fach oder Kontinent zu Kontinent auf an-

dere Bedeutungen und Referenzsysteme und lässt sich nicht universalisieren und still stel-

len (ebd., 19). Außerdem verweist das Label »Poststrukturalismus« auch auf PR-Strategien,

Konkurrenzkämpfe (ebd., 13, 20) undNormalisierungsbewegungen (ebd., 27f., 51). In der vor-

liegenden Arbeit wird der Begriff als Sammelbezeichnung unter anderem für die sehr un-

terschiedlichen Arbeiten der Autor:innen Michel Foucault, Jacques Derrida, Jacques Lacan,

Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Gilles Deleuze, Jean-François Lyotard, Judith Butler, Gayatri

Chakravorty Spivak, Friedrich Kittler, Hans-Jörg Rheinberger, Bruno Latour oder DonnaHara-

way verwendet, die sich teils sehr direkt gegenseitig oder auch nur einseitig angesteckt und

einverleibt haben oder aufeinander aufgepfropft wurden (vgl. ebd., 10).

5 Vgl. für einen wissenschaftspolitischen Überblick bei Rieger-Ladich 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


10 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die erziehungs- und bildungswissenschaftlichen Rezeptionsphasen der Kritischen

Theorie. Darüber hinaus kamen durch die poststrukturalistischen Perspektiven

die vielen teils sehr engen Verschränkungen der Bildung mit Macht, Liberalismus,

Individualismus, Kapital, den großen Erzählungen der Moderne oder jüngst mit

Imperialismus und Kolonialismus in den Blick. Bildung und das akademische Bil-

dungsdenken konnten zunehmend nicht mehr einfach oder zumindest alleinig

an eine universale und ahistorische Theorie gebunden werden. Vielmehr traten

Bildung (beispielsweise als Selbsttechnologie oder als Dispositiv) und in Teilen auch

das Theoretisieren selbst zunehmend als historische, kontingente, machtvolle und

kontextgebundene Kategorien auf.

Warum ist nun eine weitere bildungstheoretische Auseinandersetzung mit Bil-

dung notwendig oder relevant? Ohne hier zu viel vorweg nehmen zu wollen, möch-

te ich auf fünf exemplarische undmiteinander zusammenhängende Probleme kurz

eingehen,welche erstensmeinenForschungsprozess angestoßen,amLaufengehal-

ten haben und weiterhin halten.

Bildung als Lösung für alle(s): Unzählige bildungsbürgerlich und akademisch

Gebildete kritisierten bereits ausgiebig die moderne Bildung und die anscheinend

immer problematischen Bildungswirklichkeiten. Die Kritiken an Bildung und das

meist immer folgende Losungswort »Bildung« begleiten das Bildungsdenken von

Beginn an, oder spätestens seit der modernen Umwendung der Bildung durch den

Neuhumanismus um 1800. Dieses Muster einer alles sich einverleibenden Bildung

wurde schon mehrfach problematisiert (vgl. Ricken 2006, 16; Schäfer 2011a, 9f.).

Gerade die klassischen bildungsphilosophischen und -bürgerlichen Feindbilder der

Ökonomisierung, Funktionalisierung und Messbarmachung der Bildung stehen in

den Bildungskritiken und -losungen durchgehend hoch im Kurs6. Die Liste der zu

kritisierenden Bildungsdiskurse oder mit Bildung zu lösenden Probleme lässt sich

abseits dieser tradierten Standards beinah unendlich fortschreiben. Egal, ob Neue

Rechte (Rödel 2021),Kolonialismus (CastroVarela 2016), künstliche Intelligenz (San-

ders 2021); Anthropozän (ebd.) oder der »Bildungshunger« auch im globalen Süden

(Krappmann 2013); egal, ob individuelle, gesellschaftliche oder globale Probleme;

egal, ob politische, ökonomische oder soziale Krisen: Bildung scheint durchgehend

zu taugen,um jeglicheProblemeoderKrisen zu lösen .UndauchwennBildungoder

die Zentrierung der Bildung selbst als Problem ins Visier gerät, dann beharrt die

Bildung als Losungmeist trotzdem.Bildungswissenschaftler:innen,welche die Bil-

dungssemantik verabschiedet haben, sind kaumaufzufinden undVersuche in diese

Richtung sind rar (vgl. z.B.Masschelein undRicken 2003). Vielmehr scheint auf den

ersten Blick jedem Tod der Bildung eine Vielzahl an kritischen Reformulierungen,

Aktualisierungen oder Fortschreibungen zu folgen. Und selbst wenn beispielsweise

6 Siehe beispielsweise Euler 2014; Thompson 2021; Wimmer 2019; Schäfer 2016; Lenzen 2014.

Längere Verweisangaben werden für eine bessere Lesbarkeit in die Fußnoten verschoben.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 11

Christoph Koller das totalisierende BildungsdenkenHumboldts unter anderemmit

Jean-François Lyotard und Theodor W. Adorno problematisiert (Koller 1997;1999),

dann führen weder die mit Lyotard angeführte Kritik an dem »einigenden Dach

des Bildungsbegriffs« (Koller 1997, 47) noch die mit Adorno ins Feld geführte Dia-

lektik der Bildung in Bezug auf die »Konstituierung neuzeitlicher Subjektivität«

zu einem Bruch mit dem ›semantischen Gefängnis‹ der Bildung (Bollenbeck 1994,

27, 195). Vielmehr, wie gesagt, folgen auf die Kritiken meist Aktualisierungen,

Reformulierungen, Ausdifferenzierungen7 und neue Zentrierungsweisen des Bil-

dungsbegriffs und des Humboldt’schen Bildungsdenkens. Immer wieder, selbst in

der dekonstruktiven Variante, die jeden Zentrismus zu vermeiden versucht (vgl.

Spivak 1992, 185), scheint eine Formel die kritische Bildungsphilosophie8 und ihre

Unternehmungen zu bestimmen: »Bildung –was sonst?« (Wimmer 2014a, 259)

Der Kampf um Gaia: Ein aktuelles und eindrückliches Beispiel dieser Zen-

trierung des Bildungsbegriffs und der Bildungssemantik findet sich in dem DG-

FE-Tagungsband Praktiken und Formen derTheorie. Perspektiven der Bildungsphilosophie

(Thompson, Brinkmann et al. 2021) und dem darin enthaltendem Text Eine bil-

dungsphilosophische Flaschenpost in Zeiten steigenderMeeresspiegel und sich abzeichnender

Superintelligenzen von Olaf Sanders. In diesem Text positioniert Sanders den Bil-

dungsbegriff als Start-, Durchgangs-, wie Endpunkt seines theoretischen Zugriffs.

Die epochalen Schlüsselprobleme, wie der Klimawandel, das Anthropozän oder

Big Data, stellen nach Sanders Bildungsherausforderungen dar und »die für den

Kampf um Gaia erforderlichen Bildungsprozesse [verliefen] in den vergangenen

fünf Jahrzehnten nicht sonderlich erfolgreich« (Sanders 2021, 49). Sanders’ doppelt

justierte Problematik oder seine Startpunkte sind die »Unbildung 2.0« einerseits

und die epochalen Bildungsherausforderungen andererseits. Der Durchgangs-

punkt ist die richtige Bildung, welcher mithilfe der Bildungsphilosophie »auf die

Sprünge« geholfen werden muss (ebd.). Der Endpunkt dieser Bildungsgeschichte

wären die richtig Gebildeten, welche in der Lage sind, die ungebildete Welt zu

retten. Das Versprechen Sanders ließe sich wie folgt formulieren: Mit der richti-

gen Bildungstheorie könne mensch sich in einer Weise bilden, sodass mensch die

Bildungsherausforderungen annehmen und den Kampf umGaia antreten könne.

Sanders ›erschafft lieber bildungsphilosophisch‹ eine Bildung wie einen »Me-

teroiten […] als zu warten, bis ein Meteorit […] [wie] in Lars von Triers filmbil-

dungsrelevantem Film »Melancholia« (2011) […] die Erde zerstört« (Sanders 2021,

7 Die Ausdifferenzierung bezieht sich hier exemplarisch auf das entstandene Referenz- und

Denksystem rund um die Theorie der transformatorischen Bildung, innerhalb dessen eine

Vielzahl an Fortschreibungen, Weiterentwicklungen und Kritiken entstanden sind.

8 »Kritische Bildungsphilosophie« wird hier relativ breit verstanden, sei es beispielsweise im

Anschluss an die kritische Theorie, die Systemtheorie, die Phänomenologie, die Psychoana-

lyse, den Poststrukturalismus oder den Postkolonialismus.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

41); undwomöglich erschafft Sanders auch lieber eine Bildungwie einenMeteroiten

als wie in Don’t Look Up von Adam McKay (2021) zu hoffen, dass sich die (nicht aus-

reichend oder nicht richtig) gebildeten Leute gegen die ungebildeten Trumpist:innen

bei derWeltrettung durchsetzen werden9.

»Und doch«: Seit dem Ende der Deutungshoheit des Bildungsbürgertums im

19. Jahrhundert (vgl. Baumgart 2001, 125; vgl. Bollenbeck 1994) verweist das bil-

dungsphilosophische Beharren auf Bildung auf eine asymmetrische Konstellation

oder »Ohnmacht« gegenüber den hegemonialen Verhältnissen (Bünger 2021, 69).

Die in der kritischen Bildungsphilosophie erhoffte und mit Bildung anvisierte

Überschreitung der vielfach und sehr unterschiedlich kritisierten Gegebenheiten

lässt auf sich warten und die ›Ordnung der Bildung‹ scheint sich von den vielen

Kritiken oder auch Dekonstruktionen nicht beeindrucken zu lassen. Es scheint der

kritischen Bildungstheorie mit Bildung vielmehr so zu gehen, wie Dipesh Cha-

krabarty dies in Bezug auf das Imaginäre Europas beschreibt. Die Demontage des

Imaginären Europas oder ein kritischer »Nachweis als solcher [verringert nicht die]

Anziehungskraft oderMacht« des Imaginären oder in diesem Fall des Versprechens

der Bildung (Chakrabarty 2010, 62; vgl. Schäfer 2011a). Trotz der vielen kritischen

Absagen an die hegemonialen Begriffsverwendungen von Bildung10 stehen die

vielen papierreichen bildungstheoretischen Kritiken, Problematisierungen und

Wendungen in einemmassivenMissverhältnis zur ›Macht der Bildung‹ (vgl. Ricken

2006, 161,199,265f.). Diese Macht äußert sich beispielsweise in der »Allgegenwart

dieses Wortes in öffentlichen Debatten« (Schäfer 2011a, 8), in ihrem kategorialen

Erfolg (vgl. Ricken 2006), der alltäglichen Verwendung von Bildung als soziales Deu-

tungs- und Organisationsmuster von individuell gemachten Erfahrungen (Schäfer

2011a, 17; vgl. 2011b) und über die sehr verbreitete, nicht nur akademische Verknap-

pung der inhaltlichen »Ausfaltung« und Einschränkung des Sag- und Denkbaren

über das Aufwachsen und über Veränderungsprozesse (Ricken 2006, 255f.).

Ausgehend von dieser Asymmetrie hat sich ein wichtiger Konsens in der kri-

tischen Bildungsphilosophie herausgebildet: Die bildungstheoretischen Einsätze

sind »zugleich mit einer konstitutiven Ohnmacht wie auch mit einer Verwicklung in

Macht konfrontiert« (Bünger 2021, 69) und das intendierte kritische wie antihege-

moniale Vorhaben läuft immer Gefahr, letztendlich doch hegemoniale Diskurse zu

stützen (vgl.Kapitel 2.2. und 4.4). Es hat eine Zersetzung jeder kritischen Sicherheit

und jedesDogmatismus einer angeblich kritischenBildung durch die Anerkennung

9 Der FilmDon’t look up lässt sich auch in der Form schauen, dass er die jetzige Hilflosigkeit der

Klimaforscher:innen gegenüber den politischen Institutionen, Diskursen und Akteur:innen

problematisiert.

10 Beispielsweise Ökonomisierung, Messbarmachung oder Praxisorientierung (vgl. Wimmer

2019b).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 13

der eigenen »partikularen Situierung und der performativen Verwicklung in hege-

moniale Schließungen« stattgefunden (ebd., 69).Die Zeiten von »universalistischen

Wahrheitsorientierung[en]« sind vorbei (ebd., 62) und auch die Kritik hat keinen

festen Bodenmehr.

Diesem selbstkritischenKonsenswird indieserArbeit gefolgt, ichmöchte jedoch

einen anderen eher impliziten und bereits ins Zentrum gerückten Konsens als ei-

nen zentralen Anstoß für diese Arbeit problematisieren.Dermeist integriertenKri-

tik an Bildung und der Kritik am eigenen Geltungsanspruch folgt häufig ein »Und

doch« (Bünger 2021, 69). Die kritischen Eingrenzungen und Problematisierungen

der eigenenDiskurse und des eigenenGeltungsanspruchs führen irgendwie in einem

ersten Schritt nur zu einem »Fragezeichen« hinter der Bildung (Thompson 2021,

21). Und von diesen Fragezeichen gibt es viele.Die vielen bildungstheoretisch-kriti-

schen Projekte der letzten Jahrzehnte – die aufgezeigten Verschränkungen der Bil-

dung unter anderemmitMacht, Liberalismus, Individualismus oder Kolonialismus

– erzeugten unzählige Fragezeichen hinter dem eigenen Zugriff auf Bildung. »Und

doch«: Wenn die rahmende kritische oder poststrukturalistische Selbstkritik abge-

blendet (vgl. Sanders 2021, 36) oder in den jeweiligen Beiträgen installiert wurde

(vgl. z.B. Bünger 2021; Euler 2014, 28, 37, 41; Castro Varela 2016), dann scheint in ei-

nem zweiten Schritt das kritische Projekt namens Bildung (trotzdem) reproduziert

und fortgeschrieben werden zu können. Die Positionierung der Bildung als Lösung

für alles und alle oder Bildungsphilosophie als eine pluralisierende und öffnende

Wissenschaft (vgl. z.B.Thompson 2021, 17) scheint mir dann sogar noch glaubwür-

diger zuwirken,wenndie Selbstkritik integriert unddieVerwicklungmit derMacht

mindestens angesprochen wird (vgl. dazu Kapitel 4.4).

In dieser Spur wird zum Beispiel in dem Sammelband unbedingte bildung (Bün-

ger und Lüdtke-Harmann 2020) der Bildungsbegriff sehr klassisch für die Über-

schreitung der »jeweiligen sozialen Bedingungen« positioniert und auch über fran-

zösischeTheoretiker:innen (hier das Unbedingte von Jacques Derrida) und trotz ei-

ner im Sammelband integrierten Selbstkritik (Messerschmidt 2020) an der tradi-

tionsreichen Rhetorik einer unbedingten Bildung Humboldts angeschlossen11.Wie

11 Bünger& Lüdke-Harmann 2020, Klappentext 9f.; vgl. hingegenMesserschmidt in demselben

Band. Die differenztheoretischen »auf Kritik abzielenden Kategorien« wie beispielsweise

hier das Unbedingte oder (mit Blick auf Christiane Thompsons Einleitung Praktiken und For-

men der Theorie in demangesprochenenDGfE-Band) derWiderstreit, werden »als für pädago-

gischeWissensbildung relevant ausgewiesen« (Thompson 2021, 21). Und »bei aller« dadurch

entstehenden »Pluralisierung und Vervielfältigung« wird »ein systematischer Anspruch des

Theoretischen aufrechterhalten«, was nach Christiane Thompson bedeutet, dass beispiels-

weise Norbert Ricken den traditionsreichen Begriff der Bildsamkeit mit Judith Butler fort-

schreibt (ebd.; vgl. Ricken 2012), oder dass, wie noch in Bezug auf Kollers Arbeiten gezeigt

wird, der schon bei Humboldt vorkommende Begriff des Widerstreits mit Lyotard ins Zen-

trum des Bildungsdenkens rückt. Diese versöhnliche Figur zwischen traditionsreichen deut-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


14 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

gesagt: »Und doch«, es geht (hier exemplarisch bei Carsten Bünger) in einer deutli-

chen und noch zu untersuchenden Spur der Arbeiten Alfred Schäfers um eine kri-

tische Bildung. Und diese Bildung ist wie schon bei Humboldt mit den problemati-

schen und bedingten Verhältnissen verschränkt (vgl. Schäfer 2011a, 55-65); Bildung

steht in einer Komplizenschaft mit der Macht und wird gleichzeitig beispielswei-

se als Grenzkonstrukt zwischen Bedingtem und Unbedingtem (wie auch bei Hum-

boldt) ins Feld gegen die bereits tradierten Feindbilder – Ökonomisierung, Empi-

rismus etc. – geführt.

Bildungstheorie hat nach Bünger heute neben der »Entwicklung von Mitteln

und Strategien zur Lösung vorab definierter Probleme« wie schon im 18. Jahrhun-

dert eine kritische und »kulturelle Funktion«: Es gehe darum, bildungstheoretisch

»neue Problemdefinitionen und neue Sichtweisen der sozialen Realität« zu entwi-

ckeln (Bellmann 2011, 205; zit.n. Bünger 2021, 55.). Und dies erinnert, wie Bünger

selbst konstatiert, an Georg Bollenbecks »Auffassung von Bildung als einem ›Deu-

tungsmuster‹«, welches im 18. und 19. Jahrhundert vomBildungsbürgertum gestal-

tet undnachBüngerheute vonSeitenderBildungsphilosophie (mit)geformtwerden

soll (ebd.). Die Bildungsphilosophie scheint in dieser Perspektive ein bildungsbür-

gerliches Erbe anzutreten. Die (Deutungs-)Muster, mit denen vor allem die Leute

sich selbst, andere und die Gesellschaft beschreiben oder mit denen Politik betrie-

benwird, sollen (unter anderem) von der Bildungstheorie reflektiert, angepasst, ak-

tualisiert oder verändert werden.

Bünger übergeht in dem benannten Text mit diesem kurzen Bollenbeckbe-

zug jedoch unter anderem die Bollenbeck’sche Markierung der Ohnmacht und

Mit-Verantwortung des Bildungsbürgertums gegenüber dem Faschismus und

auch den Bollenbeck’schen Verweis auf eine irrelevante Bildungsphilosophie als

Bewahrungsort akademischer (und nationaler) »Pflegefälle« (Bollenbeck 1994, 307).

Bünger sucht und findet dem entgegen eine Bildungsphilosophie mit »gesell-

schaftliche[r] Relevanz«. Er weist den Bildungsbegriff auch für die Gegenwart als

»›Faktor‹ eines umfassenden kulturellen und gesellschaftspolitischen Wandels«

aus. Der Bildungsbegriff gehöre zu den »Bewegungsbegriffen« (Koselleck 1990, 19f.;

zit.n. Bünger 2021, 55f.), und diese »zielen nicht nur darauf, historische Erfahrun-

gen zu begreifen, sondern neueMöglichkeiten zu entwerfen und vorstellbarwerden

zu lassen« (Bünger 2021, 56). Die »bildungstheoretische[n] Eingriffe« (ebd., 65), die

eigene »widerständige Theorie« (ebd., 68) und die Erzeugung von »Gegen-Schick-

salsgeschichten« (Rieger-Ladich 2016; zit.n. Bünger 2021, 67) scheinen ähnlich wie

im 18. und 19. Jahrhundert die Endpunkte kritischen Bildungsdenkens zu sein.

schen Diskursen und dem Poststrukturalismus, der von Thompson ein systematischer An-

spruch zugesprochen oder sogar als das Systematische bezeichnet wird, thematisiere und

problematisiere ich in dieser Arbeit noch öfters, zumBeispiel in Kapitel 2.9 Vergessenwir nicht

– die Nation!

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 15

›Bildung–einpostkolonialesManifest‹:Die ausmeiner Sicht anstößige Formel

»Bildung – was sonst?« und das kritische »Und doch« geraten gerade in Bezug zu

Forschungszweigen in den Blick, bei denen innerhalb des jeweils verwendeten Re-

ferenzsystems beispielsweise die StichworteMonolingualismus undNationalismus

zum selbstverständlichen Problemkanon gehören. Neben der problematisierenden

Herausstellung nationaler Diskurse beiWimmer (vgl. Ders. 1999, 2009) scheint dies

(zumindest in Teilen) sehr explizit die erziehungs- und bildungswissenschaftliche

Auseinandersetzungmit RechtsextremismuswieRechtspopulismus (vgl. z.B.Rödel

2021) oder auch die kritische Beschäftigung mit dem Kolonialismus (vgl. z.B. Cas-

tro Varela 2016,Knobloch 2019) und die damitmeist verbundene kritischeWendung

der Bildung gegen rechts oder die Produktion einer de- wie postkolonialen Bildung

zu betreffen.

AmMarkantesten stießenmirdieÜbersetzungenpostkolonialerTexte insDeut-

sche und der bildungs- und erziehungswissenschaftliche Umgang mit den Texten

Gayatri C. Spivaks ins Auge, wobei die hier nur anzureißende und später noch nä-

her zu erläuterndeÜbersetzungsproblematikunddie oft unkommentierteEindeut-

schung und damit verbundene Ver-Bildung der Texte auch auf andere Übersetzun-

gen von Texten der Autor:innen wie Walter D. Mignolio oder Dipesh Chakrabar-

ty zuzutreffen scheint. Gerade Spivak hat sich ausgiebig beispielsweise in politics

of translation (1993) mit den Übersetzungen anderssprachiger Texte beschäftigt. Es

entsteht ausgehend von Spivaks Übersetzungsdenken der Verdacht, dass die gän-

gige Übersetzung von »aesthetic education« in »Bildung« (vgl. bspw. Castro-Varela

2016; Mohamed 2020) oder die ›Rückkehr‹ wie postkoloniale Wiedergeburt Fried-

rich Schillers – »back to Schiller« – mithilfe Spivaks (Mohamed 2020) dem wider-

ständigen Potential von Spivaks Texten nicht gerecht wird. In denWorten Spivaks:

Jegliche »Liebe zwischen dem Original und dessen Schatten« droht in den benann-

tenÜbersetzungen undAnwendungennegiert zuwerden (1993, 181; eig.Übers.) und

es scheint eine ähnliche Politik oder ein ähnliches Muster wie in der kritischen Bil-

dungsphilosophie bedient zuwerden:Bildung,was sonst? Bildungwird letztendlich

als »Bastion der Dekolonialisierung und Postkolonialität« positioniert (ebd., 24).

Der jeweilige sprachliche unddiskursiveKontext, beispielsweise der historische

Ballast und die nationalistischen Diskurslinien der Ordnung der Bildung (vgl. Kap.

2.9), scheinen beispielsweise bei Sabine Mohamed irrelevant; Spivaks ›affirmative

Sabotage‹ Schillers (vgl.Kap.5) scheint zumindest inmeinemZugriff aufMohameds

Text universalisiert zu werden und es entsteht der Eindruck, als wenn die Sabotage

eins zu eins in Schillers Heimatland funktionieren soll. Damit scheint Spivaks Per-

spektive, ihre Kritik amNationalismus und ihreThese übergangen zuwerden, nach

der die durch die Übersetzung oder durch die affirmative Sabotage konstruierten

epistemischenDingekeinenationalenNamen tragensollten (vgl.Spivak 1993, 188f.).

Kurz: Was in der einen hier nicht deutschen Sprache widerständig erscheint, kann

in der deutschen reaktionär sein (vgl. ebd. 188).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


16 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Bildungwird zwar inpost- unddekolonialenDiskursenderErziehungs- undBil-

dungswissenschaft beispielsweise beiMaria doCastro-Varela oder bei PhillipKnob-

loch sehr deutlich als Problem markiert; sie wird mit der kolonialen Moderne aufs

Engste verschränkt, dann aber doch gleichzeitig jeweils als kritische Losung posi-

tioniert (vgl. bspw. Castro-Varela 2016; Knobloch 2019; vgl. krit. d. Kap. 2.9/5).

Dies ist zunächst nur ein anstoßender und skandalisierender Verdacht,welcher

darin besteht, dass allein die affirmativ-kritische Verwendung des Begriffs der Bil-

dung für eine Übersetzung von »aesthetic education« die Stmme Spivaks unter-

drückt und genau das vollzieht, was sie an vielen Beispielen verdeutlicht: die na-

tionalistische Einfärbung von Übersetzungen (vgl. 1993, 184f.).

Das Ende der Desillusionierung: Das in der Erziehungs- und Bildungswissen-

schaft spätestens seit dem Faschismusmitlaufende akademische Unbehagen in Be-

zug auf den Bildungsbegriff fand immer wieder Ausbruchspunkte und prägt die

Erziehungs- und Bildungswissenschaft bis heute (vgl. Rieger-Ladich 2014; Ricken

2006, 20). Der letzte größere Ausbruch stellt die in den 1980er Jahren eingesetz-

te »(Selbst-)Desillusionierung« in der Erziehungs- und Bildungswissenschaft dar.

Damit waren verschiedenste »Problematisierungen erziehungswissenschaftlicher

Voraussetzungen, Begriffe undTheorien […] durch die poststrukturalistischen Ein-

schnitte« verbunden (Wimmer 2016, 357).

Diese Desillusionierung wich jedoch nach und nach der konstruktiven Aufnah-

me der Irritationen und Problematisierungen für die jeweils eigenen Theorie- und

Methodenbildungen (ebd.). Es gab natürlich auch Versuche, der Irritation und

Destruktion klassischer bildungstheoretischer Diskurse zumindest Raum zu ge-

ben oder die bestimmenden Diskurse innerhalb der Bildungstheorie deutlicher

in Zweifel zu ziehen (vgl. beispielsweise Koller 1997; Masschelein und Ricken

2003; Ricken 2006; Messerschmidt 2020). »Und doch« wurde in großen Teilen der

Erziehungs- und Bildungswissenschaft erneut und diesmal mit dem Poststruktu-

ralismus der Bildungsbegriff im Zentrum der akademischen Auseinandersetzung

gehalten.

Die zentraleThese lautetmit und teils gegen dieWorteHans-Christoph Kollers,

Michael Wimmers und Jacques Derridas: Es ist mithilfe des Poststrukturalismus

einbildungstheoretisches »Neudenken« (Wimmer2016,357) »unterdemeinigenden

Dach des Bildungsbegriffs« entstanden (Koller 1997, 47)12, welches die poststruktu-

12 Dies ist ein Beispiel für eine in dieser Arbeit vielfach vollzogene unorthodoxe und eher essay-

istische Zitierweise, da ich mich hier zwar der Sprache Kollers und Wimmers bediene, diese

aber auf Koller undWimmer selbst bezogen und (teils) gegen diese gerichtet werden. Dieses

Zitat von Koller verweist nicht auf Kollers Position, sondern Kollers Anführung von Lyotards

Bildungskritik, ohne dass diese selbst von Koller fortgeführt wird. Mit dieser Zitationsform

geht es nicht um eine Replikation und Repräsentation des Gesagten, sondern eher um die

Hervorhebung eineswichtigen, aber in späteren Arbeiten kaumnoch bearbeiteten Problems

und Lyotard’schen Diskurses bei Koller, um ein Einnisten in die Sprache des Anderen, um es-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 17

ralistischen Irritationen, ›Monstren‹ und Probleme, beispielsweise die »der Media-

lität, Performativität und Alterität, in sich aufnimmt« (Wimmer 2016, 357) und sie

normalisiert (vgl. Derrida 1997b, 35).

Es kam unter dem semantischen Dach der Bildung und dem institutionellen

Dach der DGfE und ihrer Sektion Erziehungs- und Bildungsphilosophie seit den

1980er Jahren (unter anderem) zu einer grundlagentheoretischenUmwendung zen-

traler pädagogischer Theorietraditionen. Dies betraf jedoch nicht nur die kritische

Bildungsphilosophie. Die poststrukturalistischen Irritationen der 1980er Jahre,

wo die ganze Pädagogik zur ›pädagogischen Maschine‹ (Dreßen 1982) und die

Erziehungswissenschaft zur Komplizin der von Foucault angegriffenen Human-

wissenschaften, des ›Phallogozentrismus‹ (Derrida) oder des ›Aufschreibesystems

1800‹ (Kittler 2003; vgl. Wimmer 2014a; Wartmann 2020) zu werden schien, dien-

ten nach und nach als funktionale und konstruktive Instrumente der kritischen

Erziehungs- und Bildungswissenschaft selbst.

Ein auffälliges Muster dieser »Anverwandlung« (vgl. Rieger-Ladich 2014, 67)

schien mir, wie bereits angerissen, bis zuletzt die Omnipotenz des kritischen Bil-

dungsdiskurses zu sein. Bildung schien sich seit den 60er Jahren oder eigentlich

schon seit dem 18 Jh. trotz aller Bedenken und Kritik gegen und für alles verwenden

zu lassen. Dieses Muster, Bildung kritisch gegen alles wenden zu können, scheint

mir eine Sonderbarkeit zu sein, die zwar vielfach bereits benannt und jeweils für

sich verstanden wurde. Diese Sonderbarkeit wurde bisher jedoch, abseits von sehr

wenigen Ausnahmen (z.b. Bollenbeck 1994), nicht historisiert.

Mir schien amAnfangmeiner Forschung,dass unter anderemdiesesMuster auf

einen historischen Ballast und einen Wiederholungszwang verweist. Meine gan-

ze Arbeit könnte sogar als Suche nach einem Umgang mit Wiederholungszwän-

gen verstandenwerden,welche auch die poststrukturalistisch-bildungsphilosophi-

schen Arbeiten durchziehen.

»Bildung –was sonst?« (Wimmer 2014a), der Bildungskampf um Gaia (Sanders

2021),das bildungskritische »Unddoch« (Bünger 2021; vgl.Schäfer 2011a),die janus-

köpfige und ›postkoloniale Bildung‹ (Castro Varela 2015; Mohamed 2020) und ab-

schließendWimmersThese einer bildungstheoretischen Aneignungsbewegung der

poststrukturalistischen Einsätze –diese exemplarischenVerdachtsmomente schei-

nen eine Sekundarisierung oder Instrumentalisierung des poststrukturalistischen

Plädoyers für Differenz im kritisch-poststrukturalistischen Bildungsdenken anzu-

zeigen. Diese Sekundarisierung irritiert das anfangs markierte (und von den Bil-

dungstheorien selbst transportierte) Plädoyer für Differenz und die Umstellung der

sayistischeMontagen sowie dasHybridisieren und das Beziehen auf andere Diskurse (Rhein-

berger 2021, 94–113; vgl. Kapitel 4.8) und den sabotierenden ›Missbrauch‹ hegemonialer oder

disziplin-bestimmender Diskurse (Spivak 2012a; vgl. Kapitel 5). Der Sinn dieser Sätze hat sich

durch die sabotierende Intention, den neuen Kontext und die Iteration deutlich verschoben.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


18 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Bildungswissenschaft auf Differenz. Und diese Irritation stellt für die vorliegende

Arbeit den zentralen Anstoß dar.

1.2 Fragen

Die Arbeit war von verschiedenen Fragen, welche unterschiedlichen Forschungs-

phasen zugeordnet werden können, getragen. In der ersten Forschungsphase

wurden die verschiedenen Bildungsweisen13 oder Auseinandersetzungen mit dem

Bildungsbegriff erarbeitet. Es ging darum zu fragen, was für ein Verhältnis ich

zu den verschiedenen bildungstheoretisch-poststrukturalistischen Bildungswei-

sen einnehmen soll und kann. Wie können diese mit Blick auf die jeweiligen

Auseinandersetzungen mit wissenschaftstheoretischen Fragen und bereits durch

die Bildungstheorie transportierten Repräsentationsproblemen dargestellt und

bearbeitet werden?

13 Dieser Begriff lässt sich zunächst als ein einfacher Verweis auf verschiedene in sich mehr

oder weniger kohärente Bildungsverständnisse verstehen, die den verschiedenen alteritäts-

theoretischen, postfundamentalen oder machttheoretischen Zugriffen zugeordnet werden

können. Als Zweites zeigt der Begriff eine wissenschaftstheoretische und -praktische Ebe-

ne an. Der Begriff verweist auf der synchronen Ebene einerseits auf verschiedene Umgangs-

weisen mit dem Bildungsbegriff und den Bildungsdiskursen und andererseits auf verschie-

dene Hervorbringungsweisen differenter Bildungen oder Bildungsdiskurse. Bildung als lee-

rer Signifikant, Bildung als Knotenpunkt der Diskurse, Bildung als Ruine, Bildung als Trans-

formationsprozess sind hier einige Bedeutungszuschreibungen – aus postfundamentalisti-

scher Perspektive wird jeweils anders versucht, das scheinbar Reale der Bildung mitzube-

stimmen. Auf der diachronen Ebene verweist der Begriff stärker auf das Gewordensein der

Zentrierung des Bildungsbegriffs, also der Bildung als Einzahl. Er verweist auf unzählige Ite-

rationen, diskursiv-materielle Umkreisungen des Bildungsbegriffs, wie Kontinuitätslinien,

die sich immer wieder in dem Begriff der Bildung verknoten und welche Bildung performa-

tiv im Zentrum halten. Der Begriff Bildung verkörpert dabei die vergangenen und gegen-

wärtigen Verschränkungen mit diesem Begriff, er verweist mit Norbert Ricken gesprochen,

auf das gesamte Dispositiv. Die verschiedenen bildungswissenschaftlichen Zugriffe auf Bil-

dung stützen oder bringen gleichzeitig jeweils spezifische Bildungsverständnisse, -diskurse,

-einsätze sowie spezifische Forschungsgegenstände und Verständnisse von Gegenständlich-

keit, Forschung und Wissenschaft hervor. Konkret wird zum Beispiel bei Norbert Ricken ei-

ne andere Bildung als bei Alfred Schäfer und jeweils in verschiedener Weise, also mithilfe

unterschiedlicher Praktiken, theoretischer Horizonte, Theoriearchitekturen etc. erzeugt. Der

Begriff spiegelt damit das Heterogenitäts-Apriori des poststrukturalistischen Plädoyers für

Differenz wider und ist auch ein Teil der Antwort auf die vonmir plausibilisierte Anverwand-

lung und Sekundarisierung des poststrukturalistischen Plädoyers für Differenz gegenüber

bildungsphilosophischen Grundkoordinaten. Und drittens dient der Begriff auch dazu, die

kritischen Spaltungstendenzen oder die Realisierung der erneut anders gedachten Bildung

in meiner Arbeit zu unterlaufen. Ich partikularisiere mit dem Begriff Bildungsweisen meine

oder die zumindest entstandene wie fortgeschriebene Umgangsweise oder Bildungsweise.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 19

Mit zunehmender Erarbeitung und Stabilisierung der bildungsphilosophi-

schenTheoriegebäude und Bildungssemantiken geriet ein neues destabilisierendes

und ›epistemisches Ding‹14 in den Blick: Die poststrukturalistischen Plädoyers

für Differenz. Inwiefern hat sich mit dem bildungstheoretischen ›Neudenken‹

seit den 1980er Jahren das poststrukturalistische ›Plädoyer für Differenz‹ in die

Bildungstheorien eingeschrieben? Wie wurde jeweils mit dem Bildungsbegriff

umgegangen? Was sind die Leistungen der bildungstheoretischen Plädoyers für

Differenz? In der zweiten Forschungsphase wurden wissenschaftstheoretische,

-historische, -politische und -strukturelle Fragen und Grenzen wichtiger. Warum

wird der Bildungsbegriff so vehement zentriert und durchgehend an Wilhelm von

Humboldts Bildungsdenken angeschlossen? Warum ist die (vorrangig westdeut-

sche) Bildungswissenschaft durch Versöhnungsbewegungen vonNeuhumanismus,

Kritischer Theorie und Poststrukturalismus bestimmt und wie lassen sich diese

Versöhnungen wissenschaftshistorisch oder auf wissenschaftstheoretischer Ebene

nachzeichnen?

Diese noch nachzuzeichnende und zu plausibilisierende Versöhnungsbewe-

gung führte zu weiteren Fragen, die vorrangig die abschließenden Fortschreibun-

gen und dritte Forschungsphase betreffen. Wie lassen sich die irritierenden und

öffnenden Momente der Bildungsphilosophie gegen die Bewegungen der ›Aneig-

nung‹, Versöhnung und letztendlich Sekundarisierung des Plädoyers für Differenz

in Stellung bringen?Oder anders gefragt: Inwiefern unterlaufen die Aneignungund

Integration des Plädoyers dieses selbst? Wie sieht diese bildungswissenschaftliche

Anverwandlung konkret aus?Wie lässt sich dieses Plädoyer für Differenz deutlicher

fokussieren und fortschreiben? Wie lässt sich diesem poststrukturalistischen Plä-

doyer methodisch und auf der wissenschaftstheoretischen Ebene gerecht werden

und wie lassen sich die mit dem Plädoyer verbundenen macht-, sprach-, medien-,

subjektivierungs- und differenztheoretischenMomente des bildungstheoretischen

›Neudenkens‹ zur Geltung bringen? Was bedeutet die hier angestrebte Radikali-

sierung des Plädoyers für die akademische Verwendung des Bildungsbegriffs und

konkret für die Bildungsphilosophie als Institution15?

• Erste Forschungsphase: Erarbeitung der Bildungsweisen

• Zweite Forschungsphase: Erarbeitung der bildungstheoretischen Plädoyers für

Differenz

• Dritte Forschungsphase: Radikalisierung und Fortschreibung der Plädoyers

14 Eine genauere Auseinandersetzung mit der (De-)Stabilisierungsproblematik und mit epis-

temischen Dingen findet sich in Kapitel 4.8.

15 Mit Institution ist hier ein institutionalisiertes diskursiv-materielles Geflecht gemeint, das

einerseits auf die DGfE-Sektion der Erziehungs- und Bildungsphilosophie und universitäre

Arbeitszusammenhänge, Tagungen, Kongresse und Zitations- wie Verweissysteme verweist.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


20 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

1.3 Kritik, Dekonstruktion und Konstruktion

Diese Fragenwerden vorrangig exemplarischmit und ausgehend von vier bildungs-

theoretischen ›Iterationen‹16 beantwortet (vgl. Kapitel 1.4). Den Fragen und der am

Anfang nachgezeichneten wissenschaftlichen Umstellungsbewegung auf Differenz

wie den pluralisierenden und öffnenden Bewegungen innerhalb der Bildungsphi-

losophie versuche ich mithilfe von mehreren Kritikformen gerecht zu werden, die

ich allesamt dem hier im Fokus stehenden kritischen Bildungsdenken entnehme.

Ich wende somit nichts Neues und Externes auf gegenwärtige Bildungskritiken an,

sondern gehe iterativ und rekursiv vor (vgl. Kapitel 4.8).

Meine Forschung stand vor der Herausforderung, auch auf wissenschaftstheo-

retischer und methodologischer Ebene das poststrukturalistisch-bildungsphiloso-

phische Erbe zu berücksichtigen. Es musste ein Umgang mit den bereits mittrans-

portiertenwissenschaftstheoretischenProblemlagengefundenwerden.DieGegen-

ständlichkeit des Forschungsgegenstandes und das Forschen selbst wurden zusätz-

lich zum Quasi-Gegenstand meiner Forschung. Mit Donna Haraway gesprochen:

Ichwurdebereits vonmeinenQuasi-Forschungsgegenständengezwungen ›mitten-

drin‹ zu forschen.Einige zentrale Stichworte,welche die wissenschaftstheoretische

Ebene und damit mein Forschungsdesign berühren, lauten: Repräsentationskrise,

Diskursanalyse, Dekonstruktion, Postfundamentalismus, Nicht-Identität und Wi-

derstreit.

Im Sinne der Diskursanalyse geht es in dieser Arbeit um eine Historisierung

bestimmter bildungstheoretischer Texte, im Sinne der Dekonstruktion geht es um

eine verschiebende Wiederholung des bildungswissenschaftlichen Erbes, welches

bereits alles bereithält, womit die Verschiebung geleistet wird, im Sinne der Kritik

geht es um eine meist, zumindest teilweise selbstherrliche und polemisch wirken-

de Abgrenzungsbewegung. Undmit Blick auf denWiderstreit geht es nicht darum,

eine harmonische Synthese bildungswissenschaftlicher Einsätze oder einen wider-

streitlosen roten Faden zu erzeugen.

Was verbindetnundiese verschiedenenFädenmiteinander? IndemVorwort der

englischen Übersetzung der »Grammatologie« stellt Spivak unter anderem einen

Kern dekonstruktiven Vorgehens deutlich heraus, der zumindest in meiner Lesart

auch meine Arbeit trägt. Die Dekonstruktion (in meinem Fall der Bildungsphiloso-

phie) wird zu einem strategisch-kritischen Diskurs, der sich von dem bildungsphi-

losophisch-poststrukturalistischem Erbe die notwendigen Ressourcen für die De-

konstruktion dieses Erbes selbst leiht,was auch bedeutet, dass die bildungsphiloso-

phische Sprache die Kritik desselben bereits transportiert (vgl. Spivak 1997, XVlll).

16 Der Begriff der Iteration wird in Kapitel 4.8 ausführlicher bearbeitet und kann hier grob als

eine verschiebende Wiederholung verstanden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 21

DasbildungswissenschaftlicheErbe stellt alles für die geleisteteDekonstruktionbe-

reit, die Verdachtsmomente,welche den Forschungsprozess angestoßen haben, das

Referenzsystem, in dem ichmich bewegt habe,die Problemhorizonte sowie dieMit-

tel, mit denen ich dem Erbe begegnet bin.

In diesemSinne geht es bei der Dekonstruktion nicht um eineDestruktion oder

Zerstörung der bildungsphilosophischen Einsätze und es geht auch nicht um eine

einfacheWiederholung dieser. In der Dekonstruktion geht es um eine verschieben-

deWiederholung,die sich zudenGrenzenundAusschlüssendes bearbeitetenErbes

bewegt. Das Bildungsdenken wiederholt und verschiebt sich dabei nicht nur in Be-

zug auf den Inhalt, d.h. in Bezug auf ein bestimmtes Bildungsverständnis, sondern

der gesamte Forschungsrahmen und der wissenschaftliche Zugriff verschiebt sich,

wodurch ich mich nicht mehr auf derselben Ebene bewege, wie die untersuchten

Quasi-Gegenstände. Es geht also nicht darum, den macht-, medien-, sprach-, al-

teritätstheoretischen Verständnissen zumBeispiel ein nationalismuskritisches Bil-

dungsverständnis hinzuzufügen; vielmehr geht es mir um die Hervorbringungs-

weisen dieser Bildungsverständnisse und der Frage, wie mit diesen adäquat bei-

spielsweise nach der Repräsentationskrise umgegangen werden kann.

Im dekosntruktiven Sinne wende ich bildungsphilosophische Praktiken und

Instrumente auf die Bildungsphilosophie selbst an; es findet eine Art Rückkopplung

statt. Zu den der Bildungsphilosophie entnommenen kritischen Praktiken zählen

erstens die skeptisch-destruktive Kritik, zweitens die dekonstruktive Kritik und

drittens die konstruktive Kritik.

Skeptische Kritik: Die skeptische Kritik hat in der Erziehungs- und Bildungs-

wissenschaft bereits eine längere Tradition, hier sei exemplarisch auf Wolfgang

Fischer (1989), Theodor Ballauff (1970 und 1986; vgl. Thompson 2003), Jörg Ruhloff

(1998) und Andreas Gelhard (2018a) verwiesen.

(Abb. 1: )

Eigene Darstellung (so auch im Folgenden)

DiesenSpuren folgtderhierumgesetzte ›pluraleStil‹ (vgl.Kapitel 5) unddie ›He-

terogenese‹ (vgl. Kapitel 4.8) kritisch-poststrukturalistischen Bildungsdenkens. Ich

habe in dieser Arbeit vier bildungstheoretische Einsätze horizontal positioniert und

diese werden immer wieder der kritischen Hierarchisierung oder der Synthese un-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


22 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ter einer neuen Semantik oder Systematik entzogen. Das die jeweilige Systematik

Öffnende steht also im Fokus.

Es werden vier horizontal angeordnete poststrukturalistisch-bildungstheoreti-

sche Plädoyers für Differenz untersucht, stabilisiert, iteriert, kritisiert, dekonstru-

iert, in einenWiderstreit eingeschrieben und fortgeschrieben.Die bildungstheore-

tischen Einsätze sollen nebeneinander stehen und sich zu- wie durcheinander zur

Öffnung (der jeweiligen Stabilisierung und Systematisierung) zwingen, ohne dass

einEinsatz ausdrücklich favorisiertwird. In dieser skeptischenund öffnendenSpur

gilt es, »sich ›jedemSystem‹ zu verweigern« (Thompson 2021, 19; vgl.Wimmer 2014f.,

384), auch einer medien-, differenz-, alteritäts- oder machttheoretischen Systema-

tik. Folglich werden beispielsweise trotz aller Vorlieben für die Dekonstruktion die

Arbeiten von Derrida nicht für ein System oder Theoriegebäude namens Dekon-

struktivismus systematisiert,umdekonstruktivBildungsphilosophieoderbildungs-

philosophisches Kritisieren und Systematisieren zu betreiben (vgl. Derrida 1997b,

27f., 49f.). Derridas Arbeiten werden als eine »Infragestellung dieser Möglichkeit«

gelesen. Ich wähle weniger ein für das folgende Forschungsdesign entscheidendes

System aus (vgl. Kapitel 4.8), als vielmehr einen »Duktus«, der das System und ei-

ne bestimmte Art des Theoretisierens unterläuft (Rheinberger und Zischler 2016,

1:17:00-1:18:10). Dieser Duktus kann am besten mit dem »In-der-Schwebe-halten«

bezeichnet werden (ebd.; vgl. Wimmer 2016, 331), wobei nicht verhindert werden

kann und auch nicht verhindert werden soll, dass sich immer wieder bestimmte

Theoreme stabilisieren.

(Abb. 2: )

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 23

Zur Veranschaulichung dieses In-der-Schwebe-Haltens seien die grundlegen-

den Bewegungen im Folgenden und zweiten Kapitel Bildungsdenken im Anschluss an

Humboldt skizziert, mit dem ich ins bildungstheoretische Neudenken einzufüh-

ren versuche. Im Fokus stehen die bereits angeführten vier bildungs-, differenz-,

sprach- undmachttheoretischen Diskurse.

Für die einführende Bewegung habe ich jeweils im Anschluss an kurze Vorstel-

lungen des jeweiligen bildungstheoretischen Denkens zentrale Momente der ver-

schiedenen Humboldtrezeptionen iteriert, um einerseits über einen gemeinsamen

und konkreten Bezugspunkt und andererseits mithilfe erster Differenzierungen

und Abgrenzungen zwischen den verschiedenen Ansätzen das Bildungsdenken

der Autoren zu veranschaulichen. Wurden die Humboldtrezeptionen anfänglich

vorrangig zur Verdeutlichung und Veranschaulichung der angeführten Perspekti-

ven verwendet, fiel während der Lektüre trotz aller Differenzen doch sehr schnell

eine Auffälligkeit auf. Mit Norbert Ricken: Die »jeweilig eigenen bildungstheoreti-

schen Präferenzen [waren] immer bereits schon bei Humboldt angelegt«, egal ob

Humboldts Texte in affirmativer, ablehnender oder ambivalenter Weise verwendet

wurden (Ricken 2006, 255f.). So rückte der Bezugspunkt Humboldt mit der Zeit

aus der eher sekundären Position des veranschaulichenden Beispiels ins Zentrum

meiner Auseinandersetzungmit den bildungstheoretischen Arbeiten.

AmEndedes zweitenKapitels geht esnach einerAuseinandersetzungmitHum-

boldt und der Positionierung Humboldts in der Bildungsphilosophie (Kapitel 2.8)

um die Plausibilisierung und Problematisierung der (in der Bildungsphilosophie

deutlich vernachlässigten) Verschränkung zwischen Bildung und nationalistischen

Diskursen (Kapitel 2.9). Es entstand ausgehend von den bildungstheoretischen Ite-

rationen ein weiterer bildungstheoretischer Einsatz, der horizontal zu den ande-

ren positioniert wird, diese skeptisch-kritisch öffnet und in die Schwebe versetzt.

Der Humboldtbezug, die Humboldtrezeptionen sowie die in der Bildungswissen-

schaft übliche Zentrierung des Bildungsbegriffs wurden nach und nach zu autode-

konstruktiven17 Elementen.Die hier thematisiertenbildungstheoretischenAntwor-

ten (Kapitel 2.2-2.5) auf die »Frage nach derMöglichkeit von Bildung nach dem En-

dederneuhumanistischenBildungsidee« (Wimmer2009, 57, i.Bez.zuSchäfer 1996)

unddie Frage selbst geraten einerseits jeweils von innen (Dekonstruktion) undande-

rerseits durch einander (Kritik) in die Schwebe, undwerden zudemdurch einen aus

den Iterationen heraus entstehendenweiterenEinsatz destabilisiert und führen am

EndedesKapitels zu einer grundlegenden Infragestellungder InstitutionderErzie-

hungs- und Bildungsphilosophie, welche auch die hier vollzogene Anführung eines

weiteren bildungstheoretischen Einsatzes (Kapitel 2.9) umfasst.

Diese durch die Iteration und Stabilisierung des bildungstheoretischen Neu-

denkens entstandene und wiederum destabilisierende Auffälligkeit (Bildungs- und

17 Zur textimmanenten Autodekonstruktion vgl. Gasché 1994, 211f.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


24 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Humboldtzentrierung) kann als ein erstes produktives Ergebnis meiner Forschung

behandelt werden. Skeptisch ist das Vorgehen in dem Sinne, dass es mir darum

geht, spezifische wissenschaftspolitische Diskurse und Praktiken in der Bildungs-

wissenschaft zuhinterfragenunddas ›Kommentarsystem‹derBildungsphilosophie

(Kapitel 2.8) durch einen weiteren affirmativen18 und kritischen Kommentar in die

Schwebe zu versetzen (Kapitel 2.9). Die dann als nationalistisch bezeichneten wis-

senschaftlichen Diskurse und Praktiken werden in Bezug zu den durchquerten

Bildungsphilosophien plausibilisiert und kritisiert, ohne jedoch aus dem System

Humboldt auszusteigen und von außen die Bildungsphilosophie zu kritisieren und

sie dann doch wieder bloß kritisch-hierarchisierend abzuschreiben oder fortzu-

schreiben. Die kritische Bewegung endet somit in diesem Kapitel vorerst nicht in

der nun richtigen und hierarchisierenden Kritik an dem Kommentarsystem mit

einer anschließend formulierten Alternative, sondern in einem weiteren, die Bil-

dungsphilosophie destruierenden, gleichzeitig stützenden19 aber auch öffnenden

Kommentar zu Humboldt. Die Plausibilisierung eines bildungsphilosophischen

Ausschlusses, die Irritation, die Öffnung, das Destruktive und das In-die-Schwe-

be-Setzen sollen in diesemKapitel einerseits durch den letztenKommentar (Kapitel

2.9), andererseits aber auch durch fünf horizontal angeordnete bildungstheoreti-

sche Kommentare (Abb. 3) erfolgen.

(Abb. 3: )

Weitere zentrale und mit dem Plädoyer für Differenz gekoppelte Irritati-

ons- und Öffnungsmomente sind neben der Nationalismuskritik die Selbstdezen-

18 Affirmativ in dem Sinne, dass das bildungsphilosophische Kommentarsystem gestützt wird,

selbst wenn der Kommentar andere Kommentare oder das Kommentarsystem kritisiert.

19 Denn trotz aller Kritik undDekonstruktion betreibe ichmit dieser Arbeit (auch) Bildungsphi-

losophie.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 25

trierung und die Repräsentationskrise. Die Kapitelstruktur der Arbeit folgt diesen

Irritationsmomenten, die mit dem bildungstheoretisch-poststrukturalistischen

Neudenken (teils erneut) reagieren sollen.

(Abb. 4: )

Diese schon älteren Irritiationsmomente (Bollenbeck 1994; Meyer-Drawe und

Fischer 1990; Wimmer 1999) sollen das jeweils entstandene poststrukturalistische

Neudenken der Bildung und die damit verbundene angebliche Umstellung auf Dif-

ferenz indie Schwebeund inBewegung versetzen.Eswird imLaufe derArbeit deut-

lich werden, dass die poststrukturalistische Bildungstheorie seit den 1980er Jahren

ein umfangreiches Instrumentarium und verschiedenste Semantiken vorbereitet

hat. Diese ermöglichen es, einige zentrale Subvertierungen durch das eigene Vor-

gehen und durch die eigenen Kritikformen zu vermeiden, um den Raum für eine

mehrstimmige Heterogenität der verwendeten Begrifflichkeiten, Diskurse, Spra-

chen,wissenschaftstheoretischen Zugriffe,Widerstandsformen etc. (weiter) zu öff-

nen und so einen neuen oder weiteren Irritations- und Startpunkt für die ›Umstel-

lung‹ der Erziehungs- und Bildungswissenschaft auf Differenz zu setzen. Zu die-

sen Subvertierungspunkten gehören die Rückwende auf die gute deutsche Bildung

(Kapitel 2), das Zentrieren handlungsfähiger, widerständiger und starker Subjekte

(Kapitel 3) und die Erzeugung einstimmiger Theoriearchitekturen (Kapitel 4). Die

Auswahl der beiden letzten Irritationsmomente (Kapitel 3 und 4) beruhen auf der

Annahme und demVerdachtMichaelWimmers, nach dem diese Irritationen durch

das seit den 1980er Jahre entstandene poststrukturalistische Neudenken der Bil-

dung nicht ernst genug genommen oder bereits als überwundene Irritationen aus-

gewiesen wurden (vgl.Wimmer 2014c; 2016, 355-365). Das erste Irritationsmoment

(Kapitel 2) ist, wie gesagt, durch die Iteration selbst in denMittelpunkt getreten, je-

doch vorrangig durch die Auseinandersetzungmit Michaela Jašovás Bildungskritik

(2021) für mich sichtbar geworden.

Zusammenfassend: Es gibt drei Wiederholungen bzw. Variationen (Abb. 4) des

hier fokussierten bildungstheoretischen Neudenkens (Abb. 1) mit je unterschied-

lichem Fokus bzw. Irritationsmoment und verschiedenem Ein-, Durch- und Aus-

gang.

Dekonstruktive Kritik: Die skeptisch-destruktive Kritik kippt an einigen Stel-

len in die Dekonstruktion des bildungstheoretischen Kritisierens und Systemati-

sierens,geradewennKritik auf dualistischenTeilungs-undHierarchisierungsprak-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


26 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

tiken beruht (siehe beispielsweise 3.2 Anderswerden statt Selbstwerden) und wenn die

bildungstheoretischen Theoriegebäude soweit stabilisiert scheinen, dass eine eige-

ne Bildungssemantik wie -systematik, ein eigenes Referenzsystem und ein spezifi-

sches Vorgehen entstehen. Die Dekonstruktion übersteigt die skeptische Kritik in

der Form, dass sie nicht nur die Öffnung von institutionellen, theoretischen und

epistemischen Systemen und das In-die-Schwebe-Setzen dieser anvisiert (zumal

nach der Skepsis wie auch der Selbstkritik meist wieder klassisch-kritisch mögli-

che Alternativen gegenüber der kritisierten Bildungswirklichkeit formuliert wer-

den (auch hier, vgl. Kapitel 5)). Mit der Dekonstruktion wird das Dualistische der

kritischen Ordnung (Möglichkeit – Wirklichkeit) und die auch für mich zentralen

kritischen Differenzen zwischen zwei reinen Entitäten (vgl. Gasché 1994, 214), zwi-

schen Identität und Differenz, wie auch zwischen Konstruktion und Destruktion,

SchließungundÖffnungoderZentrierungundDezentrierungunterlaufen oder zu-

mindest immerwieder irritiert und unterbrochen.Die Dekonstruktion visiert zwar

auch eine »Abgrenzung« wie die Kritik an, die aber ohne kritische Dualismen und

einer damit verbundenen »Kriteriologie« undohnedie fürKritik notwendigen (dem

Kritisierten übergestülpten) Kritikkriterien auskommt (Gasché 1994, 196, 214f.; vgl.

Wimmer 2015, 90).Das dekonstruktive Plädoyer fürDifferenz subvertiert damit das

Plädoyer selbst, indem es die mit dem Plädoyer verbundene kritische Differenz –

Identität vs. Differenz – subvertiert, ohne sich aber von dem Plädoyer oder der Kri-

tik völlig abzulösen (vgl. Gasché 1994, 197; vgl.Wimmer 2015, 90).

Jedoch führt dabei nicht allein die kritische Gegenüberstellung (und Hierarchi-

sierung) – Differenz vs. Identität – über sie selbst hinaus, sondern die Verunreini-

gungdieserGegenüberstellung.DasHybride unddieWidersprüche führenden kri-

tischenDualismus an seine Grenzen (vgl. Kapitel 4.8),wobei jederzeit diesesHybri-

de selbst wieder Teil einer klassisch-kritischen und alternativ-logischen Systematik

werden kann: Hybride vs. (Differenz vs. Identität).

Dekonstruktiv ist das vorliegende Vorgehen trotz des immer wieder stattfin-

denden Kippens in den kritisch-konstruktiven Modus, da ich keine bildungstheo-

retischen Alternativen, Neubauten oder Renovierungsarbeiten anstrebe (vgl. Kap.

2.4) oder leiste, sondern mich in die bestehenden bildungstheoretischen Diskurse

sowohl einniste als diesen auch deren Ausschlüsse aufpfropfe, performativ deren

Identität hervorbringe, sie gleichzeitig (doppelt) heterogenisiere, fortschreibe wie

verabschiede (vgl. Kapitel 4.8).

Aber was soll diese Gleichzeitigkeit bedeuten? Ohne hier schon imDetail in eine

wissenschaftstheoretische Darstellung des Forschungsprozesses einzusteigen (vgl.

Kapitel 4.8), lässt sich mit Rheinberger das hier zentrale dekonstruktive Vorgehen

mit derMetapher eines »im Bau befindlichen Labyrinth[s]« beschreiben (Rheinber-

ger 2005, 57). Die bereits ›existierenden‹ bildungswissenschaftlichen Gänge und

»Wände [beschränken und richten] die Anordnung der neuen zugleich« aus, wo-

durchdenForschenden »die Sicht [verstellt]«wird,da sie sich auf einen oderwenige

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 27

Gänge beschränken müssen. Gleichzeitig werden sie und ihr Forschungsprozess

durch die bestehendenGänge ›geleitet‹ (ebd.).Das imStudiumund imForschungs-

prozess stattfindende Geworfenwerden und Einnisten der (Forschungs-)Subjekte

in bestehende labyrinthische (Bildungs-)Gänge und deren Weiterbau basieren auf

unterschiedlichsten Praktiken und Diskursen.

Dieses Labyrinth ist jedoch entgegen der griechischen Variante eines Ein-

weg-Labyrinths mit seinem Außen, dem Eingang und seinem Zentrum in alle

Richtungen unendlich ausgedehnt und ausweglos. Der Weg führt nicht automa-

tisch ins Zentrumzumwartenden, alles sich einverleibenden gefräßigenwestlichen

Universalismus oder der griechisch-antiken Ursprungsversicherung: dem Mino-

taurus, der alles ihm ›Begegnende wissen (essen)‹ kann (Röttgers 2008, 16)20. Die

Versuche der letzten hundert Jahre, einen Ausweg aus dem Labyrinth oder dessen

Ursprung zu finden oder die Versuche, das zweidimensionale Labyrinth durch

den distanzierenden (oder objektivierenden) Blick der Vogelperspektive verlas-

sen zu können (ebd., 19), scheinen das Labyrinth nur noch komplexer, ›fraktaler‹,

mehr-dimensionaler und verfahrener gemacht zu haben (ebd.). Die verschiedenen

Wissenschaftstheorien, oder metaphorischer: die in dem Labyrinth ausgelegten

(Ariadne-)Fäden und die Umgangsweisen mit diesen Fäden haben sich heterogeni-

siert (Barad) unddie Fadenspielewurden pluralisiert (Haraway), die Fäden sind teils

gerissen und scheinen nicht aus dem Labyrinth zu führen. Das Labyrinth scheint

sich vielmehr in alle Richtungen auszudehnen und unentrinnbar zu sein. Auch

wirken mindestens einige Teile des Labyrinths bereits ziemlich einsturzgefährdet,

einige wohnlich eingerichteten Wahrheitssackgassen sind bereits eingestürzt und

an theoretische Erdbeben hat sich das akademische Subjekt bereits gewöhnt (vgl.

Röttgers 2008, 10, 23; Derrida 1997b, 13).

Das Labyrinth übersteigt die einzelne Forschung und das forschende Subjekt. Es

beschränkt die Planbarkeit wissenschaftlichen Arbeitens radikal. Im Gegenteil: »Es

zwingt zum Umherirren« (Rheinberger 2005, 57). Mit Derrida bezeichnet Rhein-

berger das Experimentieren bzw. Forschen als eine »Blinde Taktik« oder »empiri-

sches Irren« (Derrida 1972, 7; zit.n. und übers. v. Rheinberger 2005, 71) und dieses

Herum-Irren ist in eine »fortlaufende und ununterbrochene Kette von Ereignissen«

(ebd., 58) und in ein stetiges »[Fortschreiten] von Experimenten« und Forschungs-

arbeiten eingebunden (Kubler1982, 141; zit.n. Rheinberger 2005, 70).

Doch es geht trotz des Umherirrens nicht um ein beliebiges Tun. Das forschen-

de Subjekt hat die Aufgabe, sich über die Forschungspraxis ein ›stummes Wissen‹

anzueignen und gerade über dieses möglichst gekonnt, kunstvoll und ›virtuos‹ mit

der ForschungsanordnungunddenForschungsapparaturen,demWiederholenund

der Reproduktion der Forschungsapparaturen (hier unter anderem Diskursana-

lyse, Kritik, Dekonstruktion, Konstruktion) wie deren Variationen, »umzugehen«

20 Diesen Literaturhinweis verdanke ich Malte Ebner v. Eschenbach.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


28 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

(Rheinberger 2005, 53, 57; vgl. Schmidgen 2017, 13f., 21f.), um so ein Teil der For-

schungsanordnung zuwerden,wobei ich als Teil des Forschungssystems gleichzeitig

vom System vorangetrieben werde (vgl. ebd., 60). Die entstandene Forschungsin-

trastruktur (vgl. Kapitel 4.8) hat ein Subjekt nie allein zu verantworten, sofern ein

forschendes Subjekt überhaupt etwas verantworten kann (vgl. Schmidgen 2017, 15;

Kapitel 3).

Ich bin schon in meinem Studium in die Gänge des wissenschaftlichen und

bildungstheoretischen Labyrinths geraten, die ich bis heute immer wieder irrend

durchquert habe. Ich bin mit diesen Gängen nun schon viele Jahre verwickelt,

tastete fortwährend nach Differenzen, ich habe die Wände repariert, weiter ge-

baut, teils eingerissen, heterogenisiert oder fraktalisiert. Die in diesem Prozess

entstandenen und bearbeiteten Forschungsfragen sich dabei nicht selbst-schöp-

ferisch und bewusst erzeugt worden und stehen auch nicht alle am Anfang des

Forschungsprozesses, sondern haben sich durch diemit der Zeit entstandenen For-

schungsintrastrukturnachundnachaufgezwungen,sie habenmich »heimgesucht«

(Burckhardt 2018, 7; zit.n. Scherrer 2021, 12).

Die hier bemühte Metapher des Labyrinths plausibilisiert auch die hier zen-

trale rekursive Rückwendung bildungstheoretischer Vorgehensweisen (Kritik,

Dekonstruktion, Konstruktion) auf diese selbst. Es wird von bereits bestehenden

bildungstheoretischen und wissenschaftstheoretischen Gängen21 losgegangen und

an die bestehenden Fadenspiele angeknüpft, die bereits dem poststrukturalisti-

schen Plädoyer für Differenz verpflichtet waren. Ausgehend von diesen Gängen

und Fädenwird einUmherirren sowie ein Raub-,Ab- undWeiterbau des Labyrinths

vollzogen (vgl. Kapitel 4.8, 5). So wird in einer dekonstruktiven Richtung an das bei

allen noch nachzuzeichnende Vorgehen der Radikalisierung, Entfaltung und Fort-

schreibung der differenz-, sprach-, macht- und medientheoretischen Momente

im klassischen Bildungsdenken angeknüpft. Diese Radikalisierungs- und Fort-

schreibungslogik wende ich jedoch nicht auf das neuhumanistische oder kritische

Bildungsdenken erneut direkt, sondern auf das entstandene poststrukturalistische

Bildungsdenken selbst an (zur Rekursivität vgl. Rheinberger 2005, 61). Es werden

quasi in die gleiche Stoßrichtung undmithilfe des gleichen Plädoyers für Differenz

die bildungstheoretischen Fort- oder auch Abschreibungen selbst iteriert, radika-

lisiert, konstruktiv fort- und kritisch abgeschrieben, wobei auf dem Weg dieser

Radikalisierung der Bildungsbegriff in einer dekonstruktiven Spur seine zentrale

Stellung einbüßen wird (vgl. Spivak 1992, 185).

21 Dazu zählt auch die bereits angesprochene Anschließung, Kreuzung, Aufpfropfung (Rhein-

berger 2021, 94–113) ausgeschlossener, marginalisierter oder weit entfernter Gänge (bei-

spielsweise Nationalismuskritik, postkoloniale Theorie, Gendertheorie, historische Episte-

mologie oder Technofeminismus).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 29

Es geht in dieser Arbeit in erster Linie nicht vorrangig darum, »unter dem

Stichwort der ›disziplinären Grenzverschiebungen‹«, ähnlich der bereits teils ge-

leisteten umfangreicheren »Lektüren zu Michel Foucault, Pierre Bourdieu, Judith

Butler, Niklas Luhmann, Hannah Arendt u.a.«, die Grenze durch weitere oder

beispielsweise neue poststrukturalistische oder postkoloniale Einflüsse von außen

zu verschieben (Thompson 2021, 23). Es wird sich unter anderem im Anschluss an

die Arbeiten Michael Wimmers dekonstruktiv und deutlicher von innen heraus zur

Grenze des von der Bildungsphilosophie ›anverwandelten‹ poststrukturalistischen

Plädoyers für Differenz bewegt werden. Auf dem Weg zur Grenze wird das Innen

(das entstandene ›Neudenken‹ der Bildung), wie die Unterscheidung Innen/Außen

zer- und in Bewegung versetzt.Dafürwerden imZentrumder Arbeit vier (exempla-

rische) grenz- und ausschluss-orientierte Dekonstruktionen bildungstheoretischer

Arbeiten stehen (Abb. 1), die dreimal in Bezug zu verschiedenen Irritations- und

Ausschlussmomenten (Nationalismuskritik, Subjektdezentrierung, Repräsen-

tationskrise) iteriert (Abb. 4) und von den benannten Fragen getragen werden.

Dabei werden die Bildungsphilosophie und das Bildungsdenken, einige historische

oder eher einige historisierte »Bedingungen […] erziehungswissenschaftlichen

Sprechens über Bildung« und die »Effekte bildungstheoretischer Einsätze« selbst

zu Forschungsgegenständen (Bünger 2021, 67f.; beispielsweise Kapitel 2.9) oder

genauer: Sie werden Teil eines Forschungsdesigns, wobei das Problem der Gegen-

ständlichkeit und die jeweiligen gegenstandstheoretischen Überlegungen Teil des

dekonstruktiven Zugriffs sein werden (vgl. Kapitel 4). In gewisser Weise schließt

diese Arbeit an die Forderung nach »Selbstkritik« der kritischen Erziehungswissen-

schaft (Euler 2014; Bünger 2021, 62f., 67) und ihrer »Wissensordnungen« (Thompson

2021, 22) an, nur dass diese Selbstkritik nicht mehr als Instrument dem Projekt

einer kritischen Bildung untergeordnet wird. Es wird zudem davon ausgegangen,

dass kein festes Fundament für Kritik und Wissenschaftlichkeit mehr existiert. In

dekonstruktiver Spur gebe ich das kritische Projekt oder die ›Janusköpfigkeit‹ der

Bildung auf. Bildung kann hier nicht mehr gegen oder trotz der Kritiken an Bil-

dung gegen die Herrschaft in Stellung gebracht werden.Die bildungstheoretischen

Iterationen und Dekonstruktionen werden vielmehr durch Derridas Annahme der

radikalen Kontextualität (vgl. Bennington 1994, 92), durch die Hervorhebungen der

radikalen Bedingtheit der Bildung (Messerschmidt 2020, 159) und das unausweich-

liche ›Mittendrinsein‹ (Haraway 1995; vgl. Scherrer und Wartmann 2021, 150-159)

gerahmt (vgl. Kapitel 4.8), mit denen gerade die verschiedensten Verschränkungen

der Bildung (mit Macht, Sprache, Nation, Kapital, Liberalismus, Kolonialismus,

Bürgertum etc.) ins Zentrum der Auseinandersetzung geraten werden.

Konstruktive und schließende Kritik: Mit der Zeit rückte immer stärker das

Plädoyer für Differenz in den Vordergrund und wurde zu einer Art Überschrift für

die drei zentralen Irritationsmomente (Nationalismuskritik, Subjektdezentrierung

und Repräsentationskrise). Das Plädoyer schrieb sich von Überarbeitung zu Über-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


30 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

arbeitung immer deutlicher in die Dekonstruktionen, ins Forschungsdesign und in

die Fortschreibungen ein.Dieses Plädoyer wurde zumEin-,Durchgangs- und End-

punkt dieser Arbeit.

Dem Plädoyer für Differenz wird auf der Ebene des Vorgehens in vierfacher

Weise Rechnung getragen: durch die Erzeugung einer äußeren (heterogene Bil-

dungsgänge) wie inneren Mehrstimmigkeit (Dekonstruktion), der verschiebenden

Wiederholung bzw. Erzeugung bildungstheoretischer Plädoyers für Differenz

(Iterabilität) sowie durch radikalisierende, konstruktive und kritische Fortschrei-

bungendieser Plädoyers (vgl.Kapitel 4.8, 5).Die Arbeit ist damitwie bereits anfangs

beschrieben durch eine kritische Teilungs- und Hierarchisierungspraktik geprägt,

wobei die kritischen Differenzen mit der Zentrierung und Dezentrierung der

Bildung, Ein- und Mehrstimmigkeit, Universalisierung und Partikularisierung,

reine und unreine Differenz (vgl. Kapitel 2.4, 4.5) wie Identität und Heterogenität

markiert werden können. Neben dem hier unter anderem kritisch positionierten

Forschungsdesign (vgl. Kapitel 4.8) kippt die Dekonstruktion zudem gerade in den

konstruktiven Fortschreibungen (vgl. Kapitel 2.8, 2.9; 3.7, 3.8; 4.7, 4.8) in den kri-

tisch-konstruktiven Modus. Beispielsweise erzeugte die Dekonstruktion bildungs-

theoretischer Arbeiten einen bildungstheoretischen Ausschluss (die Verschränkung

zwischen Bildung undNationalismus), welcher dann fokussiert, plausibilisiert und

kritisch gegen das poststrukturalistische und auch dekonstruktive Bildungsdenken

selbst gewendet wird (Kapitel 2.9).

Ähnlichwie bei denArbeitenMichaelWimmers kippt dieDekonstruktiondamit

immerwieder in die Kritik und verpflichtet sich geradezuwahnhaft22 einer Idee der

Gerechtigkeit. Ich versuche in diesem kritischen Modus in Frontstellung gegen die

»Ordnung des Selben« (Derrida 2011, 70ff.; zit.n. Wimmer 2014c, 23) dem Plädoyer

fürDifferenzunddemAnspruch,der/demAnderengerecht zuwerden,zu folgen,um

einen anderenUmgangmit demBildungsbegriff nach den (poststrukturalistischen)

Enden der neuhumanistischen Variante und dem dann entstandenen Neudenken

auszuloten und vorzubereiten (vgl.Wimmer 2014a, 240f.).

22 »In meinen Augen ist diese ›Idee der Gerechtigkeit‹ aufgrund ihres bejahendenWesens irre-

duktibel, aufgrund ihrer Forderung nach einer Gabe ohne Austausch, ohne Zirkulation, ohne

Rekognition, ohne ökonomischen Kreis, ohne Kalkül und ohne Regel, ohne Vernunft oder oh-

ne Rationalität im Sinne des ordnenden, regelnden, regulierenden Beherrschens.Man kann

darin also einenWahn erkennen, ja sie desWahns anklagen. […] Die Dekonstruktion ist verrückt

nach dieser Gerechtigkeit, wegen dieser Gerechtigkeit ist sie wahnsinnig. Dieses Gerechtig-

keitsverlangen macht sie verrückt.« (Derrida 1991, 51f., zit.n. Wimmer 2007, 107f., Kursiv ge-

setzt von M.W.)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 31

1.4 Auswahl des Forschungsgegenstands

Im Zentrummeines Interesses stand vorrangig das bereits in die Jahre gekommene

bildungsphilosophische Neudenken, welches sich in den 80er Jahren in Deutsch-

land nach und nach etablierte. Dieses Neudenken wurde selbst zum Quasi-Gegen-

stand meiner Forschung. Es ist bei meiner Suche nach einem adäquaten Umgang

mit den entsprechendenTheorien eine Intervention entstanden, die sich für die ge-

samte Diskurssituation der kritischen Bildungswissenschaft von ca. 1980 bis 2020

interessiert.

Die Auswahl und Beschränkung auf einen bestimmten Ausschnitt des Laby-

rinths derWissenschaft (Abb. 1), die Fokussierung einer spezifischen bildungstheo-

retischen Rezeptionsphase poststrukturalistischer Arbeiten folgt dem benannten

Geworfenwerden ins Labyrinth und dem gleichzeitigen nach dem Studium fortge-

führten Einnisten in diese eher einsturzgefährdeten oder teils schon eingestürzten

Gänge der Bildungsphilosophie (vgl. Bollenbeck 1994; Kapitel 2.9). Dieser Aus-

schnitt oder diese Begrenzung des Forschungsfeldes betrifft die vier Autoren

Norbert Ricken, Hans-Christoph Koller, Michael Wimmer, Alfred Schäfer, denen

jeweils zentrale poststrukturalistische Importe in die Erziehungs- und Bildungs-

wissenschaft (Michel Foucault, Jean-François Lyotard, Jacques Derrida und Ernesto

Laclau wie Chantal Mouffe) und damit verbundene und hier im Fokus stehende

bildungstheoretische Fortschreibungen zugewiesen werden können.

Aber warum sollten gerade diese mir im Studium mehr oder weniger aufge-

drängten labyrinthischen Bildungswege oder Fadenspiele verwendet und beforscht

werden? Warum gerade diese vier Bildungswege? Steckt nicht in diesem Anschluss

auch ein konservativesMoment?Warumknüpfe ich nicht beispielsweise an postko-

loniale und feministische Denker:innen und deren labyrinthischeWege direkt an?

Auch wenn diese Fragen eher im Ausgang der Arbeit und nachträglich ent-

standen sind, lässt sich trotzdem die Auswahl und Begrenzung eines bestimmten

Forschungsfeldes an dieser Stelle explizit plausibilisieren. Zunächst lassen sich

die an Rheinberger anknüpfenden wissenschaftstheoretischen Überlegungen an-

führen: Erstens das angesprochene Geworfensein ins Labyrinth, zweitens der

notwendige und nicht einfach planbare Anschluss an ein wissenschaftliches Erbe

unddrittens der sich automatisch verschiebende Forschungsprozess, an dessenEn-

de die anfänglichenGründe für die Auswahl undBegrenzung eines Forschungsfelds

oder eines bestimmten Referenzsystems nichtig erscheinen (vgl. Kapitel 4.8).

Darüber hinaus ist meine Forschung durch verschiedene noch zu verdeutli-

chende Probleme und Anstößemotiviert (Kapitel 1.3), welche die Beschränkung auf

die poststrukturalistische Bildungsphilosophie legitimieren. Ich versuche mit der

Arbeit, erstens ein Problem oder einen bestimmten Umgang mit Bildung in der

Bildungswissenschaft zu erarbeiten und zu plausibilisieren, wobei ich gleichzeitig

zweitens den durch die Bildungsdenker:innen transportierten wissenschaftstheo-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


32 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

retischen, wissenschaftspolitischen wie ethischen Implikationen gerecht werden

möchte. Norbert Ricken, Hans-Christoph Koller, Michael Wimmer und Alfred

Schäfer können zentrale wissenschaftliche Leistungen in Bezug auf das poststruk-

turalistische Plädoyer für Differenz, die wissenschaftstheoretischen Überlegungen

oder neueren theoretisch-empirischen Vorgehensweisen innerhalb der Bildungs-

wissenschaft zugewiesen werden,welche die theoretische Auseinandersetzungmit

Bildung bis heute zumindest in Teilen prägen (wobei diese Prämisse über deren

Wirksamkeit einer weiteren Untersuchung bedürfte). Im Konkreten habe ich mich

jeweils für die genannten Autoren entschieden, da sie deutlicher poststrukturalisti-

scheBezugspunkte setzenundpoststrukturalistischeReferenzsystemebesitzen.So

habe ich mich für Norbert Ricken und nicht Käte-Meyer Drawe entschieden, da Ri-

cken deutlicher Foucault als zentralen Bezugspunkt setzt und Käte-Meyer-Drawes

Referenzsystem und der Umgang mit poststrukturalistischen Denker:innen sehr

stark vonder Phänomenologie, d.h. vonMauriceMerleau-Ponty undBernhardWal-

denfels, bestimmt wird. Ich habe mich gegen Christiane Thompson und für Alfred

Schäfer und seine ReferenzenErnesto Laclau undChantalleMouffe entschieden, da

in meiner Lesart Thompson der KritischenTheorie und skeptischen Kritik Theodor

Ballauffs näher steht. In Bezug zur transformatorischen Bildungstheorie stand

neben Koller für mich noch Jenny Lüders zur Auswahl, deren Arbeit Ambivalente

Selbstpraktiken (2015) auch geeignet gewesenwäre,wobei ich dann zweifach Foucault

als zentrale Referenz gehabt hätte. Deswegen habe ich mich für Kollers Arbeiten

und den damit zentralen Bezugsautor Jean-François Lyotard entschieden.23

23 Im Laufe des Forschungsprozesses sind immer mehr postkoloniale und gendertheoretische

Fragen und Referenzen (beispielsweise Butler, Barad, Haraway, Chakrabarty, Spivak, Castro-

Varela), wie auch die postnationalsozialistischen Arbeiten Astrid Messerschmidts ins Zen-

trumdes Forschungsinteresses gerückt und es hat sich auch immer deutlicher herausgestellt,

dass eine tiefergehende Auseinandersetzung mit diesen Arbeiten hier fehlt. Drei wichtige

Diskurslinien (also der postnationalsozialistisch, postkolonial und gendertheoretisch moti-

vierte Umgangmit Bildung) wurden teils erst später und im Laufe der Zeit dieser Arbeit auf-

gepfropft (vgl. Kapitel 1.3.,2.9.,4.8,5.). Es gibt jeweils verschiedene Bezüge, Exkurse und an-

setzende Dekonstruktionsversuche wie Kritiken zu postkolonialen und postnationalsozialis-

tischen Umgangsweisen mit Bildung, die ich abschließend und auch parallel zu der Arbeit

deutlicher durchquert habe und noch durchqueren möchte (vgl. Jašová & Wartmann 2020;

Wartmann 2021; Kapitel 5). Gendertheoretische Leerstellen und Problematisierungen wer-

den meist nur erwähnt und im Folgenden (Kapitel 3.8, 5) wie an anderer Stelle (Wartmann

2019) nur kurz angerissen. Deutlicher haben sich aber die technofeministischen Arbeiten

Karen Barads, Donna Haraways ›Mittendrin‹ (vgl. Scherrer & Wartmann 2021, 150–159) wie

Astrid Messerschmidts radikale Kontextualisierung der Bildung (2020) in die wissenschafts-

theoretische Rahmung und in das Vorgehen eingeschrieben (vgl. Kapitel 4.8).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Labyrinthische Bildungswege 33

1.5 Überblick

Im nächsten Kapitel sollten vier bildungstheoretische Auseinandersetzungen zur

Einführung in den hier gewählten bildungsphilosophischen Ausschnitt iteriert

werden (Abb. 2). Diese in dieser Arbeit als erste auftretende verschiebende Wie-

derholung stellte jedoch im Forschungsprozess die letzte Iteration dar, weil das

zunächst als Einführung gedachte Kapitel als Letztes geschrieben wurde. Wie be-

reits beschrieben, entstand in diesem zweiten Kapitel eine zunächst unerwartete

und nach und nach fast selbstverständliche Auffälligkeit, sodass die Einführung

sich im Laufe des Forschungsprozesses in eine erste umfangreichere Dekonstruk-

tion mit einem anschließenden skeptisch-kritischen, wie kritisch-konstruktiven

Kommentar in Bezug auf die Verschränkung zwischen Bildungsphilosophie und

Nationalismuskritik transformierte (Kapitel 2.9).

In dem dann anschließenden dritten Kapitel werden die bildungstheoretischen

Auseinandersetzungen durch einen Fokus auf das Irritationsmoment der Subjekt-

dezentrierung iteriert. Diese Iteration wird aus verschiedenen, noch auszuführen-

denGründennicht,wie imerstenKapitel, zu einemweiterenbildungstheoretischen

Kommentar führen, mit dem sich die erfolgten bildungstheoretischen Iterationen

vorrangig öffnend-skeptisch und schließend-konstruktiv zugleich kritisieren las-

sen (Kapitel 2.9). Es wird zwar durch die erneuten Iterationen ein Streit ums Sub-

jekt entstehen (Kapitel 3.6), aber diesen Streit entfalte und erweitere ich nicht durch

die im bildungstheoretischen Referenzsystem angelegte und noch zu explizieren-

de Möglichkeit der Erzeugung weiterer Streitpunkte in einem additiven Sinne (vgl.

3.6-3.8). Denn das eigentliche Irritationsmoment scheint die subjektzentrierte De-

zentrierungdesSubjekts zu sein,welchemdurchdieErzeugungeinesStreitsumdie

jeweiligen Dezentrierungspunkte begegnet wird. Die Dezentrierungspunkte (bei-

spielsweise Sprache, Alterität,Macht) dienen dann nichtmehr demStreit ums Sub-

jekt, sondern die Dezentrierung des Subjekts wird auf der Ebene des Vorgehens

fortgeschrieben, indem ich den Fokus vom Subjekt wegnehme. Die im ersten Ka-

pitel forcierte Demontage der Bildung durch die ausbuchstabierte Verschränkung

zwischen Bildungsphilosophie undNationalismus und die Selbst-Dezentrierungen

der Selbst-Bildung im zweiten Kapitel werden hier konstruktiv zusammengeführt

und es wird ein Streit um die Dezentrierungspunkte (hier Alterität und Sprache)

exemplarisch an demGegenstand einer Schulkonzeption erzeugt (Kapitel 3.7-3.8).

Im vierten Kapitel widme ich mich der wissenschaftstheoretischen Ebene,

den Repräsentations- und Differenzformen der bildungstheoretischen Ausein-

andersetzungen. In diesem Kapitel geht es um das Was der Bildung und das Wie

der Erzeugung dieses Was. Egal, ob Bildung als Transformationsprozess, Dispo-

sitiv, Selbsttechnologie, Ruine oder leerer Signifikant verstanden, konstruiert,

interpretiert oder abgebildet wird: Die Frage nach der (Un-)Möglichkeit der Iden-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


34 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

tifizierung oder (De-)Konstruktion von Bildungswirklichkeiten durchzieht alle

hier vorliegenden Auseinandersetzungen mit Bildung. Die dritte Iteration der

bildungstheoretischen Auseinandersetzungen wird (mit einem kritisch-konstruk-

tiven Blick) einstimmige Plädoyers für Differenz hervorbringen. Diese schreibe ich

von innen heraus und durch-einander in ein mehrstimmiges Plädoyer für differen-

te Differenzen ein (Kapitel 4.7), von dem aus ich ein Forschungsdesign erarbeite

(Kapitel 4.8), das sich wiederum bereits zumindest in Teilen in die gesamte Arbeit

wieder eingeschrieben hat.24

AmEndewerde ichunter anderemauf denpostkolonialenAnstoß ausKapitel 1.1

zurückkommen (Kapitel 1.1) und die gesamte Arbeit in eine postkolonial-feministi-

scheLesart einfalten,umdashier entstandeneweiterhin eurozentrischeundmänn-

lich dominierte Referenzsystem zu verschieben und das Problem der Bildungszen-

trierung und die Forderung, die ›einigenden Dächer‹ des Bildungsbegriffs und der

Bildungsphilosophie auf institutioneller Ebene zu streichen, auf den Punkt zu brin-

gen (Kapitel 5).

24 Der beispielsweise schon von KarlMarx problematisierteWiderspruch zwischen Forschungs-

prozess und -darstellung (Marx 1962, 27) führte durch die Positionierung des (bildungswis-

senschaftlichen) Forschungsprozesses als Forschungsgegenstand (Kapitel 4) dazu, dass das

hier entstandene Forschungsdesign ein Resultat von Iteration, Dekonstruktion und kritischer

Fortschreibung ist und nicht vor dem Forschungsprozess apriori gesetzt wurde, sodass die

Forschung dann diesem nachträglich folgt und dann in der Form dieses Buchs dargestellt

werden kann. Gleichzeitig schrieb sich dieses Resultat wieder in die Arbeit und den For-

schungsprozess ein, sodass das Forschungsdesign auch kein einfaches Forschungsresultat

darstellt (vgl. Kapitel 4.8).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

2.1 Einleitung

DiesesKapitelwar zunächst als eineEinführung indie verschiedenenbildungstheo-

retischen Auseinandersetzungen angelegt, in der einige zentrale bildungstheore-

tische Problematisierungen und Thematisierungen einführend und ohne (dekon-

struktiven) Fokus auf sekundarisierte oder vernachlässigteThemen vorgestellt wer-

den sollten.Wie bereits in der Einleitung beschrieben, hat sich diese Einführung im

LaufedesProzesses zu einer ausführlicherenDekonstruktionundKritik entwickelt,

in deren Zentrum einerseits der oder eher ein bestimmter bildungstheoretischer

Umgang mit Humboldts Schriften und andererseits die auffällige Zentrierung des

Bildungsbegriffs steht.Diese irgendwie zunächst banale Auffälligkeit war unter an-

derem durch einen sich im Laufe und auch parallel zu dieser Arbeit sich formieren-

den Blick in den Fokus geraten.Diese Formierung entstand insbesondere durch die

Gleichzeitigkeit oder den Widerspruch einer bildungstheoretischen Kritik an dem

KreisenumBildung (Schäfer 2011a,Ricken2006) unddemtrotzdemstattfindendem

VollzugdiesesKreisens indenbenanntenArbeiten (ebd.).WeiterewichtigeElemen-

te für die Formierung des (dekonstruktiven) Blicks waren die Auseinandersetzun-

gen mit postkolonialen Arbeiten in Seminaren und Veröffentlichungen (Jašová und

Wartmann 2020; Wartmann 2021), der Austausch mit Michaela Jašová, welche ins-

besondere die Verschränkung zwischen Bildung und Nation beforscht (2021) und

die Kontroversen um das Humboldtforum (vgl. Ha 2014).

2.2 Bildung diesseits der Macht

Norbert Rickens bildungstheoretische Arbeiten im Anschluss an Foucault und ins-

besondere der TextDieOrdnung der Bildung (2006, im FolgendenOdB) lassen sich als

zentrale und viel rezipierte Arbeiten zu Foucault in der Erziehungs- und Bildungs-

wissenschaft kennzeichnen.DieOrdnung der Bildungwurde hier jedoch insbesonde-

re ausgewählt, da ihr der Verdienst zugesprochen werden kann, ausführlich »die

Verbindung von ›Bildung‹ und ›Subjektivierung‹ [zu untersuchen]« und »die Be-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


36 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

schreibbarkeit von Bildungsprozessen an die Theorie der Gouvernementalität [zu

rücken]« (Schäfer 2011a, 137). Mit Balzer ließen sich Rickens Arbeiten sogar als Teil

eines »Neu-anfang[s] der pädagogischen Rezeption Foucaults« markieren (Balzer

2004, 31), in dem es darumgehe,Bildung diesseits vonMacht lesbar zumachen, oh-

ne dieses Verhältnis als ein deterministisches zu verstehen, nachdem eine repressi-

ve Macht die Bildung einseitig durchdringen und bestimmen würde (vgl. ebd., 31).

Vielmehr versucht Ricken, Bildung mithilfe eines macht- und subjektivie-

rungstheoretischen Blicks selbst als eine machtvolle, aber auch kontingente und

historische Konstellation in den Blick zu bekommen. Im Zentrum von Die Ordnung

der Bildung steht neben einer Auseinandersetzung mit zentralen Arbeiten zum

Machtbegriff (Studie I) und der Einordnung, Erarbeitung wie Diskussion des wis-

senschaftlichen Zugriffs der historischen Diskursanalyse (Studie II, A; 187) eine

macht- und subjektivierungstheoretische »Interpretation« der »Macht der Bil-

dung« und Bildungsgeschichte (OdB, 211). Diese Interpretation wird mithilfe einer

Durchquerung durch wichtige historische und diskursive Angelpunkte (beispiels-

weise Aufklärung,Neuhumanismus), in Bezug zu relevanten Texten (beispielsweise

von Herder, Humboldt und Fichte), zentralen Strukturtypen (beispielsweise das

individuelle Allgemeine) und Technologien (beispielsweise Beichte, Prüfungen)

ausbuchstabiert und plausibilisiert (Studie II, B/C).

Für denEinstieg in diemachttheoretische InterpretationderBildungsgeschich-

te lässt sich hier zunächst konstatieren, dass ›Bildung‹ schon im klassischen Bil-

dungsdenken etwas mit ›Macht‹ zu tun hatte. Zudem war es nach Ricken über die

Erziehungs- und Bildungswissenschaft hinaus schon vor Rickens Arbeit »unum-

stritten« und »geteilter Konsens«, dass Bildung etwas mit Macht zu tun hat (OdB,

151). Ricken überschreibt diesen Konsens mit Heinz-Joachim Heydorns Formulie-

rung »Bildungsfragen sind Machtfragen« (Heydorn 1979, 337; zit.n. OdB, 9.) und

stellt dieses Zitat auch seiner ArbeitDieOrdnung der Bildung in Komplizenschaft mit

einem Foucault-Zitat1 voran (OdB, 9). Die Verschränkung zwischen Macht und Bil-

dung scheint damit auf den ersten Blick zunächst keine Neuigkeit zu sein.

Auch scheinen die beiden dem Text Die Ordnung der Bildung vorangestellten Zi-

tate zunächst auf eine versöhnliche Geste in Bezug auf die immer wieder gegen-

einander ins Feld geführten theoretischen Strömungen unter den Bezeichnungen

1 »Maybe the most certain of all philosophical problems is the problem of the present time,

and of what we are, in this very moment. Maybe the target nowadays is not to discover what

we are, but to refuse what we are. […] We have to promote new forms of subjectivity through

the refusal of this kind of individuality which has been imposed on us for several centuries.«

(Foucault 1998, 394; zit.n. OdB, 9) Die deutsche Variante: »Das zentrale philosophische Pro-

blem ist wohl das der Gegenwart und dessen, was wir in eben diesem Moment sind. Wobei

das Ziel heute weniger darin besteht, zu entdecken, als vielmehr abzuweisen, was wir sind.

[…]Wir müssen neue Formen der Subjektivität zustandebringen, indemwir die Art von Indi-

vidualität, die man uns jahrhundertelang auferlegt hat, zurückweisen.« (Foucault 1994, 250)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 37

Frankfurter Schule und Poststrukturalismus zu verweisen. Doch bereits in der Ein-

leitung und in späteren Bezügen zu Heydorn wird deutlich, dass die bildungstheo-

retischenMachtfragenHeydorns für Ricken als Abgrenzungsfolie für eine subjekti-

vierungs- undmachttheoretische Perspektive im Anschluss an Foucault dienen.

Ricken positioniert Heydorns Bildungsdenken im Anschluss an die Geisteswis-

senschaftliche Pädagogik Wilhelm Flitners, mit dem wie im alltäglichen Sinne zu-

nächst eher die Begriffe Erziehung undMacht in Verbindung gebracht werden. Er-

ziehung schließt nach Flitner die »Ausübung von Macht über Menschen«2 mit ein

und »das erziehende Verhältnis« kann als »eins der Machtübung«3 verstanden wer-

den. Diese Machtausübung ist nach Flitner unverzichtbar4, jedoch nur »sittlich«5

oder ethisch vertretbar, wenn »sie zum Aufbau selbständigen Lebens hilft, zumGe-

brauch von Vernunft, zum Eingang in die Wechselwirkung mit anderen mündigen

Personen, zum Verstehen ihrer Sprache und Lebensordnungen, zur Teilnahme an

ihrer Wertsicht«6. Die fremdbestimmende und machtausübende Erziehung führt

hier zur Freiheit, Selbstbestimmung, Selbstständigkeit undMündigkeit (vgl. ebd.).

Diese Kopplung von Fremdbestimmung und Selbstbestimmung ist nach Ricken

in Bezug auf den Bildungsbegriff »längst klassisch geworden« (OdB, 151). Bildung

ist das Ziel der Erziehung und steht damit nicht im einfachen Gegensatz zur Erzie-

hung, sondern der Bildungsbegriff im klassischen Sinne teilt den gleichen Diskurs

des Aufwachsens mit dem Erziehungsbegriff. Die fremdbestimmende Erziehung

und selbstbestimmende Bildung verweisen wechselseitig aufeinander; Erziehung

ist »qua Bildung« auf ihr Gegenteil bezogen (OdB, 151) und die selbstbestimmen-

de Bildung basiert auf der erziehenden und fremdbestimmenden Erzeugung der

Selbst-Bildung und des Bildungs-Selbst, welches Selbstbestimmung »qua Bildung«

vollziehen kann.Diese spezifischeVerschränkung zwischenBildungundErziehung

sowie zwischen Bildung und Macht unterstreicht Ricken wiederum mit Heydorn:

»ImBegriff derBildungkommtdieErziehungzusich selbst« (Heydorn 1980,9; zit.n.

OdB, 152).

Ricken positioniert seine subjektivierungs- und machtheoretische Interpreta-

tion der Bildung gegen die kritische Erziehungswissenschaft, die er vorrangig mit

Joachim Heydorn identifiziert. »Bildungsfragen sind Machtfragen« verweist bei

Heydorn nicht auf die Macht der Bildung im Foucault’schen Sinne, sondern auf die

klassische Kopplung von selbstbestimmender ›Bildung‹ und der Selbstbestimmung

anvisierenden und fremdbestimmenden ›Erziehungsmacht‹, wobei ›Bildung‹ in

2 Flitner 1989a, 56; zit.n. OdB, 151. Für eine bessere Lesbarkeit wurden die Verweise hier in die

Fußnoten verschoben.

3 Flitner 1989a, 61; zit.n. OdB, 151.

4 Vgl. Flitner 1989b, 191; zit.n. ebd.

5 Flitner 1989b, 190; zit.n. ebd.

6 Flitner 1989b, 191; zit.n. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


38 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

dieser Perspektive gegen die Selbstbestimmung einschränkende fremdbestimmen-

de ›Herrschaft‹ kritisch gewendet werden kann (vgl. Heydorn 1979; n. OdB, 325).

Nach Ricken führt diese Fassung von Bildung dazu, dass innerhalb dieses bil-

dungstheoretisch-kritischen ›Nachdenkens‹ Bildung selbst nie ins Visier der Kri-

tik gerät (vgl. OdB, 325). Die Bildungstheorien liefern einerseits selbst die Kriteri-

en der Kritik (siehe z.B. bei Dammer 2015, 29; Lenzen 2014) und andererseits kom-

men nur der »Verfall«, die beispielsweise ökonomische »Instrumentalisierung« ei-

ner »empathischen Idee« oder die »Verkehrung [der Bildungsidee] in derWirklich-

keit«7 in denBlick undwerden »beklagt« (OdB, 325). So ist die gegenwärtige Bildung

aufgrund der staatlichen, »nationalpolitisch motivierten« (ebd., 23) oder kapitalis-

tischen Herrschaft immer nur eine entfremdete oder instrumentalisierte Version

der eigentlichen und guten sowie Mündigkeit und Kritik bedingenden Bildung: ein

›uneingelöstes Versprechen‹ (Peukert 1988; n. OdB, 151) oder eine (noch) nicht ver-

wirklichte emanzipative Idee.

Für die kritische Bildungstheorie (zumindest in der Spur Heydorns) führt so-

mit keinWeg an Bildung vorbei und der Forschungsgegenstand und die Losung na-

mens Bildung werden dann beispielsweise durch den Kapitalismus immer wieder

vereinnahmt, verkehrt oder verunmöglicht. Bildung ist damit automatisch immer

wieder »›überholt‹ wie ›ohnmächtig‹, aber eben auch […] ›unvermeidbar‹« (OdB, 24;

vgl. Gruschka 2001). Und selbst wenn Foucault innerhalb dieses ›Nachdenkens‹ ver-

wendet wird und beispielsweise bei Karl-Heinz Dammer das Verhältnis zwischen

Inklusion und Neoliberalismus (2015) problematisiert und Inklusionsdiskurse mit

einerErziehungzurSelbststeuerungundSelbstbestimmungalsFremdbestimmung

markiertwerden,wirdbeiDammerderVerlust desBegriffs derBildungbeklagt und

das kritische Potential des Bildungsdenkens im Anschluss an Humboldt ausgewie-

sen (Dammer 2015, 29).

Zwar hätte Ricken über die Nähen zwischen Foucault und der kritischen Theo-

rie gerade in Bezug auf dieDialektik der Aufklärung (Adorno und Horkheimer 2008)

und die darin problematisierte Dialektik des souveränen Selbst eine versöhnliche-

re Bewegung vollziehen können, gerademit Blick auf die Adorno-Rezeption Kollers

(1999) und Schäfers (2004; 2011a); trotzdem lässt sich hier zunächst Ricken in seiner

kritischen Diagnose zustimmen: Denn in der Spur Heydorns scheint das neuhu-

manistische Bildungsdenken und die »bildungsbürgerliche Option« (Schäfer 2016,

22) bei vielen Bildungsdenker:innenwie beispielsweise Karl-HeinzDammer,Dieter

Lenzen oder auch bei Alfred Schäfer im Antlitz der entfremdeten oder entleerten

Bildung durch den Neoliberalismus, Staat und Empirismus eine kritische Farbe zu

erhalten, zumal Bildung immer wieder als eine zentrale Bedingung für Kritik und

neuhumanistisches Bildungsdenken als Kritikkriterienreservoir aufgerufen wird.

Und dies geschieht, obwohl es in der Bildungsphilosophie geteilter Konsens zu sein

7 Jäger & Tenorth 1987, 89; zit.n. OdB, 325.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 39

scheint, dass nach demFaschismus nichtmehr bruchlos oder rein affirmativ auf die

neuhumanistischen Bildungsdiskurse oder Humboldt’schen Schriften zugegriffen

werden kann. Die jeweils aus-gemachte Bildung der klassischen Bildungsdiskurse

wurde längst und vielfach als »humanistische Illusion« entlarvt undproblematisiert

(OdB, 122; in Bez. zu Schäfer 1996).

Die Kritik an der Reinhaltung und Abgrenzung der eigentlichen Bildungsidee

von Herrschaft bezieht sich bei Ricken nicht nur auf die kritische Erziehungswis-

senschaft im Anschluss an Heydorn, sondern auch auf das Bildungsdenken im An-

schluss an den Poststrukturalismus. Die alteritäts-, differenz-, und sprachphiloso-

phischen Kritiken, Rekonstruktionen, Fortsetzungen, Neujustierungen und Refor-

mulierungen im Anschluss an Humboldt, die in Bezug zum Poststrukturalismus

»explizit« nicht einen »individualtheoretischen Bezugsrahmen zu entwerfen« ver-

suchen und auch die Macht diesseits der Bildung verorten, unterschätzen nach Ri-

cken »die kategorial-konzeptionelle ›Macht der Bildung‹« (OdB, 24). Allein die he-

gemoniale Rezeptionsgeschichte Humboldts zeige, dass die »Humanitätsidee und

›präformistische Metaphysik der Individualität‹ (Buck 1984, 227) [weit mehr] das

bestimmt hat, was im Anschluss an Humboldt als Bildung Geltung beanspruchen

konnte« (OdB, 265) als die differenz-, sprach- und alteritätstheoretischenMomente

in seinem Bildungsdenken. So wird das neuhumanistische Bildungsdenken zwar,

wie später bei Koller, Schäfer und Wimmer noch deutlich wird, teils sehr deutlich

kritisiert und gerade mit den identitätslogischen und totalisierenden Tendenzen

desHumboldt’schenBildungsdenkensgebrochen,doch scheinendiese (meist leisen

und kaum wahrgenommenen) Kritiken (vgl. OdB, 24) systematisch nicht zu einer

Abkehr vom Bildungsbegriff oder zu einer grundlegenden »Revision des Bildungs-

begriffs« (Wimmer 1996, 127; zit.n. OdB, 24.), sondern meist nur zu einer alteri-

täts- und sprachtheoretischen Rekonstruktion zu führen (vgl. Koller 2012, Schäfer

2011a).

Die benannten Bildungsskandale, sei es beispielsweise mit Lyotard die Quali-

fizierung der Bildungstheorie als pädagogische Variante der großen Erzählungen

(Koller 1997, 47), scheinen, wie auchWimmer später bemerkt,mit demÜberschrei-

ten der Kritiken durch differenz-, sprach- oder alteritätstheoretische Bildungsre-

konstruktionen, -konstruktionen, -lösungenund -updates entskandalisiertworden

zu sein (2016, 357). In dieser Perspektive auf die Geschichte der Bildungstheorie ste-

hendannschon langenichtmehrdiedurchdiepoststrukturalistischen Importe ent-

standenen Irritationen, Kritiken und Skandale im Vordergrund, die den identitä-

ren Kern der Erziehungs- und Bildungswissenschaft undmindestens einen zentra-

len erziehungswissenschaftlichenGrundbegriff berühren.Vielmehr scheinen die in

Komplizenschaftmit unter anderempoststrukturalistischenDenker:innen getätig-

tenÜberwindungsversuche dieser Irritationenunddie damit inUmlauf gebrachten

Bildungsverständnisse die hegemonialen Diskurse der kritischen Erziehungs- und

Bildungswissenschaft zu bestimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


40 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Der spezifisch klassischen (Flitner 1989a, 1989b) und kritischen (Heydorn 1979)

Art und Weise der Verschränkung von Bildung und Macht stellt Ricken eine an-

dere Verschränkungslogik gegenüber, die sich schon bei Niklas Luhmann findet

(Luhmann 1980, 1981) und in Die Ordnung der Bildung macht- und subjektivie-

rungstheoretisch mit Foucaults Instrumentarium und Vokabular ausbuchstabiert

wird. Luhmann zeigte nach Ricken in seiner Interpretation vom Neuhumanismus

(Luhmann 1981), dass die »anthropologische Grundstruktur der Moderne« mit

einem »selbstbezüglichen Selbst« und der »Nichtzugehörigkeit (als Möglichkeits-

eröffnung und gesellschaftliche Bedingung von Selbstbestimmung)« identifiziert

werden kann (OdB, 247). Der Bildungsbegriff verweist in dieser Interpretation auf

einemoderne, auf Selbstbezüglichkeit basierende anthropologische Grundstruktur

und der »Bildungsbegriff bezeichnet die ›innere Form‹, die das Individuum sucht

und annimmt« (Luhmann, zit.n. OdB, 163).

Dies ermöglicht bereits mit Luhmann eine Humboldtrezeption (vgl. OdB, 319),

nach der es mit Bildung um eine moderne und liberale Transformation von Ge-

sellschaft geht. Die Selbstbestimmung garantierende Bildung werde bei Humboldt

nicht gegen die (staatliche, kapitalistische oder nationalpolitisch motivierte) Herr-

schaft gewendet (wie bei Heydorn), sondern Humboldts Bildungsdenken ermög-

licht eine Versöhnung »von ›Eigenthümlichkeit‹ und ›Allgemeinheit‹« (ebd.) wie von

»Freiheit des Menschen« und »Zwang des Staates« (Humboldt 1789, 54; zit.n. OdB,

319), indem der »Staat im Menschen selbst« praktiziert wird (OdB, 319; i. Bez. zu

Luhmann 1981, 164).8

Mit dieser Perspektive lässt sich die »Vermenschlichung derMacht« (Heydorn)9

durch eine bestimmte »Menschenfassung« (Seitter)10 als eine Verinnerlichung

der Herrschaft verstehen. Anders als bei Heydorn lässt sich Bildung nicht gegen

die fremdbestimmende Herrschaft richten, sondern ganz im Gegenteil: Der mit

Bildung verschränkte »Staat im Menschen« und die mit Bildung anvisierte und

vollzogene innere »Form […] erzieht« (Luhmann, zit.n. OdB, 151) und erzeugt ein

auf Selbstbezüglichkeit basierendes Selbst, sodass Bildung und Selbstbestimmung

nicht bloßes Ziel von Erziehung sind, sondern der Begriff Bildung »bezeichnet die

›innere Form‹«, die selbst einen machtausübenden und erziehenden Charakter hat

(ebd.).

Ricken identifiziert mit unter anderem Luhmann und Foucault die klassische

Bildungsidee und ihre Fortschreibungen und Reformulierungen mit einer mo-

8 Dies gilt analog auch für die in der kritischen Bildungsphilosophie gepflegte kritische Oppo-

sition von Bildung und Kapitalismus.

9 Heydorn 1980, 7; zit.n. OdB, 153.

10 Seitter 1985; zit.n. OdB, 313.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 41

dernen und problematischen oder eher problematisierten Subjektivität11. Die bil-

dungstheoretischen Fortschreibungen und Reformulierungen können laut Ricken

dadurch nicht Kritik ermöglichen und können auch nicht gegen die herrschenden

Normen gewendet werden, sondern sie reproduzieren und stützen eine typisch

deutsche undmoderneHerrschaftsform (vgl. OdB, 18f., 321-326). Der Bildungsbegriff

und die mit ihr verschränktemoderne Subjektivität müsse somit (in Foucault’scher

Spur) als kritikuntauglich ausgewiesen werden (vgl. OdB, 9) oder zumindest be-

stehen deutliche Zweifel daran, dass der Bildungsbegriff gegen seinen historischen

Ballast noch für Kritik in Anschlag gebracht werden kann (ebd., 347).

Das ›Bleigewicht‹ Bildung (vgl. OdB, 163) rekonstruiert und interpretiert Ricken

unter anderem mit der machttheoretischen Sprache Foucaults und zeigt, dass Bil-

dung, die vielfach weiterhin »als ›Entdeckung‹, gar ›Erfindung‹ menschlicher Sub-

jektivität und Selbsttätigkeit verstanden und gefeiert wird«, eine »bestimmte Form

undFormierungmenschlicher Subjektivität« bedingt (ebd., 320).Damit löst sichdie

klassische Verschränkung und Gegenüberstellung von Erziehung und Bildung auf

(ebd., 151). Bildung scheint in dem Richen’schen Zugriff selbst auf eine Art Erzie-

hungstechnologie zu verweisen.

Was ist nun Bildung bei Ricken? In der subjektivierungs- und machttheoreti-

schen Interpretation der Bildung Rickens ist Bildung zunächst vieles zugleich: Bil-

dung ist eine anthropologische (OdB, 320) und »anthropolitischeMatrix«, ein »kul-

turelles ›Deutungsmuster‹«, ein ›Dispositiv‹, eine ›Anthropo-Logik‹ (ebd., 26), eine

›anthropolitische Technologie‹ (ebd., 18), eine »spezifisch moderne Form der Sub-

jektivation« (ebd., 205; vgl. 2019, 96), ein ›Mechanismus der Subjektivierung‹ (ebd.,

27), eine »spezifische ›Technologie des Selbst‹« (ebd., 192), ein ›Regime‹ oder ›Sub-

jektivierungsmuster‹ (Ricken 2015, 206).

Trotz dieser zunächst aufscheinenden Unschärfe lässt sich in Die Ordnung der

Bildung eine Bildungmarkieren und fixieren, die im Anschluss an Foucault auf eine

11 Ricken verwendet »ausnahmslos den Begriff der ›Subjektivität‹ statt des ›Subjekts‹«. In dem

Begriff Subjektivität komme »sowohl der differentielle als auch praktische Charakter deutli-

cher zum Ausdruck« (SuK, 175). Die »Ablehnung des Begriffs des ›Subjekts‹ [dient zudem]

zur Markierung dieses Problemhorizonts von ›Gegeben/Aufgegeben‹« oder Selbstbestim-

mung/Fremdbestimmung. Und der Begriff soll auf das Wechselspiel zwischen Kontingenz

und Bestimmung der Subjektivität verweisen. »Der vonWaldenfels undMeyer-Drawe in An-

lehnung an Foucault gelegentlich benutzte Begriff der ›Subjektivation‹ berührt dieses Ver-

ständnis von ›Subjektivität‹ und akzentuiert dessen prozessualen Charakter« (ebd.). Ricken

übernimmt mit ›Subjektivation‹ eine »Übersetzungsmöglichkeit von ›Subjektivierungswei-

sen‹ und ›Selbsttechnologien‹«, dieWaldenfels »eingeführt« hat und auch Käte-Meyer Drawe

verwendet (ebd., 168). In dem späteren Text Von der Kritik der Disziplinarmacht zum Problem

der Subjektivation von 2007 verweist Ricken zur Verwendung des Subjektivationsbegriffs hin-

gegen auf The Psychic Life of Power: Theories in Subjection (1997 (2001)) von Butler (Ricken 2007,

164).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


42 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

spezifisch moderne Form der Subjektivität verweist. Bildung lässt sich auf diese

Verweisung jedoch nicht reduzieren (vgl. Ricken 2019). Generell wird bei Ricken

›Bildung‹ mit vielen ›Momenten‹ in Verbindung gebracht: mit ›Wissensformen‹,

›Machtpraktiken‹, ›Selbsttechnologien‹12 (OdB, 205), ›kulturellen Deutungsmus-

tern‹13, der ›Etablierung der Humanwissenschaften‹ oder der Entstehung eines

bestimmten ›Verhältnisses‹ zwischen »Individuum, Gesellschaft und Staatsmacht«

(ebd., 205). Auch ergänzt er diese ›Momente‹ um die Dispositivelemente Foucaults:

»Diskurse, Institutionen, architekturale Einrichtungen, reglementierende Ent-

scheidungen, Gesetze, administrative Maßnahmen, wissenschaftliche Aussagen,

philosophische,moralische oder philanthropische Lehrsätze‹ [Foucault 1978, 119f.]«.

Alle diese Elemente können jeweils teilweise wiederum unter demBegriff ›Bildung‹

laufen oder mit diesem verschränkt werden (ebd., 192).

Jedoch erst die spezifische ›Kombinatorik‹, ›Ordnung‹, ›Form‹, ›Matrix‹ oder

das ›Verhältnis‹, das ›Netz‹ zwischen den ›Momenten‹ und »unterschiedlichen he-

teronormen Verwendungsweisen« (ebd., 164), d.h. die Gesamtformation oder das

›Dispositiv‹14 als »heterogene Gesamtheit« dieser ›Momente‹ scheint den »Inbegriff

der Bildung« (Tenorth 1997, 975; zit.n. OdB, 164) oder die »Eigenheit« dermodernen

(Selbst-)Bildung auszumachen. Zumindest spricht für Ricken vieles dafür, dass

›Bildung‹ »in einer spezifischen Kombination […] [von] verschiedenen Momente[n]

ihre Eigenheit hat« (ebd., 205; vgl. Ricken 2019, 102f.).15

12 Bildung ist zwar nicht bloß »eine Art von ›Technologie des Selbst‹« (OdB, 205), kann aber ›of-

fensichtlich‹ auch als »eine spezifische ›Technologie des Selbst‹markiert werden« (ebd., 192).

Zu ›Technologien des Selbst‹ vgl. Foucault 2005, 966–999.

13 Der von Bollenbeck entlehnte Begriff des ›kulturellen Deutungsmusters‹ scheint teilweise

synonymmit demMatrix- und Dispositivbegriff verwendet zu werden (vgl. OdB, 26). Der Be-

griff des Deutungsmusters scheint mir aber doch eher ein ›Moment‹ des Dispositivs oder der

Matrix zu sein, wenn Ricken schreibt, dass mit »›Bildung‹ […] ein kulturelles ›Deutungsmus-

ter‹ [markiert werden kann] (Bollenbeck), das eine überaus spezifische und nicht universelle

Weise impliziert, sein ›eigenes Leben‹ (Beck) zu leben, und zwar unter interpretativen Vor-

gaben, die gerade dem eigenen Zugriff doch weitgehend entzogen sind.« (Ebd.)

14 »›Bildung‹ ist insofern ein – spezifischmodernes – ›Dispositiv‹ (Foucault), das dieWeise, sich

zu sich selbst, anderen und der Welt in ein Verhältnis zu setzen, in eine besondere Form

bringt und so als ›Formation von Subjektivität‹ (Meyer-Drawe) fungiert.« (OdB, 26)

15 »Unstrittig ist […], dass ›Bildung‹ insgesamt als eine historisch an die Etablierung der bürger-

lichen Gesellschaft in Deutschland gebundene und insofern spezifisch moderne Form der

Subjektivation verstanden werden kann, die sich sowohl auf Wissensformen (Weltverhält-

nis), Machtpraktiken (Anderenverhältnis) wie Selbsttechnologien (Selbstverhältnis) bezieht

und diese miteinander in einem ›Dispositiv‹ verknüpft. Es ist aber genealogisch nicht hinrei-

chend, ›Bildung‹ bloß ›als eine Art von ›Technologie des Selbst‹, ›ein pädagogisch-psycholo-

gisches Mittel für den Selbstentwurf und die Selbsterkenntnis‹ (Marchand 1997, 337) zu se-

hen; vielmehr ist es entscheidend, ›Bildung‹ auch im Kontext einer ›politischen Technologie

der Individuen‹ (Foucault 1993, 169) als Neuinszenierung des Verhältnisses von Individuum,

Gesellschaft und Staatsmacht auszulegen undmit der zeitgleich sich vollziehenden Etablie-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 43

Ricken positioniert den Beginn der zu kritisierenden und richtenden Bildung

auf das Ende des 17. und den Anfang des 18. Jahrhunderts (OdB, 273), wobei sich

dieser Anfang mit Blick auf verschiedene diskursive Herkünfte – Initiationsriten,

die platonische Höhle, Imago-Dei-Lehre (Schäfer 2011a), die Spur des Bildes »über

›Bildbarkeit‹ und ›Bilden‹« (OdB, 274)16, theologische Diskurse (OdB, 95; 2007, 172;

vgl. Wimmer 1996, 148) oder die Antike (Assmann 1993, 10-20; Wimmer 2009, 138)

– auf andere Anfänge verschieben lassen dürfte. Der Neuhumanismus stellt nicht

die reineGeburtsstundedesmodernenBildungsbegriffs dar,kannaber als entschei-

dende Wegmarke markiert werden, mit dem sich die Verschränkung zwischen Bil-

dungundeiner spezifischen»Menschenfassung« (Seitter 1985)17 vertieft undBildung

zu einer wirkmächtigen »anthropolitischen Technologie« wurde (OdB, 18).Mit dem

Einsatz Rickens wurden nicht nur »Lieben, Strafen,Heilen, Irren […] um 1830« zum

»GegenstanddesWissens,desErkennensundErforschensundgerieten indieMüh-

len und Räderwerke der eigens dafür geschaffenen Erkenntnisprozeduren und -in-

stitutionen, deren Produkt wir heute als Psychiatrie, Medizin, Gefängnis, Psycho-

analyse, Pädagogik usw. kennen« (Paris 1979, 12f.). Mit der machtheoretischen In-

terpretationRickens ist es auchdieOrdnungderBildungunddieneuhumanistische

Bildungskonzeption, die mensch18 zu den vielen Anfängen des modernen Subjekts

(zumindest in Deutschland) hinzufügen könne.

»›Bildung‹ ist ein ›historisches Bleigewicht‹ (Jeismann) – fast ohne gleichen: trotz

ihrer alltagssprachlich festenVerankerungundSelbstverständlichkeit entzieht sie

sich einer leichtfertigen Handhabung, ist ›Bildung‹ doch – wie kaum ein anderer

(nicht bloß) pädagogischer Begriff im deutschsprachigenDiskurs – elementarmit

der Konstitution der Moderne verwickelt.« (OdB, 163)

rung der Humanwissenschaften zu verknüpfen. Vieles spricht sogar dafür, dass ›Bildung‹ ge-

rade in einer spezifischenKombination dieser verschiedenenMomente ihre Eigenheit hat, so

dass spezifischeWeltverhältnisse undWissensformenvonSelbst- undAnderenverhältnissen

nicht nur nicht getrennt werden können, sondern – wie verschwiegen auch immer – jeweilig

mit gesagt sind, wenn in ›Bildung‹ von bestimmten – zumeist (selbst)reflexiv gedachten –

Wissensformen und deren individueller Aneignung die Rede ist.« (OdB, 205)

16 In Bezug auf das Wörterbuch der Gebrüder Grimm 1984, 8–24.

17 Zit. n. OdB, 313; vgl. Ricken 2019, 103f.

18 Anstatt ›man‹ wird ›mensch‹ benutzt, wobei der Begriff nach Foucaults Problematisierung

des Menschen auch diskussionswürdig ist und nicht die geeignetste Wahl zu sein scheint,

sodass ich ansonsten im Anschluss Kittlers, wennmöglich, den Begriff Menschen durch Leu-

te ersetze (vgl. Winthrop-Young 2005, 16). In dieser Arbeit wird an die Stelle des Menschen

der Begriff der Leute gesetzt, womit die Foucaultsche Problematisierung des Menschen im

Schriftbild materialisiert werden soll.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


44 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

DiemoderneOrdnungder Bildung lässt sich exemplarisch anRickensHumboldtre-

zeption verdeutlichen, welche in Bezug auf Humboldts staatstheoretische Texte19

und mit dem Instrumentarium Foucaults macht- und gouvernementalitätstheo-

retisch gegen einen beispielsweise differenz- und alteritätstheoretisch gelesenen

Humboldt in Stellung gebracht wird: »Humboldts politische ›Ideen‹ erlauben ei-

ne […] Präzisierung der ›Idee der Bildung‹ als einer ›anthropologischen Matrix‹«

(ebd., 320).

In einem ersten Schritt positioniert Ricken »Humboldts bildungspoliti-

sche[n][…] Einsatz« (ebd., 314) mit einem Zitat von Fichte in einer kritischen

Gegenbewegung zum »ärgste[n] und drükkendste[n] Despotismus« der abso-

lutistischen Ordnung (Humboldt 1791, 83; zit.n. OdB, 314), welcher »in alle die

Schlupfwinkel [verfolgt werden muss], durch das ganze System unseres Wissens,

in die er sich versteckt hat, bis er von der Erde vertilgt, und zurHölle zurückgekehrt

sey, daher er kam« (Fichte 1965, 8f.; zit.n. OdB, 313).

Das Bildungsdenken Humboldts ist, ähnlich wie auch Schillers Briefe zur ästhe-

tischen Erziehung des Menschen, jedoch nicht nur als bloße Kritik an der als proble-

matisch identifizierten gesellschaftlichen Ordnung zu verstehen, sondern die bil-

dungspolitischenÜberlegungen visieren »einen produktivenWeggesellschaftlicher

Transformation« an (OdB, 314). Bildung sei vonHumboldt, das ist die zentraleThese

dieser Ricken’schen Lesart, von vornherein nicht zweckfrei, sondern als politisches

Mittel utilitaristisch gedacht und positioniert worden (vgl. ebd., 315).

Diesen Weg der gesellschaftlichen Veränderung mithilfe der Bildung entwarf

Humboldt in Abgrenzung zur politischen Strategie der Revolution, die Humboldt

für kontraproduktiv hielt. Die Revolution enthielt nach Humboldt weiterhin den

Keim des Vorherigen und damit »den Keim neuer Unterdrückung« (ebd., 314), da

sie das Individuelle der Menschen missachtet und dem Menschen nur eine neue

Maxime von oben aufpfropfen will, »wie Schösslinge auf Bäume« (Humboldt 1791,

80; zit.n. OdB, 314). Humboldt versucht jedoch nicht, eine Ordnung zu denken,

die in Abgrenzung zum Top-Down-Modell des Absolutismus »die Freiheit des

Menschen mit dem Zwang des Staates« horizontal anordnet (Humboldt 1791, 55;

zit.n. OdB, 314). Denn dann müsste (beispielsweise in einer Räterepublik) dieser

Widerspruch zwischen Zwang und Freiheit des Einzelnen »immer wieder neu

balancierend und abwägend« ›beantwortet‹ werden (ebd.). Humboldt versucht

vielmehr in liberaler Tradition, das ›Top‹ und ›Down‹ auszutauschen oder das Top

im Down zu implementieren (Humboldt 1791, 69; zit.n. OdB, 314).

Die Einschränkung durch Gesetze und die Beschränkung der Bildung auf eini-

ge privilegierte Menschen sei schädlich, da neben der Herabwürdigung großer Tei-

le der Bevölkerung »mancherlei Fähigkeit und Geschäftigkeit ›unnütz‹ bliebe ›oder

19 Der zentrale Text Ideen zu einem Versuch, die Gränzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen

wurde nicht zu Humboldts Lebzeiten veröffentlicht (vgl. Trabant 2012, 21f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 45

garnachtheiligwerde‹« (ebd., 315).DerBürgerdürfe sich somit nicht demStaat oder

FürstenundseinerZweckeunterordnen,sondernderZweckdesBürgers alsMensch

liege im Menschen (vgl. Humboldt 1791, 76; zit.n. OdB, 315) und dies erhebt Hum-

boldt zum»Princip allesNaturrechts, aller Erziehung undGesezgebung« (ebd.).Die

»Staatsvereinigung ist bloss ein untergeordnetes Mittel, welchem der wahre Zwek,

der Mensch, nicht aufgeopfert werden darf« (vgl. Humboldt 1809a, 180; zit.n. OdB,

319); nur die »Entwikkelung der Kräfte der einzelnen Bürger in ihrer Individuali-

tät« stellen den »wichtigste[n] Gesichtspunkt des Staats« dar (Humboldt 1809b, 232;

zit.n. OdB, 315).

Der Staat ist in dieser anvisierten Ordnung dann »nichts, als ein Mittel, die-

se Bildung [des Bürgers als Menschen] zu befördern« (Humboldt 1789a, 69; zit.n.

OdB, 314). Die Selbstbegrenzung des Staates, seine instrumentelle Unterordnung

unter die Entfaltung und Bildung der Bürger überantwortet auch die Aufgaben des

Gemeinwohls auf alle einzelnen Bürger (vgl. OdB, 319). Die Ersetzung des Fürsten

durch alle Menschen, die dann selbst für ihr Glück, das Wohl, soziale Band und

dieGestaltungder »Staatseinrichtung zuErreichung ihrer individuellenAbsichten«

sorgen sollen, hat zur Folge, dass die neue Ordnung auf hohe Geistesbildung und

Aufklärung aller beruhe (Humboldt 1789a, 69; zit.n. OdB, 314).

Der zentrale Einsatz derRicken’schenRezeption ist die StützungderThese,dass

die Humboldt’sche Bildung auch »ein ›Mittel‹ […] politischen Handelns« sei (ebd.,

315), welche »die Möglichkeit einer gesellschaftlichen Transformation durch indivi-

duelle Formation bietet« (ebd., 316). Oder mit Rickens Humboldtbezügen: Bildung

ist nicht nur ›Entfaltungs-‹, sondern auchStaats- und »Bindungsmittel« (Humboldt

1792, 200; zit.n. OdB, 319).

Angesichts »absolutistischer Sackgassen« und »revolutionärer Irrwege« ist nach

Humboldt ›Bildung‹ und die Umkehrung des Staatszwecks zur »Reform unsrem

Zeitalter so angemessen« (Humboldt 1792, 101; zit.n. OdB, 315). Denn Bildung ›er-

öffne einen Horizont‹ in Bezug zur »aus dem Gefühle des Mangels« resultierenden

»Sehnsucht nach Freiheit« (ebd., 100). Bildung als Staatsmittel wäre nicht von den

»immer nachtheilige[n] Folgen« einer jeden »Staatsrevolution« betroffen (ebd.).

›Freiheitssehnsucht‹ und ›Selbsttätigkeit‹ lassen sich nicht vom Staat ausschalten.

Nehmen die Herrschenden diese Momente jedoch in den Zweck des Staates auf und

ordnen den Staat diesen Momenten unter, dann ›vermeidet‹ mensch den »aktiven

oder passiven […]Widerstand« der Bürger (OdB, 317).

Diese Vermeidung des Widerstands versucht Humboldt dadurch zu erreichen,

dass er ›Eigenthümlichkeit‹ und ›Allgemeinheit‹, ›Freiheit‹ und ›Zwang‹, ›Entfal-

tung‹ und ›Bindung‹ nicht gegeneinander wendet, sondern miteinander in einem

›Strukturtyp‹ des ›individuellen Allgemeinen‹ verschränkt (vgl. Wimmer 2009, 66).

Das im klassischen Sinne von den Herrschenden unterdrückte Individuelle richtet

sich nicht in revolutionärer Weise gegen den Staat, sondern der Staat hat das

Individuelle zum Zweck, jedoch mit dem Ziel, dass dieser Strukturtyp sowie die

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


46 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

staatliche Ordnung verinnerlicht wird (vgl. Humboldt 1792, 118; zit.n. OdB, 317).

Nochmal in den Worten Luhmanns: Es geht darum, den »Staat im Menschen«

auszubilden (vgl. Luhmann 1981, 164; zit.n. OdB, 319). Die liberale Umdrehung

des absolutistischen Top-Down-Modells scheint somit wiederum nur Mittel zum

Zweck der Verschränkung von Top und Down im Inneren des Menschen zu sein.

Diese Lesart lässt sich anhand einer TypologieHumboldts weiter stützen, in der

er drei Mittel, wie der Staat seinen Zweck umsetzen kann,markiert (vgl. OdB, 317).

I. Unmittelbare Mittel des Staates (Gesetz und Strafe)

II. Mittelbare Mittel des Staates (Lage und Handeln begünstigen)

III.Neigung der Bürger in Übereinstimmungmit dem Zweck des Staates bringen

Die erste Möglichkeit ist die repressive Variante. Die Staatsmacht nutzt ›unmittel-

bar‹ Gesetzte, Zwang und Strafen wie auch Belohnungen, um den Staatszweck zu

erreichen. In der zweiten Variante der Zweckdurchsetzung wird der Zweck ›mittel-

bar‹ und indirekt über ›Begünstigung‹ oder ›Hinderung‹ erzeugt, um ein bestimm-

tes Handeln hervorzurufen.Die dritteMethode basiert auf der Gleichschaltung der

›Neigungen‹ der Büger:innen mit dem Zweck des Staates. Der Staat versucht, auf

»ihren Kopf oder ihr Herz zu wirken« (Humboldt 1792, 112; zit.n. OdB, 317).

Ähnlich wie bei Foucaults ›Typologie der Macht‹ lässt sich festhalten, dass sich

die klassische Einschätzung vonWirkung undGewalttätigkeit verschiedener politi-

scher Zweckdurchsetzungsstrategien umkehrt. Nicht die repressive Variante stellt

die größte ›Einschränkung‹ für die Leute da. Vielmehr ist »die Wirkung der Ein-

schränkung im ersten Falle am kleinsten, im zweiten grösser, im dritten am grös-

sesten« (ebd.).Denn im»ersten Falle bestimmt […] [der Staat] zunächst nur einzelne

Handlungen; im zweiten schonmehr die ganzeHandlungsweise; imdritten endlich

Charakter und Denkungsart« (ebd.). Zwar geht es darum, den ›Charakter‹ und die

›Denkungsart‹ zu beeinflussen und »diesem eine Richtung zu geben« (ebd., 245),

»ohne aber in diesen bloß ›von aussen‹ einzugreifen« (OdB, 317). Die Selbsttätigkeit

scheint bei Humboldt selbst zum ›Zweck‹ und ›Mittel‹ oder ›Medium‹ für den Staat

zu werden. Der Staat schränkt in dieser Perspektive nicht von ›außen‹ die ›Selbst-

tätigkeit‹ oder ›Eigentümlichkeit‹ wie im ersten Fall und zweiten Fall ein, sondern

fördert sie und positioniert sie (eher von innen) als Zweck des Staats.20

20 In Bezug zu Foucault: Der moderne Staat wird »nicht als eine ›Entität‹ [betrachtet] […], ›die

sich unter Mißachtung der Individuen entwickelt […]‹ (Foucault 1994, 249), sondern ›im Ge-

genteil als eine sehr raffinierte Struktur‹ (ebd.) […], die Individuen zu integrieren‹ [vermag].

›Individualität [wird] in eine neue Form gebracht […]‹ (ebd.)« und »der moderne Staat [wird]

auch [neben der Souveränitäts- undRepressionsmacht] als neue ›Individualisierungs-Matrix‹

(ebd.) verstanden.« (OdB, 96)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 47

Indieser Spur lassen sich andereTextstellen indenSchriftenHumboldts, indem

es rein um die Entwicklung und Entfaltung des Selbst geht, anders lesen.

»Das höchste Ideal des Zusammenexistierens menschlicher Wesen wäre mir das-

jenige, in dem jeder nur aus sich selbst und um seiner selbst willen sich entwickel-

te« (Humboldt 1792, 138; zit.n. Ricken 2015, 44).

Ricken markiert mit seiner Humboldtrezeption eine Verstellung der sozialen und

politischen Dimension der Bildungsidee in hegemonialen Diskursen. Die »Ehr-

furcht für die Individualität selbstthätiger Wesen« (Humboldt 1792, 245; zit.n.

OdB, 318) und das »Plädoyer für den ›Menschen schlechthin‹« ›verdunkeln‹ wie

›verbergen‹ die utilitaristisch-politische Ausrichtung des Bildungsdenkens Hum-

boldts (OdB, 318) und die damit einhergehende »subtil implizierte spezifische

›Menschenfassung‹« und Subjektivierungsweise (ebd.).

2.3 Ein an radikaler Heterogenität orientierter Bildungsprozess

Bei Christoph Koller lässt sich wie bei Norbert Ricken (vgl. Kapitel 3.2, 4.2) ei-

ne rahmende kritische Gegenüberstellung von Identitäts- und Differenztheorie

ins Zentrum der bildungstheoretischen Iteration rücken, doch werden der Bil-

dungsbegriff und auch die Schriften Humboldts bei Koller nicht einer der beiden

Seiten (Identität/Differenz) zugeordnet, sondern Koller geht, wie Ricken auch

bemerkt, von den »jeweiligen Widersprüchlichkeiten wie inneren Spannungen der

Überlegungen Humboldts« aus (Ricken 2006, 265). Koller wendet die sprach- wie

differenzphilosophischen Texte und Momente in Humboldts Bildungsdenken ge-

gen die vereinheitlichenden und totalisierenden Tendenzen in seinen Schriften.

Hierfür verschränkt Koller unter anderem Jürgen Trabants, Tilman Borsches und

Rainer Kokemohrs sprachphilosophische Humboldtrezeptionen und Lyotards

Sprachphilosophie (1999, im Folgenden BW) und verbindet diese in seiner Aktua-

lisierung und Fortschreibung der Theorie transformatorischer Bildung (2012, im

Folgenden Bad).Mit Ricken ließe sich hier die Irrelevanz solcher sprachphilosophi-

schen Bildungsdiskurse für den hegemonialen Raummarkieren (vgl. Ricken 2006,

265) oder Kollers Bildung als Selbst-Bildung (ungerechtfertigterWeise) verknappen

(Ricken 2019, 108; vgl. ebenso Heinemann undMecheril 2018, 249).

Gegen diese Abwertungen möchte ich Kollers sprachphilosophische Neujustie-

rung der Theorie transformatorischer Bildung als eine weitere wichtige bildungs-

theoretische Intervention bemühen, welche, wie noch zu zeigen ist, ebenso dem

poststrukturalistischen Plädoyer für Differenz folgt und ohne weiteres selbst Kri-

tikkriterien liefert, mit denen die macht- und subjektivierungstheoretische Inter-

pretation der Bildung Rickens kritisiert werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


48 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Koller versuchte mit Bildung undWiderstreit (1999) in den »bildungstheoretischen

Entwürfe[n] [Adornos undHumboldts]Momente […] freizulegen«, »die auchunter

den Bedingungen der (Post-)Moderne nicht abgegolten sind, sondern an denen

der Versuch zur Formulierung eines (post-)modernen Bildungsbegriffs anknüpfen

kann« (BW, 16).

Lässt sich Rickens bildungstheoretischer Zugriff in einem ersten Zugang zunächst

alsmacht-undsubjektivierungstheoretische InterpretationderBildungsgeschichte

fixieren, so lässt sich Kollers Zugriff vorrangig als eine differenz- und sprachphi-

losophische Reformulierung im Nachklang des linguistic turn der 80er und 90er

Jahre verstehen. Denn Koller versteht Bildung als einen »Prozess der Transforma-

tion grundlegender Figuren desWelt- und Selbstverhältnisses« (Bad, 17). Der ›Figu-

ren‹- und der ›Prozess‹-Begriff verweisen dabei auf ein grundlegend sprachtheore-

tisches Bildungsverständnis.Mit dem Figuren-Begriff schließt Koller an Kokemohr

an, dem zufolge der Begriff »auf die Tradition der Rhetorik verweist und andeutet,

dass die Verhältnisse, in denen Menschen zur Welt und zu sich selber stehen, als

sprachlich bzw. semiotisch, d.h. zeichenförmig strukturierte (oder eben figurier-

te) Verhältnisse aufzufassen sind« (Bad, 16). Und auch Bildung als ein »sprachlicher

Prozeß« (BW, 17) oder ein »Prozess, der sich im Medium der Sprache (oder ande-

rer symbolisch-semiotischer Systeme) anundmit Subjekten vollzieht«, verdeutlicht

den Einfluss des linguistic turn (BW, 95).

Die sprachphilosophische (Re-)Formulierung von Bildung mit Lyotard bedingt

zudem einen Differenztyp radikaler Heterogenität (dasWiderstreit-Konzept), wel-

ches Kollers Bildungsverständnis normativ und ethisch (vgl. Koller 1997, 2016) sowie

sein Verständnis von empirischer Bildungsforschung, Bildungstheorie und deren

Verhältnis zueinander wissenschaftstheoretisch rahmt (vgl. Kapitel 4.3). Mit Blick

auf eine »radikal [plurale] […] Verfasstheit gegenwärtiger Gesellschaften« reformu-

liert Koller Bildung und versucht sie gegen große Erzählungen und totalisierende

gesellschaftliche Tendenzen zu positionieren (Bad, 89; vgl. 2016). Bildung wird mit

Koller an eine radikale21 Heterogenität, dem Erzeugen, Anerkennen und Offenhal-

ten22 des Widerstreits gekoppelt. Der schon von Humboldt verwendete Begriff des

21 Der Begriff ›radikal‹ wird von mir verwendet, um dieWiderstreitkonzeption von unter ande-

rem relativen Differenzfiguren abzugrenzen.

22 Es sei hier angemerkt, dass einige Textstellen den Eindruck erzeugen, dass das (bewusste)

Anerkennen und Offenhalten des Widerstreits zunächst eine nachrangige Rolle in der Kol-

ler’schen Bildungskonzeption spielt. Es scheint bei Bildung als Transformationsprozess vor-

rangig um die »innovative Dimension« zu gehen (BW, 152; vgl. Bad, 89), d.h. um die Trans-

formation der (auch unbewussten) Figuren des Selbst-, Anderen- undWeltverhältnisses. Die

bewusste »skeptische Dimension« betrifft hingegenweniger das Bildungsverständnis als die

gesamt-theoretische Bewegung Kollers, die sich beispielsweise gegen totalisierende Ten-

denzen bei Humboldt zu wenden versucht (vgl. BW, 152; 1997).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 49

›Widerstreits‹ gerät damit im Zuge der sprach- und differenztheoretischen Ausein-

andersetzung mit Lyotard bei Koller in den Mittelpunkt der bildungstheoretischen

Pluralitätskonzeption.

Lyotard schlägt als Alternativen zu den ›großen Erzählungen‹ die »Paralogie«

und den »Widerstreit« vor: In Bezug zu Lyotard ist nach Koller einWissen oder eine

Methode dann erst legitim, »wenn es [entweder] eine bisher geltende Logik bzw. ein

etabliertes Regelsystem durchbricht oder […] wenn es in einem spezifischen Sinne

neu ist« (Bad, 88) oder wenn es dieHeterogenität verschiedener Logiken und Regel-

systeme offen und im Widerstreit hält und dieser Widerstreit ›bezeugt‹ wird (vgl.

ebd., 94). Es lässt sich somit mit Koller erst von Bildung reden, wenn »die Plura-

lität und Heterogenität der Sprachspiele und Diskursarten« anerkannt und bejaht

wird und nicht auf »eine vermeintlich zugrunde liegende Einheit« zurückgeführt

oder eine Einheit anvisiert wird (2001, 47). Bildung findet somit nicht statt, wenn

der »Prozess der Transformation grundlegender Figuren des Welt- und Selbstver-

hältnisses« (Bad, 17) als eine Anpassungsbewegung an eine bestehende Diskursart

oderUnterordnungsbewegungunter eine ›Bildung‹ als Teil einer großenEmanzipa-

tions- oder Verfallserzählung stattfindet. Vielmehr wäre das Subjekt erst ›gebildet‹,

wenn es die eigene (radikale) Vielfalt und Gespaltenheit sowie die der Anderen be-

jaht oder wenn neue Diskursarten entstehen und mit vereinheitlichenden Diskur-

sen oder Ordnungen gebrochen wird (vgl. 2001, 47). Bildung wird so gegen jegliche

sich totalisierenden Tendenzen, welche die Vielfalt der Subjekte und Diskursarten,

wie die Gespaltenheit der Subjekte, übergeht, normativ gewendet (vgl. Koller 1997,

2016).

Mit Koller lässt sich über Trabant, Kokemohr, Ruhloff und Borsche ein bil-

dungstheoretischer Wandel bei den bildungstheoretischen Fortschreibungen des

Humboldt’schen Bildungsdenkens markieren, der von einer harmonischen und

totalisierenden Selbst-Bildungskonzeption bei Humboldt zu einer an radikaler

Heterogenität orientierten Bildungs-Prozess-Konzeption verläuft: »›Gebildet‹ […]

wäre weniger das autonome als das kreative, paralogische Subjekt, das durch ge-

zielte Regelverletzungen Neues hervorbringt und dabei dem Widerstreit Geltung

verschafft« (2001, 47).23 Es geht bei Koller einerseits um einen neuen Blick auf ein

immer schon dezentriertes Subjekt, dass nie ein zumindest rein autonomes und

souveränesSelbstwarundandererseits auchumeingrundlegendanderes, ein krea-

tives und paralogisches Subjekt (vgl. Kapitel 3.3), dass der Pluralität postmoderner

Gesellschaften und demWiderstreit gerecht wird.

23 Die Koller’sche Humboldtrezeption lässt sich auch in der Spur der Arbeiten Ruhloffs positio-

nieren. Bildung wird bei Ruhloff zwar »(trotz positiver Bezugnahme auf Lyotard) nicht aus-

drücklich als sprachlicher Vorgang begriffen«, doch »steht […] im Zentrum von Ruhloffs Bil-

dungsverständnis dieAnerkennungunhintergehbar differenterDiskursartenunddie Skepsis

gegenüber allen Absolutheitsansprüchen undHarmonisierungstendenzen« (Koller BW, 152).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


50 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Koller knüpft ähnlich der frühen Humboldtrezeption Rickens (1999) affirmativ

an das ›Wechselwirkungskonzept‹ Humboldts an. Es steht im Zentrum Kollers kei-

neKritik undmöglicheVerabschiedungder ›Bildung‹,wie inDieOrdnungderBildung

Rickens, sondern eine Reformulierung des Humboldt’schen Bildungskonzepts. Für

diese Reformulierung der Bildung knüpft Koller unter anderem an die sprachtheo-

retischenTexteHumboldts an,umdannvorrangigmit Lyotard24 dieHumboldt’sche

›Bildung‹ seiner ›großen Erzählung‹ zu entziehen, trotz des historischen Ballasts

(Ricken 2006,27) und trotz der ›semantischenSchwerkraft‹ (ebd., 347) desBildungs-

begriffs.

Zunächst folgt Koller relativ klassisch Humboldts Ausführungen, in denen ›Bil-

dung‹ in einen doppelten Dualismus eingetragen wird: Individuum und Soziales

und IchundWelt.Bei derHumboldt’schen ›Bildung‹ gehe es einerseits umdie ›indi-

viduellen Entwicklungspotentiale‹ und die »Entfaltungmenschlicher Anlagen«, die

in Opposition zu ›äußeren‹, »gesellschaftlichen oder wirtschaftlichen Anforderun-

gen«positioniertwerden (Bad, 11f.).Andererseits bedarf derMensch für die »Entfal-

tungmenschlicher Anlagen« einer »Welt ausser sich« (Humboldt 1792/93, 235; zit.n.

Bad, 11), wobei Welt hier für »die materielle Natur, […] die ideellen Gegenständen

[und] auch [für] andere Menschen« steht (Bad, 12). Bildung bedarf derWechselwir-

kung zwischen Ich undWelt. Die erste Abgrenzungsbewegung zu Gesellschaft und

Wirtschaft mündet bei Humboldt somit nicht in einer Monadentheorie, wo es nur

um die Autonomie des Ichs geht und das Außerhalb des Ichs nur als Abgrenzungs-

punkt eine Rolle spielt. In der Bildungskonzeption Humboldts ist nach Koller das

Ich notwendig aufWelt ver- und angewiesen.

(Abb. 5: )

Auch wenn das Wechselwirkungskonzept in Bezug auf die Figuren der Selbst-,

Anderen-undWeltverhältnissegrundlegend fürKollersTransformationstheorie ist,

scheint jedochder entscheidendeEinsatz dieHinzunahmedes sprachtheoretischen

Schwerpunkts von Humboldts Arbeiten und damit die Anknüpfung an eine auf die

sprachtheoretischen Texte fokussierten Humboldtrezeption zu sein (vgl. Trabant

1986, 1990).Humboldt versteht Sprache als einMedium »jener bildenden Auseinan-

dersetzung des Menschenmit« der materiellen, wie ideellenWelt und den anderen

24 Diese Formulierung oder »Reformulierung« (Bad, 15) wird in »Bildung anders denken« mit

weiteren Bezugsautor:innen ›entfaltet‹ und ›ausgearbeitet‹ (ebd., 17).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 51

Menschen. »Die sprachtheoretischen Schriftenmachen deutlich, daß dieser Prozeß

[der Bildung] nur mit Hilfe, ja in der Sprache erfolgen kann« (Koller BW, 92).

Sprachewird schonbeiHumboldtnichtmehr »abbildtheoretischbzw.repräsen-

tationistisch« begriffen. Sprache repräsentiert nicht einfach »etwas, was vor bzw.

außerhalb der Sprache existieren würde« (ebd., 12). Sondern sie ist »vielmehr ›kon-

stitutionistisch‹« und an »der Hervorbringung bzw. der Konstitution von Gegen-

ständen und Gedanken« beteiligt (ebd.).

»Die Sprache ist für [Humboldt] […] also kein Werkzeug, um bereits fertig vor-

handene Gedanken auszudrücken, sondern vielmehr ein ›Organ‹, in bzw.mit dem

diese Gedanken überhaupt erst hervorgebracht werden.« (ebd.; vgl. Humboldt

1830-1835b, 426)

Die Sprache wird neben dem Ich und der Welt als eine eigene Instanz mit einer ei-

genen Logik und Wirkung verstanden. Die Sprache ist bei Humboldt kein trans-

parentes und einseitig kontrollierbares Werkzeug des Ichs für die Auseinanderset-

zungmitWelt (vgl. Koller 1997, 56).Die Sprache ist dem Ich vorgängig25 positioniert

undbeeinflusst,prägt undkonstituiert »das gesamteDenken,EmpfindenundHan-

deln desMenschen« (BW, 92), sowie die Gegenstände26 seinerWelt. Das Ich und die

»Auseinandersetzung mit der Welt [sind mit Humboldt] immer schon sprachlich

vermittelt« (ebd.).

Jede sprachliche Vermittlung stellt »eine eigene Sichtweise der Welt dar[…], die

mit Lautsystem, Wortschatz und Grammatik dieser Sprache untrennbar verbun-

den ist« (Bad, 12f.). Die Sprache bedingt eine ›Weltansicht‹ und in HumboldtsTheo-

rie der Bildung desMenschen gehe es genau um die Veränderung dieser ›Weltansicht‹,

um die ›Gabe‹ einer ›eigenen und neuen‹ ›Weltansicht‹. Es gehe bei Bildung darum,

»demGeiste eine eigne und neue Ansicht derWelt und dadurch eine eigne und neue

Stimmung seiner selbst [zu] geben« (Humboldt 1792/93, 239; zit.n. BW, 92).Mit der

engen Verschränkung von Sprache und ›Weltansicht‹ lässt sich die Humboldt’sche

Bildungskonzeption mit Koller so verstehen, dass es bei Bildung um das ›Erlernen‹

einer neuen Sprache geht (vgl. BW, 62).

25 Die Sprache wurde »zwar vomMenschen geschaffen, aber [sie ist] als gesellschaftlich-histo-

risch Gewachsenes dem einzelnen Individuum gegenüber immer schon vorgängig […], kein

bloßes Instrument, über das derMensch beliebig verfügen könnte, sondern etwas ihm Frem-

des, eine ihm auferlegte, seine bewußten Möglichkeiten übersteigende und ihn prägende

Struktur« (Koller 1997, 56; vgl. Humboldt 1810/11, 133f.; 1827–1829, 153ff., 225; 1830–1835b,

437f.).

26 Auch »vermehrt sich in der Welt die Zahl möglicher Gegenstände von Erkenntnis dadurch,

daß jede Sprache ihre Gegenstände auf eine nur ihr eigentümliche Weise konstituiert und

damit letztlich auch nur ihre eigenen Gegenstände hervorbringt« (BW, 90f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


52 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»Durch die Mannigfaltigkeit der Sprachen wächst unmittelbar für uns der Reicht-

hum derWelt und die Mannigfaltigkeit dessen, was wir in ihr erkennen; es erwei-

tert sich zugleich dadurch für uns der Umfang des Menschendaseyns, und neue

Arten zu denken und empfinden stehen […] vor uns da.« (Humboldt 1801/02, 111;

zit.n. Bad, 13)

Das »Erlernen fremder Sprachen« lässt sich mit Humboldt als ein, »wenn nicht so-

gar […] [als der] Grundmodus von Bildung« verstehen (Bad, 13). Und dabei geht es

nicht umeineZweit- oderDrittsprache als Erweiterungder bisherigenWeltansicht,

sondern um die »Gewinnung eines neuen Standpunkts in der bisherigen Weltan-

sicht« (Humboldt 1827b, 225; zit.n. Bad, 13). Bildung vollziehe sich somit »nicht nur

in der Entfaltung der menschlichen Kräfte, sondern auch in der Erweiterung und

der Transformation der je eigenenWeltansicht durch die Konfrontation mit neuen

Sprachen« (ebd., 14).

(Abb. 6: )

Neben der zentralen, vorausgehenden, wie auch konstituierenden und media-

len Dimension der Sprache ist es wichtig, mit Koller zu markieren, dass Humboldt

Sprache erstens untrennbar mit den individuellen Weltansichten verschränkt und

dass mit und gegen Humboldt Sprache zweitens nicht als eine Sprache zu denken

ist. Sondern es gehe immer um die »Sprachen im Plural«, wodurch die verschie-

denen Weltansichten und Welterschließungen auch nur im Plural zu denken seien

(Bad, 13).Koller folgtHumboldt nicht,wenn sich die verschiedenen Sprachen »in ei-

ner ursprünglichen oder anzustrebenden Ganzheit« (ebd., 14) und »harmonischen

Totalität« (Koller 1997, 54) wieder aufheben sollen, sondern er weitet und radikali-

siert27 den Pluralitätsgedanken Humboldts mit Lyotard und orientiert die »Plurali-

27 Zur radikalen Pluralität: »Das erste besteht in seiner Bestimmung der postmodernen Ver-

faßtheit gegenwärtiger Gesellschaften als einer radikalen Pluralität von Sprachspielen oder

Diskursarten. Radikal ist diese Pluralität insofern, als Lyotard bestreitet, daß es eine allge-

meine oder universale Grundlage gebe, in der die Verschiedenheit der pluralen Elemente

ihrerseits ›aufgehoben‹ wäre.« (BW, 14f.)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 53

tät und Heterogenität unterschiedlicher Sprachen und Denkweisen […] stärker am

Dissens« (ebd.). Koller versucht mit Lyotard, »die irreduzible Verschiedenheit sol-

cherWeltansichten« (ebd., 58), »die besondre Eigenthümlichkeit des Individuums«

und die »Mannigfaltigkeit derWeise […], wie sich dieWelt in verschiedenen Indivi-

duen spiegelt« (Humboldt 1792/93, 239; zit.n. Koller 1997, 58.), gegen die ›totalisie-

rendeKonzeption‹Humboldts zuwenden.Oder vielmehrwird derDifferenztyp des

individuellen Allgemeinen bei Humboldt, welcher Mannigfaltigkeit, Relationalität

und Kontingenz zu denken erlaubt, aber an eine totalisierende und harmonische

Einheitskonzeption gebunden bleibt, durch einen unharmonischen und gegen jede

Vereinheitlichung gerichtetenDifferenztyp ersetzt: denWiderstreit. Koller schließt

dafür an einen Humboldt an, bei dem sich das Besondere und die Mannigfaltigkeit

nicht wieder unter einemGanzen oder inHarmonie auflöst. Es findet sich vielmehr

ein »wahrer,nicht aufzuhebenderWiderstreit, und eine unüberspringbareKluft zwi-

schen jedem und jedem« (Humboldt 1788-1796, 27; zit.n. Koller 1997, 51; eig. Herv.)

undeinePluralitätskonzeption,diemensch schonmitHumboldt soweit radikalisie-

ren kann,dass »wirklich jederMensch seine eigne« Sprache undWeltansicht besitzt

(Humboldt 1827b, 228; zit.n. Bad, 13).

Diese mit und gegen Humboldt erzeugte Humboldtrezeption und daran an-

schließende Reformulierung des Bildungsbegriffs scheint auf dem ersten Blick mit

Rickens Perspektive den historischen Ballast der Bildung wie auch die hegemo-

nialen Selbst-Bildungsdiskurse zu übergehen oder zu vernachlässigen. Beschränkt

mensch jedoch die früheren Texte Kollers, dann lässt sich mit den Bezügen zu

Lyotards Bildungskritik eine Perspektive erzeugen, mit der, wie bei Ricken, das

neuhumanistische Bildungsdenken und dessen Erbschaft zur Disposition stehen.

Denn wenn mensch zunächst die Bildungstheorie mit Lyotard betrachtet, dann

arbeitet(e) sie an einer »pädagogische[n] Variante der ›großen‹ Legitimations-

erzählungen« (Koller 1997, 47), die »pädagogisches Wissen und pädagogisches

Handeln« zu rechtfertigen versuch(t)en (Bad, 95). Es lässt sich mit dieser Per-

spektive eine Bildungstheorie denken, die »im Begriff der Bildung eine Einheit

konstruiert, welche die heterogene Vielzahl der Diskursarten zusammenschließt«

und »differente[…] Wissensformen und Sprachspiele unter dem einigenden Dach

des Bildungsbegriffs« vereinheitlicht (Koller 1997, 47).

Als ein Beispiel ließe sich Wolfgang Klafkis Bildungsdenken anführen (Klafki

1985), dem zufolge der Bildungsbegriff (mit Koller gesprochen) »unverzichtbar« sei,

da er gerade in einem reformulierenden und auch kritischen Bezug zu Humboldt

(Koller 2021a, 105) als ›Orientierungskategorie‹ für »Sinn und Zweck einzelner päd-

agogischer Maßnahmen« dient (ebd., 104). Ein weiteres Beispiel führt Koller mit

LyotardsHumboldtrezeption an, in der Lyotard in der Denkschrift HumboldtsÜber

die innere und äußere Organisation der höheren wissenschaftlichen Anstalten in Berlin zwei

Sprachspiele ausmacht, die Humboldt unter dem Bildungsgedanken vereinheitli-

che (vgl. Lyotard 1986, 98ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


54 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Und zwar sollte nach Humboldt im Studium an der Universität einerseits ›die

Wissenschaft als solche gesucht werden‹ (vgl.Humboldt 1809/10, 259; n. Koller 1997,

47) und andererseits sollte die »Wissenschaft zur Umbildung der Charaktere beitra-

gen und ›der geistigen und sittlichen Bildung‹ der Nation zugute kommen« (Koller

1997, 47). Einwissenschaftliches und ein ethisch-politisches Sprachspiel werden bei

Humboldt nach Lyotard vermengt.

Zudem verweist die Figur der emanzipativen ›Selbst-Bildung‹ in Lyotards Per-

spektive auf eine ›große Erzählung‹, die sich auch bei Humboldt in einer Rhetorik

der Höher- undWeiterentwicklung derMenschheit widerspiegelt. Diese klassische

›Emanzipationserzählung‹ hat die »Menschheit als praktisches Subjekt zumHelden

[…] und das wissenschaftliche Wissen […] [ist] diesem Subjekt bei der Verwirkli-

chung seiner Ziele behilflich« (Koller 2001, 41; vgl. Lyotard 1986, 96ff.).

Lyotard problematisiert die Bemühung einer großen und vereinheitlichenden

Erzählung und die darin immanent erzeugten und zugeordneten Methoden und

Wissensbestände, welche als »Werkzeug zur Emanzipation des Menschen von der

Herrschaft politischer und religiöser Autoritäten« dienen (Bad, 88). An dieser Stelle

lässt sich auch Rickens Humboldtrezeption anführen, nach der ›Bildung‹ bei Hum-

boldt genau als solch eineMethode gedacht wurde, um die alten politischen Autori-

täten loszuwerden.

Doch anders als bei Ricken führt diese Kritik oder Lyotards Kritik bei Koller

nicht zu einem »absoluten Bruch mit der Moderne« und auch Humboldt wird

nicht einfach verabschiedet, sondern Koller radikalisiert (in einer Spur Lyotards)

bestimmte moderne Tendenzen, »die der wissenschaftlichen und ästhetischen

Moderne des 20. Jahrhunderts von Anfang an innewohnten, aber erst im Laufe der

letzten Jahrzehnte zu einer dominanten Struktur geworden sind« (BW, 14f.). Bei

Koller gibt es keinen linearen Zusammenhang zwischen Moderne, Selbstbezüg-

lichkeit, Bildung und Humboldt wie bei der späteren Humboldtrezeption Rickens

(2006).Diese Identifizierung dermodernen Bildungmit bloßer Selbstbezüglichkeit

stellt mit Kollers Perspektive vielmehr selbst eine Vereinheitlichung der Moderne

unter dem Bildungsgedanken da. Mit Koller ließe sich Rickens Interpretation bzw.

Konstruktion der Bildungsgeschichte als eine vereinheitlichende Verfallserzäh-

lung lesen, jedoch nicht wie in der frühen Kritischen Theorie, nach der sich die

Emanzipationsgeschichte des Subjekts in ihr Gegenteil verkehrt (BW, 114-117),

sondern Ricken behauptet eine erfolgreiche Durchsetzung der Bildungs- und auch

Kritiksubjektivität,welche jedochdie hegemonialenHerrschaftsverhältnisse repro-

duziert und stützt. Ricken verschränkt die Moderne und die Ordnung der Bildung

mit der Durchsetzung von Selbstbezüglichkeit und Selbstzentrierung und dem

damit verbundenen Verfall der Zugehörigkeitsmodi und Anderenbezüge. Rickens

kritischer Ansatz lässt sich selbst als vereinheitlichende ›große Erzählung‹ lesen,

die ein Wissen und Methoden erzeugt, um sich von der Autorität der modernen

und selbstbezüglichen Subjektivität zu emanzipieren. Ricken arbeitet damit trotz

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 55

aller macht- und differenztheoretischen Rahmung an der vereinheitlichenden

und »pädagogische[n] Variante der ›großen‹ Legitimationserzählungen« (Koller

1997, 47), nur dass die machtheoretische Interpretation von Bildung im Vergleich

zu Humboldts Variante mit einem negativen Narrativ gekoppelt wird. Und diese

Vereinheitlichung reproduziert das, was sie kritisiert: sie erzeugt eine Bildungsge-

schichte und schließt dieDifferenzen,Vermischungen und die Vielfalt derDiskurse

der Moderne aus.Mit beispielsweise Turnheim ließe sich hier hinzufügen, dass Ri-

cken mit seiner individualisierten Moderne und damit verbundenen Verknappung

der Bildungsdiskurse (vgl. OdB, 25) eine hegemoniale Durchsetzung einer speziel-

len Position und (Bildungs-)Geschichtsschreibung (zumindest in Teilen) stützt, die

»den gewaltsamen Ausschlussprozess [des Anderen28], denman kritisierenwollte«,

wiederholt (Turnheim 2009, 103) und das Anderswerden, in ein zukünftiges Abseits

verdrängt, für das noch keine entsprechenden oder ausgereiften Subjektivitäts-

formen, Kritikkonzepte oder Bildungskonzepte zur Verfügung stehen (vgl. Ricken

2006, 337-349; Kapitel 3.2.).

2.4 Eine (immer schon) ruinierte Bildung

Michael Wimmers bildungstheoretisches Programm stellt weniger eine Bildungs-

kritik (Ricken 2006), ein neues Bildungsverständnis (Koller 2012) oder eine Rettung

des neuhumanistischen Bildungsdenkens (Schäfer 2011a) mit poststrukturalisti-

schen Theorien dar, vielmehr lassen sich Wimmers Arbeiten in einer Weise lesen,

nach der er verschiedenste poststrukturalistische Einsätze und die damit ver-

bundenen Irritationen zur Geltung zu bringen versucht und den ›Anderen‹ oder

die damit verbundenen Problematiken und Konsequenzen ins erziehungswissen-

schaftliche und indiesemFall bildungstheoretische Feld einführte (vgl. Forster 2017,

192). Die frühen Arbeiten, darunter Die Sprache und der Andere (1988), lassen sich als

eine erste umfassende Einführung zentraler poststrukturalistischer Einschnitte

in die Erziehungswissenschaft lesen, die beispielsweise lange vor dem Reden von

Heterogenität und Differenz im erziehungswissenschaftlichen Mainstream diese

Themen in den erziehungswissenschaftlichen Diskurs brachten. An immer wie-

der anderen Gegenständen (beispielsweise Kindheit, Humanistische Psychologie,

Bildung, Inklusion, Medien und Technik) wurden bis heute zudem die Relevanz

und Konsequenzen dieser Perspektiven verdeutlicht und mehrere vorrangig kri-

tische und dekonstruktive Diskurse angestoßen. Die späteren Arbeiten Wimmers

halten an diesem Programm fest, erhalten jedoch teils stärker einen Appell- und

28 In Bezug zu Ricken wären hier die zentralen Anderen die Alterität und das Entzogene (vgl.

Kapitel 3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


56 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Aufforderungscharakter in Richtung der kritischen erziehungs- und bildungswis-

senschaftlichen Diskurslandschaft, welche Wimmer zufolge scheinbar nicht in der

Lage gewesen seien, die Radikalität und Breite der poststrukturalistischen Arbeiten

aufzunehmen und die trotz Diversity- und Heterogenitätsdiskurse imMainstream

die ›Lehre vom Anderen‹ oder das ›Plädoyer für Differenz‹ nicht ernst genug nahm

oder den/das/die Andere:n sogar schon wieder vergessen hat (vgl. Wimmer 2013,

296f.; 2014a; 2014d; 2016).

Die »Dekonstruktionsbewegung der Metaphysik der Präsenz, die Machttheorie

Foucaults und die Lacansche Psychoanalyse« (1988, 1) sowie Levinas Philosophie

des Anderen (1989, 2014g) können als zentrale Referenzpunkte Wimmers markiert

werden. Dabei scheint der Anstoß und Startpunkt der theoretischen Bewegungen

Wimmers (auch in der Spur der frühen kritischenTheorie) die Zerstörungskraft der

Moderne zu bilden. Die ökologischen Katastrophen, Faschismus, Holocaust und

›Fremdenhass‹, Hiroshima und Nagasaki ebenso wie Tschernobyl und Fukushima,

die Ausbeutung der DrittenWelt durch denKolonialismus, die alltägliche(n) Gewalt

und Kriege, harte Anthropotechniken wie Gentechnik a la Monsanto (Bayer), der

Rüstungswettlauf, die »Probleme der ›Kontrollgesellschaft‹ […] und ihre aktuellen

Ausprägungen der totalisierten Überwachung« (2014b, 135), »die scheinbar absolute

Dominanz des Kapitalismus mit seiner weltbeherrschenden Ökonomisierungslo-

gik« (ebd.), Hungerkatastrophen bei gleichzeitigen Lebensmittelverschwendung

oder die neuen zugeschriebenen körperlichen und psychischen Erkrankungen

verweisen auf das Scheitern, die Gewalttätigkeit und mit den Worten das »Wesen

des Abendlandes« (Wimmer 1989, 125; vgl. 1988, Vorwort).

Der Grund für diese Katastrophen und die Gewalt wird in einer antihumanis-

tischen Geste einerseits demMenschen »als Subjekt der Geschichte seiner eigenen

Perfektionierung und Verwirklichung« zugewiesen, an dessen Konzeptionierung

Geschichte, Realisierung und Wirklichkeit »die Human-, Sozial- und Geistes-

wissenschaften« und auch die Pädagogik (als gleichzeitiger Effekt der Moderne)

mitgewirkt haben. Gleichzeitig gerät alles Totalitäre und Allgemeine bei Wimmer

insofern ins Visier, als dass dem Besonderen, Singulärem und Anderem Gewalt

antut (vgl. Adorno 1971, 95). Zwar lässt sich diemoderne Selbstermächtigung als ein

»historisch wirksames Konstrukt« gegen Feudalismus und Kirche markieren und

mit einemModernisierungsschub in Verbindung bringen, doch hatte und hat diese

reale Illusion des souveränen Selbst »an einer politischen und gesellschaftlichen

Praxis imNamen desMenschen« teil, »die, statt die Emanzipation zu fördern, neue

Macht- und Gewaltverhältnisse etablierte« (Wimmer 1988, Vorwort).

»Fortschritt, Zivilisierung, Humanisierung – die Konzepte der Moderne repräsen-

tieren eine epistemische Gewalt. Sie legitimieren die systematische Ausrottung

und Ausbeutung von Menschen.« (in Bezug zu Wimmer bei Forster 2017, 189)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 57

Neben diesem Anschluss an die frühe kritische Theorie kündigt sich in den späte-

ren Texten zudem ein weiteres düsteres Unheil an. Denn einerseits hat das »Sub-

jekt […], wie es scheint, seinen Tod [oder seine Tode] überlebt […]. Es ist wiederge-

kehrt unddabei so vital, aktiv, gefeiert und verehrt,wie kaumzu seinen ›Lebzeiten‹«

(Wimmer 2013, 295) und andererseits könnte in dennächsten Jahrzehntendie schon

mehr als problematische klassische Erzeugung von »Menschenfassungen« (vgl. Ri-

cken 2006), d.h. die »pädagogische ›Menschenzähmung‹ mittels Lektüre und Bil-

dung« (Wimmer 2014a, 248), durch harte Anthropotechniken abgelöst werden, »die

›bis zu einer explizitenMerkmalsplanung vordringen‹ […], zuNeu-Züchtungen und

entsprechendenSelektionsfolgen« (Wimmer 2014a, 249; vgl. Sloterdijk 1999, 46).Die

Gegenspieler in jüngeren Texten Wimmers sind in diesem Sinne die (Trans-)Hu-

manisten des Silicon Valley, die mit religiösem Eifer eine »auf die Spitze getriebe-

nen Selbstvervollkommnung und Weltbemächtigung« mittels Technik und einem

instrumentellen Technikverständnis anvisieren (Wimmer 2014a, 251) und das hu-

manistische Programmder Selbstermächtigung zu realisieren versuchen (ebd., 237).

Der Antihumanismusmarkiert fürWimmer einen wichtigen und notwendigen

Bruch mit dem Humanismus und neuzeitlicher Subjektivität, der immer wieder,

auch in seinen bildungstheoretischen Texten, aufgerufen wird (vgl.Wimmer 2009,

2014a; vgl. Forster 2017, 189). So scheinen nach Schäfer beispielsweise die totalisie-

renden Einheits- undGanzheitsvorstellungen beiHumboldt zwar schon bei diesem

selbst Illusionen zu sein (vgl. Schäfer 2011a, 55-65). Doch mit Wimmer handelt es

sich um Illusionen, die gesellschaftlich wirkmächtig wurden, sowie Illusionen, die

»für Humboldt noch ein »Versöhnungsversprechen beinhaltete[n]«, welches »heute

aber eher als Gefahr und Gefährdung der Freiheit erscheint, sind doch alle Meta-

phern und Namen dieser Ganzheit mit Gewalt und dem Opfer der Singularitäten

kontaminiert: Gemeinschaft, Nation, Volk, das Heilige, das Reich, selbst das ›Wir‹

hat seine Unschuld verloren« (Wimmer 2009, 71).

Ähnlich wie bei Rickenmacht der Bruchmit demHumanismus und Neuhuma-

nismus (vgl.Ricken 1999, 170; 2006, 341) denWeg frei für ein anderesDenkenundein

anderes Verständnis von Subjekt, Bildung undMensch.Eswird ein anderes und ge-

waltfreieres ›Menschenzüchtungsprogramm‹ (Sloterdijk 1999; vgl. Wimmer 2014a,

248f.), eine »Anthropopoetik« (Wimmer 2019, 144) und ein anderes Verhältnis des

Subjekts zu »Anderen, zur Natur und zur Geschichte« anvisiert (ebd.).

In dieser kritischen Spur markieren die vielen Enden der neuhumanistischen

Bildung, beispielsweise das kritische29, das machttheoretische30, systemtheoreti-

29 Beispielsweise Adorno & Horkheimer 2008; vgl. Koller 1999.

30 Beispielsweise Masschelein & Ricken 2003, Wimmer [2002] 2014b, 138.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

sche31, differenztheoretische32 oder medientheoretische33, einen Bruch (vgl. Wim-

mer 2014a, 241-244), der zugleich die auch in dieser Arbeit zentrale Frage nach der

Möglichkeit von Bildung nach ihrem Ende bedingt.

Zunächst lässt sich (in deutlicher Nähe zu Ricken mit Foucault) das Ende eines

(scheinbar) guten und kritischen Bildungsdiskurses durch die kapitalistische oder

neoliberale Entfremdung und »Perversion des klassischen Bildungsgedankens« als

ein nur scheinbares Ende ausweisen (Wimmer 2014b, 138). Denn das neoliberale

Subjekt, welches »›sich selber als Person‹ zu bewirtschaften versteht, [war][…]

strukturell im klassischen Bildungskonzept selbst enthalten« (ebd.; M.W. zit. hier

Lohmann 1999, 190). Bildung war im Neuhumanismus als Selbstbildung konzipiert

und schonHumboldt visierte ein liberales Selbst an,welches den Zwang als Freiheit

wahrnimmt (vgl. Ricken 2006), sodass die oft angeführte oppositional-kritische

Wendung der Bildung nicht nur gegen Staat und Herrschaft, sondern auch gegen

den Kapitalismus und gegen die ökonomische Nutzbarmachung sich schon in Be-

zug aufHumboldts Bildungsdenken problematisieren lässt.Doch anders als Ricken

und in deutlicher Nähe zu Koller und Schäfer folgt Wimmer nicht einem auf diese

Kritik folgenden oder zumindest zur Diskussion gestellten machtheoretischen

Ende der Bildung in dem Sinne, dass Bildung einfach mit einer problematischen

Moderne identifiziert wird, um Bildung dann kritisieren oder sogar verabschie-

den zu können. Es wird wie bei Koller kein radikaler Bruch zwischen Moderne

und Postmoderne behauptet, sodass in linearer Abfolge erst die neuhumanisti-

sche Bildung Wirklichkeit geworden und eine bestimmte (Bildungs-)Subjektivität

erfolgreich hervorgebracht wurde, um dann mit Foucault das Ende durch eine

subjektivierungs- und machttheoretische Kritik zu markieren und abschließend

eine alteritätstheoretische Alternative in Aussicht zu stellen (siehe Kapitel 2.2, 3.2).

Es scheint bei Wimmer zudem auch nicht darum zu gehen, das durch unter

anderem die frühe kritische Theorie, Systemtheorie und dem Poststrukturalismus

eingerissene neuhumanistischeTheoriegebäude mit kritischen und poststruktura-

listischen Theorien wieder aufzubauen und die ›bildungsbürgerliche Option‹ und

das ›Kraftfeld‹ der klassischen Bildung beispielsweise wie bei Schäfer wieder zu er-

öffnen (Kapitel 2.5). Auch geht es nicht darum, die schon im klassischen Bildungs-

denken enthaltenden alteritäts- und sprachtheoretischen Momente wie bei Koller

für den Bau eines neuen Theoriegebäudes zu nutzen (Kapitel 2.3). Die Antworten

auf die Frage nach einer Bildung nach dem Ende der neuhumanistischen Bildung,

nämlich

31 Beispielsweise Luhmann 1981; vgl. Ricken 2006.

32 Beispielsweise Lyotard 1986; n. Koller 1997.

33 Beispielsweise Kittler 1980, vgl. Wimmer 2014a, 442.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 59

• Rickens Verabschiedung oder Bezweiflung derMöglichkeit einer kritischen Bil-

dung und seine anschließende vorrangig alteritätstheoretische Skizzierung ei-

ner Alternative;

• Schäfers alteritätstheoretische Lesart und die Reaktivierung oder zeitgemäße

FortschreibungHumboldts im Anschluss an unter anderem Laclau undMouffe,

• wie Kollers sprach- und alteritätstheoretische Reformulierung der neuhuma-

nistischen Bildungmit unter anderem Lyotard,

versuchen, die anti-humanistischen Enden der Bildung oder zumindest die ent-

standenen Kritiken und Irritationen zu überwinden und neue oder alte Anfänge zu

setzen (vgl.Wimmer 2016, 357).

Folgt mensch Wimmers Kommentaren zu aktuellen poststrukturalistischen

Diskursen unter anderem in der Bildungs- und Erziehungswissenschaft (ebd.),

dann lässt sich eine bildungstheoretische Wende um die Jahrtausendwende im

Umgang mit den Poststrukturalisten:innen von der Dekonstruktion zur Kon-

struktion konstatieren, im deren Rahmen das Irritationspotential und die damit

verbundenen Paradoxien der poststrukturalistischen Arbeiten mindestens abge-

schwächt, wenn nicht gar neutralisiert oder nach Sanders pädagogisiert (Sanders

2013) wurden: »Statt De- und Konstruktion gerade in ihrer paradoxal-widersprüch-

lich verschränkten Unmöglichkeit festzuhalten« scheint sich die Bildungstheorie

von der dekonstruktiven zur konstruktiven Seite ›geneigt‹ zu haben, gerade dort,

wo das Subjekt im Zentrum von Theorie und Forschung steht (Wimmer 2016, 357,

355-371). Die von Wimmer behauptete und kritisierte Wende im Bildungsden-

ken betrifft die Art und Weise des bildungstheoretischen Antwortens, welches

teilweise, beispielsweise bei Ricken, suggeriert, aus dem ›Streit ums Subjekt‹

einfach aussteigen zu können (Ricken 2019). Alteritäts-, macht-, medien- und

differenztheoretische Ansätze verweisen in Wimmers Perspektive zwar auf viel-

versprechende Ausgangspunkte, doch scheint »es eben noch nicht gelungen […]

zu sein und [es scheint] im repräsentations- bzw. identitätslogischen Denksystem

auch nur schwer [zu] gelingen […], eine andere Beziehung zum unvergleichlich

Anderen zu finden« (Wimmer 2014d, 440; vgl. Todorov 1985, 177) und diese neue

Beziehung zu den vielen anderen (Singuläre, Macht, Medium, Subalterne etc.)

bildungstheoretisch fruchtbar zu machen. Wimmer bezweifelt, dass das damalige

»Neudenken« (Wimmer 2016, 357) von Bildung durch die Integration von Alterität,

Medialität und Performanz ausreicht und er äußert den Verdacht, dass zu vor-

schnell die dezentrierenden Anderen (Macht, Diskurs, Alterität, Subalternität etc.),

wie die damit verbundenen Irritationen und Krisen den Reformulierungen oder

dem ›Neudenken‹ des Abgegrenzten (Bildung, Autonomie, Freiheit, Grund,Wissen

etc.) untergeordnet wurden.

NachWimmer ist (spätestens) mit dem Poststrukturalismus ähnlich wie bei Ri-

cken »das Gebäude der klassischen Bildungstheorien« für jegliche Kritiker:innen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

unbewohnbar geworden; das Bildungsdenken Humboldts ist »nur noch eine Rui-

ne« und auch das »Medium der Kritik« selbst und ihre Entgegensetzungen (bei-

spielsweise Ökonomie vs. Bildung) sind (auch ähnlich wie bei Ricken) für »moder-

ne Gesellschaften […] zu einem ihrer Entwicklungsprinzipien« geworden (Wimmer

2014b, 140; vgl. Ricken 2006, 343f.). In dieser Spur scheinen die bildungstheoreti-

schen Auseinandersetzungen der letzten Jahrzehnte zwar neue bildungstheoreti-

sche Orte oder Problemlösungen geschaffen zu haben, die, mit Wimmer gedacht,

jedoch schon (notwendig oder unabdingbar) ruiniert waren, bevor sie geschrieben

wurden (Wimmer 2014b, 140; in Bez. zu Bolz 1995).

Die gegenwärtigen bildungstheoretischen Antworten sollen damit nicht ent-

wertet werden, sie bleiben notwendige, relevante und wichtige bildungstheore-

tische Einsätze und Durchgangspunkte. Aber sie bleiben mit der hier erzeugten

Perspektive Wimmers im Anschluss an Derrida unbewohnbare Ruinen (Wimmer

2014b, 2016; vgl. Derrida 1991, 92; Gasché 1994, 213). Denn mit Wimmer scheint es

darum zu gehen, nicht den alten Ort der neuhumanistischen Bildung alteritäts-,

macht- oder differenztheoretisch einfach zu kritisieren, zu reparieren oder einen

neuen Ort zu bauen, sondern mit dieser Ruine der Bildung34 und damit den Krisen

und Paradoxien der Erziehungswissenschaft zu beginnen und ein melancholisches

»Denken in Ruinen« zu kultivieren (Bolz 1995), welches nicht »reinen Tisch zu

machen« versucht (Wimmer 2014b, 140) und mit einem weiteren Bildungskonzept

den Glaubenssprung in eine reale, diskursive oder symbolische Realität wagt. Es

sind die Totalität, das System und der fixierte Begriff, welche Wimmer mit der

Dekonstruktion zu vermeiden sucht und die er auch wieder vermehrt entstehen

sieht (vgl.Wimmer 2013, 2016; vgl. Bolz 1995, 10f.).

Es entstanden seit den 80er Jahren bildungstheoretisch-poststrukturalistische

Antworten, mit denen Wimmer zufolge die In-Frage-Stellungen und Krisen der

80er Jahre ihrer Anstößigkeit notwendig beraubt wurden. Es entstanden produkti-

veUmgangsweisenmit diesen anfänglich irritierendenunddestruktiven Importen,

wobei die auch hier rekonstruierten Antworten nicht kenntlich machen, dass die

Probleme nicht gelöst, sondern nur »überschrieben« wurden (Wimmer 2016, 366)

und die neuen Ansätze und Diskurse zudem neue Ausschlüsse erzeugen und auch

spezifischen Machtstrukturen zuarbeiten, die nicht unbedingt unproblematischer

sind als jene vor den Erschütterungen.

Allein die Ökonomie der bildungstheoretischen Antworten entschärfe die Pro-

bleme, Krisen, Irritationen oder könne diese sogar der Vergessenheit aussetzen

(vgl. Wimmer 2014a, 239f.; 2014d, 433). Es wird in dieser Antwort-Ökonomie ein

verlorenes Anderes (Freiheit, Emanzipation, Repräsentation, Selbstbestimmung

etc.) einerseitswie eine (psychoanalytische) Trauer-Ökonomie in der Solidaritätmit

34 Wichtig ist hier zu erwähnen, dass selbst die Dekonstruktion zur Ruine wird, schon bei Der-

rida (vgl. Bolz 1995, 11).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 61

neuenTheoriegebäuden völlig angeeignet. Andererseits lässt sich die Auseinander-

setzungmit demBildungsbegriff als andauernder »Prozess der Re- undNeuformu-

lierung« bezeichnen (Wimmer 2014c, 243). Kritischer formuliert: Bildungstheorie

ist eine Geisel des Erbes von identitätslogischen, platonischen, theologischen,

humanwissenschaftlichen, nationalistischen, kolonialen, anthropozentrischen

und subjektzentrierten Diskursen mit ihren entsprechenden Bezugspunkten der

Identität, Autonomie, Freiheit, Emanzipation, Homogenität und Selbstermäch-

tigung. Gleichzeitig durchdringen die vielfältigen und insistierenden Anderen

(Stichworte: Zerrissenheit, Unmöglichkeit, Unbedingtheit, Kontingenz) die Bil-

dungsphilosophie35, wodurch der Diskurs trotz der Trauer-, Aneignungs- oder

Abgrenzungsarbeit (beispielsweise das »Ende der Bildung« bei Ricken 2006, 9) in

mehrfacher Hinsicht grundlegendmelancholisch strukturiert zu sein scheint.

EinerseitswirdandenverlorenenEigenheiten (beispielsweisediekritischeHand-

lungsfähigkeit des Subjekts) festgehaltenundandererseits scheint die Trauerarbeit,

also die Aneignung in der Solidarität mit neuenTheorieangeboten nur partiell voll-

zogen worden zu sein oder werden zu können, sodass mensch eher von einer Dau-

erkrise (mit Blick auf beispielsweise Subjektdezentrierung, Repräsentationskrise,

Technologiedefizit etc.) sprechenkann.DiebildungstheoretischenDiskursewerden

weiterhin vonden einfallendenAnderenunter anderemder Psychoanalyse,System-

theorie oder des Poststrukturalismus immerwieder heimgesucht (dieseArbeit ließe

sich auch in dieserWeise verstehen).

Es wurden nach der hier erzeugten Perspektive seit den 1980er Jahren positive

oder plausible Antworten bzw.Geschichten erdacht, die das irritierende Andere an-

eignen und den eigenen disziplinärenDiskursen unterordnen. Vor denÖkonomien

des Verlusts, der Aneignung und des Festhaltens kann sich in diesem Zugriff keine

Antwort entziehenund jedeAntwort verstrickt sichwieder in dieseÖkonomien.Die

Trauerarbeit ist damit nicht einfach nach dem Ende der großen Erzählungen been-

det worden (wie bei Ricken 2006, 122) und esmögen auch nicht »andere beurteilen«

(Ricken 2006, 26f.), ob Bildungstheoretiker:innen diese Trauerarbeit geleistet ha-

ben, sondern diese bildungstheoretische Auseinandersetzung an sich, scheint nach

Wimmer nicht abschließbar zu sein, da der Bildungsdiskurs oder die neuhumanis-

tische Erfindung grundlegendmelancholisch strukturiert zu sein scheint.

35 Darauf verweisen insbesondere Schäfer undWimmer. BeispielsweiseWimmer: »Die Formu-

lierung ›Bildungnach ihremEnde‹ führt außerdem indie Irre,wenn sie als eine ausschließlich

chronologische Abfolge verstandenwird, […] das Ende der Bildung [hat] den Bildungsdiskurs

von Anfang an begleitet, und mehr noch, es war ein integraler Bestandteil des Bildungsbe-

griffs. Schon bei Schiller, Hegel und Humboldt war die Möglichkeit ihrer Verfehlung, ihrer

Aufhebung, ihres Scheiterns und ihrer Unmöglichkeit immer schon mitgedacht.« (Wimmer

2014a, 243)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


62 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

DasNeudenken orientiert sichweiterhin an klassisch-pädagogischenGrundko-

ordinaten,diegleichzeitig immerwiederdurchkreuztwerden.Schäfers »Un-Grund«

ist solch ein Beispiel, mit dem in den Begriff ein Paradox eingeschrieben wird, wo-

durch die »Paradoxie […] selbst paradox artikuliert [wird], indem sie zugleich

negiert und potenziert wird in dem Namen ›Un-Grund‹, der das Nichts als ein

Etwas bezeichnet, das aber nicht ist« (Wimmer 2016, 363). Es wird somit an dem

Begriff »Grund« festgehalten, der jedoch mit einer Alterität, in diesem Falle einer

Paradoxie, verschränkt und so zum Grund einer neuen Theoriearchitektur wird.

Auch Wimmers Suche nach der »Spur dessen […], was im Bildungsgedanken sei-

ner eigenen kritischen Absicht einen Widerstand entgegensetzt, der ihn zu einer

Affirmation drängt, die er ja gerade vermeiden will« (1996, 130) und seine daran

anschließenden Vorbereitung oder Sondierung einer Revision des Bildungsbegriffs

in Bezug auf die Figur der Gabe oder einer posthumanistischen Pädagogik, lässt

sich als Reformulierung der neuhumanistischen Bildung, jedoch hier im Anschluss

an Derrida und Levinas, lesen.

Die Negativität, Kritik und Irritation (inklusive der damit verbundenen Anstö-

ßigkeit oder Krise) werden sprechbar und diskursfähig. Die zunächst irritierenden

poststrukturalistischen Erzeugnisse erlangen durch beispielsweise den Import in

die Erziehungs- undBildungswissenschaft einen anderen Status und beginnen sich

zu verstellen, sobald sie diskursfähig oder sogar in bestimmten Disziplingrenzen

oder -feldern als vorherrschende Diskurse bezeichnet werden können: Die »Entde-

ckung des Anderen [geht] mit seiner Verstellung Hand in Hand« (Wimmer 2014d,

433). Anders als bei Ricken, bleiben die kritischen – antikapitalistischen, antihuma-

nistischen, antifaschistischen,…–Reaktionen unddie auf diese Kritiken aufbauen-

den Alternativen zum Kapitalismus, Humanismus und Faschismus »durch die Kri-

tik und Negation des Bestehenden auf das von ihnen Negierte bezogen« (Wimmer

2003, 195).

Die »(reinen) phantasmatischen Konstruktionen des ganz Anderen, Neuen, fol-

gen den Kraftlinien des gesellschaftlichen Imaginären, ohne dessen symbolische

Codierung selbst zu transzendieren« (ebd.)

Es lässt sich bei Wimmer eine grundlegende Skepsis gegenüber allen bildungs-

theoretischen Kritiken seiner Kolleg:innen herausstellen, jedoch weniger subjek-

tivierungstheoretisch (vgl. Ricken 2006) als eher medientheoretisch (vgl. Forster

2017, 192). Wimmers Skepsis betrifft weniger die Problematik, dass der historische

Ballast es verhindert, Bildung der liberalen Selbst-Bildungsdiskurse zu entziehen

(Ricken), sondern seine Skepsis betrifft eine bestimmte epistemische Ordnung,

die daran gebundene Zeichentechnologie, wie Antwort- und Kritikökonomie. Mit

Wimmer lässt sich allen und auch ihm selbst (beispielsweise Wimmer 1996) vor-

werfen, dass sie die »symbolische Codierung« des »gesellschaftlichen Imaginären«

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 63

reproduzierenunddamit eine bestimmte epistemischeOrdnung stützen.Nicht nur

der historische Ballast auf diskursiver, institutioneller oder materieller, sondern

auch auf medialer, epistemischer oder symbolischer Ebene verhindert die kritische

Wendung der Bildung. Schon der Versuch, das Gegebene (Bildungstheorie als

Großerzählungserzeuger:in; Selbstbildungs-Regime; entleerte und ökonomisierte

Bildung; Ökonomie der Habe) durch eine andere, zeitgemäßere oder aktualisierte

Bildung oder Subjektivität überwinden zu wollen, hindert oder »verfestigt sogar

die Strukturen, die durchbrochen werden sollten« (2003, 195).

Auch wenn es beispielsweise viele und wichtige posthumanistische Einsätze zu

geben scheint (beispielsweiseHaraway 1995; vgl.Wimmer2019a),hält uns eineüber-

holte hermeneutische Lebensform (vgl. Wimmer 2009, 58) und das damit einher-

gehende »hermeneutische Sprachspiel« immer noch »im Bann eines vergangenen

Gesetzes« (ebd., 59). Und Wimmers Zeitdiagnosen scheinen ganz im Gegenteil zu

Koller (vgl. 1997,1999) eher Adornos Kulturpessimismus zu folgen. Damit ist Wim-

mersHinwendung zur posthumanistischen Bildung keine zeitgemäße Reformulie-

rung der Bildung für eine positiv bewertete plurale und postmoderne Gesellschaft

wie bei Koller. Die humanistisch-hermeneutische Ordnung insistiert und der von

Wimmer geforderte epistemische Bruch mit ihr suspendiert oder zumindest ver-

kompliziert die Möglichkeit eines anderen Bildungsdenkens (Koller), eines utopi-

schen Anderswerden (Ricken) oder die Wiedereröffnung des kritischen Potentials

einer bildungsbürgerlichen Option (Schäfer).

Die bildungstheoretischeKritik ist nachWimmer ›heimatlos‹ gewordenundder

Versuch, eine neue oder alte Bildungs-Heimat aufzubauen, verbleibt in der episte-

mischen Ordnung des Kritisierten. Es gehe nicht darum, nach dem Antihumanis-

mus »reinen Tisch zumachen und neue Totalitäten zu stiften« (Wimmer 2014b, 140)

oder, mit Lyotard gesprochen, an einer neuen großen pädagogischen und posthu-

manistischen Variante der großen Erzählung unter demDach des Bildungsbegriffs

zu arbeiten, egal, ob diese Erzählung beispielsweise an radikale Differenzfiguren

wie dem Widerstreit, der unbedingten Freiheit, der unmöglichen Gabe (Wimmer

1996) oder unreinen Differenz (vgl.Wimmer 2014d) gebunden wird. In diesem Sin-

ne findet sich eine Vielzahl an TextenWimmers,welche die auf stabile Bildungsver-

ständnisse und Bildungsgeschichten zielende theoretische Ökonomie problemati-

sieren und die Feststellung und Fixierung des Bildungsbegriffs oder einer Bildungs-

geschichte zu vermeiden versuchen. Die Gabe der Bildung (1996), Vom individualisier-

ten Allgemeinen zur mediatisierten Singularität (2009), Bildungsruinen in der Wissensge-

sellschaft (2014b),Anti-Trans- undPosthumanismus.Bildungnach ihremEnde (2014a) und

die ArbeitDekonstruktion und Erziehung (2016) lassen sich in dieserWeise lesen.

Wennmensch die Dekonstruktion als eine öffnende Bewegung oder praktische

Intervention (vgl. Bennington 1994, 262) hin zum Ausgeschlossenen des phallogo-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


64 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

zentrischen Diskurses markiert, der von keinem absoluten Ausgangspunkt36 sich

losbewegt und auch kein fixierbares Ziel, keine Wahrheit und in diesem Fall kein

bestimmbaresBildungsverständnis anvisiert, somuss indemfolgendenDurchgang

durchdieWimmer’schenArbeitennichtnach implizitenBildungs- oderSubjektver-

ständnissen gesucht werden. Der »dekonstruktive[…] Einsatz [versucht, weder] […]

ein neues positives Konstrukt[…], […][noch ein] neues Fundament, das mit Gewiss-

heit rechnen könnte«, zu setzen (Sattler 2009, 132). Ein »Dekonstruktives Denken

[…] als Differenzdenken [bestimmt nicht] […] Subjektivität von Seiten der Alterität,

von Seiten der Differenzen« als (bloß) positives Konstrukt und es stellt auch nicht

»Identitätslogik« und Differenzdenken klassisch kritisch einfach gegenüber (ebd.,

18; Bedeutung wurde umgekehrt).

Schon die Frage nach einer neuen Bildung nach dem Ende der neuhumanis-

tischen Variante ist womöglich wie die Frage nach dem Menschen nicht nur eine

»voraussetzungsvolle«, »heikle« oder sinnlose Frage, sondern womöglich eine Fra-

ge, die das, »wonach sie fragt, als etwas – Gegebenes, Vorhandenes, Existierendes,

Be-langvolles, Wirkliches, Seiendes – unterstellt« und damit etwas hervorbringt,

»was doch in all den genannten Diskursen der vergangenen 50 Jahre als historisch

bedingtes undgeo-kulturell begrenztesKonzept,als einhöchst problematischerBe-

griff und als machtvolle Konstruktion kritisiert, dekonstruiert, delegitimiert und

zurückgewiesen worden ist« (Wimmer 2022, 6). Diese Frage bringt performativ ei-

ne Präsenz undWirklichkeit der neuhumanistischenBildung hervor,welche nie au-

ßerhalb wie innerhalb derHumboldtschen Schriften präsent war und ist. Sie könne

daher auch nie zuEnde gegangen sein, da sie schon beiHumboldt nur ein bedingtes

Konstrukt und eine Illusion gewesen zu sein scheint (vgl. Schäfer 2011).Mit der Per-

spektive Wimmers schrieb sich zudem von Beginn an das Ende – bemerkbar auch

an ihrer ›Autodekonstruktion‹ (vgl. Wimmer 2009, 72) – in die neuhumanistische

Variante der Bildung ein.

»Wie ein Gespenst kehrte in dieser Frage also möglicherweise etwas wieder, was

nie die Form einer Präsenz hatte, von dem man also nicht weiß, kommt es aus

der Vergangenheit oder aus der Zukunft und gibt es das überhaupt.« (Wimmer

2022, 6)

Die Frage nach einer anderen Bildung scheint an eine bestimmte Geschichte ge-

bunden zu sein und diese Bildungsgeschichte unvermeidlicher Weise zu stützen.

Jede Antwort auf diese Frage bleibt allein aufgrund der Frageweise an das gebun-

den,was sie zu überwinden versucht.Und nicht nur die Geschichte verschließt sich

36 »Darum gab es keinen absoluten Ausgangspunkt – dennoch haben wir angefangen --, und

darum […] entfaltet sich die Arbeit Derridas stets in der Beziehung auf die Texte von andern

in ihrer Singularität« (Bennington 1994, 92f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 65

durch solch einen Frage- und dem damit verbundenen Kommentar- und Kritikmo-

dus, sondern auch die Zukunft.Denn die Antwort, sei es eine zeitgemäßeReformu-

lierung (Gegenwartsbezug),dieWiedereröffnungdeskritischenPotentials einerbil-

dungsbürgerlichen Option (Vergangenheitsbezug) oder die Hoffnung auf eine an-

dere und nicht selbstbezügliche Subjektivität (Zukunftsbezug) stellen sich als bil-

dungstheoretische Erneuerungen oder Neubauten vor die Zukunft und »wirken […]

ungewollt mit an einer Zustellung der Zukunft« (2003, 196). Emanzipatorisches Bil-

dungsbürgertum (Schäfer), Foucaultsches Anderswerden (Ricken) oder ein postmo-

derner Widerstreit (Koller) implizieren in dieser hier erzeugten Perspektive »Vor-

stellungen der Zukunft«, die »ihr reales Erscheinen [blockieren] […], da sie sich vor

sie in denWeg stellen und ihr Kommen behindern« (2022, 7).

Die hegemonialen Zeitmodi und die Vorstellung der »Kontinuität der Zeit als

auch ihre eindimensionale irreversible Richtung« gehören zu einer gesellschaftli-

chen imaginär-symbolischen und heim-lichen Codierung, die wie das Symbolische

oder Diskursive die Gewalt und Ausschlüsse der Vergangenheit (trotz aller Brüche)

in die Gegenwart transportieren, wie auch andersherum. Wimmers Einsatz lässt

sich in diesem Sinne als ein Kampf um die Zukunft oder sogar um die Zeit verste-

hen, wobei es nicht darum geht, die Zukunft mit dem richtigen Denken, der rich-

tigen Lebensform oder Zeitkonstruktion zuzustellen, sondern es geht um die Öff-

nung der Gegenwart für das Kommen der Zukunft, das Offenhalten der Zukunft,

der Gegenwart wie Vergangenheit, wie Zeit an sich. Die Zukunft, Gegenwart und

Geschichte sollen nicht durch ein neues wiederaufgebautes, auch kein dekonstruk-

tives Bildungsgebäude oder eine anderweitigeHeimat zugestellt werden.

Aber ist »ein Bezug zur Zukunft [überhaupt] möglich, der ihren Horizont nicht

verschließt« (ebd., 7)? ZwarbezweifeltWimmer,dass ein adäquaterUmgangmit der

Frage nach einer anderen Bildung heute bereits möglich sei. Trotzdem lässt sich ei-

ne (damit immer ambivalente) Antwort anhand seiner ›Sondierungen‹ des Terrains

und dekonstruktiven Anstöße andeuten.

Eine andere Bildung nach ihremEnde scheint nur durch einen Umgangmit der

ruinierten neuhumanistischen Bildung möglich, was wiederum die Frage nach einer

(wirklich) anderen Bildung durchkreuzt. Wie kann ein Umgang aussehen, der kei-

nen einfachen Schlussstrich zieht; ein Umgang, der die Bildungsruine gewisserma-

ßen nicht grundsaniert oder einen kompletten Neubau an die Stelle der Überres-

te der klassischen Bildungsdiskurse stellt? In einer deutlich dekonstruktiven Spur

muss nachWimmer ein (demokratisches) Leben und ein »Denken in Ruinen« (Bolz

1996; zit.n. Wimmer 2014b, 140) her, dass die Ruinen, deren Gespenster und Geis-

ter akzeptiert und ein Leben mit diesen stiftet (vgl. Wimmer 2013, 317f.; 2014a, 161;

2014b, 140).

Jedemögliche Antwort auf die Frage nach einer anderenBildung läuft Gefahr, in

Komplizenschaft mit der neuhumanistischen Bildung zu stehen. Wie auch Ricken

bemerkte, ist es vielleicht das grundlegendste Muster des deutschen Bildungs-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


66 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

diskurses, dass die »Antwort – ungeachtet der enormen Unterschiedlichkeit der

genannten Problemherausforderungen – immer gleich ausfällt: ›Bildung‹« (Ricken

2006, 16). Und trotz der Kritik, welche von Beginn an die neuhumanistische Bildung

begleitet (Wimmer 2014a, 241), scheint auch der kritische Raum des Sagbaren

über Veränderungsprozesse von Anfang an durch den Streit um falsche oder wahre

Bildung strukturiert gewesen zu sein (Ricken 2006, 282): »Bildung – was sonst?«

(Wimmer 2014a, 259). Warum hält Wimmer am kritischen Bildungsdiskurs fest?

Die Verabschiedung des Begriffs löst aus dekonstruktiver oder auch psychoanalyti-

scher Sicht die mit den Bildungsdiskursen verbundenen Problematiken nicht auf.

Die neuen Begriffe oder das »Anderswerden« verweisen nicht auf eine ahistorische

neue Identität oder Andersartigkeit, sondern bleiben dem Spiel der Verweisun-

gen, Spuren und radikalen Kontextualität verpflichtet und laufen Gefahr, durch

die Ausweisung einer nun richtigen Lösung den historischen Ballast, die Spuren,

Einschreibungen, die Ambivalenzen, die Vielfalt der Diskurse, Mehrdeutigkeiten,

Geschichten und erzeugten Probleme der Bildung zu verdecken, zu verdrängen

und damit zu vertiefen (zu dieser Problematik vgl. Pazzini 2002, 96).

Wimmer visiert ähnlich wie Koller – in Bildung anders denken – eine andere Bil-

dung an. Die Antwort auf die Frage nach einer Bildung nach ihrem Ende könnte

zwar positiv beantwortetwerden, in demSinne,dass auchWimmer eine andereBil-

dung anvisiert, nur dass dasWort ›andere‹ eher als »Leitfaden« (Wimmer 2014b, 149)

oder eher Quasi-Leitfaden auf demWeg zu einer posthumanistischen Bildung ver-

standen werden kann und er kein neues bildungsphilosophisches Theoriegebäude

mit diesemWegmarkiert, wie anvisiert.

»Es wäre […] völlig verfehlt, den ›Anderen‹ als Zentrum eines neuen Denkens zu

begreifen, von dem aus eine Struktur seine Bedeutung erhält« (Forster 2017, 204).

Folglich macht es Sinn, bei der auch nur partikularen Intervention Wimmers von

einer (immer schon) ruiniertenBildung zu sprechen,umdieRede von einer posthu-

manistischenBildungnichtmisszuverstehen.DieBegriffederRuineoderdesAnde-

ren stellenwie die vonWimmer viel verwendeten »negativen ›Kategorien‹, ›Begriffe‹

oder ›Modalitäten‹« des Unmöglichen oder Unentscheidbaren (Wimmer 2014b, 149)

›Grenzbegriffe‹ dar, die auf ein »Außen« verweisen, welches nur sprachlich als »das

Andere des Denkens«, »das Unsagbare und Undenkbare ausgesagt werden kann«

(ebd.). Das »Außen«markiert ein Jenseits des Dualismus Innen/Außen. Als »Leitfa-

den« (ebd.) soll die Einführung des ›Anderen‹ eine andauernde Öffnungsbewegung

in die erziehungswissenschaftlichen Diskurse einschreiben (vgl. Forster 2017, 204),

d.h., die bestehende Ordnung und das die Zeit zustellende Denken öffnen. Es gehe

(ganz ähnlich wie bei Ricken) darum, »aus der Gefangenschaft redundanter Selbst-

bezüglichkeit auszubrechen oder wenigstens die Geschlossenheit des Immanenz-

raumes zu öffnen« (Wimmer 2014b, 149). Hierfür dient beispielsweise die Proble-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 67

matisierung der modernen Konstruktion des Anderen und die dekonstruktive Zer-

setzung dieses Anderen, »ein Denken des Humanen als radikale Öffnung auf den

[anderen] Anderen, auf das ›Unmenschliche‹ der Schrift als seiner technologischen

Bedingung wie auch des Tieres und auf das Unmögliche der Zukunft« (2014a, 258),

sowie die Ausweisungdes »vermeintlich Eigene[n] als etwas ursprünglich Fremdes«

als »Gegenbewegung zum humanistischen Entfremdungsdiskurs, der unter dem

Schein des Fremden immer etwas ursprünglichEigenes vermutet oder etwas Feind-

liches, von demman sich befreien muss« (ebd., 257).

Gleichzeitig besitzen (mit Forster gesprochen) diese Begriffe des Anderen oder

Unmöglichen eine »Art Scharnierfunktion« im »Sinne eines Haupt-, Angel- oder

Wendepunktes« (Forster 2017, 193), der auf einen epistemischen Bruch verweist.

»Der Begriff des Anderen bildet die Gelenkstelle zu einem anderen Denken. Er

produziert und bezeichnet einen Einschnitt im Denken und einen Wendepunkt.

Der Andere, eine Erfindung der europäischen Moderne, markiert die Grenze ih-

res Denkens, ihrer Kritik und Dekonstruktion. Mit dem Anderen öffnet Michael

Wimmer der Erziehungswissenschaft den Ausgang zu einem anderen Denken.«

(Forster 2017, 194)

Die Rede vom Anderen »bündelt [einerseits] die Kritik der Moderne« (ebd., 193), sie

dient als Überschrift für die poststrukturalistischen Einschnitte (vgl. Münker und

Rössler 2012, XIII) und markiert den antihumanistischen Bruch. In diesem Sinne

ist das Bildungsgebäude auch nur noch eine verfallene Ruine.Gleichzeitig dient der

Begriff für eine Öffnungsbewegung mit Blick auf eine andere epistemische Ord-

nung und ein anderes Denken jenseits der Eigenen/Anderen-Logik. Dieses andere

Denken wird als posthumanistisch oder als ein »Denken in Ruinen« umschrieben

und viele Einsätze Wimmers können als ›Sondierungen‹ (2014a, 240), Vorbereitun-

gen,Kommentare undErzeugungen vonStartpunkten verstandenwerden, auf dem

Weg hin zu dem immer im Kommen bleibenden und immer schon ruiniertenWie-

dergänger namens Bildung.

Einer dieser oder mehrere Startpunkte finden sich in dem Text Vom individuellen

Allgemeinen zurmediatisiertenSingularität (2009),wobei ich zurVerdeutlichungdieser

Startpunkte auch auf einige andere Texte zurückgreifen werde.

Zum einen lässt sich mit diesem Text eine medientheoretische und antihu-

manistische Fortschreibung der machttheoretischen Interpretation von Bildung

erzeugen. In Rickens Die Ordnung der Bildung fallen aus der Perspektive Wimmers

einerseits die Unschärfe des Wirklichkeits-Status der Ordnungen, Selbsttechno-

logien oder Wahrheitsregime und andererseits die fehlende Thematisierung von

Sprache und anderen Medien auf. Diese Unschärfe und mangelnde Aufmerk-

samkeit für das Mediale sind womöglich eine ungewollte Übernahme. Wimmer

plausibilisiert den Verdacht, dass »gerade die Frage der Medien und der Technik«

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


68 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

trotz der bei Foucault vielfältig verwendeten Technikmetaphorik »zu kurz kommt«

(Wimmer 2013, 299). Er verweist dafür auf die »ontosemiologischen Sprachauffas-

sung aus der frühen Zeit der ›Ordnung der Dinge‹ – wo […] [Foucault] vom ›Sein

der Sprache‹ spricht« (ebd.), die auch seine späteren Arbeiten durchdringt und

die Sprache entgegen dem linguistic turn nicht als eigenständige Sphäre abseits

des Seins versteht (ebd.). Gerade wenn mensch nachträglich die medientheore-

tischen Erweiterungen der Diskurstheorie von unter anderem Friedrich Kittler

(1986), Bernard Stiegler (2009) und Hannelore Bublitz (2010) hinzunimmt (vgl.

Wimmer 2013), wo »Sprache und andere Medien nicht nur einen Zugang zum

Selbst und zur Sorge organisieren, sondern diese mit konstituieren und in ihrem

Selbstverhältnis formieren«, dann trete diese Leerstelle sehr anschaulich hervor.

Mit diesen medientheoretischen Erweiterungen der Diskursanalyse werden die

»mangelnde Aufmerksamkeit für das Wort und für die Schrift« beispielsweise in

Überwachen und Strafen deutlich (Wimmer 2013, 300), wo Foucault »die individuie-

rende Wirksamkeit dem Disziplinarsystem Schule an sich zurechnet, dabei aber

die ›Schriftmacht‹[37] […] übergeht« (ebd.; vgl. Wartmann 2020). Auch lässt sich

exemplarisch an Überwachen und Strafen eine ähnliche Vagheit wie bei Ricken bei-

spielsweise in Bezug auf den Wirklichkeitsstatus des Selbst (Wimmer 2013, 297f.)

und eine auch »zuweilen mangelnde Aufmerksamkeit für […] Sprache und andere

Medien« nachweisen (ebd., 299f.).

Trotz dieser Kritik knüpft Wimmer medientheoretisch an Foucault an, der ge-

rade in seinen frühen Arbeiten zeigte, »dass das Denken ›des Menschen‹ und man

kann hinzufügen: des Neuhumanismus – bedingt ist durch eine spezifische histo-

rische Technologie des Zeichens und ein damit zusammenhängendes Verständnis

der und Verhältnis zur Sprache« (Wimmer 2009, 59). Und in dieser eher antihuma-

nistischen Spur und in deutlicher Nähe zu Friedrich Kittlers medientheoretischer

Erweiterung der Diskurstheorie koppelt Wimmer Bildungmit einer spezifisch his-

torischen Technologie des Zeichens und an einer Stelle auch mit demmedial-tech-

nischen Medium des Buches (vgl. Wimmer 2014a, 242). Bildung wird medientheo-

retisch historisiert und zu einer »Figuration des sprachkompetenten hermeneuti-

schenReflexionssubjekts« (Wimmer2009,64),welchesweitgehendweiterhin intakt

ist und weiterhin die Zielperspektive der Bildungsinstitutionen darstellt (ebd., 59)

oder, dies ließe sich hier hinzufügen, welches dann auch in der Bildungstheorie als

reflexive Wissensform (wie bei Koller 2006, 111) kategoriale Reflexion betreibt (wie

beispielsweisebei Schäfer 2006,86).DieOrdnungderBildung (Ricken2006) unddie

mit Bildung verschränkte ›Menschenfassung‹ (Seitter 1985) lassen sichmitWimmer

als medial bedingt ausweisen (Wimmer 2009, 62).

Neben dieser medientheoretischen und impliziten Erweiterung und Kritik

Rickens findet sich in dem Text Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Sin-

37 Stiegler 2009: 41; Herv. i. 0.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 69

gularität eine Humboldtrezeption. Der Text wird zunächst als eine Fortschreibung

markiert (2009, 57), daHumboldt als Vorläufer des poststrukturalistischen lingustic

turn qualifiziert werden könne; er sei zudem im hermeneutischen Paradigma bis

an die Grenze gegangen (ebd., 69) und biete dadurch einige Anknüpfungspunkte,

um die Grenze zu überschreiten, und außerdem lässt sich der Autodekonstruktion

in Humboldts Bildungsdenken folgen (ebd., 72), wodurch sich das Andere bereits

ankündigt.

WimmersHumboldtrezeption kann imAnschluss an die sprach- und differenz-

philosophische Rezeption Kollers positioniert werden (Kapitel 2.3), wobei Wimmer

einige anthropologische ÄußerungenHumboldts als Ausgangspunkte für eine wei-

tere differenztheoretische Verschiebung hinzunimmt.

Bei Humboldt verbindet die Sprache »den Menschen sowohl mit der Welt als

auch mit Anderen« (Wimmer 2009, 70). Das Ich ist bei Humboldt über die Sprache

mit den Anderen verbunden und das Wesen des Menschen sei »es, sich [in einem:r

Anderen] zu erkennen« (Humboldt 1800, 197; zit.n.Wimmer 2009, 70). DerMensch

sei »auf einen ihm antwortenden Anderen angewiesen« (ebd., 70). Zwar fasst Hum-

boldt diesen Anderenbezug wieder in seine totalitäre Konzeption ein, in der die

anderen Weltansichten nur »Modifikationen« der eigenen Weltansicht sind und in

der hinter der Sprachvielfalt sich eine ursprüngliche Sprache und »die Einheit der

Menschen, der Nationen, der Gesellschaft« verbirgt (ebd.). Doch Wimmer bringt

den nicht »aufzuhebendenWiderstreit« und die »unüberspringbare Kluft zwischen

jedem und jedem« in Widerspruch mit der Anthropologie Humboldts (Humboldt

1788-1796, 27; zit.n. Koller 1997, 51).

»Denn wenn ›wirklich jeder Mensch eine eigne‹ Sprache spricht ([Humboldt

1827b] 228), dann muss ihm seine unübersetzbare und daher singuläre Weltan-

sicht selbst fremd bleiben, da es doch der Mitwirkung des Anderen bedarf, d.h.

dessen Antwort, um sich selbst verstehen zu können.« (Wimmer 2009, 71)

Diesen beiHumboldt aufzeigbarenWiderspruch der eigenen fremdenSprache ent-

faltet Wimmer mit Derrida. Hierfür fokussiert Wimmer nicht wie Koller die un-

überbrückbare Kluft zwischen den Sprachen bei Humboldt, sondern den Teil des

›Wesens‹ des Menschen, der nach Humboldt »nur ihn und sein zufälliges Dasein

angeht, und recht füglich von anderen unerkannt mit ihm dahinstirbt« (Humboldt

1816, 2; zit.n. Wimmer 2009, 66). Diesen Teil des menschlichen Wesens bei Hum-

boldt beschreibtWimmer als ein »nicht repräsentierbare[s] Singuläre[s] der zufälli-

gen Existenz, das nur das jeweils einzelne Individuum angeht« und »recht füglich«

bleibt. Dieser singuläre Teil bleibt (im Rahmen der Humboldt’schen Anthropologie)

»von allen anderen unerkannt und verfällt, ohne je gewusst worden zu sein, dem

Vergessen« (Wimmer 2009, 66). Diesen »Rest einer sinnlosen Singularität« (ebd.,

67) wendetWimmer gegen Humboldt, indem er diesem Singulärenmit Derrida ei-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


70 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

nen zentralen Status in der Subjektgenese zuweist und dessen widersprüchliches

Verhältnis zur Sprache und zum Subjekt deutlich werden lässt.

(Abb. 7: )

MitDerrida ist die Singularität kein einfacher Restmehr, sondern das Singuläre

entsteht durch die ursprüngliche Entfremdung des Subjekts durch die Sprache. Al-

so »die Einschreibung der Sprache ins Subjekt [erzeugt das Singuläre] zugleich als

Effekt und als Spur, als ursprüngliche Ersetzung dessen,was es noch gar nicht gab«

(ebd., 78).38 Das Singuläre gibt es somit nicht als eine (un-)wirkliche Realität, »ei-

nes So-und-so-Seins«, das einfach außerhalb und ohne Sprache existieren würde.

Diese Sprache stülpt sich in dieser Perspektive nicht über das Sein, vielmehr »er-

setzt […][sie] etwas, das sie zugleich als etwas Fehlendes erst einführt, was nach-

träglich als Eigenes oder besser: als unsagbar, unmittelbar, unübersetzbar Singu-

läres erscheint« (ebd., 76). Das Singuläre ist Effekt und Spur der Sprache zugleich

und auchmit dem Spiel des Begehrens und der Phantasmen verschränkt (vgl. ebd.,

75). Zwar findet sich in der Perspektive von Derrida (ähnlich wie bei Humboldt) bei

demSubjekt ein Streben nach einer Einheit, hier demAnfang der Spur, einerWahr-

heit, einer vor-ersten Sprache, die jedoch imGegensatz zuHumboldt »nie als etwas

Aussagbares,Bezeugbares stattgefunden«hat,dadieserAnfangeinEffekt (der sym-

bolischen Kastration) ist (Wimmer 2009, 75; vgl. Derrida 1997a).

38 Wimmer knüpft an ein Entfremdungsdenken an, welches wie bei Kierkegaard als »ursprüng-

liche Entfremdung« verstandenwird: »Entfremdung ist […] die konstitutive Struktur des Sub-

jekts, ihr geht nichts Eigenes vorher, alles beginntmit demVerlust, der Verlust geht demVer-

lorenen voraus, das daher nur ein nachträgliches Phantasma sein kann« (Wimmer 2009, 74f.;

vgl. Kapitel 3.5).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 71

In einer radikalisierenden »Weiterführung des Problems von Humboldt« wird

die Muttersprache, die eigene Sprache des Ichs, zur Fremdsprache39 und Sprechen

immer als Übersetzen ausgewiesen (Wimmer 2009, 72-77). Wimmer entfaltet mit

DerridadieparadoxaleFigurderMutterspracheals »dieSprachedesAnderen« (Der-

rida 1997a, 22; zit.n.Wimmer 2009, 72.). Es geht dann bei der Bildung nicht um ei-

ne »mehr oder minder zufällige Konfrontation mit einer fremden Sprache, sei es

nun eine fremde Nationalsprache, die Fachsprache einer bisher unbekannten Wis-

senschaft oder der Idiolekt eines anderen Individuums«. Auch bedarf es dann nicht

wie bei Koller nur »besonderer Anlässe bzw.Herausforderungen, [um] sich auf eine

fremde Sprache undWeltansicht einzulassen […] [, eine] neue Sprach[e] zu erlernen

und sich auf diese Weise in fremdeWeltansichten, hineinzuspinnen‹« (Koller 2012,

14).MitDerrida habenwir es in der Subjektgenese vonAnfang anmitmehreren ›be-

sonderenAnlässen‹ zu tun,wenndieLeute indie eigene fremdeSpracheeingelassen

werden. Und in Bezug auf dieses ›Einlassen‹ scheint niemand eine Wahl zu haben.

Die Sprache,mit ihr als Effekt und Spur die Singularität, wird vielmehr wie ein Ge-

setz gegeben, zu dem nicht Nein gesagt werden kann (Wimmer 1996, 160ff.). Jedes

Sprechen von einem sich selbst identischen Ich wird hier unterlaufen und das An-

derswerden des Subjekts totalisiert sich. Das Ich ist hier von Anfang an Andere:r:s.

Die Dichotomie von Eigenem/Anderem zerfällt.

Somit sprichtmit Kollers sprachtheoretisch ausgerichteter Humboldtrezeption

nicht nur jede:r seine bzw. ihre eigene Sprache und zwischen den Sprachen klafft

nicht nur eine unüberwindbare Mauer, sondern in einer Derrida’schen Weiterfüh-

rung (und gleichzeitigenEntgegensetzung)Humboldtswird die eigene Sprache zur

Fremdsprache: »Ich habe nur eine Sprache, und die ist noch nicht einmal meine«

(Derrida 1997a, 15; zit.n.Wimmer 2009, 73.).

Wie bereits weiter oben ausgeführt, gibt es bei Derrida keine ursprüngliche

Sprache und auch die Sprache, die wie ein Gesetz empfangen wird, ist nicht eine

Sprache, die mit sich identisch wäre.40 Die nie bei sich ankommende Sprache

schreibt sich in den Subjektkörper ein und hat das Singuläre als Effekt und Spur,

welches sich im Sprechen als fortwährendes Übersetzen und in fortwährender

Iteration artikuliert. Es ist »ein Übersetzen einer Sprache, die es noch nicht gibt,

die es nie gegeben haben wird, in eine vorhandene Sprache« (Wimmer 2009, 76).

Ohne Derridas Denken hier repräsentieren und ausbuchstabieren zu können,

entsteht eine kritische Perspektive auf Humboldts Sprach- und Bildungsdenken:

39 Diese Dezentrierung der eigenen Sprache ließe sich auch in Bezug auf Kollers Lyotardrezep-

tion entfalten. Denn das Subjekt wird »Lyotard zufolge realiter von diesen [Sprachspielen]

beherrscht« (2001, 42) und zu einem »Effekt sprachlicher Prozeduren« (Koller 2012, 96).

40 »Zudem könneman zwischen Sprache, Dialekt und Idiom nicht strukturell undmittels inter-

ner Kriterien eine klare Unterscheidung treffen«, um etwas Eigenes von Anderem zu unter-

scheiden (Wimmer 2009, 74).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


72 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Wenn Humboldt »die Illusion einer ganzheitlichen Identität als reale Möglichkeit

unterstellt« (Wimmer 2009, 65) undwenndieseUnterstellung gesellschaftlichwirk-

mächtig wird, dann ›blockiert‹ und stellt er die »Möglichkeiten der Übersetzung«

des Singulären still (ebd., 79). Diese Stillstellung beraubt »das Subjekt seiner Sin-

gularität und Andersheit« (ebd., 65), die mit Derrida gedacht nur im übersetzen-

den Sprechenmöglich sind. Humboldt schließt es in einen vorcodierten Raum und

in den Institutionalisierungen einer spezifischenDifferenzkonstruktion des indivi-

duellen Allgemeinen (vgl.Wimmer 1999, 63f.) wie einer ›spezifischenMenschenfas-

sung‹ (vgl. Ricken 2006, 313) und einer hermeneutischen Lebensform (vgl.Wimmer

2009, 58)mit fixiertenPhantasmen ein,welche die Andersheit des Subjekts (jenseits

des Dualismus Eigenes/Anderes) verstellen.

Die verschiedenen Sprachen sind zudem im Anschluss an Derrida im Ver-

gleich zu Humboldt keine geschlossenen Entitäten mehr. Sie sind nicht mehr mit

sich selbst identisch (vgl. Kapitel 2.9.2). Damit herrscht mit Derrida zwischen

den Sprachen (oder auch Sprachspielen) kein harmonisch-gerahmter (Humboldt)

oder radikaler (Koller) (Wider-)Streit. In Anknüpfung an Derrida bemüht Wim-

mer die Heterogenitätsfigur der ›unreinen Differenz‹ (vgl. Wimmer 2014b, 447);

eine Differenz, die in sich »heterogen und paradox« ist (vgl. Wimmer 1999, 56).

Mit dieser Differenz wird das Unterschiedene als identitätslogische Entität besei-

tigt, die Pole werden unentschieden. Es geht dann nur noch um Vermischungen,

Kontaminationen und Grenzverwischungen (vgl.Wimmer 2014b, 447).

2.5 Die Wiedereröffnung des Kraftfelds der Bildung

Alfred Schäfer führt mit seinen bildungstheoretischen Überlegungen ein umfang-

reiches Referenzsystem ins Feld, bei dem er eine Vielzahl anTheoretiker:innen und

empirisches Material miteinander verschränkt, darunter unter anderem Schillers

Scheinversöhnung, Humboldts Konzept unbedingter Freiheit, Adornos Nichtiden-

tisches und seinenErfahrungsbegriff, FoucaultsDiskursanalyse und das Subjekt als

Kreuzungspunkt der Diskurse, Lacans drei Register, Laclaus undMouffes Hegemo-

nietheorie und auch eine umfangreiche Diskursanalyse von unter anderem empiri-

schen Leitfadeninterviews mit Individualtourist:innen in Mali.

Ein zentraler Ausgangspunkt der bildungstheoretischen Auseinandersetzung

Schäfers lässt sich im Anschluss an Adorno mit dem Verlust des traditionellen

»Kraftfelds der Bildung« markieren (Schäfer 2011a, im Folgenden VdB, 74; vgl.

Adorno 1996, 96). Dieses Kraftfeld ist im klassischen Sinne durch unversöhn-

liche Differenzen zwischen beispielsweise Stoff- und Formtrieb (Schiller) oder

unbedingter und bedingter Freiheit (Humboldt) einerseits und durch das Verspre-

chen der Überschreitung des fremdbestimmenden Gegebenen (Absolutismus und

Feudalismus bei Humboldt oder Schillers doppelte Entfremdung) andererseits

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 73

gekennzeichnet gewesen. Nach Schäfer scheinen diese Differenzen und dieses

Versprechen gegenwärtig jedoch eher auf versöhnliche Differenzen zwischen

Selbst- und Fremdbestimmung zu basieren und die Versprechungen der hege-

monialen Bildungsdiskurse und ihrer Akteur:innen visieren keine Überschreitung

des Gegebenen im radikalen Sinne an, sondern dienen der bestehenden Selbst-,

Wirtschafts-, Gesellschafts- oder sogarWeltoptimierung (vgl. VdB, 8ff.).

Die klassischen und für dieÜberschreitung des Feudalismus oder Absolutismus

verwendeten imaginären Bezugspunkte der Autonomie, Freiheit oder Selbstbe-

stimmung sind alltägliche Begrifflichkeiten geworden und das selbst-verantwortli-

che Selbst funktioniert nicht mehr als eine klare Gegenfigur zur Verantwortlichkeit

des Fürstens oder Gotts, sondern das selbst-verantwortliche Selbst wird vom So-

zialen, dem Markt, Bildungsinstitutionen und auch dem Regierungsapparat selbst

erwartet und die damit einhergehenden ›Subjektivierungszumutungen‹ zeitigen

reale Effekte, sodass sich ein Großteil der Subjekte auch als selbstverantwortlich

inszeniert und selbstverantwortlich agieren. Neben dieser zumindest scheinbaren

Versöhnlichkeit zwischen Selbst- und Fremdbestimmung ist zudem der theoreti-

sche Rückgriff »auf das Versprechen eines freien, autonomen oder individuellen

Subjekts« spätestens mit dem »linguistic turn, [dem] cultural turn oder auch [den]

poststrukturalistischen Ansätze[n]« problematisch geworden (VdB, 80).

Diesem Verlust oder dem Vergessen des eigentlichen ›Kraftfelds‹ und ›Diffe-

renzsinns‹ der Bildung stellt Schäfer eine Komplizenschaft klassischer Bildungs-

diskursemit neuenTheorieangeboten und -konzepten entgegen (ebd., 80f., 138). Er

schreibt den Bildungsbegriff und das klassische Bildungsdenken dabei vorrangig

in eine alteritäts- und hegemonietheoretische Perspektive ein, um das »Kraftfeld

der Bildung« wieder zu ›eröffnen‹ (ebd., 79).

In einer vorrangig hegemonietheoretischen Perspektive lässt sich Bildung mit

Schäfer (zunächst) als ein leerer Signifikant verstehen, womit auch gleichzeitig das

Überschreitungs-Versprechen der klassischen Bildung »zu einem leeren Verspre-

chen« wird (VdB, 74), denn der Bildungsbegriff scheint schon seit längerem für alles

und jede:n zu funktionieren.Und die Liste Schäfers (ebd., 8f.) lässt sich noch erwei-

tern, denn die deutschsprachige Bildung und Bildungstheorie eignet sich nicht nur

für die Selbstoptimierung der Deutschen oder die Volkswirtschaft Deutschlands,

sondern Bildung eignet sich wie schon bei Humboldt für die gesamte Menschheit:

als »Menschenrecht« (Allmendinger 2013) oder als »kulturelles Erbe für die Weltge-

sellschaft« (Sander 2018). Auch die Wendungen der Bildung als ›Überlebensinstru-

ment‹ im globalen Süden (vgl. Krappmann 2013) oder die dekoloniale Fassung des

Bildungsbegriffs mithilfe deutschsprachiger Bildungstheorie (Knobloch 2019) lie-

ßen sich an dieser Stelle problematisieren (vgl. krit. d. Jašová undWartmann 2020;

Wartmann 2021; Kapitel 5).

Bei Schäfer verweist diese Entleerung des Bildungsbegriffs nicht auf das klassi-

sche Bildungsdenken, sondern auf die »zentrale Relevanz« des Bildungsbegriffs im

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


74 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

politischen und gesellschaftlichen Raum (VdB, 8), da Bildung als leerer Signifikant

in der Lage ist, »unterschiedliche Problemlagen mit Aussicht auf eine allgemeine

Zustimmungsfähigkeit« zu organisieren und »unterschiedliche Interessengrup-

pen« mit ihren »unterschiedlichen Problemlagen« unter sich zu vereinen (ebd.).

Erst eine entleerte Bildungskonzeption konnte so zu einer »allseits akzeptierten

Problemformel« werden, »der man sich gesellschaftlich und politisch zu widmen

hat« (ebd.,8f.) unddie inKonkurrenzzuanderenProblemlöseformeln (Demokratie,

Menschenrechte etc.) den diskursiv-hegemonialen Raum strukturiert.

Innerhalb dieses konfliktreichen hegemonialen Raums lässt sich auch Schäfers

Rekonstruktion und Reformulierung der klassischen Bildungsidee positionieren,

bei dem er selbst in diese hegemonial-diskursive Arena zu intervenieren versucht.

Für diese Intervention in den diskursiv-hegemonialen Raumbemüht Schäfer einen

»eigenen Einsatzpunkt der ›klassischen‹ Bildungstheorie« (ebd., 70f.; vgl. Gelhard

2018b, 96), indem er ein (›vergessenes‹) Grundmoment oder sogar den »Kern der

Bildungsidee« des klassischen Bildungsdenkens über eine eigene kleine Genealogie

(Initiationsriten, Platon,Meister Eckhart, Kant, Schiller,Humboldt, Adorno) in den

Fokus rückt (VdB, 119; Schäfer 2019, 7-74; vgl. Gelhard 2018b, 92) und die klassische

Bildung in einer »Solidarität«mit vorrangig poststrukturalistischen Referenzen ak-

tualisiert (vgl. VdB, 80-84). Nicht ein konkretes Bildungsverständnis (mit dieWirk-

lichkeit überschreitenden, angebbaren und erreichbaren Bildungsmöglichkeiten),

sondern die »Ortlosigkeit«, die unmögliche Erreichbarkeit und »Unbestimmtheit«

möglicher Bezugspunkte des Bildungsversprechens treten bei Schäfer ins Zentrum

seiner bildungstheoretischen Intervention. Schäfer setzt nicht an den imaginären

Bezugspunkten (wie beispielsweise bei Klafki) oder der regulativen Idee der klassi-

schen Bildung und auch nicht an der damit verbundenen hegemonialen Ordnung

der Bildung (wie beispielsweise Ricken) an, sondern er gründet seine Intervention

auf (vergessene) radikaleDifferenzmomentedesBildungs- undErziehungsdenkens

beispielsweise von Humboldt oder Schiller. Im Gegensatz zu Rickens Humboldtre-

zeption wurde das ›Kraftfeld‹ der Bildung schon bei Humboldt nicht einfach durch

die Selbstbestimmung oder Entfaltung, sondern nach Schäfer durch grundlegende

Differenzen bestimmt, die das Subjekt mit unversöhnlichen Differenzen konfron-

tieren, es ›zerreißen‹ undmit demUnmöglichen konfrontieren.

Für diese gründende Differenz seines Bildungsdenkens bemüht Schäfer neben

Schillers Differenz von Form- und Stofftrieb und Humboldts Differenz zwischen

bedingender und unbedingter Freiheit viele Differenzgeber:innen: das Hegel’sche

Verhältnis von zu erkennendem und erkanntem Gegenstand (Schäfer und Thomp-

son 2014, 7), denKant der erstenKritik, demzufolge »jene diemenschliche Existenz

bestimmenden Kategorien (Subjekt, Welt, aber auch Freiheit, Autonomie etc.) der

menschlichen Erkenntnis entzogen sind« (Schäfer und Thompson 2014, 18), den

Adorno’schen Erfahrungsbegriff, dem zufolge die »Differenz zwischen Erfahrung

und Subjekt nicht geschlossen werden kann« (VdB, 71), die »Lücke« zwischen pro-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 75

duktiverMacht und performativer Freiheit (Schäfer 2019, 132) oder die Lauclau’sche

und Mouffe’sche Hegemoniekonzeption, in der verschiedenste Repräsentationen

auf ein unzugängliches Signifikat (nicht) verweisen (vgl. Kapitel 4.4).

Schäfer versucht, diejenige(n) Differenz(en) im Subjekt zu re-signifizieren oder

zu (re-)produzieren, die sich aus einer hegemonie- und alteritätstheoretischen Per-

spektive den sozialen und hegemonialen Schließungsversuchen (beispielsweise Ri-

ckens Selbstwerden) entziehen. Diese Perspektive ermöglicht es, ein neues ›Kraft-

feld‹ und einen neuen ›Differenzsinn‹ der Bildung zu denken und zu ›eröffnen‹.Da-

beiwerden keine neuen imaginärenBezugspunkte, sondern die unmögliche Schlie-

ßung selbst wird zu dem»notwendigenBezugspunkt der ›Selbstbildung‹« (VdB, 79).

Eswird eine »Differenz gesetzt, die als unabschließbare produktiv wird« (ebd.); Bil-

dungwird diesseits und jenseits desWissens und derMacht imSinne Foucaults po-

sitioniert. Bildung wird zu einem Differenzkonstrukt oder einer »Grenzkategorie«

(Schäfer undThompson 2014, 17).

Neben diesem Anschluss an die klassische Bildungstheorie führt Schäfer ver-

schiedenste (theoretische und bildungsrelevante) Differenz- und damit Kraftfeld-

erzeuger:innen ins Feld, die »unterhalb der Schwelle der großen [und aufwendigen]

Entwürfe« desNeuhumanismus anzusiedeln seien (VdB, 81; vgl. ebd., 77).Diese ›be-

scheidenen‹ Konzepte würden die »reale Unbestimmbarkeit« markieren und den

Differenzsinn der Bildungwieder erzeugen (ebd.). Zu diesen Konzepten zählt er im

Allgemeinen »Figuren derUnterbrechung [und] […] Ent-Subjektivierung«, »der ver-

hinderten Erfahrung« oder »einer Skepsis, die keinen Grund mehr in sich selbst zu

finden vermag« (VdB, 81).41

Neben dem Anschluss an das klassische Bildungsdenken und diesen ›beschei-

denen‹ Konzepten führt Schäfer außerdem entgegen seiner Rhetorik eine:n weite-

re:n und größere:nDifferenzgeber:in ins Feld. Bildung und ihre Bezugspunktewer-

den bei Schäfer in eine Perspektive eingeschrieben, wonach sich das Soziale nicht

wie beispielsweise bei Adorno zu einem totalen, ökonomisierten und entfremde-

ten Regime oder in einer ›schwarzen Lesart‹ wie bei Foucault in einem ›unerbittli-

chen‹ Wahrheitsregime verschließt. Das Soziale dient nicht als Gegenpol für eine

kritisch gewendete Bildung oder für die Verunmöglichung kritischer Bildung (wie

bei Ricken und Masschelein 2003; Ricken 2006). Das Soziale ist in der postfunda-

mentalistischen oder hegemonietheoretischen Perspektive selbst »zerrissen« und

vonunzähligen »Konfliktlinien«unddiskursiv-hegemonialen »Auseinandersetzun-

gen« durchzogen. Das Soziale wird zu einer Art diskursiv-hegemonialen oder sym-

41 Im Speziellen verweist Schäfer unter anderem auf die entsubjektivierende Erfahrung bei

Adorno, die ›stumme Erfahrung‹ Merleau-Pontys oder auf die skeptischen Ansätze Theodor

Ballauffs, Wolfgang Fischers und Jörg Ruhloffs, welche die Figur einer »endlosen Selbstüber-

schreitung« anvisieren, an deren Ende »weder ein souveränes Subjekt noch die Möglichkeit

eines in sich gegründeten Wissens« zu finden sei (VdB, 78).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

bolisch-imaginärenArena, inder »nicht zubeendendeKonflikt[e] [ausgetragenwer-

den], […] [die] nur über ›leere Signifikanten‹ und auch dann nur hegemonial zeit-

weise entschieden zu sein« scheinen (ebd.).Die (Ein-)Schließung des Sozialen in ei-

nen hegemonialen Diskurs – die Repräsentation, Strukturierung und Bestimmung

des Sozialen (oder auch der Bildung) aus einer partikularen Position heraus – wird

mit Laclau und Mouffe unmöglich (vgl. VdB, 83). Mit Foucault formuliert: Es ste-

hen immer verschiedene Formen der Subjektivierung in Konflikt zueinander oder

dasSubjektwirdzumKreuzungspunkt verschiedensterDiskurseundPraktiken,die

sich zudem teils ergänzen, teils verbinden, sich teils gegenseitig auslöschen oder

nebeneinander bestehen.42

Schäfer erzeugt damit eineLesart,nachdernicht dieDifferenz zwischen fremd-

bestimmendem Sozialen und selbstbestimmter Individualität für einen Bildungs-

prozess als Überschreitungsbewegung des Gegebenen produktiv wird, sondern das

Gegebene oderWirkliche selbst erhält eine rhetorische und performative Dimensi-

on. Das Soziale ist von immanenten Differenzen durchzogen, die als ›Kraftfeld der

Bildung‹ funktionieren (können). Entsubjektivierung, Unterbrechungen, ›Lücken‹,

›Risse‹ undEntzugserscheinungen (vgl.Schäfer 2019)werden indieser Lesart alltäg-

liche Phänomene; jedes Subjekt ist von nicht zu versöhnenden Differenzen durch-

zogen. Diese Differenz bedingen zwar nicht notwendig Bildung, diese lassen sich

jedochmit Schäfer als ein mögliches Kraftfeld der Bildung verstehen (vgl. VdB, 81).

Das eigentliche Kraftfeld oder die eigentliche produktive Differenz (innerhalb

von Schäfers anti-hegemonialem Einsatz) ist dabei die zwischen Öffnung und

Schließung eines Diskurses, eines Wahrheitsregimes und eine kritische Bildung

wird von Schäfer dabei als Öffnungsprozess (normativ) qualifiziert (Schäfer 2019,

129). Die zu überschreitenden Probleme oder zu öffnenden Schließungen bleiben

dabei die alten. So droht (trotz der unmöglichen Schließung des Sozialen) der ka-

pitalistische Markt die Bildung total zu durchdringen und in ein Wahrheitsregime

über die »Verschränkung desHumankapitalkonzeptsmit der Selbstbildung« ›uner-

bittlich‹ einzuschließen und darüber hinaus jeden politischen Streit »überflüssig«

zu machen (Schäfer 2016, 24). Auf diese Schließung kann Schäfer aus hegemo-

nietheoretischer Sicht selbst nur mit einer perspektivischen und partikularen

Intervention reagieren, »deren ›Begründung‹ selbst wiederum eher über imaginäre

Bezugspunkte und entsprechend leere Signifikanten verläuft« (Schäfer 2014, 15).

Auch setzt sich Schäfers Intervention aus hegemonietheoretischer Sicht politisch

erst durch, wenn sie erstens überzeugend eine partikulare Position als universale

ausgeben kann, wenn sie zweitens eine Vielzahl an partikularen Positionen und

42 Neben diesem immer in Bewegung bleibenden Kampf und der unmöglichen Schließung des

Sozialen besteht zwischen jeder Subjektivierungszumutung und der performativen Ausfor-

mung eine weitere Differenz, die sich nicht schließen lässt (Schäfer 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 77

Interessen unter sich versammelt und wenn sie drittens große Versprechungen

machen kann.

In dieser Lesart spannt Schäfer nun in seiner Antwort einen ästhetischen

Möglichkeitsraum auf, der im selben Duktus wie eine universelle Großtheorie

in einem universalistischen Gestus Gesellschaft, Subjekt und Bildung vorrangig

hegemonie- und alteritätstheoretisch plausibilisiert sowie Kriterien und Lösungs-

wege für eine Überwindung des problematisch Gegebenen erarbeitet. Anders als

Rickens antimoderne Bewegung, der die ganze Moderne mit der Vertiefung ei-

ner spezifischen Subjektivität identifiziert, knüpft Schäfer ähnlich wie Koller an

differenz- und alteritätstheoretische Momente der Moderne an, bringt diese zur

Geltung und radikalisiert sie mit aktuellen und kritischenTheorieangeboten gegen

sich totalisierende oder hier schließende Tendenzen der Moderne. Es wird damit

in Verbindungmit hegemonialen Imaginären wie Humboldt und in Solidarität mit

dem »modernen politischen Diskurs« samt der »Signifikanten der Selbstbestim-

mung und Individualität« (Schäfer 2014, 18) und Bildungsbürgerlichkeit (Schäfer

2016, 22) eine Kritikperspektive erarbeitet, die gleichzeitig unter anderem an die

Kritische Theorie und den Poststrukturalismus anknüpft und beide kritische Strö-

mungen versöhnt und so seine Perspektive für viele anschlussfähig macht. Schäfer

bringt damit viele partikulare Perspektiven zusammen und bringt sie in einer

Weise in Stellung, um die Wiedereröffnung einer bildungsbürgerlichen Option zu

skizzieren, mit der sich ökonomische (Schäfer 2016) und empirische Hegemonien

(Schäfer 2019) problematisieren und abwehren ließen.

Humboldts Bildungsdenken stellt bei Schäfer eine zentrale Frontlinie der »Ge-

genwehr« dar (Schäfer 2016, 23f.). Schäfer liest dafürHumboldts Bildung alteritäts-

theoretisch und stellt unter anderem imAnschluss an Benner (1990, 33) das Konzept

der unbedingten Freiheit Humboldts in den Fokus seiner Humboldtrezeption und

erzeugt damit eine Rezeption, die den zentralen Status eines in den hegemonia-

len Humboldtrezeptionen fokussierten konkreten und bestimmten Bildungs- und

Selbstverständnisses deutlich infrage stellt.

DasKonzept der unbedingten (individuellen) Freiheit verweist auf dieDifferenz

von »unbestimmbarer, undefinierbarer Freiheit und den konkret-tätigen Formen

der Selbstbestimmung« (VdB, 56). Die »Unbestimmbarkeit«, »Unergründlichkeit«

und »Intransparenz« des Ich (ebd.) stehen in radikaler Opposition zur bedingten

Freiheit und zu konkreten Selbst- undWeltverhältnissen.

In strukturell ähnlicher Weise wie bei der Verschränkung Lacans von Realem

und Begehren scheint (in Schäfers Zugriff) bei Humboldt aus der Unbedingtheit

eine Kraft zu resultieren, die »im Individuum als dessen unergründliche Potenz

[wirkt], als etwas, das dessen (bestimmtes) Selbst- und Weltverhältnis niemals zur

Ruhe kommen lässt« (ebd.). Die Differenz im Selbst bringt eine Kraft hervor, die

das Selbst um das nicht zu Erreichende – die (immer nur angestrebte) Versöhnung

von unbedingter und bedingter Freiheit – kreisen lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

DerBildungsprozesswird indieserKonstellationzwischenunbedingterundbe-

dingter Freiheit positioniert. Bildung ist nicht einfach eine unbedingte und unbe-

stimmbare oder bedingte und bestimmbare Angelegenheit. Bildungwird bei Hum-

boldt zu einem »Bestimmungsprozess« oder eher einem Versuch, der unbedingten

Freiheit einenmöglichen »Ausdruck« zu verschaffen (61f.),was durch die unbeding-

te Freiheit »in Gang« gesetzt und durch deren Unbestimmbarkeit gleichzeitig am

Laufen gehalten und immer wieder infrage gestellt wird (ebd.). Dieser Bildungs-

prozess, dieUnruhe unddasKreisen umdie unbedingte Freiheit lässt sich nicht still

stellen, weil es unmöglich ist, dass ein bedingtes und bestimmtes Selbst- undWelt-

verhältnis oder Bildungsverständnis diese unbedingte undunbestimmbare Freiheit

repräsentieren kann (vgl. ebd., 57).

Die radikale Differenz kann nicht von innen, aber auch nicht von außen ge-

schlossen werden (ebd., 78). Die Positionierung der Bildung gegen staatliche,

ökonomische, religiöse, pädagogische, aufklärerische oder moralische Eingriffe

und Zugriffe erhält mit Blick auf das Konzept der unbedingten Freiheit eine struk-

turelle Einbettung (vgl. ebd., 57), die nicht auf der Gegenüberstellung von bedingter

Selbst-Bildung und bedingter Fremdbestimmung basiert. Die Verschränkung der

Differenz zwischen bedingter Selbst-Bildung und bedingter Fremdbestimmung ist

möglich,wie Rickenmit Foucault zeigt (vgl. Ricken 2006). Entscheidend für Schäfer

ist die Differenz zwischen Bedingtheit und Unbedingtheit. Der Bildungsprozess

als Erzeugung und Bestimmung von bedingten Freiheiten kann von außen höchs-

tens veranlasst und befördert, jedoch nicht erzeugt und gesteuert werden (vgl.

VdB, 78). Eine fremdbestimmende ›Reglementierung‹ und Kontrolle der bedingten

Freiheiten läuft Gefahr die Differenz zwischen Bedingt- und Unbedingtheit zu

verdecken und die Bildungsprozesse als individuelle Bestimmungs- und Überset-

zungsprozesse der unbedingten Freiheit zu unterdrücken. Die Reglementierung

und Steuerung von Bildung werden mit Humboldt zu Gewaltakten, die sich gegen

die unbedingte Freiheit und damit die Bildung selbst richtet (vgl. ebd.). Bezieht

mensch dies auf Humboldt, dann widersetzt sich die unbedingte Freiheit auch

der konkreten Bildungskonzeption Humboldts und »jedem einfachen Verständnis

von ›Vervollkommnung‹ oder einer ›höchsten und proportionierlichen Ausprägung

aller Kräfte zu einem Ganzen‹« (ebd., 59f.).

Und auch die Schließung der Differenz von innen ist in Humboldts Bildungs-

denken nicht möglich, da er die Welt der (asymmetrischen) Verfügbarkeit dem

Selbst entzieht. Das Ich kann sich nur in freier Wechselwirkung mit Welt bilden

und muss sich »der Materialität, der Stofflichkeit, der Widerständigkeit des Ge-

genstandes ›aussetzen‹« (ebd., 59). Es handelt sich bei dieser Wechselwirkung

nicht um einen Aneignungsprozess von Welt, der den Ausgangspunkt des Selbst

unberührt lässt und das Selbst nurmit weiteren Erfahrungen undweiteremWissen

ausstattet. Diese Welt und die »Konfrontation mit der […] unbedingten Offenheit«

entfremdet das Selbst von sich und schreibt die »Erfahrung der Differenz« in das

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 79

Selbst ein (ebd.), indem es das Selbst verändert und eine direkte Rückkehr aus der

Entfremdung zu dem Ausgangspunkt durchkreuzt (ebd.). Das sich bildende Selbst

ist somit auf die entfremdende und unbedingte Offenheit derWelt angewiesen, die

sich im Bildungsprozess zudem ins Selbst einschreibt.

Um der unbedingten Freiheit Raum zu geben und damit Bildungsprozesse

gelingen, verweist Humboldt auf zwei Kriterien. Einerseits wird die Bildung, wie

bereits beschrieben, mit der unbedingten Freiheit verschränkt: »Zu dieser Bil-

dung ist Freiheit die erste, und unerlässliche Bedingung« (Humboldt 1793a, 64;

zit.n. VdB, 58). Die Ausdrucksmöglichkeiten und Repräsentationsversuche der

unbedingten Freiheit dürfen nicht reglementiert werden. Andererseits führt er die

»Mannigfaltigkeit der Situationen« (ebd.) als weiteres Kriterium gegen eine mög-

liche einfaltige Steuerung und Beeinflussung von ›Bildungsinhalten, -situationen

oder -konstellationen‹ an (VdB, 58).

In dieser Schäfer’schen Lesart durchkreuzen die unbedingte Freiheit, die Man-

nigfaltigkeit der Situationen und die Widerständigkeit der Welt jede hegemoniale

Schließung des Sozialen durch dem Subjekt übergestülpte bedingte Freiheiten.

Humboldts bildungstheoretische Versuche, »die Frage nach dem Verhältnis

von unbestimmbarer, undefinierbarer Freiheit und den konkret-tätigen Formen

der Selbstbestimmung« zu beantworten, erhalten einen anderen ›Status‹ (ebd.,

56f., vgl. 62). Sein »Rückgriff auf metaphysische Figuren« (ebd., 60) wie Vervoll-

kommnung, Versöhnung, das »Konzept des ursprünglichen Charakters« (ebd.,

63) oder die »übergreifende Allgemeinheit« (ebd., 60) stehen mit der unbedingten

Freiheit oder dem Mannigfaltigkeitsanspruch dann nicht im Widerspruch (vgl.

ebd., 62), sondern es geht dann bei Humboldts Bildungskonzeptionen um »die

Möglichkeit ein […] Verhältnis […] aufzuzeigen [und denkbar zu machen], in dem

sich eine unbedingte individuelle Freiheit als mit der tätigen Selbstbestimmung

dieses Individuums versöhnte vorstellen lässt« (VdB, 57).

Die ›theoretische Funktion‹ von Humboldts Bildungskonzeptionen, wenn

mensch »davon ausgehen will, dass Humboldt selbst um den Status des metaphy-

sischen Charakters seiner Entwürfe weiß« (ebd., 64), liegt dann nach Schäfer nicht

in einer ›naiven Flucht in die Metaphysik‹ (ebd., 60f.), sondern darin, die »Unmög-

lichkeit einer Lösung« zu markieren und »Unmögliches als möglich erscheinen zu

lassen«. Es gehe nicht »um eine […] naive […] Behauptung […] [der] Wahrheit und

Wirklichkeit [von Bildung], sondern – wie Humboldt sagt – [um die] ›dichterische

[…] Einbildungskraft‹, die darauf zielt, die Möglichkeit des Aufscheinens der Idee

in derWirklichkeit zu inszenieren« (ebd.; vgl. Schäfer 2004, 102f.).

Schäfer fokussiert bei Humboldt die unaufhebbare Differenz zwischen unbe-

dingter Freiheit und den erzeugten wie bedingten ästhetischen Möglichkeitsräu-

menderBildungskonzeptionen.Die vielfach kritisierten imaginärenBezugspunkte

der Bildungskonzeption,wie Vervollkommnung,Ganzheit und Selbstbestimmung,

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

wie die damit verbundenen identitätslogischen und totalisierenden Tendenzen er-

halten einen sekundären oder strategischen Status.

»Selbstbildung« nachHumboldtwird so entgegender vielen diskursiv-hegemo-

nialen Schließungsversuche (konkrete Bildungseinsätze) als ein »politisch öffnen-

der Einsatz« bemüht (Schäfer 2016, 22), wobei das Öffnende durch eine radikale

Differenz qualifiziert wird.Die Auseinandersetzung umBildung könne nicht durch

konkrete und sozial bedingte Bildungsverständnisse, beispielsweise durch Hum-

boldts Bildungsdenken, die Verschränkung von Selbstbildung und Humankapital-

konzeption oder durch eine empirische Vermessung der realenBildung still gestellt

werden (vgl. Schäfer 2020, 80). Jeder Zugriff auf Bildung ist bedingt und zieht seine

Kriterien aus der sozialen und symbolischen Ordnung selbst. Schäfer positioniert

im Rahmen seines diskursiv-hegemonialen Einsatzes Bildung als öffnendes Diffe-

renzkonstrukt zwischenbedingter undunbedingter Freiheit auf derGrenzedesdis-

kursiv-hegemonialenKampfes zum realenAußen (vgl.Kapitel 4.4).Bildung scheint so

marktwirtschaftlichen oder auch gouvernementalen Schließungsversuchen in Tei-

len entzogen zu bleiben und einen »unmöglichen Bezugspunkt einer Kritik an der

gesellschaftlichen Steuerung von Bildungsprozessen« zu liefern (2019, 122).

2.6 Zwischenfazit I: Zwischen Kritik und Dekonstruktion

In aller Details übergehenden Kürze lässt sich mit Norbert Ricken Bildung vorran-

gig als ein (problematisches) Dispositiv verstehen. Bei Alfred Schäfer wird Bildung

zu einem leeren Signifikanten, der jedoch kritisch gefüllt und anti-hegemonial po-

sitioniert werden kann.Hans-Christoph Koller reformuliert das neuhumanistische

Bildungsdenken und orientiert den Bildungsprozess an die radikale Heterogeni-

tätsfigur desWiderstreits.UndmitWimmerwurdeBildung einerseits als einmedi-

al bedingtes Dispositiv und andererseits sowohl als eine immer schon ruinierte als

auch eine immer im Kommen bleibende posthumanistische Bildung fixiert.

Alle vier Iterationen lassen sich als bildungstheoretischeAntwortenaufdie »Fra-

ge nach der Möglichkeit von Bildung nach dem Ende der neuhumanistischen Bil-

dungsidee« positionieren (Wimmer 2009, 57). Mit jeweils verschiedenen Referenz-

systemen (unter anderem Lyotard, Foucault, Laclau und Mouffe, Derrida) bewegen

sich alle vier Antworten in der Spur des poststrukturalistischen Plädoyers für Dif-

ferenz und ihnen kann trotz aller Verschiedenheit und Kritik untereinander eine

ähnliche kritische Intention unterstellt werden. Das heißt: Alle vier Autoren erzeu-

gen im Modus der Kritik einen Bruch mit dem klassischen Bildungsbegriff, legen

dabei jedoch je nach Referenzautor:in unterschiedliche Schwerpunkte und verfah-

ren mit diesem Bildungsbegriff in unterschiedlicherWeise.

Der Faschismus scheint ein teils vorausgesetzter Abgrenzungspunkt zu sein.

Auch der durch den Poststrukturalismus problematisierte Humanismus und die

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 81

Dezentrierungen starker Subjektfiguren scheinen als gemeinsame Abgrenzungs-

punkte zu dienen. Die Verschränkung des Bildungsbegriffs mit Individualismus

und Liberalismus (Ricken),mitHermeneutik undHumanismus (Wimmer), die ver-

einheitlichende, harmonische und totalitäreGesamtkonzeptionHumboldts (Koller,

Wimmer), die neuhumanistische Bildung als Teil einer großen Erzählung (Lyotard,

Koller) oder die Empirieunfähigkeit des klassischen Bildungsbegriffs (Koller 1999,

12f.) und die leicht ökonomisierbaren Anlagen (Schäfer,Wimmer) stellen wiederum

Kritikpunkte dar, die verschiedene und weiter oben bereits teilweise dargestellte

Fronten untereinander eröffnen.

Es lassen sich verschiedenste Streitpunkte und Spannungsfelder feststellen:

• zwischen Allgegenwart (Ricken, Schäfer) und Seltenheit (Koller) von Bildung,

• Bildung als Subjektivierungs- (Ricken,Wimmer) und Entsubjektivierungsform

(Koller, Schäfer,Wimmer),

• Bildung zwischen Identitäts- und Differenzkonstrukt,

• zwischenAbsage (Ricken,Wimmer) undAnschluss (Koller,Schäfer,Wimmer) an

Humboldt,

• zwischen Historisierung (Ricken, Wimmer) und Aktualisierung (Koller, Schä-

fer),

• sowie Bildung als Öffnungs- (Schäfer) oder Schließungsbewegung (Ricken)

• oder zwischen empirischer Identifizierbarkeit (Koller, Ricken) und Unzugäng-

lichkeit von Bildung (Schäfer,Wimmer).

Dabei durchziehen die Spannungsfelder meist die einzelnen Texte der Autoren

selbst. So lässt sich mit Schäfer Bildung als leerer Signifikant (2011a) oder orga-

nisierendes Subjektivierungsmuster (Schäfer 2011b) an eine hegemoniale Schlie-

ßungsbewegung koppeln, andererseits reformuliert Schäfer Bildung im Anschluss

an unter anderem Humboldt als eine Öffnungsbewegung, als Grenzkonstrukt und

als ein Entsubjektivierungsmoment.

Neben dem kritischen Modus, den gemeinsamen kritischen Abgrenzungs-

punkten und Streitpunkten untereinander lassen sich alle vier Arbeiten auch

dekonstruktiv rahmen, was hier exemplarisch an den jeweiligen Humboldtre-

zeption deutlich wurde, indem von innen heraus mit den differenz-, sprach- oder

staatstheoretischen Schriften oder Momenten jeglicher einheitlicher Sinn einer

neuhumanistischen Bildungskonzeption gerade in der hier vollzogenen Gleich-

zeitigkeit und Heterogenität von vier Zugriffen deutlich zersetzt und verschoben

wurde. Es wurden in allen Humboldtrezeptionen entweder ein vergessenes Grund-

moment (Schäfer, Ricken), vernachlässigte sprachtheoretische Schriften (Koller)

oder Widersprüche (Wimmer) fokussiert, sei es die Figur der unbedingten Frei-

heit, die utilitaristisch-politische Rahmung, der linguistic turn Humboldts, die

paradoxale Figur der Gabe, oder die Notwendigkeit des Anderen für Bildung. Die

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


82 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Bildungsdenker zentrierten dieses Vergessene oder Vernachlässigte und nutzten es

als Ausgangspunkt (Koller, Schäfer,Wimmer, Ricken 1999) oder als Beispiel (Ricken

2006) für ihre Thematisierung, Interpretation und Systematisierung von Bildung

und der Bildungsgeschichte.

Die bildungstheoretischen Kontroversen scheinen nach den vier Iterationen

nicht nur äußerlich an Humboldt einfach herangetragen worden zu sein, sondern

Humboldt selbst zu durchziehen.Mit Koller, RickenWimmer und Schäfer ließ sich

exemplarisch zeigen, wie sich Humboldt sprach-, alteritäts- und machttheore-

tisch mit Humboldt gegen Humboldt wenden lässt. Diese ›autodekonstruktiven‹

Elemente in Humboldts Schriften vereitelten die Erzeugung der einen Lesart

oder Erzeugung der einen wahren realen Bildungsrezeption. In dekonstruktiver

Perspektive trifft die Autodekonstruktion auf alle Texte zu, und unterläuft von

Beginn an die Möglichkeit der richtigen Humboldtrezeption und Realisierung oder

Repräsentation der einen Bildung.

Wie gesagt, die damit verbundene automatische (innere) Heterogenisierung des

Humboldt’schen Bildungsdenkens durchzieht teils die Arbeiten der hier rekonstru-

ierten Arbeiten selbst (beispielsweise Ricken 1999, 2006; Wimmer 1996, 2009). Bei

Rickenwird in der Arbeit Subjektivität undKontingenz (1999) affirmativ anHumboldts

Wechselwirkungskonzept angeknüpft und in Die Ordnung der Bildung wird Hum-

boldt rein macht- und subjektivierungstheoretisch interpretiert und problemati-

siert. Bei Wimmer ist inDie Gabe der Bildung (1996) Humboldts Bildungsdenken Ab-

grenzungspunkt der Kritik und inVom individuellenAllgemeinen zurmediatisiertenSin-

gularität (2009) geht die Frontlinie ähnlichwie bei Koller durchHumboldt hindurch.

Humboldt bleibt zwar kritischer Bezugspunkt, doch gleichzeitig wird deutlicher an

inhärente differenztheoretische Elemente und die Problemstellung Humboldts an-

geknüpft und Humboldt sogar als Vorläufer des Poststrukturalismus bemüht (wie

z.B. beiWimmer 2009, 57; vgl. Schäfer 2019, 121). Aus dekonstruktiver Sicht wenden

alle hier behandelten Autor:innen Humboldt gegen Humboldt und versuchen (auf

sehr unterschiedlicheWeise undmit unterschiedlichstenVorsichtsmaßnahmenge-

gen unbeabsichtigte Reproduktionen klassischer Bildungsdiskurse), ein bisher ver-

nachlässigtes oder nicht wahrgenommenes autodekonstruktives Moment im Bil-

dungsdenken zu fokussieren, lesbar zu machen und für einen (Nicht-)Anfang nach

dem (Nicht-)Ende der neuhumanistischen Bildungsidee zu nutzen.

Welche bildungstheoretische Antwort dabei dem poststrukturalistischen Plä-

doyer für Differenz und den damit transportierten Problemen am deutlichsten ge-

rechtwird oderwelche theoretische oder empirische Strategie nun als »naiv« (Schä-

fer 2006, 87) oder als »lächerlich« (Ricken 2006, 20) markiert werden kann, scheint

eine falsche Frage zu markieren. Denn die Antworten in ihrer Pluralität, im Streit

und in der Verschränkung scheinen demPlädoyer und dempluralen Stil amgerech-

testen zu werden. Die einzelnen Einsätze werden hier horizontal in einen pluralen

Einsatz eingefügt, und es scheint nun sinnvoll zu sein, im Folgenden diesen Streit

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 83

durch einen weiteren Einsatz additiv zu entfalten und die bisherigen Einsätze mit

einemweiteren und einen in der Bildungsphilosophie wenig beachteten Einsatz zu

konfrontieren (Kapitel 2.9).

2.7 Zwischenfazit II: (Post), Post und Anti

Eine weitere Stabilisierung oder Differenzierungsmöglichkeit des hier rekonstru-

ierten Bildungsdenkens lässt sich über die verschiedenen Präfixe in Bezug auf den

jeweiligen Umgangmit der Moderne43 erzeugen.

Mit Koller lässt sich die »(Post-)Moderne« (Koller 1999, 146) so verstehen,dass sie

affirmativ aufbestehendemoderneTendenzenverweist.DasPräfix ›(Post)‹markiert

in dieser Perspektive »keinen absoluten Bruchmit derModerne, sondern stellt viel-

mehr eine Zuspitzung von Tendenzen dar, die der wissenschaftlichen und ästheti-

schenModerne des 20. Jahrhunderts vonAnfang an innewohnten, aber erst imLau-

fe der letzten Jahrzehnte zu einer dominantenStruktur geworden sind« (Koller 1999,

14f.). Die (Post-)Moderne folgt weder zeitlich der Moderne noch stellt sie sich als

Antimoderne gegen die Moderne, sondern sie bezeichnet die »Radikalisierung und

Zuspitzung genuinmoderner Tendenzen« (ebd.).44 Kollers und die anderen Zugrif-

fe auf Humboldts Bildungsdenken können in diesem Sinne verstanden werden, so-

dass bestimmte macht-, differenz-, oder sprachtheoretische Elemente Humboldts

Bildungsdenken bereits innewohnten, jedoch erst imZuge des Poststrukturalismus

zueinerdominantenStrukturunddamit thematisierbarwurden.Folglich sindauch

43 Für eine genauere Auseinandersetzung mit dem Begriff der Moderne sei exemplarisch auf

Nina Degele und Christian Drieß (2005), Wolfgang Eßbach (2009), Bruno Latour (2019) und

Stuart Hall (1994) verwiesen. Es sei nur so viel gesagt: Der Begriff der Moderne lässt sich

nicht so leicht fixieren, sei es als zeitliche Epochenbeschreibung (der Neuzeit ab dem 15.

Jh., des 19. und 20. Jahrhunderts oder der Gegenwart) oder als »Gütesiegel« beispielsweise

für »moderne Kindererziehung« oder »moderne Soziologie« (Eßbach 2009). Der Begriff ver-

weist auf viele andere schwer zufixierendeBegriffewie Industriegesellschaft, Bürgerlichkeit,

Individualismus, Risiko-, Medien- oder Wissensgesellschaft, aber auch auf den Faschismus

(vgl. Eßbach 2009) und Kolonialismus (Chakrabarty 2010). Mit Eßbach ließe sich die moder-

ne Gesellschaft als eine »relativistische und grundlose Gesellschaft« bezeichnen, die davon

gekennzeichnet ist, dass vermehrt eine »weitgehende Freisetzung von Individuen aus ange-

stammten und totalen Gruppen« stattgefunden hat (Eßbach 2009). Gleichzeitig bleibt diese

These auch umstritten. Mit beispielsweise Pierre Bourdieu oder Bruno Latour etwa lässt sich

in je unterschiedlicher Weise fragen, ob wir überhaupt je wirklich modern gewesen sind?

Undmit postkolonialenDenkern undDenkerinnen scheinen die eurozentrischenWahrheits-

regime so grundlos nicht zu sein (vgl. Hall 1994; Chakrabarty 2010).

44 Vgl. Wimmer 2009, Ricken 1999, 110–116, Schäfer 2011a, 63ff. Und auchmit Stefan Herbrech-

ter ließe sich diese (Post-)Moderne als »kritische Neuaneignung, Durcharbeitung und Um-

schreibung« der humanistischen Tradition verstehen (Herbrechter 2014, 274).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


84 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die eigenen theoretischen Annahmen immer schon bei Humboldt zu finden; Hum-

boldt kannmit seinem linguistic turn als Vorläufer des Poststrukturalismus bemüht

werden (wie bei Wimmer 2009, Koller 1999); oder die Bildungskonzeptionen waren

schon bei Humboldt differenz- und alteritätstheoretisch gerahmt und stellen nur

Inszenierungen oder dichterische Einbildungen dar, um der unbedingten Freiheit

gerecht zu werden (wie bei Schäfer 2011a).

Versteht mensch das Präfix ›Post‹ hingegen medientheoretisch im Anschluss

an Derridas Auseinandersetzungen mit der ›Postkarte‹ (Derrida 1982)45 und wen-

det die modernen Spuren mit dem Spurbegriff Derridas, dann verweisen die

poststrukturalistischen Auseinandersetzungen in der Bildungsphilosophie nicht

repräsentationslogisch auf die modernen Anfänge und Absender:innen, die bil-

dungstheoretisch mit Lyotard, Derrida oder Laclau und Mouffe nun richtig ent-

ziffert, fortgeschrieben, kritisiert oder radikalisiert werden. Ein Beispiel: Die

Repräsentationskrise (siehe Kapitel 4) findet hier nicht in der sogenannten zeitlich

positionierten Postmoderne oder durch als postmodern gelabelte Denker:innen

statt. Vielmehr durchkreuzt die Repräsentationskrise die sogenannte Moderne

in dieser Perspektive von Anfang an und die »dekonstruktivistische Philosophie

Jacques Derridas« hat mit Blick auf beispielsweise Arthur Schopenhauer, Friedrich

Nietzsche oder Samuel Beckett »kaum Neuigkeitswert« (Wellbery 1999, 27). Mit

Wellbery lässt sich die »Moderne überhaupt als Dauerkrise der Repräsentation«

bestimmen (ebd.), die dadurch gekennzeichnet ist, dass mit dem modernen ›Post‹

keine identitätslogischen Entitäten oder identitätslogischen Bildungsverständnis-

se gemeint sind, egal, ob die Überlieferung beispielsweise das eigentliche gute und

kritische Zentrum des Humboldt’schen Bildungsdenkens, bestimmte Tendenzen,

vergessene Grundmomente oder nur vernachlässigte Widersprüche enthält. Wenn

wir beispielsweise die unbewusste Autodekonstruktion und die damit einherge-

hende immer schon stattfindende Ruinierung der Bildungstheorien (vgl. Wimmer

2009, 2014b) oder die bewusste Einordnung derHumboldt’schen Bildungskonzepte

als ›dichterische Einbildungen‹ fokussieren (vgl. Schäfer 2011a, 65, 80), dann scheint

»Post« nicht wie bei »(Post)« etwas als eigentlich modern zu bezeichnen (wie bei

Koller) oder etwas zeitlich nach der Moderne zu positionieren, sondern vielmehr

das Problem der Bezeichnung, Derridas Problem der Post(karte), zu beinhalten

und mit ihr die Differenz-, Kontingenz- und Repräsentationsprobleme. Das Präfix

»Post« ohne Klammern erhält eine deutlichere Eigenständigkeit gegenüber dem

Begriff der Moderne und wird deswegen hier nicht eingeklammert.

Neben den mit den Präfixen (Post) und Post erzeugten Lesarten lässt sich

zudem die Perspektive erzeugen, in der die Moderne oder Teile der Moderne

mit spezifischen Ordnungen, Macht- und Selbsttechnologien (Ricken 2006) oder

45 Diesen Hinweis verdanke ich Michael Wimmer (vgl. Wimmer 2019a, 9–16).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 85

Anthropotechniken sowie mit bestimmten Zeichentechnologien verwobenen Le-

bensformen (Wimmer 2009, 2014a) oder auch Kindheitskonstruktionen (Wimmer

1999, Schäfer und Wimmer 1998), mit Nationalismus (Wimmer 1999, 2009) oder

großen Emanzipations-Erzählungen (Lyotard 1986) verschränkt werden. Diese

Perspektive bezeichne ich als anti-modern. Es werden bestimmte ›Wurzeln der

problematischen Moderne‹ identifiziert, kritisiert und deren Überwindung wird

in Aussicht gestellt (vgl. Eßbach 2009). In den hier vorliegenden Arbeiten werden

vorrangig identitätslogische und totalisierende Tendenzen der (Spät-)Moderne

problematisiert und kritisiert. In der kritischen Ausrichtung geht es dann meist

umEntsubjektivierung (wie bei Ricken 1999, 2006, Koller 2012), um einen epistemi-

schen Bruch (wie beiWimmer 1988; vgl. Forster 2017) oder um die »Reformulierung

des Bildungsbegriffs« im Anschluss an die differenztheoretischen Tendenzen der

Moderne (wie bei Koller 1997, 62).

2.8 Das Kreisen um Humboldt

Zunächst möchte ich konstatieren, dass die ›Vergötterung‹ und ›Mythisierung‹

Humboldts, die immer wiederkehrende Erzeugung guter, rebellischer und kriti-

scher Bildungsgeschichten mit und im Anschluss an Humboldt, die Reproduktion

der beiden Humboldtbrüder als ›kulturpolitische Projektionsfläche‹ für die Insze-

nierung der Kultur- und Bildungsnation Deutschland, wie die Heroisierung und

Romantisierung der deutschen undweißen Philosophen bereitsmehrfachmarkiert

und problematisiert wurde (vgl. beispielsweise Tenorth 2017; Ricken 2006;Wimmer

2009; Rebenich 2010; Nghi Ha 2014; Mabe 2007, 32f.).46

Trotz der anhaltenden oder immer wieder aufkommenden Skepsis und Kritik

an dem neuhumanistischen Denken lässt sich nach den vier Iterationen festhalten,

dass alle hier angeführten bildungstheoretischen Antworten auf die Frage nach der

Möglichkeit vonBildung nach demEnde der neuhumanistischenVariante nicht um-

hinkommen, Humboldt zu kommentieren und gerade das dekonstruktive Vorge-

hen scheint beinahe an Humboldt kleben bleiben zu müssen. Humboldts Bildung

scheint (auch) in der poststrukturalistischenBildungsphilosophie einmaßgeblicher

Kreuzungspunkt oder »Treffpunkt« (Wrana 2021a, 218) diverser akademischer Aus-

einandersetzungen, Kritiken, Reformulierungen, Verwerfungen, Wiederbelebun-

gen oder Dekonstruktionen zu sein. Sie scheint ein verbindendes Glied zu sein, auf

das sich so gut wie alle beziehen,was beispielsweise vonHeinz-Elmar Tenorth auch

zustimmend kommentiert wurde (vgl. Tenorth 1996). Unterscheiden sich die bil-

dungstheoretischen Arbeitenmit Blick auf ihre zentralen Bezugsautor:innenmeist

46 Hier wurden Passagen in veränderter Form aus dem Text »Das postkoloniale Ende der Bil-

dung« (Wartmann 2021) übernommen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

deutlich voneinander, so scheint Humboldt einer der zentralen, wenn nicht sogar

der zentralste Bezugspunkt zu sein, der so etwas wie eine gemeinsame Identität

der Bildungstheorie stiftet.

NebenHumboldtgibt es eineweiteregemeinsamezentraleReferenz inderpost-

strukturalistischenBildungsphilosophie,mit derwenigerHumboldtsBildungsden-

ken als die Verwendungsweisen oder Humboldtrezeptionen kommentiert werden

können. Mit dieser weiteren gemeinsamen Referenz namens Michel Foucault lässt

sich ähnlichwie beimbevorzugtenUmgangmitHumboldt von innen (geteiltes Refe-

renzsystem) heraus dannwiederumdie VerwendungHumboldts problematisieren.

Es geht mir hier jedoch nicht um eine macht- oder subjektivierungstheoretische

Interpretation (Ricken 2006), die Technologie des Zeichens bei Foucault (Wimmer

2013), die Figuren des Anderswerdens und der Entsubjektivierung (vgl. Ricken 1999,

2006;Koller 2012) oderdiegouvernementalePerspektive alsAbgrenzungs-oderEin-

faltungsfolie (vgl. Schäfer 2011a, 2014a), sondernmeine bildungstheoretische Präfe-

renzfindet sich inFoucaultsAntrittsvorlesungDieOrdnungdesDiskursesundderdar-

in vorkommenden Verschränkungsfigur und Gleichzeitigkeit von produktiven wie

restriktiven Funktionen einer Disziplin, wobei ich mit den darin vorkommenden

Instrumentarien nicht, wie Wimmer, andere Disziplinen kritisieren möchte (vgl.

Wimmer 2019a), sondern hier steht dieDisziplin der Erziehungs- undBildungsphi-

losophie selbst zur Disposition.

Doch die durch diese Foucault’sche Theoriefolie entstehende Verknappung

bringt nicht nur eine eigenständige Kritik an der eigenen Disziplin hervor. Die Er-

arbeitung dieser Verknappung bereitet vielmehr auch einen weiteren Kommentar

zu Humboldts Bildungsdenken vor, welcher mit dem nächsten Kapitel ins bereits

entfaltete Kommentarsystem der Bildungsphilosophie eingepflegt wird.47

Auf Foucaults Antrittsvorlesung kam ich durch einen Text Homie K. Bhabbhas

und die Unterscheidung zwischen der »institutionellen Geschichte kritischerTheo-

rie und ihrem Potential zu Veränderung und Innovation« (Bhabha 2011, 48). Sie

erinnerte mich an eine Unterscheidung oder eher an eine Verschränkungsfigur

Foucaults, die sich ohne große Umwege direkt auf den Umgang mit Humboldt in

der Bildungstheorie übertragen lässt.Die »Fruchtbarkeit eines Autors« (hier: Hum-

boldt), die »Vielfältigkeit der Kommentare« zu Humboldt, die »Entwicklung einer

Disziplin« in stetiger Referenz auf Humboldt markieren einerseits »unbegrenzte

Quellen für die Schöpfung von [auch kritischen] Diskursen«. Andererseits besitzt

47 Auf die Komplexität eines Disziplingebildes und auf andere mögliche Zugriffe wie Beschrei-

bungsweisen für konkurrierende »Denkkollektive« (vgl. Fleck, 1980; zit.n. Rieger-Ladich 2014,

66) und wissenschaftliche »Harmonien der Täuschung« (Fleck 1980, 122; zit.n. Rheinberger

2008, 55) oder ›scientific communities‹ mit ihrem ›verkörperten, partiellen und situierten

Wissen‹ (Haraway 1995; n. Rieger-Ladich 2014, 66) sei hier nur verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 87

der Bezugspunkt Humboldt auch eine einschränkende, »restriktive und zwingende

Funktion« (Foucault 1993, 25; vgl. Rheinberger 2019, 26).

Bildungstheorie lässt sich mit Foucault als Disziplin, als Diskursgesellschaft,

aber auch als Kommentarsystem bestimmen, welches (zumindest sehr lange Zeit

und zu großenTeilenweiterhin) umbestimmteAutor:innen kreist(e).Natürlich tra-

ten in Teilen der Bildungswissenschaft mit den poststrukturalistischen Importen

an die Stelle der regulativen Prinzipien, die sich mit den Begriffen der Bedeutung,

Ursprünglichkeit, Einheit und Schöpfung fassen lassen, deren Umkehrungen,

wie Ereignis, Serie, Regelhaftigkeit und Möglichkeitsbedingung (Foucault 1993,

35). Auch verschob sich der bildungstheoretische Fokus vermehrt von Identität

und Allgemeinheit der Erziehungs- und Bildungswissenschaft oder der Ausein-

andersetzung mit starken Subjektfiguren hin zu ›grenzüberschreitenden‹ und

›inter-disziplinären‹ Interventionen (Schäfer undWimmer 1999, 6), hin zur Dezen-

trierung des Subjekts und Fokussierung von Alterität, Kontingenz, Performanz,

Differenz wie Heterogenität.

Die kritische und poststrukturalistische Bildungstheorie stellt beispielsweise

mit Blick auf die hegemonialen Verwendungsweisen von Bildung als Selbst-Bil-

dung oder als Ressource für Humankapital andere und kritische Umgangs- und

Verständnisweisen von und mit Bildung zur Verfügung als die neuhumanistische.

Zunächst kann damit auf das Potential und die Produktivität kritischer Bildungs-

theorie verwiesen werden.

Doch mit Foucaults Antrittsvorlesung lässt sich Bildungstheorie in einer Weise

verstehen, in welcher die bildungstheoretischen Grenzüberschreitungsversuche

und »Grenzgänge« (vgl. ebd.) selbst eine problematische Grenze reproduzieren.

Die Ausschließungsprozeduren (»das verboteneWort; die Ausgrenzung des Wahn-

sinns; der Wille zur Wahrheit«) und die Verknappungsmechanismen (Kommentar,

Autor, Disziplin, Ritual, Diskursgesellschaft, Doktrin) ermöglichen einen Blick

auf die Bildungstheorie, welche die Grenzen und Einschränkungen der Disziplin

verdeutlichen (vgl. Foucault 1993, 25, 29). Und neben den Ausschließungs- und

Verknappungsprozeduren schränken auch andere Meta-Diskurse (und ihre Insti-

tutionalisierungen) beispielsweise des Kapitals (kr. d. Sanders 2013), des identitäts-

logischen Subjekts (kr. d. Wimmer 2013, 2016), der europäischen Geistigkeit (kr.

d. Kittler 2003), der Nation (kr. d. Jašová 2021) oder des individuellen Allgemeinen

(kr. d. Ricken 2006, Wimmer 2009) weiterhin das Wuchern der (auch kritischen)

Diskurse des Aufwachsens und der Diskurse über Veränderungsprozesse48 grund-

legend ein.

48 Die Begriffe des Aufwachsens und der Veränderungsprozesse dienen als quasi-allgemeine

Begrifflichkeiten, lassen sich oder müssen jedoch auch als bedingte wie leere Signifikanten

ausgewiesen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


88 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Das »verbotene Wort« (Foucault 1993, 16) findet sich schon in den Begriffen Bil-

dungstheorie, Bildungswissenschaft, Bildungsforschung oder Bildungsethnologie.

Trotz aller Kritiken, Verwerfungen, Dekonstruktionen und Problematisierungen

des Bildungsbegriffs findet sich eine Vielfalt an Arbeiten in Bezug auf den Bil-

dungsbegriff, doch es lässt sich keine wirkliche Heterogenisierung des Sagbaren

über das Aufwachsen oder von Veränderungsprozessen in der Erziehungs- und

Bildungswissenschaft ausmachen, welche die Zentralstellung des Bildungsbegriffs

auflösen könnte (vgl. Ricken 2006, 16, 276ff.). Höchstens der Lern- oder neuerlich

der Kompetenzbegriff, welcher sich jedoch auch aus Humboldts Denken her-

ausarbeiten ließe (vgl. Tenorth), ließen sich anführen, denen eine hegemoniale

Stellung zuzuweisen wäre.49 Bildung und Humboldts Denken scheinen weiterhin

in Teilen der Erziehungs- und Bildungswissenschaft auf ein »semantisches Ge-

fängnis« (Bollenbeck 1994) oder mit Schäfers Perspektive auf einen spezifischen

diskursiv-hegemonialen Kampfplatz zu verweisen (Schäfer 2011a).

Auch der »Wille zur Wahrheit« in der Suche nach demWas der Bildung betrifft

nicht nur große Teile der Bildungsforschung, sondern auch die poststrukturalisti-

sche »Eigenheit« von Bildung (Ricken 2006). Bildung als empirisch verifizierbare

Ordnung (Ricken), als leerer Signifikant (Schäfer), als Entsubjektivierungsform

(Lüders 2015) oder (zumindest partiell) identifizierbare Transformationsfigur (Kol-

ler) scheint mit dem ›Willen zur Wahrheit‹ gekoppelt zu sein. Denn nach Wimmer

bewegen wir uns weiterhin im Bann eines alten repräsentationslogischen und

hermeneutischen Diskurses, dem auch die poststrukturalistische Bildungstheorie

trotz oder gerade wegen einer erhöhten Reflexion der Repräsentationsproblematik

nicht entkommen dürfte (vgl. Kapitel 4.8). Und der »Autor [wieHumboldt] als Prin-

zip der Gruppierung von Diskursen, als Einheit und Ursprung ihrer Bedeutungen,

als Mittelpunkt ihres Zusammenhalts« bindet selbst die dekonstruktive Variante

an sich (Foucault 1993, 20), wenn zum Beispiel Humboldt, wie bereits erwähnt, als

Vorläufer des Poststrukturalismus bemüht wird (Wimmer 2009, 57; vgl. Wimmer

1999, 45-51). Irgendwie schaffen es alle Autor:innen der kritischen Bildungsphiloso-

phie immer wieder, Humboldt zu kommentieren und »schließlich [das] zu sagen,

was« bei Humboldt »schon verschwiegen artikuliert war« (Foucault 1993, 19f.; zit.n.

Wimmer 2019a, 140), um so die eigenen bildungstheoretischen Präferenzen in die

Festung Humboldt einzuschreiben.

49 Hier sei jedoch beispielsweise auf die Importe aus der Soziologie rund um den Sozialisati-

onsbegriff und die Importe aus der Psychologie mit dem Entwicklungsbegriff verwiesen, die

auch stärker einem französischen und nordamerikanischen Referenzsystem zuzuordnenwä-

ren und als erziehungs- und bildungswissenschaftliche Grundbegriffe markiert werden kön-

nen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 89

2.9 Vergessen wir nicht – die Nation!

»Die Namen Wilhelm und Alexander von Humboldt haben im In- und Ausland

einen ausgezeichneten Klang. Sie stehen seit dem 19. Jahrhundert für das gute

Deutschland – die bildungsbeflissene und weltoffene Kulturnation. Die beiden

Brüder leihen ihre Namen Pflanzen und Flüssen, Vereinen und Foren, Stiftungen

und Universitäten. Der Spiegel nannte Alexander gar einen ›Vorbild-Deutschen‹«

(Ajouri, Lepper und Maatsch 2010, 4)

2.9.1 Eine weitere Bildungskritik

Das Kreisen um Wilhelm von Humboldt und die beharrliche zentrale Stellung des

Bildungsbegriffs verknüpfe ich in bildungsphilosophisch-tradierter Weise mit ei-

ner weiteren eigenen bildungstheoretischen oder eher nationalismuskritischen und

postkolonialen Präferenz (Vgl. Butler 2012; Ha 2014; Jašová und Wartmann 2020;

Jašová 2021). Die aus dieser Präferenz resultierende und noch zu plausibilisieren-

de Verschränkung zwischen Bildung und Nation stützt mit Blick auf das vorheri-

ge Kapitel (erneut) die kritische Produktivität des mit Foucault beschriebenen bzw.

erzeugten Kommentarsystems namens Bildungsphilosophie. Gleichzeitig zeigt die

bildungswissenschaftliche Zentralisierung des Bildungsbegriffs und der tradierte

und hier reproduzierte Anschluss an Humboldt eine bisher vernachlässigte restrik-

tive Funktion oder weitere »Panne« des hier reproduzierten bildungstheoretischen

Kommentar- und auch Referenzsystems an (Boger und Castro Varela 2021, 16).

Die These: Die Humboldtbezüge und das Kreisen um Bildung verweisen auf

ein vergessenes Grundmoment50 des Humboldt’schen Bildungsdenkens und zwar

auf den Kultur- und Bildungsnationalismus des Bildungsbürgertums51 des 18. und

50 Neben der folgenden Primärsetzung des präferierten theoretischen Zugriffs lässt sich auch

rhetorisch rekursiv an das bisher iterierte Bildungsdenken anschließen: Die Figur der Ent-

deckung von etwas Vergessenem, dass dann zum Ausgangspunkt und zum Zentrum des bil-

dungstheoretischen Zugriffs wird, findet sich in Bezug auf die iterierten Bildungstheorien

bei Ricken (2020, 246), Wimmer (2009, 66; 2014d, 432f.) und Schäfer (2011a, 79). Der Titel

des Unterkapitels ist in dieser Hinsicht an den Titel eines Textes Wimmers angelehnt: Ver-

gessen wir nicht – den Anderen! (2014d), welcher wiederum auf Derridas Beitrag Vergessen wir

nicht – die Psychoanalyse! (1998) verweist.

51 »Es ist längst bekannt, dass klassische soziale Parameter oder ökonomische Ressourcen nicht

genügen, umdas Bürgertum zu definieren. Eine spezifische Art der Lebensführung, eine spe-

zifische ›Kultur‹ muss hinzutreten, um die Differenz zwischen der Heterogenität sozialer La-

gen und derHomogenität geistiger Identitäten zu überbrücken. […] Damit ist die bürgerliche

Gesellschaft ein Modell der Akkulturation, und die neuhistorische Forschung hat zahlreiche

Werte undHandlungsmuster benannt, die die bürgerliche Kultur undMentalität prägen: Bil-

dung als ›Erlösungshoffnung und Erziehungsanspruch‹, […] individuelle Freiheit, Eigeninter-

esse, Entfaltung persönlicher Anlagen, Selbstorganisation der Gesellschaft, Orientierung auf

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


90 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

19. Jahrhunderts. Dabei geht es nicht darum, dass Bildung eine irgendwie typisch

deutsche Angelegenheit ist (vgl. Ricken 2006, 208). Sondern die Verschränkung

zwischen Bildung und Nationalismus weist eine Enge auf, die schon mehrfach

außerhalb der Erziehungs- und Bildungswissenschaft rekonstruiert und diskutiert

wurde.52 Es wurde schon mehrfach darauf hingewiesen, dass sich Nation, Kultur

und Bildung näherstehen, als die oft gegen Autorität, Staat, Kapital, Erziehung oder

auch die koloniale Moderne positionierte Bildung dies vermuten lässt. Dies bleibt

noch zu zeigen, aber innerhalb der Bildungsphilosophie und Erziehungs- und

Bildungswissenschaft scheint der Zusammenhang zwischen Bildung und Nation

meist verengt, vernachlässigt oder ausgeblendet zu werden.

Indem ich den bereits erzeugten und mit Humboldt verschränkten Bildungs-

konstruktionen (Kapitel 2.2-2.5) einweiteres Konstrukt hinzufüge, beabsichtige ich

nicht, Humboldt endlich richtig zu lesen und zu rezipieren. Vielmehr offenbaren

die verschiedenen hier iterierten bildungswissenschaftlichen Umgangsweisen mit

Humboldts Schriften die innereMehrstimmigkeit und »Autodekonstruktion« inner-

halb dieser (Wimmer 2009, 72). Je nach Fokus, je nach Zugang und Verweissystem

lässt sich einer anderen Stimme folgen oder eine andere Stimme erzeugen, wo-

durchsichauchwidersprüchlicheLesartenundunterschiedlicheBildungsverständ-

nisse ergeben. Die Autodekonstruktion bedingt heterogene Zugriffe und damit die

mit Foucault plausibilisierte kritische Produktivität der bildungstheoretischenDis-

ziplin. In diesem produktiven und kritischen Sinne niste ichmich in das Kommen-

tarsystem der Bildungsphilosophie ein.

Dieser weitere Kommentar lässt sich zunächst von den anderen Humboldtre-

zeptionen abgrenzen: Ich hebe Humboldt nicht als Vorläufer des Poststruktura-

lismus hervor (wie in Wimmer 2009; Koller 2012) und ich interessiere mich an

dieser Stelle nicht für den differenzsensiblen (wie bei Schäfer), liberalen (wie bei

Ricken), friedvollen53 oder kosmopolitischen Humboldt (wie in Trabant 2012). Ich

plausibilisiere mit einer anderen theoretischen Vorliebe einen anderen Humboldt

das Gemeinwohl, Kreativität und Rationalität, Fortschrittsoptimismus, Streben nach Besitz,

Familie als private Sphäre, Autonomie von Literatur, Musik und bildender Kunst. […]Wertvor-

stellungen undBildungsinhalte konstituierten ein SystemdauerhafterHandlungsdispositio-

nen; trotz unterschiedlicher sozialer Basis gelangten die Repräsentanten des Bürgertums zu

durchaus vergleichbaren Lebenshaltungen. Zur wichtigsten Trägerschicht bürgerlicher Kul-

tur und Mentalität wurde im 19. Jahrhundert das Bildungsbürgertum, d.h. der Teil des Bür-

gertums, der seinen Anspruch auf soziale Exzellenz auf den Besitz von Bildungswissen und

auf eine daraus abgeleitete Lebensweise gründete.« (Rebenich 2010, 25)

52 Hier seien schon einige Referenzen vorweggenommen: Bollenbeck 1994; Ricken 2006;Wim-

mer 2009; Tenorth 2015 & 2017; Messerschmidt 2020; Jašová 2021.

53 Der Ausdruck friedlich wird durchgehend kursiv gesetzt, da (wie noch zu zeigen ist) gerade

aus postkolonialer PerspektiveHumboldts KosmopolitismusundAnthropologie alles andere

als friedlich wirkt.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 91

mit Fokus auf nationalistische Diskurslinien und bringe gleichzeitig diesen ande-

ren Humboldt in Konfrontation mit den bisher angeführten sowie mit weiteren,

postkolonialen und postnationalsozialistischen, Bildungskritiken. Letztendlich

betreibe ich Bildungsphilosophie im klassischen Sinne und verbleibe in oder am

Rand der Bildungsphilosophie, wobei dieses Vorgehen trotzdem von innen auf

ein Problem verweist, welches dieses Innen, die Bildungsphilosophie und auch

Bildungswissenschaft, in die Schwebe versetzen, die bestehenden Debatten öffnen

und hegemoniale kritische Bildungsweisen mindestens irritieren soll.

Für den folgenden Kommentar werden die Diskussionen und Kritiken54 rund

um den Begriff und das Konstrukt der Nation55 vorausgesetzt. Ausgangs- und

Durchgangspunkt dieses Kapitels ist die Arbeit Bildung als deutscher Sonderweg56

von Michaela Jašová (2021). Mithilfe und ausgehend von der darin enthalten-

den Humboldtrezeption wird Humboldts Bildungsdenken zuerst in Bezug auf

nationalistische Diskurslinien rezipiert (2.9.2). Zweitens versuche ich, zentrale

nationalistische Diskurslinien wie historische (Dis-)Kontinuitäten zu umreißen

(2.9.3) und drittens iteriere ich die im Fokus stehenden poststrukturalistischen

Bildungstheorien in Bezug auf die erarbeiteten nationalen Diskurslinien (2.9.4).

Für die Humboldtrezeption, die historische Kontextualisierung und die erneuten

Iterationen der Bildungskritiken und -reformulierungen dienen neben der Arbeit

Jašovás (2021) unter anderem die Texte von Georg Bollenbeck (1994, im Folgenden

BuK), Jost Müller (1995), Stefan Rebenich (2010), Hubert Ivo (2012) und Ulrich Sieg

(2013) als Referenzen.

54 Beispielsweise Appadurai 2016, Balibar & Wallersein 2019; Butler & Spivak 2011; siehe auch

die Auseinandersetzung Jašovás mit diesen Autor:innen (2021).

55 Im Anschluss an Jašová (2021) und Balibar & Wallerstein (2019) wird der konstruktiv-imagi-

näre Teil des Nationalismus im Folgenden betont und Nation wird hier als eine Art Natura-

lisierung und Materialisierung des Kurzschlusses mehrerer (und auch je nach Ausprägung

unterschiedlich zu verknüpfender) Elemente verstanden. Zu diesen Elementen zählen unter

anderem eine ›lineare Geschichte mit einem glorreichen Ursprung‹, eine ›fiktive homogene

Ethnizität‹, eine gemeinsame Sprache, ein gemeinsames Territorium, spezifische Ein- und

Ausgrenzungspraktiken und die bürgerliche Mutterschaft (vgl. Jašová 2021; Balibar & Wal-

lerstein 2019; Wimmer 2009; Kittler 2003).

56 Jašová setzt sich in Bildung als deutscher Sonderweg (erschienen als Humboldt und andere My-

then, 2022) mit nationalen Diskursen und dem Nationenbegriff auseinander, skizziert die

Besonderheit des deutschen und bürgerlichen Kulturnationalismus im 18. und 19. Jahrhun-

dert und problematisiert diesen Nationalismus nationalismuskritisch, hegemonietheore-

tisch, psychoanalytisch und exemplarisch mit einer eigenenHumboldtrezeption. In meinem

hier vorliegenden Kapitel geht es im Anschluss an diese Auseinandersetzung vorrangig dar-

um, diese von Jašová aufgemachte Perspektive fortzuschreiben und die aktuelle Bildungs-

philosophie in Bezug auf nationale Diskurse zu befragen und die historischen (Dis-)Konti-

nuitäten auf die gegenwärtige (kritische) Bildungsphilosophie zu beziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


92 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

2.9.2 Ein Humboldtkommentar

Nation als zentraler Angelpunkt:Humboldt wurde bereits früh und bis heute viel-

fach als liberaler (z.B. schon von John Stuart Mill; vgl. Tenorth 2010, 18f.) oder auch

kosmopolitischer (z.B.Menze 2003, Ivo 2002, Trabant 2012) Denker qualifiziert wie

problematisiert (z.B. Ricken 2006). Gerade neben dem Liberalismus lässt sich je-

doch auch der Nationalismus als eine wichtige ›Integrationsideologie‹ des 18. und

19. Jahrhunderts in den Fokus rücken (Bollenbeck BuK, 216) und bei genauer Lek-

türe der Humboldt’schen Schriften wird schnell deutlich, dass sich beide Diskurs-

linien in Humboldts Bildungsdenken widerspiegeln. Es soll im Folgenden in einem

ersten Schritt verdeutlicht werden, dass Humboldts Bildungsdenken nicht nur vor

dem Hintergrund liberaler, sondern auch nationaler Diskurslinien gelesen werden

kann.

Wilhelm von Humboldt engagierte sich und »plädiert[e] […] für die Bildung der

Nation« (vgl. Tenorth 2017) und der Begriff der Nation stellt eine zentrale wie af-

firmative Referenz in Humboldts Bildungsdenken dar (Tenorth 2010, 18f.). Diese

Referenz findet sich nicht nur einmalig oder punktuell, auch beschränkt sich die

affirmative Auseinandersetzung mit dem Nationalismus nicht auf einige Briefe an

JohannWolfgang vonGoethe (Humboldt 1799a, 1799b; n. Jašová 2021, 64), sondern es

lässt sich durchgehend eine Verschränkung oder je nach Text auch ein sehr deutli-

cher Kurzschluss zwischen Nationalismus, Sprache, Menschheit, Mannigfaltigkeit

und Bildung in Humboldts Denken plausibilisieren.

Wie zu zeigen ist, durchzieht dieser Kurzschluss Humboldts gesamte Theorie-

architektur und betrifft seine bildungs-, staats- und sprachtheoretischen Schriften

sowie anthropologischen Untersuchungen. Ein bezeichnender Abschnitt aus Ueber

dieVerschiedenheitendesmenschlichenSprachbaues führt diesenKurzschluss vor (1827b,

189; n. Jašová 2021, 62). In dem dichten Absatz ist zu lesen, dass die »Individualitaet

und die Nationalitaet« zu den »grossen intellectuellen Formen« gehören, »in wel-

chen die steigende und sinkende Bildung derMenschheit fortschreitet«, dabei »lebt

und webt« die Sprache »in der Nationalität« und eine »Sprache lässt sich […] nur

in Verbindungmit einem Volke« denken (ebd.). Eine weitere und ähnliche Verdich-

tung findet sich auf einer Seite in dem einige Jahre früher erschienenen Text Plan

einer vergleichenden Anthropologie (1795a; vgl. Jašová 2021, 66). Auf dieser Seite wird

der Mensch »allein genommen« als »schwach« markiert; er »bedarf einer Höhe, auf

die er sich stellen; einer Masse, die für ihn gelten; einer Reihe, an die er sich an-

schliessen kann«. Diese Höhe und Masse garantiert für Humboldt die Nation. Der

»Nationalcharakter« wird umso »reiner, eigenthümlicher, feiner und vielseitiger«

(Humboldt 1795a, 385), wenn möglichst viel »Mannigfaltigkeit in Einheit verwan-

delt« wird (ebd.).Dafür brauche es die ›richtige Bildungstheorie‹, um sich den ›viel-

fältigen Verhältnissen‹ zu öffnen und die durch diese Öffnung in sich entstehenden

verschiedenen »Seiten« »einzeln auszubilden« wie gleichzeitig »zu einem Ganzen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 93

zu verbinden«. Durch diese Bildung »wird kein Mitglied einer Nation dem andern

so auffallend ähnlich sehen« und »der Nationalcharakter wird sich in allen Einzel-

nen spiegeln« (ebd.).

Auf diese beiden Verdichtungen in Humboldts Schriften wird noch detaillierter

einzugehen sein und nach einer kurzen Skizzierung des Nationen-Konzepts Hum-

boldts werde ich über fünf verschiedene Zugriffe (Menschheit, Mannigfaltigkeit,

Bildung, Sprache und Antike) diese beiden Verdichtungen lesbar(er) machen.

Was bedeutet Nation bei Humboldt? Humboldts Konzept der Nation ist ›uni-

versalhistorisch‹, anthropologisch und sprachtheoretisch eingebettet (Ivo 2002, 5).

Neben dem prominenten Struktur- und Differenztyp des individuellen Allgemei-

nen Humboldts, welcher nach den bisherigen bildungstheoretischen Iterationen

vorrangig die allgemeine Menschheit und die einzelne Individualität in Beziehung

zueinander setzt, nimmt die Figur der Nation eine »Art Gelenkstelle« (ebd., 6)

oder »Mittelstufe« (Humboldt 1827b, 127) zwischen den Begriffen Menschheit und

Individuum ein (Ivo 2002, 21; vgl. Jašová 2021, 61). Diese »Gelenkstelle« bezeichnet

Humboldt in Ueber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues (1827b) als »eine

bestimmte Sprache charakterisierte geistige Form der Menschheit, in Beziehung

auf idealische Totalitaet individualisiert« (Humboldt 1827b, 125; vgl.; Jašová 2021,

61).

(Abb. 8: )

Die idealische Totalität bezieht sich auf die Einheit der Menschheit: Das »Men-

schengeschlecht [ist], trotz aller Trennung, aller Verschiedenheit, […] in seinem

Urwesen und seiner letzten Bestimmung unzertrennlich und eins« (Humboldt

1827b, 125; vgl. Ivo 2002, 7). Diese ursprüngliche Einheit habe sich jedoch im Lau-

fe der Menschheitsgeschichte in viele Bruchstücke zerspalten. Und durch diese

anfängliche Einheit und die Erfahrung der Trennung existiere ein »Streben nach

›Einheit und Allheit‹, das aus der Ahnung, ja der Überzeugung erwächst«, dass

die Menschengattung am historischen Anfang und in »seiner letzten Bestim-

mung« eine Einheit bildet(e) (Ivo 2002, 7; vgl. Humboldt 1813, 304; 1827b, 125). Die

Unzertrennlichkeit oder die »in unzählige einzelne Personen zerspaltene bzw. zer-

schlagene eine menschliche Kraft ist ›wahrhaft individuell nur im Einzelnen‹, aber

sie ist wegen des geselligen Charakters dieser Personen auch auf der Mittelstufe

individualisiert« (Ivo 2002, 8). Bei Humboldt ist »der Einzelne,wo,wann undwie er

lebt, […] ein abgerissenes Bruchstück seines ganzenGeschlechts« (Humboldt 1827b,

126). Gleichzeitig vollzog sich die »Fragmentierung der […] einen Menschheit […]

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


94 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

auch in Gestalt von Nationen« (Ivo 2002, 14) – sozialen Bruchstücken – und dies

aufgrund des ›geselligen Charakters‹ des Menschen auf der sozialen Ebene.

Es existieren in Humboldts Universalgeschichte und Universalanthropologie

auf der Mittelstufe verschiedene und zerschlagene Nationalcharaktere und mit

ihnen »auf das innigste« verbundene Sprachen (Humboldt 1827b, 282; vgl. Ivo 2002,

14). Diese sich im Laufe der Geschichte herausbildenden Nationalcharaktere sind

oder sollten in sich »consequent« und in den eigenen »wesentlichen Gränzen«

geschlossen sein (Humboldt 1795a, 379). Bei Humboldt geht es folglich bei individu-

ellen Nationen um in sich abgeschlossene soziale Einheiten, die sich im Laufe der

Menschheitsgeschichte herausgebildet haben.

Bringt mensch die drei Figuren Individualität, Nationalität und Menschheit

zusammen, dann sind die »Individualitaet und die Nationalitaet […] die beiden

grossen intellectuellen Formen, in welchen die steigende und sinkende Bildung der

Menschheit fortschreitet« (Humboldt 1827b, 189; vgl. Ivo 2002, 8).

(Abb. 9: )

DieModellierungderMenschheit: Individualität undNationalität bedingendie

fortschreitende und kontingente »Bildung der Menschheit« (ebd.). Mit Humboldts

anthropologischen Überlegungen in dem späteren Bruchstück seiner Selbstbiografie

(1816) lässt sich diese Anthropologie weiter ausbuchstabieren: Die »gewöhnlichen«

Menschen sind (nur) Symbole oder Repräsentanten der bestehenden allgemeinen

Menschheit (Humboldt 1816, 2; zit.n. Wimmer 2009, 65f.), sie sind quasi (nur) so-

zialisiert und repräsentieren die existierendeMenschheit. Sie sind Besonderungen

des Allgemeinen (vgl. Wimmer 2009, 65f.). Die »grossen und ausserordentlichen«

Individuen hingegen, die Goethes und Schillers, sind nicht nur Symbole des

Menschseins (Humboldt 1816, 2; zit.n. Wimmer 2009, 65f.). Sie können eine »Idee

lebendig werden« lassen, »in welcher sich zeigt, was Menschsein bedeuten kann«

(Wimmer 2009, 66). So lässt sich beispielsweise der gebildete GoethemitHumboldt

als Bildner oder als Signifikat für die gesamte Menschheit positionieren, indem er

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 95

an »der Verwirklichung einer noch unbestimmten Idee der Menschheit arbeitet«

(Benner 1995, 18; zit.n.Wimmer 2009, 66; vgl. Siegert 1993).

Dieser Struktur- undDifferenztyp des individuellen Allgemeinen lässt dasDen-

ken von Mannigfaltigkeit, Relationalität, Widerstreit und historischer Kontingenz

zu (vgl. Ricken 1999).Mit dieser Perspektive arbeitete Goethe in »der allgemeinsten,

regesten und freiesten Wechselwirkung« »mit der Welt« (Humboldt 1793b, 283). In

provokativer Kürze: Er wechselwirkte mit den ›kleinen wilden und dienenden Na-

turwesen‹ auf seiner Bildungsreise57 nach Italien (Richter 1996, 81), wodurch sich

das, was Goethe unter Menschheit verstand und transportierte, durch seine Wech-

selwirkungmit derWelt veränderte.

(Abb. 10: )

Die Frage, die sich hier jedoch stellt, und durch die von mir verwendete Rheto-

rik schon beantwortet wurde, lautet: Wer oder welche Individuen bestimmen, was

Menschheit ist und warum sollte dieser Strukturtyp des individuellen Allgemeinen

universell für alle Menschen gelten (vgl. Jašová undWartmann 2021)? WieWimmer

schon herausstellte, eignen sich nach Humboldt vorrangig die außerordentlichen

undgebildeten Individuen,umdieMenschheit zumodellieren (Wimmer 2009).Da-

für muss zudem die jeweilige Nation (Mittelstufe) eine »Höhe« erreicht haben und

»der Charakter« muss äußerst »verfeinert« sein, damit »einzelne Züge« oder die

57 Hier sei neben Dieter Richters literaturwissenschaftlicher Auseinandersetzungmit Kindheit

auch auf Golo Maurers Buch Heimreisen: Goethe, Italien und die Suche der Deutschen nach sich

selbst (2021) verwiesen, der diese oft horizontal positionierte Wechselwirkung zwischen Ich

undWelt problematisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


96 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Goethes entstehen, »welche eine Erweiterung des Begriffs der Menschheit in ihrer

Vollendung erwarten lassen« (Humboldt 1795a, 393).

Hier wird in Bezug auf das Bildungsbürgertum einerseits eine schichtbedingte

Hierarchisierung eingezogen.Damit die bildungsbürgerlichenMenschenmodellie-

rer:innenentstehenkönnen,mussdieNationeinebestimmte ›Höhe‹ erreichen.Und

in seiner Korrespondenz mit Goethe schreibt Humboldt, dass die Bildung im Ver-

gleich zu allen anderen Nationen »unendlich groß in Deutschland« ist und die Ge-

bildeten gehören natürlich »noch eigenthümlicher als« andere durch ihr Philoso-

phierenundKünsteln ihremdeutschen»Vaterlande«58 an.Damit entstehtnebender

schichtbedingten andererseits eine nationalistische Hierarchisierung.

Mit dieser hier vollzogenen Montage einer anthropologischen Passage aus

Humboldts Selbstbiografie mit zwei Briefen an Goethe entsteht eine Perspektive

und ein Problemhorizont, in denenHumboldt die Legitimation für einen bildungs-

bürgerlich-deutschen wie philosophisch-kolonialen Zugriff auf die ganze Welt zu

liefern scheint. Humboldts Ausweisung einer »spezifischen Menschenfassung« als

Menschheit schlechthin (Ricken,2006, 313; vgl.Kapitel 2.2), seinenoch zu erläutern-

de vergleichende und hierarchisierende Anthropologie und die Herausstellung der

intellektuellen Überlegenheit der sich herausbildenden deutschen Bildungsnation

verdeutlichen den exklusiven oder eher exklusivierten Zugriff der außerordentlich

gebildetenDeutschen auf die Gestaltung der Menschheit.59

Teilende, hierarchisierte und konsequent eingrenzendeMannigfaltigkeit: Zu-

nächst lassen sichdieTextstellen inHumboldts Schriftenherausstellen,die denkos-

mopolitischen Charakter und »verantwortungsvolles politisches und gesellschaftli-

ches Handeln« in seinem Denken markieren (Rebenich 2010, 30). Mit diesem Fo-

kus geht esHumboldt umdas gemeinschaftliche Zusammenwirken von ›eigentüm-

lichen‹ und ›sprachverständigen Nationen‹ (vgl. Ivo 2002, 218), um das »Ineinan-

der hochgebildeter Nationen« (Humboldt 1827b, 159; zit.n. Ivo 2002, 19), den durch

58 »Es ist mehr schlichte Einfachheit und Natürlichkeit, als im übrigen Europa. Es gibt doch kei-

ne größere Scheidewand unter den verschiednen Ständen, als die, welche die feinere intel-

lectuelle Bildung errichtet, u. diese Scheidewand fehlt hier. Je später sich eine Nation ausbil-

det, desto unübersteiglicher ist, dünktmich diese Scheidewand. Sie existirt kaum in Spanien,

weil die Bildung dort ihren Gipfel fast im 16t Jahrh. erreicht hatte; sie ist geringer in Frank-

reich[,] weil, die übrigen Ursachen auch nicht gerechnet, auch dort die feinere Bildung schon

alt ist, sie ist unendlich groß in Deutschland; bei uns ist in der That eine intellektuelle Aris-

tokratie; wer nicht zur Kaste gehört, kann auch selbst unsre leichtesten Schriftsteller kaum

verstehen.« (Humboldt 1799b, zit.n. Jašová 2021, 64) »Wer sichmit Philosophie und Kunst be-

schäftigt, gehört seinem Vaterlande noch eigenthümlicher als ein anderer an.« (Humboldt

1799a, zit.n. Jašová 2021, 64)

59 Dies Figur trifft auch auf die Modellierung der sozialen Bruchstücke zu, wenn Humboldt ei-

nen deutschenNationalismus der ganzen Welt und Geschichte überzustülpen scheint.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 97

ein ›wohltätiges‹Deutschland anzuvisierendenFrieden (vgl. Ivo 2002, 16-18) unddie

Verneinung jeglicher politischer Vorherrschaft (ebd., 17).

Neben diesemKosmopolitismus und auch den progressiven und differenztheo-

retischenMomenten im BildungsdenkenHumboldts (vgl. Kapitel 2.2-2.5) lässt sich

gleichzeitig auch eine nationalistische Dimension ausmachen.

Es lässt sich beispielsweise, wie bei Koller, der Fokus auf die sprach- und

bildungstheoretische Mannigfaltigkeitskonzeption Humboldts legen, nachdem

jedes Differenzelement einzigartig sei (z.B. bei Koller 2012). Gleichzeitig finden

sich in Humboldts vergleichender Anthropologie und Sprachwissenschaft auch

unterschiedliche und hierarchisierte sprachliche und nationale Evolutionsstufen

und eine entsprechende Evolutionsskala. Diese Skala beginnt mit dem rohen,

ungebildeten, kindlichen und schriftlosen Volk ohne Charakter und Individualität.

Sie endet bei einem gebildeten, literarischen, ausdifferenzierten, kunstfertigen,

erwachsenen und individuellen Charakter (vgl. Trabant 2012, 198-203, 210).

In Bezug auf die bereits erläuterte Mittelstufe folgen den »ersten Eigenthüm-

lichkeiten noch roherer Völker […] einzelnemehr oder weniger versprechende Züge

und erst die letzte Stufe ist es«, bei der »die Eigenthümlichkeit sich über alle Kräfte

verbreitet, und einen durchaus individuellen Charakter zu bilden anfängt« (Hum-

boldt 1795a, 393). InBezugaufdie ›innige‹VerbindungzwischenSpracheundNation

finden sich zudemaufderunterenEbenedie schriftlosenNationen,die »Sprache als

Struktur oder ›Organismus‹« erst hervorbringenmüssen und auf der oberen Ebene

die Nationenmit ihren kunstfertigen Schriftsteller:innen (vgl. Trabant 2012, 212).

Die Geschichte der Menschheit führte zu einer »Vertheilung der Nationen«

(Humboldt 1827b, 125; vgl. Ivo 2002, 6); doch diese Verteilung hat keine horizontal

und gleichwertig angeordneten Nationen hervorgebracht. Allein der »Sprachsinn

(le génie des langues) [scheint] unter den Nationen unterschiedlich verteilt zu sein«

(Humboldt 1827a, 286)60 und dieser ›Sinn‹ ist dem Menschen ›eingeboren‹ (vgl.

ebd.). Die entscheidende und hierarchisierende Differenzkategorie in Bezug auf

die Nationen ist folglich nach Humboldt die der »Abstammung und [Schrift-]Spra-

che«61. Hinzukommen die Differenzkriterien »Zusammenleben und die Gleichheit

60 Übersetzt von und zit.n. Trabant (2012, 257).

61 Hier sei auf Jašovás Hinweis auf die Korrespondenz Humboldts mit Goethes verwiesen, in

der »nicht nur kulturalistisch rassistischeMarkierungen der Anderen bei Humboldt eine Rol-

le spielen, sondern auch biologisierende Rassismen, welche die Völker anhand physiogno-

mischer Merkmale zu charakterisieren sucht« (Jašová 2021, 63). Diesbezüglich führt Jašová

zwei zentrale Textstellen an. Die erste bezieht sich auf den baskischen Nationalcharakter in

Spanien: »Nie ist mir ein Volk vorgekommen, das einen so ächt nationellen Charakter, ei-

ne sich schon auf den ersten Anblick so originell ankündigende Physiognomie behalten hat.

Selbst die Männer sind zwar gewöhnlich klein, aber fast alle ohne Ausnahme zeichnen sich

durch feine u. sprechende Züge aus. Es sind nicht starke u. ausgearbeitete, es sind leicht an-

gelegte u. feine Physiognomien, mehr keck im Ausdruck, als bloß muthig, mehr behend als

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


98 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

der Sitten«, die »bürgerliche Verfassung«, die »gemeinschaftliche That und der

gemeinschaftliche Gedanke, die nationelle Geschichte und Literatur« und das

»Streben, dies Nationalgefühl zuwecken und zu leiten« (Humboldt 1827b, 188f.; vgl.

Jašová 2021, 63).

Nicht nur zwischen Europa und dem Rest62 oder schriftlosen und literarisch

versierten Nationen lassen sich deutliche Hierarchisierungen markieren, sondern

auch innerhalb von Europa können die Nationen mit Humboldt auf seiner uni-

versalhistorischen und anthropologischen Evolutionsstufenskala unterschiedlich

verortet werden. Auf der untersten Ebene finden sich die »Russen und Türken«.

Auf der mittleren Stufe stehen »Pohlen, Spanier und Portugiesen« und auf »jener

höchsten stehen unstreitig Franzosen, Engländer u.s.f.« (Humboldt 1795a, 394;

vgl. Humboldt 1799a), wobei England und Frankreich im Vergleich zu Deutsch-

land durch einen einseitigen und bestimmten Nationalismus auffallen und damit

Deutschland (nach den Griechen der Antike) an erster Stelle steht. Denn in Bezug

zur Bildung, die, wie gesagt, »unendlich groß in Deutschland« ist (Humboldt 1799a;

zit.n. Jašová 2021, 64), hängt »die Veredlung der Gattungen« »von der Mannigfal-

tigkeit der Charakterformen« (Humboldt 1795a, 388) und richtigen Bildungstheorie

ab (vgl. ebd., 385), sodass das einseitige Frankreich gegenüber dem vielseitigen

und bildungsreichen Deutschland nur schlecht abschneiden kann (vgl. krit. dazu

Rebenich 2010, 28, 34).

In Humboldts Plan einer vergleichenden Anthropologie (1795a) und in Ueber die

Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues (1827b) ist der ideale gebildete Natio-

nalcharakter mit der noch zu erläuternden Bollenbeck’schen Sichtweise am Ende

am ehesten der deutsche und dem Kulturnationalismus des Bildungsbürger-

tums verpflichtet. Neben der Sprache, Literalität, Abstammung und bürgerlichen

Verfassung sind es gerade die gemeinschaftliche Tat, das Nationalstreben, die

Mannigfaltigkeit und ›richtige Bildungstheorie‹ (Humboldt 1795a, 385) wie die

stark, mehr reizbar als leidenschaftlich. In keiner andren Nationalphysiognomie habe ich je

etwas Aehnliches gefunden, unter keinem andren Volke so allgemein den Ausdruck gera-

de der intellectuellen Kräfte, u. doch deutet nichts in ihrer Bildung auf List oder Schlauheit

hin; es ist vielmehr die glücklichste Vereinigung eines feinen Verstandes mit einem geraden

u. schlichten Sinn. Die Weiber sind bei weitem minder vortheilhaft gebildet; ihre Züge sind

minder fein u. sprechend; aber alle haben eine großgeschnittne, ernste u. sogar strenge Phy-

siognomie, vorzüglich in den großen, schwarzen, wenig gebognen, u. sehr häufig in derMitte

zusammenstoßenden Augenbrauen. Vorzüglich auffallend ist bei denMännern die Leichtig-

keit u. Behendigkeit des Ganges.« (Humboldt 1799a; zit.n. Jašová 2021, 62) »Wie man in der

vergleichenden Anatomie die Beschaffenheit des menschlichen Körpers durch die Untersu-

chung des tierischen erläutert: ebenso kann man in einer vergleichenden Anthropologie die

Eigentümlichkeiten desmoralischen Charakters der verschiedenenMenschengattungen ne-

ben einander aufstellen und vergleichend beurteilen.« (Humboldt 1795a, 377; zit.n. Jašová

2021, 64)

62 Diesen Begriff verwende ich hier im Sinne Halls (1994, 137).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 99

späte Reife einer Nation (Humboldt 1799a; vgl. Jašová 2021, 64), die als Kriterien

für einen idealen Nationalcharakter von Humboldt bestimmt werden. Gerade in

Bezug auf die verspätete Nation Deutschland in Frontstellung gegen Napoleon

und in Bezug zu dem deutschen Kultur- und Bildungsnationalismus des Bürger-

tums scheint der Humboldt’sche Kriterienkatalog eher die damaligen Diskurse

des deutschen Nationalismus widerzuspiegeln, als eine universalhistorische und

universalanthropologische Gegebenheit zu markieren (vgl. Kapitel 2.9.3).63

Im Plan einer vergleichenden Anthropologie (1795a) finden sich,wie gesagt, auch die

Mannigfaltigkeit und richtige Bildungstheorie als ›konstitutive Merkmale‹ zur Un-

terscheidung des jeweiligen Fortschritts der Nationen. Ähnlich wie Schillers Form-

trieb64 geht es nachHumboldt darum, dass derMenschmöglichst viel mannigfalti-

gen natürlichen »Stoff« und ›vielfältige soziale Verhältnisse‹ in »Form«und »Einheit

verwandelt« (Humboldt 1795a, 385). Dadurch wird der Mensch »reicher, lebendiger,

kraftvoller, fruchtbarer« (ebd.).Diese individuelleUmwandlung stofflicherMannig-

faltigkeit ›spielen‹ in demMenschen »neue Seiten« an und benötigen ›rege‹ und »in-

63 Hier sei auch darauf verwiesen, dass die angeführten Äußerungen über die Hierarchisie-

rungen der Nationen und Sprachen deutliche Nähe beispielsweise zu Heideggers Schriften

der Nachkriegszeit aufweisen. In diesen betont Heidegger zwar auch den »kosmopolitischen

Klang«, aber gleichzeitig bindet er dieModulation wie Rettung derMenschheit an das ›deut-

sche Volk, die deutsche Sprache und an deutsche Philosophen‹ (Kleinbeck & Precht 2021,

180f.). Die Analogien und (Dis-)Kontinuitätslinien müssten untersucht werden, aber die Nä-

he ist deutlich, und diese scheint auch im rechts-konservativen oder neu-rechten Lager nicht

übersehen zu werden: Erst »über die Sprache verwirklicht sich der Mensch, daher ist Spra-

che der ›Grund des Menschseins‹ (Martin Heidegger), und der Mensch ist ›nur Mensch durch

Sprache‹ (Wilhelm von Humboldt).« (Kraus 2017, 174)

64 Schiller benutzt in den Briefen Über die ästhetische Erziehung des Menschen für die beiden ent-

gegengesetzten menschlichen Triebe unter anderem die Bezeichnungen Form- und Stoff-

trieb. Diese sind äquivalent zu Vernunft und Natur zu verstehen. Zuerst müsse der Künstler

die zeitlose Form, hier ›Grundsätze‹, in sich herausbilden, den Formtrieb verwirklichen und

den Vernunftmenschen in sich etablieren. Um dies zu erreichen, solle er die vielfältige Rea-

lität, also den Stoff, vereinnahmen und vereinheitlichen, zeitlos machen und formen, ihm

Wörter, Kategorien, Gedanken etc. geben. Als Form sei der Mensch Gattung, ewiges Objekt

und Idee, als Stoff oderMaterie sei derMensch nur ein erfüllterMoment in der Zeit, eine Grö-

ßeneinheit, jedoch kein Mensch. Der Formtrieb ziele auf Wahrheit, Recht und Gesetz. Der

Mensch solle zwar mit dem Stoff, dem Leben, der Realität leben, sich ihr jedoch nicht unter-

werfen, sondern nach frei gewählten Grundsätzen leben (vgl. Schiller 2000, 37). Der ›Ernst‹

der Grundsätze bezieht sich auf deren moralische Notwendigkeit, auf die ›Bewahrung der

Würde‹, da der Mensch ansonsten vollkommen determiniert sei, d.h. unfrei. Der Formtrieb

sei zudem ernst, weil er auf seine eigene »Wahrheit und Vollkommenheit« ziele (ebd., 47f.).

Doch wenn der sich nur den Grundsätzen unterwirft, drohe die Barbarei. Undwie Ricken dies

in seiner früheren Humboldtrezeption deutlich macht, geht es bei Humboldt nicht um eine

einseitige Formumwandlung, sodass sie (mit Schiller gedacht) in Barbarei endet, sondern es

lässt sich mit seinen relationalen Figuren wie der Wechselwirkung auch ein Äquivalent zum

Stofftrieb bei Humboldt ausmachen (Ricken 1999; vgl. Kapitel 3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


100 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

nereThätigkeit«, um diese vielfältigen neuen Seiten »einzeln auszubilden, und zu-

sammen zu einemGanzen zu verbinden« (ebd.). Tut derMensch dies nicht und gibt

sich nur dem »einzelnen« hin, dann »entstehen die plumpen National- und Fami-

liencharaktere, die uns in der Wirklichkeit unaufhörlich begegnen« (ebd.). Für die

Öffnung für die Mannigfaltigkeit und die rege Umwandlung dieser in Einheit be-

nötigt es der »richtigen Bildungstheorie«, sodass jedes »Mitglied einer Nation« an-

ders ist, aber gleichzeitig sich in jedem »Mitglied« der »Nationalcharakter« ›spie-

gelt‹. Der einzelne Mensch wird stark, »je mehr er den Geist seiner Nation, seines

Geschlechts, seines Zeitalters auf sich fortpflanzt« (ebd.).

Es benötigt folglich drei Bewegungen65, die individuelle Öffnung zur äußeren

sowie Ausbildung der inneren Mannigfaltigkeit, die Umwandlung von Mannig-

faltigkeit in Einheit und die Übertragung oder Aufpfropfung der Nation auf den

›einzelnen Menschen‹. Diese drei Bewegungen scheint nach Humboldt eine richti-

ge Bildungstheorie garantieren zu können und der einheitliche Nationalcharakter

wird mit dieser umso »reiner, eigenthümlicher, feiner und vielseitiger« (ebd.). Bil-

dung lässt sich so als eine Art »National-Erziehung[s]«-Technologie plausibilisieren

(Humboldt 1792, 115; vgl. Tenorth 2010, 18).

Liest mensch dies vor dem Nationen-Konzept Humboldts, sodass eine reiche,

lebendige, fruchtbare und kraftvolle Nation von der Mannigfaltigkeit und der rich-

tigen Bildungstheorie abhängt, wobei die Öffnung zur und Ausbildung der Man-

nigfaltigkeit in der Einheit der Nation wie in den einzelnen undmannigfaltigen In-

dividuenmündet, bekommt die Feier derMannigfaltigkeit und des gemeinschaftli-

chenWirkens einennationalistischen ›Einschlag‹ (Kleinbeck undPrecht 2021, 161f.).

Die eineNation braucht für ihren eigenen Fortschritt und für ihre eigene evolutionä-

re Herausbildung eines individuellen Nationalcharakters die Verschiedenheit, den

Kontrast, das Eigenthümliche und das Individuelle der anderen Nationalcharakte-

re, welches aber, wie bereits geschrieben, jeweils in sich »consequent« und in den

eigenen »wesentlichen Gränzen« bleiben (Humboldt 1795a, 379).

Daraus lässt sich schließen, dass nicht nur die »Individualitaet und die Natio-

nalitaet […] die beiden grossen intellectuellen Formen [sind], in welchen die stei-

gende und sinkende Bildung der Menschheit fortschreitet« (Humboldt 1827b, 189;

vgl. Ivo 2002, 8), sondern auch der richtig gebildete Einzelne und diemannigfaltige

Menschheit sind notwendig für das evolutionäre Fortschreiten des einzelnenNatio-

nalcharakters.

65 Der bereits angesprochene Differenztyp des individuellen Allgemeinen lässt sich hier wie-

der deutlich erkennen, wobei diesmal das Individuelle der einzelne Mensch ist und das All-

gemeine die Nation.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 101

(Abb. 11: )

EinekosmopolitischeVielfalt derKulturenoder auchdie Sprachenvielfalt scheint

einer spezifischen Differenzkonzeption zu folgen und mit Blick auf die hier ver-

wendeten Textstellen scheint die Mehrsprachigkeit des Gebildeten dem nationalen

Projekt untergeordnet zu sein und dem nationalen Fortschritt zu dienen. Zur Her-

ausbildung eines von einem deutschen Bildungsbürger modellierten idealen Na-

tionalcharakters sollen die Leute sich richtig bilden und die Gebildeten sollen vie-

le Sprachen sprechen und mit vielen Kulturen in Wechselwirkung treten. Diese Bil-

dung in einer Vielfalt der Sprachen scheint jedoch inmeiner Lesart in Bezug auf den

deutschen Bildungsbürger einerseits auf eine Steigerung der Größe des einzelnen

Deutschen, der deutschen Sprache, der deutschen Nation und der von Deutschen mo-

dellierten allgemeinen Menschheit hinauszulaufen; andererseits scheint durch die

universalistischePerspektivedieser spezifischeNationalismusauchanderen ›sozia-

lenBruchstücken‹ unterstellt/aufgepfropft zuwerden,auchwenndieser (lautHum-

boldt) woanders nicht so gut ausgebildet sei wie in Deutschland.

Mit diesem Fokus auf einen Ausschnitt des Humboldt’schen Denkens lässt sich

der friedlicheKosmopolitismusHumboldts und auch seine Rede von Spachenvielfalt

in eine nationalistische Diskurslinie einordnen, auch wenn Kultur, Nation und ihre

Veredelung nach Humboldt nicht durch einen Krieg gegeneinander gefördert wer-

den, sonderndurch einen vielfältigen friedlichenAustauschunddurchmannigfaltige

Wechselwirkungen untereinander.

Bildungals produktiveMachttechnologie:Wie bereits beschrieben positioniert

Humboldt den vielseitigen Nationalcharakter Deutschlands gegen den einfältigen

undplumpenCharakterFrankreichs (vgl. Jašová2021,63,66).NebenderGegenüber-

stellungzwischenMannig-undEinfaltigkeit ermöglichtdiebereits skizzierteHum-

boldtrezeption Rickens eine Perspektive auf Humboldts staatstheoretische Texte,

nach der nicht nur eine politische und ökonomische Rückständigkeit der deutschen

Nation gegenüber den Nachbarn mit dem bürgerlichen Bildung- und Kulturnatio-

nalismus kompensiert wird (Bollenbeck BuK, 21; vgl. Kapitel 2.9.3).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


102 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

MitRickenundausFoucault’scherPerspektive scheint es nicht nurumKompen-

sation zu gehen, sondern umeine Artmachttechnologischer Aufrüstung gegenüber

Frankreich. Denn Bildung wird von Humboldt nach Ricken als ein Mittel verstan-

den, wie der Staat seinen Zweck am Effektivsten umsetzen kann. Bildung oder der

anvisierte liberale Bildungsstaat soll die Neigung der Bürger in Übereinstimmung

mit demZweck des Staates bringen (Ricken 2006, 317). Bildung ermöglicht es, ›Cha-

rakter‹ und ›Denkungsart‹ zu beeinflussen und »diesem eine Richtung zu geben«

(Humboldt 1792, 239; zit.n. Ricken 2006, 317), »ohne aber in diesen bloß ›von aus-

sen‹ einzugreifen« (Ricken 2006, 317).Wie bereits beschrieben, schränkt der liberale

Bildungsstaat nicht von ›außen‹ die für den Nationalcharakter wichtige ›Selbsttä-

tigkeit‹ oder ›Eigentümlichkeit‹ wie ein ›Polizeistaat‹ ein (vgl. Siegert 1993, 67), son-

dern fördert sie und positioniert sie als Zweck des Staats. Es geht dabei ziemlich

deutlichnichtumeineAufwertungdes Individuums inAbgrenzungzuäußerenEin-

flüssen. Sondern ganz in der Spur der ›obrigkeitsstaatsversöhnlichen‹ Haltung des

Bildungsbürgertums (vgl. BuK, 218f., 251) geht es um die Verinnerlichung und Ver-

tiefung derOrdnung unddie Ausbildung des Staats imMenschen (vgl.Ricken 2006,

276).DieMacht soll imanvisierten liberalenBildungs- undKulturstaat deutlichpro-

duktiver und am möglichen Widerstand der Individuen vorbei über die ›Führung

der Führungen‹ verlaufen (Ricken 2006, 25; vgl. Kapitel 2.2). Bildung diene dazu,

jeglichen revolutionären Widerstand zu umgehen und die liberale Transformation

derGesellschaft qua Individuation zu vollziehen.Und entscheidend ist hier,dass,wie

schon beim Archetypus des Bildungsbürgers, Johann Wolfgang von Goethe, auch

bei Humboldt (1799a; 1813, 308) die »Umstellung vomPolizeystaat auf den Bildungs-

staat« eher durch eine intellektuell-aristokratische Kaste wie durch das (beinah au-

tomatische) Fortschreiten des Nationalen anvisiert wird und nicht über selbstbe-

stimmt-liberale Demokrat:innen oder Politik an sich (in Bezug zu Goethe, Siegert

1993, 67; vgl. Sieg 2013, 19-58). Hier plausibilisiert sich auch Humboldts Positionie-

rung der Bildung gegenüber staats-politischen Vereinnahmungen in einer anderen

Weise.

In Frankreich mündete »die Aufklärung in die Revolution« ein und in Deutsch-

land besitzt der Kultur- und Bildungsnationalismus schon lange vor den National-

sozialist:innen eine,mit Bollenbeck gesprochen, »antidemokratische Ausrichtung«

(BuK, 212).

Nun irritiert der Begriff des Bildungsstaats, da Humboldt den Nationenbegriff

»von dem des Staates abgrenzt« (Tenorth 2010, 18f.). Das ›preußische Selbstver-

ständnis‹, samtder »besondere[n]Bedeutung,dieman inPreußenderBildungsidee

beimaß«, stellt eine »Konkurrenzideologie« zum »deutschen Nationalismus« dar

und das Humboldt’sche Wirken kann zwar gerade in Bezug auf die Gründung der

Universität in Berlin im Rahmen der preußischen Integrationsideologie betrachtet

werden (Sieg 2009, 13); doch gleichzeitig lässt sich zeigen, dass Humboldt »wis-

senschaftliche Köpfe für die Nation« und Preußen »Funktionseliten für den Staat«

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 103

erzeugen wollte (Trabant 2012, 23). Es lässt sich bei Humboldt ein ambivalentes

Verhältnis gegenüber dem Obrigkeitsstaat ausmachen. In seiner Konzeption der

Universität »überwog die soziale Zwecklosigkeit des Studierens und die Autonomie

gegen einen Utilitarismus des Erwerbslebens« (BuK, 244). Der »Staat als Vertreter

pragmatischer Funktionsinteressen« wird von Humboldt kritisiert. Er scheint

aber gleichzeitig als »Garant der Herrschaft« und Durchgangspunkt vom Obrig-

keits- zum Bildungsstaat, der den Kultur- und Bildungsnationalismus sichern soll

und das Bildungsbürgertum »priviligiert«, angesehen zu werden (ebd., 244; vgl.

ebd., 214).

Ein linguistic turn für Deutschland:Die »Geschichte der Nationen« hängt »auf

das innigste mit« den Sprachen zusammen (Humboldt 1827b, 282) und in dem Text

Ueber den Einfluss des verschiedenen Charakters der Sprachen auf Literatur und Geistesbil-

dung (1821) ist im »Grunde […] die Sprache […] die Nation selbst und recht eigentlich

die Nation« (Humboldt 1821, 641; zit.n.Weisgerber 1967, 25).

Schon bei Herder arbeitet sich dieMenschheit und insbesondere die Deutschen

»in ihrer Geschichte zur Bildung« hervor und Geschichte wird »selbst zu einer Bil-

dungsgeschichte« (Benner und Brüggen 2004, 193). Gerade die Sprache stellt »das

eigenste Gut jeder Nation« dar und »die Sprache ist das stärkste Band, welches die

Genossen der Nation zu einer Kulturgemeinschaft verbindet« (Brandes 1808, 156;

zit.n. BuK, 220). In dieser Spur »machte es sich […] [Herder] zur Aufgabe, die Exis-

tenz einer deutschenVolksseele zubelegenundDokumentedeutscher Sprachekon-

tinuitätsstiftend zu präsentieren« (Müller 1995, 38). Auch begann er, »eine Initiative

nachder anderen,umseineZeitgenossenvonderExistenzeiner spezifischenKultur

und Literatur des deutschen Volkes zu überzeugen« (ebd.). Und neben der »Spra-

che« muss bei Herder alles, »was als deutsch gilt und den ›Nationalgeist‹ verkör-

pert, erhalten und entwickelt, erinnert und bewahrt werden« (ebd., 220). Das von

Schiller undGoethe identifizierteNicht-Deutschland (BuK, 219f.)musste neben der

homogenisierenden Alphabetisierung und Bestimmung bzw. Durchsetzung einer

deutschen Einheitssprache ›herbeigeschrieben‹ (Winthrop-Young 2005, 112)66 und

zu einem ›Nationalgeist‹ verknüpft werden.

Hier lassen sich die Anfänge eines modernen linguistic turn nachzeichnen,

nachdem der Sprache eine besondere spekulative und konstituierende Dimension

zugesprochen wird: Deutschland wurde in diesem Zugriff also über das Band der

Sprache gebildet (BuK, 220; vgl. Jašová 2021, 21f.).

»Wenn Sprache das Organ unsrer Seelenkräfte, das Mittel unsrer innersten Bil-

dung und Erziehung ist, so können wir nicht anders als in der Sprache unsres Vol-

kes und Landes gut erzogenwerden.« (Herder 1793-1797, 161; zit.n.Müller 1995, 38)

66 Vgl. Jašová 2021, 21; vgl. Gazdar 2010; Riesenweber 2012; Siegert 1993, 69–81; Müller 1995, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


104 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Wie noch mit Bollenbeck erläutert wird, »erhöht« die »fehlende nationalstaatliche

Einheit den Bedarf an symbolischer Kompensation« (1994, 220). Wie gesagt, gera-

de die eine Sprache wird in der Zeit als »das eigenste Gut jeder Nation« positioniert

(Brandes 1808, 156; zit.n. BuK 1994, 220). Bei Herder ist eine »Sprache das Organ

unsrerSeelenkräfte,dasMittel unsrer innerstenBildungundErziehung«.BeiHum-

boldt ist in rhetorischer Nähe zu Herder die Sprache »das bildende Organ des Ge-

danken (sic!)« (Humboldt 1827b, 191; Humboldt 1830-35, 426; zit.n. Koller 1997, 55.).

Wie bereits beschrieben, macht dies nach Koller deutlich, dass »Sprache nicht nur

zum Ausdruck der Gedanken dient, sondern sie ist an ihrer Entstehung auf entschei-

dende Weise beteiligt ist« (Koller 1997, 55), sodass hier ein Vorläufer des späteren

postmodernen linguistic turn markiert werden kann (vgl. auch Wimmer 2009, 55).

GemäßKollersHumboldtrezeptionmachtdie eigeneSprachedieWeltansicht der In-

dividuen aus und bei Bildung geht es gerade um die Veränderung dieser Weltan-

sicht, sodass Sprache als das entscheidende Medium der Bildung positioniert und

das Erlernen von Sprachen als ein, wenn nicht der Grundmodus von Bildung be-

stimmt werden kann.

Die Sprachen und Nationen werden, wie gesagt, bei Humboldt deutlich hier-

archisiert und auch die ›Abstammung‹ wird von Humboldt als ein Kriterium für

die Hierarchisierung bemüht. Nach Trabant und nach Koller unterscheidet sich je-

doch bei Humboldt das »Reich der Sprache […] grundlegend von demjenigen der

Natur«. Sprache ist eine eigene »Macht«, eine »Erbin der Vergangenheit und der

Nation, d.h. der Sprachgemeinschaft«, sodass sie auch »durch die Individuen, die

sie sprechen, verändert werden« kann (Trabant 2012, 253). Wie bei Herder und im

Bildungsbürgertum der Zeit üblich, hat dieser moderne linguistic turn Humboldts

nicht nur einen nationalen Kontext am Rande, sondern Sprache lässt sich auch in

Humboldts Schriften im Zentrum seines Denkens nicht von der Kategorie des Na-

tionalen trennen. Humboldt bestimmt »Sprache und Abstammung« (III 234f.) als

das oberste ›Konstituent‹ einer Nation (Ivo 2002, 15), wobei nach Weißberger eine

reflexive »Schicht tiefer« nur die Sprache übrig bleibt und, wie schon angeführt,

»Nation […] eine durch eine bestimmte Sprache charakterisierte geistige Form der

Menschheit« darstellt (Humboldt 1827b, 125; zit.n. Weisgerber 1967, 25; vgl. Menze

2003, 25f.).

Sprache »erscheint vielmehr als ›ein Hauch der Menschheit aus dunkler, unbe-

kannter Zeit‹ [Humboldt 1827b, 220], als der lebensstiftende ›Odem‹ [Humboldt

1843, 116], als jeneManifestation des Geistes, der ›nur in der Nationalität‹ lebt und

webt [Humboldt 1827b, 189], und als ›das zum Körper gewordene geistige natio-

nelle Leben‹ [Humboldt 1823, 6]«. (Menze 2003, 16)

DieAntike alsMediumnationaler Größe:Das Ideal der gebildeten Nation stellt für

Humboldtdie vergangeneundnachträglichnationalisierteNationder antikenGrie-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 105

chendar (Trabant 2012,219)67.Es gab »eineSpracheundeine Literaturunddasheißt

denGeist eines Volkes […], das es bessermacht als alle anderen« (ebd.),wobei dieser

Maßstab nach Trabant fürHumboldt »Bescheidenheit, nicht nationalistische Über-

legenheit« für gegenwärtigeNationenerzeuge (ebd.).Humboldt identifiziertedem-

nach die Deutschen nicht wie Schlegel als die »Griechen der Neuzeit« (zit.n. Bollen-

beck BuK, 21) oder wie bei Heidegger als eine Nation, die selbst den Griechen ent-

hoben ist (vgl. krit. d. Kleinbeck und Precht 2021, 165-167, 178f.), sondern die Grie-

chen und ihre Kultur dienten als Vorbild für nationale Größe.Mit Trabant lässt sich

dieThese aufstellen,dassmenschmitHumboldts Auseinandersetzung rundumdas

antike Griechenland »weit vomNationalismus entfernt« ist. Denn es »sind schließ-

lich nicht dieDeutschen,die so besonders exzellent sind, sonderndieGriechen,und

auch sie sind diese besondere und exzellente Formnicht ewig und sozusagen essen-

tialistisch, sondern sie sind es in einer ganz bestimmten Periode ihrer Geschichte«

gewesen (Trabant 2012, 44).

Abseits meines Eindrucks, nachdem Trabant der nationalen Diskurslinie

in Humboldts Schriften relativ affirmativ begegnet, lassen sich Textstellen bei

Humboldt und auch die Humboldtrezeption Rebenichs anführen (2010), die in

Humboldts Schriften und Briefen eine deutlichere Identifizierung mit den Grie-

chen nahelegen und einen Humboldt erzeugen, der Deutschland vor allen anderen

Nationen seiner Zeit positioniert. In dem Text Geschichte des Verfalls und Untergangs

der griechischen Freistaaten (1807/08) ›knüpfen‹ die Deutschen »ein ungleich festeres

und engeres Band an die Griechen, als an irgendeine andere, auch bei weitemnäher

liegende Zeit oder Nation« (Humboldt 1807/08, 184; zit.n. Rebenich 2010, 34). Und

diese nationale Verwandtschaft wird in diesem Text gegen das durch Napoleon

siegreiche Frankreich gewendet, wenn er in Bezug auf die Niederlage Preußens

1806 die Analogie zwischen Rom und Griechenland aufmache.

»Wie damals so geschehe es ›fast immer‹, dass ›barbarische Völker‹ die ›höher ge-

bildeten‹ besiegten. Wer nicht ›im Verzweiflungsmuth‹ untergehe, der suche ›die

Freiheit im Inneren wieder‹, die im Äußeren verloren gegangen sei [Humboldt

1807/08, 173f.].« (Rebenich 2010, 34; vgl. Kleinbeck und Precht 2021, 163f.)

»Das siegreiche Rom bildete ›in vielfacher Hinsicht immer den Körper, dem Grie-

chenland die Seele einhauchen sollte‹ [Humboldt 1807/08, 183]«. (Rebenich 2010,

34)

Anders als bei Trabant stellten in dem Zugriff Rebenichs die antiken Griechen für

Humboldt nicht nur dasMediumder Bildung und großartigenNation dar, sondern

Deutschlandunddas antikeGriechenland (wie auchFrankreichundRomalsGegen-

67 Vgl. Humboldt 1807, 65; vgl. krit. d. Rebenich 2010, 25–28; Wrana 2021b.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


106 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

pol) wurden zunehmend parallelisiert und Deutschland stellt in dem Zugriff Rebe-

nichs die (zu seiner Zeit) gebildetste und größte Nation dar (Rebenich 2010, 33-35).

Diese (nicht nur) vonHumboldt propagierteWahlverwandtschaft prägte insbe-

sondere auch als »historische Formation und ideale Projektion nachhaltigWertvor-

stellungen und Bildungsinhalte der Schicht […], die wir als Bürgertum bezeichnen«

(Rebenich 2010, 24; vgl. Assmann 1993). Auch durch Humboldt wurde der »entstan-

dene Mythos von der Verwandtschaft zwischen Deutschen und Griechen […] Teil

der bürgerlichen Sinnstiftung« und reproduzierte und festigte »die Vorstellung […],

Bürger einer überlegenen Kulturnation zu sein« (Rebenich 2010, 35).

Interessanterweise »distanzierte« sich der spätere Humboldt dann zunehmend

»von jeder auf die europäische Antike verengten Kulturhierarchisierung«, wobei

aber in der akademischen Geschichtsschreibung erst nach Humboldt »die Alte

Welt« zu einer »Epoche neben anderen« wurde (Rebenich 2010, 29). Die Überhö-

hung der Antike und die spezifische Frontstellung gegen Rom (und Frankreich) teilt

Humboldt hier auchmit Fichte wieHeidegger (vgl. Kleinbeck und Precht 2021, 179).

Nach Aleida Assmann (1993) und Stefan Rebenich (2010) diente das antike Grie-

chenlandmindestens als Vorbild,Medium und Orientierungspunkt des Neuhuma-

nismus,der BildungskonzeptionHumboldts, seiner ›Vorstellung derKulturnation‹,

der Humboldt’schen Universität und des von Humboldt konzipierten Unterrichts

an Gymnasien. »Die griechische Sprache als Produkt des griechischen Geistes und

als Ausdruck des griechischen Charakters besaß den absoluten Vorrang« (Rebenich

2010, 25).

Eine nationale Diskurslinie:Die anfänglich angeführten und dann erläuterten

Verdichtungen erhielten nun eine plausible Einbettung, indem ich die nationale

Diskurslinie in Humboldts Denken nachzeichnete. Es wurden unter anderem die

Bedeutung und Rolle des Nationenbegriffs in Humboldts Denken, die Verbindung

der Begriffe Individualität, Nationalität und Menschheit, die enge Verschränkung

zwischen Mannigfaltigkeit und Nation sowie die Verwicklungen zwischen den

Begriffen Nation, Bildung und Sprache skizziert.

Entgegen der in der Bildungsphilosophie deutlich vernachlässigten Beschäfti-

gungmitdemBildungs-undKulturnationalismusdes 18.und 19. Jahrhundertshabe

ich hier vorrangig im Anschluss an Jašová über eine weitere Humboldtrezeption ei-

ne zentrale nationale Diskurslinie gegenüber der liberalen, alteritätstheoretischen,

medientheoretischen oder kosmopolitischen herausgestellt.

2.9.3 Historische (Dis-)Kontinuitäten

Die bereits angeführten Textstellen in Humboldts Schriften verdeutlichen den

von Bollenbeck oder auch Stefan Rebenich beschriebenen bildungsbürgerlichen

Kultur- und Bildungsnationalismus, (Bollenbeck BuK, 15, 198f., 210; vgl. Rebenich

2010, 27). Wie schon mehrfach angeführt, »gehört« nach Humboldt mensch »noch

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 107

eigenthümlicher als ein anderer« seinem »Vaterlande« an, wenn mensch »sich mit

Philosophie und Kunst beschäftigt« (Humboldt 1799b, zit.n. Jašová 2021, 64) und in

dem idealenMenschen »findet sich Sinn für Schönheit und Streben nachWahrheit,

beide für sich in hoher Stärke, und gegeneinander in vollkommnemGleichgewicht«

(Humboldt 1795a, 389). Es lässt sich bereits bei Humboldt nachzeichnen, was nach

Georg Bollenbeck für das ganze Bildungsbürgertum galt: Die »Künste undWissen-

schaften, das heißt insbesondere […] die Literatur und Philosophie […] gelten als

Aktivposten vergangener und zukünftiger nationaler Größe« (BuK, 21).68

Ein spezifischerBildungsnationalismus:ÜberHumboldt und denUmgangmit

Humboldt lässt sich eine Besonderheit für die Anfänge der deutschen Nationalbil-

dungundauchder ›Wiedergutwerdung‹derdeutsch-nationalen Identitätnachdem

zweiten Weltkrieg (Czollek 2020, 65; vgl. Jašová 2021, 75) ausmachen, die eng mit

Geistigkeit, kulturellen Erzeugnissen und auch Bildung verbunden zu sein scheint

(vgl.BuK). ›Kultur‹, ›Bildung‹, ›Liberalismus‹ und ›Nation‹ bilden im 18.und 19. Jahr-

hundert ein enges Geflecht »mit universellem Anspruch« und die »Trägerschicht«

dieses Geflechts »war das Bildungsbürgertum, eine kleine Schichtmit einer großen

Definitionsmacht« (ebd., 244).69

Mit Bollenbeck lässt sich die Nationalbildung Deutschlands trotz aller ange-

führten Kritiken an der Sonderwegsthese (BuK, 223ff.; vgl. Sieg 2013, 7-19) als eine

besondere im Vergleich zu den anderen besonderen Nationalbildungen Englands

und Frankreichs »erzählerisch darstellen« (Sieg 2003, 242; vgl. Derrida 2021; Klein-

beck und Precht 2021), damit plausibilisieren und über diese Erzählung lässt sich

ein »Sinn für historische Kontinuitäten« erzeugen (vgl. ebd., 9),wobei dadurchwie-

derum Bildung nationalisiert wird70 und nicht intendierte Ausschlüsse71 entstehen

(vgl. Derrida 2013, 127).

68 Es sei hier auch auf Derridas Auseinandersetzung mit diesem »besonderen« und »wesent-

lich philosophischen Nationalismus« verwiesen, der eine »›einzigartige‹ Verbindung ›mit ei-

nem Kosmopolitismus und einemHumanismus‹ eingegangen ist« (Kleinbeck & Precht 2021,

172f.) und den Denkern und Dichtern einen gesonderten Status zuweist (Derrida 2021). Der-

rida markiert und kritisiert den deutschen Nationalismus und die damit verbundene Höher-

stellung des deutschen Philosophen, der das Abendland und das ganzeMenschengeschlecht

retten könne, entlang einer ausführlichen Heideggerlektüre (ebd.; vgl. Kleinbeck & Precht

2021, 174f.).

69 Teile des Absatzes und einige folgende Sätze sind dem TextDas postkoloniale Ende der Bildung

(Wartmann 2021) entnommen, jedoch leicht angepasst worden.

70 Vgl. die Kritik Spivaks an nationalisierten Bezeichnungen 1993, 188f.

71 Zu diesenAusschlüssen gehört unter anderemdie »allgemeine Komplizenschaft Europasmit

den Nazis« (Derrida 2013, 127). Es gab (und gibt), mit Derrida gesprochen, ein gesamteuro-

päisches Kulturproblem und die »europäischen Diplomatien, die europäischen Kirchen und

die europäischen Universitäten hatten ja schließlich zehn oder zwölf Jahre lang auf ihre ei-

gene Weise mit dem Nazismus kollaboriert« (ebd.). Natürlich lassen sich auf lokaler Ebene

(gerade inDeutschland) Besonderheiten herausstellen, was ich in dieser Arbeit auch tue. Aber

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


108 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Nach dem Fall des Heiligen Römischen Reichs Deutscher Nation ist das be-

treffende Gebiet mit Kleinstaaterei und ökonomischer Rückständigkeit konfron-

tiert, wobei gleichzeitig in England und Frankreich die nationale Integration über

vorrangig ökonomische und politische Narrative vorangetrieben werden. Das

Nicht-Deutschland72 geht einen anderen Weg. Lange vor der Reichsgründung

dienen nach Bollenbeck gerade Kultur und Bildung als die zentralen Medien der

Nationalbildung.73 Selbst Friedrich Wilhelm III. soll gesagt haben, dass der »Staat

[…] durch geistige Kräfte ersetzen [muss], was er an physischen verloren hat«

(zit.n. Tenorth 2010, 17) und für seine anvisierte Bildungsreform und die damit

einhergehende Universitätsgründung in Berlin beauftragte er Wilhelm von Hum-

boldt, so die Erzählung bei Tenorth (vgl. ebd.). Deutschland als Nation wurde nicht

nur von seinen Dichtern und Denkern74 herbeigeschrieben, sondern die deutsche

Reichseinigung war neben Bismarcks kriegerisch-politischer Integration von oben

mit den Worten eines damaligen ›italienischen Kommentators‹, eine »politische

Ausprägung der geistigen Bildung, […] Triumph einer langen Culturarbeit« (zit.n.

BuK, 221; vgl. Engelhardt 1986, 146).

Der bildungsbürgerliche »Kulturnationalismus« konnte sich zunächst im 18.

und 19. Jahrhundert durchsetzen (BuK, 220), das Bildungsbürgertum etablierte

sich als hegemoniale Trägerschicht (ebd., 206) und Funktionselite (ebd., 196, 218)

und »mit Hilfe der nationalen ›Kultur‹ [konnten Führungsschichten] lange vor der

politischen Reichsgründung« integriert werden (ebd.).

Das angesprochene diskursive Geflecht und das die von Bollenbeck als Deu-

tungsmuster ausgewiesenen Begriffe Bildung und Kultur »[organisierten] indi-

viduelle Sinngebung und symbolische Vergesellschaftung qua Sprache […] und

[lenkte] damit Wahrnehmung« (ebd., 25). Über und mithilfe des Deutungsmusters

dieser Fokus läuft Gefahr, neben der Reproduktion des Kritisierten (eine nationale Bildung)

intra-kulturelle Diskurse, Institutionen und Praktiken aus dem Blick zu verlieren.

72 »Das alte ›Heilige Römische Reich Deutscher Nation‹ deckt sich nicht mit dem, was, wie un-

terschiedlich auch immer, in neueren nationalen Diskursen unter ›Deutschland‹ verstanden

wird. Zum Deutschen Bund von 1815 gehören Millionen von Polen, Tschechen, Kroaten und

Italienern. ›Deutschland? Aber wo liegt es?‹, fragen 1796 Goethe und Schiller in den Xenien.

Über die Grenzen, ob kleindeutsch oder großdeutsch, debattiert das Bildungsbürgertum.«

(BuK, 219f.) Wenn in diesem Kapitel von Deutschland die Rede ist, dann bezieht sich dies auf

Deutschland als Nation und nicht als Reich oder Staat.

73 BuK, 21ff., 220f., 216–219; vgl. Sieg 2013, 104. Und auch Derrida hebt entlang verschiedener

Heidegger-Lektüren eine »spezifisch deutsche Verbindung von Philosophie, Dichtung und

Nationalismus« hervor (Kleinbeck & Precht 2021, 177).

74 Diese Formel »setzte sich erst nach Bismarcks gewaltsamer Gründung des Deutschen Reichs

durch und verwies mit ironischem Unterton auf die Kluft zwischen den kulturellen Ansprü-

chen des neuen Gemeinwesens und der eher tristenWirklichkeit«. Sieg verweist hier darauf,

dass solche »Mythen ein Eigenleben« besitzen und »sich nicht umstandslos in die Abläufe

der politischen Geschichte einbetten« lassen (Sieg 2013, 18).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 109

wurde Welt ›erklärt‹ und ›gestaltet‹ (ebd.). Wie bereits beschrieben bildete das

Bildungsbürgertum die Trägerschicht, welche die Definitionsmacht gegenüber

diesem Deutungsmuster bzw. Geflecht hatte. Es geht hier nicht um Humboldt als

Einzelperson oder einen alleinigen Fokus auf sein Denken, denn Bildung und Kul-

tur fungierten auch schon vor Humboldts Wirken als Medien der Nationalbildung

und etablierten sich, wie beschrieben, »wirkungsvoll in den beiden entscheiden-

den Integrationsideologien auch des 19. Jahrhunderts, im Liberalismus und im

Nationalismus« (ebd., 216; vgl. Sieg 2013, 19-58). Mit Bollenbeck lässt sich eine

Bildungsgeschichte ab dem 17. Jahrhundert erzeugen, nach der Bildung und Nation

sich sehr eng verschränken lassen: Über die Medien der Bildung und Kultur bildete

sich Deutschland zu einer Nation, auch hat der deutsche Kultur- und Bildungs-

nationalismus seinen Anteil an der Bildung der (inter-)nationalen Welt – und dies

lange vor der Reichsgründung. Ausgehend von der Perspektive Bollenbecks lassen

sich neben Humboldts Bildungsdenken auch Goethes Menschenbildung (Siegert

1993) oder Schillers ästhetische Erziehung des Menschen (Müller 1993; BuK, 219;

Jašová 2021, 27f.) als zentrale Medien des deutschen Nationalismus des 18. und

19. Jahrhunderts ausweisen, wobei nach Bollenbeck diese bildungsbürgerlichen

»Deutschtümeleien […] durch eine Verbindung des nationalen mit dem kosmo-

politischen Denken gedämpft« blieb und noch nicht auf »Herrenvolk, rassische

Überlegenheit undWeltherrschaft« zielte (BuK, 22; vgl. Ivo 2002, 13, 17).

Distinktionsfunktion von Bildung: Das Bildungsbürgertum konnte sich im 18.

und 19. Jahrhundert durchsetzen, da die ›allgemeine Bildung‹ »antiständisch kon-

zipiert ist und das Versprechen enthält, den Abstand zwischen Gebildeten und Un-

gebildeten zu verringern« (BuK, 198f.; vgl. Schäfer 2011a). Das Bildungsbürgertum

transportierte in die gesamte Gesellschaft das »Versprechen künftiger Freiheit des

Individuums« (Müller 1995, 44) und stützte einenModernisierungsschubderGesell-

schaft (vgl.BuK,221).DieVer-Bildungund»Verbürgerlichung« reichteweit überdas

Bildungsbürgertumhinaus, sieumfasst »dieKünsteundWissenschaftenebenso […]

wie den Einfluß auf Schule und Bildungssystem« (ebd., 199). Das bürgerliche Ver-

sprechen nach individueller Freiheit und kosmopolitischer Mannigfaltigkeit wirkt

bis in heutige Diskurse beispielsweise um eine inklusive Bildung nach (siehe Kapi-

tel 3.7-3.8).

Trotz der bürgerlichen Versprechen und der Verbürgerlichung der Gesellschaft

hattendie hegemonialenBildungsdiskurse (gerade) im 18.und 19. Jahrhundert auch

eine soziale Distinktionsfunktion, die das deutsche Bildungsbürgertum vom Be-

sitzbürgertum, von anderen Schichten undNationen abgrenzte und darüber die ei-

gene Identität konsolidierte wie stützte (vgl. BuK 1994, 15, 159, 246, 263; vgl. Koller

2016a, 42).

Der Zerfall des bildungsbürgerlichen Geflechts und die akademische Radika-

lisierung: Die »Koalition zwischen Nationalismus und ›Kultur‹« erzeugte im Lau-

fe des 19. Jahrhunderts eine »besondere Dynamik durch die Spannung zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


110 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

[dendurchdasBildungsbürgertumerzeugten] gesteigertenWünschenundernüch-

ternden Realitäten« (BuK, 219). Industrialisierung, Verelendung, Landflucht,Wirt-

schaftskrisen standen den Versprechungen des Bildungsbürgertums in aller Offen-

sichtlichkeit entgegen (vgl.ebd.,297f.).DiegesellschaftlicheWirklichkeit standdem

durchs Bildungsbürgertum propagierten Glauben, dass der eigene Status und die

jeweilige eigene Armut selbst überwunden werden könne und nicht mehr als na-

türlichesSchicksal hingenommenwerdenmuss,entgegen.DasBildungsbürgertum

verlor zunehmend seine hegemoniale Stellung angesichts des aufsteigenden Kapi-

talismus undBesitzbürgertums (vgl.Baumgart 2001, 125; Sieg 2013, 59-61), des tech-

nischen und wirtschaftlichen Fortschritts und der politischen Narrative »mit der

Frontstellung gegen das napoleonische Frankreich, mit der Rheinkrise 1840, dem

Konflikt um Schleswig-Holstein« und der anschließenden Reichsgründung (BuK,

298f.; vgl. Sieg 2013, 19-58) und Schutzzollpolitik (Sieg 2013, 49).Waren in Bezug auf

den Nationalismus am Ende des 18. Jahrhunderts noch »die ›Gebildeten‹ die Wort-

führer«, so ›entwickelte‹ sich der Nationalismus im Laufe des 19. Jahrhunderts ge-

rade durch die politischen Konflikte »zu einem Massenphänomen« (BuK, 216; vgl.

Sieg 2013, 243). Der Nationenbegriff besitzt am Ende des 19. Jahrhunderts jedoch

längst keine bildungsbürgerliche und auf Frieden ausgerichtete Eindeutigkeit wie

bei Humboldt, sondern diesem Begriff pfropfen sich neue und konservativere Trä-

gerschichten auf.

Gerade die Reichsgründung, die Kaiserattentate und die Bismarck’sche Poli-

tik führten zu einer »Bildungskrise« (Sieg 2013, 37), in der die Konservativen den

»Wert der Bildung« in Frage stellten und eine »heftige Bildungsdebatte« auslösten.

Liberale wie sozialdemokratische Kräfte und ihre Bildung wurden stark bekämpft,

wobei sich die Obrigkeitsstaatshörigkeit (ebd., 48, 51) und die antidemokratischen

Elemente auch im bildungsbürgerlichen Lager verschärften. Die »Halbbildung«

(ebd., 44), der »Bildungsschwindel« (ebd. 45), die »Demokratisierung des Wis-

sens« (ebd., 46, 53f.) wurden von der Seite der Konservativen als zentrale Probleme

identifiziert, denen beispielsweise mit der richtigen Bildung, Wertphilosophie,

der ›Vermittlung autoritärer Überzeugungen an Schulen‹ (ebd. 48) und später

dem sinngebenden Neoidealismus (ebd., 94, 102) beizukommen wären. Sei es die

breite »Übernahme Fichte’scher Vorstellungen«, wodurch den »Intellektuellen eine

Schlüsselrolle bei der Vermittlung freiheitlicher Vorstellungen für die homogen

konzipierte ideale Gemeinschaft« zugewiesen wurde (ebd., 39; vgl. ebd., 79-89)

oder die Positionierung der Philosophen als »Schiedsrichter« für ›kulturelle Fragen‹

und ›absolute Werte‹ bei WilhelmWindelband (ebd., 48; vgl. ebd. 57) – es lässt sich

nach der Reichsgründung ein »Zuwachs autoritärerOrdnungsvorstellungen« in der

akademischen Welt ausmachen (ebd., 56), deren Anbahnungen aber, wie gezeigt,

auch schon bei Humboldt skizziert werden können.

Es lässt sich festhalten: Dem mit bildungsbürgerlicher Kultur, Geschichte,

Sprache, mit Obrigkeitsstaatsfrömmigkeit und mit Größenwahn von geistiger

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 111

und nationaler Größe herbeigeschriebene und herbeigebildete, wie nationalisierte

Deutschland pfropften sich nach und nach konservativere und während des ersten

Weltkriegs deutlich radikalere Kräfte auf.

Das Sozialprestige der Professor:innen und »der Respekt, den das deutsche

Bürgertum der ›Bildung‹ entgegenbrachte« blieben Anfang des 20. Jahrhunderts

trotz des Aufstiegs des Besitzbürgertums und der konservativen Wende erhalten

(Sieg 2013, 104). Viele deutsche Wissenschaftler spielten für die »Rechtfertigung

des ersten Weltkrieges« (ebd.) und die Kriegspropaganda im Rahmen des ›Kriegs

der Geister‹ (ebd., 105, 118) eine entscheidende Rolle. Öffentliche Kriegsbegeis-

terung, neoidealistische Deutschtumsmetaphysik (ebd., 122), die Verherrlichung

der deutschen Nation (ebd., 148) und die ab 1916 einsetzende semantische Vorbe-

reitung faschistischer Gedankenwelten (ebd., 123-135) und totaler Kriegsfantasien

(ebd., 115, 119) spielten sich vorrangig im weiterhin sendungsbewussten und wirk-

mächtigen Bildungsbürgertum ab.75 Die (schon bei Humboldt transportierte)

selbstgewisse »Überparteilichkeit« und bürgerliche Setzung des Deutschtums als

dieKultur schlechthin, die sich nicht mehr wie bei Humboldt durch Kosmopolitismus

und Frieden, sondern im »Kulturkrieg« durchsetzen werde (ebd., 119) und in die

»Weltherrschaft des deutschen Geistes« münden wird (zit.n. Sieg 2013, 110)76, die

verbreitete Befürwortung der Verwendung der »deutschen Waffen« (ebd., 123) und

die positive Einstellung gegenüber dem preußischen Militarismus (110, 115f., 123)

– die radikalisierte nationalistische Kritik demokratischer Werte (ebd., 116, 121)

spricht für sich.77

Für und gegen das Bildungsbürgertum: Die bildungsbürgerliche Verschrän-

kung von Bildung undNation zog sich in der akademischenWelt auch während des

Nationalsozialismus durch, was exemplarisch bei Alfred Baeumler, Hermann Nohl

und Ernst Krieck nachgezeichnet werden kann. So begrüßte Herrmann Nohl »vor

75 So gehörten auch Goethes Faust und Nietzsches Also Sprach Zarathustra zur gängigen Front-

literatur der Soldaten im ersten Weltkrieg (Sieg 2013, 138).

76 Mit Sieg lässt sich zwar auch von einer theoretischen Radikalisierung im Laufe des 20. Jahr-

hundert Sprechen. Es lässt sich jedoch beispielsweise die Diagnose Wolfgang Eßbachs be-

streiten, nach der die akademische Welt des 19. Jahrhunderts. im ersten Weltkrieg ›zusam-

menbricht‹ und im ersten Weltkrieg der theoretische Radikalismus geboren wird, der sich

zudem dadurch kennzeichnen ließe, dass in einer Art Hufeisentheorie linke und rechte Ra-

dikale horizontal angeordnetwerden könnten (Eßbach 2009 I, 19:40-19:55). DieseUmbruchs-

Rhetorik scheint die hier erzeugten Kontinuitätslinien zu verkennen und erzeugt denMythos

einer vorrangig gemäßigten oder normalen Theorie vor dem erstenWeltkrieg (beispielswei-

se bei Humboldt).

77 Diese Diskurslinien finden sich auch bei Pädagog:innen und Erziehungswissenschaftler:in-

nen wieder. An dieser Stelle sei aber, in Bezug auf die Begrüßung und Affirmation des Mili-

tarismus und die antidemokratische Grundhaltung von Erziehungswissenschaftler:innen in

der Vorkriegszeit, exemplarisch auf die Auseinandersetzung Benjamin Ortmeyers mit Herr-

mann Nohl verwiesen (2008, 7, 14, 67f., 120f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


112 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

allem auf der Basis eines deutschen Nationalismus und Militarismus trotz dieses

oder jenes Vorbehalts begeistert das NS-Regime und stellte seine Konzeptionen in

seinen Dienst« (Ortmeyer 2008, 7). Bei Nohl ist Bildung »zentral auf die Bildung

eines nationalen, ›deutschen Typus‹ ausgerichtet: Bildung zumdeutschenVolk, Bil-

dung des deutschen Volkes zur Volksgemeinschaft« (Ortmeyer 2008, 12). Aber trotz

aller Kontinuitätslinien bis zum und durch den Nationalsozialismus hindurch, der

vorrangig anfänglichen Bedienung bildungsbürgerlicher Bildungsideale durch die

Nationalsozialist:innen (vgl. Sieg 2013, 193), trotz der solidarischen und begeister-

ten Bildungsbürger:innen wie Nohl oder der Vereinnahmung bildungsbürgerlicher

Heroen wie Humboldt (Sieg 2013, 200) und der bestehenden Mehrstimmigkeit

im Nationalsozialismus (BuK, 289-291) wendeten sich die Nationalsozialist:innen

zumindest gegen Teile des Bildungsbürgertums (ebd., 300; vgl. Sieg 2013, 199-203).

Nachkriegszeit: Trotz des auch gewalttätigen Kampfs gegen das Bildungsbür-

gertums fehlte es nach dem Krieg nicht an Gebildeten, die sich mit dem National-

sozialismus arrangiert hatten, Mitläufer:innen oder sogar Täter:innen waren. Es

gab nach demKrieg in der Bundesrepublik einen sogenannten kulturellen oder bil-

dungsbürgerlichenNeuanfang (vgl.Czollek 2020,66; vgl.Sieg2013, 193-240.).Große

Teile des Bildungsbürgertums schrieben sich in der Nachkriegszeit eine »neueNor-

malität« herbei. Kurz gesagt: Das Bildungsbürgertum verdrängte mit der »Stunde

Null« die Vergangenheit (Czollek 2020, 66; vgl. BuK, 302). Für diese ›neue Norma-

lität‹ knüpfte das Bildungsbürgertum in allen politischen Lagern an die deutsche

Kunst, Kultur und Bildung der Vorkriegszeit an (vgl. Lepenies 2003, 23)78.

Auf der einen Seite konnten Erziehungswissenschaftler:innen wie Nohl »weit-

gehend bruchlos ihre Arbeit fortsetzten« (Ortmeyer 2008, 6). Nach Nohl hatte ein

»jahrtausendalter Kampf um unsere deutsche Weltstellung […] ein tragisches En-

de gefunden« (Nohl (1946) 1969, 185; zit.n. Ortmeyer 2008, 93). Er konnte seine »an-

tidemokratische Grundgesinnung«, sein »Verständnis für den Nationalismus nach

1945« verbreiten (Ortmeyer 2008, 95) und weiter »programmatisch einen ›höheren

Nationalismus‹ auf der Basis der Sorge ›für die Volksgesundheit, der Heimatliebe

und des Sinnes für dieMuttersprache‹ [Nohl 1946a] fordern« (ebd. 2008, 94). Auf der

anderen politischen Seite ließ sich der Rückbezug (zumindest) auf Teile der deut-

schen Kultur beispielsweise mit Jürgen Habermas als eine (von ihm anvisierte) »In-

tegration des konservativen Erbes in der Linken« beschreiben (Unseld; zit.n. Bürger

2012, 10).

Die diskursiv-materiellen Apparaturen der Kultur und Bildung eigneten sich

sehr gut, um neu anzufangen und die eigene Schuld in die angeblich Un- undMas-

senkultur, den niederen oder extremen Nationalismus und den Dämon Hitler zu

verschieben (vgl. BuK, 302f.). Der Rückbezug zum Kulturnationalismus des Bür-

gertums und die eigene Schuldabwehr lassen sich schon auf dem Internationalen

78 Den Hinweis auf diese Referenz verdanke ich Michaela Jašová.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 113

»Schriftstellerkongreß zur Verteidigung der Kultur vom 21. bis 25. Juni 1935 in Pa-

ris« ausmachen (Müller 1995, 44), wo versucht wurde, den bürgerlichen Kulturalis-

mus gegen Hitler zu wenden. Abseits einiger Ausnahmen (beispielsweise Brecht,

Klemperer, Breton, Musil, Adorno, Celan, Weiss)79 folgten während und nach dem

zweiten Weltkrieg selbst die emanzipativen oder auch kommunistischen Reste des

Bildungsbürgertums diesem Rückbezug (BuK, 302f.; Müller 1995, 44-46).

Dieser Anschluss an die Zeit vor dem ersten Weltkrieg fand in der Nachkriegs-

zeit bei »nicht eben wenige[n]« »Vertretern der Geisteswissenschaftlichen Pädago-

gik« statt, die »bisweilen ausgeprägte […] Affinitäten zur NS-Ideologie zu erkennen

gegebenhatten« (Rieger-Ladich 2014, 71).Die Pädagogikwurde nachdemKrieg »er-

folgreich« durch die Geisteswissenschaftliche Pädagogik reorganisiert, es wurden

»Lehrstühle […] eingerichtet« (ebd., 70). Trotzdem schien der Bildungsbegriff ge-

sellschaftlich oder auch in großen Teilen der Erziehungswissenschaft im Zuge der

realistischen oder empirischenWende als ungeeignet befunden und zugunsten von

Begriffen, wie Sozialisation und Qualifikation, verabschiedet worden zu sein (vgl.

Koller 1999, 12f.). BisMitte der 1970er Jahre fristete der Bildungsbegriff in der Erzie-

hungswissenschaft eher eine randständige Existenz (Ruhloff 1991, 171).

Die bildungsbürgerliche Trägerschicht hatte schon vor dem Faschismus ihren

hegemonialen Stand verloren. Nach dem Krieg gab es deutliche Vorbehalte gegen-

über dem Bildungsbegriff (ebd., 171) und auch beispielsweise Adorno äußert sich

in den 1950er Jahren kritisch gegenüber einem Anschluss an die deutsche Kultur

der Vorkriegszeit (vgl. Lepenies 2003). Bildung war zudem aufgrund des Konser-

vatismus in den Bildungsdiskursen ideologieverdächtig geworden; sie erschien als

herrschaftsstabilisierendes Distinktionsmittel des Bildungsbürgertums (vgl. Koller

2021a, 91; Ricken 2006, 19); auch schien seit der Ablösung des Bildungsbürgertums

durch das Besitzbürgertum und seit den veränderten gesellschaftlich-ökonomi-

schen Koordinaten nach dem Nazi-Regime der Begriff nicht mehr zeitgemäß (vgl.

Koller 1999, 12f.; Rieger-Ladich 2014, 70f.).

Die bildungstheoretische Stunde Null: In der Geisteswissenschaftlichen Päd-

agogik folgte ab »Mitte der 60er Jahre« in Bezug auf die Kritische Theorie eine

»Selbstkritik« (Keckeisen 1983, 489; zit.n. Rieger-Ladich 2014, 71.). Unter anderem

KlausMollenhauer,HerwigBlankertz undWolfgangKlafkiwendeten sich gegen die

Täter:innengeneration und Vertreter:innen der eigenen Disziplin, welche Mitläu-

fer:innen, Unterstützer:innen oder Mittäter:innen waren (Rieger-Ladich 2014, 71).

Es vollzog sich in Teilen zudem eine eigene ›realistische Wende‹ und die Disziplin

öffnet sich gegenüber den Sozialwissenschaften (ebd.).

Nach dem Krieg arbeitete der Großteil des Bildungsbürgertums an »der Neu-

erfindung einer Nation guter und unschuldiger Deutscher« (Czollek 2020, 68): Die

79 Die Personen habe ich von Müller und Bollenbeck übernommen. Inwiefern diese Personen

tatsächlich eine Ausnahme darstellen, bedarf einer gesonderten Untersuchung.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


114 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

StundeNull. Auf bildungstheoretischer Seitewäre ein bildungstheoretischerHöhe-

punkt oder die bildungstheoretische Stunde Null jedoch nicht (nur) auf die Geis-

teswissenschaftliche Pädagogik oder jemandenwieHermannNohl zu beziehen; sie

betrifft eherdie »ReaktivierungsversuchevonBildungstheorie« (spätestens) seit den

1970er Jahren (Ruhloff 1991, 171). Für kritischeDiskurse dürfte die gleichzeitige kriti-

sche Abgrenzung und Fortschreibung der Diskurse der Vorkriegszeit, beispielswei-

se durch das Bildungsdenken Wolfgang Klafkis (1985) sehr prägend gewesen sein.

Klafki verfasste (nach Koller) eine Bildungsgeschichte, nach welcher der Bildungs-

begriff für die »Zeit um 1800 […] mindestens implizit durchaus gesellschaftskri-

tisch« war, womit dann auch Humboldt identifiziert wird und (jedoch in kritischer

Distanz) fortgeschrieben werden kann (Koller 2021a, 104f.).

Die bildungstheoretische Befreiung steckt in einem Humboldtbezug, dem zu-

folge Bildung »seine progressiven Momente erst im Laufe des 19. Jahrhunderts all-

mählich verloren« habe (ebd.) oder auch in einer Verklärung, nach der Humboldts

frühzeitig beendete politische Laufbahn »eine für die deutsche Geschichte insge-

samt fatale Entscheidung« war (Trabant 2012, 21).

Neben dieser teils kritisch-distanzierten RehabilitierungHumboldts wurde der

Blick (ähnlich wie in der hegemonialen Nachkriegsliteratur und Literaturwissen-

schaft) von der Vergangenheit weg hin auf eine neue Normalität und Zukunft ge-

richtet.Von diesemBlickwechsel scheint auchKlafkis Bildungsdenken oder zumin-

dest die Rezeption Klafkis beeinflusst gewesen zu sein. Er reformuliert Humboldts

Bildungsdenken und erweitert dieses unter anderem um die epochalen Schlüssel-

probleme und den damit verbundenen Fokus auf eine zu verbessernde Gegenwart

undZukunft.Die epochalenSchlüsselproblemehaben indirekt zwaraucheinenVer-

gangenheitsbezug, Klafkis Bildungsdenken entstand auch aus einer Abgrenzungs-

bewegung zur vorherigen Generation und visiert eine allgemeine Bildung an, wel-

che auchdieBeschäftigungmit derVergangenheit einschließt (vgl.Klafki 1958; 1985,

56). Es geht bei der Auseinandersetzungmit den epochalen Schlüsselproblemen al-

soauchum»eingeschichtlichvermitteltesBewußtseinvonzentralenProblemender

Gegenwart«, doch konzeptuell kann in Klafkis Bildungsdenken ein Fokus und eine

»Konzentration auf epochaltypische Schlüsselprobleme unserer Gegenwart und der

vermutlichen Zukunft« nachgezeichnet werden (Klafki 1985, 56; zit.n. Koller 2021a,

104).

Die Wiedergeburt und der kategoriale Erfolg der Bildung in der zweiten Hälf-

te des 20. Jahrhunderts scheinen nicht nur auf liberale Diskurslinien zu verweisen

wie bei Ricken, sondern auch auf eine epistemische Weichenstellung um 1960, die

ich als bildungstheoretische »Stunde Null« bezeichne, bei der verschiedenste Dis-

kurse und Praktiken aufeinandertrafen und durch welche einige grundlegende wis-

senschaftspolitische Diskurse und Praktiken der heutigen Bildungsphilosophie be-

gründet wurden, die es weiter zu untersuchen gilt. Zentrale Beispiele für diese epis-

temische Weichenstellung sind Klafkis Bildungskonzeption in Bezug auf die epo-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 115

chalen Schlüsselprobleme,TheodorW. Adornos Solidarität mit Friedrich Schiller in

Theorie der Halbbildung wie Jürgen Habermas Einbezug des konservativen Erbes der

Linken.

›DieGleichzeitigkeit von affirmativenRückbezugund einemBlickwechsel in die

Zukunft vollzog in einem anderen politischen Lager, wie gesagt, schon Herrmann

Nohl. Sein Blick lag »eindeutig nicht […] in [der] Vergangenheit […], sondern auf der

Vorausschau in die Zukunft« (Ortmeyer 2008, 91). Nach Nohl lässt sich der »Rück-

blick auf die Vergangenheit […] nicht vermeiden […], aber unserWille ist entschlos-

sen nach vorwärts gerichtet in den grauenMorgen unserer Zukunft« (Nohl 1945/46,

2). Nohl hat diesen nicht zu vermeidenden Rück-Blick auf die nationalsozialisti-

sche Vergangenheit jedoch nie vollzogen, denn das »›Wühlen im Schmutz und Blut

der Vergangenheit‹ [Nohl 1946b] […] [sah er] als gänzlich unfruchtbar« an (Ortmeyer

2008, 105).

Der spätestens seit Klafki vollzogene (kritische) Blick auf die zu verbessernde

Gegenwart und der Blick nach vorn wie der gleichzeitig vollzogene (jedoch nicht

bruchlose) Rückbezugpflanzten sich fort und schrieben sich,wie noch zu zeigen ist,

in die kritische Erziehungswissenschaft grundlegend ein und auch die poststruk-

turalistischen Importe ab den 1980er Jahren waren »beträchtlichen Kräften der An-

verwandlung« ausgesetzt (vgl. Rieger-Ladich 2014, 67). Neuhumanismus, Kritische

Theorie und Poststrukturalismus bildeten ab den 1980er Jahren fortan (zumindest

in denmeisten Fällen) eine versöhnliche Einheit.

Diese Fortsetzung bestimmter Diskurse der Nachkriegszeit lassen sich gegen-

wärtig zum Beispiel explizit in dem bereits problematisierten Text Sanders (2021)

nachzeichnen (vgl. Kapitel 1.1), der im Anschluss an Klafki die zentralen Bildungs-

herausforderungen unserer Zeit mit Künstlicher Intelligenz und dem Anthropozän

identifiziert (Sanders 2011, 41). Bildung selbst gehört in diesem Beitrag von Sanders

nicht zu den ›Trümmerhaufen‹ der Vergangenheit (Messerschmidt 2021) oder, mit

Klafki gesprochen, zu den epochalen Schlüsselproblemen. Das dürfte Lepenies wo-

möglich mit ›Reklametrick‹ gemeint haben: Bildung löst die Probleme, gehört aber

selbst nicht zum Problemkatalog.

»Anstatt die nachfolgende Generation zum Adressaten des kulturellen Erbes zu

machen, das es anzueignen gilt [wie in der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik],

wird sie nun zum Hoffnungsträger – und tritt als neues ›revolutionäres Subjekt‹

auf die Bühne. Die ›Neuankömmlinge‹ (Arendt) galt es denn auch nicht auf das

Bestehende zu verpflichten, sondern in den Dienst des Neuen zu stellen. Wie

tiefgreifend diese Neuorientierung ausfällt, zeigt sich auch daran, dass in den

1960er-Jahren die Sorge um die ›einheimischen Begriffe‹ (Herbart) kaum einmal

artikuliert wird.« (Rieger-Ladich 2014, 72)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


116 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Mit dem Poststrukturalismus oder auch mit der Systemtheorie wurde seit den

80ern weniger oder kaum der »Bruch mit der alteuropäischen Semantik«80 in der

Erziehungswissenschaft gesucht. Das Interesse galt nach Markus Rieger-Ladich

in der Erziehungs- und Bildungswissenschaft und auch in dieser Arbeit vorrangig

den Strategien, mit denen in Versöhnung mit der eigenen Traditionslinie kritisch

fortgegangen und von innen heraus der »Weg zu neuen Befreiungsdiskursen«

geöffnet werden kann (Laclau 2002, 24; zit.n. Rieger-Ladich 2004, 210). Denn es sei

»sinnlos, auf die Begriffe der Metaphysik zu verzichten, wenn man die Metaphysik

erschüttern will« (Derrida 1989, 425; zit.n. ebd., 209.) und es gebe einfach »keine

Sprache« jenseits der »abendländischen Semantik« (Rieger-Ladich 2004, 210).

Und wenn der Bruch vollzogen wird, dann schien dieser Weg von den abge-

grenzten Problemen anderweitig wieder schnell eingeholt zu werden (Rieger-La-

dich 2004, 213). So ist es zum Beispiel sehr bezeichnend, dass beispielsweise Die-

ter Lenzen, ein zentraler Vertreter dieser Abgrenzungsbewegung –dermit der Sys-

temtheorie ein »neues Vokabular« zu entwerfen versuchte (ebd.) –, später letztend-

lich dochwiederHumboldts Bildung gegen Bologna in Bildung statt Bologna, ins Feld

führt (Lenzen 2014).

Trotz »einer Phase weitverbreiteter Skepsis gegenüber diesem ebenso traditi-

onsreichen wie traditionsbelasteten Begriff« (Koller 1999, 11) setzt eine »Wiederbe-

lebung bildungstheoretischer Reflexionen […] in den 60er und 70er Jahren« ein (Kol-

ler 1997, 15). Zeitgleich war durch den ›Sputnik-Schock‹ und die daran anschließen-

de Bildungsexpansion wieder vermehrt von Bildung auch in der bundesdeutschen

Öffentlichkeit die Rede (vgl. Oelkers 2000, 341f.; Hadjar und Becker 2006) und eine

»Vielzahl von Tagungen,SammelbändenundEinzelpublikationen [aus der Zeit] do-

kumentiert das wiedererwachte Interesse an ›Bildung‹ und Bildungstheorie« in der

gesamten Erziehungswissenschaft (Koller 1999, 11).

Nach dem Faschismus setzte sich neben den direkten Versuchen der »Erneue-

rungder deutschenKultur« (BuK, 302f.) wie beiNohl vorrangig »die Vorstellung von

einer Unschuld der Sprache« undKultur durch (Czollek 2020, 60). In dieser Sprach-

variante gibt es »keine böse Sprache, sondern nur böse Sprecher« (Sternberger 1967,

11; zit.n. Czollek 2020, 58.), die von links oder rechts die Sprache missbrauchen.

Sprache selbst sei nur »ein unschuldiger Schlüssel zumReich ästhetischer Freiheit«

80 Das Interesse galt nach Markus Rieger-Ladich in der Erziehungs- und Bildungswissenschaft

vorrangig den Strategien, mit denen in Versöhnung mit der eigenen Traditionslinie kritisch

fortgegangen und von innen heraus der »Weg zu neuen Befreiungsdiskursen« geöffnet wer-

den kann (Laclau 2002, 24; zit.n. Rieger-Ladich 2004, 210). Dennes sei »sinnlos, auf die Begrif-

fe der Metaphysik zu verzichten, wenn man die Metaphysik erschüttern will« (Derrida 1989,

425; zit.n. ebd., 209.) und es gebe einfach »keine Sprache« jenseits der »abendländischen Se-

mantik« (Rieger-Ladich 2004, 210).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 117

und gerade für alle, »die sicher durch alle Systeme« gekommen sind« und beispiels-

weise den Literatur- und Kunstbetrieb in der Nachkriegszeit bestimmen, scheint

die »eigene Kunst […] über die Gegenwart erhaben« zu sein (Czollek 2020, 60, 62)

und Politik ist nur das »schlechterdings […] Niedrige, womit der geistige Mensch,

der berühmte Kulturträger, sich nicht beschmutzen soll« (Frisch 1949; zit.n. BuK,

304). In eigenen Worten: Der geistige Mensch beschäftigt sich lieber mit den gro-

ßen Fragen, mit Kunst, Philosophie, großen Zeitenwenden, Bildung oder Wissen-

schaft und sinniert gerne über große politische Fragen auf dem Papier. Wolf Lepe-

nies verweist darauf, dass es »zur deutschen Tradition [gehört], daß sich die Kultur

als die bessere Politik missversteht«, auch im Nationalsozialismus (Lepenies 2003,

25). Diese Abwertung des Politischen gegenüber dem Kulturellen oder Nationalen

kann,wie beschrieben,bereits beiHumboldt direkt nachgelesenwerden (z.B.Hum-

boldt 1813, 308) oder unter anderem über die machtheoretische Problematisierung

seines Bildungsdenkens (Ricken 2006),wie über die bereits erläuterte hierarchisier-

te Trennung von Staat und Nation bei Humboldt plausibilisiert werden.

Max Czollek hebt dem entgegen eine Sprachkritik hervor, der zufolge Sprache

als »Speicher der Geschichte« verstanden wurde (Czollek 2020, 57). Das herbeige-

schriebene Deutschland oder Herders Sprache als Medium und Speicher deutscher

Geschichte (BuK, 204, 220) sind in dieser Perspektive »an den Schreckenstaten des

Nazismus nicht ganz unschuldig« (Czollek 2020, 57). Nach Steiner fand das »Nazi-

tum […] in dieser Sprache genau [das] vor, was es brauchte, um seiner Grausamkeit

Stimme undNachdruck zu verleihen.« (Steiner 2016, 161; zit.n. Czollek 2020, 57.) In

dieser Spur lässt sich auch Adornos »Diktum von 1951, nach Auschwitz ein Gedicht

zu schreiben sei barbarisch« positionieren (Czollek 2020, 55).

»Nach dem Holocaust hätte es mit der Überschätzung der Kultur auf Kosten

der Politik in Deutschland endgültig vorbei sein müssen. So verstehe ich den

Satz Theodor W. Adornos, es sei barbarisch, nach Auschwitz noch ein Gedicht zu

schreiben.« (Lepenies 2003, 25)

Eine weitere Begünstigung der Durchsetzung oder affirmativen Reproduktion der

bildungstheoretischen Stunde Null findet sich in der Übernahme der Diagnose ei-

ner Gesellschaft als plurale Postmoderne.81 Über das Ende der großen Erzählung

(vgl. Koller 1997) sowie die Entleerung und Ökonomisierung der Bildung (vgl. Schä-

fer 2011a, 2016) oder die Zersetzung des Allgemeinen (vgl.Wimmer 1996, 131) schien

zumindest in den 90ern und nach der JahrtausendwendeweitestgehendKonsens in

denkritischenTeilenderDisziplin bestanden zuhabenunddieseEinigkeit erzeugte

81 Diese Diagnose ermöglicht es zudem, die weitestgehende Nicht-Rezeption Bollenbecks in

Bezug auf die Verschränkung zwischen Bildung und Nation in der Bildungsphilosophie zu

erklären.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


118 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

einen Blick auf eine gesellschaftliche Normalität, durch die sich neu anfangen ließ

undwodurch derMetadiskurs des Nationalismus weniger wirksam und bedrohlich

wirkte.

Die Diagnose Lyotards vom Ende der großen Erzählung scheint »noch immer

uneingeschränkte Gültigkeit zu besitzen« (Rieger-Ladich 2004, 208). Auch dieThe-

sen von der Entleerung und dem Vertrauensverlust in die ›abendländische Seman-

tik‹ dürften weiterhin allgemeine Zustimmung in der kritischen Erziehungs- und

Bildungswissenschaft finden (vgl. ebd., 207f.).Nicht nurwurde theoretischmit vor-

rangig französischen Anleihen und Importen ein Bruch vollzogen, also Differenz,

Alterität und Heterogenität wurden nicht nur zu neuen Zentren der Theoriearchi-

tekturen imAnschluss an zahlreicheKritikendesHumboldt’schenBildungsdenken,

sondernauch inder (deutschen)Gesellschaft scheint sichmitdieserDiagnosedieser

Bruch widerzuspiegeln und das Soziale scheint nicht mehr (zumindest vorrangig)

von totalen, homogenisierenden und vereinheitlichenden Erzählungen und Meta-

diskursen bestimmt zu sein, vielmehr breite sich ein Bewusstsein für Pluralität und

Heterogenität aus (vgl. z.B. Koller 1997, 46; Wimmer 2014d).

Wie bereits problematisiert: Bildungsbürger:innen führen immer wieder

die kritische Bildung für jegliche Probleme ins Feld und verwenden Humboldts

Bildungsbegriff oder auch Schillers Konzeption der ästhetischen Erziehung als

semantische Angelpunkte und deren Erziehungs- und Bildungsdenken als Kritik-

kriterienreservoir.Neben den bereits angeführten Beispielen und dem imnächsten

Kapitel noch zu behandelnden Beitrag von Heinemann und Mecheril (2018) sei-

en jüngere Rückwendungen bei Lehmann-Rommel und Ricken in »Die Schule

brennt!?« (2004, 24, 32), bei Karl-Heinz Dammers in Gegensätze ziehen sich an (2015),

in Eine kleineTheorie der unbedingten Schule (Beiler et al. 2014) und Bildung. Ein postko-

lonialesManifest (BildungsLab 2021) zumindest erwähnt. So positioniert Dammer in

Versöhnungmit Foucault undDeleuze (2015, 29) die klassische BildungHumboldts,

Hegels und Fichtes gegen die Ökonomisierung der (Schul-)Bildung (ebd., 26, 31-33),

und gegen die Verschränkung zwischen Neoliberalismus und Inklusionsdiskur-

sen an der Schule. In dem Buch Eine kleine Theorie der unbedingten Schule (Beiler et

al. 2014) wird in einer Linie von Schiller über Adorno zu unter anderem Jacques

Rancière das ›Schiller’sche Projekt‹ zeitgemäßmit Rancière reformuliert (ebd., 23).

Es werden »Bildung […] für die Gründung einer unbedingten Schule« bemüht und

»die Spätschriften von Deleuze und Deleuze/Guattari als Bildungsphilosophie«

bezeichnet (ebd., 10; vgl. Kapitel 1.1). In Bildung. Ein postkoloniales Manifest geht es

um »utopische Entwürfe von Schule und pädagogischer Praxis«, die affirmativ

Spivaks Anleihen bei Friedrich Schiller für eine postkoloniale Bildung übernehmen

(BildungsLab 2021, 9; Boger undCastro Varela 2021, 15; vgl. krit. d.Kapitel 1.1 und 5).

Neurechte Strömungen: Bevor ich genauer auf die gegenwärtige und hier im

Fokus stehende Bildungsphilosophie eingehe, schärft gerade der Blick in gegen-

wärtige rechte Auseinandersetzungen das Unbehagen in Bezug auf die bildungs-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 119

theoretische Stunde Null. So spricht beispielsweise Josef Kraus in seinem BuchWie

man eine Bildungsnation an die Wand fährt die klassische Bildung und die deutschen

Denker:innen von der Schuld frei, dass sie uns »Hitler und seine Anhängerschaft

beschert« haben (Kraus 2017, 14) und spricht sich gegen »die abstruse Analyse

des US-Amerikaners, Philosophen und Pädagogen John Dewey […] [aus], der die

offenbar schier genetisch angelegte Neigung der Deutschen zum Nationalsozia-

lismus schon in den Philosophien und Schriften von Luther, Kant, Herder, Hegel,

Fichte, Schelling, insgesamt des Deutschen Idealismus angelegt sah« (ebd., 14f.). Es

brauche für Kraus imUmkehrschluss somitwiedermehr Fichte, dessen »›Bildungs-

reden‹ als Reden ›von Deutschen schlechtweg‹ ›für Deutsche schlechtweg‹« waren

und eine Bildung, die »als ›Rettungsmittel‹ und ›Erhaltungsmittel einer deutschen

Nation überhaupt‹« gefasst war und mit der »die ›Naturgemässheit‹, ›Echtheit‹,

›Geistigkeit‹ und ›Gründlichkeit‹ als ›ächt deutsch‹ in das ›nationale Gedächtnis‹«

eingeschrieben werden sollten und wurden (Fichte (1845) 1960, VII, 206-403; in

kritischer Rezeption n. Ricken 2006, 322). In der Neuen Rechten82 wird die Selbst-

verleugnung der Deutschen und der Verlust der deutschen Kultur beklagt und auf

Bildungskritiken wie die von Kraus verwiesen (vgl. beispielsweise Kaiser 2019b,

2021). Dieses Beklagen des Scheiterns des guten alten deutschen Bildungssystems

und Bildungsideals, das »wir lange Zeit in Deutschland hochgehalten haben mit

Humboldt und auch den anderen Vertretern, Schleiermacher, Fichte, Pestalozzi«

(Kaiser 2019a)83 und die zentrale Hervorhebung der Diskontinuität zwischen Kul-

tur- und Rassenideologie kennzeichnet die Neue Rechte (vgl. krit. dazuMüller 1995,

Messerschmidt 2017).Denn abseits der semantischenKontinuität beispielsweise ei-

ner »stählernen Romantik«84, die Goebbels mehrfach verwendete und sich bei dem

NeuenRechten Alain de Benoistmit »Romantik aus Stahl« wiederfindet (zit.n.Mül-

ler 1995, 43; vgl. krit. dazu Jašová undWartmann 2021, 186), lässt sich bei der Neuen

Rechten eine Abkehr von der Rassenideologie, eine Abkehr vom ›proletarischen‹

Rassenkrieg hin zum ›bürgerlichen‹ Kulturkrieg nachzeichnen (vgl.Messerschmidt

82 Für eine genauere Auseinandersetzungmit der Neuen Rechten sei auf den BeitragNeue Rech-

te, alte Gefahr verwiesen (Jašová &Wartmann 2021b).

83 Kaiser 2019a, 19:20-19:40; vgl. ebd., 23:30-25:00; Kaiser 2021, 23:00-25:00.

84 »Jede Zeit hat ihre Romantik, das heißt: ihre poetische Vorstellung vom Leben, auch die un-

sere. Diese ist härter und grausamer als die vergangene, aber romantisch ist sie wie diese.

Die stählerne Romantik unserer Zeit manifestiert sich in berauschenden Leistungen und in

einem rastlosen Dienst an einer großen nationalen Sache, in einem Pflichtgefühl, das zum

unumstößlichen Prinzip erhoben wird: Wir alle sind mehr oder weniger Romantiker einer

neuen deutschen Geltung vor uns selbst und vor der Welt! Das Reich dröhnender Motoren,

himmelstürmender technischer Erfindungen, grandioser industrieller Schöpfungen, weiter,

fast unerschlossener Räume, diewir für unser Volkstumbesiedelnmüssen, – das ist das Reich

unserer Romantik!« (Goebbels 1933; zit.n. Müller 1994, 42f.)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


120 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

2017; Kölling 2021). Die Vorstellung der »›Stürmer und Dränger‹, allen voran Her-

der, der ›Volk‹ positiv und die Völker in ihren ethnischen Eigenarten gleichrangig

bewertet« (BuK, 204) und der daran anschließende Kulturnationalismus des Bil-

dungsbürgertums samt der vergleichenden und hierarchisierenden Anthropologie

Humboldts wie seine Fassung von Nation, der Neoidealismus nach Fichte und die

Radikalisierung, Verschiebung und Verherrlichung der nationalen Diskurse durch

das akademische Bildungsbürgertum seit dem erstenWeltkrieg, beispielsweise die

Forderung Bruno Bauchs nach einer »reinliche[n] Trennung der Nationen« und die

Ansicht, dass »der ›sozialeMischmasch‹« den »Tod aller Kultur« bedeutet (Sieg 2013,

130, 140, 123-133), lassen sich hier als diskursive Anbahnungen der Neuen Rechten

qualifizieren. Die Neuen Rechten verstehen die »Kultur als Substrat nationaler

Ordnung« (Müller 1994, 44) und das deutsche Eigene, die deutsche Größe wird

beispielsweise von Gunnar Kaiser, der über 250.000 Abonnenten bei Youtube hat,

herbeigeredet und herbeigelesen. Kaiser arbeitet an einer eigenen ›Youtube-Uni-

versität‹ für Leute, die der ›wahren Bildung‹ (im SinneHumboldts) nachsehnen und

die wie Kaiser die nationale wie europäische Kultur »weitertreiben«, »vertreten«,

»verteidigen« und »festigen« wollen (Kaiser 2021, 25:00-30:00).

Doch neben der bildungsbürgerlichen Anbahnung und dem akademischen

Sendungsbewusstsein ist die Neue Rechte gleichzeitig ein Projekt, welches sich

einerseits deutlich vom sogenannten ›links-grün-versifften‹ Bildungsbürgertum,

den 68ern, auch von dem Besitzbürgertum und dem gesamten System abgrenzt

(vgl. Kraus 2007; Kaiser 2019a, 2021).Denn die Bildungsbürger:innen links der CDU

hätten mit der liberalen Bildungsexpansion, mit antiautoritärer Kuschelpädago-

gik, Schülerzentriertheit und Gesamtschulen und die Besitzbürger:innenmit ihrer

Ökonomisierung der Bildung das deutsche Bildungssystem zerstört (vgl. ebd.).

Kontinuitäten und Diskontinuitäten: Dieser bruchstückhafte und schnelle

Durchgang durch eine von mir vereinheitlichte Bildungsgeschichte markiert die noch

deutlicher zu beforschenden Kontinuitätslinien und auch Diskontinuitäten. Die-

se reichen vom Kultur- und Bildungsnationalismus des Bildungsbürgertums im

18. und 19. Jahrhundert, über die konservative Wende, den ersten und zweiten

Weltkrieg bis zum Beharren und derWiedergutwerdung der deutschen Kultur und

Bildung in (fast) allen politischenLagern in der zweitenHälfte des 20. Jahrhunderts.

2.9.4 Kontinuitäten im kritisch-poststrukturalistischen Bildungsdenken

Es ließen sich im Folgenden offensichtlichere Diskurse anführen, um die eigentli-

che These der weiterhin engen Verschränkung von Bildung und Nation innerhalb

des kritischen Bildungsdenkens zu belegen, beispielsweise die immer noch institu-

tionell gut ausgestattete Humboldtforschung. Auch Dieter Lenzens Beitrag Bildung

statt Bologna, in dem er Humboldts Bildung gegen die Amerikanisierung und Öko-

nomisierung der Universitäten in Stellung bringt (2014). Doch dieseThese lässt sich

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 121

meines Erachtens deutlicher stützen, indem Kritiken, Reformulierungen und De-

konstruktionen betrachtet werden, wo mensch dies zunächst nicht erwartet, und

zwar beispielsweise in der kritischen Bildungsphilosophie im Anschluss an die Kri-

tischeTheorie und den Poststrukturalismus sowie in postkolonialen und postnatio-

nalsozialistischen Bildungskritiken, bei denen das Problem des Nationalismus teils

viel deutlicher zum Problemkanon gehört.85

Einen zentralen und bereits älteren Kommentar zur Verschränkung von Bildung

undNation lieferte,wie bereits angeführt undmehrfach zitiert,Mitte der 90er Jahre

der Germanist und Kulturwissenschaftler Georg Bollenbeck mit seinem Buch Bil-

dung und Kultur. Das Buch hat damals »große Aufmerksamkeit« auf sich gezogen

(Ricken 2006, 193) undwurde »inder öffentlichenDiskussionund inder fachspezifi-

schen [literatur-undkulturwissenschaftlichen]Rezeption […] intensiv gelobt« (Ten-

orth 1996, 303).Doch insbesondere in der PädagogikwurdennachRickendieThesen

und Rekonstruktionen Bollenbecks, gerade dieThese vom Ende der Deutungsmus-

ter Bildung und Kultur, »immer wieder bestritten« (Ricken 2006, 193). Ricken führt

dafür exemplarisch eine Rezension (1996) und einen Beitrag aus der Zeitschrift für

Pädagogik (1997) von Heinz-Elmar Tenorth an.

Tenorth lobt in seiner Rezension zunächst das Buch Bollenbecks, hat je-

doch unter anderem zwei problematisierende und »methodisch-konzeptionelle«

»Rückfragen« und eine wissenschaftspolitische Anmerkung in Bezug zur Er-

ziehungs- und Bildungswissenschaft. Die erste Problematisierung betrifft die

Auswahl der Quellen, insbesondere das Fehlen von Lebenslaufinterpretationen.

Mit diesen Quellen zeigt sich nach Tenorth oder könnte erklärt werden, dass

erstens sich das Deutungsmuster der Bildung nicht auf das Bildungsbürgertum

beschränkt(e)86, dass das Deutungsmuster zweitens auch weiterhin gerade für

Lebenslaufkonstruktionen aktuell ist und dass drittens dieses Deutungsmuster

nicht immer ein semantisches »Gefängnis« darstellt(e), sondern auch Widerstand

»gegen Irrationalismus und nationalistische Verführung« ermöglichte (Tenorth

1996, 304)87. Die zweite Problematisierung Tenorths betrifft den Umgang mit und

Status vonTheorie, d.h. Bollenbecks ›ungnädige‹ Kommentierungen der deutschen

85 Ich versammle hier erste Verdachtsmomente und eine ausführliche Nachzeichnung der

(Dis-)Kontinuität nationaler Diskurse und Praktiken in der Bildungsphilosophie bedürfte ei-

ner umfangreicheren Diskursanalyse, die an dieser Stelle nicht geleistet werden kann.

86 Das schreibt und verdeutlicht Bollenbeck selbst beispielsweise an der einführenden Parla-

mentsdebatte (BuK, 11–15) und markiert dies mit der ›Verbürgerlichung‹ der Gesellschaft

(ebd., 199). Es kann höchstens mit Blick auf Bollenbecks These vom Ende des Deutungsmus-

ters davon gesprochen werden, dass er der bildungsbürgerlichen Schicht in Bezug auf das

Deutungsmuster zu viel Bedeutung zumisst (vgl. ebd., 305).

87 Hier ließe sich diskutieren, inwiefern hier nicht genau die von Bollenbeck angesprochene

Schuldverschiebung durchklingt (BuK, 301–304), und der Nationalsozialismus als das Pro-

blem dargestellt wird, gegen das sich das emanzipative Bildungsbürgertum wenden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


122 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Bildungsklassiker (ebd.) und die Ignoranz gegenüber dem »systematischen Gehalt«

(ebd., 305) und »eigenen theoretischen Sinn« (Tenorth 1997, 975) beispielsweise des

Humboldt’schen Bildungsdenkens.88

Die abschließende wissenschaftspolitische Anmerkung Tenorths richtet sich

einerseits an die Bildungsphilosophie, welche die Relevanz und den systema-

tischen Gehalt von Bildungstheorie gegenüber der These der »historisierenden

Auflösung ihres Geltungsanspruchs [erörtern]« müsste und andererseits sollte

die »erziehungswissenschaftliche Disziplin« sich mit Bollenbeck auseinanderset-

zen, »denn man darf nicht damit rechnen, daß andere Disziplinen (wie in diesem

Beispiel die Literaturwissenschaft) unsere Probleme lösen« (Tenorth 1996, 305).

Es sei »verdienstvoll genug«, dass Bildung von einem »interessiertem Historiker«

als folgenreiches Deutungsmuster »demonstriert« wurde (ebd.), und von diesem

Interessierten gezeigt wurde, »was die Bildungsidee anrichtet« (Tenorth 1997, 947).

In der Rezension und dem Beitrag Tenorths wird der vom interessierten Bol-

lenbeck ausgeführte und zentrale Zusammenhang zwischen Bildung und Nationa-

lismus nicht thematisiert. Auch wird nicht auf den mit Bollenbeck Richtung Ten-

88 Diese Theorie-Anrufung Tenorths und die damit verbundene Anrufung einer höherenwie ei-

genständigen oder (provokativer formuliert) einer »göttlichen Signatur« des »theos« scheint

generell für die Nachkriegszeit in Deutschland und auch für das hier im Fokus stehende

Bildungsdenken zu gelten (Raulff & Schlak 2012, 4; vgl. Felsch 2012, 2015). Der zumindest

quantitative Höhepunkt des Theoretisierens und Theorie-Lesens lässt sich in den Sechziger-

und Siebzigerjahren und in der Erziehungswissenschaft eher ab den Achtzigerjahren aus-

machen, wo übers Lesen und Theoretisieren »höhere Erkenntnis« und teils auch die Revolu-

tion oder zumindest eine bessere Gesellschaft herbeigeführt werden sollte (ebd.). Sprech-

formen wie hier bei Tenorth blenden jedoch die Theorie- und Lesearbeiten der Nachkriegs-

zeit beispielsweise als kontingente und bildungsbürgerliche Sozialtechnologien (ebd.) oder

(mit Bollenbeck) als typische Formen der Rückwende der Geisteswissenschaften oder geis-

teswissenschaftlichen Pädagogik zu den Geistigkeitsdiskursen und Lektüreformen der Vor-

kriegszeit aus (vgl. Felsch 2012, 35–41). Selbst das große theoretische »Gemetzel« der sieb-

ziger Jahre (ebd., 35), der unvergleichbare »Theoriehunger« der Zeit (ebd., 37), die theore-

tische Austreibung des Geistes aus den Geisteswissenschaften (Kittler 2003) wie auch der

versuchte Mord an der klassischen Autorschaft (Barthes) und die damit verbundene Geburt

oder entmächtigende Desexualisierung und Demokratisierung der Lesenden des Aufschrei-

besystems 1900 (Felsch 2012, 35–45; vgl. Kittler 1986) änderten dabei nicht viel an dem An-

schluss an eine klassisch-bildungsbürgerliche und auch eher unmarxistische Trennungsprak-

tik (Felsch 2012, 41). Unmarxistisch ist dies in dem Sinne, dass zwischen Theorie-, Verlags-

arbeit oder Lesen einerseits und politischem Engagement andererseits sehr deutlich unter-

schieden wurde (vgl. Felsch 2012, 38; Neuffer 2012,50). Der Aufstand und Gestaltungswille

fand klassisch bildungsbürgerlich auf demPapier statt, Lesenwurde beispielsweise dankDe-

leuze und Guattari selbst zu einer radikalen Praxis erhoben (Felsch 2012, 41) und die prakti-

sche Politik sollte irgendwann zwischen Lesen und Nachtleben folgen (ebd., 40), sofern die

bildungsbürgerlich Schreibenden, Lesenden, Sammler:innen und Feiernden »den Sprung in

den Aktivismus« überhaupt noch schaffen (vgl. Felsch 2012, 38, 42–45; Neuffer 2012, 60).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 123

orth formulierbaren Vorwurf eingegangen, nachdemdasmit sozialer Ungleichheit,

Liberalismus und Nationalismus verschränkte Deutungsmuster der Bildung durch

das Bildungsbürgertum an den Universitäten, im Speziellen durch Geisteswissen-

schaft, Pädagogik und Philosophie beharrte, »bewahrt und neuen Deutungen un-

terzogen wird« und wurde (BuK, 307).89

Dem Vorwurf Tenorths, dass Bollenbeck beispielsweise den Theorien Hum-

boldts »schon sehr frühwenig theoretischenKredit« einräumt (Tenorth 1996, 304f.),

lässt sich entgegnen, dass Bollenbeck gerade für das 18. und 19. Jahrhundert her-

ausstellt, dass sich nach dem Fall des Heiligen Römischen Reichs Deutscher Nation

eine »spannungsreiche Wechselwirkung zwischen theoretischen Entwürfen und

einer folgenreichen Sozialgeschichte« ausmachen lässt. Der Einfluss eines Her-

ders, Goethes, Schillers,Humboldts oder Fichtes auf das Deutungsmuster wird von

Bollenbeck als sehr hoch eingeschätzt (BuK, 25).

Es kann in Bezug auf Tenorths Auseinandersetzungenmit Bollenbeck zunächst

festgehaltenwerden,dassderAufforderungTenorthsnacheiner erziehungswissen-

schaftlichen Beschäftigung mit Bollenbeck nicht gefolgt wurde oder zumindest in

Bezug auf die Verschränkung zwischen Bildung und Nation scheint sich bis heute

kaum jemand für Bollenbeck zu interessieren. Es wird in der Erziehungs- und Bil-

dungswissenschaft zwar relativ viel auf Bollenbeck verwiesen90, jedoch findet sich

abseits von der gleich zu vertiefenden Auseinandersetzung Rickens mit Bollenbeck

meines Wissens nichts Vergleichbares. Und die in dem Buch zentrale Irritation –

die Verschränkung zwischen Bildung und Nation – scheint meist völlig ausgespart

zu werden.

Die liberale Ordnung der Bildung: Im Vergleich zu Tenorth geht Ricken in sei-

ner ArbeitDieOrdnung der Bildung intensiver auf Bollenbecks (1994) und auch Aleida

Assmanns (1993) Arbeiten ein.Beidebelegen »in ihrer jeweilig beeindruckendenMa-

terialfülle […] nicht nur die neuzeitlich-moderne Zentralität des überaus praktisch

dimensionierten und permanent theoretisch reflektierten Konzepts der Bildung«,

sondern legen auch die Justierung von Bildung als eine »spezifisch [deutsche] und

höchst [folgenreiche] Selbstverständigung« nahe (Ricken 2006, 167). Für Ricken be-

stätigt Bollenbeck, der Bildung zwischendurch auch als ›diskursiven Angelpunkt‹

bezeichnet, »diemit derKennzeichnung von ›Bildung‹ als einemDispositiv behaup-

teteKomplexität undMehrdimensionalität« (ebd., 193).DieArbeiten vonBollenbeck

und Assmann lassen sich »als wichtige diskursgeschichtliche Beiträge zu einer ›Ge-

nealogiederBildung‹ lesen,dienichtnurbildungstheoretisch,sondernauchmacht-

89 In Bezug auf einen anderen Text Tenorths, jedoch ohne Bezug zu Bollenbeck, wird auf die

zentrale und affirmative Referenz der Begrifflichkeit der Nation in Humboldts Bildungsden-

ken verwiesen (vgl. Tenorth 2010, 18f.).

90 Beispielsweise Sanders 2004, 170; Koller 2012, 186; Fuchs 2009, 15; Klein 2010, 29; Schulz 2010,

205; Allemann-Ghionda & Reichenbach 2008, 3.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


124 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

theoretisch über die bisherigen (grund-)begriffsgeschichtlichenArbeiten hinausge-

hen, indem sie der spezifischen ›Eigenlogik‹ [schon im Sinne eines Dispositivs] der

Bildung weit größere Beachtung schenken« (ebd.). Für Ricken ist Bollenbeck folg-

lich gerade in Bezug auf die von Ricken anvisierte Genealogie der Bildung und der

Fassung von Bildung als folgenreiche Subjektivierungsform interessant.

Ricken problematisiert wie Tenorth die These Bollenbecks vom Ende des Deu-

tungsmusters nach dem zweiten Weltkrieg (ebd., 186). Wie bereits verdeutlicht,

zeigt Ricken sogar das Gegenteil auf: Bildung habe sich erfolgreich als spezifisch

deutsche und moderne Form der Subjektivation im 20. Jahrhundert durchge-

setzt (vgl. Kapitel 2.2). Aber gleichzeitig impliziert Bollenbecks These, dass der

bildungsbürgerliche Geltungsanspruch – über Bildung, Kultur oder auch Theorie

Gesellschaft aktiv und intentional zu verändern – spätestens nach dem »langen

Sommer der Theorie« der Siebzigerjahre nicht mehr mit den realpolitischen Ge-

staltungsmöglichkeiten des Bildungsbürgertums übereinstimmt (Felsch 2015; vgl.

Raulff und Schlak 2012, 4; Neuffer 2012, 50, 55). Auf diese Dimension vom Ende des

Deutungsmuster gehen Tenorth wie Ricken nicht ein.

Im Vergleich zu Tenorths Bollenbeckrezeption erwähnt Ricken jedoch die Ver-

schränkung zwischenBildungundNation und fasst ähnlichwie BollenbeckBildung

als eine Art ›semantisches Gefängnis‹, also er koppelt es an ein spezifisches Wahr-

heitsregime, welches das Sagbare über Aufwachsens- und Veränderungsprozesse

bestimmt, wie auch jegliche Kritik innerhalb der Bildungssemantik hält (Ricken

2006, 273-282). Aber auch hier: Ricken rezipiert in Bezug auf die ›typisch deutsche‹

Bildung die Arbeit Bollenbecks mindestens verknappend.

Bollenbeck sieht »[…] den späteren Kulturpessimismus als auch dessen zuneh-

mende nationalistische Aufladung in dembereits von Anfang an impliziertenme-

tapolitischen und nahezu ausschließlich idealisch-individualistischen Charakter

der ›Bildung‹ angelegt […].« (Ricken 2006, 197)

Indieser Textstelle fällt nachdemHumboldtkommentar (Kapitel 2.9.2) undder Lek-

türe Bollenbecks auf, dass die »nationalistische Aufladung« nur »angelegt« war.Die

bildungsbürgerliche Bildung hatte von Beginn an keinen grundlegend nationalisti-

schen,sonderneinen»metapolitischen«und»nahezuausschließlich idealisch-indi-

vidualistischenCharakter«.Zudemunterschlägt Ricken,dass die inKapitel 2.2 aus-

geführtebildungstheoretischeundpolitischeAufrüstungdeutlichgegenFrankreich

gerichtet war. Zwar schreibt Ricken, dass Humboldt in seinen staatstheoretischen

Texten die Französische Revolution ›kommentiert‹ und ›einschätzt‹ (Ricken 2006,

314), auchwerdenmit der andieHumboldtrezeption anschließendenFichte-Rezep-

tion Rickens die nationalistischen Diskurse der Zeit deutlich (ebd., 321-324). Fich-

tes »deutsche Nationalerziehung« sticht bei der Lektüre deutlich hervor, wenn bei

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 125

Fichte Bildung als »Rettungsmittel« und »Erhaltungsmittel einer deutschen Nation

überhaupt« bemüht wird (Fichte 1965 VII, 274, 277, 280; zit.n. Ricken 2006, 322).

»Wenn auchHumboldts Einschätzung undKommentierung der französischenRe-

volution weithin bekannt ist, so kennzeichnet sie doch nicht nur seine insgesamt

als liberal-reformerische ausgelegte Grundhaltung, sondern auch seine Distanz

zu zeitgenössischen vernunft- und naturrechtlichen Ansätzen; denn die Überzeu-

gung Humboldts von der Unmöglichkeit, ›ein völlig neues Staatsgebäude, nach

blossen Grundsäzen der Vernunft, aufzuführen‹ (ebd. 79), ist gerade nicht Aus-

druck bloß ›reformerischer Gesinnung‹ […], sondern Folge seines spezifisch bil-

dungstheoretischen Zugriffs.« (Ricken 2006, 314)

Ähnlich wie Schiller lehnt Humboldt »jegliche revolutionäre Umwälzung ab« (BuK,

143; zit.n. Jašová 2021; vgl.Müller 1995), was jedoch nicht nur wie bei Rickenmacht-

theoretisch plausibilisiert und problematisiert werden kann, sondern, wie bereits

gezeigt, auch etwas mit nationaler Abgrenzung zu tun hat (vgl. BuK, 22-25, 196f.

209-216).Humboldt wertet den revolutionärenWeg, die »unlogisch gebildete Sprache«

(Humboldt 1799a; zit.n. Jašová 2021, 63) und die französische Philosophie ab (ebd.)

und dies kennzeichnet Humboldts auch nationalistisch auslegbare Grundhaltung

(vgl. Rebenich 2010, 34).

»Auch wenn ›Bildung‹ seit Humboldt und Fichte fast ausnahmslos als ›Individu-

alpädagogik‹ (Mager 1844, 395) […] ausgelegt und tradiert, angegriffen und ver-

teidigt worden ist, so ist doch in ihr von Anfang an ein spezifisches Sozialitäts-

verständnis enthalten, das dann als Orientierung am ›Allgemeinen‹ angemessen

beschrieben ist, wenn es gerade nicht als Unterwerfung unter ein gegebenes ›Ge-

meinsames‹ gedacht wird; was für Fichte die noch nicht gewordene (deutsche)

›Nation‹ ist, ist für Humboldt die ›Menschheit‹ selbst, so dass beide Justierungen

verdeutlichen, dass dieses ›Allgemeine‹ allererst entwickelt und hervorgebracht

werden muss, nicht aber bloß gefunden werden kann.« (Ricken 2006, 325)

Mit Blick auf Kapitel 2.2 und Bollenbecks Perspektive ist jedoch der ›diskursive An-

gelpunkt‹ namens Bildung nicht nur über den deutschen Idealismus Fichtes, son-

dern auch über den Neuhumanismus Humboldts mit dem Nationalismus verbun-

den. Ricken scheint sich jedoch nicht für die nationale Dimension von Bildung und

den Kultur- und Bildungsnationalismus des Bildungsbürgertums zu interessieren,

sondern vereinheitlicht, wie bereits mit Koller problematisiert, die deutsche Bil-

dungsgeschichte vorrangig in Bezug auf eine liberale Diskurslinie. Und diese oder

jede Vereinheitlichung neigt dazu, alles,was sich der erzeugten Bildungsgeschichte

nicht fügt, zu verwerfen (vgl. Kapitel 2.9.5). Humboldt wird in der zuletzt zitierten

Textstelle von Ricken im Vergleich zu Fichte vorrangig in Bezug auf die Integrati-

onsideologie des Liberalismus problematisiert und in der obigen Textstelle sogar

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


126 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

aktiv vom Nationalismus abgegrenzt, da er ja nicht allein, wie Fichte, die Nation

anvisiert, sondern sich an der Menschheit als Allgemeines orientiert (ähnlich auch

Trabant 2012)91.ZudieserVerwerfungpassenauchdie vonRickenangeführtenText-

stellen Bollenbecks, mit denen sich das Deutungsmuster Bildung »gerade nicht in

einer teleologischen Sichtweise als eine zwangsläufig in den Nationalsozialismus

mündende Figur« verstehen lässt (Ricken 2006, 197): »Von der spezifisch deutschen

semantischen Innovation führtkeinegerade,abschüssigeLinie zuHitler« (BuK,285;

zit.n. Ricken 2006, 197). Natürlichmuss Rickens ›ausdrücklichem‹ Verweismit Bol-

lenbeck zugestimmt werden. Von Humboldt zu Hitler führt kein zwingender und

geradlinigerWeg und auch die von beispielsweise Bollenbeck und Sieg angeführten

Diskontinuitäten müssen betrachtet werden. Doch die ›Ausdrücklichkeit‹ des Ver-

weises auf dieDiskontinuität scheinendie imvorherigenUnterkapitel aufgezeigten

Kontinuitätslinienunddie bereits klassischePositionder frühenkritischenTheorie,

dass Hitler kein Ausfall, sondern ein Kind der bürgerlichen Moderne war, zu über-

blenden (Eßbach 2009, 08:35-08:50). Zudem sei an dieser Stelle auch auf die bereits

beschriebene ähnliche Rhetorik bei Vertretern und Vertreterinnen der Neuen Rech-

ten verwiesen (vgl. Kapitel 2.9.3).

Rickens Abgrenzung des Humboldt’schen Bildungsdenkens vom Nationalis-

mus,der Fokus auf liberaleDiskurslinien unddie damit verbundeneAuslassungder

nationalen Dimension (Ricken 2006, 20, 314, 325), die Betonung der Diskontinuität

zwischen Humboldt und Hitler fügen sich der bildungstheoretischen Stunde Null.

Denn auch bei Ricken entsteht beispielsweise in Bezug auf die eben angeführte

Textstelle der Eindruck, als ob (vereinfachend formuliert) Hitler und Fichte das

Problem seien, aber nicht der Bildungs- und Kulturnationalismus Humboldts.

Trotz der verknappenden Interpretation der Bildungsgeschichte bei Ricken ver-

sieht er den Bildungsbegriff wie Bollenbeck mit einem negativen Vorzeichen und

seine Kritik an der hegemonialen Ordnung der Bildung führt zu einer ähnlichen

Konsequenz wie bei Bollenbeck, nämlich zu einer grundlegenden Kritik gegenüber

diesem ›semantischenGefängnis‹ und einemZweifel an einer kritischen (Ver-)Wen-

dung des Bildungsbegriffs. Mit Ricken und Bollenbeck zusammen lässt sich der li-

berale wie auch nationale Ballast sehr deutlich gegen eine kritische (Ver-)Wendung

des Bildungsbegriffs positionieren.

DieWiedereröffnung einer bildungsbürgerlichen Option: Solch eine kritische

Wendungfindetmensch bei Alfred Schäfers Anschluss anHumboldts Bildungsden-

ken. Schäfer versucht, das Kraftfeld der ›bildungsbürgerlichen Option‹ in Kompli-

zenschaftmit poststrukturalistischenDenkformenwiederzueröffnen (2016, 22), die

91 »Humboldts Projekt zielt auf die Beschreibung aller Sprachen derMenschheit und damit auf

einBild der ›Mannigfaltigkeit‹ desmenschlichenGeistes.Hierwirdnicht dieNation, hierwird

die Menschheit gedacht«. (Trabant 2012, 219)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 127

seit der nachhaltigen Schwächung des Bildungsbürgertums durch das Besitzbür-

gertum (vgl. Baumgart 2001, 125) und die Faschisten (vgl. BuK) »viel von ihrer poli-

tischen Brisanz eingebüßt hat« (Schäfer 2016, 22).

Diese Wendung stellt bei Schäfer aber keinen bruchlosen Bezug zu Humboldts

Bildungsdenken und den humanistischen Illusionen nach dem Faschismus dar

(vgl. Schäfer 1996, 2004). Dies wird gerade mit Blick auf Schäfers Adorno-Rezep-

tion deutlich: »Weder wird die Restitution des Vergangenen gewünscht, noch die

Kritik daran im Mindesten gemindert« (Adorno 1996, 102; zit.n. Schäfer 2004, 54).

Vielmehr stand das identifizierende und verdinglichende Denken der Bildung nie

entgegen. Eine kritische Bildung und das kritische Bildungsdenken im Anschluss

an Humboldt erzeugen keine einfache Lösungsperspektive für gesellschaftliche

und individuelle Probleme, sondern Schäfer sieht wie Adorno die Bildungsidee

schon in ihrer neuhumanistischen Variante nicht einfach abseits von Kapitalis-

mus und Faschismus (vgl. Adorno 1996; Schäfer 2004) und in Bezug zur Theorie

der Halbbildung könnte mensch »geneigt sein, auf das Versprechen der Bildung zu

verzichten« (VdB, 74).

Schäfers frühere Arbeiten lassen sich der zweiten Rezeptionsphase der Kriti-

schen Theorie ab den 1980er Jahren zurechnen, in der die »Selbstgefährdung der

Moderne in zuvor ungekannter Schonungslosigkeit [freigelegt]« wird (Rieger-La-

dich 2014, 74) und Adornos Arbeiten stärker in den Blick geraten und viel inten-

siver und tiefergehender rezipiert werden (ebd.). Gerade der Text Erziehung nach

Auschwitz scheint seit dieser Rezeptionsphase wie »ein schmerzender Stachel in der

Erziehungswissenschaft [zu wirken]« (Peukert, 1990, 12; zit.n. Rieger-Ladich 2014,

74) und diesem Beitrag hat sich Schäfer auch ausführlicher zugewandt (z.B. Schä-

fer 2004).

Trotz des Bruchs mit den humanistischen Illusionen scheint Schäfer wie auch

große Teile derDisziplin (vgl. Rieger-Ladich 2014, 74f.) jedochweniger an denAdor-

no derNachkriegszeit (vgl. Lepenies 2003), der den Anschluss an die Kultur der Vor-

kriegszeit skeptisch sieht, anzuschließen. Vielmehr scheint Schäfer, ähnlich wie in

der späterenTheorie derHalbbildungAdornos, die »›Solidarität‹mit der neuhumanis-

tischen Bildungsidee ›im Augenblick ihres Sturzes‹ in die Halbbildung« zu suchen

(Schäfer 2004, 104).Mit traditionsreichen und aktuellenTheorieangeboten zugleich

eröffnet Schäfer das kritische Potential der ›bildungsbürgerlichen Option‹ erneut

– und dies vor allem gegen den ›Sturz‹ der Bildung in ökonomisierte oder mess-

bar gemachte Variationen (vgl. Schäfer 2014, 2016). In bildungsbürgerlicher Tradi-

tion wird die Bildung in Frontstellung gegen Ökonomie und Empirismus gebracht

(Schäfer 2016, 16; 2004, 36; vgl. kritisch dazu BuK, 22, 27f., 197; Sieg 2013, 48.). Schä-

fer interveniert kritisch in den diskursiv-hegemonialen Bildungsraum gerade ge-

gen klassische Gegenspieler:innen des Bildungsbürgertums, den Kapitalismus (vgl.

2016); vormals oder vor den Weltkriegen war dies explizit das ökonomisierte Eng-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


128 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

land (BuK, 211), das Besitzbürgertum und die Ökonomisierung der Bildung (ebd.,

27).

In den späteren Texte Schäfers fällt vor der hier fokussierten wie (mit)erzeug-

ten nationalistischenDiskurslinie im deutschsprachigen Bildungsdenken zunächst

das typisch deutschsprachige Referenzsystem und die spätere affirmative und kri-

tische VerwendungHumboldts auf. Auch scheint Schäfer ähnlichwie bei Ricken die

Betonung auf die Diskontinuität zwischen Humboldt und Hitler zu legen und die

seit derNachkriegszeit üblicheDistanzierungsbewegung vonHumboldts ›radikaler

Selbstbestimmung‹ (Schäfer 2016) und Hitlers Massenunkultur fortzuführen (vgl.

krit. dazu BuK, 302-304). Anders als beispielsweise bei Ricken und Wimmer, die

sehr deutlich Humboldt gegen Humboldt in Stellung bringen und Humboldt dif-

ferenz-, sprach- oder machttheoretisch verschieben, stellt Schäfer gerade in spä-

teren Texten Humboldt in einer Art und Weise dar, nach welcher der umstrittene

Humboldt und der Widerspruch zwischen differenz- und identitätslogischen Ele-

menten unter dem Dach der Hegemonietheorie Laclaus und Mouffes aufgelöst zu

werden scheinen. Schäfer integriert (im Vergleich zuWimmers Entfaltung der Wi-

dersprüche und Durchstreichung der identitätslogischen Elemente) mithilfe eines

hegemonietheoretischen Rahmens die Widersprüche und es scheint, als ob Schä-

fer die totalisierenden Tendenzen bei Humboldt entproblematisiert, da Humboldt

doch versucht habe, der unbedingten Freiheit gerecht zuwerden (vgl. Schäfer 2011a,

58-65).Humboldt scheint in der Perspektive Schäfers bisher einfach falsch rezipiert

worden zu sein und die (politisch bedeutsame) Unmöglichkeit der imaginären Be-

zugspunkte der Selbstbestimmung, Autonomie und Vervollkommnungwäre bisher

nicht ernst genug genommen worden (ebd., 80f.; 2016, 21).

Schäfer scheint vor allem in späteren Texten den rein theoretischen Gehalt für

seine differenz- und alteritätstheoretische Reformulierung oder Aktualisierung des

neuhumanistischen Bildungsdenkens zu fokussieren und er interessiert sich nicht

für den sozialen Kontext oder für eineTheorie beispielsweise als Praktik oder als ei-

ne spezifische Sozialtechnologie. Er kritisiert Ricken sogar dafür, dass er Foucault

für eine rein ›schwarze Lesart‹ einer liberalen Bildungsgeschichte verwendet und

nicht den differenztheoretischenMehrwert vonHumboldts Bildungsdenken in sei-

ne Überlegungenmiteinbezieht. Trotz des von Schäfer vollzogenen Bruchs mit den

›humanistischen Illusionen‹ der Vorkriegszeit scheint dieser vorrangig mit Adorno

vollzogene Bruch in seinen späteren Arbeiten mehr und mehr in den Hintergrund

zu treten. An einer Stelle scheint die »Ganzheitsannahme«, also die universalisie-

renden und totalisierenden Tendenzen in Humboldts Schriften, explizit beiseite-

geschoben zu werden; an anderer Stelle werden Humboldts Reflexionen als ›erfri-

schend‹ bezeichnet (Schäfer 2019, 121).

»Gegenüber […] simplifizierenden Metaphysikern mit marktwirtschaftlichem

Sendungsbewusstsein ist es dann doch erfrischend, wennman auf den reflektier-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 129

ten Umgang Humboldts mit metaphysischen Bezugspunkten verweisen kann.«

(Schäfer 2016, 21)

Analog zu derTheorie der Halbbildung erhält Humboldt in Schäfers späteren Texten

im Antlitz von Ökonomisierung und Kapitalismus eine versöhnliche Einladung

in aktuelle Diskurse. Neben der These der (nicht bruchlosen) Wiedergutmachung

Humboldts und der Bedienung klassisch bildungsbürgerlicher Diskurslinien wie

Referenzsysteme lassen sich vor dem Hintergrund der aufgemachten (Dis-)Konti-

nuitäten (Kapitel 2.9.3) auch einige Verdachtsfälle oder Momente des Unbehagens

in Schäfers poststrukturalistischem Zugriff markieren. Zu diesen zählen einerseits

das hegemonietheoretische Bildungsverständnis im Allgemeinen und andererseits

die hegemonietheoretische Überhöhung der Bildung gegenüber dem Politischen

im Besonderen.

Das erste Verdachtsmoment bezieht sich auf die Fassung der Bildung als leeren

Signifikanten.Zwarwäreesübereilt oder falsch,bei Schäfer voneiner linguistischen

Hufeisentheorie zu sprechen, gleichzeitig wirken Sprache und die Bildung als lee-

rer Signifikant in Schäfers Bildungs- undSprachdenken gegenüber politischenDis-

kursen und Praktiken ziemlich unschuldig und ahistorisch und nur die hegemonia-

len oder politischen Einsätze stehen in Konflikt zueinander und kämpfen (auch auf

symbolischer Ebene) um das reale Sein der Bildung. Schon Bollenbeck hat auf die-

sen Charakter der Bildung, den er als ›metapolitischen‹ qualifiziert, aufmerksam

gemacht und diesen sehr eindrücklich an einem Streit »im preußischen Abgeord-

netenhaus« amAnfangdes 20. Jahrhunderts umeineWahlrechtsänderung verdeut-

licht (BuK, 11-15; n. Jašová 2021, 60f.). Alle politischen Parteien nahmen Bezug auf

Bildung und Kultur, beanspruchten diese Begriffe und deren Bedeutungen für sich

und sprachen den anderen Parteien deren Verwendung ab (BuK, 23). Dieser ›meta-

politische‹ Charakter, dessen sich auch dieNeueRechte oder aktuell dasHumboldt-

forumzubedienenweiß (vgl. krit. dazuRödel 2021; Jašová undWartmann2021; Kai-

ser 2021; Jašová 2021), verweist ganz imSinneder hegemonietheoretischenPerspek-

tive Schäfers jedoch nicht nur auf Bildung als leeren Signifikanten,was die vielfälti-

gen Verwendungsmöglichkeiten und Kämpfe umDeutungshoheit erklärt. Sondern

dieser Streit um Bildung zeigt gerade aus hegemonietheoretischer Sicht an, dass

sich eine partikulare, hier bildungsbürgerliche Position bereits durchgesetzt hat-

te und den diskursiv-hegemonialen Raum strukturiert (vgl. Schäfer 2014, 15; 2011a,

83). Es müsste folglich gerade in Anbetracht der hegemonietheoretischen Perspek-

tive Schäfers selbst (ebd.) und des von Bollenbeck eröffneten Problemhorizonts von

einem widersprüchlichen oder mindestens von einem ›halb-leeren Signifikanten‹

gesprochen werden (Jašová 2021, 34).

In der Spur der bildungstheoretischen Stunde Null kann mit Schäfers Perspek-

tive bildungstheoretisch neu angefangen werden, da der Fokus auf den gegenwär-

tigen Kampf um das reale Sein der Bildung oder den Kampf um den leeren Signi-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


130 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

fikanten der Bildung gelenkt wird und nicht auf die hier problematisierte histo-

risch durchgehende Zentrierung dieses Begriffs oder die gemeinsamen Praktiken

und Diskurse, welche einen Großteil der Kampfeinsätze, in rechten wie linken La-

gern, durchziehen.

Indieser hegemonietheoretischenPerspektive könnenbeispielsweise inderdis-

kursiv-hegemonialen Arena zur gleichen Zeit Bildungsweisen von und gegen rechts

antreten und die Akteure und Akteurinnen können um das reale Sein der Bildung

kämpfen. Die diskursiv-hegemonialen Kampfeinsätze sind horizontal oder gleich-

wertig angeordnet und es kommt darauf an, ob die je nach partikularer Position aus

erzeugten guten oder bösenKämpfer:innen, ob die bürgerlich-gemäßigten oder ex-

trem-rechten Kämpfer:innen bestimmen, was unter Bildung verstanden und wie

dieser Begriff verwendet wird. Der Begriff scheint in dieser Perspektive selbst nur

eine leere Hülse zu sein, um deren Inhalt gekämpft wird. Es geht in demKampf um

Bildung um einen Kampf um die Definitionsmacht und Deutungshoheit.

Schäfer nimmt an der hegemonialen Auseinandersetzung um die reale Bil-

dung teil und bringt ein eigenes Bildungsverständnis oder Bildungsdenken in

Stellung. Dieser versuchte antihegemoniale bildungstheoretische Kampfeinsatz

im Anschluss an Humboldts Figur der unbedingten Freiheit kann vor dem Hin-

tergrund einer klassischen und beharrlichen Überhöhung der Bildung gegenüber

dem Politischen gelesen werden (vgl. Kapitel 2.9.3). Zwar ist das Politische nicht

einfach als das Niedrigere gegenüber dem Kulturellen gefasst. Doch in Schäfers

Perspektive oder nach seinem antihegemonialen Einsatz wird Bildung als Grenz-

konstrukt verstanden,welches zwischenUnbedingtemundBedingtem (Humboldt)

oder realem Außen und diskursiv-hegemonialem Innen (Laclau und Mouffe) wie

zwischen Realem und Symbolisch-Imaginärem (Lacan) positioniert wird. Dadurch

besitzt Bildung eine unbedingte, öffnende und kritische Dimension gegenüber

den bedingten und schließenden (politischen) diskursiv-hegemonialen Einsätzen

(Schäfer 2016, 21-23). Diese Fassung der Bildung als Grenzkonstrukt entzieht sich

selbst mindestens zur Hälfte dem Politischen, sie wird automatisch durch ihren

teils unbedingten Charakter mit etwas Kritischem und Öffnendem identifiziert.

Der erzeugte Bruch mit dem Humanismus in den früheren Arbeiten Schäfers,

die Rehabilitation Humboldts und die klassische Positionierung der Bildung gegen

Ökonomie undEmpirismus,die VerwendungundReproduktion eines klassisch bil-

dungsbürgerlichen Referenzsystems, die Figur der Entleerung der Bildung, sowie

die Positionierung der Bildung als Grenzkonstrukt diesseits und jenseits der he-

gemonialen-politischen Auseinandersetzung verweisen (mindestens) auf Nähen zu

tradiertenundbildungsbürgerlichenGrundkoordinatenundRestitutionsdiskursen

inderNachkriegszeit,mit denenderZusammenhangzwischenKultur,Bildungund

Nation verdrängt zu werden scheint und an einer neuenNormalität, hier Bildungs-

normalität, gearbeitet wurde, sodass unter demDach des Bildungsbegriffs undmit

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 131

Rückgriff auf die Denker:innen der Vorkriegszeit neu, in diesem Fall kritisch, ange-

fangen werden kann.

Exkurs: Eine ›postkoloniale‹, ›rassismuskritische‹ und ›antisemitismuskriti-

sche‹ Bildung: Das Muster einer metapolitischen oder umkämpften Bildung re-

produziert nicht nur Schäfer, sondern dieses Muster kann selbst in postkolonialen

oder nationalismuskritischen Auseinandersetzungen rund umden Bildungsbegriff

nachgezeichnet werden.

So entsteht beispielsweise durch die Rezeption Spivaks und ihrer ›aesthetic

education‹ und ›de-education‹ bei Castro Varela ein ›janusköpfiger‹ Bildungsbegriff

(Castro Varela 2015; vgl. Mohamed 2020). Einerseits »reproduzieren [Bildung und

Vermittlung] hegemoniale Verhältnisse« und andererseits können sie ›machtvolle

Instrumente‹ gegen die hegemonialen Verhältnisse sein (ebd.). Einerseits wurden

undwerden die kolonialen und ›imperialen Projekte‹ auchmithilfe von Bildung und

»Bildungsinstitutionen durchgesetzt« (2016, 48). In Bezug auf Said schreibt Castro

Varela, »dass Bildung nie harmlos ist« und als »Stützpfeiler des Imperialismus

[…] nicht unterschätzt werden« sollte (ebd., 50); gerade, wenn durch hegemoniale

Diskurse und Akteur:innen die »Verflechtung« der Bildung mit dem »Politischen

und Sozialen« ›invisibilisiert‹ wird (ebd.).

Neben dieser hegemonialen und problematischen Bildung »spielt Bildung eine

zentrale Rolle innerhalb vonDemokratisierungs- als auchDekolonisierungsprozes-

sen« und der »›epistemischeWandel‹ müsse […] von denenmit vorangetriebenwer-

den, die bisher systematisch von Bildung fern gehalten wurden und werden« (ebd.,

49). Mit und nach Peter Mayo sollte eine »effektive Strategie der Gegen-Hegemonie

[…] Bildung in so vielen verschiedenen sozialen Praxen verorten wie nur möglich«

(Mayo 2006, 36; zit.n. Castro Varela 2016, 47). Castro Varela erzeugt imAnschluss an

Spivak eine anti-hegemoniale undauch ›intellektuelle‹ Bildung,mit derdas »Begeh-

ren« neu geordnet und ein kritischer und de-kolonisierter »Geist« hervorgebracht

werden soll (vgl. 2015).

WiebeispielsweiseButlerdies inBezugzuSpivak indemTextGenderandEducati-

onausführt (vgl.Butler 2012, 18),macht esSinn,dassbeispielsweiseFrauenzunächst

in der hegemonialen Sprache alphabetisiert, den hegemonialenMedien,Diskursen

und Praktiken unterworfen werden, bevor Widerstand, eine strategische und kri-

tische De-Edukation, ein bestimmtes Verlernen und die Erarbeitung eines neuen

Wirs eintreten kann (ebd., 26f.; vgl. Spivak 1993, 24-27). Doch wenn (De-)Eduka-

tion und die antihegemoniale oder »(anti-)disziplinäre« Bewegung wie bei Castro

Varela (und Boger) mit dem deutschsprachigen Begriff ›Bildung‹ oder auch ›Geist‹

verknüpft werden (2021, 13), dann entsteht genau wie in der von Bollenbeck darge-

stellten Parlamentsdebatte oder wie bei Alfred Schäfer der Eindruck, dass der Bil-

dungsbegriff selbst enthistorisiert, neutralisiert und entleert wird. Bildung scheint

durch die hegemonialen politischen Akteur:innen, Diskurse und Institutionen ei-

nerseits Teil des Problems zu sein und andererseits kritisch gegendie hegemonialen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


132 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Bildungsverhältnisse gewendet werden zu können. Der Begriff Bildung erhält (zu-

mindest inmeinemZugriff auf einige TexteCastroVarelas) dasMoment, entproble-

matisiert zuwerden.Das diskursiveAuftreten oder die ZentrierungderBildungsse-

mantik stehennicht zurDebatte, sondernnur die hegemonialen oder anti-hegemo-

nialen ›Verstrickungen‹ der Bildung mit Politik und Sozialem wie ihren Akteur:in-

nen scheinen entscheidend zu sein (vgl. beispielsweise auch bei Shure 2021).92

DiesesMusterfindet sich auch indemTextRassismuskritischeBildungsarbeit gegen

nationalen Populismus von Messerschmidt. Darin plädiert sie für eine »Bildungs-

arbeit, die zur Bewusstseinsbildung und Argumentationsfähigkeit angesichts

neo-nationalistischer und national-identitärer Bewegungen beiträgt« (2017, 211).

Als ein Beispiel führt Messerschmidt Studierende an, welche »die Gewaltstruk-

turen in den institutionellen Praktiken im Qualifikationsprozess selbst in Frage

stellen« (ebd., 220). Abgrenzungs- und Orientierungspunkte für dieses Infrage-

stellen sind dabei der Nationalsozialismus sowie Rassismus, Antisemitismus und

Homogenisierungsdiskurse.

Dieses Kreisen um Nationalsozialismus, Rassismus, Antisemitismus und Ho-

mogenisierung spiegelt sich auch in der National- und BildungsgeschichteMesser-

schmidtswider. InBezugzuZygmuntBaumannwird schonamAnfangdesTexts ein

deutscher Nationalismus erzeugt, der zunächst über Abstammung93 funktionierte.

Auch sind später im Text die »demRassediskurs eigenen Eindeutigkeits- undÜber-

legenheitsbehauptungen […] [in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts] auf den

Kulturbegriff übergegangen« (ebd., 215) undmit Bezügen zuThomasHöhne »konn-

te sich [innerhalb der Sozial- und Erziehungswissenschaften] der Kulturbegriff zu

einer »Interpretationsressource« (ebd., 202) entwickeln unddie Leerstelle besetzen,

die durch den diskreditierten Rassebegriff entstanden war« (ebd., 216). »›Nation‹,

›Rasse‹, ›Religion‹, ›Bildung‹« waren nachMesserschmidt schon im 19. Jahrhundert

miteinander verknüpft und mit Bezug auf Bollenbeck konstatiert sie, dass Bildung

die ›nationale Identität stabilisiert‹ hatte (Messerschmidt 2017, 216).

Den Äußerungen ist tendenziell vor dem Hintergrund der hier erzeugten Bil-

dungsgeschichte zuzustimmen (vgl. Kapitel 2.9.3), doch eine Stabilisierung natio-

92 Weitere PraktikenderGrenzziehungoder der Eingrenzungdes Sagbaren innerhalb einerDis-

ziplin können in Bezug auf die in der Einleitung angeführtenAnstößemit demExport des Bil-

dungsbegriffs als Eigennamen und der Übersetzung von beispielsweise education in Bildung

markiert werden, ohne dabei den diskursiven Kontext der jeweiligen Sprachen und Diskurse

zu berücksichtigen (vgl. Kapitel 1.1).

93 »Zu den Nachwirkungen der NS-Ideologie, die neben dem zur Verfügung stehenden Anti-

semitismus auf die Rassenforschung der Kolonialmächte zurückgreifen konnte, gehört das

deutsche Abstammungsdispositiv. Damit bezeichne ich die machtvolle Überzeugung, dass

Deutsche_r letztlich nur sein kann,wer einer deutschen Familie entsprungen ist, die keinerlei

›fremde‹Wurzeln aufweist und einem bestimmten nordeuropäischen Phänotyp entspricht.«

(Messerschmidt 2017, 218)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 133

naler Identität durch Bildung ist etwas anderes, als wenn Bildung wie bei Bollen-

beck als ein zentralesMedium des deutschenNationalismus bemüht wird.Die Ver-

knüpfungen zwischen Nation, Rasse und Religion werden angesprochen, anderer-

seits werden diese Verknüpfungen auf eine vage Vorgeschichte in Bezug auf die

nationalsozialistische Abstammungsideologie und den entscheidenden »Nachwir-

kungen der NS-Ideologie« reduziert. Es geht nicht mit einer homogenisierten Kul-

tur los, sondern bei Messerschmidt scheint Kultur entweder ein Effekt von Natio-

nalstaaten (ebd., 212) zu sein oder der Kulturbegriff hat dann nach der Niederlage

der Deutschen den Rassebegriff ersetzt (ebd., 216).

Es ließe sich Messerschmidt zustimmen: Geschichte gehört nicht museali-

siert94. Sie reicht in die Gegenwart wie Zukunft und brauche wie bei Max Czollek

der »Gegenwartsbewältigung« (Czollek 2020), wobei die Verknüpfung dieser Ge-

genwartsbewältigung mit einer rassismuskritischen Bildung eine bestimmte

Bedingtheit und einen bestimmten historischen Ballast der Bildung zu sekunda-

risieren scheint. Den Vorwurf der Abspaltung der Vergangenheit möchte ich vor

dem Hintergrund der hier erzeugten Bildungsgeschichte gegen Messerschmidt

selbst richten, welche die Geschichte vor dem deutschen Faschismus mindestens

sekundarisiert. Bildung scheint (zumindest in diesem Text von 2017) selbst nicht

zum Problem zu gehören. Es entsteht mit Messerschmidt die Möglichkeit einer

›rassismuskritischen‹ und »antisemitismuskritische[n] Bildungsarbeit« (ebd., 218).

Auch die Argumentation Messerschmidts in einem späteren Text, nach welcher

der Bezug zumUnbedingten und dessen Assoziationsraum durch die faschistische

»Generation derUnbedingten« unheilbar beschädigt ist, lässt sich problematisieren

(Wildt 2002, zit.n. Messerschmidt 2020, 164.). Denn diese Denkfigur impliziert

meines Erachtens, dass der Assoziationsraum des Unbedingten vor Hitler (bei-

spielsweise bei Humboldt) unbeschädigt gewesen ist.

Mit der Bildungsarbeit geht es nach Messerschmidt darum, »dichotome Welt-

bilder von Gut und Böse zu überwinden und die immanenten Diversitäten und

Ambivalenzen innerhalb aller zu Gruppen gemachten Gruppen wahrzunehmen,

die mit den Kategorien Nation, Religion oder Kultur homogenisiert werden«

(Messerschmidt 2017, 218). Der Bildungsbegriff hat bei Messerschmidt vor dem

Faschismus zwar etwas mit ›Nation‹, ›Rasse‹ und ›Religion‹ zu tun und Bildung hat

die nationale Identität stabilisiert, aber Bildung, wie auch Pädagogik und entspre-

chende Institutionen tauchen in ihrem Beitrag von 2017 nicht bei den Kategorien

94 »Solange der Nationalsozialismus als ganz und gar entfernt und abgeschlossen aufgefasst

wird, bleibenNachwirkungen ideologischerMuster ausgeblendet, so als gäbe es keineNach-

geschichte und keinerlei Weiterwirken von Überzeugungen. Distanzierung lässt Geschichte

erstarren und macht sie handhabbar für die Pflege eines unproblematischen gesellschaftli-

chen Selbstbildes«. »Rassismus undAntisemitismuswerden vonderGegenwart abgespalten,

ihre erfahrbaren Nachwirkungen bleiben verdeckt.« (Messerschmidt 2017, 218)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


134 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

auf, die Gruppen homogenisieren, hierarchisieren und ausschließen, sondern

Bildung ist letztendlich doch wieder eine kritische Kategorie, mit der sich ganz im

Sinne eines bereits ausgearbeiteten typisch deutschenMusters die ganzen Probleme

lösen lassen.

Der postmoderne lingustic turn: Wie Norbert Ricken und Astrid Messer-

schmidt hat auchKollerBollenbecksBildungundKultur rezipiert (2012, 10) undKoller

ist die affirmative Haltung Humboldts gegenüber dem Nationalen bekannt (1997,

47).Auchweist Koller in einem jüngerenText auf einemöglicheBlindheit gegenüber

anderen kulturellen und diskursiven Traditionen hin (2016a, 38). Gleichzeitig und

dem entgegen hebt Koller jedoch das wachsende akademische Interesse an dem

Bildungsbegriff im angelsächsischen Raum hervor und verweist auf Humboldts

»sprachphilosophische[s] Interesse anMehrsprachigkeit und Sprachenvielfalt« und

eine dahingehendeNeufassung des Bildungsbegriffs von ihm selbst (ebd., 38). Auch

unterstreicht Koller die Relevanz und das Potential des Bildungsbegriffs »unter den

Bedingungen einer zunehmenden Sensibilität für kulturelle Pluralität« (ebd.; vgl.

kritisch dazu Kapitel 2.9.3).

Koller folgt in seinerGesellschaftsdiagnoseLyotardundbeschreibtdie (Post-)Mo-

derne als eine Zeit derHeterogenität und Pluralität, eine Zeit, in der das »Vertrauen

in die ›großen Erzählungen‹, d.h. die einheitsstiftenden geschichtsphilosophischen

Konstruktionen zur Legitimation des Wissens weitgehend geschwunden ist und

einemBewußtsein der radikalen Pluralität undHeterogenität allerWissensformen,

Sprachspiele oder Diskursarten Platz gemacht hat« (Koller 1997, 46). Es steht zwar

auch bei Koller mit Bezug auf Lyotard zunächst infrage, ob der »überkommene

Bildungsbegriff« sich für die plurale Postmoderne eignet und »ob angesichts jener

unhintergehbaren Pluralität und Heterogenität der Diskursarten überhaupt noch

ein Bildungsbegriff denkbar ist« (ebd., 46f.). Doch im »Schoße« von Humboldts

»[totalisierender] Konzeption und insbesondere in den sprachtheoretischen Schrif-

ten Humboldts« stellt Koller »eine Tendenz« heraus, »die […] [über die Totalität]

hinausweist undden innovativenCharakter sprachlicherDifferenz bzw.Alterität zu

denken erlaubt« (ebd., 63). Wie bereits beschrieben, eröffnet Koller ausgehend von

dieser Tendenz seine (vorrangig sprachtheoretische) Reformulierung der Bildung.

Koller begegnet der Renaissance des akademischen Bildungsdenkens in den

70er Jahren relativ zustimmend (vgl. Koller 1999, 11f.) und knüpft an die schon

vor ihm geleisteten bildungstheoretischen Wiederbelebungen der (kritischen)

Bildungsphilosophie an (ebd., 12-15). Koller schließt zwar auch anHumboldt in kri-

tischerWeise an, reformuliert Bildung gleichzeitig in einem affirmativen Bezug auf

Humboldts sprachtheoretische Texte, wobei ein zentraler Anknüpfungspunkt für

Koller die These ist, »dass die Sprache das entscheidende Medium jener bildenden

Auseinandersetzung des Menschenmit derWelt darstellt« (2012, 12).

Mit Blick auf die im Vorfeld geleistete Humboldtrezeption scheint bei Hum-

boldt Nation und Sprache sehr eng miteinander verwoben zu sein (vgl. Kapitel

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 135

2.9.2).Wenn im »Grunde […] die Sprache […] die Nation selbst und recht eigentlich

die Nation« ist (Humboldt 1821, 641; zit.n.Weisgerber 1967, 25), dann bekommt die

Koller’sche, aber auch Wimmer’sche Herausstellung des linguistic turn bei Hum-

boldt eine andere Färbung (vgl. Wimmer 2009, 55) und es stellen sich die Fragen,

ob sich die nationalistische Dimension in Humboldts Sprachtheorie einfach aus-

klammern lässt und was diese Ausklammerung für Effekte hat, wobei diese Fragen

an dieser Stelle zunächst eher zu weiteren Fragen führen werden, denen genauer

nachgegangen werdenmüsste.

Wie bereits herausgestellt wurde, bewegen sich Sprache und Nation bei Hum-

boldt auf derMittelstufeundwerdenmiteinander verknüpft, teils synonymverwen-

det oder miteinander identifiziert. Zwar wird die Nation wie die Bildung bei Hum-

boldt zunächst gegen den absolutistischen Staat positioniert (vgl. Menze 2003, 6;

Ricken 2006), doch die tätige und konstitutionistische Sprache, die vom Individu-

umnicht einfachwie einWerkzeug verwendet werden kann, sondern das Individu-

um prägt, findet einen zentralen Angelpunkt im Bildungsnationalismus. Und wie

die Sprache im linguistic turn Humboldts eine Eigenlogik besitzt, »nimmt« auch

die Nation (die letztendlich auf die Sprache verweist) ihre »Angelegenheit in die ei-

genenHände« (ebd.). Kollers sprachtheoretischeDezentrierung drohtmit demhier

gelegten Fokus auf nationale Diskurslinien eine nationalistische Dezentrierung zu

werden: Mit Humboldt gedacht, ›beherrscht‹ dann nicht nur die Sprache, sondern

auch der Nationalcharakter das Subjekt.

(Abb. 12: ; vgl. Abb. 6)

Es stellt sich ähnlich wie bei Schäfers Reformulierung des neuhumanistischen

Bildungsdenkens (unter anderem) mit Fokus auf Humboldts Differenz zwischen

unbedingterundbedingterFreiheit angesichts einer faschistischen»Generationder

Unbedingten« die Frage (Wildt 2002; zit.n. Messerschmidt 2020, 164.), ob die Ent-

kontextualisierung undEntnationalisierung des lingustic turn einfach auf theoreti-

scher Ebene vollzogenwerden kann,ohne dabei den historischen oder hier nationa-

len Ballast zu verdecken. Kann die nun über Jahrhunderte herbeigeschriebene und

bereits festmaterialisierte,habitualisierte und institutionalisierte deutscheNation,

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


136 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die Durchsetzung einer Sprache durch Alphabetisierung, Erziehung und Schulen,

der imaginär-symbolisch-realeKurzschluss zwischenSprache,Nation,Territorium

und Geschichte mithilfe derMacht der Sprache, also einem nun postmodernen lin-

guistic turn, umgangen oder ausgewichen werden? Funktioniert der gleiche lingu-

istische Kniff zweimal und erneut dank des (akademischen) Bildungsbürgertums?

Erst Totalität, jetzt Pluralität; erst Identität, jetzt Differenz? Oder ist der Weg über

die Sprache im herbeigeschriebenen Deutschland weiterhin eine Stütze der Nati-

on? Und wenn die Sprache (mit Humboldt gleichzeitig die Nation) das Individuum

übersteigt und es prägt, wie Koller schreibt, müsste dann die nationale Dimensi-

on,die hier nationalisierte Sprache oder auchdie koloniale Bildungssprache (Castro

Varela 2016, 50) nicht einen zentralen Stellenwert in Kollers Bildungsdenken und in

seiner Bildungsforschung einnehmen? Denn die das einzelne Subjekt übersteigen-

de nationale Sprache bedingt in dieser hier aufgemachten Perspektive das Subjekt

und die Figuren der Selbst-, Anderen- undWeltverhältnisse (vgl. Kapitel 3.3).

Neben den Fragen nach der nationalen Dimension des modernen linguistic

turn bei Humboldt muss sich die Koller’sche Anknüpfung an Humboldts Diffe-

renzdenken rund um Mannigfaltigkeit und Vielfalt dem Vorwurf aussetzen, die

Humboldt’sche Pluralitätskonstruktion um die nationale Dimension zu beschnei-

den. Es lassen sich mit Blick auf die Abschneidung der nationalen Dimension des

Humboldt’schen Bildungs- und Sprachdenkens einige unbequeme Fragen stellen:

Was bringt eine Lyotard’sche und differenztheoretische Reformulierung der Hum-

boldt’schen Bildung, wenn diese wieder einen weißen, deutschen und männlichen

Autor an den Anfang stellt? Was soll dieser Kommentar und diese Fortschreibung

Humboldts, welche auch noch dieMeta-Diskursarten wie Nation oder auch Kapital

(vgl. krit. d. Sanders 2013, 97), aus dem Blick verliert? Gerade mit postkolonialen

Kritiken am liberalen Multikulturalismus und an der Verschränkung zwischen

transnationalemKapitalismus,Nationalismus undMultikulturalismus (Spivak u.a.

1996; Spivak 2008) lässt sich die affirmative Haltung Kollers aber auch Wimmers

gegenüber der Diagnose einer von Pluralität gekennzeichneten (Post-)Moderne

(vgl. Koller 1997) und das Kritikpotential von radikalen Heterogenitätsfiguren und

widerstreitenden Sprachspielen innerhalb einer nationalisierten Sprache infrage

stellen. Inwiefern irritiert die einsprachigverfasste, aber radikale Heterogenität

fordernde Bildungstheorie überhaupt einen transnationalen Kapitalismus, der sich

auf Nationalismus stützt und die ›Vielfalt‹ als Ressource und einfache ›Kunden‹

(Wimmer 2014d, 433ff.), die andere Kulturen (und Sprachen) kennen (Spivak u.a.

1996, 83), braucht? Und in klassisch-kritischer Perspektive: Inwiefern irritiert solch

ein poststrukturalistisches Update die für den transnationalen Kapitalismus not-

wendige Einschreibung von Heterogenität und Transformations-Flexibilität in die

Subjekte (vgl. Schäfer 2016, 25)?

Dekonstruktive Alternativlosigkeit: Im Unterschied zu den anderen wird die

nationale Dimension in Humboldts Denken bei Wimmer zumindest kritisch an-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 137

gerissen (2009). Er verweist auf Humboldts hermeneutische Sprachauffassung, so-

wie seinen ›Strukturtypus‹ des individuellen Allgemeinen und die Sehnsucht nach

der einen ursprünglichen Sprache, die Wimmer auf struktureller Ebene dem »My-

thos der Nationalsprache« zuordnet (ebd., 72). Der »metaphysische […] Humanis-

mus des einen Menschengeschlechts und der einen Sprache« bei Humboldt funk-

tioniert nach dem gleichenMuster wie der des Nationalismus, nur das an die Stelle

der einen Nation die Menschheit tritt (ebd.). Zwar ist, wie bereits gezeigt, das Na-

tionale als soziales Bruchstück anders als die allgemeineMenschheit bei Humboldt

positioniert, aber dasNationale unddieMenschheit funktionieren beide strukturell

als Allgemeines sehr ähnlich: Sie sind auf Identitäten und Eigenes ausgerichtet. Es

findet sich bei Humboldt in Bezug auf die allgemeine Menschheit ein Kurzschluss

von einem Menschheitsgeschlecht, einer ursprünglichen Sprache und einer Welt,

womit auch hier die Naturalisierung der »Zugehörigkeit zu einer Sprachgemein-

schaft bzw. zur Sprachgemeinschaft als Einer und Eigener« artikuliert wird (ebd.).

Das Nationale verweist dem entgegen zwar auf eine Art partikulares Allgemeines95

als Bruchstück des gesamten Allgemeinen derMenschheit; dieses Nationale basiert

aber auch auf einen Kurzschluss von eigener Kultur, Sprache, Geschichte etc.

Diese kurze Skizzierung einer nationalen Diskurslinie in Humboldts Mensch-

heitsdenkenundauchdieProblematisierungdesNationalen imAllgemeinen (Wim-

mer 1999) wie die angerissene und problematisierte Verschränkung zwischen Nati-

on,BildungundHermeneutik (Wimmer 2009) führten zu keiner theoretischen oder

anderweitigen Konsequenz für Wimmers folgende akademische Arbeiten und sie

führten auch zu keiner tieferen Auseinandersetzungmit nationalen Diskursen, ob-

wohl er selbst schreibt, dass das alte Gesetz und auch das Nationale beharrt (Wim-

mer 2009, 77).Mit Blick auf die abschließende Auseinandersetzungmit Spivak (Ka-

pitel 5) lässt sich die Frage anWimmer stellen:Was folgt auf dieDekonstruktionund

die Herausarbeitung des Nationalen als Problem?

Trotz der Erwähnung erster Probleme inBezug auf die nationaleDimension der

Bildungsdiskurse scheint das dekonstruktiv-kritische VorgehenWimmers (wie bei

den anderen hier problematisierten Arbeiten) dem kritischen Bildungsdenken ver-

pflichtet zu bleiben: »Bildung –was sonst?« (Wimmer 2014, 259). Mit dieser Formel

Wimmerswird inBezugaufdie erzeugteDisziplingeschichteunddiebildungstheo-

retische StundeNull ein zentrales Problem der Dekonstruktion in der Bildungsphi-

losophie deutlich. Sie scheint sich zu eignen,umdie disziplinärenDiskurse unddas

Festhalten an den herbeigeschriebenen wie hier problematisierten deutschen oder

auch deutsch-antiken96 Traditionslinien, und auch denBlick nach vorn zu bedienen

95 Eine aktuelle Reformulierung dieser partikularen Allgemeinheit findet sich bei Heinemann

& Mecheril 2018 (vgl. Kapitel 3.7).

96 Wimmer positioniert seine theoretischen Start- und Durchgangspunkte häufig in der Antike

(vgl. 1988; 2009; 2016) und auch bei der Lektüre Schäfers fällt auf, dass er seinen bildungs-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


138 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

(beispielsweise in Richtung einer posthumanistischen Bildung) oder um einen sich

auflösenden Begriff neu zu bestimmen (Wimmer 2014, 259).

»Das Wiederaufgreifen des Bildungsgedankens muß sich aber darüber befragen,

was im Zeitalter des Endes der humanistischen und anthropologischen Bildungs-

idee, in der sich möglicherweise die Auflösung des aus der Antike stammenden

Bildungsbegriffs zeigt, die Pädagogik zu einer Neubestimmung der Bildung her-

ausfordert.« (Wimmer 1996, 129)

Deutlichwird diesesKleben amBildungsbegriff beiWimmersHerausforderungder

Neubestimmung der Bildung (1996, 129) und der »Frage nach der Möglichkeit von

Bildung nach demEnde der neuhumanistischen Bildungsidee« (Wimmer 2009, 57).

WieWimmer aufzeigt, geht es bei dieser Frage nicht um die richtige Antwort, son-

dern die Frage stellt bereits das Problem dar (vgl. Kapitel 2.4). Mit und gegenWim-

mer scheint mir jedoch diese Frage trotz aller Reflexionen und Problematisierung

dieser Frage mit einer Art bildungstheoretischer Stunde Null verschränkt zu blei-

ben; zumal er die Frage anführt und nicht die Frage von Anderen problematisiert.

Die Frage erzeugt einen Bruch zwischen Ende und Neuanfang, der jedoch die Ver-

strickungen zwischen Anfang und Neuanfang zu verdecken droht und zudem sug-

geriert, dass es wirklich eine Bildung gab, die zudem zu Ende gegangen ist und nun

neu bestimmt werdenmüsse (vgl. Kapitel 2.4).

Warumwird diese Frage vonWimmer überhaupt gestellt oder diese Herausfor-

derung der Neubestimmung benannt?Warum der Bildungsbegriff?

Werden mit Wimmers Festhalten am Bildungsbegriff die dekonstruktive Alter-

nativlosigkeit und das damit verbundene Hybriditätsdenken nicht zu sehr der Bil-

dungsphilosophie und demBildungsbegriff untergeordnet? Zeigt sich beiWimmer

das, was beispielsweise Paul Mecheril der Dekonstruktion an sich vorwirft? Finden

»dekonstruktivistische Politiken ihreHauptreferenz in [und präferieren sie vorgän-

gige] […] Ordnungen« (Mecheril 2009, 58; vgl. Kapitel 5)?

theoretischen Weg über unter anderem Platon, Kant, Schiller und Humboldt geht (2011a,

30–66), womit er typisch europäisch und auch typisch deutsch an antike Referenzen an-

knüpft (krit. d. Bollenbeck 1994, 21, 229; Wrana 2021b). Diese Anknüpfungen stellen keine

Ausnahmen dar; die antiken Griechen sind weiterhin oft der Start- oder zumindest ein wich-

tiger Durchgangspunktpunkt für deutsche Bildungsgeschichten (beispielsweise auch Benner

& Brüggen 2004). Zudem findet sich in der Bildungsphilosophie wie in der Einführungslite-

ratur und in Einführungsvorlesungen häufig ein ins antike Griechenland ausgedehntes Refe-

renzsystem (vgl. krit. d. Jašová &Wartmann 2020). Also hier kommt, wie schon in Bezug auf

Humboldts Bildungsdenken verdeutlicht, mit dem Referenzpunkt der Antike eine weitere

bildungsbürgerliche Grundkoordinate hinzu, die meist in der kritischen und poststruktura-

listischenBildungsphilosophie unkritisch bedient und lange Zeitwenig beforschtwurde (vgl.

Rebenich 2010, 25), sei es in Bezug zum damit verbundenen Eurozentrismus oder Nationa-

lismus.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 139

Und wird mit dieser Alternativlosigkeit nicht ein unmöglich zu entkomme-

ner typisch deutscher und monolingualer diskursiv-hegemonialer Raum hervorge-

bracht? Inwiefern kommen auch die bildungstheoretischen Dekonstruktionsver-

suche Wimmers an ihre Grenzen, wenn sie den monolingualen Habitus oder das

deutsch-traditionelle Referenzsystem nicht durchkreuzen, wenn es genügt, dass

Hermeneutikverständnis Humboldts zu demontieren und die Wirklichkeit und

Möglichkeit von Einsprachigkeit differenztheoretisch zu widerlegen?

Der Vorwurf Mecherils scheint in diesem konkreten Fall zunächst berechtigt zu

sein, verknappt jedoch das Sagbare über dieses Festhalten am Vorherigen der De-

konstruktion.Denndas Festhaltenmarkiert zugleich eine zentrale Problematik und

die eigentliche Stärke des dekonstruktiven Vorgehens, zumal die Dekonstruktion

der BildungmitWimmers Arbeiten nur begonnenhat undnicht beendetwurde und

auch nicht beendet werden kann. Nach Edgar Forster kommt die Dekonstruktion

zwar »an eine Grenze«, obwohl »sich die Dekonstruktion nicht erschöpft«; aber das

»ist ihr Mangel und [zugleich] ihre Qualität« (Forster 2017, 188).

Das dekonstruktive Kreisen um den Signifikanten der Bildung eignet sich, um

bis zur oder zu einer Grenze der Ordnung der Bildung vorzudringen, sie bleibt je-

doch dem Kritisierten verhaftet. Diese Verhaftung stellt jedoch gleichzeitig gera-

de die »Qualität« der Dekonstruktion dar, da sie sich von innen zur Grenze bewegt

und nicht wie bei einer klassisch kritischen Teilungspraktik ein scheinbar positi-

ves Außen hervorbringt, womit sie, wenn sie dies täte, nur den Dualismus von Au-

ßen/Innen reproduzierenwürde (vgl.Kapitel 3.5).Zudemzersetzt sie auf ihremWeg

das Innen und öffnet es für etwas anderes. Diese Grenze und das damit verbundene

Haften der Dekonstruktion am bearbeiteten Innenmuss folglich nicht als ein reines

Problem ausgewiesenwerden, sondern sie ist der eigentliche und gewünschte End-

punkt des dekonstruktivenVorgehens.Die Frage lautet vielmehr:Was passiert nach

demGrenzgang?

Zunächst stellt sich durch den vollzogenen dekonstruktiven Grenzgang die Fra-

ge nach einem Bruch, welcher den in diesem Kapitel erfolgten Problematisierun-

gen gerecht wird (vgl. Kapitel 5), ohne dass das durch diesen Grenzgang zersetzte

Innen wie Außen nur zu verschieben oder wiedereinzusetzen.Wie kann ein dekon-

struktiver Bruch aussehen, gerade in Bezug auf die hier problematisierte Bildungs-

zentrierung, das Kommentarsystem um Humboldt oder um Schiller, die histori-

schen (Dis-)Kontinuitätslinien und die skizzierten wie noch zu erläuternden Ver-

knappungs- wie Verwerfungsmechanismen im gegenwärtigen kritisch-poststruk-

turalistischen Bildungsdenken?Wie könnte ein Bruch aussehen, der weder Vergan-

genheit und Zukunft zerteilt noch eine kritische Hierarchisierung hervorbringt?

Bei Herrmann Nohl wurde die Vergangenheit verklärt und völlig abgeblendet,

um eine bessere Zukunft mit einem höheren Nationalismus zu fokussieren. Im

kritischen Bildungsdenken scheinen bestimmte Vergangenheiten (Faschismus,

Kolonialismus) kritisiert zu werden, andere Vergangenheiten (Bildungsnationa-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


140 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

lismus) werden jedoch überblendet, sodass das eigene kritische Instrumentarium

(Bildungssemantik) unbeschadet bleibt. Und trotz einer Kritik an Humboldt oder

seinem Bildungsdenken scheint immer wieder mit einer kritischen Bildung die

Gegenwart oder Zukunft gestaltet oder sogar gerettet werden zu können.

Ich klebe selbst an diesem kritischem Bildungsdenken und vereinheitliche die

hier kritisierten Bildungstheorien für die Kritik, sodass ich beispielsweise deren

Mehrstimmigkeiten, Ambivalenzen und auch die erzeugten Brüche und die damit

verbundenen Leistungen (zumindest im gerade laufenden kritischen Modus) aus

dem Blick verliere. Im Laufe der Arbeit zerteile ich immer wieder in kritischerWei-

se, erzeuge zwei Entitäten und hierarchisiere die Dualismen ›Bildungszentrierung

und -dezentrierung‹, ›Einstimmig- und Mehrstimmigkeit‹ wie ›Homogenese‹ und

›Heterogenese‹. Es wird dadurch ein bestimmtes Innen reproduziert und die Tren-

nung zwischen einer angeblich gegebenen und problematischen Bildungsphiloso-

phie und einer möglichen Alternative erzeugt. Dieses kritische Teilen und Hierar-

chisieren ist mit Blick aufWimmers Kritik der Kritik selbst jedoch einstimmig und

bedingt eine konkrete Differenzfigur sowie eine bestimmte ›Ordnung des Selben‹

(vgl. Kapitel 2.4).

Die von mir intendierte Dezentrierung der Bildung und die Suche nach Mehr-

stimmigkeit kommt hier noch längst nicht zu einem Ende. Mit einer dualistisch

orientierten Kritikpraktik scheint die vorherige Dekonstruktion wieder dort hin-

zuführen, von wo aus sie losgegangen ist und ein Innen/Außen zu erzeugen. Egal,

welche Differenzfigur ich präferiere; selbst wenn ich wieWimmer in dekonstrukti-

ver Tradition die unreine Differenz primär setze, erzeuge ich ausgehend von dieser

Differenzfigur eine einstimmige Alternative und erzeuge zum Beispiel die dadurch

notwendig entstehendeFormel ›Bildung–was sonst?‹ sowiedie damit verbundenen

Ausschlüsse, von denen einer hier nun im Fokus steht. Es stellt sich die Frage, wie

gerade diese Ebene, auf der sich eine Differenzfigur durchsetzt und auf der sich die

Praktik der Kritik bewegt, dezentriert werden kann.Wie können heterogeneKritik-

praktikenundKritikapparaturen inBezugaufunterschiedlichste undmehrstimmi-

ge Differenz- und Verschränkungsfiguren angewendet werden, ohne dass die hier

anvisierteRadikalisierungdes bildungstheoretisch-poststrukturalistischenPlädoy-

ers für Differenz in einer kritischen und einstimmigen Alternativemündet (vgl. da-

zu Kapitel 4)?

2.9.5 Der nationalistische Ballast der Bildung

Nach diesem zügigenGang durch das kritisch-poststrukturalistische Bildungsden-

ken und nach der Erzeugung vieler Fragen und erster Verdachtsfälle beharrender

nationalistischer Diskurslinien konnten ausgehend vom 18. Jahrhundert bis in die

Gegenwart erste wissenschaftspolitische (Dis-)Kontinuitätslinien plausibilisiert

und problematisiert werden. Es ging mir in der Dekonstruktion vorrangig um die

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 141

Praktiken des bildungskritischen Schreibens einerseits und die dieses Schreiben

durchquerenden Diskurse, die historisch-kontingenten wie sozialen Bedingungen

dieses Schreibens andererseits (vgl. Rheinberger 2008, 12). Mich interessierten

die Mechanismen, wie die »Bedingungen, die geschaffen wurden oder geschaffen

werden müssen, um Gegenstände unter jeweils zu bestimmenden Umständen

zu Gegenständen empirischen [und hier vorrangig theoretischen] Wissens zu

machen« (vgl. ebd., 12). Und was oder wie wird durch die jeweiligen theoreti-

schen Gegenstandserzeugungen und damit verbundenen Eingrenzungspraktiken

anderes verworfen, verknappt und ausgeschlossen?

Diese Fragen bedürfen viel umfangreichere Untersuchungen und es sollte deut-

lich geworden sein, dass es hier vorrangig darum ging, einen zentralen Ausschluss

kritischen Bildungsdenkens zu plausibilisieren und diesen zur Diskussion zu stel-

len, umweitere Untersuchungen und weitere Forschung diesbezüglich anzuregen.

Bildung, Kommentar und Autor: Im vorherigen Kapitel (2.8) bin ich auf die

Zentralisierung des Bildungsbegriffs und die Reproduktion eines tradierten Kom-

mentar- und Autorensystems eingegangen (vgl. Foucault 1993). Die gleichzeitig

kritisch-ablehnenden wie kritisch-affirmativen Updates und Fortschreibungen des

neuhumanistischen Denkens erfolgen in den iterierten Bildungstheorien unter an-

deremmithilfe eines Fokus auf einzelne kritische, alteritäts-,medien-,macht- oder

differenztheoretische Momente in Humboldts Schriften und in den meisten hier

vorliegenden Fällen sind dieseMomente Ausgangspunkt oder ein zentrales Beispiel

für das aktualisierte, reformulierte oder auch gegenHumboldt gerichtete Bildungs-

verständnis. Die Zentralisierung eines Begriffs, die ständige Kommentierung eines

Autors sowie die Fokussierung einzelnerMomente in Humboldts Schriften und die

Entfaltung oder Kommentierungwie Fortschreibung dieserMomente (meistens) in

Bezug zu einer poststrukturalistischen Hauptreferenz (Foucault, Derrida, Lyotard,

Laclau und Mouffe) bringen mehrere ›Verknappungsmechanismen‹ und nun auch

einige nationale Diskurslinien zusammen (vgl. ebd., 11).

Die Bändigung des Wucherns der Diskurse: Am Anfang dieses Kapitels ver-

suchte ich, das oder ein zentrales Kommentar- und Autor:innensystem der kri-

tisch-poststrukturalistischen Bildungsphilosophie mithilfe eines weiteren Hum-

boldtkommentars von innen aufzubrechen oder zumindest zu irritieren. Dieser

Kommentar oder diese Humboldtrezeption wurde dann anschließend historisch

kontextualisiert. Ich arbeitete neben den Mechanismen des Kommentars und der

Autor:in weitere disziplinäre Verknappungsmechanismen oder weitere zentrale

Grenzziehungs-,Teilungs- undVerwerfungspraktikenundderenVerschränkungen

mit nationalen Diskurslinien einerseits historisch und andererseits exemplarisch

anhand mehrerer Suchbewegungen in aktuelleren Bildungsdiskursen heraus. Es

konnten wissenschaftspolitische und bereits tradierte Spielregeln plausibilisiert

werden, die das »Wuchern« eines oder vieler Diskurse über das Aufwachsen- und

über Veränderungsprozesse »bändigen«, eindämmen und kontrollieren (Foucault

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


142 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

1993, 33). Und diese hier herausgestelltenMechanismen der Eindämmung und Ver-

knappung desDiskurses scheinen einen bisher kaumbeforschten nationalistischen

Ballast in die Gegenwart und Zukunft zu transportieren und neue Fragen für die

Bildungswissenschaft zu erzeugen: Was macht dieser Ballast mit dem kritischen

Denken und der Disziplin? Unterlaufen die nationalistischen Diskurse und damit

verschränkten wissenschaftspolitischen Mechanismen der Bändigung des auch

kritisch Sagbaren nicht das intendierte subversive oder kritische Potential einer

kritischen Bildung, egal, ob es sich um eine politische Bildung, eine Bildung ge-

gen rechts, eine postkoloniale Bildung, eine posthumanistische Bildung oder eine

Klimabildung handelt?

Der ›theoretische Horizont‹: Neben der benannten Zentrierung des Bildungs-

begriffs und dem Kommentar- und Autor:innensystem findet sich ein weiterer

zentraler Verknappungsmechanismus in der Reproduktion eines bestimmten Re-

ferenzsystems wie ›theoretischen Horizonts‹ (Foucault 1993, 23). Hinzu kommt

die Tradierung eines bestimmten Modus der Verschränkung von Referenzen aus

verschiedenen akademischen Strömungen. Ein solcher Modus wäre zum Beispiel

die in der Bildungsphilosophie auffällige Versöhnungsbewegung zwischen Neu-

humanismus, kritischer Theorie und Poststrukturalismus oder auch der Anschluss

vieler Bildungsdenker:innen an Autor:innen der Antike.

Eine zentraleDoktrin:Über die Auseinandersetzungmit unter anderem Alfred

Schäfer, Maria Do Mar Castro Varela und Astrid Messerschmidt wurde die in der

Einleitung bereits benannte Formel ›Bildung –was sonst?‹ jeweils ausbuchstabiert.

Es konnte über die Auseinandersetzung mit aktuellen Bildungstheorien eine zen-

trale, verknappende und das gesamte Bildungsdenken bestimmende »Doktrin«

herausgearbeitet werden (Foucault 1993, 28), welche die Zentrierungsbewegungen

innerhalb des kritischen Bildungsdenkens zu stützen scheint. Diese Doktrin kann

darauf reduziert werden, dass die Verwendung des Bildungsbegriffs per se nicht

das Problemdarstellt, sondern nur bestimmte Verwendungsweisen (Wimmer) oder

diskursiv-hegemoniale Einsätze (Schäfer). Diese Zentralisierung des Bildungsbe-

griffs scheint mit einer Entproblematisierung des diskursiven Ereignisses oder

des Auftretens von Bildungssemantiken einherzugehen oder sogar deren Rehabi-

litation zu stützen. So wird beispielsweise bei Schäfer Bildung mit einer zentralen

Teilungs- und Hierarchisierungspraktik (Unbedingte vs. Bedingte) verbunden und

das Auftreten der Bildungssemantiken wird entgegen Rickens machttheoretischer

Perspektive nicht ganz diesseits der Macht verortet, sondern Bildung als Grenz-

konstrukt scheint zumindest in Teilen abseits des Politischen verortet zu werden,

womit in der hier erzeugten Perspektive an klassische und bürgerliche Bildungs-

nationalismen und Nachkriegsdiskurse angeschlossen zu werden scheint (Kultur

vs. Politik). Für diesen problematischen und meist intransparenten Anschluss sind

neben der Bildung als leerer Signifikant oder als Grenzkonstrukt gerade Klafkis

epochale Schlüsselprobleme ein gutes Beispiel, da die Bildungsdiskurse bei Klafki

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 143

nicht selbst zum (politischen oder gesellschaftlichen) Problemkanon gehört. Bil-

dung selbst scheint bei ihmdiesen Problemen oder politischenKämpfen (zumindest

teilweise) enthoben zu sein. Außerdem dürften dieser Entproblematisierung einer

disziplinären Begriffszentrierung auch Diagnosen der Entleerung des Bildungs-

begriffs oder des Endes der großen Erzählung sowie die Übernahme tradierter

Feindbilder wie Kapitalismus und Empirismus zugearbeitet haben.

Die Verdrängung der eigenen bildungsbürgerlichen Vergangenheit:Die bisher

angeführten Verknappungsmechanismen oder Grenzziehungs- sowie Teilungs-

praktiken können als Verwerfungspraktiken verstanden werden, da durch die

Grenzziehungen und mithilfe bestimmter Teilungspraktiken Ausschlüsse produ-

ziert werden, die infolgedessen nicht mehr in den Blick kommen können. Auch

wenn sich dies kaum trennen und unterscheiden lässt, finden sich gleichzeitig

Mechanismen, die dafür sorgen, dass beispielsweise die Vergangenheit gleichzeitig

thematisiert und abgeblendet wird. Auch die bereits angesprochene Fokussierung

eines bestimmten ›theoretischen Horizonts‹ und die Primärsetzung einer damit

verbundenen Differenzfigur sekundarisieren oder blenden meist andere theo-

retische Horizonte und andere Differenzfiguren aus. Diese Verknappungsform

wurde in der Einleitung mit der Formel »Und doch« markiert. Die problematische

Vergangenheit und andere Differenzfiguren (Widerstreit, unreine Differenz etc.)

geraten zwar in kritischer Weise in den Blick, sie werden jedoch in den eigenen

theoretischen Zugriff und in vorherrschende wissenschaftspolitische Diskurse

eingefaltet und damit sekundarisiert.

So wird zwar beispielsweise, wie gesagt, die faschistische Vergangenheit und

auch der Problemgehalt der neuhumanistischen Bildungsdiskurse in der zweiten

Hälfte des 20. Jahrhunderts zumindest im kritischen Bildungsdenken problemati-

siert, jedoch scheint diese Problematisierung gleichzeitig immer wieder die repro-

duzierte ZentrierungdesBildungsbegriffs unddenAnschluss an den ›theoretischen

Horizont‹ der Vorkriegszeit außer Acht zu lassen. Die problematisierte Vergangen-

heit scheint zudem den Blicken in die Gegenwart und in die Zukunft nachgeordnet

zuwerden.Und dieses ›Und doch‹ scheint nach der hier vollzogenenDurchquerung

aktueller Diskurse auch auf das bildungstheoretisch-poststrukturalistische ›Neu-

denken‹ nach 1980 zuzutreffen.

Es ist vor allem die bildungstheoretische Stunde Null, die in dieser ersten De-

konstruktion und Konstruktion einer Bildungsgeschichte als eine Art epistemische

Weichenstellung hervortritt. Diese wurde exemplarisch am Umgang mit dem neu-

humanistischenBildungsdenken inderzweitenHälftedes20. Jahrhundertsheraus-

gearbeitet.Sie erhielt aber ihreBrisanzdurchdenmeist indenRezeptionen verwor-

fenen nationalen Einschlag in Humboldts Bildungsdenken (Kapitel 2.9.2) und den

skizzierten (Dis-)Kontinuitätslinien bis in die Gegenwart (2.9.3, 2.9.4).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


144 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

2.10 Zwischenfazit III: Das Kippen in den kritischen Modus

Nach diesem ersten und ambivalenten Kreisen um Humboldt und nach dieser

reproduzierten Zentrierung des Bildungsbegriffs lassen sich eine Vielzahl an Ver-

schränkungen markieren. Bildung ist mit dem modernen Individualismus und

Liberalismus, großen Emanzipationserzählungen, Kapitalismus, Zeichentechno-

logien, dem (Bildungs-)Bürgertum, Faschismus und Nationalismus verschränkt

und verwoben. Dieser Liste lassen sich noch weitere teils schon angerissene Ver-

schränkungspunkte hinzufügen, beispielsweise theologische, antike oder koloniale

Diskurse (vgl. Kapitel 5).

WieAstridMesserschmidt bereits schrieb, lässt sich angesichts solch eines kom-

plexenundwucherndenGeflechts anVerknotungen,VerschränkungenundHetero-

genisierungen der Bildung nichts mit einer »Bildung unabhängig von ihren jeweili-

genhistorischenundgesellschaftlichenBedingungen« anfangen.Bildung erscheint

hier »ganz und gar bedingt« und ist mit den »zurückliegenden Trümmerhaufen«

und Katastrophen verschränkt (Messerschmidt 2020, 159). Ich folge dieser Ansicht,

aber, wie bereits erwähnt, nicht dahingehend, dass sie ihre Sympathie für eine kri-

tische Bildung ausdrückt (ebd., 159) oder den Bildungsbegriff gegen Rechtspopu-

lismus und die Neue Rechte kritisch wendet (2017; vgl. krit. d. Kapitel 2.9). Ange-

sichts des vorangegangenenKommentars und der damit verbundenenErweiterung

dermedial bedingten (Wimmer) Ordnung der Bildung (Ricken) umdie nationalisti-

scheDimension scheint die auch vonMesserschmidt bediente Formel ›Bildung,was

sonst?‹ eine spezifische nationale Diskurslinie zu bedienen.

Das Beharren auf der zentralen Stellung des Bildungsbegriffs in der Bildungs-

philosophie und die Insistenz der immer wieder vollzogenen kritischen Wendung

der Bildung, selbst in dekonstruktiven (Wimmer), post- (Castro Varela) oder de-

kolonialen (Knobloch),wie postnationalsozialistischen (Messerschmidt)Diskursen,

bei denen das Problem des Nationalismus sogar (teils) ein (Schlüssel-)Problem dar-

stellt,markieren die Tragweite der schon zu Beginn dieser Arbeit vorgestellten For-

mel ›Bildung, was sonst?‹. Es lässt sich mit dem im vorherigen Kapitel erzeugten

Kommentar zur Verschränkung zwischen Bildung und Nation die These oder der

Verdacht formulieren, dass die Insistenz der (mit nationalistischen Diskursen ver-

schränkten) Verknappungsmechanismen im kritischen Bildungsdenken, das hier

im Fokus stehende poststrukturalistische Plädoyer für Differenz und die kritische

Produktivität der Bildungsphilosophie und -wissenschaft unterläuft oder zumin-

dest zu unterlaufen droht.

Durch die einführenden Iterationen verschiedener Zugriffe auf den Bildungs-

begriff und die Erweiterung dieser um die jeweiligen Humboldtkommentare

(Kapitel 2.2-2.5) sowie durch die Kommentierung dieser Kommentare (Kapitel

2.6-2.9) kam insbesondere die Verschränkung zwischen kritischem Bildungsden-

ken, dem Kulturnationalismus und Humboldts Bildungsdenken in den Fokus,

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 145

welcher dann kritisch entfaltet97 wurde. Die bildungstheoretischen und zunächst

stabil wirkenden Antwortversuche auf die ›Frage nach der Möglichkeit von Bil-

dung nach dem Ende der neuhumanistischen Illusionen‹ wie auch die Frage selbst

wurden einerseits durch ein gegenseitiges In-die-Schwebe-Setzen und durch die

Markierung eines ersten zentralen Ausschlusses (Bildung und Nation) aufgebro-

chen und destabilisiert. Andererseits und gleichzeitig kippte im Laufe des Kapitels

das begonnene dekonstruktive Vorgehen von der iterierenden (De-)Konstruktion

zur kritischen Destruktion, wobei den iterierten Bildungsgeschichten eine weitere

Bildungsgeschichte kritisch-konstruktiv entgegengestellt wurde.

Die dekonstruktive Bewegung zu einem zentralen Ausschluss des kritischen

Bildungsdenkens (nationale Diskurslinien), das skeptisch-kritische Öffnen diszi-

plinvorherrschender Diskurse der Bildungsphilosophie und die kritisch-konstruk-

tive Ausbuchstabierung eines zentralen Ausschlusses der Bildungsphilosophie

wendeten sich zuletzt auch gegen die Dekonstruktionsversuche der Bildung selbst,

die zumindest bisher und auch hier an bildungsbürgerlichen, monolingualen und

deutsch-nationalisierten Koordinaten gebunden zu sein scheinen.

97 Dieses Vorgehen ist eine Wiederholung und verweist unter anderem auf die dekonstruktive

Bejahung und kritische Entfaltung eines AusschlussesHumboldts (Singularität) gegenHum-

boldt mit Derrida bei Michael Wimmer (Kapitel 2.4, 3.5).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt

3.1 Einleitung

Die »Austreibung des Geistes aus denGeisteswissenschaften« (Kittler 1980) und der

»Tod des Subjekts« (Bolz 1982) kamen in Deutschland zur Unzeit und stießen zu-

nächst auf heftige Widerstände. Anders als in den USA, wo über die Literaturwis-

senschaft und den New Critisism der Poststrukturalismus quasi von oben in den

60er Jahren relativ zügig denWeg in die Universitäten fand (Winthrop-Young 2005,

27-32),war inDeutschlanddieNischedesRadikalenbereits besetzt (Felsch 2012, 35).

So sah beispielsweise der Erziehungswissenschaftler Wilfried Gottschalch mit

Foucault konterrevolutionäreElementenachDeutschland einsickern (ebd.).Gleich-

zeitig waren im Vergleich zu den USA die Literaturwissenschaftler:innen »mit

türenknallenden Auftritten« damit beschäftigt, sich von der älteren Generation zu

emanzipieren, »die sich nach dem Zweiten Weltkrieg in die ›Konstruktion inter-

pretatorischerWolkenkuckucksheime über existenzphilosophischen Nebelbänken‹

geflüchtet hatte, um das Mitmachen oder Versagen der Germanistik zwischen

1933 und 1945 vergessen zu machen« (Winthrop-Young 2005, 32f.; vgl. Kapitel 2.9).

Ähnlich ging es auch in der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik zu, in der in den

1960er Jahren eine Selbstkritik und Abgrenzung gegen die vorherige Täter:innen-

generation vorrangig mithilfe der Kritischen Theorie einsetzte. Das entstehende

kritische Selbstverständnis der Literaturwissenschaft (und auch der Pädagogik)

»beruhte zum großen Teil noch auf genau den geschichtlich-emanzipatorischen

Sinngebungs- und Subjektermächtigungsprozessen, die vom Poststrukturalis-

mus in Zweifel gezogen wurden« (Winthrop 2005, 33). Und der ›Tod des Autors‹

(Barthes), die Diskontinuität der Geschichte (Foucault) und der »Wiederimport

suspekter deutscher Ideen« wie diejenigen Heideggers (ebd.; vgl. Kleinbeck und

Precht 2021, 165-167) dürften gerade im Kampf gegen die Täter:innengeneration als

kaum hilfreich angesehen worden sein.

In der deutschsprachigen Bildungsphilosophie etablierte sich der Poststruktu-

ralismus einerseits deutlich verspätet über den akademischen Nachwuchs eher von

untengegendenWiderstandvonoben (vgl.Winthrop-Young2005,34).Andererseits

erklangen in der Bildungsphilosophie imVergleich zu beispielsweiseKittlers harten

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


148 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Abgrenzungsbewegungen deutlich versöhnlichere Töne gegenüber den damals vor-

herrschendenkritischenDiskursender kritischenTheorieundauchden (kritischen)

Lebenserhaltungs- undWiederbelebungsmaßnahmen der neuhumanistischen Bil-

dung (vgl. Rieger-Ladich 2014, 66, 71-76).

Mit der »Pädagogik« haben wir es zunächst mit einer Disziplin zu tun, die »wie

kaum eine andere Disziplin […] dem Projekt der Moderne und seinem Glauben an

das starke autonome Subjekt aufs engste verhaftet [ist]« (Ricken 2007, 158) oder die,

»wie wenige andere«, sich »der Logik der Emanzipation« des »Individuumswie der

Gattung […] verschriebenhat« (Rieger-Ladich 2004,212) undden subjektzentrierten

»Widerstand« als »Zentrum der pädagogischen Reflexion« positioniert (ebd., 236).

Die auf dezentrierten und psychoanalytischen Selbstverständnissen aufbauen-

de sehr wirksame Psychomacht und Massenpsychologie eines Edward Bernays in

den USA oder Joseph Goebbels in Deutschland (vgl. Leipold 2017) führten nach dem

zweiten Weltkrieg zunächst zu keiner Abkehr vom Glauben an starke Subjektfigu-

ren. Sie wurden ganz im Gegenteil wieder für eine scheinbare Abgrenzung gegen

die Massenkultur und Repression des Hitler-Regimes ins Feld geführt (vgl. Bollen-

beck 1994, 303). Die Kritik und Widerstand ermöglichenden Begriffe und Diskurse

rundumSelbstbestimmung,BildungundAutonomiewieauchdiekritischenAneig-

nungen und partiellen Verwerfungen dieser von Mollenhauer oder Klafki schienen

erst spätestens mit der zweiten Rezeptionsphase der Kritischen Theorie und dem

Aufkommen des Poststrukturalismus wie der Systemtheorie in der Erziehungswis-

senschaft deutlicher zur Disposition zu stehen (vgl. Rieger-Ladich 2014, 74-76). Das

nach dem Faschismus die ›einheimischen Begriffe‹ begleitende »Unbehagen« brach

in den 80ern mit aller Vehemenz aus (Ricken 2006, 20; vgl. Peukert, 1990, 127; Rie-

ger-Ladich 2014, 74) und auch die in der KritischenTheorie aufzufindenden psycho-

analytischen (das Unbewusste) und marxistischen Selbstdezentrierungen (das Ka-

pital) erfahren eine Renaissance und Wiederbelebung (vgl. Krug 2016; Gamm 1992,

20-29).

Die theoretischen ›Verunreinigungen‹ einer ›identischen geistigen Substanz‹

durch Hegel, Schelling, Kant, Nietzsche, Freud oder Marx begleiten die deutsch-

sprachige Moderne von Anfang an (vgl. Gamm 1992, 20-29). Nichtsdestotrotz

verweisen gerade die »radikale Dezentrierung des modernen Subjektbegriffs« und

der damit einhergegangene Streit ums Subjekt auf den zentralsten Schnittpunkt

der Poststrukturalist:innen. Diesem Streit »verdanken« sie auch in »besonderem

Maße […] ihre Popularität« (Münker und Rössler 2012, XIII) und dieser Schnitt-

punkt bedrohte damals in besonderem Maße die (identitären) Zentren der (auch

kritischen) Erziehungswissenschaft.

Angesichts dieser Bedrohung verwundert es aus heutiger Sicht, dass überhaupt

und gerade oder vorrangig die verschiedensten poststrukturalistischen Dezentrie-

rungen des Subjekts in die Erziehungswissenschaft und auch Bildungsphilosophie

aufgenommenwurden. In einer ähnlichenBewegung,wie ich sie im vorherigenKa-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 149

pitel in Bezug zum Kultur- und Bildungsnationalismus vollzogen haben, scheint

sich das Bildungsbürgertum in diesem Fall bereits gegen die eigenen Anfänge ge-

wendet zu haben. Denn neben dem bürgerlichen Kultur- und Bildungsnationalis-

mus war auch die »Innovation« und »Durchsetzung des Subjektbegriffs [zwischen

dem 14. und dem 17. Jahrhundert]« vorrangig eine bürgerliche Angelegenheit (San-

ders 2021, 39; in Bezug zu Althusser).

Wie noch detaillierter zu zeigen bleibt, werden ab den 80er Jahren Selbstwer-

den, Selbstbezüglichkeit, Selbstermächtigung, Identitätsdenken und Selbst-Bil-

dung zu neuen Abgrenzungspunkten einer kritischen Neustrukturierung der

Bildungsphilosophie. Diese Abgrenzungen pendeln zwischen der Suche nach

neuen Instrumentarien und Terminologien (z.B. bei Ricken und Wimmer) und

der ›verschiebenden Wiederaneignung‹ ›einheimischer‹ Begriffe (z.B. bei Koller,

Schäfer, Wimmer). Die Dezentrierung des Selbst, die Verabschiedung von ima-

ginierten Autonomismen und Selbstermächtigungsfantasien, die Foucaultsche

Kritik des Menschen und die Hervorhebungen der verschiedensten Bedingungen

von Handlungsfähigkeit und Widerstand stellen ein neues Zentrum des Interesses

der kritischen Erziehungs- und Bildungsphilosophie dar.

Mit den folgenden Rekonstruktionen sollen in einem ersten Schritt vorrangig

die verschiedenen Dezentrierungspunkte ausgearbeitet werden. Ich werde sub-

jektzentrierte Dezentrierungen der Selbst-Bildung und einen Streit ums Subjekt

skizzieren, die als Ausgangspunkte für eine Fortschreibung der verschiedenen

noch zu iterierenden bildungstheoretischen Dezentrierungen dienen werden. Es

soll dabei nicht analog zum vorherigen Kapitel, wo den Humboldtkommentaren

ein weiterer hinzugefügt wurde, den Dezentrierungspunkten und dem Streit ums

Subjekt ein weiterer Dezentrierungs- und Streitpunkt hinzugefügt werden, der die

anderenStreitpunkte in sich einfaltet.DieDekonstruktion soll an dieser Stelle nicht

wieder gegen die Bildungsphilosophie ins kritisch-destruktive kippen oder (additiv

und horizontal) zu einem weiteren bildungsphilosophischen Kommentar führen,

sondern die Dezentrierungen der Selbst-Bildung sollen konstruktiv fortgeschrie-

benwerden, indem ich den Fokusweg von den subjektzentriertenDezentrierungen

hinzuden jeweiligenDezentrierungspunkten verschiebe.DieseFokusverschiebung

und die damit intendierte radikalisierte Dezentrierung werde ich exemplarisch an

einemGegenstand (die Schule) und zwei Dezentrierungspunkten (die Alterität und

die Sprache) vollziehen.

3.2 »Anderswerden statt Selbstwerden«

Ricken knüpft an einen Foucault an, bei dem nicht »dieMacht, sondern das Subjekt

[…] das allgemeine Thema [seiner] […] Forschung« war (Foucault 1994 243; vgl. Ri-

cken 1999, 168, im Folgenden SuK). Foucaults »Überlegungen« markiert Ricken als

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


150 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ein »Subjektivitäts-Denken nach dem ›Ende des Subjekts‹« (SuK, 170). Deutlich in

der Spur des späteren Foucaults und Foucaults »Hermeneutik des Selbst« (Foucault

2004, 599; vgl. SuK, 168) grenzt sich Ricken von der erziehungswissenschaftlichen

Foucaultrezeption der 80er Jahre ab (beispielsweise Dreßen 1982), die vorrangig um

die repressionstheoretische Rezeption der »Disziplinarmacht« und Überwachen und

Strafen kreis(t)e (vgl. Balzer 2004). Ricken schließt hingegen an die subjekttheore-

tischen Auseinandersetzungen der 90er Jahre an (Ricken 2007, 168) und bezeichnet

seinen bildungstheoretischen Zugriff als »eine subjektivierungstheoretische Inter-

pretation« von Bildung (vgl. 2019, 102).

Die Frage nach demSubjekt oder nach Subjektivität steht imZentrumdermeis-

ten seiner Texte. Beginnt mensch die Lektüre beispielsweise mit Subjektivität und

Kontingenz (1999),durchzieht die Fragenachder ›menschlichenSubjektivität‹ die ge-

samte Arbeit, in der Ricken seine differenztheoretische Antwort eines ›thesenhaft

skizzierten‹ Verständnisses kontingenter und relationaler Subjektivität gegen »all-

zu eingewöhnte« und ›identitätslogische‹ Selbstverständnisse stellt (SuK, 271). Auch

durch denTextDieOrdnungderBildung (2006) zieht sich die Frage nach demSubjekt,

wenn Ricken einerseits eine spezifische »Form der Subjektivierung qua ›Bildung‹«

(OdB, 338) plausibel zu machen und zu kritisieren versucht und wenn er anderer-

seits im Schlussteil die Frage nach anderen Formen der Subjektivität stellt, bei de-

nen dezentrierende Elemente und ent-subjektivierende Erfahrungen sowie die ei-

gene wie andere Fremdheit und Entzogenheit nicht dem ›Primat der Selbstbezüg-

lichkeit‹ untergeordnet werden sollen (OdB, 347f.). In dem Beitrag Von der Kritik der

Disziplinarmacht zumProblemderSubjektivation visiertRickeneine »systematischeRe-

flexion der Konstitutionsproblematik von Subjektivität« (Ricken 2007, 168) an und

kreist um die Frage nach dem Subjekt (vgl. 159, 163f., 168): Durch »wen« wird das

Subjekt produziert (Ricken 2007, 166)? »Wer [bringt] sich denn da als ein ›infames

Selbst‹ überhaupt selbst hervor […]« (ebd.)? Auf »wen [wird] diese Strategie der Sub-

jektivierung denn überhaupt angewandt […] und wer [verhält] sich darin – und sei

es selbstdisziplinierend – überhaupt zu sich selbst« (ebd., 168)? In dem Text Bildung

und Subjektivierung von 2019 wiederholt Ricken seine bildungstheoretische Perspek-

tive aus Die Ordnung der Bildung von 2006, verortet diese aber deutlicher in Bezug

auf subjektivierungstheoretische Diskurse und Bemühungen; auch wird erneut im

Anschluss an seine Kritik an der ›Bildung als eine spezifische Form der Subjektivie-

rung‹ die Frage gestellt, »welche Formation des Selbst für spätmoderneGesellschaf-

ten erforderlich wie pädagogisch wünschbar wäre« (2019, 110)?

Die Frage nach dem Subjekt wird vorrangig mit und im Anschluss an Foucault

beantwortet: Subjekte werden »in vielfältigen kulturellen Praktiken allererst ›zu

Subjekten gemacht‹« (Foucault 1994, S. 243; zit.n. Ricken 2019, 97.) und es lassen

sich verschiedene »historisch und kulturell bedingte Formen der menschlichen

(Selbst-)Auslegung und Gestaltung« unterscheiden (2019, 97). Die Konstitution des

Subjekts ist in dieser Perspektive durch »Andere« bedingt, wobei »Individuen nicht

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 151

nur unter Bedingungen und Kategorien anderer, sondern von diesen anderen her

ihr Leben leben und […] leben lernen müssen« (ebd., 97). Subjekte sind nicht ein-

fach durch eine Heteronomie determiniert, können jedoch auch nicht unabhängig

einer Heteronomie gedacht werden. Die klassische »Opposition von Autonomie

und Heteronomie« scheint hier als Analyse- und Reflexionsfolie an ihre Grenzen

zu kommen. Sie wirkt unterkomplex, »verflüssigt« sich und sei vielmehr als ein

Teilmoment einer spezifischen historisch-kulturellen Konstellation oder moder-

nen Form der »menschlichen (Selbst-)Auslegung und Gestaltung« zu verstehen

(ebd., 97).

Wichtig ist, dass es mit dieser subjektivierungstheoretischen Perspektive nicht

darum geht, »einem hintergründigen Selbst auf der Spur zu sein« (SuK, 246) und

eine »existentielle […] Struktur menschlicher Subjektivität« ›freizulegen‹ (OdB, 23).

Vielmehr dient die imAnschluss an Foucault erzeugte subjektivierungstheoretische

Perspektive als »eine Analyse- und Reflexionsfigur« neuer ›Machtformationen‹

(2019, 98).

Wie bereits verdeutlicht, wird Bildung bei Ricken subjektivierungstheoretisch

als ein »historisch, kulturell etc. […] [spezifischer] ›Selbstwerdens‹-Prozess« ver-

standen (2019, 108), der an die ›Metaphoriken‹ und ›Illusionen‹ von ›Autonomie‹,

›Identität‹, ›Selbstsein‹, ›Selbstwerden‹ und ›Selbstbestimmung‹ gekoppelt ist (vgl.

OdB, 339; SuK, 276). Das mit diesen Bezugspunkten angestrebte Selbstwerden

und die damit einhergehende Selbstaufwertung sei dabei paradoxerweise mit

einer fortwährenden »Selbstabwertung« verschränkt. Denn Selbstständigkeit,

Reflektiertheit und Nicht-Abhängigkeit-von-anderen bilden allgemeine und »ver-

meintlich bloß ›idealisch‹« ›vorgedachte‹ Bezugspunkte, sodass das Bildungsselbst

immer »noch nicht« ist und auch »prinzipiell nicht sein« kann (OdB, 339).

Der damit einhergehende dauernde Mangel an Autonomie oder Selbstbestim-

mung »provoziert« und hält die »Bewegung der Selbststeigerung«, Selbstfokussie-

rung und Selbstbezüglichkeit »in Gang« (ebd.). »Mangel, Versagung und Entzogen-

heit« sind in dieser Bildungs-Subjektivität als etwas zuüberschreitendes und zune-

gierendespositioniert.Die »identitätstheoretischenBegrifflichkeiten« scheinenzu-

dem gut geeignet zu sein, »sich den Differenzen undHeterogenitäten, den eigenen

Brechungen und Verletzungen nicht zuwenden zu müssen« (SuK, 263). So erhofft

sich die Bildungs-Subjektivität imUnbewussten am (unerreichbaren) Ende des Bil-

dungsprozesses »selbständig und nicht abhängig, bewusst wie reflektiert und nicht

von Affekten getrieben, mit sich eins und nicht in sich zerstritten, allgemein welt-

erfahren und nicht provinziell, gesellig und nicht angewiesen oder gar anderen ver-

fallen« zu sein (OdB, 341).

Und auch die für den Bildungsprozess wichtigen ›dezentrierenden Erfahrun-

gen‹ dienen dem ›Selbstwerden‹ und sind an eine »Selbstbezüglichkeit« ›rückge-

bunden‹ (ebd., 340). Die Krise, das Andere etc. dient der eigenen Bildung. Die mit

Bildung verschränkte Subjektivität sei unfähig, »mit Andersheit und Dezentrik […]

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


152 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

anders als überwiegend zentrisch« und selbstbezüglich umzugehen (ebd., 341). Mit

Bezug zu Jessica Benjamin bedinge dieses ›Selbstwerden‹ eine »kaum übersehbare

›Unfähigkeit, zum anderen vorzudringen‹, wie ›vom anderen erreicht zu werden‹«

(ebd.). Die fortwährende Selbstabwertung des Bildungssubjekts, aber auch der

selbstzentrische und -bezügliche Umgang mit anderen hat nach Ricken Selbst-

destruktion und Anderenabwertung ›unweigerlich zur Folge‹ (OdB 341; vgl. SuK,

262f.).

Ricken scheint von identitätslogischen Selbst-, Aufwachsens- und Verän-

derungsdeutungsmustern und Subjektivierungszumutungen im Rahmen einer

wirkmächtigen Ordnung der Bildung auszugehen, die reale Effekte haben und

Menschen dazu bringen und zwingen, »unter dem Anspruch von ›Bildung‹ […] [ihr]

Leben zu leben« (vgl. OdB, 337; 2019). In Bezug auf diese reale Rahmung und realen

Einschreibungen identitätslogischer Selbst- und Bildungsdiskurse lassen sich bei

Ricken ähnlich wie bei Foucault drei kritische Bewegungen in Bezug zu diesen

Bildungs-Subjektivierungs-Zumutungen rekonstruieren (vgl. SuK, 170, 248).

Zum einen bestreitet Ricken die Realität von starken und emanzipativen Bil-

dungs-Subjektfiguren; er ›entlarvt‹ das Illusorische an vorrangig hegemonialen

Bildungsdiskursen und Bildungssubjektivitäten (vgl. OdB, 255, 265). Die Selbst-

entfaltung, Selbstbestimmung und das Kritik- wie Emanzipationspotential durch

Bildung verkehrt sich bei Ricken ins Gegenteil. In deutlicher Nähe zu Kollers Ador-

no-Rezeption (Koller 1999) zeichnet Ricken mit Foucault eine systemfunktionale

Selbst-Bildung diesseits der Macht nach, die durch eine spezifische Paradoxa-

lität (Selbststeigerung und -abwertung) gekennzeichnet ist und deren Effekte

Selbst- und Fremdabwertung wie -zerstörung bedingen. In aller Kürze: Ricken

bringt in der Spur des frühen Foucault das selbstbestimmte und autonome Bil-

dungssubjekt (erneut) zum »Verschwinden« (SuK, 170).

Die Bestreitung und Kritik des ›Selbstwerdens‹ und der ›Selbst-Bildung‹ macht

den Blick frei für eine Perspektive auf Subjektivität (vgl. ebd.), die von Ricken in

Bezug auf die vielen sich entziehenden Anderen, die Relationen und Beziehungen

zu den Anderen, deren Anerkennung, die Andersheit des Eigenen und die »sozialen

Voraussetzungen unserer Formierung« skizziert wird (Butler 2002, 39; zit.n.Ricken

2007, 171). Diese ›Skizze‹ einer kontingenten, relationalen (Ricken 1999) und dreidi-

mensionalen (Ricken 2007) Subjektivität bezieht sich jedoch weniger auf Foucault

als auf alteritätstheoretische Perspektiven (vgl. 2007, 172) und entsprechende Be-

zugsautoren:innen wie Kierkegaard, Arendt, Mangabeira Unger, Mead, Massche-

lein, Sloterdijk, Ziehe und Butler.

Mit der Kritik an der »identitätstheoretischen Reflexion und Bestimmung des

Menschen« (SuK, 271), der »Kritik der Macht der ›Bildung‹« (OdB, 347) sowie der

subjektivierungs- und alteritätstheoretischen Reformulierung von Subjektivität

zielt Ricken auf ein ›Zustandebringen‹ »neue[r] Formen der Subjektivität« und

›Sozialitäten‹ (Foucault 1994, 250; zit.n. OdB, 347). Mit Blick auf Rickens frühere

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 153

Foucaultrezeption (SuK) scheint es damit bei ihm darum zu gehen, eine hege-

moniale und problematische Menschenfassung in Bewegung zu bringen und

die »unendliche […] und vielfältige […] Serie unterschiedlicher Subjektivitäten«

fortzusetzen (SuK, 170f.). Ricken ›wehrt‹ eine spezifische »Normierung und Vor-

schreibung«, ein »bestimmtes Ideal oder Modell der Humanität« und »Muster und

Prinzip der Freiheit« ab. Es gehe um die »Brechung und Durchkreuzung fixierter

und festgelegter Mechanismen der ›Selbstkonstruktion‹« (ebd., 169f.).

Diese subjektivierungstheoretische Kritik wie auch alteritätstheoretische Re-

formulierung von Subjektivität ist natürlich auch bereits »bei Humboldt angelegt«

(OdB, 255f.). Neben der bereits angeführten Rezeption der staatstheoretischen

Schriften Humboldts (2006) markierte Ricken sieben Jahre vorher bei Humboldt

auch differenz- und alteritätstheoretische »Akzentuierungen«, die »quer zu denen

der klassischen Subjekttheorie« stehen (SuK, 111) und transzendentale Subjekt-

verständnisse und radikale Autonomie-Vorstellungen ›behutsam‹ kritisieren. Es

sind jedoch nur »begonnene […] Vorzeichnungen«, eine »begonnene Relationie-

rung und Situierung menschlicher Subjektivität« (ebd., 116), die der frühe Ricken

bei Humboldt ›festzuhalten‹ versucht und dem Humboldt’schen ›Zurückfallen‹ in

eine ›neuzeitliche Metaphysik‹, in der »das Subjekt als ›letztes Prinzip‹« wieder

eingesetzt wird, zu entziehen versucht (ebd., 113).

Eine dieser Akzentuierungen sei die bildungstheoretische Figur der Angewie-

senheit des Ichs aufWelt,die sich in ihrer ›Mannigfaltigkeit‹ und ›Widerständigkeit‹

dem »(totalen) Zugriff desMenschen« entzieht (SuK, 112).Die ›Welt‹ stehe beiHum-

boldt nicht einfach in der Verfügungsgewalt eines autonomen und selbstbestimm-

ten ›Menschen‹, auch wenn er in der ›allgemeinsten, regesten und freiesten Wech-

selwirkung‹ »soviel Welt, als möglich zu ergreifen, und so eng, als er nur kann, mit

sich zu verbinden« sucht (Humboldt 1792/93; 235; zit.n. SuK, 112), oder »den Stempel

dieser [Individualität] der Welt« aufdrückt (Humboldt 1792/93; 512; zit.n. SuK, 113).

Die relationale Perspektive Humboldts ermöglicht ein Selbstverständnis, nachdem

das Selbst erst im praktischen Vollzug der Wechselwirkung zwischen Ich und Welt

gebildet wird und sich nicht aus sich selbst gebiert. Auch ist dieses Selbst neben Ak-

tivität,Welt-Aneignung und Streben nachGanzheit und Vollkommenheit von »Pas-

sivität und Erleiden« (SuK, 112)‹ von ›Empfänglichkeit‹, ›Endlichkeit‹, ›Unfertigkeit‹

und ›Bedürftigkeit‹ gekennzeichnet (ebd.).

Es finden sich bei Humboldt zentrale Bezugspunkte (Relationalität, Entzogen-

heit undder praktischeVollzug vonSubjektivität), dieRickenmit einerVielzahlwei-

terer Bezugsautor:innen präzisiert und später in einem skizzenhaften relationalen,

kontingenten und dreidimensionalen Subjektivitätsverständnis münden lässt (vgl.

SuK; OdB; 2007).

Entscheidend ist, dass sich in derTheoriearchitektur Rickens eine grundlegen-

de Opposition von Identitäts- und Differenztheorie nachzeichnen lässt, die seine

Perspektive auf die Leute und auch seine Humboldtrezeptionen bestimmt. Auf der

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


154 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

einenSeite gibt es zukritisierende identitätslogischeSelbstkonstruktionen,Subjek-

tivierungszumutungen, Diskurse und Ordnungen, die unter dem Titel »Selbstwer-

den« zusammengefasst werden können (SuK, 311). Auf der anderen Seite steht oder

erarbeitet Ricken eine relationale, kontingente und dreidimensionale Subjektivität,

die sich mit dem Begriff »Anderswerden« markieren lässt (ebd.). Ricken scheint im

Anschluss anFoucault eine ›allgemeinpädagogischeKritik‹ erarbeitet zuhaben,wel-

che auf der »Grundfigur menschlicher Subjektivierung« gegründet wird: »Anders-

werden statt Selbstwerden« (SuK, 248, 311). Diese gründende Opposition und deren

Kopplung mit dem »statt« durchzieht auch die verschiedenen Humboldtrezeptio-

nen. Die frühere Rezeption kann als teilweise zustimmend in Bezug auf die diffe-

renztheoretischen Momente bei Humboldt markiert werden (Anderswerden) und

die spätere Rezeption ablehnend und kritisch in Bezug auf die Selbst-Bildung als

politischesMittel (Selbstwerden; vgl. Kapitel 2.2).Doch die beidenHumboldtrezep-

tionen sind nicht gleichwertig zu behandeln und ohne weiteres in die Formel »An-

derswerden statt Selbstwerden« zu integrieren, da die spätere Rezeption die erste

zu negieren scheint und Humboldt als Referenzgeber für ein Anderswerden in Die

Ordnung der Bildung disqualifiziert wird.

3.3 Linguistic Turn, Widerstreit und Anderswerden

Christoph Koller schließtmit Bildung undWiderstreit (1999, im Folgenden BW) an die

»Renaissance des Bildungsbegriffs« in den 1980er Jahren an (ebd., 11), indem er das

Bildungsdenken Humboldts und Adornos rekonstruiert und diese Bildungsdiskur-

se imRückgriff auf den französischen Philosophen Jean-François Lyotard, vor allem

unter Bezugnahme auf dessen zentrales Werk Der Widerstreit fortschreibt. Wie be-

reits deutlich geworden ist, lässt sich Lyotard dem Poststrukturalismus zuordnen,

im Zuge dessen der Begriff des Subjekts einer radikalen Kritik unterzogen wurde:

Das Subjekt wurde aus seiner zentralen Stellung im philosophischen sowie sozi-

al- und kulturwissenschaftlichen Denken vertrieben oder diese zentrale Stellung

wurde zumindest nachhaltig infrage gestellt. Im Anschluss an die poststruktura-

listischen Kritiken lassen sich mit Koller die bildungstheoretischen Fragen stellen:

Welche »Konsequenzen [wären] aus der poststrukturalistischen Kritik des Subjekt-

begriffs für die Bildungstheorie zu ziehen« (2001, 35) und wie wäre »Bildung ausge-

hend von der Diagnose eines dezentrierten Subjekts zu denken« (ebd.)?

Schon in der Koller’schen Rezeption der bildungs- und sprachtheoretischen

Schriften Humboldts wurde deutlich, dass das Ich nach Humboldt durchWelt und

Sprache dezentriert ist unddas Selbst unddessenAufwachsens-wieVeränderungs-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 155

prozesse nur im Verhältnis zu diesen Dezentrierungen gedacht werden können.1

Die schon bei Humboldt stattfindende Dezentrierung des Subjekts führt Koller

in Bildung und Widerstreit unter anderem mit Lyotard sprachtheoretisch fort. Ganz

dem postmodernen linguistic turn entsprechend verliert das Subjekt mit Lyotard seine

zentrale und vorgängige Positionierung: »Lyotard verzichtet [darauf], Instanzen

[wie das Subjekt] anzunehmen, die dem Sich-Ereignen von Sätzen vorausgehen«

(Koller Bad, 90) und selbstbestimmt »die widerstreitenden Sprachspiele oder

Diskursarten beherrschen« könnten (Koller 2001, 42). Vielmehr wird das Subjekt

»Lyotard zufolge realiter von diesen [Sprachspielen] beherrscht« (ebd.) und zu ei-

nem »Effekt sprachlicher Prozeduren« (Bad, 96).Mit dieser Subjekt-Dezentrierung

gehe es Lyotard jedoch nicht darum, »dass in seiner Theorie Subjekte überhaupt

keinen Platz fänden« und auch gehe es nicht darum, dass »schlechthin allesSprache

wäre« (ebd., 93). Das Subjekt löst sich nicht in Sprache auf. Das Subjekt ist mit

Lyotard, ähnlichwie schon bei beispielsweise Lacan oder auchHumboldt, nur nicht

gänzlich jenseits der Sprache zu verorten, sondern immer mit ihr verschränkt und

auf sie angewiesen (vgl. Bad, 96).

Nach Lyotard ist »die Postmoderne als soziokulturelle Verfasstheit gegenwärti-

ger Gesellschaften« nicht durch eine oder wenige große Erzählungen geprägt, son-

dern die Postmoderne sei durch eine »Vielzahl unterschiedlicher und konkurrie-

render Begründungsweisen«2 gekennzeichnet – Begründungsweisen, »die er [Lyo-

tard] im Anschluss an Wittgenstein als ›Sprachspiele‹ bezeichnet« (ebd., 88). Diese

konkurrierenden Sprachspiele lassen sich ausgehend von der Rezeption Kollers als

das zentraleMoment inDas postmoderneWissen (Lyotard 1986) markieren, wobei der

1 Neben demmit Humboldt vollzogenen linguistic turn und dem damit verbundenem Primat

der Sprachen führt Koller auch den Humboldt an, der die »Rückwirkung des Einzelnen auf

die Sprache« anführt (Humboldt 1827–1829a, 227, 439; zit.n. BW, 80). Der Mensch habe auch

»Gewalt […] über die Sprache« (Humboldt 1827–1829a, 229; zit.n. BW, 80), jedoch nur in dem

Sinne, »daß der tatsächliche Sprachgebrauch der jeweils lebenden Generation Veränderun-

gen undModifikationen der Sprachemit sich bringt, die im Laufe der Zeit einen grundlegen-

den Wandel der Sprache bewirken können« (BW, 80; vgl. Humboldt 1827–1829a, 227). Die

verschiedenen empirischen und individuellen Sprechweisen (und nachHumboldt spricht je-

de:r seine bzw. ihre eigene Sprache) wirken auf die allgemeine Sprache (vgl. BW, 80f.). Im

Rahmen des bereits angeführten Differenztyps des individuellen Allgemeinen und der da-

mit verbundenen Kontingenz hat das Subjekt hier somit als Einzelnes einen Effekt auf das

Allgemeine und kann indirekt über seine Generation auf die allgemeine Sprachewirken. Das

Selbst bleibt in dieserHumboldtrezeptionweiterhin ein schwaches, das keine direkte Gewalt

über die das Subjekt bedingende Sprache hat (vgl. hingegen eine andere Humboldtrezepti-

on, in der die außerordentlichen und deutschen Menschen einen deutlicheren Einfluss auf

die Menschheit und Sprache haben: Kapitel 2.4, 2.9).

2 Auf die Nähe zu der von Alfred Schäfer bemühten und angeführten Hegemonietheorie La-

clau & Mouffes sei an dieser Stelle kurz hingewiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


156 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»theoretische […] Ausgangspunkt« (ebd., 90) oder die Prämisse der Lyotard’schen

Argumentation der Satz ist.

Der Satz wird als ein »nicht weiter reduzierbares sprachliches Geschehen«

verstanden, »durch das jeweils ein sprachliches Universum mit den vier Instanzen

Sender, Empfänger, Referent und Bedeutung konstruiert wird« (ebd., 96). Der

Satz klärt, »worum es geht« (Referent), was gemeint ist (Bedeutung), »an wessen

Adresse« der Satz gerichtet ist (Empfänger) und »in wessen Namen« der Satz ge-

äußert wird (Sender) (ebd., 90). Diese vier Instanzen und deren jeweilige Relation

zueinander bilden ein »sprachliches Universum« (ebd.) und es existieren »ebenso

viele Universen wie Sätze« (Lyotard 1989, 135; zit.n. Bad, 90).

Auf dieser Ebene der Satz-Universen wird eine ›grundlegende‹ Heterogenität

behauptet, die nichtwie beiHumboldt an ein Allgemeines rückgebundenwird.Und

diese »radikale Verschiedenheit der Sätze« pflanzt sich quasi auf der nächsten Ebe-

ne der Satzfamilien fort (Bad, 91). Es gibt bestimmte Satz-Formationsregeln und

Regelsysteme, die einander ähnliche Sätze oder Satz-Universen betreffen und diese

ähnlichen Sätze verweisen auf eine Satzfamilie, die radikal von anderen Satzfami-

lien verschieden ist, was auch zur Folge hat, dass die Sätze verschiedener Satzfa-

milien »nicht ineinander übersetzt werden« können (Lyotard 1989, 92; zit.n. Bad,

91). Beispiele für solche Satzfamilien sind »u.a. deskriptive, präskriptive, evaluati-

ve, interrogative und ostensive Sätze« (Bad, 90). Die Verkettung der verschiedenen

Sätze innerhalb einer Satzfamilie ist notwendig, in der Weise, dass auf eine Frage

eine Antwort folgt. Aber wie diese Antwort erfolgt, ist offen und kontingent. Auf ei-

ne Frage ließe sich beispielsweise mit Schweigen, aber auch mit »Gelächter« oder

einer »Gegenfrage« reagieren (ebd., 91).

Neben den Ebenen der Sätze und Satzfamilien gibt es zudem »Regelsysteme

›höherer‹ Ordnung, die die Verkettung von Sätzen unterschiedlicher Satzfamili-

en betreffen, und zwar jeweils nach Maßgabe eines bestimmten Zwecks« (ebd.,

92). Diese Regelsysteme werden von Lyotard als Diskursarten bezeichnet. Inner-

halb dieser Diskursart existieren Regeln, die »eine bestimmte Verkettung [von

Sätzen aus verschiedenen Satzfamilien] als ›passend‹ oder ›triftig‹ erscheinen las-

sen« (ebd.). Beispielsweise ließe sich mit aller Verkennung der Komplexität und

Realität der Bildungstheorie diese als eine Diskursart verstehen, in welcher der

›Geltungsanspruch‹ »pädagogischer Aussagen« kritisch geprüft wird (ebd., 142).

Bildungstheorie würde in dieser Verknappung einer reflexiven Diskursart3 folgen,

inwelcher Sätze aus denSatzfamilienderDeskription,DefinitionundEvaluation in

einer bestimmten Art und Weise verkettet werden, mit dem Zweck oder Ziel, »den

Geltungsanspruch vorliegender pädagogischer Aussagen zu prüfen« (ebd., 142).

3 Bildungstheorie ließe sich aber auch als handlungsorientierte Diskursart verstehen, in der

definitorische, normative und präskriptive Sätze miteinander verkettet werden (vgl. Bad,

143).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 157

Mithilfe der deskriptiven Sätze wird pädagogisches Wissen referiert und zitiert.

Diese werden dann mit »definitorischen Sätzen verkettet«, wodurch Kriterien erar-

beitet werden können,mit denen »das fraglicheWissen geprüft werden soll« (ebd.)

und mithilfe der evaluativen Sätze wird abschließend die Prüfung und Evaluation

vollzogen (ebd.).

Die unzähligen »politische[n], gesellschaftliche[n] oder kulturelle[n] Auseinan-

dersetzungen« und »Konflikte« der Postmoderne zeichnen sich durch das »Aufein-

andertreffen« dieser Diskursarten oder von »miteinander unvereinbarer Sprach-

spiele« aus (ebd., 96). So folgen beispielsweise Bildungstheorie und empirische Bil-

dungsforschung unterschiedlichen Diskursarten und es gibt keine ›übergeordne-

te Urteilsregel‹ oder eine »Schiedsinstanz«, die den nun schon tradierten Konflikt

»schlichten«oder lösenkönnte (ebd.; vgl.Kapitel 4.3).ÄhnlichwiebeidenSätzenun-

tereinander oder zwischendenSatzfamilien, besteht auch zwischendenDiskursar-

ten eine radikale Verschiedenheit, genau genommen ein radikaler Dissens odermit

Lyotard einWiderstreit (vgl. Bad, 95).

In diesem verknappten Schnelldurchlauf der Koller’schen Rezeption Lyotards

entsteht ein sprachtheoretisches Vokabular,welchesmit demSatz als kleinster Ein-

heit beginnt und der Diskursart als »Verkettung von Sätzen unterschiedlicher Satz-

familien« (ebd., 92) endet,wobei jede Ebene von einer radikalen und unübersetzba-

renHeterogenität gekennzeichnet ist.Diese verschiedenenHeterogenitätendurch-

ziehen und situieren das Subjekt. So lassen sich beispielsweise auf der ersten Ebe-

ne die verschiedenen Satz-Instanzen (Referent, Sender, Empfänger, Adressat) als

durch Sprache vorgegebene »Positionen verstehen«, die das Subjekt ›situieren‹ kön-

nen. Das Subjekt kann somit der Sender eines Satzes sein, wobei dies »von einem

Satz und nicht von den Subjekten selbst bewirkt wird« (ebd., 90).

Neben der sprach- und differenztheoretischenDezentrierung des Subjekts und

der Reformulierung der Bildung als eines sprachlichen Prozesses der Transformati-

onvonFigurenderSelbst-,AnderenundWeltverhältnisse,steht außerdemdieFrage

nach dem Anstoß der Transformationsprozesse im Zentrum von Kollers bildungs-

theoretischen Auseinandersetzungen.Was gibt den Anstoß für die Transformation

der Figuren der Selbst-, Anderen- undWeltverhältnisse?

Wenn das Subjekt durch Sprache situiert und erzeugt wird und es bei Bildung

um den grundlegenden Wandel der das Subjekt situierenden Sprache geht, reicht

es dann, wenn ein Subjekt mehr oder weniger gewollt oder zufällig mit einer ande-

ren Sprache konfrontiert wird? Reicht es, wenn ich eine andere Sprache wie Fran-

zösisch oder einen anderen Dialekt wie Plattdeutsch, eine Sprache einer anderen

Institution (Behörde, Universität, Schule etc.), die »Fachsprache einer bisher unbe-

kannten Wissenschaft« oder die Sprache eines anderen Subjekts (un-)bewusst ler-

ne? Was führt dazu, dass ich mich auf eine andere »Sprache undWeltansicht« ein-

lasse? Undwas veranlasst die Leute, »ihre eigeneWeltansicht infrage zu stellen und

sich einer neuen zu öffnen« oder zu »verschließen« (ebd., 14)?

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


158 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Für mögliche Antworten schließt Koller an die bildungstheoretischen Überle-

gungen vonRainerKokemohr undWinfriedMarotzki an: »Demnach handelt es sich

bei Bildung um einen Prozess der Transformation grundlegender Kategorien oder

Figuren des Welt- und Selbstverhältnisses von Subjekten, die mit einer Problemla-

ge konfrontiert werden, für deren Bewältigung die bisherigen Kategorien oder Fi-

guren ihres Welt- und Selbstverhältnisses nicht ausreichen« (Koller 2005, 136). Es

ist nun diese ›Problemlage‹, die zu für das Subjekt neuen Kategorien oder Figuren

des Selbst- undWeltverhältnisses führen.Koller durchquert inBildung anders denken

Arbeiten von unter anderem Günther Buck, Bernhard Waldenfels und Lyotard und

die damit verbundenen Konzepte der negativen bzw. heteronormen Erfahrung und

des Widerstreits, um diese ›Problemlage‹ zu konkretisieren. Wichtig ist hier, dass

Bildung bei Koller nichtmehr an ein intentional4 zu erreichendes »abstraktes, idea-

listisches, transzendentes Ziel« gekoppelt ist, »sondern als ein Geschehen [gedacht

wird], das an das Ereignis der Erfahrung eines Anderen […] gebunden ist« (Wim-

mer 1996, 150), wobei der Erfahrungsbegriff von Koller mit Lyotard problematisiert

wird, da er auf eine vorgängige Rolle des Bildungssubjekts verweise (Bad, 95) oder

zumindest geschieht in diesen alteritätstheoretischen Perspektiven einem Subjekt

die Erfahrung, was mit Lyotards sprachtheoretischer Dezentrierung des Subjekts

nicht mehr der Fall ist (ebd.).

Mit Lyotard lassen sich die »Problemlagen, die zur Herausforderung für Bil-

dungsprozesse werden können« in Bezug auf seine Widerstreitkonzeption und

Gesellschaftsdiagnose einer pluralen und konflikthaften Postmoderne konkreti-

sieren. Die Problemlagen wären die unzähligen nicht auflösbaren sozialen und

politischen Konflikte, die auf den Widerstreit verschiedener Diskursarten ver-

weisen (Bad, 95). Das Subjekt wäre somit in der Postmoderne fortwährend mit

Problemlagen konfrontiert, die zu grundlegenden Transformationen oder zu Bil-

dung führen können (auf die deutlicheNähe zuSchäfer sei hier verwiesen).Darüber

hinaus enthalte »Lyotards Werk […] keine genauere Beschreibung« der Erzeugung

von neuen Diskursarten und es werden auch keine »konkreten Bedingungen« ge-

nannt, wie »es zu solchen transformatorischen Sprachereignissen kommt« (ebd.,

97), die zudem dazu führen, dass der Bruch oder der Widerstreit bejaht und nicht

verdrängt oder verdeckt wird.5

4 Die Intentionen (vom Subjekt anvisierte Zwecke) gehen gerade nicht vom Subjekt aus, sie

seien eher als »Strategien von der Art, wie sie ein Spiel den Spielern auferlegt« zu verstehen

(Lyotard 1989, 227f.; zit.n. Bad, 91).

5 Diesen Fragen geht Koller in Bildung anders denken u.a. in Bezug auf die »wissenschaftstheo-

retischen Konzepte […] von Karl R. Popper, Thomas Kuhn und Charles S. Peirce« nach (Bad,

101). Außerdem wird unter anderem mit Butler die machtheoretische Frage diskutiert, war-

um und ob ein Subjekt sich auch gegen die Normen (ebd., 55–68) und gegen hegemoniale

Figuren der Selbst-, Welt- und Anderenverhältnisse transformieren kann.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 159

Bisher ist den Fragen nachgegangen worden, wie Koller die neuhumanisti-

sche Bildung sprachtheoretisch, differenztheoretisch und alteritätstheoretisch

fortschreibt, was der Auslöser von Bildungsprozessen sein kann und was sich

im/am/beim Subjekt ändert. Vor dem hier nur angerissenen, verknappten und

skizzierten Hintergrund einer mindestens dreifachen Dezentrierung des Sub-

jekts (Linguistic turn,Widerstreit, Anstoß durch ›Andere/s‹) ist es bemerkenswert,

dass Koller immer wieder um die damit verbundene politisch-ethische Dimen-

sion beschnitten wird. Nach Bünger lässt sich bei Koller »eine Verschiebung der

Thematisierung von Bildung entlang einer Akzentuierung von ›Bildungsprozessen

als formale Prozesse‹ markieren (Bünger 2018, 21f.). Nach Daniel Burghardt ist

»Kollers Ansatz […] unpolitisch« und die ganze Theorie wird nach Burghardt indi-

vidualisiert, wenn »die Krise der Einzelnen« zum »grundlegenden Bildungsanlass«

wird (Burghardt 2021, 86). Nach Sattler wird »sich […] [bei Koller] einer positiven

Setzung von Bildung bzw.Gerechtigkeit […] enthalten«.Und diese Enthaltung ließe

sich bei Sattler sogar mit Lyotard begründen. Die Formalisierung bei Koller sei

ein Effekt oder eine »Konsequenz der anerkannten Unverfügbarkeit universeller

Legitimationsinstanzen und der damit verbundenen Freisetzung radikaler dis-

kursiver Pluralität« (Sattler 2009, 97). Ausführlich kritisiert wird diese attestierte

Formalisierung bei Koller von Olaf Sanders, der mit der Theorie transformatori-

scher Bildungsprozesse in der Verschränkung mit empirischer Bildungsforschung

die »Transformation von philosophischen Konzepten in wissenschaftliche Begriffe

und Formeln [erzwungen sieht] […], die durch den Wegfall dessen begleitet wird,

was sich der Transformation sperrt« (Sanders 2013, 90).

Abseits der sehr unterschiedlichen Ausblendung der normativen und politi-

schen Dimensionen der Koller’schen Arbeiten und neben den diskutablen Kritiken

an Kollers Reformulierung der neuhumanistischen Bildung gibt es eine für diese

Arbeit relevantere Kollerrezeption in einem jüngeren Text Rickens. Nach Ricken

markiert der Bildungsbegriff (nach Kollers Bildungsverständnis) »immer wieder

[…] imKern eine ›Transformation desWelt- und Selbstverhältnisses‹«, die »insofern

auf [ein] – befreiendes, selbstbestimmteres, authentischeres oder noch anders

gedachtes – ›Anderswerden‹ […] ziele« (Ricken 2019, 108). Auch an anderer Stelle

wird Koller teils so rezipiert, als ob er von »Selbstbildung« redet (Koller 2016a, 33f.;

zit.n. Heinemann undMecheril 2018, 249).

Doch wie bei Ricken stammt Kollers ›Anderswerden‹ aus einem Foucaultzitat.

Wie noch gezeigt werden wird, lässt sich über den Begriff des Anderswerdens eher

auf die Nähe zwischen Koller und Ricken verweisen. Denn Kollers grundlegendes

Vorgehen lässt sich ähnlich wie bei Ricken mit Blick auf ein doppeltes ›Anderswer-

den‹ lesen.Koller geht es einerseits umeine andere Perspektive auf ein immer schon

dezentriertes, der Sprache nachrangig verortetes Subjekt, welches nie es selbst war

oder nie ein souveränes Selbst wurde, und andererseits erzeugt Koller theoretisch

und sucht empirisch ein grundlegend anderes, ein kreatives und paralogisches (Bil-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


160 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

dungs-)Subjekt, das dem Widerstreit gerecht wird. Koller stimmt zudem Rickens

Analyse in Bezug auf die hegemonialen Verwendungsweisen der Bildung zu, er ver-

sucht jedoch, einerseits diemit Bildung verbundene subjektiveHandlungsfähigkeit

(in einer Spur Butlers) gegen Ricken ins Feld zu führen (ebd., vgl. Koller 2012, 55-68)

undhält andererseits aufgrunddisziplinpolitischerGründeund für die Erarbeitung

derMaßstäbe vonKritikwie für die pädagogischeOrientierungdenBildungsbegriff

und das Bildungsdenken für unverzichtbar (vgl. ebd., 10); wobei bei Letzterem Ri-

cken ihmwohl teilweise zustimmen würde (vgl. Ricken 2019, 107).

Die Koller’scheVerwendung Foucaults für das Eingangszitat und die Bezugnah-

me auf Foucaults ›Anderswerden‹ lässt sich weniger an die Begriffe der Selbstbe-

stimmung und Authentizität, als an eine machttheoretische oder machtkritische

Spur bei Koller anknüpfen. Diese Spur verweist auf Kollers ausführliche Auseinan-

dersetzung mit einer ähnlichen Erzählung über das Subjekt wie bei Foucault – der

Dialektik derAufklärung–und auf die daran anschließendeProblematisierungdieser

Erzählung Adornos und Horkheimers mit Lyotard. Koller fasst Bildung in Bildung

undWiderstreit in der Auseinandersetzung mit beiden als ein wichtiges Moment in

der »Konstituierung neuzeitlicher Subjektivität« auf (BW, 111).

Als Archetyp der modernen Selbstwerdung dient Adorno und Horkheimer die

Irrfahrt von Odysseus. Auf seiner Rückreise nach Ithaka liefert Odysseus sich den

Naturgewalten aus, gibt sich den mythischen Göttern preis, misst sich mit die-

sen unerbittlichen Gewalten und Autoritäten. Wie ein kleines Kind »überläßt [er]

sich […] immer wieder aufs Neue [diesen Gewalten], probiert es als unbelehrbar

Lernender, ja zuweilen als töricht Neugieriger« immer wieder aus (Adorno und

Horkheimer 2008, 53). Ähnlich wie in der Freud’schen Psychoanalyse, in der das Ich

als Abwehrmechanismus gegenüber dem zerstörerischen Realen entsteht, scheint

diese Wiederholung »der Erfahrung des Vielfältigen, Ablenkenden, Auflösenden«

bei Odysseus (paradoxerweise) ein einheitliches Selbst zu erzeugen. Und »der

wissend Überlebende ist zugleich der, welcher der Todesdrohung am verwegensten

sich überläßt, an der er zum Leben hart und stark wird« (ebd., 54).

Die »Entfremdung von der [unerbittlichen] Natur, die er leistet, vollzieht sich in

der Preisgabe an die Natur, mit der er in jedem Abenteuer sich mißt, und ironisch

triumphiert die Unerbittliche, der er befiehlt, indem er als Unerbittlicher nach

Hause kommt, als Richter und Rächer der Erbe der Gewalten, denen er entrann«

(ebd., 55).

Ähnlich wie in Schillers Briefen über die ästhetische Erziehung desMenschen führt

die Entfremdung von der Natur (Selbstwerdung) nicht einfach zu einem selbstbe-

stimmten und freien Selbst, sondern sie schlägt in Barbarei um (vgl. Adorno 1996).

Das (scheinbar) emanzipierte und entfremdete Subjekt wird von der Tyrannei der

Natur heimgesucht; es wird zwar stark, aber auchwie dieNaturgewalt hart und un-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 161

erbittlich.Odysseus befreit sich (scheinbar) nach und nach von denNaturgewalten,

seinen eigenenAffekten und Triebenwie von »den dämonischenGestalten der alten

Mythen« und bilde »dabei ein starkes, einheitliches Selbst« aus (BW, 113). Intentio-

nal, wissend und auch listenreich scheint Odysseus die Schwächen der Autoritäten

und des eigenen Selbst auszutricksen (Adorno undHorkheimer 2008, 56).Naturbe-

herrschung, Selbstkontrolle und Götterbezwingung lassen das (scheinbar) emanzi-

pierte Helden-Subjekt entstehen.

Die Götter beherrschen nicht mehr, beispielsweise wie bei der Ödipus-Tragö-

die, das Selbst und jede Flucht treibt denHelden nicht noch tiefer in das vorgegebe-

ne Schicksal. Odysseus siegt (zumindest auf den ersten Blick) gegen die Götter, die

Natur und gegen das eigene Andere, wird jedoch ähnlich wie bei Ödipus für seinen

Sieg mit Selbstverlust bestraft.

Die Irrfahrt Odysseus ließe sich als die erste widerständige Bildungsreise über-

haupt beschreiben (vgl. Koller BW, 143), in der Odysseus mit der Zeit in der Fremde

das andere erfährt, dadurch sich (auch als ein einheitlich wirkendes jedoch ambi-

valentes Selbst) bildet und letztendlich sich als gebildetes und ambivalentes Subjekt

von den vormals fremdbestimmenden Autoritäten (Götter undNatur) emanzipiert.

Doch für Adorno und Horkheimer ist diese Bildungsreise keine einfach emanzipa-

tive Geschichte, sondern imGegenteil eine Verfallsgeschichte. Bei seiner Heimkehr

wird Odysseus kaum wiedererkannt, und als Bezwinger der Natur und der Götter

ist er selbst ›unerbittlich‹ geworden; kalt wie zornig tritt er am Ende sogar selbst an

die Stelle der Götter als »Richter und Rächer«, der die Unterworfenen emotionslos

in den Hades schickt (Adorno und Horkheimer 2008, 55).

Koller liest mit Adorno und Horkheimer die »Bildungsgeschichte neuzeitlicher

Subjektivität« in dem Sinne, dass Bildung dem »Leitgedanken der Emanzipation

[folgt], der die fortschreitende Naturbeherrschung in den Dienst menschlicher

Selbsterhaltung, Selbstbehauptung und Selbstbestimmung stellt« (BW, 114). Diese

Geschichte derKonstituierungdesmodernen (Bildungs-)Subjekt steht indeutlicher

NähezuHumboldtsWechselwirkungskonzept, inderBildung»alsAusbildungeiner

inneren Einheit des Subjekts in der Auseinandersetzung mit der Mannigfaltigkeit

der inneren und äußeren Natur verstanden« wird (ebd.).

Jedoch anders als die »letztlich harmonistische Konzeption der bildenden Wech-

selwirkung von Ich und Welt betont die Dialektik der Aufklärung die Gewaltför-

migkeit im Verhältnis zwischen Subjekt und Objekt, die sowohl in der herrschaft-

lichen Beziehung des Ich zur inneren und äußeren Natur als auch im Haß des

männlichen Selbst gegenüber der Frau als Repräsentantin der unterdrückten Na-

tur zum Ausdruck kommt.« (ebd., 120)

Die moderne Emanzipation und ihr Subjekt verkehrt sich (bei Koller in einer eher

undialektischen Lesart von Adorno undHorkheimer) in ihr Gegenteil. Die Emanzi-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


162 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

pationsgeschichte wird zu einer Verfallsgeschichte, die mit der Unterdrückung der

Frau (BW, 116f.), Antisemitismus (ebd. 118f.), Selbstverleugnung (ebd., 114-116) und

amEndemit demvölligenVerschwindendes Subjekts (ebd. 115) einhergehe.So stellt

in dieser Perspektive auch der Faschismus weder eine Ausnahme noch einen histo-

rischen Zufall dar, sondern der Faschismus wird als Konsequenz dermodernen Irr-

fahrt und modernen Bildungsreise in die Heimat des Eigenen gefasst. Die moder-

ne Subjektivität verweise somit auf kein Subjekt, welches einfach frei und selbst-

bestimmt wäre, sondern es ist gegenüber sich, anderen und anderem unerbittlich,

gewalttätig und unmenschlich geworden.

»Die These vom Umschlag der Aufklärung in Barbarei und die Hervorhebung der

Opfer im Prozeß der Konstituierung neuzeitlicher Subjektivität unterstreichen

die Skepsis gegenüber der Möglichkeit von Bildung im emphatischen Sinne«

(BW, 120; vgl. ebd., 144).

Diesen Zweifel und auch eine ähnliche Rhetorik teilen Ricken und der frühe Koller

gleichermaßen, nur dass Ricken diesen Zweifel vor demHintergrund anderer Refe-

renzautor:innen formulierte (vgl. 2006, 341) und Koller trotz dieses Zweifels es für

sinnvoll erachtet, an dem Bildungsbegriff festzuhalten.Wie kommt Koller dazu?

Zunächst liest er dieTheorie derHalbbildung undDialektik der Aufklärung »als pes-

simistische Variante oder Umkehrung der Emanzipationserzählung«: Beide Texte

»bleiben […] dem Grundmuster der großen Erzählungen verpflichtet, sofern sie

nämlich die gesamte Menschheitsgeschichte bzw. die Geschichte der Bildung aus

dem einen (wenn auch dialektischen) Modell der Aufklärung und ihres Scheiterns

heraus zu erklären beanspruchen« (BW, 144). Adorno und Horkheimer werden

so wie Humboldt mit einem Bildungsbegriff verbunden, der in »die großen Er-

zählungen von der Selbstverwirklichung des Geistes bzw. von der Emanzipation

des Menschen« eingeschrieben ist (ebd., 143), bei Humboldt in affirmativer und

bei Adorno und Horkheimer in ablehnend-kritischer Weise. Auch eine kritische

Bildungstheorie im Anschluss an Adorno und Horkheimer bleibt demnach »eine

pädagogische Variante von Lyotards ›großen Erzählungen‹« (ebd., 16).

Wie bereits ausgeführt, markiert mit Lyotard die Postmoderne jedoch keinen

Bruch mit der Moderne in dem Sinne, dass eine moderne Bildungstheorie für

Identitätsdenken steht und die postmoderne Variante für Differenzdenken. Son-

dern die gegen jede Totalität gerichteten alteritäts- und differenztheoretischen

Momente haben die Moderne immer schon begleitet, und fanden oder finden erst

nach und nach ihren Weg in den hegemonialen Raum (vgl. Koller 1997). Die Ableh-

nung des Identitätsdenken durchzieht jedoch Kollers Arbeiten trotzdem deutlich.

Anders als bei Rickens Diagnose einer Vertiefung der problematischen modernen

Subjektivität im 20. Jahrhundert und der damit einhergehenden Unwichtigkeit

der differenz- und sprachtheoretischen Momente der Humboldt’schen Schriften

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 163

(Ricken 2006, 265) lässt sich Kollers politische Strategie so formulieren, dass er mit

seinen Arbeiten versucht, die dezentrierenden und anti-totalitären Momente in

den hegemonialen Raum zu bringen.

IndiesemSinneexistierenauch imBildungsdenkenderModerne,beiHumboldt

oder auch Adorno und Horkheimer »Momente […], an denen die pädagogische Re-

flexion unter (post-)modernen Bedingungen anzuknüpfen vermag« (BW, 143); Mo-

mente, die »über die vereinheitlichende Struktur der großen Erzählungen hinaus-

drängen« (ebd., 144). Diese Momente wurden bei Humboldt bereits markiert; bei

Adorno werden von Koller die grenzüberschreitende Selbstreflexion (ebd., 122) und

die »unabschließbare Bewegung des Widerspruchs gegen das identifizierend ver-

einheitlichende Denken« markiert (ebd., 145).

Bildungwird an ein schwaches,widersprüchliches, gespaltenes und dezentrier-

tes Subjekt sowie an den Bruch und die Heterogenität verschiedener Regelsyste-

me gebunden. Das gebildete Subjekt wäre nicht das selbstbestimmte, männliche,

weiße und unerbittliche Subjekt Odysseus, das nach einer langen Bildungsreise ins

Heim des Eigenen einkehrt und die Anderen in den Hades schickt, sondern eine

Subjektivität,welche zwarwieOdysseus die (göttlichen) Regeln verletzt,Neues her-

vorbringt, auch gegen die hegemonialen Normen (Bad, 63-67), aber welches auch

die Heterogenität der Regelsysteme bejaht, erzeugt und dieser Heterogenität »Gel-

tung verschafft« (2001, 47).Dabei ist diese Bildung nicht als »Leistung des Subjekts«

zu verstehen, vielmehr als ein »sprachlicher Prozeß« (BW, 17), der »weder pädago-

gisch hergestellt werden« kann noch »in der Verfügungsgewalt des sich bildenden

Subjekts« liegt (2001, 48f.). Diese Koller’sche Fassung von Bildung entzieht demBil-

dungssubjekt den Akteursstatus und fasst Bildung als einen sprachlichen Prozess,

durch den der Widerstreit bezeugt und neue Regelsysteme entstehen, mit denen

sich »bislang nicht artikulierbare […] individuelle […] oder gesellschaftliche […] Pro-

blemlagen« bewältigen lassen (BW, 17).

Gerade die Rekonstruktion des Koller’schen Bildungsdenkens in Bezug auf das

dezentrierte Subjekt verdeutlicht dessen normative und politische Dimension. In

strukturell ähnlicher Weise wie bei Ricken lässt sich Kollers differenztheoretische

Relektüre Humboldts und Adornos, wie die Reformulierung des Bildungsbegriffs

auch gegen das identitätslogische Denken der Moderne und dessen Bildung und

gegen eine Bildungstheorie als pädagogische Variante der großen Erzählungen po-

sitionieren (vgl. z.B. 2001, 36). Es lässt sich ein umfangreiches Programm verdeut-

lichen,mit dem gegen ein einheitliches und identitätslogisches Subjektverständnis

vorgegangen wird.

Mensch mag einwenden, dass diese von Koller formulierten Bildungsprozesse

eher eine Seltenheit darstellen (Bad, 169), sofern sie überhaupt existieren und es lässt

sich auch einwenden, dass die Gegenwartsdiagnose postmoderner und pluraler Ge-

sellschaft viel zu optimistisch ist und Meta-Diskurse des Kapitals und der Nation

deutlich unterschätzt oder sogar ausgeblendet werden. Auch kann Koller in späte-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


164 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ren Texten selbst eine Rückwende auf die subjektive Handlungsmacht unterstellt

werden (beispielsweise 2016a). Aber diese an Lyotard anknüpfende Bildungstheorie

ist trotzdem mindestens eine bildungstheoretische Intervention für eine »radikal

[plurale] Verfasstheit gegenwärtiger Gesellschaften« und gegen jegliche vereinheit-

lichende und totalitäre Tendenz gerichtet (Bad, 89).

3.4 Das ortlose und zerrissene Subjekt

InDieOrdnung der BildungRickens geht es vorrangig um eine subjektivierungstheo-

retische Interpretation von Bildung.Der Bildungsbegriff wirdmit bestimmtenmo-

dernen Selbst-, Welt- und Anderenverhältnissen – ›Selbstwerden‹ – verknüpft und

es bleibt in der Ricken’schen Perspektive fraglich, ob sich der Bildungsbegriff und

die Bildungssemantik von diesen Verhältnissen lösen lässt (vgl. Ricken 2006, 347).

Für ein gegen das Selbstwerden gerichtetes Anderswerden spielen bei Ricken vor al-

lem alteritätstheoretische Denkfiguren für das Subjektivitäts- und Kritikverständ-

nis eine entscheidende Rolle: Entzogenheit, Verletzlichkeit und Endlichkeit. Es sei

der Begriff des Entzogenen,mit dem sich Subjektivität neu »differenzieren« (2007,

171) ließeundesgehedarum,überdas »Kritikpotential vonEntzogenheit«neunach-

zudenken (ebd., 172; vgl. 2006, 337-349).

Anders als Ricken verwendet Koller alteritätstheoretische Denkfiguren für die

Reformulierung und Ergänzung des Humboldt’schen Bildungsverständnisses, bei-

spielsweise für die Klärung der Frage nach dem »Anstoß zu Bildungsprozessen«

(Koller 2012, 14). Ausgehend von dem Bildungsverständnis Kokemohrs zieht Kol-

ler für eine Antwort die ›negative Erfahrung‹ Günther Bucks, Waldenfels Konzept

der Fremderfahrung und Lyotards Widerstreitkonzept heran (Koller 2012). Bei bei-

den, Koller und Ricken, dient Alteritätstheorie vorrangig der Lösungs- oder Refor-

mulierungsperspektive und beide Verwendungen lassen sich als Abgrenzungsbe-

wegungen von den totalisierenden Tendenzen in Humboldts Bildungsdenken ver-

stehen, wobei Ricken die Möglichkeit einer alteritätstheoretischen und kritischen

WendungdesBildungsbegriffs bezweifelt.Der früheRickenhatte denFokus aufRe-

lationalität, Entzogenheit, Verletzlichkeit undEndlichkeit nochmit einer affirmati-

ven Humboldtrezeption verschränkt. So war die widerständige und mannigfaltige

Welt schon bei Humboldt »dem (totalen) Zugriff des Menschen entzogen« und es

geht schon bei Humboldt um »Passivität und Erleiden« (Ricken 1999, 112). Der spä-

tere Ricken liest Humboldt dann reinmachttheoretisch (2006) und sieht seine kriti-

sche und subjektivierungstheoretische Interpretation von Bildung mit der Lektüre

der staatstheoretischen Texte Humboldts bestätigt.

Auf die ›gouvernementalitätstheoretische‹ Problematisierung der klassischen

Bildung Rickens (VdB, 137) antwortet Alfred Schäfer ausführlich undmit »erhöhtem

Begründungsaufwand« (VdB, 70), einer eigenen kleinen Genealogie der Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 165

(vgl. VdB) und auch mit einer eigenen Foucaultrezeption (vgl. VdB; 2019). Wird

Alteritätstheorie bei Ricken für eine Reformulierung des Kritikbegriffs und für

ein anderes Subjektivitätsverständnis verwendet, rekonstruiert und reformuliert

Schäfer zentrale Bildungsgeschichten unter anderemmithilfe einer alteritätstheo-

retischenAusrichtung (vgl. VdB).Das bei Ricken gegen das Bildungsdenken ins Feld

geführte Register des Entzogenen wird bei Schäfer zum Zentrum des klassischen

Bildungsdenkens.Dabei stimmt Schäfer jedoch Rickens Ausführungen über libera-

le Regierungsformen in gewisser Weise zu, denn Bildung ließe sich »nicht jenseits

von Gouvernementalität […] situieren« (Schäfer 2016, 25). Doch Ricken blende (mit

Schäfer gesprochen) die »politisierbare[n] Spannungsverhältnisse« »innerhalb

dieser liberalen Regierungsform« (Schäfer 2016, 23) und das kritische Potential der

bildungsbürgerlichen Option (2016, 22) beispielsweise gegen ökonomische oder

empirische Diskurse aus (vgl. 2016, 2019). Nach Schäfer kann der »Rückgriff auf

Momente der Formulierung der Bildungsidee durchaus […] noch dazu beitragen

[…], eine Problematik der Subjektivierungsthese zu schärfen« (2019, 130).

Wie bereits beschrieben, führt Schäfer für diese Schärfung unter anderem das

Konzept der unbedingten FreiheitHumboldts an und vermutet, dassHumboldtmit

seinenmetaphysischen Einsätzen keine Repräsentationen einer realen Bildung an-

visierte, sondern diese Einsätze stellen ästhetische Inszenierungen dar, die der un-

bedingtenFreiheit gerecht zuwerden versuchenoder diese zurGeltungbringen sol-

len (VdB, 64f.).Humboldt erzeugtemit Rückgriff »aufmetaphysische Figuren einen

ästhetisch zu verstehendenMöglichkeitsraum«, »innerhalb dessen sich Vorstellun-

gen über gelingende Bildungs- und Versöhnungsvorstellungen entwickeln lassen«

(ebd., 65). Es wird eine Besonderung der Individuen ›erdichtet‹ (ebd.), die über ei-

ne bloße »Verbesonderung« des Allgemeinen hinausgeht. Humboldt beschreibt die

Möglichkeit dieser Verbesonderung und einer Überschreitung des Gegebenen und

Bedingten, indem er dichterisch »außerirdischen Dingen die Hülle sinnlicher Bil-

der« verleiht (Humboldt 1789b, 10; zit.n. VdB, 65). In anderen Worten: Der unbe-

dingten Freiheit soll imBedingtenmit imaginärenBezugspunkten zurGeltung ver-

holfen werden, imWissen darum, dass die Versöhnung von Bedingtem und Unbe-

dingtemunmöglich ist.Dieser ›dichterisch‹ erzeugte ästhetischeMöglichkeitsraum

samt der imaginären und bedingten Bezugspunkte wie Selbstbestimmung, Einzig-

artigkeit, Freiheit oder Ganzheit stehen »dabei nicht für die ›große Alternative‹«

(2019, 122), sondern spannen einen Differenzraum auf und zerreißen das Subjekt.

Das Subjekt sei einerseits »Träger der symbolischen und sozialen Ordnungen«, »zu

denen es sich in ein Verhältnis setzt«, und andererseits auch unmöglicher »Reprä-

sentant jenes metaphysischen Bezugspunktes«, wie Selbstbestimmung und Auto-

nomie (ebd.). IndieserDifferenzfindenoder fandennachSchäferBildungsprozesse

statt (ebd., 122f.).

Es handelt sich bei dieser Differenz um einen doppelten Entzug: »Weder lässt

sich ein Bezugspunkt im Gegebenen finden noch erscheint der transzendent ge-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


166 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

setzteBezugspunkt alsKriteriumfür einealternativeEinrichtungdermenschlichen

Dinge tauglich« (ebd., 123). Nach Schäfer hat »das ›Subjekt‹ der Bildung damit kei-

nenOrt« (ebd.)mehr und ist grundlos, da es sichweder imGegebenen,wie imMög-

lichen verorten und gründen kann. Und schon Humboldt erdichtete »die Welt der

Bildung […] als eineZwischenwelt, die durch sakralisierte6 (metaphysische) Bezugs-

punkte gegenüber normalisierten ›Selbst- und Weltverhältnissen‹ auf eine Weise

geöffnet wird, dass eine einfache Integration ebenso unmöglich erscheint wie eine

abstrakte Freiheit oder Befreiung von diesen Verhältnissen« (ebd., 122).

Es sind nach Schäfer die alteritäts- und differenztheoretischen Elemente, die

sich schon beispielsweise bei Schiller und Humboldt ausmachen lassen und dazu

führen, dass mensch die klassische Bildung nicht (wie beispielsweise Ricken) voll-

ständig mit den »Praktiken der (normalisierenden) Selbstformung« gleichsetzen

könne (VdB, 70). Die Disziplinierung und Normalisierung des Subjekts könne

zwar die ästhetischen Möglichkeitsräume und die damit verbundenen imaginären

Bezugspunkte (Freiheit, Vernunft, Selbstbestimmung, Autonomie), jedoch nicht

die unbedingte Freiheit sowie die Grundlosigkeit und Unbestimmbarkeit dieser

Bezugspunkte einholen. Die Unbedingtheit und Grundlosigkeit scheinen jede

soziale Schließung dieser Differenzen sowie »jede Bestimmtheit von Selbst- und

Weltverhältnissen« (ebd. 66) zu unterlaufen. Bei Ricken lässt sich Bildung, wie

bereits beschrieben, zu den vielen Anfängen des modernen Subjekts hinzufügen.

Dem entgegen lässt sich der »Einsatz der neuhumanistischen Bildungstheorie«

mit Schäfer auch anders verstehen. Die Bildungstheorie verweist nicht auf eine

Positivität oder Identität von Bildung, die eine bestimmte moderne Form der Sub-

jektivierung bedingt, sondern Bildung und das neuhumanistische Bildungsdenken

verweisen auf eine Differenz, die »in das Konzept der ›Seele‹« eingetragen wurde

6 Sakralisierung scheint bei Schäfer meist synonym zu Transzendentalisierung verwendet zu

werden (vgl. beispielsweise VdB, 69) und bezeichnet eine klassische bildungsphilosophi-

sche Operation, bestimmte Bezugspunkte (beispielsweise Freiheit & Selbstbestimmung)

zu markieren bzw. zu erzeugen, welche einerseits die »Unbedingtheit und […] zerrissene

Verfasstheit« von Subjektivität markieren und die ›ästhetisch inszeniert‹ (beispielsweise

mit Humboldts Bildungstheorien) wurden und darüber einenMöglichkeitsraum eröffneten,

durch welchen die Bildung oder eine Überschreitung des Gegebenen möglich oder denk-

bar wurde (ebd., 70). Also mit der Operation der Sakralisierung wird oder wurde versucht,

die Differenz zwischen Unbedingtem und Bedingtem durch ästhetische Inszenierungen/

Sakralisierungen/Transzendentalisierungen von bedingten Bezugspunkten als unbedingte

zu erzeugen. Die Verwendung des Wortes der Sakralisierung soll augenscheinlich auch auf

das theologische Erbe dieser Form des »Theoretisierens« hinweisen (ebd., 70; vgl. Raulff &

Schlak 2012, 4; vgl. Felsch 2012, 2015). Ich weise die Operation rekursiv und kritisch Schäfer

selbst zu, da er, wie gezeigt und wie noch zu vertiefen ist (Kap. 4.4), Bildung auf der Gren-

ze des hegemonialen Immanenzraums positioniert und damit (zumindest teilweise) sakra-

lisiert (und heiligspricht), was, wie auch noch zu zeigen ist, eine typisch deutsch-nationale

und bildungsbürgerliche Operation darstellt (vgl. Kapitel 2.9).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 167

(ebd.). Die neuhumanistische Bildungstheorie thematisiert »einen Bezugspunkt

›in der Seele‹, der für deren Unbedingtheit und ihre zerrissene Verfasstheit steht«,

d.h. für ein auto-entsubjektivierendes Moment moderner Subjektivität (VdB, 70).

In deutlicher Nähe zu Christoph Koller wird Bildung bei Schäfer nicht mit einer

»bloße[n] Selbstformungdiesseits sozialer unddamitmächtiger Einflüsse« kurzge-

schlossen (Schäfer 2019, 124), sondern Bildung wird mit unter anderem Humboldt

und Schiller dies- und jenseits des Sozialen verortet und markiert eher das Schei-

tern der Schließung bzw. Totalisierung einer Subjektivierungsform (ebd., 123).

Diese neuhumanistische Theoriefigur ermöglicht es, jede bedingte Bildung und

die »normalen Integrationsprozesse […]« zu problematisieren und zu kritisieren,

gerade eine ökonomisierte oder empirischmessbare und ›gelingende und ergebnis-

orientierte‹ Bildung (ebd., 129), aber auch Humboldts bedingtes Bildungskonzept

selbst (vgl. VdB, 58-65).

In ähnlicherWeise wie bei Ricken (2006, 343f.) ließe sich zunächst mit Foucault

entgegnen, dass die produktive Macht der Moderne »freie und selbstverantwortli-

che Subjekte« und eine Kritik sowie einenWiderstand gegenüber den gesellschaft-

lichen Bedingungen hervorbrachte und hervorbringt, die nur »Ausdruck einer Un-

terwerfung [sind], von der [Foucault] sagt, dass diese viel tiefer anzusetzen sei als

jene, gegen dieman sich vermeintlich im eigenen Namenwehrt« (Schäfer 2019, 132;

in Bezug zu Foucault 1977, 42).

»Die ›Seele‹, in deren Namen man sich wehrt, bildet jenen imaginären Bezugs-

punkt einer Freiheit, die in disziplinierenden, auf den Körper gerichteten Prakti-

ken eingeübt wurde. Man könnte dies nun so verstehen, dass sich disziplinarische

Regierungsregime ebenfalls vor dem Hintergrund imaginärer Bezugspunkte (die

›Seele‹ als Chiffre für ein autonomes Subjekt) orientieren, dass es ihnen aber auch

gelingt, diese Bezugspunkte so in den Regierungsadressaten zu verankern, dass

sie für diese zu einer unhintergehbaren Grundlage werden.« (Schäfer 2019, 132)

Selbstbestimmung und Freiheit eröffnen in dieser Perspektive keine kritische

Perspektive gegenüber Fremdbestimmung und gesellschaftlichen Normalisie-

rungsprozessen mehr; sie werden selbst zur Bedingung des Systems und können

somit auch nicht das »Kraftfeld«, den »Kraftraum« oder »Differenzsinn« der Bil-

dung ›eröffnen‹. Die alten Differenzen der klassischen Bildung »verschwimmen«

(ebd., 79) und können keinen ästhetischen »Vorstellungsraum [mehr erzeugen], in

dem die Differenz vonMöglichkeit undWirklichkeit noch in einerWeise zu denken

ist, die das mit der ›Möglichkeit‹ verbundene Problem der Überschreitung radikal

verstehen könnte« (ebd., 79).

Es ließe sich eine ›schwarze‹ Lesart der neuhumanistischen Bildung und ihren

imaginären Bezugspunkten mit Foucault erzeugen (VdB, 69), nachdem diese Kon-

zepte und daran gebundene Diskurse dem ›unerbittlichen‹ »Imperativ« ökonomi-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


168 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

scher und sozialer Subjektivierungszumutungen folgen und die gegebenen »Wahr-

heits- und Machtregime« stützen (2019, 132).7 Die »Bildungsidee« führt in dieser

Perspektive »eine Formulierung des modernen Regierungsmodells« vor (ebd., 130),

»die sich einer eingefahrenenRhetorik undSemantik bedient« (2011b, imFolgenden

IF, 92).

Aber auchmit Foucault und im Speziellenmit dem Konzept der Gouvernemen-

talität lässt sich eine entscheidende »Lücke« zwischen »produktiverMacht und per-

formativer Freiheit« oder zwischen »der indirekten Regierung, der Eröffnung reiz-

voller Möglichkeitsräume, und deren subjektivierender Ausgestaltung« markieren

(Schäfer 2019, 132f.). Subjektivierungspraktiken können diese »Lücke« nicht »über-

brücken«,da die produktiveMacht nicht repressiv funktioniere unddie performati-

ve Freiheit determiniert. Macht und Freiheit sind vielmehr konstitutiv füreinander

und »ihr Verhältnis wird in einem konstitutiven Sinne als offen, als kontingent ge-

dacht« (ebd., 132). Auch gibt es keine »›richtige‹ Positionierung« und Ausgestaltung

innerhalb des vorgegebenenRahmensund »dieKriteriendes ›Richtigen‹ selbst« ste-

hen für die Subjektivierungspraktiken nicht fest (ebd., 133). Zudem bringt »die Dif-

ferenz der subjektivierenden Diskurse« eine weitere Differenz, die Heterogenität

der Subjektivierungsformen, ins Spiel, welche der repressiven Einschließung des

Subjekts in einWahrheitsregime entgegensteht (IF, 244).

Das Bildungsdenken Humboldts wie die Subjektivierungsfigur Foucaults die-

nen bei Schäfer der Plausibilisierung »der Figur eines doppelten Entzuges und der

damit einhergehenden Ortlosigkeit des Subjekts« (ebd., 128), welche einerseits die

Möglichkeit einer »nicht nur funktionalen Kritik« zu denken ermöglichen und die

andererseits das ›Kraftfeld‹ oder den ›Differenzsinn‹ der Bildung ›qualifizieren‹.

Schäfer geht in Bezug auf den Kritikbegriff ähnlich wie Ricken vor, indem er das

Register des Entzogenen zumBezugspunkt einer Reformulierung von Kritikmacht

(ebd., 132; vgl. Ricken 2007, 172f.). Auch stimmt Schäfer Ricken in Bezug auf die

imaginären Bezugspunkte der klassischen Bildungstheorie und wahrscheinlich

auch in Hinblick auf die hegemonialen Verwendungsweisen des Bildungsbegriffs

zu, problematisiert jedoch die einseitige eher schwarze Lesart des klassischen

Bildungsdenkens, die deren alteritätstheoretische Dimension und deren kritisches

Potential verkenne.

Entgegen der Zweifel Rickens verteidigt Schäfer Bildung als kritische oder

»problematisierende Perspektive«, indem er die Bildungsgeschichte mit Blick auf

das vergessene Register des Entzugs rekonstruiert und die klassische Bildungs-

idee alteritätstheoretisch liest und reformuliert. Dies geschieht unter anderem

7 Schäfer kommt mit Foucault hier an einen ähnlichen Punkt wie mit Adorno (VdB, 71–74).

Denn, wie bereits beschrieben, könnte in Bezug zur Theorie der Halbbildungmensch »geneigt

sein, auf das Versprechen der Bildung zu verzichten.« (ebd., 74)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 169

bildungstheoretisch mit beispielsweise Schiller, Humboldt und Adorno oder gou-

vernementalitätstheoretisch mit Foucault. Mit diesen Ausbuchstabierungen wird

immer wieder ein von unterschiedlichen Differenzen und Entzügen durchzoge-

nes Subjekt erzeugt, wobei diese Differenzen und Entzüge das Kraftfeld und den

Differenzsinn oder das Kritik- wie Möglichkeitspotential der Bildung qualifizie-

ren: »Bildung bleibt so eine problematisierende Perspektive, die ihren Stachel und

Motor in einer uneinlösbaren Subjektfigur findet« (Schäfer 2019, 129).

3.5 Mediatisierte Singularität und das Problem von Positivierungen

Michael Wimmers Dezentrierungen des Selbst und der Selbst-Bildung lassen sich

im Anschluss an einer Reihe von Arbeiten verorten, in der das Selbst keine »sub-

stanzielle Entität« mehr markiert, jegliche »eindeutige Bestimmung« suspendiert

scheint (Wimmer 2013, 305f.) und auchdie Frage,welcher empirischeStatus sich dem

Selbst zuweisen lässt, unklar oder ungeklärt bleibt. Ist das Selbst eine stabile »Me-

tapher oder Erfindung (Gamm)«, nur noch als ein Platzhalter für philosophische

Debatten beispielsweise um das »[einheitsstiftende] Element der diversen Erfah-

rungen einer Person« zu thematisieren (Davidsson; zit.n. Wimmer 2013, 306.), ei-

ne Funktion in Sprachspielen (vgl. ebd., 295f.), ein Kreuzungspunkt von Diskursen

(Foucault), eine Maske (Nietzsche), eine »Fiktion und Illusion (Metzinger)«, etwas

Unfassbares (Goldschmidt), ein Selbstentzug (Merleau-Ponty), ein Anderer (Rim-

baud), ein »(Spiegel-)Bild und Shifter (Lacan)«, eine »Leerstelle (Schäfer)«, eine »un-

bestimmbareReferenzderPersonund Identitätsmarker (Goffman)« (Wimmer2013,

305f.), einekybernetische (Rieger) oder symbolischeMaschine (Kittler) oder ein »vir-

tuelles Datenbündel« (Bolz) (Wimmer 2013, 296)?

Im Anschluss an diese Selbst-Dezentrierungsdiskurse lassen sich bei Wimmer

dezentrierende und dekonstruktive Einsätze auf der einen Seite und diagnostische

auf der anderen Seite nachzeichnen, wobei letzteres in eine Kritik insistierender

und eine Problematisierung sich radikalisierender Diskurse unterteilt werden

kann, einem beharrlichen (Neu-)Humanismus einerseits (2009, 2013, 2016) und

ein sich ausbreitender Transhumanismus und eine problematische Psychomacht

andererseits (2013, 2014, 2019).

ZudendezentrierendenEinsätzen könnenunter anderemDergesprocheneKörper

([1982] 2019),Die Gabe der Bildung (1996), Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisier-

ten Singularität (2009) und Das Selbst als Phantom (2013) gezählt werden. Die beiden

bildungstheoretischenTexte (1996,2009) lassen sichalsdekonstruktiveundmedien-

theoretische Fortsetzungen eines Problems des Humboldt’schen Bildungsdenkens

markieren, welches den Strukturtypus oder Differenztyp des individuellen Allge-

meinen und das Sprachverständnis Humboldts betreffen. Der (Neu-)Humanismus

wird deutlich in einer antihumanistischen Spur demontiert, von innen zersetzt und

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


170 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

dem Strukturtyp des individuellen Allgemeinen wird der Strukturtyp der mediati-

sierten Singularität entgegengestellt.

Abseits der bildungstheoretischen und dekonstruktiven Auseinandersetzun-

gen wird beispielsweise in Der gesprochene Körper und Das Selbst als Phantom zu-

dem die zentrale Stellung der Lacanschen Trias (Symbolischen, Imaginäres und

Reales) deutlich und in Letzterem findet sich ein Durchgang durch viele in der

Erziehungswissenschaft kaum bis gar nicht beachtete Perspektiven (Hantologie,

Pharmakologie und Psychotechnologie) sowie außerdem eine weitere Selbst-De-

zentrierungs-Intervention über die Figur des Phantoms.

Beginnen wir mit dem bereits in den Kapiteln 2.4 und 2.9 angesprochenen

Text Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Singularität von 2009. In diesem

Beitrag radikalisiert Wimmer den schon bei Humboldt stattfindenden linguistic

turn mit Derrida, bejaht einen Ausschluss der Humboldt’schen Anthropologie und

schreibt den linguistic turn gegenHumboldt fort. AuchwennWimmer »rücksichts-

los selektiv«mitDerridasDekonstruktion verfährt (ebd., 73) undauchwennmensch

den Text mit der schon im Titel zu findenden Gegenüberstellung von individuellem

Allgemeinenundmediatisierter Singularität klassisch-kritisch lesen kann, sofindet

sich eine dekonstruktive Bewegung entlang zentraler Paradoxien und Antinomien,

die schon bei Humboldt als wirksam ausgewiesen und dann mit Derrida entfaltet

werden. Im Anschluss an die von Wimmer nachgezeichnete Autodekonstruktion

und den Wucherungen der Antinomien bei Humboldt werden mit Derrida diese

gegen die totalisierenden Tendenzen in Humboldts Bildungsdenken positioniert.

Wie in Kapitel 2.9.2 bereits ausgeführt sind in Humboldts Anthropologie die

gewöhnlichen Menschen (nur) Symbole oder Repräsentanten der bestehenden

Menschheit. Sie sind Besonderungen des Allgemeinen. Die ›außerordentlichen‹

und ›großen‹ Individuen hingegen können am Allgemeinen arbeiten, »eine Idee le-

bendigwerden« lassen, »inwelcher sich zeigt,wasMenschsein bedeutenkann«.Der

Außerordentliche arbeitet an »der Verwirklichung einer noch unbestimmten Idee

der Menschheit« (Benner 1995, 18; zit.n. Wimmer 2009, 66). Neben demMenschen

als Symbol einerseits und demMenschen als Menschenmodellierer:in andererseits

findet sich in Humboldts Anthropologie noch ein nicht symbolisierbarer Rest und

dieser Rest, der »nicht in […] [der] Repräsentation aufgeht, das nicht repräsentier-

bare Singuläre der zufälligen Existenz, das nur das jeweils einzelne Individuum

angeht, bleibt ›recht füglich‹, wie Humboldt schreibt, von allen anderen unerkannt

und verfällt, ohne je gewusst worden zu sein, dem Vergessen.« (2009, 66).

Humboldts Anthropologie, der Differenztyp des individuellen Allgemeinen und

die Teilung und Hierarchisierung in gewöhnliche und außerordentliche Menschen

klammert inWimmersPerspektive das Singuläre aus.SeineAnthropologiewird von

Humboldt für oder eher gegendie gesamteMenschheit universalisiert.UnddiePar-

tikularität dieserHumboldt’schenMenschheitwird vonHumboldtmehr oderweni-

ger, je nach Lesart, verschleiert (z.B. Ricken 2006; Schäfer 2011a). Der Differenztyp

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 171

des individuellen Allgemeinen ist uns nach Ricken längst in Fleisch und Blut über-

gegangen (2006, 318), ermachtWiderstand ziemlich schwierig bis unmöglich (ebd.,

317; vgl. Wimmer 1996), wird weiterhin durch die Bildungsinstitutionen vermittelt

(Wimmer 2009, 59) und betrifft sehrwahrscheinlich die Bildungsphilosophie als In-

stitution und Disziplin selbst. Ganz in der Tradition der kritischen Theorie bringt

Wimmer (in einer ähnlichen Bewegungwie Ricken) den bereits inHumboldtsTheo-

riearchitektur angelegten verheerenden »Druck des herrschenden Allgemeinen auf

allesBesondere,die einzelnenMenschenunddie einzelnen Institutionen«zumAus-

druck (Adorno 1971, 65). Der Text Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Sin-

gularität (2009) lässt sich somit nicht nur über den linguistic turn wie in Kapitel 2.4

erschließen, sondern auch als eine kritische und antihumanistische Abgrenzungs-

bewegung lesen, die das Singuläre, Ausgeschlossene und Andere dekonstruktiv be-

jaht und zur Geltung zu bringen versucht (vgl.Wimmer 1996, 136).

Dieses Zur-Geltung-bringen erfolgt zunächst als ein Durchgang durch die au-

todekonstruktiven Momente bei Humboldt. In diese Richtung hatte bereits Koller

gezeigt: »Bildung [steht] bei Humboldt in einem Spannungsverhältnis zwischen

Ganzheitsvorstellung, Pluralität der Individualitäten und Singularität (Koller 1997),

die sich nicht mehr in einem individuellen Allgemeinen aufheben lässt« (Wimmer

2009, 71). Ausgehend von diesen Spannungsverhältnissen werden von Wimmer

zentrale Theorieelemente Humboldts medien- und differenztheoretisch umge-

schrieben.Der zentrale Dreiklang Ich-Sprache-Welt wird von jeglichem Identitäts-

denken bereinigt und das individuelle Allgemeine wird durch den Strukturtypus

der mediatisierten Singularität ersetzt.

Wie bereits angeführt, lässt sich zunächst die Sprache als Heimat des Ichs ganz

im Sinne des linguistic turn durchstreichen. Die Sprache ist keine biologische Mit-

gift der Eltern und die sehr kleinen Leute werden vielmehr in die Sprache hinein-

geworfen und »durch die Sprache kolonialisiert« (ebd., 74). Jede eigene Sprache ist

eine Fremdsprache.

»Meine eigene,meine eigentliche Sprache istmir eine Fremdsprache.Meine Spra-

che, die einzige, die ich spreche, ist die Sprache des Anderen.« (Derrida 1997a, 22;

zit.n. Wimmer 2009, 74)

Und bewegen sich die Leute erstmal im Symbolischen, »dann kommt man nicht

einfach mehr raus, auf jeden Fall solange man bei Bewusstsein ist, und man kann

auch nicht wissen, wie man in sie hineingeraten ist« (Wimmer 2009, 73). Es gibt in

dermedientheoretischenPerspektive imAnschluss anDerrida »keinAußen, auf das

man sich zurückziehen könnte, keine Insel der Sprachlosigkeit«, keine »ganz text-

freie Zonen« (ebd.). Selbst wenn das Symbolische verlassen wird »und man einmal

da wäre, wüsste man es nicht, weil Wissen als Etwas von etwas wahrnehmen, Be-

wusstsein, Empfindung auf Sprache angewiesen ist, schon für Humboldt gilt das«

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


172 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

(ebd., 73). Auch gilt für Humboldt, dass »die Sprache zwischen Ich undWelt steht«.

Und jede »Aussage über sich selbst, jede autobiographische Anamnese, jeder Bil-

dungsroman, jede Geschichte einer Heimkehr setzt voraus, dass der Erzähler oder

Schreiber bereits ›ich‹ sagen kann« (ebd.). Das Ich »geht aus einer Bildung hervor,

die keine Selbstbildung im üblichen Sinne ist, sondern die Bildung des Selbst« und

diese Bildung »bedarf der Sprache, damit ›es‹ (ein) ›Sich‹ bilden kann« (ebd., 74).

Auch wenn der Sprache bei Humboldt schon eine konstituierende Dimension zu-

gesprochen wird, war für Humboldt »die Sprache zugleich dasWerk desMenschen

und Ausdruck der Welt, und zwar so, dass das Ich mit seiner Sprache und seiner

Weltansicht identisch wurde – ›Meine Sprache bin Ich‹« (ebd.) und diese eigene

Sprache ist zugleich (nur) eine Modifikation der einen ursprünglichen gemeinsa-

men Sprache der Menschheit. Trotz der Differenzfiguren der Mannigfaltigkeit, der

Wechselwirkung zwischen Ich und Welt sowie seinem Kontingenzdenken schien

Humboldt letztendlich davon überzeugt gewesen zu sein, »dass demMenschenge-

schlecht ein fundamentales Streben nach Einheit eigen ist und dass die Menschen

in ihrer letzten Bestimmung unzertrennlich und eins sind« (ebd., 71).

Wie bereits in Kapitel 2.4 ausgeführt, lassen sich die Eckpunkte des Dreiklangs

– Ich undWelt –nicht unabhängig von der Sprache denken,und auch der Eckpunkt

derSprache lässt sichnicht als etwasEigenesdes Ichsundauch selbst nicht als etwas

Eigenes qualifizieren, in dem Sinne, dass der Sprache eine eigene Identität zukom-

men würde.

Gerade im Anschluss an die Forderung nach einer Erziehung nach Ausschwitz

stellt sich mit Wimmer die Frage, wie kann in Bezug zum Allgemeinen und zu An-

deren imMediumder Sprache etwas Individuelles entstehen oder bewahrt werden,

das nicht durch und mit dem Allgemeinen vermittelt wird? Und wie lässt sich eine

»Sozialität« denken, in der dasBesondere undSinguläre der Subjekte nicht der »Ge-

walt des Allgemeinen [ausgeliefert]« ist undbei der dieDifferenz zwischendenSub-

jekten nicht in Gegensätzen, Ungleichheiten oder Auslöschung des Anderen kippt

(Wimmer 1996, 136)?

Interessanterweise sieht Wimmer in der »Idee der Bildung« selbst einen impli-

zitenWiderspruch,der genaudieseProblematik zwischenAllgemeinemundSingu-

larität markiert. Denn die Frage ist, wie ein Bildungssubjekt, das sich selbst bilden

kann, überhaupt entsteht? Die Variante der »Selbstschöpfung« lässt sich ausschlie-

ßen, da Bildung hier nur Entwicklung wäre und keine Transformation. Wenn das

Ich für Bildung etwas »braucht,was es nicht schon hat,was nicht das Ich ist oder im

Ich ist, dann ist der Bildung immer schon ein Bezug zum Außen eingeschrieben«

(ebd., 150). Und auch wenn mensch in der Spur Flitners Bildung als einen Effekt

von Erziehung versteht, stellt sich die Frage, was gibt der Lehrer, Pädagoge, Erzie-

her, wenn er Bildung selbst nicht zu geben hat« (ebd., 151)? Wie »kann der Lehrer/

Erzieher geben, was er nicht hat« (ebd.)? Ist nicht alles, was die Pädagog:innen ge-

ben können, etwas Allgemeines, dass alle lernen können und ist es nicht immer et-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 173

was, dass sich nur durch die allgemeine Sprache vermitteln lässt? Wie soll da etwas

Singuläres entstehen oder bewahrt werden?

Mit Humboldts individuellem Allgemeinen lässt sich im Rahmen der Perspek-

tive Wimmers nicht viel anfangen. Die Unterscheidung Humboldts zwischen ge-

wöhnlichen und außerordentlichen Menschen, die von ihm als sinnloser Rest qua-

lifizierte Singularität und die Ausgabe einerMenschheit als Menschheit schlechthin

wurden bereitsmehrfach angesprochen (vgl. Ricken 2006). Gegen denDifferenztyp

des individuellen Allgemeinen bringtWimmer denDifferenztyp dermediatisierten

Singularität in Stellung. Dieser Differenztyp markiert eine Subjektgenese, in der

das Subjekt von Anfang an der imaginären und symbolischen Prothesen bzw.Medi-

en bedarf, um zu existieren. Das Symbolische und Imaginäre verdecken durch ihre

Einschreibung dabei nicht das Eigene, Intime, Innere oder Singuläre des Ichs, son-

dern sie bringen es hervor, wobei das Eigene (in einer Lacanschen Spur) eher dem

Register des Imaginären zugeordnet werden kann und das Singuläre (eher im Sin-

ne des Realen) durch die Einschreibung der Sprache ins Subjekt als Effekt und Spur

zugleich entsteht (vgl.Wimmer 2009, 79).

Wie lässt sich dieses »zugleich« verstehen? In der oder einer psychoanalytischen

Variante trennt die SprachewieGeschenkpapier das Ich vomGeschenk,welcheswie

bei Kindern oder auch Erwachsenen einen Sog des Begehrens nach dem Geschenk

(hier Reales) auslöst. Dabei ist es egal, was das Geschenkpapier verbirgt. Und die-

ses »egal« ist entscheidend, denn die symbolische Einschreibung erzeugt durch die

Trennung der Sprache (Geschenkpapier) vomNicht-Symbolischen ein Vakuum (Ort

des eigentlichen Geschenks), was die Kreisökonomie des Begehrens und damit das

Subjekt zumindest anstößt.

(Abb. 13: )

Auch wenn dieses Vakuum leer ist oder gerade weil es leer ist, lässt sich alles

Mögliche darauf projizieren und das Begehren mit Laptops, die große Liebe, Au-

tonomie, Innerlichkeit, die ursprüngliche eine Sprache, authentische Körper- und

Naturerlebnisse,Sinnoder Signifikat,VW-Busse etc. ewig oder zumindest ziemlich

lange am Leben erhalten. Das Begehren und das Begehrte wird dabei durch »kultu-

rell vorgestanzte […] Antworten und habitualisierte […] Verhaltensweisen« so ein-

gerahmt und normalisiert (2009, 80), damit die Subjekte nicht alle, also auch de-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


174 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

struktiven, Mittel undWege nutzen, um die Kreisbahn zu verlassen und um damit

die symbolischeKolonialisierung inRichtungdesRealenzudurchbrechen.Denndie

Sprache (Geschenkpapier) ist eine lebensnotwendigeProthese für das Subjekt, ohne

welche das singularisierendeBegehren verschwindet. So gelingt es, dass das Begeh-

ren wie Satelliten durch Zentrifugalkraft (Angst) und Gravitation (Begehren) in der

Umlaufbahn des Anziehungszentrums gehalten werden und das Begehren nur um

das Reale bzw. Vakuum kreist und hin und wieder durch imaginäre Realisierungen

gefüttert oder angetrieben wird.

Ganz indieser hier nur verknapptenLacanschenLogik scheintmirWimmerBil-

dungzudiskutierenund ihr einenneuenPlatz zuzuweisen.Eswird vondenLehren-

den kein Bildungs-Wissen und keine Bildungs-Kompetenzen gegeben, sondern sie

geben das unmögliche Geben selbst, das Reale und Singuläre als unmögliche Gaben

und mit ihnen »vielleicht« den »Wille[n] zum Wissen«. Die unmögliche Gabe und

das Reale »›[setzen] den Kreis und die Ökonomie in Gang‹, indem sie sich in den

Kreis einlassen ›und ihn (sich) drehen‹ lassen« (Wimmer 1996, 158f.).

»Wenn diese Gabe ›auch nur ein anderer Name des Unmöglichen ist, so haben

wir doch eine Intention von ihr, wir denken sie, benennen sie, begehren und wün-

schen sie. Und dies, obwohl oder weil … wir ihr nie begegnen, sie nie erkennen,

[…], sie nie erfahren in ihrer präsenten Existenz. […] Intention, Sprache, Denken,

Wunsch oder Begehren gibt es vielleicht nur da, wo es den Antrieb gibt, auch noch

das zu denken, zu begehren, zu benennen, was sich weder zu erkennen noch zu

erfahren oder zu erleben gibt – … In diesem Sinne kann man nur das Unmögli-

che denken, begehren und sagen, nach dem Maß ohne Maß des Unmöglichen.‹«

(Wimmer 1996, 159; M. W. zit. hier Derrida 1993, 44)

In dieser Perspektive sind die Singularität des Ichs und die Sozialität kein einfacher

Gegensatz mehr, sondern sie sind trotz ihrer radikalen Differenz miteinander ver-

schränkt und bringen sich gegenseitig hervor und bedürfen einander. Eine Zerstö-

rung oder Durchbrechung der gegebenen symbolischen Subjektstruktur vernichtet

das Reale oder Unmögliche, damit das Begehren und lässt die Betroffenen wahr-

scheinlich psychotisch oder depressiv werden. Die Sprache bringt das Reale hervor

und den Antrieb des Begehrens, welches wiederum die symbolische Verweisungs-

kette in Gang setzt.

Das Individuum ist somit nicht mehr seine eigene Sprache bzw. Weltansicht,

bedarf nicht mehr nur der Sprache als Medium, um sich zu bilden, und stellt auch

nicht ein Symbol des Allgemeinen oder der Menschheit wie bei Humboldt dar. Das

Singuläre wird zwar wie bei Humboldt radikal vom Symbolischen geschieden. Der

paradoxalen Verschränkung zwischen Singulärem und der Sprache wird jedoch ein

zentraler Platz in der Subjektgenese zugewiesen und dieWidersprüchlichkeit wird

mit unter anderemDerrida entfaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 175

Dadurch entsteht imGegensatz zuHumboldtsMannigfaltigkeit eine »Pluralität

ohne Einheitszwang und ohne Vereinzelung, eine Pluralität der Singularitätenmit-

hin, die durch ein Band verbunden sind, das aus lauter Unterbrechungen geknüpft

ist, die ebenso viele (Gaben-)Ereignisse darstellen« (Wimmer 1996, 159).Wie ist das

zu verstehen? Das Band ließe sich mit Lacan als symbolisches oder mediales Band

lesenunddieUnterbrechungen sinddie symbolischenodermedialenRisse,die dem

Realen entsprechen. Doch ist bei Wimmer die Sprache als symbolisches Band oder

mediales Band nicht einfach ein Garant dafür, dass der Singularität Raum gegeben

wird. Denn gerade wenn sich eine Sprache oder auch andere Medien ›aufdrängen‹,

»die ein ganzes Vokabular für die individuelle Singularität [bereitstellen]«,mit dem

und »[in dem] wir uns selbst identifizieren sollen« und der Schein erzeugt wird,

dass wir »die als eine vom Anderen auferlegte Einsprachigkeit […] uns selbst gege-

ben hätten« (2009, 77), dann wird die Singularität, die auf ein stetiges Übersetzen

unddieNicht-Identität vonSpracheangewiesen ist (ebd., 75),durchdieStillstellung

der symbolischen Verweisungsstruktur (im Imaginären) verdeckt oder womöglich

sogar aufgelöst.

Die Sprache wird »wie das Gesetz empfangen« (Bennington 1994, 199; zit.n.

Wimmer 1996, 160.) und jeder »Sprechakt« (ebd., 161) sowie jeder »Einspruch« und

»Widerstand« und jeder Versuch der »Einrichtung einer neuen Sprache« setzt die

»Bejahung« »dieserGabe unddiesesGesetzes« voraus (ebd.).Dies führt zu »schwer-

wiegenden ethisch-politischen Fragen« und auch zum Legitimationsproblem der

Pädagogik. Denn »hat das Subjekt die Entscheidungsgewalt darüber, ob es diese

Gabe [der Lehrer, Pädagogen, Eltern und Erzieher] annehmen oder sich aneignen

will? Kann es diese Gabe ablehnen (1996, 151)?

In der von Wimmer aufgemachten Perspektive ist die Gabe »immer schon ver-

giftet« (ebd., 154) und von »Ungesetzlichkeit kontaminiert« (ebd., 162), da wir sie

»nicht ausschlagen« können (ebd., 154). Trotz aller daraus resultierendenOhnmacht

besteht Gerechtigkeit nicht einfach in der Affirmation an das Gesetz und die affir-

mative Erzeugung beispielsweise eines neurotischen und bürgerlichen Begehrens-

subjekts, sondern es sei für das Offenhalten von Gerechtigkeit notwendig, dass die

»Möglichkeit einerUngerechtigkeit,die demGesetz selbst eingeschrieben ist«, exis-

tiert (Bennington 1994, 247; zit.n. ebd., 162.). Und will Bildungstheorie ihre »kriti-

sche Absicht« nicht aufgeben, sei es »dringlich, die Gabe [und auch die Ungerech-

tigkeit] der Bildung zu denken« (1996, 162).

Wie bereits im ersten Kapitel zu Wimmer beschrieben, wird das Problem da-

mit deutlicher auf der symbolischen und medialen (2009, 77) Ebene verhandelt

und der weiterhin aktuelle Abgrenzungspunkt ist in antihumanistischer Spur der

beharrliche »Bann eines alten Gesetzes« (2009, 59), bei Wimmer eine hermeneu-

tische Lebensform samt ihrer neuhumanistischen Bildung (vgl. 1996, 160f.). Und

dabei geht es nicht nur um eine vergangene Angelegenheit, sondern das moderne

Subjekt scheint gewissermaßen die vielen Tode ziemlich unbeschadet überlebt zu

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


176 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

haben. Die alte Ordnung ist »weitestgehend« intakt und entgegen der Diagnose

einer pluralen Postmoderne (Koller 1997), der von Wimmer selbst diagnostizierten

Zersetzung des Allgemeinen (Wimmer 1996; 2014c, 26f.), dem bereits begonnen

Ende der Hermeneutik (2014c, 27) oder trotz »aller Diskussionen über das Ende

der Gutenberg-Galaxis« funktioniere beispielsweise die Ordnung der Bildung oder

das Aufschreibesystem 1800 noch recht gut (2009, 77), gerade in den Bildungsein-

richtungen (2009, 59; vgl. Wartmann 2020.) und auch in den Sozial-, Kultur- oder

Bildungswissenschaften (vgl.Wimmer 2013, 2016). Zudemhat dasmoderne Subjekt

nicht nur »seinenTodüberlebt«, sichnicht nur vermehrt undpluralisiert; es ist nicht

nur so »vital, aktiv, gefeiert und verehrt, wie kaum zu seinen ›Lebzeiten‹« (Wimmer

2013, 296), sondern die Vorstellung der Selbstermächtigung droht beispielsweise

mit dem Transhumanismus von der imaginären und metaphorischen Ebene (mit

ihren imaginär-real-symbolischen Effekten) durch harte Anthropotechnologien

deutlicher auf der realen Ebene verhandelt zu werden als bisher (Wimmer 2014a).

Ein kurzes Zwischenfazit lautet damit: Je nach Technologie des Zeichens (Fou-

cault), Aufschreibesystem (Kittler), je nach »kulturell vorgestanzten Antworten und

habitualisierten Verhaltensweisen« (Wimmer 2009, 80), aber auch je nach erzwun-

gener Verwerfung bestimmter Begehrensteile (Butler), je nach Psychomacht und

Psychotechnologien (Stiegler) haben wir es mit unterschiedlich singularisierten

Personen und unterschiedlichen Umgangsweisen mit dem Singulären zu tun.

Wimmers Intervention gegen das alte (vgl. Wimmer 2009) oder auch sich ver-

tiefende (vgl. Wimmer 2013) Gesetz lässt sich so verstehen, dass er das verdräng-

te Andere (beispielsweise das Singuläre und die Nicht-Identität des Ichs) mit unter

anderemDerrida in der ›Bildungsgeschichte‹ aufsammelt und davon ausgehend ei-

nen (antihermeneutischen) Diskurs stark macht, in dem »die Gabe in einem Sinn-

system gerade keinen Ort einnehmen kann, den Sinn unterbricht und deshalb, be-

zogen auf einen Sinnhorizont, nur als Un-Sinn oder besser Nicht-Sinn zu bezeich-

nen ist« (1996, 154). Der Einsatz Wimmers wird hier somit so eingeordnet, dass es

nicht darum geht, der Bildung mit beispielsweise Derrida wieder einen neuen, wi-

derständigen und zeitgemäßen Ort zu geben und diesen bewohnbar zu machen,

sondern die in der Gabe der Bildung eingeschriebene Ungerechtigkeit denkbar und

veränderbar zumachen, auch wenn der TextDieGabe der Bildung und Vom individua-

lisierten Allgemeinen zurmediatisierten Singularität hier höchstens als Anfänge oder

eine Vorbereitung für eineDekonstruktion auf demWeg hin zu einer posthumanis-

tischen Bildung verstanden werden können.8

Der Strukturtyp der mediatisierten Singularität im Anschluss an Derrida wie

auch die drei Register und die Subjektgenese nach Lacan ermöglichen es, den nach

8 Die Arbeiten Wimmers werden hier als Anfänge und Startpunkte markiert, da Wimmer im-

mer wieder betont, dass ein anderes oder posthumanistisches Denken bisher noch nicht

möglich ist und sich bisher immer wieder im Bann des alten Gesetzes verfängt.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 177

»all den Dekonstruktionen des Subjekts übrig [gebliebenen]« Rest an Negativitä-

ten, hier das Singuläre, zu positivieren und aus dem Ausschluss ins Zentrum zu rü-

cken (Wimmer 2014a, 258),wobei diese Positivierung (auch inHinblick auf eine »be-

grifflich eindeutigeBestimmung«) »problematisch bzw.nichtmöglich« bleibt (2013,

306), zumal sie als Positivierung Gefahr läuft, als neue (universale) Identität für ein

weiterhin hermeneutisches und anthropologisches Denken verwendet zu werden

(vgl. 2014a, 258). Zudem läuft solch eine Positivierung Gefahr, dass eine positiv un-

terstellte Singularität als »ethisch-politische […] Existenzweise« »als Vervollkomm-

nungsideal einer zukünftigen Gemeinschaft [miss]verstanden werden« kann und

»auf ein Projekt reduziert und einer sozialtechnologischen Produktionslogik unter-

worfen« wird (Wimmer 2015, 96). Die Entdeckung des Anderen (hier die Singulari-

tät) ist wie die Sprache (als eine Bedingung des Singulären) kein Garant dafür, dass

das Singuläre zur Geltung gebracht wird (2014d). In diesemSinne lässt sich auch im

FolgendenWimmers Selbst als Phantom verstehen. Dieser Text ist kein neuer Garant

oder Gründungsversuch für ein neues repräsentationslogisches Subjektverständ-

nis, sondern eine Intervention, die mittels immer ambivalenter Positivierungen in

den bestehenden hegemonial-diskursiven Raum eingreift. Wenn somit beispiels-

weise vom ›Selbst als Phantom‹ bei Wimmer die Rede ist, ist das Selbst bereits in

einer historisch-vertikalen Linie durch zahlreiche Dezentrierungen (Maske, Meta-

pher etc.) undmit der Problematisierung der Positivierung der Negativität struktu-

rell-horizontal doppelt durchgestrichen.

Wie eine scheinbar nicht ambivalente Positivierung aussieht, zeigte Wim-

mer bereits Anfang der 80er Jahre anhand einer Kritik an körpertherapeutischen

Ansätzen, wobei diese Form der Positivierung (des Körpers) auch gegenwärtige

körpertherapeutische Diskurse und körperbezogene Praktiken, die authentische

Körpererfahrungen anvisieren, betreffen dürfte. In der Perspektive der von Wim-

mer problematisierten therapeutischen Ansätze von Alexander Lowen (Bioenergetik,

1975), Fritz Perls (Gestalt-Therapie inAktion, 1976) oder Arthur Janov (DerUrschrei, 1975)

fällt zunächst ähnlich wie in vielen antihumanistischen Perspektiven die moderne

Flucht aus der ›Leibeigenschaft‹ auf (vgl. Wimmer 2019a, 133f.). Es geht um die

Flucht vor der modernen Triebunterdrückung, vor dem »objektivierenden und den

Menschen zerteilenden Denken« und damit vor der Entfremdung des sprechenden

Subjekts von seinemKörper (ebd., 134).Die Individuen »hätten sich von ihrem eige-

nen Körper entfremdet, der, zum bloßen Instrument des Funktionierens gemacht«

wurde und »schweigsam leidet (Depressionen, rigide Charakterstrukturen), sich zu

Wort meldet und rebelliert (Krankheiten, Psychosomatosen) oder sich gar versagt

(Tod, Herzinfarkt)« (ebd.). Diese Spuren des verschwundenen Körpers ermöglich-

ten es Bioenergetikern, wie Lowen, die Vorstellung eines gefangenen Körpers zu

erzeugen, der durch authentische Körpererfahrungen befreit werdenmuss.

Es wurden von Lowen Illusionen der »vollen Präsenz« eines einheitlichen Kör-

pers, von authentischen Körpererfahrungen und einer ursprünglichen Körperspra-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


178 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

che generiert (ebd., 135). Und dieser ursprüngliche Körper kann nur gehört werden,

wenn die entfremdeten Menschen erkennen, dass sie den Zugang zu ihrem Körper

verloren haben und »einen anderen Körper oder den Körper eines anderen« haben.

Sie führen eine ›Pseudo-Existenz‹ (Perls), besitzen ein ›irreales Selbst‹ (Janov) oder

haben einen ›Muskelpanzer‹ (Lowen) ausgebildet.

Mit Lacan’schem Instrumentarium könntemensch sagen, dass die symbolische

Kolonisierung, wie die sich eingeschriebenen imaginären Körperbilder und damit

transportierten »gesellschaftlichen Normen und Anforderungen« (Wimmer 2019a,

134) uns von unserem eigentlichen Körper entfremdet haben. Wie bereits skizziert

oder angedeutet, wartet in der Lacan’schen Variante hinter der imaginären und

symbolischen Mauer nicht die authentische und befreite Körpererfahrung, son-

dern eher der zerstückelte, zerstörerische und traumatisierende reale (Un-)Körper.

Es wird mit der Perspektive Lacans in den körpertherapeutischen Ansätzen (der

1980er Jahre) »lediglich das idealisierte Spiegelbild des verdrängten Körpers« (ebd.,

139) und mit der Körpersprache als »Arché-Schrift« eine »Ökonomie des Zeichens«

(ebd., 140) eingesetzt, welche die Disziplinierung des Körpers wiederholt. Dabei

kann diese »Ordnung des therapeutischen Diskurses« (ebd., 136) noch wirksamer

oder »funktionaler« markiert werden, indem sie als Lösung gegenüber der Diszi-

plinierung und Entfremdung des Körpers positioniert wird. Damit ist durch die

»Realisierung des Trugbildes [(Realer Körper)] dessen ehemalige Subversionsgefahr

bereits domestiziert und desinfiziert« (ebd., 139). Zumal mit dem Phantasma des

zu befreienden Körpers der »Anspruch« einhergeht, »alle [falschen] Phantasmen

[…] in der Rückführung auf einen Ursprung, […] das der Interpretation entzogen

ist und sie zugleich begründet[, aufzuheben]« (ebd., 143). Im Befreiungsversuch

dieser therapeutischen Diskurse scheint sich nach Wimmer das Kritisierte (Die

Verdrängung des Körpers) zu wiederholen oder sogar zu vertiefen und dies vor-

rangig über die Positionierung des imaginären Phantasmas eines ursprünglichen

und unmittelbaren Körpers an der Stelle des unzugänglichen Realen, also durch die

Positivierung einer Negativität (hier der ignorierte Körper).

InWimmers bildungstheoretischen Texten von 1996 und 2009 stand noch deut-

lich die Abgrenzung und gleichzeitige Fortschreibung des neuhumanistischen Bil-

dungsdenkens sowie der Strukturtyp dermediatisierten Singularität unddamit das

aporetischeVerhältnis zwischenMediumundSinguläremsowiedieNicht-Identität

des Ichs und der Sprache im Fokus der Auseinandersetzungen.Mit demTextDer ge-

sprochene Körper ([1982] 2019a) oderDas Selbst als Phantom (2013) lässt sich stärker das

Register des Imaginären ins Spiel bringen, wobei das Imaginäre oder der imagi-

nierte verdrängte Körper in dem Text Der gesprochene Körper deutlicher ein Problem

markiert, während inDas Selbst als Phantomdas Imaginäre oder eher eine bestimm-

te Verschränkung zwischen Imaginärem, Symbolischen und Realem die Grundlage

für eine »formale Struktur des Selbst« bildet (2013, 306).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 179

Die vielen Tode, Kritiken und Dekonstruktionen des Subjekts haben nicht viel

übriggelassen, außer dem Umstand, dass es das Subjekt »nie für irgendjemanden

gegeben hat«. Es war immer schon »ein Märchen« (Derrida; zit.n. Wimmer 2014a,

258). Dieses Märchen hat sich hegemonial durchgesetzt, sich »global bis in die

letzte Hütte ausgebreitet«, die Selbstproduktion hat sich industrialisiert (ebd.,

312) und pluralisiert – beispielsweise virtualisiert, kybernetisiert oder neolibera-

lisiert – (vgl. ebd., 295f.), ohne dass aber die jeweiligen Selbstvorstellungen und

Subjektivierungszumutungen die Leute wirklich repräsentieren würden. Diese

Nichtrepräsentation bedeutet jedoch nicht, dass die Märchen unwirksam sind,

ganz im Gegenteil: Die Leute sind die Gespenster, Wiedergänger und Phantome

dieses Märchens.

Hat jedoch die »radikale Rede vom Tod des Subjekts, vom Verschwinden des

Menschen, vom Ende der Geschichte und dem Verlust der Autonomie« ihr Irritati-

onspotential bereits verloren oder haben verschiedenste Akteur:innen auch in den

Bildungswissenschaften diese Irritationen schon teilweise sogar als überwunden

ausgewiesen (Wimmer 2016, 357), so scheint Wimmer mit der »Geisterbahnfahrt«

(2013, 298) durch viele in der Erziehungs- und Bildungswissenschaft nicht oder

kaum behandelten Perspektiven und mithilfe einer erneuten oder verschobenen

Selbstdezentrierung in Bezug auf die Metapher des Phantoms das Irritationspo-

tential der poststrukturalistischen Einschnitte wieder in den erziehungswissen-

schaftlichen Diskurs einführen zu wollen.

Wimmer ist mit einer Disziplin konfrontiert, die, wie bereits beschrieben, »wie

kaum eine andere Disziplin […] dem Projekt der Moderne und seinem Glauben an

das starke autonomeSubjekt aufs engste verhaftet [ist]« (Ricken2007, 158) unddiese

Verhaftung wirft Wimmer selbst den poststrukturalistisch-bildungstheoretischen

und auch eigenen Einsätzen vor (2009, 2013, 2014a, 2019c). Wimmers Texte schei-

nen zwischen dekonstruktiver Bewegung, Darstellung von Dekonstruktionen und

klassischer Kritik sowie Gesellschaftsdiagnose, Repräsentationskritik und strate-

gisch-politischer Intervention hin und her zu pendeln. Trotz des Fokus auf die nicht

still zu stellende Dekonstruktion und den Versuchen, jede positive Selbstkonstruk-

tion wieder zu durchkreuzen, lässt sich bei Wimmer durchgehend eine Selbstkon-

zeption fixieren, die vorrangig mit der ursprünglichen Entfremdung Kierkegaards

und den drei Registern Lacans sowie den medientheoretischen Einsätzen Derridas

gerahmt werden kann.

3.6 Zwischenfazit I: Der Streit ums Subjekt

Der poststrukturalistische turn in Teilen der Bildungstheorie hat vom Selbst der

Selbst-Bildung nicht viel übriggelassen. Bildung wurde als liberale Anthropo- und

Selbsttechnologie entlarvt (Ricken 2006) oder konzeptionell so gewendet, dass auf

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


180 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

dem Bildungsweg vom Vorher zum Nachher, d.h. an dem Veränderungspunkt des

Bildungsprozesses, kein Subjekt mehr thront, sondern nur eine Leerstelle und Lü-

cke klafft (Schäfer 2011b).Bei Koller beherrscht die Sprache das Subjekt undBildung

als Transformationmarkiert keinebewusst erzeugte oder intentionaleVeränderung

des Selbst, sondern Koller versteht Bildung als eine nachträgliche Antwort oder Re-

aktion auf Krisen und nicht zu bewältigende Probleme (Koller 1999, 2001). Und bei

Wimmer scheint dem Subjekt jegliche Eigenheit und Realität abhanden zu kom-

men und er bestimmt das Selbst als eine Art Widergänger, Gespenst oder Phantom

(Wimmer 2009, 2013).

Der durch den Poststrukturalismus erzeugte Streit ums Subjekt spiegelt sich in

den hier erzeugten Iterationen und bereits skizzierten bildungstheoretischen Kon-

flikten wider. In diesem Sinne verstehe ich Rickens subjektivierungstheoretischen

Anschluss an Foucault, Kollers sprach- und differenztheoretische Anleihen bei

Lyotard, Schäfers zerrissenes Subjekt im Nachgang von unter anderem Laclau und

Mouffe, und Wimmers Durchstreichung des Eigenen (und Anderen) mit Derrida

als verschiedene und wichtige selbst-dezentrierende Einsätze in diesem Streit ums

Subjekt.

(Abb. 14: )

Die auffälligsten und bereits durchquerten Konflikte bestehen zwischen Chris-

toph Koller und Norbert Ricken sowie zwischen Ricken und Alfred Schäfer. Diese

beiden Konflikte verliefen vorrangig zwischen den Fassungen der Bildung als Sub-

jektivierung und Entsubjektivierung. Dieser Konflikt oder diese beiden Bildungen

durchziehen die Arbeiten auch teils selbst und das oben verknappt dargestellte

Spannungsfeld verweist nur auf Momente aus den vollzogenen Iterationen. Es

lässt sich auf der einen Seite eine Bildung als spezifisch moderne Form der Sub-

jektivation positionieren (Ricken 2006); Schäfers veralltäglichter Bildungsprozess

kennzeichnet hingegen den äußeren Pol auf der anderen Seite. Denn nach Schäfers

Zugriff auf Bildung ist das Subjekt während der Transformation einerseits nicht

anwesend (2011b, 11) und andererseits qualifiziert Schäfer Bildung über entsubjek-

tivierende und veralltäglichte Lücken, Risse und Unterbrechungen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 181

Ein zweites Spannungsfeld verläuft zwischen der dezentrierenden und ver-

schiebenden Wiederaneignung bzw. Reformulierung auf der einen Seite und der

Revision des (modernen) Subjekts auf der anderen (vgl. Rieger-Ladich 2004). In

allen Rekonstruktionen reformulieren die hier behandelten Bildungsdenker:innen

ein bestimmtes Subjekt- oder Subjektivitätsdenken ausgehend von unter anderem

Friedrich Schiller, Wilhelm von Humboldt, Friedrich Schleiermacher oder Søren

Kierkegaard in Verbindung mit (unter anderem) poststrukturalistischen Autor:in-

nen. In diesemZugriff lassen sich alle Auseinandersetzungen als Reformulierungen

verstehen. Bei Schäfer verweilt das Subjekt jedoch nicht im Realen wie bei Koller

oder Ricken und beiWimmer kann imVergleich zu den anderen die rein partikulare

und strategische Dimension seiner mediatisierten Singularität und seines Selbst

als Phantom hervorgehoben werden.

(Abb. 15: )

(Abb. 16: )

Dieses Spannungsfeld (Reformulierung bzw. Revision) lässt sich auch umkeh-

ren, wenn wir einem jüngeren Text Rickens folgen und darüber die Arbeit Die Ord-

nung der Bildung anders einordnen. In dem Text Bildung und Subjektivierung von 2019

ruft Ricken ziemlich selbstbewusst das (zumindest nahende) Ende des Streits ums

Subjekt aus.Er schreibt, dass »sich dasKonzept der ›Subjektivierung‹ in besonderer

Weise [eignet], aus demmodern-postmodern festgefahrenen »Streit ums Subjekt«

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


182 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

[…] auszusteigen und die ›Frage nach demSubjekt‹ […] analytisch zu bearbeiten, in-

dem nun historisch und kulturell bedingte Formen der menschlichen (Selbst-)Aus-

legung und Gestaltung unterschieden und rekonstruiert werden« (Ricken 2019, 98).

Mit Ricken scheint ein Bruchmit der abendländischen und dualistischen Semantik

subjektivierungstheoretisch vollziehbar zu sein (vgl. dazu auch Balzer 2004; Rie-

ger-Ladich 2004, 236). Die anderen bildungstheoretischen Strategien und Rekon-

struktionen im Anschluss an den Poststrukturalismus aktualisieren in dieser Per-

spektive Rickens hingegen nur das klassische Bildungsdenken (Ricken 2006, 24f.;

vgl. Rieger-Ladich 2004, 207-210).

Mit Blick auf das Nachwort Wimmers in Dekonstruktion und Erziehung (2016) lie-

ße sich wiederum erwidern, dass sich gerade in subjektivierungstheoretischen und

praxeologischen Arbeiten im Anschluss an Foucault und Butler eine »Rückwende«

auf das Subjekt ausmachen lässt (ebd., 364-371; vgl. Wartmann 2017). Und diese

Rückwende ließe sich auch teils auf die hier behandelten Autor:innen beziehen (vgl.

beispielsweise Koller 2016a). Der Vorwurf lautet: Das Subjekt als dezentriertes Sub-

jekt scheint (beispielsweise) durch subjektivierungstheoretische Ansätze »wieder

zum Zentrum pädagogischer Theoriebildung, zum Ankerpunkt der Legitimation,

des Handelns, der Professionalität und der Bildungstheorie« zu werden (Wimmer

2016, 358; vgl. 2014d, 432). Und so arbeiten Bildungstheoretiker:innen an einer

»pädagogische[n] Variante der ›großen‹ Legitimationserzählungen« (Koller 1997,

47; in Bezug zu Lyotard), in der ganz klassisch die (kritische) Handlungsfähig-

keit und die kritischen Orientierungs- wie Legitimationsanker im Zentrum der

Auseinandersetzungen stehen.

MitWimmer lässt sich zwar »mit Recht behaupten«, dass der subjektivierungs-

theoretische Diskurs »bereits kategorial aus überkommenen Debatten — wie z.B.

um den ›Tod des Subjekts‹, […] herauszuführen in der Lage zu sein scheint« (Wim-

mer 2016, 367). Doch der Diagnose eines Endes des ›Streits ums Subjekt‹ entge-

gen sind nach Wimmer die durch den Poststrukturalismus entstandenen Fragen

»nicht einmal im Ansatz beantwortet, und in der Erziehungswissenschaft sind sie

z.T. noch nicht einmal so gestellt, dass ihnen allgemeines Gehör geschenkt [wer-

den] würde« (ebd., 361). NachWimmer scheint der Streit um das Subjekt in der Er-

ziehungswissenschaft noch nicht einmal richtig begonnen zu haben oder die ver-

schiedenen poststrukturalistischen Irritationen der 1980er Jahre scheinen teilweise

sogar schon wieder vergessen worden zu sein (vgl. 2014d, 432f.). Und auch wenn

Rickens Kritik an seinen Kolleg:innen in einigen Punkten zuzustimmen wäre und

sich, je nach partikularem Zugriff und eigener theoretischer Präferenz, sich auch

die obigen Spannungsfelder weiter verschieben lassen, so kannmensch solch einen

komplexen und umfassenden Streit (um das Subjekt) nur beenden, wenn mensch

die Streitpartner:innen ignoriert und übergeht.

Das Plädoyer für Differenz erhält damit eine weitere Dimension, sodass von

einem Plädoyer für wissenschaftlichen Streit und Dissens gesprochen werden

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 183

kann, wobei es zunächst weniger um den Widerstreit geht, als um die Praktiken

derwissenschaftlichen Subjektivierung,BezugnahmeundKommunikation.Dieser

Streit wird durch die hier geleistete partielle Erzeugung und Darstellung eines

bildungstheoretischen Geflechts angezeigt und durch die teilweise vorhandenen

gegenseitigen Bezugnahmen sichtbar. Die Streitparteien streiten jedoch vorrangig

auf dem Papier, still und autoren-zentriert9. Zudem habe ich die meisten Strei-

tigkeiten nachträglich konstruiert. Eine Auffälligkeit ist: Die Kolleg:innen werten

sich auf rhetorischer und struktureller Ebene untereinander teilweise deutlich

ab. Neben Begriffen wie ›naiv‹ und ›lächerlich‹ stellen gerade die kommentarlose

Integration oder die bisweilen einseitigen »Einfaltungen« der anderen Theorien

in die eigene Theoriearchitektur (Derrida 1997b, 12) ein den anderen partikularen

Zugriff abwertendes Problem dar, wenn beispielsweise der andere Zugriff den

eigenen nicht zu irritieren vermag.Dies ist der Fall, wenn zumBeispiel Schäfer den

Einsatz von Ricken selbst nur als hegemonialen Einsatz fixiert (Schäfer 2016, 12, 23)

oder wenn bei Ricken viele andere Kolleg:innen die kritisierte Ordnung der Bildung

stützen und nach Ricken der Streit ums Subjekt ausgehend von einer Streitposition

beendet werden kann. Auch die deutlichen Verknappungen für Kritik (wie bei

Ricken 2019 und Koller 2016a)10 verweisen auf diskutable Kommunikationsformen,

9 Bei aller Dezentrierung des Subjekts scheint in der Erziehungs- und Bildungswissenschaft

und gerade in der Bildungsphilosophie die Bindung eines Autor:innensubjekt an einen Text

oder anmehrere Texteweiterhin erzeugt undgestützt zuwerden.Dies bleibt zuuntersuchen,

aber mit Blick auf Abschluss- und Qualifikationsarbeiten und sonstigen Publikationen hat

die Dezentrierung sich bisher kaum auf der institutionellen Ebene und in die Art zu schrei-

ben und Texte zu produzieren eingeschrieben. Es entsteht hier die Frage, inwiefern sich die

Subjektdezentrierung auf dem Papier und die ›überkommene Debatte‹ (Wimmer 2016) um

den Tod des Autors und die Geburt des Lesers wie Sammlers (vgl. Felsch 2012, 35–37) in die

Art undWeise desVorgehens unddieUmgangsweisenmit Autor:innenschaft eingeschrieben

haben? Die Autor:innenzentrierungwird auch in dieser Arbeit (mit)erzeugt und zwar gerade,

wenndie bildungstheoretischenArbeiten anbestimmtemännlich gelesenePersonenund je-

weils eigene Systematiken geknüpft werden und nicht z.B. an Diskurse und Praktiken, die un-

ter anderem mehrere Leute durchdringen oder wenn Diskurse nicht in einer Art und Weise

hervorgebracht werden, sodass diese durch vorrangig Lesende, Rezipierende, Sammelnde,

Montierende und Kommentierende (als Gegenfiguren zum bzw. zur selbst-schöpferischen

Autor(in)) fortgeschrieben werden.

10 Die Verknappungen bestehen darin, dass Ricken Kollers Bildung als (Selbst-)Bildung liest

(vgl. Ricken 2019) und bei Koller der Text DoWe (Still) Need the Concept of Bildung? (Massche-

lein & Ricken 2003) zu sehr fokussiert wird, wodurch die Einschätzung entsteht, dass bei Ri-

cken der Bildungsbegriff verabschiedet wird (vgl. Koller 2016a). Letzteres trifft schon nicht

für Die Ordnung der Bildung (Ricken 2006) zu, da dort nur bezweifelt wird, dass der Bildungs-

begriff noch kritisch verwendet werden kann. Die jeweiligen Argumentationen für ein Fest-

halten am Bildungsbegriff aus systematischen und wissenschaftspolitischen Gründen (Kol-

ler 2016a; Ricken 2019) ähneln sich zudem eher.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


184 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die einer in dieser Arbeit fokussierten Heterogenese, der Partikularisierung des

einzelnenEinsatzes oder einemPlädoyer fürDifferenz entgegenzustehen scheinen.

Der Streit um das Subjekt ließe sich hier noch weiter auffächern und entfalten

und den hier vorgestellten Dezentrierungen des Selbst der Selbst-Bildung ließen

sich weitere hinzufügen. Beispielsweise sei Sönke Ahrens Dezentrierung des Orts

derBildungundderEinbezugoderdieAusweitungdesTransformationsgeschehens

auf externe Techniken, Apparaturen und Maschinen erwähnt (Ahrens 2017). Auch

kündigt sich über den vonMichaelWimmer verwendeten Referenzpunkt derMedi-

entheorie Friedrich Kittlers eine bisher noch nicht ausbuchstabierte medien-tech-

nischeDezentrierungsmöglichkeit an,mit der sich Bildung als Brief- und Posttech-

nik rekonstruieren ließe (vgl. Sloterdijk 1999; Siegert 1993; Kapitel 4.8), was (natür-

lich) auch wieder anhand der Korrespondenz Humboldts, Schillers oder auch Goe-

thes exemplarisch verdeutlicht werden könnte.

Der Mehrwert einer weiteren Durchstreichung des Selbst und der Selbst-Bil-

dung steht hier jedoch infrage. Denn einerseits existieren zumindest im Vergleich

zur Vernachlässigung der Verschränkung zwischen Bildung und Nation zahlreiche

undumfangreicheSelbst-Bildungs-DezentrierungenundderMehrwert einer addi-

tiven Erweiterung des bildungstheoretischen Streits ums Subjekt erscheint folglich

gering zu sein.Und andererseitsmöchte ich auf ein bereitsmarkiertes Problem, al-

so die vonWimmer unterstellte Rückwende auf die subjektive Handlungsfähigkeit,

verweisen.Bei dieser Rückwende integrieren die jeweiligen Forschungssubjekte die

Dezentrierungder Selbst-Bildung indie eigeneTheoriebildungundwendendieDe-

zentrierung in einer Weise, sodass es letztendlich doch wieder um ein starkes und

handlungsfähiges wie intentional agierendes Subjekt geht.

Ich problematisiere hier nicht dieDezentrierungsbewegungen, sondern das be-

reits problematisierte ›Und doch‹. Die zentrale Frage dieses ›Und doch‹ lautet hier:

Wie lässt sich das Subjekt, das nicht ist (Wimmer 2014a, 243) und erschöpft, ver-

letzlich, fragil, endlich (Ricken) oder mehrfach zerrissen ist (Schäfer), trotzdem in

den oder einen zentralen Diskurs der kritischen Erziehungswissenschaft – die Ar-

beit an und Suche nach der widerständigenHandlungsmacht des Subjekts – halten

oder wieder einschreiben? Dieser Diskurs des ›Und doch‹ insistiert in allen hier er-

zeugten Iterationen und kann in den bearbeiteten Texten nachgezeichnet werden11.

Ob die jeweiligen Forschenden dem Bildungsbegriff dabei affirmativ-kritisch oder

ablehnend-kritisch begegnen, scheint an dieser Stelle irrelevant zu sein.

DerStreitumdasSubjekt ließe sichweiter verkomplizierenunddasPlädoyer für

Streit könnte weiter entfaltet werden. Es soll hier jedoch nicht der Streit innerhalb

des skizzierten und erzeugten bildungstheoretischen Geflechts weiter zur Geltung

gebracht werden. Auch soll die Disziplin als Ort des Streits beispielsweise in Bezug

11 Beispielsweise Schäfer 2011a, 138; Koller 2012, 55–68; 2016b; Wimmer 2014a, 216 f; Ricken

2019, 110; vgl. Rieger-Ladich 2004, 212.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 185

auf die Insistenz eines subjektzentrierten Fokus auf Widerstand oder mit Blick auf

dengeäußertenVerdachtdesBeharrens einer klassischenAutorfunktionnicht (wei-

ter) plausibilisiert, kritisiert oder problematisiert werden. Imweiteren Verlauf die-

ses Kapitels soll die bisherige teils destruktive und eingrenzende Bewegung zwar

erhalten bleiben (Kapitel 2.9); ich füge der im zweiten Kapitel erzeugten Kritik kei-

ne weitere, diesmal unter der Überschrift der Subjektdezentrierung, hinzu. Viel-

mehr möchte ich nun eine konstruktive Fortschreibung der bisherigen Iterationen

angehen,welche die Dezentrierungen des Subjekts deutlicher ins differenz-,medi-

en- und machttheoretische Vorgehen einschreibt und die verschiedenen bildungs-

theoretischen Plädoyers für Differenz fortschreibt.

»Womit man […] auf jeden Fall beginnen müsste, wäre in der Tat der Kampf um

die Lebensbedingungen« und die »Demokratie« (Wimmer 2014a, 261).

Interessanterweise findet sich in der poststrukturalistischen Bildungstheorie

bereits ein möglicher Umgang mit der Subjekt- und Bildungszentrierung insbe-

sondere in dem Text Vergessen wir nicht – den Anderen! (2014d) und am Ende von

Antihumanismus, Transhumanismus, Posthumanismus: Bildung nach ihrem Ende (2014a).

Mit diesem zunächst eher polemisch wirkenden Blickwechsel geht es im Folgenden

nicht um die Schaffung einer widerständigen Bildung gegen Ökonomie (Schäfer),

(Trans-)Humanismus (Wimmer), Totalitarismus (Koller), gegen Kolonialismus

(Castro Varela) oder gegen erfolgreiche Versuche der Diskursverschiebung von

rechts (Rödel 2021). Vielmehr wären im Falle der Pädagogik wie Erziehungs- und

Bildungswissenschaft neben dem Subjekt und der Bildung weitere entscheidende

und unentschiedene Streit- und Kampfplätze die jeweiligen Dezentrierungs-

punkte, d.h. die Sprachen und Medien (Koller, Wimmer), Diskursarten (Koller),

Zeichentechnologien und Lebensformen (Wimmer), die Menschenfassungen und

Sozialitäten (Ricken), der diskursiv-hegemoniale Raum und das Sagbare über

Veränderungs- und Aufwachsensprozesse (Schäfer). Denn die Sprache beherrscht

das Subjekt (Koller), verschiedenste Diskurse und hegemoniale Wahrheitsregime

bestimmen (Ricken) und zerreißen es (Schäfer). Es ist mit aggressiven Subjek-

tivierungszumutungen und medial bedingten Menschenfassungen konfrontiert

(Ricken, Schäfer, Wimmer) und die geführten Selbstführungen werden weiterhin

geführt (Wimmer 2013). Ähnlich wie Wimmer dies schon in Bezug auf fehlende

Machtanalysen konstatierte (2016), vertrete ich hier die These, dass eine subjekt-

zentrierte Dezentrierung der Selbst-Bildung nicht ausreicht und vom Streit um die

Dezentrierungspunkte ablenkt. Mit diesem Fokuswechsel auf diese Streitpunkte

weite ich die Dezentrierung und auch die damit verbundene Eingrenzung der

Selbst-Bildung aus und löse diese auf der Ebene des Vorgehens ein.

Nicht jedem Thema müssen Humboldt, Bildung und ein subjektzentrierter

Blick übergestülpt werden. Interessanterweise deuten die hier rekonstruierten

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


186 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

bildungstheoretischen Auseinandersetzungen bereits einen anderen Weg an, auch

wenn selbst ein »dekonstruktiver Perspektivwechsel« (Wimmer 2014a, 261) letzt-

endlich in dem ›semantischen Gefängnis‹ der Bildung gefangen zu bleiben scheint.

Mithilfe dieses anderen Weges oder dieser anderen Wege schärfe ich im nächsten

Kapitel die erfolgten Iterationendurch einengemeinsamenAbgrenzungspunktund

entlang eines praktischen Beispiels und Gegenstands, der Schule. Diese Scharfstel-

lung geschieht ausgehend von einer exemplarischen Rückwende auf die subjektive

Handlungsmacht und (Selbst-)Bildung in derMigrationspädagogik (Mecheril 2016;

Dirim und Mecheril 2018a; Heinemann und Mecheril 2018), die erst vorgestellt

und dann als Anknüpfungspunkt und Abgrenzungsfolie dient, um die verschie-

denen bildungstheoretischen Plädoyers für Differenz zusammen zu bringen und

fortzuschreiben.

3.7 (Selbst-)Bildung in einer differenzfreundlichen
und diskriminierungskritischen Schule

In dem Sammelband Heterogenität, Sprache(n), Bildung aus dem Jahr 2018 von In-

ci Dirim und Paul Mecheril findet sich eine konzeptuelle Übersetzungsarbeit

»kulturwissenschaftlich inspirierte[r] und subjektivierungs- und diskriminie-

rungstheoretisch[er] Perspektiven« für ein ›differenzfreundliches und diskriminie-

rungskritisches‹ Schulkonzept (2018b, 11). Im Fokus steht im Folgenden vorrangig

der in dem Sammelband enthaltende Text (Schulische) Bildung, normative Referenzen

und reflexive Professionalität (2018) von Alisha Heinemann und Paul Mecheril.

Heinemann und Mecheril folgen in ihrer konzeptuellen Übersetzungsarbeit

ganz ähnlich wie bei den bisher fokussierten Bildungstheorien (zumindest in

Teilen) dem oder einem poststrukturalistischen Plädoyer für Differenz. In der

konzipierten Schule sollen reflektierte Pädagog:innen unter anderem ›gerichtete‹

(Selbst-)Bildung ›arrangieren‹ und ›ermöglichen‹ (ebd.), wobei Heinemann und

Mecheril das Selbst der (Selbst-)Bildung meist einklammern und platte Selbstbe-

stimmungsdiskurse und Autonomismen kritisieren.

Es stellt sich die Frage, warum reden Heinemann und Mecheril nach den vie-

len Selbst-Dezentrierungen der letzten Jahrzehnte und auch noch im Anschluss an

Judith Butler oder bildungstheoretisch in direktem Bezug zu Christoph Koller und

Alfred Schäfer affirmativ von »(Selbst-)Bildung« (ebd., 248) und »Selbst-Bildung«

(ebd., 252)?

Der Ausgangspunkt Heinemanns und Mecherils besteht in einer problemati-

schen monolingualen Schule. Diskriminierende, ›bildende‹ und ›subjektivierende‹

Differenzordnungen kennzeichnen diese (vgl. Mecheril 2018, 93f.). Bildung verste-

henHeinemann undMecheril dabei zunächst »einerseits als Prozess der Unterord-

nung des Individuums unter vorgängige Symbolsysteme und praktische Routinen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 187

sowie andererseits als Medium sozialer Distinktion und gesellschaftlicher Positio-

nierung« (Heinemann und Mecheril 2018, 259). Heinemann und Mecheril koppeln

Bildung somit in einem ersten Schritt an die hegemonialen Differenzordnungen,

wodurch sie ein zu kritisierendes Problem darstellt.

Ausgehend von dieser problematischen Bildung und den problematischen

Differenzordnungen erhalten ähnlich wie bei der im letzten Kapitel skizzierten ›ja-

nusköpfigenBildung‹ CastroVarelas die pädagogischen Lehrsubjekte die Aufgaben,

erstens reflexiv, differenzfreundlich und diskriminierungskritisch »Spielräume des

Handelns […] auszuloten« und zweitens in diesenRäumen (Selbst-)Bildung ›für alle‹

zu ›arrangieren‹ und zu ermöglichen (ebd.). Die Lehrer:innen haben es mit zwei

Bildungen zu tun, die in einem grundlegendem »Spannungs- und Widerspruchs-

verhältnis« stehen. Im Rahmen diesesWiderspruchs- und Spannungsverhältnisses

weisen Heinemann undMecheril den Lehrer:innenmehrere Tätigkeitsbereiche zu.

Zunächst sollen sie (in der Spur Axel Honneths, Krassimir Stojanovs und An-

nedore Prengels) einen »reflexiv anerkennende[n] Umgangmit Differenzen« (ebd.,

260) und eine »Vielfalt anerkennende Pädagogik« betreiben (ebd., 257). Denn Aner-

kennung ist »die ›Triebkraft‹ für Bildung« (ebd.; vgl. Stojanov 2011, 40ff.) und ›Miss-

achtung‹ stellt eine »Hauptquelle von Ungerechtigkeit im Bildungswesen« dar (Sto-

janov 2011, 25; zit.n. Heinemann undMecheril 2018, 257.). Es geht mit Prengel dar-

um, »heterogene Lebens- und Lernweisen als gleichberechtigt [anzuerkennen] und

ihre Inklusion [anzustreben]« (Prengel 2015, 5; zit.n.HeinemannundMecheril 2018,

260).

Diese subjektzentrierte Anerkennungspädagogik sei jedoch einerseits »gefähr-

det, zu wenig und zu wenig systematisch Hierarchien und Asymmetrien zwischen

(Gruppen von)Menschen zuberücksichtigen« (HeinemannundMecheril 2018, 258).

DieDifferenzkategorie derUngleichheit droht vernachlässigt zuwerden.Gleichzei-

tig verkennt eine einseitige Praxis der anerkennenden Vielfalt die Notwendigkeit

derUnterwerfungder Schüler:innenunter hegemonialeDiskursemit Blick auf Teil-

habe und Handlungsfähigkeit in hegemonialen und diskriminierenden Differenz-

ordnungen (ebd., 248f.; vgl.Mecheril 2009, 62-68). Es geht um die Anerkennung al-

ler und die Schaffung und Beachtung von unterschiedlichen ›Subjektivierungsan-

geboten‹, die der Heterogenität der Schüler:innen und »weniger anerkannten Sub-

jekten und Lebensäußerungen (Sprache, Verhalten,Vorlieben etc.)« gerecht werden

(Heinemann undMecheril 2018, 261). Gleichzeitig geht es aber auch um die Subjek-

tivierung und Integration der Schüler:innen in die hegemonialen (und diskriminie-

renden) Differenzordnungen (vgl. ebd., 259-261; Mecheril 2009, 62-68). Diese Affir-

mation der Differenzordnungen markieren Heinemann und Mecheril zugleich als

notwendig wie auch als problematisch (Heinemann und Mecheril 2018, 258). Ne-

ben dem ersten Spannungsfeld zwischen diskriminierenden Differenzordnungen

und einer (Selbst-)Bildung in differenzfreundlich arrangierten Spielräumen bewe-

gen sich die Pädagog:innen in einemSpannungsfeld zwischenAffirmation (für Teil-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


188 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

habe) und kritischer Ablehnung der hegemonialen und diskriminierenden Diffe-

renzordnungen.

Diese Widersprüchlichkeiten benötigen »reflexive[s] Handeln und reflexive […]

Professionalität« der Lehrsubjekte (ebd.). Und die ›reflexive und subjektbezogene

Professionalität‹ (vgl. Dirim und Mecheril 2018b, 11) bedarf zudem einer reflexiven

und kollektiv-reflexiv ausgerichteten Schulkultur (Heinemann und Mecheril 2018,

265) und entsprechende pädagogische Konzepte, die diesen Spannungsfeldern12

in pädagogischen Feldern gerecht werden (ebd., 265ff.). Auch binden Heinemann

und Mecheril die differenzfreundliche und diskriminierungskritische Reflexion

und Reflexionskultur an anzupassende ›strukturelle Ebene‹ (ebd., 259). Außerdem

spielt die »Zusammenarbeit mit regional und stadtteilrelevanten Akteur:innen,

Eltern bzw. Betreuenden und außerschulisch beteiligten Professionellen« eine

wichtige Rolle (ebd., 260), was imGesamten natürlich auch Konsequenzen »auf der

Ressourcenebene« nach sich zieht (ebd.).

Diese Anrufung und Subjektivierungszumutung in Richtung des Lehrer:innen-

subjekts dürfte nicht nur eineÜberschätzung des Pädagogischen implizieren (ebd.,

258). Heinemann und Mecheril gehen von einer subjektiven Handlungsmacht aus,

die in allerGleichzeitigkeit gegen sowie imRahmenundaffirmativ zudenbestehen-

denund institutionalisiertenDifferenzordnungen agiert.Der Text liest sich in einer

Weise, als ob das handlungsfähige Subjekt erstens das eigene Handeln reflexiv be-

gleiten unddieses soweitwiemöglich kritisch ›bereinigen‹ soll (vgl.Gamm1992, 23).

Als Zweites müssen die Pädagog:innen an der Schule bildungsgerechte Spielräume

für (Selbst-)Bildung ausloten und finden, in denen dann drittens die (Selbst-)Bil-

dung der Schüler:innen arrangiert und ermöglicht werden soll. DesWeiterenmüs-

sen viertens die Lehrer:innen noch kollektiv-reflexive Strukturen und ›Kulturen‹ an

der (monolingualen) Schule erzeugen.

12 »Pädagogisches Handeln ereignet sich [neben diesen Spannungsfeldern zudem noch] im

Feld der Ungewissheit« und dieses Feld besitzt nach Mecheril und Heinemann verschiedene

»Facetten oder Dimensionen« (Heinemann & Mecheril 2018, 265). Normative Unbestimmt-

heit meint, dass die »normative Perspektive pädagogischen Handelns zwar notwendig, aber

nicht endgültig bestimmbar« ist (ebd.). Die technologische Unbestimmtheit verweist auf die

»Unmöglichkeit der Anwendung professionellen Wissens in einer 1:1-Logik« im pädagogi-

schenAlltag und »dieUnmöglichkeit einer simplen technologischenKonzipierungpädagogi-

schen Handelns« (ebd., 266). Die hermeneutische Unbestimmtheit verweist unter anderem

auf die »Machtförmigkeit« des Verstehens hin, denn »Verstehenfindet in denKategorien der-

jenigen statt, die versteht«. Und »Situationen der Asymmetrie und Machtungleichheit – wie

der pädagogischen Situation –« verstärken oder können diese Machtförmigkeit verstärken

(ebd.). Die soziale Unbestimmtheit markiert »zwei gleichzeitig [und sich widersprechende]

geltendeHandlungsnormen«, »hier dieNormNähe sowie dieNormDistanz«, sodass dasHan-

deln der Pädagog:innen immer ›normambivalent‹ ist (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 189

Neben der Anrufung eines kompetenten und durchsetzungsstarken Lehrer:in-

nensubjekts visieren die Autor:innen mit der migrationspädagogischen Schulkon-

zeption außerdem ein starkes Schüler:innensubjekt an, wobei Heinemann und

Mecheril dieses insbesondere als (Selbst-)Bildungssubjekt auffassen. Ähnlich wie

die Reflexivität des Lehrer:innensubjekts binden Heinemann und Mecheril die

(Selbst-)Bildung der Schüler:innen in Widerspruchs- und Spannungsverhältnisse

ein (ebd., 252). Es gibt einerseits eine (Selbst-)Bildung, die »einen wesentlichen

Motor« für die problematischen »Verhältnisse« darstellt (ebd., 251) und auch dem

»Trugbild« eines autonomen Subjekts anhängt (ebd., 250). Andererseits wird eine

(Selbst-)Bildung angestrebt, die sich zum einen darüber qualifiziert, dass sich das

Selbst-Bildungssubjekt vom»Trugbild des sich selbst autonomisierenden Subjekts«

verabschiedet. Und ganz klassisch setzt sich das Bildungssubjekt auch »gegen Ord-

nungen [ein], die über je das Subjekt selbst und andere in einer entwürdigenden

Weise verfügen« (ebd.; vgl. Khakpour/Mecheril 2018, 157f.).

Wie beim Lehrer:innensubjekt sind nach Heinemann und Mecheril zudem die

hegemonialen Differenzordnungen und die »Subjekt-Bildung« (Heinemann und

Mecheril 2018, 251) weder nur zu kritisieren noch einfach abzulehnen. Auch hier

geht es um »individuelle […] Handlungsfähigkeit bzw. Bildsamkeit in [hegemo-

nialen] Differenzordnungen« (ebd., 249), sodass »Herrschaftsverhältnisse« und

»Möglichkeitsräume« miteinander verschränkt sind (ebd.). Die (Selbst-)Bildung

bedinge die »Möglichkeit gesellschaftlicher Teilhabe« (ebd., 248).

DasReferenzsystemdes skizziertenBildungsdenkensHeinemanns undMeche-

rils würde ich vorrangig zwischen Wolfgang Klafki, Heinz-Joachim Heydorn und

Käte Meyer-Drawe aufspannen und es verweist zudem sehr deutlich auf das be-

griffliche Instrumentarium Humboldts. Es geht bei Bildung um einen »Prozess«,

»in demmittels der Ansprache der Individuen in derWelt und der Auseinanderset-

zung der Individuenmit derWelt Subjektivität und Subjekt-Status ermöglicht und

beständig verändertwird« (ebd.).DieseWechselwirkung zwischen IchundWelt po-

sitionieren Heinemann und Mecheril »gegen Ordnungen, die über je das Subjekt

selbst und andere in einer entwürdigendenWeise verfügen«. Diese Positionierung

und auch die Bildung als eine »ästhetische und politische Form« (ebd., 250), »die

von Menschen gestaltet wird« und in der »ein Verhältnis zur Unverfügbarkeit ihrer

selbst [entwickelt]« werden könne, erinnert an die Humboldt’sche Semantik, hier

dieUnterscheidungzwischenbedingterundunbedingterFreiheitHumboldts.Auch

die Absage an das autonome Selbst (ebd., 249f.), die »partielle Non-Souveränitat«

und die hervorgehobene partielle Souveränität und Angewiesenheit oder Verbun-

denheitmitWelt (Humboldt) undGesetz (Butler) verbleiben inHumboldt’schenKo-

ordinaten, da schonHumboldt das Individuelle in relationalerWechselwirkungmit

mannigfaltiger Welt, sozialen Bruchstücken und allgemeiner Menschheit positio-

niert (vgl. Rickens frühere Humboldtrezeption 1999, 110f.; Kapitel 2.9.2). Des Wei-

teren lässt sich außerdem das Anderswerden des Selbst »nach vorn« mit oder im

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


190 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Anschluss an Humboldt formulieren, sodass ein Subjekt entsteht, welches »es vor-

her so nicht gab« (HeinemannundMecheril 2018, 250).Humboldts Bildungsdenken

lässt sich nämlich entgegen der Schäfer-Rezeption von Heinemann und Mecheril

(ebd., 249) mit Schäfer genau so lesen: Das Selbst kehrt durch Bildung nicht einfach

immer wieder zu sich zurück und sichert damit die Einheit des Selbst (vgl. Schäfer

2011a, 59f.); mit Schäfers Humboldtrezeption schreibt sich die Entfremdung in das

Selbst ein (ebd.), verändert es, sodass ein Subjekt entsteht, das »es vorher so nicht

gab« (Heinemann undMecheril 2018, 250).

In dem Beitrag von Heinemann und Mecheril scheinen (zunächst) vorrangig

die Aufspaltung des Allgemeinen in plurale Allgemeinheiten (ebd.) und die Bin-

dung der (Allgemein-)Bildung an epochaltypische Schlüsselprobleme (ebd.) eine

entscheidende und deutliche Erweiterung des Humboldt’schen Bildungsdenkens

darzustellen.

Mehrere Allgemeinheiten: Bildung sei als »(Allgemein)Bildung« zu denken

(ebd.). Dieses Allgemeine ist historisch kontingent und »auch synchron als Plurales

zu denken«, denn es ist »davon auszugehen, dass je unterschiedliche Versionen […]

des Allgemeinen anzutreffen sind« (ebd.). Es gebe »unterschiedliche (welt-)gesell-

schaftliche Kontexte« und »unterschiedliche symbolisch-materielle Ordnungen«

(ebd.) und verschiedene »natio-ethno-kulturell kodierte […]« Zugehörigkeiten

(ebd., 253).

Dieser deutlich (inter-)national-affirmative an Humboldt anknüpfende Mul-

tikulturalismus und Kosmopolitismus (vgl. ebd., 259; krit. d. Kapitel 2.9) steht

ziemlich losgelöst neben den zu kritisierenden und diskriminierenden Differenz-

ordnungen und mit Bezug zu einem früheren Text Mecherils auch neben seiner

Politik der Hybridität (Mecheril 2009, 31, 69), die sich auffallend wenig bis gar

nicht in die jüngere (Selbst-)Bildungskonzeption eingeschrieben hat. Mecheril

fixierte mit dieser Politik das Hybride mit ›natio-ethno-kultureller Mehrfachbezo-

genheit‹, dem »Mischzustand«, der ›pluralen Identität‹ wie daraus resultierenden

»Neuschöpfungen« (ebd., 23f.). Warum soll mit Blick auf Mecherils Politik der Un-

reinheit dasmonolinguale (Selbst-)Bildungsdenkenmit einemvorrangig deutschen

Referenzsystem den nicht monolingualen und von Mecheril ge-otherten Hybriden

übergestülpt werden, wenn andere (un)reine Sprachen, nicht-eurozentrische Auf-

wachsens- und Veränderungsprozesse und -beschreibungsmöglichkeiten nicht

thematisiert und angewendet werden?Müsste eine Politik der Hybridität sich nicht

(zumindest in Teilen) auch an hybridenOrten, in hybridenDiskursen, in (un)reinen

Sprachen und in hybriderWeise bewegen?

Klassische Ich-Anrufungen: Neben der Aufspaltung des Allgemeinen in ver-

schiedene nationalisierte-ethnisierte-kulturalisierte Allgemeinheiten scheint diese

Allgemeinbildungskonzeption, aber auch die Rede von ›pluralen Identitäten‹ im

Rahmen der Politik der Hybridität wenig mit den poststrukturalistischen Dezen-

trierungen des Subjekts zu tun zu haben. Vielmehr verweist die Allgemein- und

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 191

(Selbst-)Bildungskonzeption auf die klassische Wechselwirkung des Ichs mit Welt

im Medium des (partikularen) Allgemeinen, wodurch Heinemann und Mecheril

klassische Bildungs- und Nationendiskurse zu bedienen scheinen. Und ganz im

Gegensatz zu den schwachen Subjektverständnissen des Poststrukturalismus geht

es bei der Allgemeinbildung um »ein politisch-ethisches Moment«, welches ein

starkes Ich anruft und »um die Frage« kreist: »Wie will und kann ich im Rahmen

dessen, wie wir leben wollen und können, leben?« (ebd., 251).

Heinemann und Mecheril weben die (Selbst-)Bildung in mehrere Spannungs-

felder ein undwenden sie nicht einfach affirmativ-kritisch gegen die Fremdbestim-

mung.DochdieVerwendungderBegrifflichkeit der (Selbst-)BildungdesMenschen

oder die Bekräftigung einer Bildung als (Selbst-)Bildung scheint mindestens dis-

kussionswürdig. Gerade wenn Heinemann und Mecheril sehr verknappend auf

einen einleitenden Absatz eines Handbuchbeitrags von Hans-Christoph-Koller

verweisen, nach dem Bildung »vor allem als Selbstbildung begriffen werden« kann,

entstehen viele Fragen (Koller 2016a, 33f.; zit.n. Heinemann und Mecheril 2018,

249.). Bei einer genaueren Lektüre wird auch die Nähe dieser erneut ›janusköpfi-

gen‹ Bildung Heinemanns und Mecherils (vgl. Kapitel 2.9) zu den Diskursen rund

um Erziehung und Bildung bei Heinz-Joachim Heydorn deutlich (vgl. Kapitel 2.2).

Denn (Selbst-)Bildung bedarf der (zur Selbstbestimmung führenden und fremd-

bestimmenden) Erziehungsmacht, um jene (die Erziehung und Selbstbestimmung

verhindernde) Herrschaft zu kritisieren. Damit fasste Heydorn Bildung und Er-

ziehung zu einer Figuration zusammen und wendete diese gegen die Herrschaft

(vgl. Kapitel 2.2). Es geht mit dieser Heydorn-Perspektive bei der Ermöglichung

der (Selbst-)Bildung bei Heinemann und Mecheril einerseits um Subjektivierung

in hegemoniale(n) Differenzordnungen, d.h. um Subjekt-Bildung innerhalb der

Differenzordnungen und in diese hinein. Das Subjekt gebiert sich nicht selbst,

sondern heteronome Instanzen bringen es hervor. In Bezug zu Heydorn oder auch

Wilhelm Flitner wäre dieses Arrangieren und Ermöglichen von (Selbst-)Bildung

die Aufgabe der klassischen Erziehungsmacht. Gleichzeitig geht es bei Heinemann

und Mecheril um eine (Selbst-)Bildung, die sich gegen die diskriminierenden

Differenzordnungen wendet. Sie wenden (Selbst-)Bildung gegen die durch die

Differenzordnungen vermittelten Trugbilder eines autonomen Subjekts und gegen

die durch die Differenzordnungen etablierte Verhinderung von Bildung und Bil-

dungsgerechtigkeit. In dieser klassisch-kritischen Lesart beharrenHeinemannund

Mecheril auf einem starken Erzieher:innensubjekt mit seiner »Selbstreflexivität«

(ebd., 268) und auf einem starken Bildungssubjekt.

Fast idealtypisch und in doppelterWeise findet in diesem Beitrag die vonWim-

mer problematisierte »erneute Konzentration auf das Subjekt« und die »Rückwen-

de« aufdie subjektiveHandlungsfähigkeit statt.Es lässt sich indemBeitragdie »Ge-

nese« der »Handlungs- und Reflexionsfähigkeit« des Schüler:innen- sowie des Leh-

rer:innensubjekts nachzeichnen,wobei »eineUnterwerfung, die seine Souveränität

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


192 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

bedingt und begrenzt«, die Handlungsfähigkeit des Subjekts relativiert (Wimmer

2016, 361). Im Zuge der Anverwandlung poststrukturalistischer Begrifflichkeiten an

klassisch-kritische Diskurse der eigenen Disziplin lässt sich mit Wimmer bei Hei-

nemann und Mecheril eine rhetorische Abschwächung und Rückwende (Wimmer

2016, 370), die Verflüssigung des Gegensatzes und eine Entparadoxalisierung des

Widerspruchs zwischen Unterwerfung und Handlungsmacht (ebd., 364, 371, 376)

skizzieren.

Obwohl die subjektivierungstheoretischen Begrifflichkeiten beibehalten und

auch die Paradoxalität immer wieder hervorgehoben wird, verschieben zunächst

»scheinbar unbedeutende Synonyme subtil den Sinn« (Wimmer 2016, 370). Die

Gleichsetzung von ›Widerspruch‹ und ›Spannungsfeld‹ verweist auf solch eine

Sinnverschiebung. Neben dieser Subtilität markieren Heinemann und Mecheril

mit Verweisen auf die »innere Substanz« und »hermeneutisch-empathische[n]

Suchbewegungen« eine deutliche (nicht nur) rhetorische Abkehr von subjekti-

vierungstheoretischen Ansätzen (Arnold 2005; zit. n Heinemann und Mecheril

2018, 268). Des Weiteren lassen sich Formulierungen wie »Bildsamkeit in Diffe-

renzordnungen« (ebd., 249) und der immer wieder folgende Hinweis, dass der

»Zusammenhang« zwischen ›Herrschaftsverhältnissen und Möglichkeitsräumen‹

nicht in eine Richtung des Gegensatzes (beispielsweise Autonomie oder Unterwer-

fung) aufgelöst werden könne (ebd., 249), als rhetorische, aber auch als strukturelle

Abschwächung verstehen. Denn es geht mit dieser Figur nicht wie beispielsweise

beiWimmerumeinSowohl-als-auchund ein gleichzeitigesWeder-noch vonUnter-

werfung undHandlungsfähigkeit oder umdie Problematik, dass im Foucault’schen

Sinne jederWiderstandsakt eine Unterwerfungsgeste darstellen kann. Das Subjekt

scheint nur nicht mehr auf die Endpunkte des Spannungsfelds (Handlungsmacht

vs. Unterwerfung) reduziert werden zu können. Mit der Wimmer’schen Brille

scheint sich die widersprüchliche Gleichzeitigkeit bei Heinemann undMecheril zu

verflüssigen.

Das Subjekt scheint bei Heinemann und Mecheril ganz im Sinne der subjek-

tivierungstheoretischen Perspektive heteronom verfasst zu sein und das Endpro-

dukt der Subjektivierung oder der »erwachseneMensch verfügt nicht gänzlich über

den eigenen Körper, das Bewusstsein, die Sprache, die geschaffene Um-Welt, die

erfahreneWelt etc.« (ebd., 250). Das aus der »non-autonome[n] Konstitution« ent-

standene Subjekt handelt und verantwortet diesesHandeln dann trotzdem (zumin-

dest partiell) (ebd.). Es kann die Heteronomie und auch Trugbilder eines autono-

men Selbst reflektieren und sich gegen problematische Ordnungen einsetzen. Die

starken Subjekte werden hier der ›non-autonomen‹ Konstitution »nachgeordnet«

(Wimmer 2016, 371) und die noch nicht fertigen Schüler:innensubjekte bedürfen der

Lehrer:innen, die ihre (Selbst-)Bildung ermöglichen. Die fertigen Bildungssubjekte

können sich dann wie schon die außerordentlichen Persönlichkeiten nicht nur ein-

fach bilden, sondern sie können die Bildung als »ästhetische und politische Form

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 193

[gestalten, arrangierenund ermöglichen]« (HeinemannundMecheril 2018, 250; vgl.

krit. d.Wimmer 2009).

Anders als bei Ricken, der an einer kritischen Wendung des Bildungsbegriffs

innerhalb der Ordnung der Bildung zweifelt oder Kritik selbst als systemfunktio-

nal markiert, scheint Mecheril vorrangig die konstituierenden Bedingungen des

Subjekts hervorzuheben. Mecheril »wendet« in einem anderen Text die »Macht

der Ordnungen« nicht mehr »gegen das Subjekt, sondern [sie] verwirklicht sich

durch das Subjekt, das mittels Ordnungen verwirklicht, sich von diesen durchaus

absetzen und diese durchaus gestalten kann« (Mecherils 2016, 23). Widerstand im

klassischen Sinne scheint mit dieser Perspektive wieder ohne Probleme möglich

zu sein. Es scheint bei Heinemann undMecheril ein klassisches Handlungssubjekt

zu entstehen, welches trotz aller Subjekt-Hervorbringung und trotz allen hete-

ronomen Arrangierens von Spielräumen sich dann letztendlich selbst bilden und

hervorbringen muss, da »sich das Subjekt« »mittels der Praxis des Subjekts […]

konstituiert« (Mecheril 2016, 23; vgl. krit. d.Wimmer 2016, 371).

Mit den im Vorfeld erarbeiteten Subjektdezentrierungen (und auch mit Blick

auf Kapitel 2.9) entstehtmit Blick auf die Formulierung undAnrufung kompetenter

und durchsetzungsstarker Lehr- und (Selbst-)Bildungssubjekte oder reflexiv-her-

meneutischer Lebensformen in Bezug auf ein deutsches Referenzsystem (Klafki,

Meyer-Drawe, Koller etc.) eine kritische Perspektive auf die konzeptionelle Über-

setzungsarbeit Heinemanns undMecherils.

3.8 Eine Schule der radikalen Demokratie und unreinen Vielfalt

Ich habe den Bildungsbegriff mit den bisherigen Rekonstruktionen und Fortschrei-

bungenunter anderemmit einergewalttätigenunddenbzw.dieAnderenabwerten-

den und vernichtenden Subjektivität (Ricken),mit Kolonialismus (Knobloch,Castro

Varela) und Nationalismus (Kapitel 2.9) verschränkt. Gegen die ›janusköpfigen‹ Bil-

dungsweisen lässt sich Bildung in kritischerWeise selbst als ein (vorrangig deutsches)

epochales Schlüsselproblemqualifizieren,welches auf keine vondenVerschränkun-

gen und Erbschaften loslösbare (widerständige) Praxis verweist.

Ich stimmeHeinemann undMecheril in Bezug auf Butler darin zu, dass Hand-

lungsfähigkeit und Unterwerfung sich nicht entgegenstehen und Ricken bestätigt

ja gerade den Erfolg und die Produktivität der Macht durch die (monolingua-

le) Selbst-Bildungssubjektivität. Diese Subjektivität ermöglicht in diesem Sinne

Handlungsfähigkeit und bedingt auch Ent-Unterwerfung. Und natürlich steht

das Subjekt beispielsweise in der Spur Butlers auch in einer »Verantwortung«, »in

einemAntwortverhältnis zu der eigenen Kontingenz undOpazität«. Es sucht »nach

Antworten […] und [probt] diese tentativ«. Es »versucht ein Verhältnis zu finden

zu dem ›Gesetz‹« (Heinemann und Mecheril 2018, 250). Doch gleichzeitig lehnen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


194 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Dirim und Khakpour im selben Band (2018, 218-224), wie auch Ricken (1999, 169f.)

und Wimmer (1996, 2009), Foucault (1994) und Butler (2012) oder Spivak (2015, 2f.)

dieses Double-Bind (Unterwerfung und Handlungsfähigkeit) und die zwingende

Unterwerfung unter das Gesetz deutlich ab.

In dem Text Gender and Education (2012) geht Judith Butler in Bezug auf Spivak

beispielsweise auf die für Kritik und Handlungsfähigkeit notwendige und affirma-

tiveHaltung gegenüberUnterwerfung,Assimilation unddemDouble-Bind ein (vgl.

ebd., 26). Gleichzeitig problematisiert sie das Double-Bind und sucht nach anderen

»modes of life« (ebd., 27).

»Then the very categories which appear to promise us life take our life away. The

point is not to accept such a double bind, but to struggle for new modes of life

on the critical edge of the recognizable, and yet still live.« (Butler 2012, 27)

Mit Butler steht das Double-Bind und auch der »Mono-Lingualismus und die da-

mit gestützte Idee vonHomogenität unddieBindung anNationalismusundRassis-

mus« deutlich zur Disposition (ebd.; eig. Übers.). Der etwas provokative Einspruch

in verknappender Kürze: Das Projekt einer widerständigen (Selbst-)Bildung, an-

gestoßen durch eine differenzfreundliche und diskriminierungskritische Pädago-

gik durch (vorrangig) monolinguale (National-)Staatsdiener:innen scheint der sub-

jektivierungstheoretischen Perspektive im Anschluss an Butler meines Erachtens

kaum gerecht zu werden.

Die Dekonstruktion der Bildung stellte in dieser Arbeit bisher eine eingren-

zend-provinzialisierende Geste dar, indem die Grenzen, Wirkungsbereiche und

Verschränkungen des Bildungsbegriffs in Bezug auf das poststrukturalistische

Plädoyer für Differenz mithilfe von fünf verschiedenen bildungstheoretischen

Zugängen thematisiert wurden (Kapitel 2.2-2.9). Auch führte die Dekonstruktion

uns bereits an die oder eine Grenze der dekonstruktiven Bildungstheorie selbst

(Kapitel 2.9) und es wurde über die verschiedenen Dezentrierungen des Selbst

ein bildungstheoretischer Streit ums Subjekt eröffnet (Kapitel 3.2-3.6), wobei die

Selbst-Dezentrierungen nundurch den Streit umeinigeDezentrierungspunkte des

Subjekts fortgeschrieben werden. In Abgrenzung zu den Beiträgen der kritischen

Erziehungswissenschaft von Heinemann und Mecheril scheint die poststruktu-

ralistische Bildungstheorie ein Instrumentarium und Semantiken entwickelt zu

haben, welche es ermöglichen, beispielsweise in Bezug auf den Themenkomplex

›Schule, Heterogenität und Sprachen‹ die Rückwende auf die Bildung Humboldts

(Kapitel 2) und das Zentrieren handlungsfähiger, widerständiger und starker

Subjekte (Kapitel 3) zu vermeiden.

Infolge (unter anderem) des Poststrukturalismus entstand ein breites Referenz-

system,mit dem sich die Verwendung des Bildungsbegriffs und die Rückwende zu

Humboldt oder Schiller einschränken und somit Bildung auch ›provinzialisieren‹

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 195

lässt (vgl. JašováundWartmann2020; vgl.Kapitel 5).Wie bereits geschrieben: Selbst

wenn das »humboldtsche Bildungsideal […] die Schule nach wie vor fest im Griff«

hat (Czejkowska 2021, 108) – nicht jedemThema muss Humboldt, Bildung und ein

subjektzentrierter Blick übergestülpt werden.

Ein Startpunkt für diesen sich in der poststrukturalistischen Bildungsphiloso-

phie bereits ankündigenden Weg bildet der Text Wimmers Vergessen wir nicht – den

Anderen! (2014d).Wimmer problematisiert in diesemText hegemonialeHeterogeni-

tätsdiskurse, unter anderem in Bezug auf die Institution Schule und den zentralen

Referenzpunkt Heinemanns und Mecherils: Annedore Prengels Pädagogik der

Vielfalt ([1994] 2006). Wimmer argumentiert nicht ausgehend von einer bildungs-

theoretischen, sondern eher differenztheoretischen Perspektive, wenn Vielfalt an

Schulen zur Ressource verkommt und Heterogenität ökonomisch ›umgewertet‹

wird (Wimmer 2014d, 434f.) oder die klassen- wie genderspezifische Differenz

der Ungleichheit (ebd.) sowie radikale (ebd., 436-440) und unreine Differenzfi-

guren (ebd., 445-447) nach Wimmer in hegemonialen Heterogenitätsdiskursen

vernachlässigt, verkannt, vergessen, verdrängt oder verworfen werden.

Zunächst zur Bemühung der Pädagogik der Vielfalt beiHeinemannundMeche-

ril: Beide halten im Anschluss an Prengel einen »reflexiv anerkennende[n] Umgang

mit Differenzen [für] bedeutsam«, damit ›benachteiligte‹ und ›missachtete‹ Leute

und Lebensweisen nicht ausgeschlossen werden (Heinemann und Mecheril 2018,

260). Es gehe darum »heterogene Lebens- und Lernweisen als gleichberechtigt

[anzuerkennen] und ihre Inklusion [anzustreben]« (Prengel 2015, 5; zit.n. ebd.).

Dabei knüpfenHeinemannundMecheril die »Unterstützung von potenziell negativ

von Rassismus betroffenen Schüler:innen« nicht nur an die Gerechtigkeit der Bil-

dungsgerechtigkeit (2018, 260), sondern »die anerkennende Berücksichtigung von

Unterschieden [ist] grundlegend für schulische Bildung« und »Lernprozesse« (ebd.,

260f.). »Anerkennungspädagogiken« haben jedoch nicht nur die Unterstützung der

Schüler:innen und eine »Kritik des Ausschlusses marginalisierter Lebensweisen«

im Blick, sondern auch »die Veränderung der Schule in Richtung der Revision

der bestehenden Organisationsweisen, schulischen Inhalte und Repräsentations-

formen« (ebd., 256). Konkrete Beispiele sind nach Heinemann und Mecheril die

Präsenz von »Schulleitungen, die ihren Mobilitätsbedürfnissen mit und in einem

Rollstuhl nachgehen«, die Art und Weise der Darstellung und Rollenzuschreibung

von »Nicht-Weiße[n] Personen im Schulbuch« oder die ›impliziten und explizi-

ten‹ Thematisierungs- und Darstellungsformen des »weiblichen Geschlecht[s] in

Schulbüchern des Faches Biologie« (ebd., 257).

In der ›Anerkennungspädagogik‹ Prengels werden die Schüler:innen einerseits

als »einander gleichgestellt« positioniert und es werden je nach den »von den Schü-

ler:innen eingebrachten Unterschiede[n]«, je nach ihren »Fertigkeiten, Kenntnis-

se[n]und InteressenBildungsprozesse ermöglicht« (HeinemannundMecheril 2018,

261). Dies geschieht einerseits im Sinne einer Unterordnung unter die in der Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


196 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

sellschaft relevanten Sprachen undDifferenzordnungen (ebd.) und andererseits im

Sinne einer in der Unterordnung stattfindenden Selbst-Bildung, die sich auch ge-

gen die Ordnungen richten kann und in von Professionellen ausgeloteten Spielräu-

men stattfindet.Es geht umeine egalitäreDifferenz,dieChancengleichheit undBil-

dungsgerechtigkeit zwischen den heterogenen Schüler:innen anvisiert und auf un-

terschiedlichsten Ebenen (strukturell, inhaltlich, personell, didaktisch) sollen ver-

schiedenste Subjektivierungsformen gestützt werden (vgl. ebd., 261).

Diese Pädagogik der Vielfalt »[läuft] Gefahr […], Differenz affirmativ zu behan-

deln« und »Ungleichheitsverhältnisse«, »Hierarchien und Asymmetrien« innerhalb

und außerhalb der Schule zu vernachlässigen (ebd., 258). Deshalb erweiternHeine-

mann undMecheril die differenzfreundliche Pädagogik um eine diskriminierungs-

kritische, die stärker hinsichtlich »institutionelle[r] Diskriminierung« (ebd., 263)

und deutlicher in die (Re-)Produktion der problematischen Differenzordnungen

durch die Lehrkräfte selbst interveniert. In eine ähnliche Richtung problemati-

siert auch Wimmer das implizite Versprechen der Anerkennungspädagogik, »der

Hierarchisierung von Differenzen und allen Komplikationen zwischen Gleichheit

und Differenz schon entkommen zu sein« (Wimmer 2014d, 440), und führt Pren-

gels Pädagogik als ein Beispiel für den Programmwechsel von der ›Differenz als

Ungleichheit‹ hin zu einer ›Gleichheit der Differenz‹ an (Kessl/Plößer 2010, 9; n.

Wimmer 2014d, 435).

Im Zentrum von Wimmers Kritik an Prengels Anerkennungspädagogik der

Vielfalt steht die Konstruktion der »egalitären Differenz« (Prengel 2001, 96; zit.n.

Wimmer 2014d, 438). Die Begriffe »Gleichheit« und »Verschiedenheit« werden

nach Wimmer in der Pädagogik der Vielfalt so verbunden, »dass die Gleichheit die

Verschiedenheit ermöglicht und garantiert, wie im Sinne der Gleichberechtigung

(ebd., 35) und dass aber auch von der Verschiedenheit ausgehend die Anerkennung

der Gleichheit der Verschiedenen gesichert ist« (Wimmer 2014d, 439). Alle sind ei-

nerseits gleich(berechtigt) und können dadurch verschieden sein und andererseits

sind alle gleich anders, sie haben verschiede Geschlechter, verschiedene Herkünfte

etc.

»Erst in Verbindung mit der Wertschätzung für Heterogenität wird Gleichheit

wirklich uneingeschränkt gültig. Erst so kann sie ihre befreiende Wirkung entfal-

ten.« (Prengel 2006, 50; zit.n. Wimmer 2014d, 439)

Durch die Anerkennung der (materiellen-diskursiven) Verschiedenheit wird (for-

male, normative, rechtliche) Gleichheit erzeugt und die Verschiedenheit wie

Gleichheit lässt sich zudem bei Prengel nur über einen übergreifenden »Maßstab

des Vergleichens« bestimmen (Prengel 2006, 33; zit.n. Wimmer 2014d, 439). Da-

durch werden die »qualitative[n] Differenzen im Sinne von Inkommensurabilität«

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 197

(ebd., 32; zit.n. Wimmer 2014d, 438) zu relativen Differenzen, die »durch etwas

Gleiches« (Wimmer 2014d, 439), wie bestimmteMerkmale13 verbunden sind.

Nach Wimmer drohen jedoch, durch relative Differenzkonstruktionen jegliche

Differenzen ›ausgespart‹ zuwerden, »die nicht imMediumeines Allgemeinen iden-

tifiziert und miteinander verglichen werden« können (Wimmer 2014d, 440). Des

Weiteren erhebt sich das reflexive Lehrsubjekt zu einem quasi-objektiven und »ge-

schlechtlichen, kulturellen oder religiösen Schiedsrichter«, dem »apriori die Ent-

scheidungskompetenz und Freiheit zugeschrieben wird, ob es den Anderen aner-

kennenwill undwelcheHeterogenitätsausprägung [es] noch tolerieren kann« (ebd.,

442).

Die »Bewegung« geht vom lehrenden Subjekt aus, das intentional »vergleicht,

unterscheidet und entscheidet« (ebd.) sowie (diskriminierungskritisch) die Ande-

ren versteht (vgl.HeinemannundMecheril 2018, 266).DieBewegunggeht nicht bei-

spielsweise wie bei Levinas, Derrida oder Lacan vom Anderen aus (Wimmer 2014d,

442).Das lehrendeSubjekt kommtbeiPrengel,wie auchbeiHeinemannundMeche-

ril,quasidemAnderenzuvorundzwingt es inshegemonialeAllgemeineund ›othert‹

es,nochbevordieHeranwachsenden insKlassenzimmerkommen.DerVorwurfmit

Wimmer: Esdroht inAnerkennungspädagogikennicht nurdieVerkennungderVer-

schränkung zwischen Heterogenität und Ungleichheit (Heinemann undMecheril),

sondern es findet durch die Verkennung der radikalen Differenzen eine »Negation

des Anderenunter demDeckmantel seiner Anerkennung« statt (ebd., 446). In dieser

Problemperspektive droht dann auch die AnerkennungundErzeugung von alterna-

tiven hybriden Neuschöpfungen oder die Anerkennung von geotherten Hybriden,

wie in Mecherils Politik der Unreinheit (2009), den Anderen nicht gerecht zu werden.

Die Politik der Unreinheit, andere alternative Lebensformen und ihre »Wahr-

nehmung und Achtung« sind natürlich wichtig und »alles andere als Kleinigkeiten«

(Straub 2007, 127; zit.n.Wimmer 2014d, 446) und es geht nicht darum, relative und

radikaleDifferenzengegeneinanderauszuspielen (Wimmer2014d,446f.).Dennbei-

de Differenzformen sind nachWimmer immer in einem Sowohl-als-auch undWe-

der-noch in einer Art ›unreinen Differenz‹ verknüpft (ebd.; vgl. Derrida 2000, 103).

So markiert zum Beispiel ein anderes Geschlecht nicht einfach eine relative oder

radikale Differenz. In Bezug auf Rudi Visker verdeutlicht Wimmer, dass die »Ge-

schlechtsmerkmale nicht von sich aus eine Identitätmitbringen«; trotzdem sind sie

gleichzeitig »aufdringlich bedeutsam, geben ihre Bedeutung aber nicht Preis«. Die

Leute sind »nicht identisch mit [ihrem] Geschlecht«, »aber man ist auch ›nicht-oh-

ne‹ diese ›Dinge‹, die keine Dinge sind, aber auch ›nicht Nichts‹« (Wimmer 2014d,

445f.; vgl. Visker 2006, 125). Die radikale Andersheit lässt sich empirisch, etwa über

Geschlechtsmerkmale oder geschlechtliche Identitätszuweisung, »nicht fassen und

13 In Bezug auf das BuchDirims undMecherils wären das unter anderem »Behinderung«, »Gen-

der«, »Klasse«, »Migrationshintergrund« und »Religion« (Dirim &Mecheril 2018, 6).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


198 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

erkennen«; gleichzeitig »artikuliert [dieAndersheit] sich indiesemebenbeschriebe-

nenVerhältnis zudendurchausbestimmbarenMerkmalen,allerdings inFormeiner

Äußerlichkeit, Unbestimmtheit und Nicht-Identität« (Wimmer 2014d, 446). Folg-

lich sollte den Ausschlüssen auch über (immer verkennende) relative Differenzen,

neue Zuschreibungen und auch immer wieder über neue Differenz-, Verschrän-

kungs-, oder Anderenkonstrukte begegnet werden (vgl. beispielsweise wie bei Me-

cheril 2009; Forster 2017).

Trotz des immer vorhandenen Sowohl-als-auch und Weder-Noch relativer

und radikaler Differenzen gerät nach Wimmer jedoch durch die Hervorhebung

oder Zentrierung von relativen Differenzkonstruktionen etwas Entscheidendes aus

dem Blick. Das »Othering«, die »Erfindung des Anderen« und Prengels egalitäre

Differenz lassen sich bereits als ›Antworten‹ verstehen (Wimmer 2014d, 442). Mit

diesen Antworten agiert das Lehrsubjekt oder -phantom nicht intentional oder

reflexiv einfach für den Anderen, indem es sein Othering reflektiert und differenz-

freundlich agiert. Es kam den Heranwachsenden bereits zuvor und hat bereits auf

den bzw. das bzw. die (Nicht-)Anderen sehr gewalttätig und ausschließend reagiert

(vgl. ebd.).

MitWimmer stellt sichmit Blick aufHeinemannundMecheril die Frage,ob bei-

spielsweisemit der Reduktion der »Machtförmigkeit« des Verstehens auf ein Refle-

xionsmoment für die professionellen Lehrenden (in einem »Feld struktureller Wi-

dersprüche«) die eigentliche Gewalttätigkeit des mit dem Verstehen verbundenen

Otherings indenBlick kommt (HeinemannundMecheril 2018,266)?Undnebendie-

sem Othering drohen nach Wimmer zudem viele hegemoniale Heterogenitätsdis-

kurse Differenzen auf der gleichen Ebene und in Bezug auf eindimensionale Syste-

matiken und Semantiken zu verorten. Gender und Klasse sind jedoch nicht einfach

zwei (gleiche) Differenzkonstrukte, sondern sie stellen »verschiedene Formen der

Verschiedenheit« dar (Wimmer 2014d, 441).

Was bedeutet dies nun für das pädagogische Schulkonzept Heinemanns und

Mecherils, wenn ich das Konzept mit der »Frage nach der Möglichkeit von Gerech-

tigkeit« imAnschluss anDerrida konfrontiere (Wimmer 2014d, 447)? NachWimmer

lässt sich die »[irreduzible] Heterogenität und [singuläre] Gerechtigkeit […] kaum

professionalisieren«und radikalewieunreineDifferenzkonstruktemarkieren »eher

dieGrenze von dem […],was unter pädagogischer Professionalität verstandenwird,

und [beschränken] ihreMöglichkeitenvonAnfangan« (ebd.,447).Gleichzeitig eröff-

net sich mit alteritätstheoretischen Perspektiven eine andere Konstellation, in der

die Lehrer:innen immer schon zu spät kommen, nur an zweiter, dritter oder letzter

Stelle stehenundzudemmitnicht kontrollier-und ›bewältigbarenHerausforderun-

gen‹ konfrontiert werden, die sie zur Antwort zwingen und gerade in Deutschland

in eine Ver-antwort-ung stellen, in der siemit demDruck des »herrschenden Allge-

meinen« in besonderer Weise konfrontiert sind (vgl. Adorno 1971, 95). Auch dürfte

die differenzfreundliche Perspektive im Anschluss an Derrida die Lehrer:innen er-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 199

muntern, ihre Gastfreundschaft in noch radikalerer Weise als im Sinne der ›Aner-

kennungspädagogiken‹ anzubieten und sich der Ankunft der Gäste, mit oder ohne

Augen (vgl. Barad 2007, 392), »uneingeschränkt aus[zu]setzen, auch wenn man nie

vorher wissen kann, ob sich auch der Gast an die Gesetze der Gastfreundschaft hal-

ten wird« (Wimmer 2014d, 447).

Jedochnicht nur inBezugzualteritätstheoretischenZugriffe lässt sichdas schu-

lische Lehr- und auch Schüler:innensubjekt dezentrieren und gegenüber den vie-

len anderenmindestens sekundarisieren, sondern die SubjektverständnisseHeine-

mannsundMecherils können auchmithilfe des zweitenBezugspunkts des Studien-

buchs von Dirim und Mecheril, der Sprache, problematisiert werden. Die in dieser

Arbeit fokussierten bildungstheoretischen lingustic und medial turn ermöglichen

es, den Fokus weg vom Subjekt hin zur institutionellen, diskursiven und medialen

Ebene zu verschieben. Erste Ansätze für diese Dezentrierung finden sich bereits in

dem Buch Dirims und Mecherils in den Beiträgen Sprache als Mittel der Reproduktion

von Differenzordnungen (Dirim/Knappik/Thoma),Migrationsgesellschaftliche Mehrspra-

chigkeit in der Schule (Dirim/Khakpour) und Schule als institutionell und interaktiv her-

vorgebrachter Raum (Mecheril/Shure). Diese Ansätze werden im Folgenden zunächst

durchquert.

Historisch betrachtet war die Schule eine »auf Homogenität zielende und mit

Homogenität rechnende Schule« (Dirim und Mecheril 2018c, 17), »deren explizite

oder ›heimliche‹ Aufgabe in erster Linie in der Bewahrung und Reproduktion des

Nationalen« lag (Mecheril und Shure 2018, 67). Gerade über die Schule »erfährt die

Imagination von Nation im Laufe der Geschichte immer wieder Stärkung und Ver-

breitung« (ebd., 66).Und »auch aktuelle wissenschaftliche Analysen [verweisen] auf

die nach wie vor geltende Wirkung der Schule als Institution des nationalen Prin-

zips […], in dem ein natio-ethno-kulturell kodiertes Wir gestärkt« wird (ebd., 67)

und diejenigen ›abgestraft‹ werden, die »nicht mit den [nationalen] Idealen kon-

form gehen« (Butler 2014, 185; zit.n.Mecheril und Shure 2018, 66).

Und ein, wenn nicht sogar das zentrale Medium dieser Erzeugung einer natio-

nalen »Homogenitätsfiktion« (Dirim und Mecheril 2018c, 17) ist die nationalisierte

Sprache »in Schule und Unterricht« (Mecheril und Shure 2018, 67). Ähnlich wie

bei Butler (2012) wird auf die Verschränkungen zwischen Nationalismus, Sprache

und Rassismus verwiesen. In der »›Durchsetzung der deutschen Sprache‹ lassen

sich Spuren der Durchsetzungsbestrebungen ›völkisch-rassistischer Ideologien‹

finden« (Mecheril und Shure 2018, 67; vgl. Dirim, Knappik undThoma 2018, 57-60).

Der Schule lässt sich im Rahmen der Homogenisierung von Sprache und der ho-

mogenen Alphabetisierung der Leute im 18. und 19. Jahrhundert eine wirksame

Rolle zuweisen (vgl.Wimmer 2009, 58f.; Kittler 2003). Dabei scheint sich die natio-

nalisierte Sprache bereits sehr tiefgreifend in die Institution Schule eingeschrieben

und damit normalisiert zu haben. Die meisten Lehrer:innen in deutschsprachigen

Ländern und Landesteilen gehen wie selbstverständlich davon aus, dass sie selbst

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


200 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

und die »Schüler:innen normalerweise Deutsch sprechen« (Dirim und Mecheril

2018c, 18) und deutsch die hegemoniale »Bildungssprache« ist (Dirim und Knappik

2018; 230). Folglich besitzen »Schüler:innen mit unterschiedlich gut ausgebauten

Deutschkenntnissen ungleiche Lernmöglichkeiten« undSchüler:innenmit schlech-

teren Deutschkenntnissen werden auch in nicht-sprachzentrierten Fächern wie

Mathematik oder Physik benachteiligt (Dirim undMecheril 2018, 18).

Dasmigrationspädagogische Plädoyer fürHeterogenität undMehrsprachigkeit

an Schulen visiert damit nicht nur eineVeränderung anSchulen an,umdie negative

»Auswirkungvon ›sprachlicherundsozialerHerkunft‹ aufdenSchulerfolg«zu redu-

zieren (DirimundKhakpour 2018, 205) oder umbenachteiligtewie ausgeschlossene

Schüler:innen in ein monolinguales System zu integrieren (Double-Bind), sondern

dieses Plädoyer scheint gleichzeitig auch ein anti-nationales Moment zu umfassen

und die Entscheidung und das Plädoyer fürMehrsprachigkeit an Schulen »bleibt ei-

ne Werteentscheidung« (Gogolin 2006, 7; zit.n. Dirim und Khakpour 2018, 218). Es

finden sich in dem Beitrag Dirims und Khakpours einige Stellen und Verweise, die

verdeutlichen, dass es auch darum geht, die »Vorherrschaft des Deutschen […] in

Frage« zu stellen (2018, 215f.; vgl. 222). Konkret heißt dies, andere ›Bildungsspra-

chen‹ beispielsweise durch bilinguale Grundschulen zu etablieren (ebd., 215-222)

und auch die Sprachen einzubeziehen, die durch die hegemoniale Differenzord-

nung abgewertet werden (ebd.).

Zu großen Teilen scheint es in den Beiträgen des Studienbuchs jedoch vor-

rangig um die Integration der Mehrsprachigkeit in den monolingualen Unterricht

zu gehen und die meisten angeführten didaktischen und konzeptuellen Beispie-

le, selbst der Verweis auf die bilingualen Grundschulen in Hamburg, irritieren

nicht die Vorherrschaft des Deutschen oder die Vorherrschaft nationaler Spra-

chen. Lehrende sollen mit diesem Studienbuch qualifiziert werden, sodass ein

Unterricht entsteht, in dem die »Schülerinnen und Schüler mit Migrationshinter-

grund […] die Möglichkeit erhalten, ihre nichtdeutschen Herkunftssprachen im

Rahmen ihrer Schulbildung zu nutzen und auszubauen«, um ihren mitgebrach-

ten »Wettbewerbsnachteil« auszumerzen. Gleichzeitig »[sollten] die Kinder ohne

Migrationshintergrund […] die Möglichkeit erhalten, von der sie umgebenden

Mehrsprachigkeit zu profitieren« (Dirim und Khakpour 2018, 221f.). Es scheint eine

Win-win-Situation zu entstehen, in dermehrsprachige undmonolinguale Subjekte

friedlich koexistieren. Dirim und Khakpour machen jedoch deutlich, dass durch

eine alleinige »[Einbindung] vonMigrationssprachen [die] schulleistungsbezogene

Schlechterstellungen sowie symbolisch-inferiore Markierungen von Schüler:in-

nen […] [nicht] überwunden« werden (ebd., 224). Ähnlich wie bei Spivak spielt

beispielsweise auch die soziale Herkunft und Klasse eine wesentliche oder noch

entscheidendere Rolle, was konzeptionell für einen Schulentwurf bedacht werden

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 201

müsste (vgl. Dirim und Khakpour 2018, 203; Mecheril & Khakpour 2018, 134-158;

Lehmann-Rommel & Ricken 2004, 18/22; Spivak 2008).14

Wie schon in dem Beitrag Heinemanns und Mecherils werden auch bei Dirim

und Khakpour zwei Differenzfiguren miteinander verbunden: Die Begriffe dis-

kriminierungskritisch und differenzfreundlich verweisen auf die Differenzpaare

Ungleichheit und Vielfalt sowie Integration und Inklusion. Die geotherten Kinder

mit Migrationshintergrund sollen gleichberechtigt am ›Bildungswettbewerb‹ teil-

nehmen können (Integration), indem sie einerseits Deutsch lernen (Integration)

und andererseits ihre Herkunfts- oder hybriden Sprachen (Mecheril 2009) als ›Bil-

dungssprachen‹ verwenden können (Inklusion). Und auch die geownten Kinder

ohne Migrationshintergrund hätten etwas von der Mehrsprachigkeit, wobei Dirim

und Khakpour unterschlagen, dass mit diesem Konzept neue, ernst zu nehmende

mehrsprachige Bildungs-Wettbewerbsteilnehmer:innen hervorgebracht werden,

was monolinguale Subjekte nicht nur begrüßen dürften.

Mit der Frage nach der Mehrsprachigkeit an Schulen gerät ein weiterer wichti-

gerStreitpunkt indenBlick.Dabei soll es imFolgendenmitderSprache jedochnicht

um ein weiteres Differenzmerkmal für die Reflexion des professionellen Lehrsub-

jekts oder den Bildungserfolg des Schüler- bzw. Schülerinnensubjekts gehen. Wie

bei Dirim, Khakpour und Mecheril bereits deutlich wird, hat die Forderung nach

Mehrsprachigkeit ein politisches und widerständiges Moment gegenüber den he-

gemonialen Differenzordnungen, welches sich mit den hier fokussierten bildungs-

theoretischen Rekonstruktionen hervorheben und fortschreiben lässt.

Die bilinguale Schule, mit der deutschen Sprache an erster Stelle (Dirim und

Khakpour 2018, 221), und der Einbezug von Mehrsprachigkeit in den monolingua-

len Unterricht scheinen in dem Studienbuch Dirims und Mecherils die Grenze des

migrationspädagogischen Plädoyers fürDifferenz zumarkieren.15 Beide konzeptu-

ellen Vorschläge verweisen zunächst ähnlich wie auch die Politik der Unreinheit Me-

cherils auf ein grundlegendes Problemdes theoretischen Rahmens, nämlich auf die

Differenz zwischen geotherten Kindern mit und ohne Migrationshintergrund, mit

und ohne Migrationssprachen (vgl. Heinemann und Mecheril 2018, 264), wobei die

14 Obwohl Khakpour & Mecheril sich in Heterogenität, Sprache(n), Bildung (2018) mit dem Klas-

senbegriff auseinandersetzen, scheint die Schulkonzeption von Mecheril & Heinemann im

selben Band die ökonomische Perspektive zu vernachlässigen (2018).

15 Aber auch die Gleichzeitigkeit der impliziten Forderung der konzeptuellen Einbeziehung der

Sprachen, die bisher keine Subjektbildungssprachendarstellen, einerseits (216; vgl. 208–210;

vgl. 222) und das unkritische Anbringen von Beispielen für mehrsprachige Schulen anderer-

seits, bei denen bilingual deutsch-italienisch, deutsch-portugiesisch, deutsch-spanisch und

deutsch-türkisch unterrichtetwird (ebd., 221f.),markiert ein grundlegendes Problemdesmi-

grationspädagogischen Plädoyers. Der Verdacht lautet: In der Übersetzung von der theore-

tischen auf die programmatische oder konzeptuelle Ebene wird das Sagbare deutlich einge-

schränkt.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


202 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

damit geotherten und geownten Kinder gleiche Chancen für den ›Bildungswettbe-

werb‹ in der Schule bekommen sollen.

DirimundMecheril fassenSprache inBezugzueinemnundurchgängigenMus-

ter wieder einerseits als »Objekt«, »Instrument« und »Ausdruck« der problemati-

schen Differenzordnungen auf. Sprache verstehen sie als ein »Differenzmerkmal«,

durchwelches »Gruppen konstruiert und gegeneinander hierarchisiert werden und

über [welches] Einbezug und Ausgrenzung legitimiert werden« (Dirim, Knappik

und Thoma 2018, 51f.). Andererseits ermöglichen (Migrations-)Sprachen als »Bil-

dungssprachen« die gesellschaftliche Teilhabe, Handlungsfähigkeit, Kritik und sie

sind eine »gesamtgesellschaftliche Bildungsressource« (Dirim/Doll/Neumann 2011,

130f.; zit.n. Dirim und Khakpour 2018, 222). Dirim und Khakpour schreiben Spra-

che hier somit genauso wie alle anderen Differenzmerkmale (Geschlecht, Bildung,

Klasse, Herkunft etc.) in die Spannungsfelder der diskriminierungskritischen und

differenzfreundlichen Pädagogik ein.

Die Autor:innen des hier bearbeiteten Studienbuchs verstehen Sprache und die

Sprachverhältnisse zwar als Teile der vorherrschenden Differenzordnungen; trotz-

demunterscheiden sie selbst zwischendeutscher Sprache und anderenMigrations-

sprachen. Sie weisen Deutsch nicht (beispielsweise) als Sprache der Anderen aus,

womit trotz allerAnerkennungsrhetorikundReflexiondieserProblematik (Knappik

und Mecheril 2018, 174f.) die Differenz zwischen Eigenem und Anderem reprodu-

ziert zu werden scheint. Ausgehend von dieser dualen Differenz zwischen Eigenem

und Anderem undMecherils Politik der Unreinheit lässt sich zwischen

• migrationslosemMonolingualismus,

• migrationsbedingter Mehrsprachigkeit unter der Vorherrschaft der deutschen

Sprache,

• migrationsbedingter Mehrsprachigkeit ohne Vorherrschaft des Deutschen,

• migrationsbedingter Ein- und Mehrsprachigkeit ohne Bezug zur deutschen

Sprache

• undmigrationsbedingten hybriden (Sprach-)Identitäten unterscheiden.

Nach der diskriminierungskritischen und differenzfreundlichen Pädagogik sollten

alle die Möglichkeit haben, deutsch zu lernen (Integration) und gleichzeitig sollten

sich alle in ihrer ersten oder ihren ersten Sprache(n) wie in den hybridenNeuschöp-

fungen bilden können (Inklusion). An der Schule bleibt einMultilingualismus unter

der Vorherrschaft des Deutschen und anderer westlicher nationalisierter Sprachen

bestehen. Trotz der markierten Konstruktivität von Sprache und Nationalsprache,

trotz aller hybridenNeuschöpfungen, unreinenMehrfachzugehörigkeiten und plu-

ralen Identitäten, geht es Mecheril um Mehrsprachigkeit von Subjekten im Sinne

einer ›natio-ethno-kulturellen‹Mehrsprachigkeit (Mecheril 2009, 24, 33, 88). Er dif-

ferenziertmit seiner Politik derHybridität zwischenMonolingualismusundmigra-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 203

tionsbedingterMehrsprachigkeit oder ReinemundUnreinem,wasmir für eine kri-

tische Perspektive auch strategisch sinnvoll zu sein scheint.

Mecheril geht von verschiedenen Sprachen und Formen der Sprachzugehörig-

keiten und -identitäten aus und die von allen geteilten Sprachen (meist Deutsch

und Englisch) garantieren Verständigung, Teilhabe und Kritik. Zwar sind die (auch

sprachlichen) Differenzen Effekte einer von unter anderem Mecheril kritisierten

Differenzordnung und dies soll ein durchgängiger Reflexionspunkt für die pädago-

gische Professionalität bleiben; trotzdem oder gleichzeitig wird bei Mecheril und

Dirim in Bezug auf die ›Migrationstatsache‹ und mit Blick auf das Differenzierte

eine differenzfreundliche Pädagogik anvisiert. Das bisher Abgewertete und Aus-

geschlossene soll als gleichwertig anerkannt werden und auch die Monolingualen

wie die gesamte Gesellschaft können die migrationsbedingte Mehrsprachigkeit als

wichtige Bildungsressource verstehen. Alle können oder sollen sich bilden und am

›Bildungswettbewerb‹ teilnehmen (vgl. dazu auch die interkulturelle Pädagogik bei

Weber 2008, 414).

Schulentwicklung im Anschluss an Butler16: Butler schreibt zwar selbst, dass

nicht ein System oder eine Sprache existiert, welche bestimmt, wer wir sind (vgl.

Butler 2012, 19) und es geht auch ummimetische Prozesse (vgl. ebd.), um soziale Re-

lationen (vgl. ebd., 20) und die Reproduktion vonMacht undNormen über den Kör-

per (vgl. ebd., 17). Trotzdem positioniert Butler die Sprache immer wieder als den

entscheidenden »Orbit« (ebd., 16) und das entscheidende Machtzentrum. Es gehe

darum, wie wir Gender-Normen durch und über Sprache leben (vgl. ebd., 16), wie

Sprache aufuns einwirkt,bevorwir sprechenkönnenunddasswiruns immer schon

im »Orbit der Sprache« bewegen (ebd., eig. Übers.). Butler interessiert sich vorran-

gig für die Frage,wiewir zu »denkendenund sprechendenWesen«werden (ebd.: 15,

eig. Übers.), wie wir über und durch die Sprache und ihre Normen ein bestimmtes

Gender einverleibt, eingeschrieben oder ein bestimmtes Gender anerzogen bekom-

men (»educated into having a gender«; ebd., 15). Diese über die Sprache laufende

Gender-Edukation beginnt schon lange vor der Schule, findet jedoch auch in der

Schule statt. Im Sinne eines geheimen Lehrplans werden wir in der Schule durch

Sprache in den »Normen und Konventionen [unterrichtet], die das geschlechtliche

Leben regulieren« (ebd., 15; eig. Übers.).

Andere geben uns eine Sprache, mit der wir sprechen können, eine Sprache, in

der die Lehrer:innen uns unterrichten. Durch dieses Medium Sprache, durch die

Edukation über Sprache können wir nach Butler überhaupt erst als ein lebens-, so-

zial- und anerkennungsfähiges Ich erscheinen (vgl. ebd., 15).Wenn diese ›Gabe‹ der

Sprache (Wimmer 1996) nicht oder nur teilweise gelingt, droht in dieser Perspekti-

ve Prekarität und soziale Bestrafung. Eine nicht funktionierende Assimilation hat

16 Der folgende Teil ist in teils erweiterter, abgewandelter und angepasster Form dem Text

Schon wieder ein ultimatives boytoy? entnommen (Wartmann 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


204 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

nach Butler einen nicht zu unterschätzenden Preis. Eine mangelhafte Komplizen-

schaft, gewollt oder nicht, stellt die eigene Lebensfähigkeit, die sozialen Möglich-

keiten des eigenen Fortbestehens und der politischen Teilhabe infrage (vgl. Butler

2012,21; vgl.Wimmer 1996,Kapitel 3.5).Gleichzeitigunterschreibenundstützenwir

mit derKomplizenschaft diemit denNormeneinhergehenden sozialenAusschlüsse

und hegemonialen Subjektivitäten (ebd., 21f.). So ermöglicht eine »forcierte Förde-

rungderSprachkompetenz« indieserPerspektive zwareinegesteigerteHandlungs-

fähigkeit, doch sie bringt »die Gefahr mit sich, die Hegemonie einer homogenen

Einsprachigkeit zu bekräftigen und Stereotypen hervorzurufen, die dem normalen

Sprachmodell konform sind« (Wimmer 2009, 79).

An der Schule sprechen die Schüler:innen und Lehrer:innen in denmeisten Fäl-

len abseits der Fremdsprachenfächer eine Sprache. Es besteht ein Monolingualis-

mus, in den mensch gezwungen wird (Butler 2012, 17). Die Problematik des damit

einhergehendenmonolingualenHabitus an Schulen ist hier nicht neu (z.B.Gogolin

1994). Die Normen dieser einen Sprache an der Schule bestimmen oder bedingen

zumindest, wie wir sprechen und leben, und neben der Übernahme heterosexuel-

ler Normen verweist Butler auch auf die Zusammenhänge zwischen Monolingua-

lismus, Homogenität, Nationalismus und Rassismus (Butler 2012, 27). Und gerade

innerhalb einer dominanten Sprache sei der lebbare Raum stark codiert und gere-

gelt, sodassmit ButlermonolingualerWiderstand schnell an seine Grenzen kommt

oder immer wieder droht indirekt Heterosexualität, Nationalismus wie Rassismus

zu reproduzieren (vgl. ebd., 16; Lugones 2010, 750-753).

Edukation ist somit nicht einfach ein Gut, dass nur gleichmäßig und gerecht

verteilt werden muss (vgl. Butler 2012, 18). Butler versteht sie als eine Form der

Unterwerfung, die aber auch politische Handlungsfähigkeit erst ermöglicht. Doch

mit Butler sei darauf hingewiesen, dass politisches Agieren gegen die Normen

darüber hinaus immer in einem Normensystem stattfindet, die immer schon

über/in/mit/durch uns handeln und uns gebrauchen, in einer Art und Weise, die

uns nicht bewusst sein muss. Jede intentionale, bewusste und subjektive Souve-

ränität gegen die einverleibten und eingeschriebenen Normen, gegen Autorität,

Fremdbestimmung oder Gesellschaft wird in dieser Perspektive durchkreuzt und

es stellt sich die Frage, wie überhaupt gegen die Normen vorgegangen werden soll,

wenn diese in der Kritik stehenden Normen das Potential der Subversion erst zur

Verfügung stellen (vgl. ebd., 27).

DieLeute riskieren ihren sozialenStatus,wennsiegegendiehegemonialenNor-

men, die siemittragen, vorgehen; sie riskieren ihre Stimme, die gehört werden und

wirksam sein soll oder sogar versucht, neue Vokabeln oder eine neue Sprache zu

erzeugen (vgl. ebd., 25). Kritik undWiderstand benötigt oder erzeugt somit Preka-

rität.Undwenn eine kritische Stimme ihreMacht bewahrenwill, bleibt sie trotz des

Unterlaufens bestehender Vokabeln undNormen auf diese angewiesen.Es gehtmit

Butler darum, Wege zu finden, um in der anerkannten Sprache zu sprechen und

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 205

gleichzeitig ihrer Dominanz, ihrer Macht und ihren monolingualen Auswüchsen,

wie den gewalttätigen und ausschließenden Effekten zu widerstehen. Diese Per-

spektive Butlers und die Kopplung von Widerstand und Prekarität markiert eine

weitere Grenze pädagogischer Professionalität.

Im Kontrast zu Dirim und Mecheril lässt sich mit Butler ein weiterer Weg in

dieDebatte umeine differenzfreundliche Schule einschlagen:Mit Butler geht es um

einen Moduswechsel von der Assimilation durch den Monolingualismus zur Prak-

tik des Übersetzens (Butler 2012, 26), der das Double-bind nicht akzeptiert. Dieser

Modus des Übersetzens bewegt sich an der Grenze zum Anerkennbaren, ohne das

soziale Leben gänzlich aufzugeben.Es geht Butler umeine andere Art desWirs (»al-

liance in difference« (ebd.,25)), welches nicht durchHomogenität undMonolingua-

lismus geprägt ist (Butler 2012, 26; vgl. Lugones 2010, 755). DieThese lautet: Es gibt

Normen, die regeln (»govern«), wie eine Sprache gesprochen wird; jedoch existie-

ren weniger Normen, welche die »Frage nach dem Wie der Übersetzung zwischen

Sprachen regeln«, geradewenn dabei verschiedene Sets »vonNormen […] aufeinan-

der prallen« (»clash«; ebd., 16; eig. Übers.).

Dieses Aufeinanderprallen verschiedener Sprachen sei weniger durch Normen

geregelt; beimÜbersetzenprallen verschiedeneSets vonNormenaufeinander,Wör-

ter bleiben letztendlich unübersetzbar.17 Dieses Aufeinanderprallen verschiedener

Sprachen lässt den monolingualen und auch kolonialen Raum instabil werden (vgl.

Lugones 2010, 750f.). Der Begriff der Bildung ist hier ein gutes Beispiel. Dieser Be-

griff lässt sich kaum von deutschen Diskursen lösen (vgl. Kapitel 2.9); die unmögli-

cheÜbersetzung oder der Export des Bildungsbegriffs als Eigennamen kanndessen

Kontextualität, Gewordensein und Gewalttätigkeit entlarven.

Was könnte dies für die Schule bedeuten, gerade wenn ich zusätzlich noch

die von Spivak kritisierte Allianz zwischen liberalem Multikulturalismus, Postko-

lonialismus und transnationalem Kapitalismus im Auge behalte, also Mehrspra-

chigkeit nicht per se als gut ausweise. Die »multilinguale […] Situation […] ändert

nichts« (Spivak 2008, 4) und »Liberal multiculturalism is interested, basically, in

bottom-line national origin validation« (Spivak 1996, 83). Nach Spivak kann die

Mehrsprachigkeit die soziale Ungleichheit auch verschärfen; zudem bedingt nach

Spivak die multilinguale Situation nicht notwendig das widerständige Aufeinan-

derprallen von Sprachen und das Aufscheinen der Unmöglichkeit der Übersetzung.

Vielmehr scheint es mit Butler und Spivak darum zu gehen, sich gegen hegemo-

niale und homogenisierende Bewegungen und auch Bilingualitäten zu wenden, die

stark durchcodiert sind und zwei dominante Sprachen (beispielsweiseDeutsch und

17 Dieser Gedanke der Unmöglichkeit ist keine Absage an das Übersetzen, sondern nur eine

Absage an ein bestimmtes Sprachverständnis, nachwelchemverschiedene Sprachen, diemit

sich selbst identisch sind, in relativer Differenz zueinander gesetzt werden und bei dem die

Wörter verschiedener Sprachen auf die gleichen Signifikate verweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


206 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Englisch), damit zwei dominante Homogenisierungsbewegungen (National- und

Transnationalisierungsdiskurse), kurzschließen (Butler 2012, 16; hingegen Dirim

und Khakpour, 215-222). Mensch müsste eine Mehrsprachigkeit abseits des libera-

len Multilingualismus unter der Vorherrschaft einer nationalen Sprache denken,

die den homogenen Raum an der Schule wie auch schon vorher in der Primärso-

zialisation durchkreuzen kann. Mögliche und vorschnelle18 Übersetzungen in das

politische Feld sind schwierig, da beispielsweise längere Auslandsaufenthalte für

Schüler:innen wie schon die klassischen Bildungsreisen (vgl. krit. d. Maurer 2021)

oder die Schaffung von Unterkünften auf dem Schulgelände für Schüler:innen aus

anderen Staaten auch die Wir/Ihr-Dichotomie und nationale Identität stützen

können. Trotzdem scheint es sinnvoll zu sein, beispielsweise die Lehramtsaus-

bildung von Migrantisierten sofort zu bewilligen (vgl. Kuklik 2021) und Anreize

und Quoten für Lehrer:innenheterogenität zu schaffen. Auch können (wie Dirim

und Khakapour dies bereits anregen) bi- oder multilinguale Kindergärten sowie

Schulen, in denen die Sprachen der Schüler:innen gesprochen werden, politisch

wirksame Interventionen sein.

Der von Butler angesprocheneModuswechsel markiert weniger einen weiteren

Orientierungspunkt für ein starkes und reflexives Lehrer:innensubjekt,welchesDi-

daktiken im Modus der Übersetzung entwerfen soll, sondern er verweist auf eine

Grenzverschiebung und Erweiterung des Sagbaren in (kritischen) Debatten über

Schule,Bildungspolitik und Schulneugründungen. Zwar bedürfen diemeisten poli-

tischen Kämpfe an und um Schulen zunächst keine diskursiv-inhaltliche Verschie-

bung, wenn weiterhin (leider) immer noch ernsthaft darüber diskutiert wird, ob

auf dem Pausenhof andere Sprachen als deutsch gesprochen werden dürfen, wenn

tatsächlich immer noch Leute auf die Idee kommen,mehrsprachig aufgewachsene

Kinder von monolingual aufgewachsenen Kindern zu separieren (vgl. krit. d. Erze-

ren 2021) oder wenn Verlage rechte Eltern-Ratgeber zum vierten Mal auflegen, in

denen der Autor vorschlägt, dass jeden Tagmindestens eine Deutschstunde Pflicht

werdenmüsse und niemand Abiturmachen dürfe,wenn die- oder derjenige keinen

»halbenRegalmeter deutsche Literatur gelesen hat undder nicht fünfzehnGedichte

sowie Passagen aus dem ›Faust‹ auswendig kann« (Kraus 2017, 235).

Trotzdem: Mit Butler zeigt sich, dass an die Stelle einer gemeinsamen, natio-

nalisierten und kolonialen Verständigungs- und Verkehrssprache die Übersetzung

tritt. Dieser Moduswechsel konnte theoretisch plausibilisiert und begründet wer-

den. Doch es entstehen zunächst zahlreiche Fragen. Wie soll eine Schule im Mo-

dus der Übersetzung ohne eine allgemeine Verkehrssprache aussehen? Wer oder

was leistet die Übersetzung? Wie organisiert mensch die Übersetzung? Wer oder

18 Vorschnell, weil durch einzelne Forderungen die Komplexität der Problematik verloren ge-

hen kann und ein Schein entsteht, nach demdiese Forderungen automatisch zumErfolg füh-

ren, was keinesfalls gegeben ist.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 207

was bestimmt, wie übersetzt wird? Ist der Moduswechsel vommonolingualen zum

übersetzenden Habitus überhaupt lebbar?

Schulentwicklung mit der Diskurstheorie im Anschluss an Lyotard und dem

ÜbersetzungsdenkenSpivaks:Kollers Arbeiten lassen sich in einerWeise lesen, der

zufolge nicht nur zwischen den Sprachspielen innerhalb einer Sprache, sondern

zwischen den Sprachen radikale Differenzen in Form des Widerstreits auftreten,

zumal bei Koller letztendlich jede:r seine bzw. ihre eigene Sprache spricht (vgl.

Dirim und Khakpour 2018, 208-210). Neben den Sätzen, Satzfamilien und Diskurs-

arten bildet auch jede Sprache ein sprachliches Universum, das sich nicht direkt in

ein anderes übersetzen lässt. Es gibt keine sprachliche Instanz oder einen sprach-

lichen Schiedsrichter, von der bzw. dem aus die Differenz zwischen den Sprachen

aufgehoben werden könnte.19 Es geht dann mit Koller nicht wie bei Mecheril um

ein Sprechen, das sich in erster Linie auf »Verständigung und Teilhabe« (Mecheril

2009, 94) oder einen ›Bildungswettbewerb‹ in Bezug auf ein geteiltes (partikulares)

Allgemeines ausrichtet, sondern um die Erzeugung, Bejahung und das Bezeugen

des Widerstreits zwischen und innerhalb der Sprachen in der Schule, um bei-

spielsweise die Totalitäten der Meta-Diskurse des transnationalen Kapitalismus

und Nationalismus, d.h. auch, die »natio-ethno-kulturelle[n] Identitäts- und Dif-

ferenzschemata« aufzubrechen (ebd.). Diese Bejahung des Widerstreits zwischen

und innerhalb der Sprachen und den Sprachsubjekten bedeutet jedoch nach Koller

weder, die einzelnen Sprachen, Sprachzugehörigkeiten und Sprachspiele in der

Schule voneinander abzuschotten und in einer Art Mini-Kultur-Kampf oder gar in

einem radikalen Individualismus zu positionieren, noch, dass Übersetzung und

Kommunikation unmöglich wären. Mit Koller lässt sich das migrationspädagogi-

sche Plädoyer für Differenz in Bezug auf dieMehrsprachigkeit an Schulen vielmehr

konzeptuell erweitern und in das auf Monolingualismus und Homogenität basie-

rende Double-Bind nicht nur differenzfreundlich wie diskriminierungskritisch,

sondern auch dissens-orientiert intervenieren.

Es stellt sich wie bei Butler die Frage: Wie kann Verständigung, Teilhabe

und Kommunikation abseits von etwas Gleichem und Allgemeinen innerhalb der

jetzigen Differenzsysteme garantiert werden? Schon die Forderung Dirims und

Khakpour nach der Anerkennung Anderer ›wenig prestigereichen‹ Sprachen als

gleichberechtigte »Bildungssprachen« müsste konzeptuell dazu führen, dass die

nationalisierte Sprache nur eine unter mehreren ist, wenn Gleichberechtigung

19 Hier entsteht mit Blick auf Kapitel 2.9 auch eine kritische Perspektive auf Koller, der die un-

zähligen »politische[n], gesellschaftliche[n] oder kulturelle[n] Auseinandersetzungen« und

»Konflikte« der Postmoderne auf das »Aufeinandertreffen« von Diskursarten oder von »mit-

einander unvereinbaren Sprachspiele[n]« innerhalb einer Sprache zurückführt, wodurch auf

der Ebene nationalisierter Sprachen ein sprachlich-homogener Raum konstruiert und per-

formativ gestützt wird (Bad, 95; vgl. Kapitel 3.3).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


208 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

herrschen soll. Die Frage lautet dann nicht, wie ich gleichzeitig integriere und in-

kludiere und so an der Vorherrschaft der nationalisierten und nationalen Sprachen

und demWettbewerbsvorteil desmonolingualenHabitus festhaltenmuss, sondern

wie lassen sich Lebensformen jenseits der Vorherrschaft einer nationalen Sprache

und damit an der Grenze des Anerkennbaren lebbar machen und welchen Beitrag

können pädagogische Institutionen für diese Lebbarmachung leisten (vgl. Butler

2012, 27)?

Abseits konkreter Vorschläge kann derModus derÜbersetzung imAnschluss an

Spivak mit der Perspektive Kollers zunächst als eine Möglichkeit ausgewiesen wer-

den,denWiderstreit zwischendenSprachenzubezeugen,zu erzeugenundzubeja-

hen.Übersetzenwäre einenicht nur ›prothetische‹ Praktik,mit der die eine Sprache

sich in der anderen auflöst, Verständigung erzeugt und das »Fremde vertraut ge-

macht«wird, sondernÜbersetzungwäre eine ›aktiveArbeit‹, bei der »amEndenicht

mehr klar [ist], ob das Original in eine neue Fassung übersetzt wird, oder vielleicht

umgekehrt die Sprache, in die das Original übersetzt werden soll, verändert und

›übersetzt‹wird« (Nandi 2009, 127).20DieDifferenz zwischendenSprachen schreibt

sich in die Übersetzung ein.

Gleichzeitig bleibt »Übersetzung […] ein Machtfeld« (Spivak 2008) und das

Schreiben in nicht hegemonialen Sprachen und die jeweiligen Übersetzungen

(ebd.) erfolgen in einem Feld, welches durch hegemoniale Sprachen durchzogen

ist. Viele schreiben schon mit Blick auf die Übersetzbarkeit in der hegemonialen

Sprache (Spivak 1996, 82) oder in der Übersetzung besitzt die hegemoniale Spra-

che die »Autorität« und bestimmt den übersetzten Text (vgl. Spivak 2008). Zumal

beim Fehlen tiefgreifender Kenntnisse der anderen Sprachen und dem Fehlen von

tiefgreifenden Spracherwerbsmöglichkeiten anderer Sprachen beispielsweise in

einem monolingualen System (vgl. ebd.) eine »Übersetzerin stets Gefahr läuft,

tradierte Bilder und Klischees von der Anderen Kultur zu reproduzieren«, wodurch

»die ohnehin vorhandenenMachtdifferenzen zwischen westlichen und nicht-west-

lichen Kulturen« gefestigt und fortgeschrieben werden« (Nandi 2011, 127). Die

»Übersetzung« droht gerade in einem monolingualen System »hierarchisch« zu

bleiben (Spivak 2008).

Folglich bedarf es nach Spivak einer Äquivalenz der Sprachen und es »besteht

eine dringende Notwendigkeit, sich Äquivalenz als mögliche erste Sprache unter

den Sprachen vorzustellen« (ebd.) und in dieser Spur andere nicht-hegemoniale

Sprachen wirklich zu lernen (Spivak 1993, 187, 191f.). Es geht dann nicht nur um

eine differenzfreundliche Anerkennung und Gleichwertigkeit anderer Sprachen

20 So »verdreht und hybridisiert [Spivak] die englische Sprache so sehr, dass sie für einen engli-

schen Muttersprachler fast so fremd ist wie Bengali«. Durch die Übersetzung »erscheint […]

das Vertraute plötzlich als fremd« (Nandi 2009, 127).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 209

oder die »[…] [Berücksichtigung der] gesellschaftlichen sprachenbezogenen Aner-

kennungsverhältnisse«, die auch »in den Klassenraum hineinwirken« (Dirim und

Khakpour 2018, 224). Vielmehr müsse nach Spivak »im Bereich der Handlungs-

macht […] an der aufwärts gerichteten Klassenmobilität gearbeitet« (Spivak 2008)

und das intensive wie solidarische Lernen von nicht-hegemonialen Sprachen samt

der damit verbundenen ›Rhetorizität‹ wie Mehrdeutigkeit und den entsprechen-

den gesellschaftlichen und diskursiv-hegemonialen Kontexten, gefördert werden

(Spivak 1993, 188f.).

Und die »aufwärts gerichtete Klassenmobilität funktioniert,wennman sich um

die Politik lokaler Ökonomien kümmert« (Spivak 2008) und, mit Bezug auf einen

früheren Text, um die lokalen Sprachen (Spivak 1993). Lehrer:innen und die Schu-

le beeinflussen mit Blick auf die ökonomischen und politischen Diskurse letztend-

lich nur in einem sehr geringemUmfang die Aufwertung von Sprachen,was jedoch

nicht automatisch heißt, dass die Schule einen unwichtigen Kampfplatz darstellt.

Wenn hier Butlers Vorschlag gefolgt wird und der Modus der Übersetzung und

damit auch der Mehrsprachigkeit den der Homogenität ablösen soll, dann müsste

über die Schule hinaus daran gearbeitet werden, dasswir die Äquivalenz aller in der

Schule gesprochenen Sprachen fördern. Auchmüssten die gleichen institutionellen

und diskursiven Voraussetzungen in Bezug auf ein sowohl verständnisorientiertes

wie auch Widerstreit bejahendes Übersetzen in gleicher Weise angestrebt werden.

Und dies müsste in gleicher Weise geschehen, wie dies derzeit die Lehrsubjekte in

Bezug auf die selbstverständliche Fähigkeit, alles in deutscher Sprache unterrichten

zu können, praktizieren. Wenn beispielsweise auf den Schulhöfen die Schüler:in-

nen deutschlandweit über 200 Sprachen sprechen, dann sollten sich die Politiken der

Edukation, die institutionellen Strukturen und Lehramtsausbildungen darauf aus-

richten. Äquivalenz der Sprachen, Mehrsprachigkeit jenseits der Vorherrschaft ei-

ner nationalisierten Sprache und eine widerstreitende Übersetzung werden so zu

Zentren einer anti-hegemonialen Strategie und Gegenerzählung.

Im Anschluss an die radikale Demokratietheorie: Mit den Machtfragen

Spivaks, der Widerstreitfigur Lyotards und auch mit der Perspektive Alfred Schä-

fers im Anschluss an Laclau und Mouffe wird die Vorherrschaft einer Sprache

problematisch. Es stellt sich ähnlich wie bei Mecheril und Vorrink (2018) die Frage,

»wie […] Schule als ein öffentliches System einer Pädagogik für alle demokratisch

operieren [kann]« (Mecheril und Vorrink, 2018, 27) und wie ein demokratischer

Umgang mit den gesprochenen Sprachen und anderen Medien (vgl. Beiler 2022)

aussehen könnte? Es stellt sich nicht die Frage, wie die Lehrer:innen gleichzeitig

gegen und innerhalb der Differenzordnungen Freiräume für Selbst-Bildung arran-

gieren können. Vielmehr frage ich, wie sich diese Differenzordnungen verändern

lassen und wie die Leute in Bezug auf die verschiedenen gesprochenen Sprachen

oder verwendeten Medien den Machtproblemen und den Ausschließungs- und

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


210 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Verdrängungsmechanismen hegemonialer Diskurse, Institutionen und Praktiken

begegnen sollen, ohne dass die Losung wieder Bildung heißt?

Demokratie an Schulen benötigt differente Teilnehmende, die über ein de-

mokratisches System entgegenstehende und (teils) widerstreitende21 Interessen

und Positionen in Verhandlung bringen und Entscheidungen generieren. De-

mokratische Schulen, Demokratiepädagogik, Demokratiebildung (vgl. Friedrichs

2021, 444f.) oder Schulparlamente sind nun keine Neuheit. Die Entscheidung, den

›un-fähigen‹ Schüler:innen, Lehrer:innen, […], Hausmeister:innen der Schule die

»Fähigkeit zu[zu]sprechen, sich um die Angelegenheiten des Gemeinsamen [oder

Verschränkten wie Differenten] kümmern zu können« (Beiler et al. 2014, 18), wurde

bereits mehrfach gefällt.

»In the act of wholesale translation into English there can be a betrayal of the

democratic ideal into the law of the strongest.« (Spivak 1993, 182)

Mit den bisherigenProblematisierungen stellt sich nun jedochdie Frage, ob dieVor-

herrschaft einer nationalisierten Sprache in einer ›Migrationsgesellschaft‹ nicht ein

antidemokratisches Element enthält. Die demokratische Kommunikation und Ver-

ständigung an den wenigen Demokratieschulen oder im Rahmen demokratischer

wie demokratiepädagogischer Elemente an der Schule finden in der Regel in einer

nationalisierten Sprache statt und die verschiedenen Sprachen undMedien sind an

dermonolingualenDemokratie-Schule nicht äquivalent positioniert.Dasmonolin-

guale System rahmt von vornherein das Sag-, Denk-, Entscheid- und Institutiona-

lisierbare in Bezug auf die demokratischen Hervorbringungs- und Entscheidungs-

prozesse an der Schule. Die Ausrichtung auf eine nationalisierte Sprache bestätigt

die anderen für die demokratischen Prozesse irrelevanten Sprachen und Medien

in ihrer Irrelevanz. Wie die Forderung der Anerkennung der anderen Sprachen als

»Bildungssprachen«, also beispielsweise einemMatheunterricht in Twi, kann auch

21 Nach Werner Friedrichs bezieht die Demokratie gerade ihre Legitimität daraus, »möglichst

vielen antagonistischenPositionenGeltung [zu] verschaffen« (Friedrichs 2021, 432). Und ähn-

lichwie in der LyotardrezeptionKollers steht dieUmwandlungder demokratischenAushand-

lung in einen Rechtsstreit oder die Ökonomisierung des demokratischen Prozesses dem ei-

gentlichen demokratischen Prozess entgegen. Es geht nach Friedrichs somit in den gegen-

wärtigen Verhältnissen, in denen die »liberale Demokratie noch nie intakt« war (Lorey 2020,

7; zit.n. Friedrichs 2022, 433), umdas Problem, dass »sich das Politische aus der Politik zurück-

zieht« (Friedrichs 2021, 437) und »die liberale, repräsentativeDemokratie in einemSymbiose-

verhältnis mit demKonsumkapitalismus steht und insofern eine klareMitschuld an der sozi-

al-ökologischen Nachhaltigkeitskrise trägt« (Blühdorn 2020, 288; zit.n. Friedrich 2021, 432),

d.h. umgekehrt: um eine »Demokratisierung der Demokratie« (Offe 2003; zit.n. Friedrichs

2021, 432).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 211

die Forderung der Anerkennung aller gesprochenen Sprachen und anderweitigen

Medien als Teilhabe-Sprachen/-Medien formuliert werden.

Diese Perspektive einer radikalen Demokratietheorie lässt sich über die Spra-

che hinaus in verschiedenste Richtungen ausweiten. Einerseits betrifft ein radika-

les Demokratieverständnis auch die Auseinandersetzung um das Demokratische

undder jeweils etablierten »Regierungstechnik« selbst (Friedrichs 2021, 433), sodass

letztendlich auch an der Schule »die Demokratie […] keine dauerhaft fixierten ar-

chitektonischen Formen« annehmen dürfte, sondern die Form(en) der Demokra-

tie bleibt (bleiben) selbst heterogen und beweglich (ebd., 41; vgl. Ahrens und Wim-

mer 2014, 176). Die Demokratie bleibt ›im Kommen‹ (Derrida) und die Demokratie

kommt auch durch ein ›Parlament der Dinge‹ (Latour) oder durch die radikale De-

mokratietheorie Laclaus undMouffes nicht bei sich selbst an. Sie ist eine »unendli-

che Aufgabe« (Friedrichs 2021, 432). Diese demokratische Auseinandersetzung be-

trifft neben demDemokratieverständnis selbst andererseits auch die an der Schule

angewendeten Pädagogiken imUnterricht, Begriffe undTheorien des Aufwachsens

und von Veränderungsprozessen, die implizit und explizit vorherrschenden Men-

schenfassungenundLebensformen,verwendeten technisch-medialenApparaturen

(vgl. Wartmann 2020), Praktiken und Diskurse der Psychomacht, Übersetzungs-

modi, Kindheitsbilder, Differenzkonstrukte oder Architekturen (vgl. Rieger-Ladich

und Ricken 2009). Damit steht auch beispielsweise eine Bildung in einer Vielfalt von

Sprachen (Koller 1997) zur Disposition, denn eine Bildung als Transformationspro-

zess gerät selbst in den Hegemoniekampf und lässt sich in dieser Perspektive im

Kampfmit anderenBefüllungendes leerenSignifikantenderBildung,aber auchmit

anderen Begrifflichkeiten auch aus anderen Sprachen höchstens als eine partikula-

re Veränderungsform oder -beschreibung unter anderenmarkieren.Die Bildung in

einer sprachlichenVielfaltwird zu einerVielfalt derDiskurse vonVeränderungspro-

zessen.

Wenn Lehrer:innen die ›egalitäre Differenz‹ (Prengel), die differenzfreundliche

Pädagogik oder ein Selbst-Bildungskonzept einfach der Schule und demUnterricht

überstülpen, dann ist dies in gewissem Sinne zunächst nicht sehr differenzfreund-

lich. Andere Differenzkonstrukte scheinenmeist ohne jegliche demokratische Aus-

handlungs- und Verhandlungsprozesse innerhalb oder außerhalb der Schule ver-

neint, verdrängt und verworfen zu werden (vgl. krit. d. Wimmer 2014d, 445). Die

Frage der Macht wird ausgeklammert. Wir haben es zumindest in diesem Zugriff

letztendlichmit einem zutiefst unethischen und verantwortungslosen Edukations-

system zu tun, indem die Durchsetzung der jeweiligen Position mit allen Mitteln

erfolgt (siehe beispielsweise die Ausführungen zur Psychomacht beiWimmer 2013).

Wer oder was verantwortet die konkreten Sprachen,Didaktiken, Bildungstheo-

rien, Architekturen, pädagogische Software, Kindheits- und Lebensformen an der

Schule? Wo wird verhandelt, was ethisch vertretbar ist und was nicht? Den immer

laufenden (pädagogischen) Experimenten an der Schule lässt sich nicht einfach

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


212 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ein verantwortliches Subjekt zur Seite stellen, welches beispielsweise im Falle der

Lehrenden die eigenen pädagogischen Diskurse, Praktiken, angewandten Kind-

heitsbilder undDifferenzkonstrukte reflektiert und kontrolliert oder sogar nach der

Einwilligung der Betroffenen fragen würde.Wer oder was trägt die Verantwortung

für die immer schon stattfindenden ›Experimente von und mit uns allen‹ in den

Familien,Schulen oderUniversitäten (vgl. Latour 2007)?Die Schulrektor:innen?Die

Lehrer:innen? Die Institution? Unternehmen? Kann mensch einem Foucault’schen

Diskurs die Schuld geben? Beginnt das ganze Bildungs-Drama bei Humboldt?

Oder in Anlehnung an aktuelle Diskurse: Lässt sich dem für sich selbst verantwort-

lichen Selbst die Schuld zuschieben? Wie können die Lehr- und Lernphantome

den verschiedenen Edukationen, ihren teilweise katastrophalen Effekten und den

ethischen Implikationen begegnen? Wo werden die Unterrichtsformen und Kind-

heitsbilder in den Klassenzimmern und Seminarräumen verhandelt? Werden die

Zöglinge, sich bildenden Selbstheiten, die Lehramts-Studierenden und Schüler:in-

nen gefragt, ob sie so bezeichnet oder in der Art und Weise subjektiviert werden

wollen oder an dem Experiment Bildung teilnehmen möchten? Oder bleiben Be-

troffene ungefragte (und beispielsweise von der empirischen Bildungsforschung

beforschte) Versuchskaninchen in einem Experiment mit ungewissem Ausgang?

Eine radikal demokratische Schule scheint ähnlich wie bei der Problematik der

Singularität und der unreinen Differenz mit unlösbaren und kaum zu bewältigen-

den Herausforderungen konfrontiert, die von den direkt Betroffenen und dem Be-

troffenen einer Schule nicht bewältigt werden können.Dochwie ließe sich eine De-

mokratisierung der radikalenBedingtheiten undVerstrickungender Schulemit be-

stimmten (medial bedingten) Lebensformen, Pädagogiken, Diskursen, Techniken,

Architekturen, Sprachen etc., für die kein Subjekt, auch kein professionelles Lehr-

subjekt einfach verantwortlich ist und sein kann, zumindest vorstellbar machen?

Ein wichtiger Anker- und Wegpunkt für diese Demokratisierung könnte der

über die Schule hinausgehende bereits teilweise stattfindende »informed dissent«

sein (Jasanoff 2002 und 2007; n. Nordmann 2015, 183), d.h. eine »kontrovers dis-

kutierte Wissenschafts- und Technikpolitik« (Nordmann 2015, 183). Diese weite

ich hier jedoch einerseits auf die Ebene der in einer Gesellschaft verwendeten

pädagogischen wie demokratischen Praktiken, Diskurse, Institutionalisierungen,

Materialisierungen und Lebensformen (an Schulen) und anderseits differenz-

theoretisch durch Dissensfiguren wie den Widerstreit aus. Mit dieser Perspektive

benötigt es zunächst, wie in der Technik- und Wissenschaftspolitik gängig(er),

mehr Instrumentarien, die dem Ethikrat, »Verbraucherkonferenzen, Nutzerla-

bore, Fokusgruppen, Bürgerbeteiligungen und Stakeholder-Kommunikationen«

entsprechen, die nicht auf »Konsensbildung« zielen, sondern »die Technikentwick-

lung in das Licht politischer Einflussnahme undWeichenstellung rückt und sie vor

allem als steuerbar erscheinen lässt« (ebd.; eig. Herv.). Gleichzeitig muss ich anmer-

ken, dass die Diskurse um die Technikethik am besten zeigen, dass beispielsweise

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 213

die Frage nach den »Kriterien für [den] Abbruch [von Realexperimenten]« und die

Frage, wie »eine technische Entwicklung zurückgeholt oder eingedämmt werden

könnte, nachdem sie einmal in Gang gekommen ist«, bisher keine umsetzbaren

Antworten gefunden hat (ebd., 184).22

NebenDemokratiepädagogik unddemokratischenStrukturen anSchulendürf-

ten für denAnfang trotzdembeispielsweise derAusbauunddie Schaffung vonmehr

Orten des »informed dissent« innerhalb und außerhalb der Schulen einen gangba-

renWeg in eine demokratischere Richtung vorstellbarer machen.

Doch wie lassen sich demokratische Entscheidungsprozesse, ethische Aus-

handlungsprozesse und ein »informed dissent« im Posthumanismus vorstellbar

machen, wenn die Subjekte nicht mehr mit klassischen Subjekten identifiziert

werden können? Subjekte lassen sich nicht mehr mit intentionalen und ratio-

nalen ›Instanzen‹ identifizieren, »welche das Erkennen und Handeln vernünftig

begründen können« (Gamm 1992, 30)? Die Phantome (Wimmer), Aktanten (Latour),

die Intra-Aktionen (Barad) wie Interpassivitäten (Pfaller) sind so unterschiedlich

wie die vielen Selbst-Dezentrierungspunkte der nicht nur poststrukturalistischen

Einsätze. Wenn das Unbewusste, die Sprache, die Schreibmaschine oder Zeichen-

technologie, die verschiedensten Verschränkungen, Diskurse, Apparaturen etc.

selbst nur auf sehr komplexe Lebensformen verweisen, wer oder was entscheidet

dann überhaupt?

Sindwirwieder nur ungefragte Versuchskaninchen in sehr komplexenOrdnun-

gen? Sind das Unbewusste und der Diskurs, die Sprache wie das Smartphone nicht

zutiefst undemokratisch? Führt die Subjektdezentrierung nicht wie bei Mecheril

und Heinemann nur erneut zu einer unbewältigbaren Anrufung in Richtung des

pädagogischen Subjekts, die vielen es durchdringenden oder sogar ausmachenden

anderenundAndersheitenmitzudenken, zu reflektieren unddamitwieder kontrol-

lierbar und beherrschbar zumachen?

Nach Gerhard Gamm muss die ethische Dimension nicht an eine naturali-

sierte Identität geknüpft werden, die sich in eine objektive Distanz zur von der

Natur getrennten sozialen Welt bringt und die über das Soziale wie in einem Ge-

richtshof entscheiden muss (vgl. Gamm 1992, 30, 38). Es kündigen sich gerade im

Anschluss an den getätigten Iterationen bereits andere imaginär-symbolisch-reale

Geflechte (Lacan) oder unter Einbezug des oder eines neuen Materialismus andere

›ethisch-onto-epistem-ologische‹ Apparaturen23 an (Barad 2013, S. 56; vgl. Kapitel

22 Auchmuss wie bei Gamm die Frage gestellt werden, ob dem Ruf nach ethischen Ankerpunk-

ten nicht auch eine problematische und gegenüber dem Spätkapitalismus affirmative und

stabilisierende Funktion zukommt (Gamm 1992, 36f.).

23 Barad schließt mit ihrem Apparaturbegriff unter anderem an Foucaults Dispositivbegriff an,

der ins Englische auchmit »apparatus« übersetzt wird (Barad 2007, 63). Der Dispositivbegriff

wurde in der Auseinandersetzungmit Ricken bereits als eineArtNetz verschiedener Elemen-

te erläutert (vgl. Kapitel 2.2). Im Anschluss an Donna Haraways Immanenzdenken entste-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


214 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

4.8). In denen geht es darum, das Imaginäre nicht zu naturalisieren (vgl. Wimmer

1988, 247-265; 2013). Macht, Exklusion und Hegemonie rücken »in das Licht des

Kontingenten«24; der Dissens steht über dem Konsens25 und die optischen Meta-

phernderReflexion26 unddes Schauens durchs geistigeAuge27werdendurchkreuzt

oder von ihrer hegemonialen Position gestoßen.

Es sollte bereits deutlich geworden sein,dass der Fokuswechsel auf das vonklas-

sischen Reinheits- und Subjekt-Objekt-Trennungspraktiken Ausgeschlossene (bei-

spielsweise das Unreine, Verschränkte, Hybride, Subalterne) andere Politiken er-

möglicht.Undes scheint gerade inVerschränkungmit aktuellenpostkolonialenund

posthumanistischen Diskursen eine immer im Kommen bleibende dissens-orien-

tierte und anti-nationale Demokratie in einem ›Mittendrin‹28 und in einer geteilten

Welt29 denkbar und erstrebenswert, in der die radikal bedingten (ir-)realen Phanto-

me30, uns heimsuchenden Gespenster undWiedergänger31, Cyborgs, hybriden Ak-

tanten32 intra-agieren33.

Nichtidentität der Sprache und Intra-Lingualismus im Anschluss an Derrida:

Eineweitere strategische Intervention zurHerstellungderÄquivalenzder Sprachen

ist die medientheoretische Fassung der ersten Sprache(n) als Fremdsprache(n) und

die Ausweisung des Sprechens als fortwährendes Übersetzen (vgl. Kapitel 2.4, 3.5).

Die bereits besprochene Frage nach der widerstreitenden Übersetzung zwischen

denSprachenbetrifftmit LyotardoderhierDerridaauchdieSprachen selbst.Neben

der Unmöglichkeit, »zwischen Sprache, Dialekt und Idiom […] strukturell undmit-

tels interner Kriterien eine klare Unterscheidung[34] treffen« zu können (Wimmer

2009, 74), stellt Sprache auch bei einer phantasierten Abtrennung und Bereinigung

hen je nach Apparatur andere diskursive wie materielle, aber auch ethische, epistemische

und ontologische Effekte. Die Zusammenführung ›ethisch-onto-epistem-ologisch‹ verweist

mit Barad auf die Verschränkungen dieser verschiedenen Ebenen (vgl. Scherrer &Wartmann

2021, 149).

24 Ahrens & Wimmer 2014, 195; Ricken 2006, Schäfer 2011a, Dirim & Mecheril 2018a. Die Ver-

weise dieses Satzes unddes nächstenAbsatzeswurden für eine bessere Lesbarkeit in die Fuß-

noten verschoben.

25 Vgl. Koller 2012; Beiler et al. 2014, 18f., 28; Ahrens &Wimmer 2014, 193–196.

26 Vgl. Barad 2013, 27f.

27 Vgl. Gamm 1992, 18.

28 Haraway 1995, 98; Scherrer &Wartmann 2021, 150–159.

29 Vgl. Ahrens &Wimmer 2014, 195; Friedrichs 2021, 4–6.

30 Vgl. Wimmer 2013.

31 Derrida; n. Wimmer 2013, 303f.

32 Haraway 1995, 1997.

33 Barad 2007.

34 In Bez. zu Derrida 2003, 21f. Mit Dipesh Chakrabarty ließe sich beispielsweise ganz treffend

hier hinzufügen, dass »eine Sprache […] nichts als ein Dialekt ist, der eine Armee im Rücken

hat« (Chakrabarty 2010, 62).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 215

von Dialekt, Idiom und anderen Sprachen keine ursprüngliche oder zu erreichende

Identität undHeimat dar (ebd.; vgl. Spivak 1993, 180-183).Dieses Sprachverständnis

hat gravierende Konsequenzen für den Spracherwerb (vgl.Wartmann 2020; Kittler

1986) und die Literaturdidaktik (vgl. Blioumi 2014), welche nicht mehr (nur) darauf

ausgerichtet wären, dass Lernende einen Sprachcode und Textkanon erlernen und

TexteundWörter festeund immergleich interpretierbareBedeutungenzugewiesen

bekommen. Zudem irritiert oder problematisiert diese dekonstruktive Fassung der

Nicht-Identität vonSprache jedeVorstellungvonMulti- oder Inter-undauchTrans-

lingualismus. Die Präfixe des Multi-, Inter- und Trans- bedürfen oder fördern die

Vorstellung von Sprachidentitäten oder einheitlichen Sprachen als einzelne Entitä-

ten, die nebeneinander (Multi), zwischen und ineinander (Inter-, Trans-)bestehen,

was auch der Fall ist, wenn bestimmte von mehreren Entitäten geteilte Sprachele-

mente oder in Aushandlungsprozessen veränderte Sprachelemente berücksichtigt

werden.

MitDerridas oder auch SpivaksDurchstreichungder eigenenSprache scheint im

Anschluss an den neuen Materialismus Barads das Präfix »intra« vielversprechend

(vgl. Scherrer und Wartmann 2021). Es lässt sich ein Intra-Lingualismus oder ei-

ne intra-aktive Mehrsprachigkeit denken. Die scheinbar voneinander abgrenzba-

ren Sprachen sind dann nur noch Effekte. ›Kulturelle Politiken‹ (Spivak 1993) wie

spezifische Teilungs- und Verschränkungspraktiken bringen diese scheinbaren En-

titäten erst hervor. Der Nationalismus aber auch die Demokratie als ›Regierungs-

technik‹ können als Beispiele erwähnt werden (Friedrichs 2021, 433), die auf solche

Teilungs- und Verschränkungspraktiken verweisen, die bestimmte scheinbar ein-

heitliche Sprachen und Sprachverhältnisse hervorbringen. Damit verschiebt sich

die Perspektive weg von ver-einzelten Sprachen, von denen ver-einzelte Schüler:in-

nen einige wenige an der Schule lernen sollen, hin zu den Teilungs- und Verschrän-

kungspraktiken, die bestimmte und hierarchisierte Sprachverhältnisse überhaupt

erst hervorbringen, die Sprachen vernichten35 oder fördern und neu erzeugen kön-

nen.

Zusammenfassend lässt sich nun rekapitulieren, dass ich mit dem Fokus auf

denDezentrierungspunkt Sprache undmithilfe einiger radikalenwie unreinenDif-

ferenzfiguren konzeptuelle und programmatische Be-Zugspunkte erzeugt habe.

Die entstandenen Be-Zugspunkte lassen sich mit den Stichworten der Überset-

zung, des Widerstreits, der Demokratie und der Intra-Lingualität markieren. Ein

wichtiger Ausgangspunkt für diese radikalisierende Dezentrierungsbewegung war

35 Derzeit gibt es nochungefähr 7000Sprachen, alle »zweiWochen stirbt eine Sprache« aus und

bis zum Ende des Jahrhunderts werden von den 7000 Sprachen ungefähr 50 % verschwin-

den (Seyfeddinipur 2016; n. Weber 2016) und 50 % der Bevölkerung sprechen derzeit nur 25

Sprachen (ebd.). DieHauptursachen des Sprachsterbens in den letzten Jahrhundertenwaren

Kolonialismus, Nationalismus und die Globalisierung.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


216 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

einerseits das Kreisen um die (bildungstheoretischen) Subjekt-Dezentrierungs-

punkte. Dazu gehören insbesondere das Kreisen um Sprache und Medien (Koller

und Wimmer), Macht, Diskurs und Hegemonie (Ricken und Schäfer), die radikale

Demokratietheorie (Schäfer), die Ablehnung identitätstheoretischer, totalitärer wie

monolingualer Gesetze bzw.Double-Binds sowie dieDifferenzfiguren der Alterität,

des Widerstreits und der unreinen Differenz (Schäfer, Koller, Wimmer). Anderer-

seits waren die Verweise auf Butlers Arbeiten (Heinemann und Mecheril 2018, 250)

und ihre deutliche Infragestellung des Double-Binds (Butler 2012), wie ihre Bezüge

zu Spivaks postkolonialem Übersetzungsdenken wichtige Referenzpunkte.

Mit den vollzogenen bildungstheoretischen Iterationen und der anschließen-

den Fortschreibung ist ein ziemlich umfangreiches differenztheoretisches Kriteri-

en- undTheoriereservoir entstanden. Ausgehend von der ent-totalisierenden Viel-

falt der Sprachen und Sprachspiele (Koller 1997, 1999), der radikalen Ent- und Ver-

fremdung der eigenen Mono-Sprache (Wimmer 2009), dem politischen Konflikt um

das diskursiv-hegemoniale Systemund der anvisierten Etablierung humanerer An-

thropotechnologien (Ricken2006) odergerechterermedial bedingterLebensformen

(Wimmer 2009) konnte eine deutliche Kritik an der monolingualen und auf Ho-

mogenität ruhenden Schule und auch eine konzeptionelleÜbersetzungsarbeit36 be-

gonnen werden. Ich markiere die hier vorliegende Arbeit damit selbst als einen Ort

oder Einsatz im Rahmen eines informierten Dissenses, in dem ich bestehende kri-

tische (Schul-)Modelle und Konzepte diskutiere und die Grenzen des Diskutier-,

Denk- und Entscheidbaren verschiebe.

3.9 Zwischenfazit II: Ein Streit um die Dezentrierungspunkte

Es wurden zunächst die Anthropo- und Selbsttechniken, Dispositive und Diskur-

se, die Zeichentechnologien, die Sprachen und Sprachspiele, das Imaginäre und

Reale sowie die unversöhnlichen und hegemonialen Differenzen als Selbst-(Bil-

dungs-)Dezentrierungspunkte iteriert (Kapitel 3.2-3.5). Im Rahmen dieser Ite-

rationen wurden gleichzeitig einige Abgrenzungspunkte zueinander skizziert

und anschließend wurden die verschiedenen erziehungs- und bildungswissen-

schaftlichen Einsätze in einem Streit ums Subjekt und anhand einiger zentraler

Spannungsfelder zueinander in Beziehung gesetzt (Kapitel 3.6). Ich habe dann

mehrere Möglichkeiten angerissen, um den Streit ums Subjekt weiter zu entfalten

oder zu problematisieren.

36 Diese konzeptionelle Übersetzungsarbeit droht in der dargelegten Form die Eigenlogik von

Institutionen, Materialitäten und Handlungsformen zu unterschätzen und die Beeinfluss-

barkeit durch papierreiche Überlegungen zu überschätzen, wodurch die akademischen und

›pädagogischen Machbarkeitsfantasien‹ gestützt werden (vgl. Wimmer 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 217

Das bildungstheoretische Plädoyer für Differenz wurde nicht mithilfe der

Erzeugung weiterer Dezentrierungspunkte fortgeschrieben, sondern durch die

Fokussierung der jeweiligen Dezentrierungen. Die Dezentrierungspunkte gerieten

selbst als Streitpunkte in den Fokus. Die im ersten Kapitel begonnene Provinzia-

lisierung der Bildung und die Selbst-Dezentrierungen in diesem Kapitel wurden

konstruktiv auf der Ebene des Vorgehens und exemplarisch an dem Gegenstand

einer Schulkonzeption fortgeschrieben (Kapitel 3.7-3.8). Ohne erneut jedes Thema

(zumindest explizit) mit dem Bildungsbegriff, einem subjektzentrierten Blick oder

gar deutschen Imaginären wie Humboldt und Schiller zu verschränken, sind in

einer schärfenden Abgrenzungs- und Erweiterungsbewegung in Bezug zum mi-

grationspädagogischen Plädoyer für Differenz und mit einigen Anleihen bei unter

anderem Butler und Spivak programmatische und konzeptuelle Überlegungen und

Bezugspunkte für die Institution Schule entstanden. Neben der damit vollzoge-

nen Provinzialisierung der Bildung und der heterogenisierten und intensivierten

Selbst-Dezentrierung wurde in diesem Kapitel letztendlich als Nebenprodukt ein

neuer Einsatzpunkt für den Streit um die Schule hervorgebracht, über den eine

intra-linguale Schule der radikalen Demokratie und unreinen Vielfalt zumindest in

ersten Ansätzen vorstellbar gemacht werden sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise

4.1 Einleitung

Wie ausführlich oder umfassend das poststrukturalistische Plädoyer für Differenz

indieErziehungs-undBildungswissenschaft importiertwurde, lässt sich insbeson-

dere (und hier exemplarisch) an dem bildungswissenschaftlichen Umgang mit der

Krise der Repräsentation ablesen. Das Repräsentationsproblem1, die damit einher-

gehenden poststrukturalistischenThesen,Theoriearchitekturen und intellektuellen

Stile durchziehendie poststrukturalistischenGeschichtenwie ein ›roter Faden‹ (vgl.

MünkerundRössler 2002, IIXf.)Dieser roteFadenwurde jedochnicht annähernd so

polemisiert, kritisiert und damit sichtbar gemacht wie das (im letzten Kapitel bear-

beitete) Subjektproblem. Zwar scheint »seit mindestens drei Jahrzehnten« der Dif-

ferenzbegriff nach undnach diskursübergreifend ins Zentrumder Erziehungs- und

Bildungswissenschaft gerückt und »zu einem theoretischen Grundbegriff« gewor-

den zu sein, der mit einer »damit verknüpften eigenen (nämlich differenztheore-

tischen) Theorietypik« verschränkt ist (Reh und Ricken 2014, 26). Doch stehen die

differenz-zentrierenden Diskurse und Praktiken im Verdacht, mit Differenz sehr

›differenzlos‹ umzugehen (ebd., 25) oder sogar die Verkennung und Verstellung von

Differenz und Andersheit, wie auch die Verstellung der Irritationen der Repräsen-

tationskrise, zu betreiben (vgl. krit. d.Wimmer 2014d, 432; 2016).

1 Das Repräsentationsproblem steht hier exemplarisch für die lange Geschichte über und Plu-

ralität des philosophischen undwissenschaftstheoretischen Sprechens vonWirklichkeit. Da-

zu gehören Fragen nach dem (empirischen) Status von wirklichen Dingen wie Forschungsge-

genständen und Fragen nach derMöglichkeit, die Dinge derWirklichkeit symbolisch oder em-

pirisch abzubilden. Was unterWirklichkeit, Ding, Gegenständlichkeit, Repräsentation undWissen-

schaft verstandenwird, ist historisch kontingent und auch gegenwärtig finden sich unzählige

wissenschaftstheoretischeAntwortversuche. »Wiewir« und »waswir repräsentieren« sind of-

fene und zudemgegenwärtigweiterhin sehr voraussetzungsreiche Fragen (Sandkühler 2003,

47), da es beispielsweise auch infrage steht, ob es so etwas wie Repräsentation überhaupt

gibt. Denn es gibt wissenschaftstheoretische Überlegungen, nach denen die Praktik des Re-

präsentierens selbstWirklichkeit schafft und nicht einfach Realität abbildet (vgl. Kapitel 4.4;

Barad 2007; Rheinberger 2008).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


220 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Im Gegensatz zu dem poststrukturalistischen Streit ums Subjekt scheinen

auf den ersten Blick gerade die verschiedenen Repräsentationsformen und Um-

gangsweisen mit der Repräsentationsproblematik und die damit einhergehenden

wissenschaftlichen Stile und Vorgehensweisen kaum oder nur in Ansätzen den

Weg in die Erziehungs- und Bildungswissenschaft gefunden zu haben. Der Ver-

such »niemals für sich selbst zu sprechen« und »ständig in Bewegung zu sein«,

das radikale Zitieren (Spivak 1993, 197) und Einnisten in bestehende »Werkruinen«

(Bolz 1995, 11), Moirés (Kittler 1986b, 4), Montagen (Didi-Hubermann 2014), der

Essayismus (Zima 2012), die Mehrstimmigkeit und plurale Medienverwendung

(beispielsweise Kassetten und Architektur bei Derrida), die »›Feminisierung‹ des

Philosophierens« (Spivak 1993, 194), die widerwärtigen Geschichten (Foucault 1993,

38), die Rätselsprache (Lacan) und das molekulare Maschinenbasteln (Deleuze),

oder die Erzeugung von ›Gruppensubjekten‹ (Guattari; vgl. Schmidgen 2017, 24)

markieren eher die Ränder oder das Jenseits dessen, was weite Teile auch der

kritischen und poststrukturalistische Erziehungs- und Bildungswissenschaft als

wissenschaftlich qualifizieren.

Diese Stile und Vorgehensweisen sind Effekte des jeweiligen Einsatzes, bei

denen der »(implizite oder explizite) Begriff der Gegenständlichkeit des Gegen-

standes, der Status der theoretischen Aussagen (auch in Bezug zur Praxis) und der

Begriff des Begriffs selbst« sich verändert hat. Und je nach Perspektive wird »auch

dasWirklichkeits- oder Realitätskonzept sowie dieGeltungsbedingungen derTheo-

rien und letztlich das Selbstverständnis des wissenschaftlichen Weltverhältnisses«

ein anderes (Wimmer 1999, 39). Wie bereits in Kapitel 2.7 verdeutlicht, ist diese

Problematik keine spezifisch poststrukturalistische. Die Auseinandersetzung mit

Repräsentationsfragen, Gegenständlichkeitsverständnissen und Objektkonstitu-

ierungen begleitet die Moderne von Anfang an. Hierfür sei auf Georg Wilhelm

Friedrich Hegel (vgl. Spivak 1992, 213) oder Immanuel Kant (vgl. Gamm 1992, 21),

Friedrich Nietzsche, Samuel Beckett und Arthur Schopenhauer (vgl. Wellbery 1999)

oder den Grundlagenstreit in der Physik zwischen Niels Bohr und Albert Einstein

am Anfang des 20. Jahrhunderts verwiesen (vgl. Barad 2007, 39-96). Und auch

im Nachklang poststrukturalistischer Überlegungen stellen unter anderem post-

koloniale (beispielsweise Said 2019; Hall 1994) sowie ethnographische Debatten

(beispielsweise Berg und Fuchs 2016) und die Diskurse des neuen Materialismus

(beispielsweise Rheinberger 2019; Barad 2007) einige wichtige Knotenpunkte für

die hier fokussierte Repräsentationsproblematik dar.

In einigen Teilen der Wissenschaft entstand in den letzten Jahrzehnten zuneh-

mend eine Sensibilität für die Effekte der eigenen wissenschaftlichen Zugriffe, den

»Repräsentationsformen«, -praxenunddendamit verbundenenWahrheitsregimen

(Berg und Fuchs [1993] 2016, 11f., 64, 72; vgl.Hall 1994) und eine Auseinandersetzung

um die »Objektkonstitution« in der Forschung, an dem auch das sogenannte »Ob-

jekt« und das forschende »Tun« beteiligt sind (Berg und Fuchs 2016, 22, 48).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 221

Die Fragen der Repräsentation verweisen dabei nicht auf ein bloßes wissen-

schaftstheoretisches Gedankenexperiment. Diese Fragen berühren neben dem hier

zu rekonstruierenden empirischen Status der Rede von Bildung sehr viele gegenwär-

tige Debatten, die sich hier kaum abbilden lassen. Erwähnt seien der Umgang mit

den realen Konstruktionen und den wirkmächtigen Bildern von Kindheit, Jugend,

Schüler:innen, Lehrer:innen oder Erwachsenen; die Frage nach Geschlechtsidenti-

täten und Geschlechterverhältnissen (vgl. Kapitel 5); oder in Bezug auf die wieder

zunehmenden Nationalisierungen von Leuten sei auf die damit verbundenen Kon-

struktionen undNaturalisierungen von AnderemundEigenem verwiesen; auch der

Stellenwert des Wissens und die Frage nach fake news in einer (vielfach diagnosti-

zierten) Informations- undWissensgesellschaft spielen einewichtige Rolle; und die

gerade im Anschluss an die Repräsentationskrise vielfach in Frage gestellten Dua-

lismen Kultur-Natur und Subjekt-Objekt bedingen mögliche Antworten auf den

hybridenKlimawandel oder für die Auseinandersetzungen rundumdenDualismus

Technik-Mensch, welche wiederum direkt auf Themen wie die Digitalisierung an

Schulen oder Klimabildung verweisen.

Die Grenzen des Sagbaren beim Antworten auf aktuelle Fragen werden durch

die hegemonialen Sprach- und Repräsentationsregime, die vorherrschende Ord-

nung der Dinge wie den damit verbundenen Wirklichkeitsvorstellungen gezogen.

Dabei wird das Sag- oder Antwortbare von vornherein verknappt, sodass die not-

wendig bereits erfolgten Antworten und die Reaktionen auf die vielen derzeit

einfallenden Hybriden (Klimawandel, Digitale Welt; vgl. Latour 2013) oder Wieder-

gänger (Nationalismus) von vornherein subvertiert oder zumindest eingeschränkt

wurden und werden. Als Beispiel sei erneut meine mit Michaela Jašová (2021) be-

reits geäußerte Kritik an erziehungs- und bildungswissenschaftlichen Versuchen,

Bildung gegen rechts zu wenden, erwähnt (vgl. Kapitel 2.9). Im schlimmsten Fall

antworten oder reagieren die Akteure oder Aktanten in einer Weise oder leisten

Widerstand, sodass letztendlich die hegemonialen Wahrheitsregime und episte-

mischen Strukturen gestützt werden, die wiederum bestimmte Hybride, wie den

Klimawandel oder Trennungspraktiken wie den Nationalismus überhaupt erst

hervorgebracht oder ermöglicht haben.

Im Zentrum dieses Kapitels und der Iterationen in Bezug auf die Repräsen-

tationsfrage stehen die Fragen nach dem Umgang mit der Repräsentationskrise.

Wie buchstabiert sich in den verschiedenen bildungstheoretischen Auseinander-

setzungen jeweils das Plädoyer für Differenz auf wissenschaftstheoretischer Ebene

aus und welche Konsequenzen hat dies jeweils auf den wissenschaftlichen Stil

und das wissenschaftliche Vorgehen? Wie tiefgreifend hat sich das Plädoyer in die

bildungstheoretischen Theoriearchitekturen und in den jeweiligen Umgang mit

der Repräsentationsproblematik eingeschrieben? Was sind die wissenschaftstheo-

retischenGrundlegungen der bildungstheoretischen Zugriffe und wie werden diese

Grundlegungen problematisiert?

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


222 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

In einem ersten iterierenden Schritt werden die den bildungstheoretischen

Theoriearchitekturen und Vorgehensweisen zugrundeliegenden Repräsentations-

modi, die Kritiken an identitätslogischen Repräsentationsformen und die damit

verbundenen Differenzkonstrukte iteriert (Kapitel 4.2-4.6). In einem zweiten und

explizit fortschreibenden Schritt werden von innen und durch-einander die dann

vorrangig einstimmig positionierten Differenzkonstrukte, Gegenständlichkeiten

und Wissenschaftsapparaturen in ein mehrstimmiges Plädoyer für differente Dif-

ferenzen (Kapitel 4.7) und in ein experimentelles Forschungsdesign eingeschrieben

(Kapitel 4.8).

4.2 Kritik vs. Genealogie

Rickenbereitet indieDieOrdnungderBildung eine »GenealogiederBildung« vor,wel-

cher er mit ›systematisch-explorativen Beiträgen‹ (OdB, 28, 168) – einer methodo-

logischen Auseinandersetzung (ebd., 163-210), einer subjektivierungstheoretischen

wie ›anthropolitischen‹ Interpretation von Bildung (ebd., 211-336) und einer alteri-

tätstheoretischen »Neujustierung vonKritik« (ebd., 37, 337-348) – ›zuarbeitet‹ (ebd.,

28).DieOrdnungderBildung stellt somit selbst keineGenealogie derBildungdar, son-

dern sie visiert eine Genealogie an und arbeitet ihr zu.

In einer Genealogie der Bildung würde es nach Ricken darum gehen, der Fra-

ge nachzugehen, »wie in und durch ›Bildung‹ als einem theoretisch formulierten

und praktisch bedeutsamen gesellschaftlichen Programm ›Menschen in Subjekte‹

[…] verwandeltwerden« (ebd. 193).Dieses »Programm«derOrdnungderBildungbe-

wegt sich aufmehreren Ebenen und ist äußerst ›verzweigt‹ und ›komplex‹ (ebd.). Es

verweist auf »theoretischeDiskurse«, »soziale wie institutionalisierteMachtprakti-

ken«, »auf spezifische Selbsttechnologien«, aber auch auf »architekturale Einrich-

tungen« (Foucault 1978, 119f.; zit.n. OdB, 71). Und die Frage, wie Menschen durch

Bildung in Subjekte verwandelt werden, lässt sich nurmithilfe von verschiedensten

und anhand einer Vielzahl von empirischemMaterial wie Gesetzestexten, Tagebü-

chern oder Schüleraufsätzen beantworten (OdB, 205f., 273).

Nach Rickens »Lesart« (ebd., 33) geht es der Genealogie nicht um das Was der

Macht oder das Was der Bildung, wobei »die Frage nach dem Was und Warum

[nicht] aus[ge]schalte[t]« werden soll (Foucault 1994, 251; zit.n.OdB, 33). Genealogie

fokussiert die als »Spähtrupp vorgeschickte Frage:Wie spielt sich das ab« (Foucault

1994, 251; zit.n. OdB, 69)? Wie werden mit und durch BildungMenschen zu Subjek-

ten? Wie wird im Rahmen der Ordnung der Bildung subjektiviert, objektiviert und

Wahrheit gesprochen (OdB, 190f.; vgl. Ricken 2019, 846)?

Der Begriff Bildung repräsentiert somit nicht einfach eine »vermeintlich objek-

tiv gegebene […] Realität«, noch ist Bildung »als bloß determinierter Effekt der Re-

gelstrukturen von Diskursen« zu verstehen (Ricken 2011, 15). Bildungsphilosophie

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 223

wie empirische Bildungsforschung können in dieser Perspektive keine objektiv ge-

gebene Bildungsrealität finden; sondern sie subjektivieren, objektivieren und spre-

chen selbstWahrheit. Sie sind selbst »in Praktiken eingebunden […]« und stellen »in

sich selbst bereits machthaltige […] Zugriff[e] auf Welt« dar. Es wird kein »vorgän-

giges Erkenntnissubjekt (und auch kein Erkenntnisobjekt)« vorausgesetzt, »das ge-

genüber dem Machtsystem frei oder unfrei« wäre (ebd.). Der Gegenstand Bildung

wird »allererst durch das Erkennenproduziert« (Ricken 2011, 15).Ricken erzeugt da-

mit im Anschluss an Foucault eine Wirklichkeitskonzeption, in der »das erkennen-

de Subjekt, das zu erkennende Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils Effekte je-

ner fundamentalen Macht-/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Transforma-

tionen bilden« (Foucault 1977, 39; zit.n. Ricken 2011, 15).

Die erziehungswissenschaftlichen Gegenstände undGegenstandsbereiche sind

in dieser Perspektive »nicht einfach gegenständlich gegeben (und eingrenzbar)«,

sondern werden ähnlich wie in der postfundamentalistischen Perspektive Schäfers

erst durch »differente und (konkurrierende)« Zugriffe erzeugt (Ricken 2011, 20). Ri-

cken spricht von »Konstruktionsweisen pädagogischer Wirklichkeiten«, die jeweils

andere Subjektivierungsweisen,Wahrheitsregime sowie damit verbundene »gesell-

schaftliche […],bildungspolitische […]undwissenschaftspolitische […]Weichenstel-

lungen« bedingen (ebd., 20; vgl. OdB, 187).

Die konstruierten pädagogischen Wirklichkeiten, Wahrheitsregime oder Ord-

nungen beziehen sich bei Ricken nicht auf eine objektive »Eigen-Welt oder Au-

ßen-Welt« oder einen intersubjektiv hervorgebrachtenWirklichkeitskonsens (SuK,

293). Dieses Objektive oder konsensuelle Quasi-Objektive wäre nur möglich, wenn

das hinter dem Konstruktionsbegriff laufende Kontingenzdenken »wiederum ›in

eine Grundlage neuer Gewissheiten‹ verwandelt werden« würde (Ricken 2004, 43;

vgl. Veyne 1991, 213), was mit Ricken eine konsequent gedachte Kontingenz jedoch

unterläuft. Das Kontingenzdenken bedingt nicht nur das Gewordensein und den

Möglichkeitscharakter (Ricken 2004, 34ff.) von den konstruierten pädagogischen

Wirklichkeiten, sondern es bedingt auch eine Selbstreferentialität, was heißt, dass

nur »selbstbezogene Bezugnahmen« und eine immer partielle »Beteiligtenperspek-

tive« möglich sind (SuK, 284; vgl. Ricken 2020, 843). Ein Kontingenzdenken kann

keinen gemeinsamen Nenner (SuK, 293) oder ein objektives Außen angeben, da

immer nur aus einer bestimmten kontingenten Perspektive und im Rahmen eines

bestimmten Wahrheitsregime beobachtet, geforscht, gedacht und gesprochen

werden kann, wobei die Figur der Kontingenz, die Foucault’sche Wirklichkeits-

konzeption oder das Foucault’sche Instrumentarium selbst betroffen sind (vgl.

Kammler u.a. 2007, 255).

DieGenealogie der Bildung, d.h. die Klärung der ›Wie spielt sich das ab?‹-Frage,

welche nach Ricken anhand einer sehr breiten und heterogenenMaterialsammlung

beantwortet werdenmuss, ist die Zielperspektive Rickens, der ermit seinen Beiträ-

gen zuarbeitet (vgl. OdB, 28) und steht nicht am Anfang seiner Arbeit. Trotzdem ist

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


224 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die Genealogie paradoxerweise in der Einleitung bereits vor ihrer Durchführung in

einen klassischen Kritikmodus eingeschrieben (ebd., 25, 28), wofür dieWas-Fragen

bereits vor der Arbeit beantwortet worden zu sein scheinen. Wie schon in Subjekti-

vität und Kontingenz (SuK) mit der zentralen Gegenüberstellung von ›Selbstwerden‹

und ›Anderswerden‹ ist auch in Die Ordnung der Bildung die Theoriearchitektur von

einer dualistisch-kritischen Teilungspraktik geprägt, welche unter anderem die

• Theoriebezüge (Identitäts- vs. Differenztheorie),

• die Fragestellung (Was- vs.Wie-Frage),

• die kritische Zielperspektive (Subjektivierung/Selbstwerden vs. Entsubjektivie-

rung/Anderswerden),

• die Bildungswirklichkeit (Selbst-Bildungs-Täuschung (vgl.OdB, 215) vs. eine em-

pirisch bestimmbare Ordnung der Bildung (ebd., 337),

• die Reformulierung der Kritikkriterien (Selbstzentrierung vs. Selbstdezentrie-

rung),

• sowie die Abgrenzung zu Kolleg:innen (OdB, 24f.) umfasst.

Die alteritäts- und subjektivierungstheoretische Abgrenzung von einer identitäts-

theoretischen »Reflexion und Bestimmung des Menschen« (SuK, 271), von einem

›individualtheoretischen Zuschnitt‹, von Selbstzentrierung (OdB, 341), von klas-

sischen Selbst-Bildungsverständnissen und Bildungssubjektivitäten und ihren

späteren Abwandlungen (ebd., 22ff.) betrifft Einleitung, Rahmung wie Zentrum

der Untersuchung. Ganz entgegen beispielsweise der Rezeption Balzers (2004,

31) verbleibt Rickens Bildung (mit meinem Fokus auf seinen kritischen Modus)

diesseits einer Theoriearchitektur, die von einer grundlegenden ›oppositiona-

len Bestimmung‹ durchzogen ist: Differenz vs. Identität oder Anderswerden vs.

Selbstwerden.

Dies gilt auch für denUmgangmit demKritikbegriff. InDieOrdnung der Bildung

geht es Ricken um eine Kritik (ebd., 343) und eine Revision (ebd., 25) der Bildung,

die »gemeinhin als Aufwertung und Verteidigung von Individualität gegen sozia-

le Unterwerfung und Vernutzung ausgelegt und bisweilen als ›Entdeckung des Ich‹

[…] gefeiert wird« (OdB, 312). Ricken rekonstruiert entgegen dieser Selbst-Bildung

die Bildungsgeschichte in Bezug auf die »›blinden Flecken‹«, das ›Vergessene‹ und

›Verdrängte‹ der »Begriffsdurchsetzung« (2020, 246) und des kategorialen Erfolgs

der Bildung. Vergessen wurde nämlich das ›Diesseits der Macht‹ der Bildung, ihre

soziale und anthropolitische Dimension. Bildung impliziert eine spezifische ›Men-

schenfassung‹, die Ricken mit Jessica Benjamin sogar als »die moderne Form der

Versklavung«markiert (Benjamin 1993,83; zit.n.OdB,341).Bildungmarkierenichts,

was mensch gegen die Macht, gegen »soziale Unterwerfung« und Herrschaftsver-

hältnisse wenden könnte. Bildung bezeichnet und zielt nicht auf eine »Deformati-

on oder gar Verhinderung von [hegemonialer] Subjektivität, sondern [imGegenteil,

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 225

sie ist eine ›anthropolitische Technologie‹, welche eine spezifische] Figuration und

Steigerung derselben« Macht oder Herrschaftsformation markiert (OdB, 19). Oder

zumindest »taugt [der Bildungsbegriff] kaumnoch« (ebd., 13) dazu oder es ist »frag-

lich, ob ›Bildung‹ auch heute noch taugt, […] eine kritische Perspektive zu eröffnen«

(ebd., 23; vgl. Balzer 2004, 29).

Wie bereits beschrieben, zielt Rickens »Kritik der Macht der ›Bildung‹« darauf

ab, »neue Formen der Subjektivität« und auch damit verschränkte »Formen der So-

zialität« zu erfinden (OdB, 347; vgl. Foucault 1994, 250), womit sich die Arbeit in die

schon früher erwähnte zentrale Differenz von kritisiertem Selbstwerden und anvi-

siertem Anderswerden (Ricken 1999) einschreiben lässt. Die hegemoniale Ordnung

der Bildung stützt in dieser Lesart das Selbstwerden und Ricken bezweifelt, dass

derBildungsbegriff differenz- oder alteritätstheoretischgewendetwerdenunddem

Anderswerdendienenkann (OdB,347).Soverwundert es auchnicht,wennerdiedif-

ferenztheoretischen Reaktivierungen undAnschlüsse an die neuhumanistische Bil-

dung, damit auch implizit Schäfers und explizit Kollers sowie Wimmers bildungs-

theoretische Arbeiten diesseits der problematischen Subjektivationsform – Selbst-

werden – positioniert (ebd., 24f.; 2019).

Was ist Kritik bei Ricken? Schließt Ricken an Eylerts Gegendiskurs an, nachdem

das »[Bildungs-]Übel […] gründlich geheilt werden […], in seiner Quelle versiegen,

und [man] auf demselbenWege, wo es entstand und einwurzelte[,] […] ihm begeg-

nen« sollte (Eylert 1819, 381; zit.n. OdB, 278)? Und ist dieses ›Bildungsübel‹ dessen

individualtheoretischer und selbstbezüglicher Zuschnitt? Muss mensch dem ent-

gegen die ›Bildung‹ dem Schleiermacher’schen Anderen oder der Butler’schen An-

erkennungstheorie unterordnen (wie in OdB, 346; vgl. Ricken 2012)? Differenztheo-

retisches Anderswerden statt identitätslogisches Selbstwerden?

Ricken hat deutliche Zweifel an einer alteritäts- und differenztheoretischen so-

wie kritischenWendung des Bildungsbegriff2, dieswurde auch schonmitMassche-

lein in dem Text Do we still need the concept of Bildung? Von 2003 deutlich. In der Lö-

sungsperspektiveRickens spielt deshalbauchnichtderBildungsbegriff, sonderndie

differenz-undalteritätstheoretischeReformulierungdesKritikbegriffs einezentra-

le Rolle (vgl. OdB, 343f.).

Ricken scheint für diese Reformulierung die Kritikterme ›Selbstbestimmung‹

und ›Fremdbestimmung‹ in ihrer Verschränkung oder als eine Figuration an die

klassische Stelle (siehe Abb. 17), an der die Fremdbestimmung positioniert war, zu

2 Interessanterweise lässt sich nach Ricken jedoch der Bildsamkeitsbegriff seinem histori-

schen Kontext entziehen und anerkennungstheoretisch reformulieren (Ricken 2012). Also

trotz des zumindest semantischen Bruchs gegenüber deutschen Referenzsystemen mithil-

fe subjektivierungstheoretischer Perspektiven wird hier an anderer Stelle und in deutlicher

Nähe zum Bildungsbegriff der Anschluss an deutsch-pädagogische Traditionen gesucht (vgl.

Thompson 2021, 21).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


226 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

setzen. Die (fremdbestimmende) »Selbstzentrierung« wird zur »Einschließung in

sich selbst« (OdB, 341) und »Souveränität und Unabhängigkeit […] markiere keine

Perspektive, […] Kritik neu und anders zu denken«, sondern »Verletzbarkeit und

(Selbst-)Gebrochenheit« (ebd., 344). Es geht nach Ricken darum, »das Moment der

Dezentrierung so [in die Kritik] einzutragen, dass es nicht bloß als aufzuhebender

und aufzulösenderMangel verstanden, sondern als das, ›was an unsmenschlich ist‹

[…], angenommen werden kann« (OdB, 345; vgl. Butler 2003, 11). Die alteritätstheo-

retisch gefasste Selbstdezentrierung soll die identitätslogische Selbstzentrierung

ablösen und so die Kritik wieder kritiktauglich machen.

(Abb. 17: )

Mit Bezug zu Humboldt tritt folglich bei Ricken an die Stelle des vonHumboldt

kritisiertenAbsolutismus (vgl. ebd., 313ff.) die ›moderne FormderVersklavung‹, von

der sich Ricken abgrenzt.Der kritischeDualismus Selbstbestimmung vs. Fremdbe-

stimmung wird zu Anderswerden vs. Selbstwerden.

»[O]b also ›Bildung‹ tatsächlich als Kritik neuerlich zur Geltung gebracht werden

kann, – das muss in der Tat in Zweifel gezogen werden. Sicher ist: Kritik wird im

›Gemurmel der Menschen‹ (Foucault) immer ihren Ausdruck finden; vieles aber

hängt davon ab, ob es – auch pädagogisch – gelingt, sie nicht nur an der Stärkung

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 227

von Selbstbezüglichkeit auszurichten, sondern auch als Bewegung einer Dezen-

trierung praktizieren zu lernen, liegt doch allein ›in unserer Bereitschaft, anders

zu werden, als dieses Subjekt zugrunde zu gehen, unsere Chance […], menschlich

zu werden‹« (OdB., 347f.; vgl. Butler 2003, 144), jedoch abseits einer »Bildung als

›Machtschema des Menschlichen‹« (OdB., 26).

Zunächst scheint Ricken ähnlich wie bei seiner subjektivierungstheoretischen

Interpretation von Bildung die Kritik aus der oppositionslogischen Repressions-

hypothese herauszunehmen (Selbstbestimmung vs. Fremdbestimmung) und mit

der Produktivität der Macht zu verschränken (vgl. Balzer 2004, 29). Ricken kri-

tisiert »traditionelle Konzepte der Kritik, wie sie insbesondere in der kritischen

Theorie ausgearbeitet worden« sind, wenn er deren ›Entleerung‹, abgelaufenes

Haltbarkeitsdatum, ›Scheitern‹ und deren ›Ohnmächtigkeit‹ anführt (OdB, 20). Es

handele sich nicht um ein Scheitern oder einen Missbrauch bestimmter Konzepte

etwa aufgrund kapitalistischer Vereinnahmungen. Auch verweise der eigentliche

Gehalt der Praktiken – Kritik wie Bildung – auf keine ›innere Gutheit‹. Im Ge-

genteil: Diese »gesellschaftlichen Praktiken moderner Subjektivierung« (ebd., 337)

stabilisieren, reparieren und (re-)produzieren das System (im Sinne einer spezi-

fischen Herrschaftsform). Sich bildende »kritische und freie Subjekte« werden als

Effekt und Bedingung des Systems zugleich gedacht (Masschelein 2003, 131; zit.n.

OdB, 344). Ricken verschränkt Macht, Kritik und Subjektivität miteinander und

diagnostiziert der Kritik aufgrund des individualtheoretischen Zuschnitts ein Ne-

gationsproblem: »Selbstbestimmung und Möglichkeitssteigerung [könnten] nicht

mehr ›per se‹ [als] zwei kritische Prinzipien der Negation von Fremdbestimmung

undWirklichkeitseinschränkung bezeichnet« werden (OdB, 344).

In Bezug auf meinen Zugriff auf Rickens Arbeiten scheint mir, dass die Kritik-

struktur trotz derReformulierung strukturell unangetastet bleibt (vgl. ebd., 22),nur

deren inOpposition gesetztenTermewerden verschobenunderneuert.Warumdie-

se alteritäts- und differenztheoretische Erneuerung für Kritik, aber nicht für Bil-

dung taugt,wird bei Ricken nicht diskutiert.Warum lässt sich die Praktik der Kritik

aus demmodernen Subjektivierungsregime lösen und alteritätstheoretisch erneu-

ern, aber nicht Bildung? Es lässt sich hier nur deutlich machen, dass der Kritikmo-

dus den Rahmen der ganzen Ricken’schenTheoriearchitekur ausmacht.Wenn Kri-

tik strukturell in ähnlicherWeisewieBildungproblematisiertwerdenwürde,bräche

der strukturelle Rahmen der Arbeit weg.Würde Ricken die dualistisch operierende

Kritikwirklich verabschieden,dannwürde seineRevisionderBildungunddieganze

Dramaturgie zwischen Selbst- und Anderswerden in dieser Form nicht funktionie-

ren.

Ohne direkten Bezug und trotz der Kritik Rickens an Heydorn und der kriti-

schen Erziehungswissenschaft (vgl. OdB, 17, 20) lässt sich Rickens Kritik an »der

Macht der ›Bildung‹« in eine diskursive Linie mit der Kritischen Theorie bringen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


228 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Ricken entlarvt den falschen aber wirksamen Schein der Selbst-Bildung. Die pro-

blematisierte und auch empirisch nachzuweisende (OdB, 337; vgl. Ricken 2019, 108)

Ordnung der Bildung und der kategoriale Erfolg des Bildungsbegriffs basiert auf

einer Art falschen aber real wirksamen Schein der Bildung. Der Begriff Bildung re-

präsentiert für Ricken nicht diesen Schein, der die Machfragen ausklammert, son-

dern eine zwar zu kritisierende, aber empirisch nachweisbare Verschränkung zwi-

schen Bildung und Macht. Die repräsentationslogische Differenz zwischen Begriff

(Bildung) und Gegenstand (eine empirisch zu erfassende Ordnung) bleibt in dieser

Konzeption erhalten, wobei die allgemeine und eigene Gegenstandserzeugung im-

mer wieder thematisiert wird.

Bedient mensch sich der doch sehr überheblichen Rhetorik Schäfers, dann hät-

tenwir esbei dieser Lesart derRicken’schenArbeitmit »einemnaivenWirklichkeits-

konzept« zu tun, wobei sich der bildungstheoretische Teil der Ricken’schen Arbeit

»ablehnend« auf die vorherrschende wirkliche Ordnung der Bildung bezieht und

der von Ricken geäußerte empirische Anspruch »affirmativ« die bestehende wirkli-

che, aber konstruierte wie kontingente Ordnung der Bildung gleichzeitig bestätigt

(Schäfer 2006, 89).

Es entsteht in diesem Zugriff auf Die Ordnung der Bildung eine nicht aufzuhe-

bende Spannung zwischen der Wie-Frage der Genealogie und denWas-Antworten

der Kritik. In Bezug auf denKritikmodus ist die kritisierte Selbst-Bildung eine Täu-

schung und die empirisch nachweisbare »Eigenheit«, also dasWas der Bildung, fin-

det sich in einer spezifischen Kombination von »Wissensformen (Weltverhältnis),

Machtpraktiken (Anderenverhältnis)wie Selbsttechnologien (Selbstverhältnis)«, die

sich »miteinander in einem ›Dispositiv‹« (Ordnung) verknüpfen lassen (OdB, 205,

337).

Doch die »›Was‹- oder ›Wer‹-Befragung« ›verschließt sich schlicht‹ der »Dimen-

sion der Differentialität und Relationalität« (SuK, 248). Es geht nach Ricken eigent-

lich darum zu fragen, nicht was oder »›wer‹ man ist, […] [sondern] ›wie‹ man aber

ist«: Wie werden beispielsweise Leute durch Bildung zu Subjekten? Differenztheo-

rie ist bei Ricken an die Wie-Frage gekoppelt, Identitätstheorie an die Was- und

Wer-Frage. Doch die Gegenüberstellung von Identitäts- und Differenztheorie und

den damit verbundenen Frage- wie Vorgehensweisen verdeckt, dass die Wie-Fra-

ge mit der Was-Frage gekoppelt ist. Denn es geht in der hier erzeugten Lesart in

denUntersuchungenRickens vorrangig umdie Frage danach,was für einVerständ-

nis und eine »Interpretation« die differenz- undmachttheoretische Perspektive für

Subjekt, Kritik und Bildung zulässt. Die Wie-Frage wird hingegen nur mit einer

noch zu leistenden Genealogie anvisiert und wird somit nicht wie bei Foucault als

›Spähtrupp‹ verwendet, um eine kritische Untersuchung anzugehen.

Es fällt inDieOrdnungderBildung auf,dass imRahmender subjektivierungs-und

machttheoretischen Interpretation von Bildung immer wieder eher das Was ›skiz-

ziert‹ oder ›nachgezeichnet‹ wird und diese Skizze durch Verweise plausibilisiert

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 229

wird: Es wird auf eine Vielzahl von Referenzen ›zurückgegriffen‹ (Ricken 2007, 169)

und eine Vielzahl von Aussagen unterschiedlicher Autor:innen miteinander ›ver-

knüpft‹ (ebd., 170).Es entsteht bei der Lektüre derEindruck, alswenndieWie-Frage

oder die ›Spähtrupp‹-Arbeit bei Foucault bereits beantwortet wurde, und die Ant-

wort verwendet Ricken, umBildungmacht- und subjektivierungstheoretisch zu in-

terpretieren. DieWas-Frage ist somit immer schon beantwortet und diese Antwort

ermöglicht es zu reflektieren, wie genau in der Wirklichkeit Menschen zu Subjekten

werden. Subjekt, Bildung und Kritik werden mit einem vorrangig Foucault’schen

Instrumentarium interpretiert. In dieser Weise lässt sich das aufgemachte Span-

nungsfeld zwischen Genealogie und Kritik zugunsten der Was-Frage verschieben.

Dies wird besonders am Ende der Untersuchung deutlich, wenn vor der noch aus-

stehenden Beantwortung der Wie-Frage mithilfe einer Genealogie der Bildung das

von Ricken skizzierte Was, d.h. die »Eigenheit« von Bildung, bereits als empirisch

konkretisierbar markiert wird (OdB, 337).

Das Spannungsfeld zwischenGenealogie undKritik betrifft auch Rickens Inter-

pretationsmodus (vgl. SuK, 168, 211). Die Repräsentationsprobleme werden einer-

seits reflektiert und es lässt sich eine Abkehr von einer klassisch hermeneutischen

Suche nach einem identifizierbaren Bedeutungsgehalt hinter dem Bildungsbegriff

nachzeichnen. Andererseits wird über den Modus der differenz- und machttheo-

retischen Interpretation von Bildung und der Ausweisung einer empirisch nach-

weisbaren ›Eigenheit‹ oder eines ›Inbegriffs‹ von Bildung diese Eigenheit zumin-

dest in einem hermeneutischen Zugriff partiell oder ›behutsam‹ ›skizziert‹ (OdB,

26), nachgezeichnet‹ (ebd., 274) oder ›rekonstruiert‹ (ebd., 26). Deutlich wird diese

Differenz, wenn Ricken zwar postuliert, dass beispielsweise Kontingenz nicht als

neue Gewissheit gelten kann, gleichzeitig bezeichnet er »Kontingenz alsThemawie

Struktur menschlicher Selbstbeschreibung« (SuK, 176).

Es wird auf die Grenzen, Macht und Gewalt der Interpretation und des Verste-

hens hingewiesen (Reh und Ricken 2014, 36), wie auch auf die Verschränkung zwi-

schen dem »erkennende[n] Subjekt, [dem][…] zu erkennende[n] Objekt und die Er-

kenntnisweisen« (Ricken 2011, 15). Zudem wird der eigene macht- und differenz-

theoretische Zugang dahingehend problematisiert, dass der »›Gegenstand‹ und die

›Perspektive‹ kaum angemessen voneinander getrennt werden können« (OdB, 172)

undderGegenstanddurchdie eigeneErkenntnisweise hervorgebrachtwird (Ricken

2011) und die eigene Konstruktivität nicht rausgerechnet werden kann (SuK, 295).

Die empirisch zukonkretisierendenStrukturenoderOrdnungenwerdenbei Ri-

cken nicht als »Ausprägungen eines Allgemeinen« verstanden, sondern das Allge-

meine ist an ein »Bestehen hegemonialer Strukturen« gekoppelt, in denen »als ge-

sellschaftliche Tätigkeit« und »in diskursiven Praktiken« das (kontingente) Allge-

meine (mit-)produziert wird (Reh und Ricken 2014, 32). Hier wird die Repräsenta-

tions- und Konstruktionslogik in Bezug auf den Forschungsgegenstand (Bildung)

miteinander gekoppelt. Die Ordnung der Bildung ist kontingent und gesellschaft-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


230 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

lich und durch diskursive Praktiken sowie durch den interpretierenden Zugriff Ri-

ckens konstruiert; gleichzeitig aber auch empirisch (jedoch nur behutsam) abbild-

bar,da empirischeForschungerstensnur relativeDifferenzen indenBlickbekommt

(ebd., 32, 35) unddie eigene (Mit-)KonstruktiondesGegenstandesnicht rausgerech-

net werden kann.

Ricken plausibilisiert anhand vieler Referenzen und Materialien eine macht-

theoretische Perspektive auf Bildung und produziert über spezifische Erkennt-

nisweisen (Interpretation und begriffsgeschichtliche, systematisch-explorative

Rekonstruktionen) den Gegenstand der Ordnung der Bildung (vgl. Ricken 2011, 15).

Gleichzeitig erhält Rickens Zugriff auf Bildung über den Modus der Plausibilität,

über die exemplarische Bestätigung der Perspektive durch empirisches Material,

wie die staatstheoretischenTexteHumboldts (OdB, 313-326) undüber die Annahme,

dass diese Ordnung durch empirische Forschung auch verifiziert und konkretisiert

werden kann (ebd., 337) einen repräsentativen Charakter.

DieOrdnung der Bildungwäre in dieser Lesart (trotz der Erzeugung desGegen-

standes durch Ricken selbst) in der empirischenWirklichkeit als eine konstruierte,

kontingente und mit Macht verwobene Ordnung (zumindest partiell) identifizier-

bar.

(Abb. 18: )

Gleichzeitig lässt sich eine Lesart erzeugen, in der Ricken seinen eigenen diffe-

renz- und machtheoretischen Zugriff auf Bildung radikaler problematisiert, gera-

de wenn er schreibt, dass das Kontingenzdenken nicht zu einer neuen Gewissheit

werden darf, sein Erkennen den Gegenstand produziert und die eigene (Mit-)Kon-

struktion des Gegenstandes nicht rausgerechnet werden kann.

»Erkenntnisse werden dabei nicht repräsentationalistisch als ›Abbilder von Welt‹

verstanden, sondern als ›pragmatische Konstruktionen vonWelt‹ zu Zwecken der

›Orientierung in Welt‹.« (Ricken 2020, 843)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 231

Wenn ich solche Textstellen ins Zentrum der Iteration von Die Ordnung der Bildung

stelle, dann liegt der Schwerpunkt eher auf einer strategisch-politischen Bewegung,

mit der es nicht vorrangig darum geht, eine Ordnung der Bildung zu repräsentie-

ren, sondern es wird ein anderes Wahrheitsregime anvisiert, welches ein anderes

Sprechen über Bildung ermöglicht. Die repräsentationslogischen Instrumente in

Die Ordnung der Bildung werden dann eher zu strategischen Mitteln, um ein festge-

fahrenes, vereinheitlichtes und totalisiertes Wahrsprechen in Bewegung zu verset-

zen, zu verschieben und zu durchbrechen.

Mit der kontingenztheoretischen Reformulierung von Kritik »ist […] die Einsicht

in die Relativität und Partikularität auch des Universalen selbst gekennzeichnet,

so dass ›fundamentale‹ Grundlegungs- und Letztbegründungsabsichten durch-

kreuzt und (auch) als homogenisierende, durch Ausschluss von Heterogenität

konstruierte Totalitätsentwürfe aufgebrochen werden können.« (OdB., 344)

Das poststrukturalistische Plädoyer für Differenz ist bei Ricken auf den ersten

Blick sehr deutlich in einen kritischen Modus und eine Abgrenzungsbewegung zu

identitätslogischen Diskursen eingebettet. Die Rekonstruktion vonDie Ordnung der

Bildung in Bezug auf die Repräsentationsproblematik ließ jedoch eine Ambivalenz

deutlich werden, in der Rickens Arbeit selbst von dem Abgegrenzten (Identitäts-

denken) eingeholt zu werden scheint. Gerade in Bezug auf den Kritik- und Inter-

pretationsmodus und in der Verschränkung mit empirischer Forschung scheint

die Arbeit identitäts- und repräsentationslogisches Denken zu stützen und von

einer identifizierbaren Ordnung der Bildung und einer homogenen wie linearen

Selbst-Bildungsgeschichte auszugehen (vgl. Kapitel 3.3).

Gleichzeitig finden sich eine Vielzahl an differenztheoretischen und repräsen-

tationskritischen Momenten, welche diese identitätslogische Einholung durch-

kreuzen können und andere Lesarten ermöglichen. So lassen sich die identitäts-

logischen Momente auch als politisch-strategische ausweisen. Demnach wären

die Foucault’sche Wirklichkeit der Diskurse, Dispositive oder Wahrheitsregime

weder empirisch einfach noch als konstruierte gegeben, sondern die Foucault’sche

Geschichte wird zu einer nur plausiblen Geschichte oder ›orientierungsgebenden

und pragmatischen Konstruktion‹ (Ricken 2020, 843). Oder etwas selbstkritischer:

sie lässt sich als eine »kleine (und widerwärtige) Maschinerie« verstehen (Fou-

cault 1993, 38; vgl. Didi-Hubermann 2014, Min. 47-52), die als Intervention abseits

der Frage nach den Realitätsimplikationen des Wahrgesprochenen in bestehende

hegemonialeWahrsprechungen interveniert (vgl. Vogl 2008, 255, 258).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


232 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

4.3 Widerstreit und Nicht-Identität

Kollers Theoriearchitektur wird in diesem iterierenden Zugriff mit Fokus auf die

Verschränkung spezifischer Theorieelemente der Kritischen Theorie Adornos,

der Sprachphilosophie Humboldts und Lyotards sowie der Bildungsphiloso-

phie Humboldts systematisiert. Gerade die Verbindung der Differenzfigur des

Nicht-Identischen Adornos und der Widerstreitfigur Lyotards bedingen dieWirk-

lichkeitskonzeptionunddasRepräsentationsmodell, entlangwelcherKollersTheorie

transformatorischer Bildung, das Verhältnis von Theorie und Empirie sowie die

methodologischen Überlegungen Kollers verlaufen.

Koller greift »Momente« von Humboldts und »Adornos Bildungsdenken« auf

und reformuliert diese unter den »Bedingungen der (Post-)Moderne« und ent-

wickelt diese mit dem »theoretischen Rahmen« der Sprachphilosophie Lyotards

weiter (1999, 146). Die aus dieser Kopplung resultierende und für die Theoriear-

chitektur Kollers zentrale Verschränkung ist die zwischen dem »Geltend-Machen

des Nicht-Identischen« Adornos und dem »Bezeugen des Widerstreits« Lyotards

(Koller 2006, 117).

»Im Sinne Lyotards wäre dieses Geltend-Machen des Nicht-Identischen als Bezeu-

gen des Widerstreits zu verstehen, nämlich als Aufgabe, den Widerstreit als Wi-

derstreit anzuerkennen, ihn offen zu halten und gegebenenfalls Idiome zu finden

für das, was in der jeweils vorherrschendenDiskursart nicht gesagt werden kann.«

(Ebd.)

Das identifizierendeDenkender jeweiligenwissenschaftlichenZugriffe auf ihreGe-

genstände (Qualitative und quantitative Forschung sowie Bildungsphilosophie) be-

nötigt »imSinne vonAdornos negativerDialektik eineKorrektur, die darauf abzielt,

dasNichtidentischedesGegenstandes,d.h.das,was sichdem identifizierendenZu-

griff entzieht, zur Geltung zu bringen.« (2006, 146) Der Begriff Korrektur ist dabei

entscheidend: Der identifizierende Zugriff auf den Gegenstand scheint möglich zu

sein, er müsse jedoch korrigiert werden, um »diejenigen Momente oder Aspekte

von Bildungsprozessen, die sich [beispielsweise] der empirischen Identifizierung

widersetzen und in ihrer interpretativen Erschließung mit Hilfe narrativer Inter-

views oder anderer Dokumente nicht aufgehen« (Bad, 146). So kann die qualitative

Bildungsforschung im Vergleich zur quantitativen Bildungsforschung »als Versuch

verstanden werden, das Nichtidentische (im Sinne Adornos), also das Nicht-Iden-

tifizierbare und Nicht-Messbare von Bildungsprozessen zur Geltung zu bringen«

(Koller 2006, 118). Gleichzeitig entziehen sich auch der qualitativen Bildungsfor-

schung »Momente von Bildung oder von Bildungsprozessen« (ebd.), sodass in die-

ser Koller’schen Perspektive eine Heterogenität an Identifizierungsweisen notwen-

dig werden und quantitative und qualitative Bildungsforschung wie Bildungsphi-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 233

losophie sowie Kollers bildungswissenschaftliche Auseinandersetzung mit Roma-

nen (beispielsweise Koller 2021b) gleichermaßen daran beteiligt sind, den Wider-

streit oder das Nicht-Identische der Bildung zur Geltung zu bringen. Und in al-

ler Konsequenz durchkreuzt diese Figur des Nicht-Identischen selbst Kollers em-

pirische Identifizierungsversuche des ›Transformationsgeschehens‹, welches nach

Koller und trotzKollers empirischenUntersuchungenweiterhin »imDunkeln blieb«

(Bad, 169).Koller stellt inBildunganders denken fest, dass der nur schwer zu repräsen-

tierende Bezugspunkt der Bildung als Forschungsgegenstand sich selbst dem iden-

tifizierendenZugriff (weiterhin) entzieht,woraufKollermit theoretischerNachbes-

serung des eigenen Bildungskonzepts und der Suche nach neuen identifizierenden

Zugriffsmöglichkeiten reagiert (vgl. Bad, 168f.).

Das Repräsentationsmodell Kollers lässt sich anhand zweier Differenzen lesba-

rer machen. Als Erstes gibt es die Differenz zwischen dem zu erkennenden Gegen-

stand auf der einen Seite und begrifflichemDenken und empirischerWissenschaft

auf der anderen. Diese Differenz umfasst radikale und relative Differenzmomente

zugleich. Diese Differenz ist zunächst keine radikale Differenz in dem Sinne, dass

es zwischen dem Forschungsgegenstand Bildung und dem begrifflichen und empi-

rischen Zugriff keine Verbindung gäbe.Denn das identifizierendeDenken läuft nur

»Gefahr, seinem Gegenstand Gewalt anzutun, sofern nämlich stets damit zu rech-

nen sei, dass etwas an diesem Gegenstand dem erkennenden Zugriff entgeht, dass

also bestimmte Aspekte des Gegenstandes in seiner Identifizierung als X nicht auf-

gehen« (ebd., 146). Doch auch wenn mensch das nicht in der Identifizierung Auf-

gehende oder Nicht-Identische zur Geltung bringt, bleibt der direkte identifizie-

rende Zugriff auf den Forschungsgegenstand unmöglich und jeder identifizieren-

de Zugriff und jedes Zur-Geltung-Bringen des Nicht-identischen bringt kein Ding

an sich hervor, sondern das Nicht-Identische insistiert. Mit Humboldt formuliert:

»Alles Verstehen ist […] immer zugleich einNicht-Verstehen« (Humboldt 1827b, 228;

zit.n.Koller 1997, 58).Diese ersteDifferenz ist keine bloß relativeDifferenz.Sie lässt

sich vielleicht eher als eine ambivalente Mixtur aus einer relativen und radikalen

Differenzform fixieren.

Die zweite zentrale Differenz betrifft (ähnlich wie schon bei Ruhloff (1991,

178) den Widerstreit zwischen verschiedenen Erkenntnisformen. Bei Koller sind

dies verschiedene »Wissensformen oder Diskursarten«, beispielsweise die bil-

dungsphilosophische Diskursart und ihre reflexiven wie handlungsorientierenden

Momente oder Bildungsforschung als empirische Diskursart (Koller 2006, 111-114).

Die Wissensformen oder Diskursarten existieren nebeneinander, ohne dass eine

Meta-Diskursart vorhanden wäre, die es erlauben würde, sie zu vereinheitlichen

bzw. mögliche Konflikte zwischen ihnen zu schlichten (ebd., 115), sodass sich diese

Differenz als radikale Differenz ausweisen lässt.

Bildungsphilosophie wird zwar nicht als empirische Diskursart ausgewiesen,

deren ›begriffliches Denken‹ wird mit Adorno jedoch dem ›identifizierenden Den-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


234 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ken‹ zugewiesen (ebd., 116) unddamit als eine eigenständigeWissensformoderDis-

kursart markiert, die auf den Gegenstand Bildung partiell zugreift.

(Abb. 19: )

Mit Bezug auf Kollers Vorgehensweisen und Stile lässt sich dieses vereinfachen-

de Schemaausdifferenzieren.NebenKollers Positionierung verschiedenerDiskurs-

arten finden sich verschiedene Vorgehens-Modi. Es findet sich der Modus der Kri-

tik in Bezug auf die handlungsorientierte Diskursart, wenn Koller Bildungmit dem

Widerstreitkonzeptgegen jeglichesTotalitätsdenkenpositioniert (vgl.Koller 2016b).

Außerdem gibt es in Bezug auf die handlungsorientierte Diskursart dekonstrukti-

ve Bewegungen, indem Koller die differenztheoretischen Momente in Humboldts

Bildungs-undSprachphilosophie gegenHumboldts totalisierendeEinheitskonzep-

tion wendet. Werden im Modus der Kritik die Kriterien eher von außen, beispiels-

weise von Lyotard, bezogen, so werden die Kriterien der Kritik im dekonstruktiven

Modus von innen her erarbeitet. Zur reflexivenDiskursart gehören die »Reformulie-

rung« und Umschreibung der Humboldt’schen Bildungstheorie (Bad, 15). Zur em-

pirischen Diskursart zählen Kollers empirische Biografieforschung und Auseinan-

dersetzungmit literarischenMedien, wobei die Interviews und Romane selbst teil-

weise die bildungsphilosophische Diskursart beeinflussen. So führt beispielswei-

se die bildungswissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Roman Die Selbst-

mord-Schwestern von Jeffrey Eugenides zur Umformulierung der Theorie transfor-

matorischer Bildungsprozesse: Bildung wird zu einem grundlegend offenen und

nicht abschließbaren Prozess (vgl. Bad).

Es lässt sich somit eine Gleichzeitigkeit verschiedener Diskursarten bei Koller

nachzeichnen, die sich in Bezug auf die erste und ambivalente Differenz zum

Forschungsgegenstand gegenseitig beeinflussen, jedoch in eine radikale Differenz,

demWiderstreit, eingeschrieben bleiben.

Die radikale Trennung bedeutet bei Koller nämlich nicht, dass die verschie-

denen Diskursarten sich voneinander abschotten müssen und beispielsweise

Bildungstheorie und empirische Bildungsforschung unfähig sind, miteinander zu

kommunizieren. Vielmehr impliziert nach Koller die Widerstreitfigur Lyotards die

»Aufforderung«, dass beispielsweise qualitative Bildungsforschung »von anderen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 235

Diskursarten […] lernen,gegebenenfalls dieDiskursart […]wechseln oder nachneu-

en Diskursarten […] suchen [muss], die es erlauben, das bisher nicht Artikulierbare

zur Sprache zu bringen« (2006, 123).3

Bei Koller lässt sich ein deutliches Sprachapriori und ein linguistic turn nach-

zeichnen (siehe Kapitel 3.3). Doch gerade die differenz- und sprachtheoretische

Wendung Humboldts erzeugt hier zunächst eine Irritation und ermöglicht es, die

Frage zu stellen, wie das Verhältnis zwischen der mit Lyotard radikalisierten oder

fortgeschriebenen Sprachtheorie Humboldts und der Figur des Nicht-Identischen

bei Adorno zu denken ist.

Die Kopplung Adorno-Lyotard (Nicht-Identisches undWiderstreit) erzeugt ein

Repräsentationsmodell, indemderZugriff zumGegenstandpartiellmöglichzusein

scheint. Der Gewalt des identifizierenden Denkens begegnet Koller mithilfe der Er-

zeugung und Bejahung des Widerstreits der verschiedenen partiell-identifizieren-

den Zugriffe. Die KopplungHumboldt-Lyotard (Sprachapriori) bringt hingegen ein

Repräsentationsmodell hervor, bei dem es bei Bildung umdie Veränderung sprach-

licher Figuren geht, bei dem das Subjekt von Sprachspielen ›beherrscht‹ wird und

schonbeiHumboldt dieGegenstände derWelt durch Sprache als Erkenntnisobjekte

(mindestens)miterzeugt werden.Die Forschenden als Subjekte, der Forschungsge-

genstandunddieForschungsmethodik sindmitdembegrifflichenodermit Sprache

arbeitenden identifizierenden Denken verschränkt. Dadurch läuft das identifizie-

rendeDenkennicht nurGefahr,denGegenstand zu verkennen, sonderndas begriff-

liche Denken (welches auch in der empirischen Forschung grundlegend ist) bringt

selbst Gegenstände hervor oder reproduziert entsprechende Hervorbringungen.

Es lässt sich zudem feststellen, dass die Widerstreitfigur in der Lyotard-Hum-

boldt-Kopplung (Sprachapriori) eine andere theoretische Position als in der Ador-

no-Lyotard-Kopplung zugewiesen bekommt; sie dient als normativer und ethischer

Rahmen (Koller 2016b) und nicht als wissenschaftstheoretische Grundlage.

Es scheint sich ein Bruch undWiderstreit zwischen der handlungsorientierten

und reflexiven Diskursart (Humboldt-Lyotard) auf der einen Seite und der empi-

rischen Diskursart (Adorno-Lyotard) auf der anderen Seite aufzutun, wobei die

Humboldt-Lyotard-Kopplung vorrangig auf das Subjekt- und Bildungsverständnis

und die Adorno-Lyotard-Kopplung auf das für die empirische Forschung entschei-

dende Repräsentationsmodell bezogenwird.Dieser Bruch ist jedoch asymmetrisch

und nicht radikal, da die handlungsorientierte und reflexive Diskursart (Hum-

boldt-Lyotard) der empirischen Diskursart (Adorno-Lyotard) untergeordnet wird,

was sich daraus ergibt, dass das Repräsentationsmodell der partiellen Identifizie-

3 Inwiefern jedoch radikal differente und widerstreitende Diskursarten miteinander ohne ge-

meinsame Grundlage überhaupt ins Gespräch kommen und voneinander lernen können,

wird meines Erachtens theoretisch bei Koller nicht erörtert.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


236 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

rung auch für die handlungsorientierte und reflexive Diskursart gilt (vgl. krit. d.

Wimmer 2014e, 421).

Diese Theorieentscheidungen, die eine bestimmte Forschung und Theorie

und ein bestimmtes Verhältnis zwischen Theorie und Empirie erzeugen, lassen

sich jedoch gerade mit Blick auf die Figur des Widerstreits problematisieren und

fortschreiben. Inwiefern passen eine konstitutionistische Sprachauffassung und

ein Sprach-Apriori, nach dem selbst die (Forschungs-)Subjekte von der Sprache

›beherrscht‹ werden mit einem Repräsentationsmodell zusammen, dem zufolge

der Gegenstand Bildung (partiell) von Forschungssubjekten identifiziert werden

kann?

Die eigentlich aus diesem Widerspruch entstehende Frage: Warum wird

die Figur radikaler Heterogenität nicht auch auf die wissenschaftstheoretische

Grundlegung und die Repräsentationsmodelle bezogen? Bei den bestehendenTheo-

rieentscheidungen entsteht der Eindruck, als ob Koller allen Diskursarten die

gleiche Wissenschaftstheorie (d.h. einen Meta-Diskurs) zu Grunde legt, was einer

radikalen Differenz der Diskursarten (beispielsweise zwischen Bildungsphiloso-

phie und empirischer Bildungsforschung) widerspräche.

4.4 Ein hegemonialer Kampf um Bildung

Zwar finden sich bei Koller kritische undmachttheoretische Reflexionen, auch lässt

sich Kollers Bildungsdenken als eine strategische Intervention gegen vereinheitli-

chende und totalisierende Diskurse rekonstruieren, doch in Bezug auf die wissen-

schaftstheoretischenGrundlegungenundMeta-DiskursedesKapitals oderderNati-

onwerdenbeiKoller dieMachtverhältnissenicht erörtert,was bereits auch teilweise

von Olaf Sanders (2013) und in Kapitel 2.9 im Kontext der Verschränkung zwischen

Bildung und Nation problematisiert wurde. Sanders kritisiert die auf eine Diagno-

se einer pluralen Postmoderne und Fokussierung der Widerstreitkonzeption ver-

knappten Lyotardrezeption bei Koller und rückt unter anderem die Ökonomisie-

rungsdiskurse und denKapitalismus in den Fokus, die schon bei Lyotard als ein ver-

einheitlichender Metadiskurs des Kapitals dem angeblichen Pluralismus der Post-

moderne und demWiderstreit der Diskursarten entgegenstehen. Eine deutlichere

ThematisierungderMachtproblematik inBezugaufdiewissenschaftstheoretischen

Grundlegungen, eine Stärkung des Bildungsdenkens »in ihrem strategischen Dif-

ferenzpotential zum Markt« (Schäfer 2016, 25) und eine stärkere Berücksichtigung

von »performativen, strategischen oder rhetorischen«Momentender ›Wirklichkeit‹

findet sichoder lässt sichhingegenmit derPerspektiveAlfredSchäfers anführen (IF,

14).

Um das mit Schäfers Ansatz verbundene Repräsentationsmodell zu systemati-

sieren, lassen sich ähnlich wie im Kapitel 3.4 (Das ortlose und zerrissene Subjekt)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 237

zunächst drei zentrale Differenzen in Bezug auf die Theoriearchitektur Schäfers

erläutern. Die für die folgende Rekonstruktion verwendeten Differenzen entspre-

chen den drei Lacan’schen Registern des Symbolischen, Imaginären und Realen

(vgl. Schäfer 2006, 89; IF) und auch den damit verbundenen Differenzmodi: Das

Symbolische verweist auf den Modus der Andersheit und des Unterschieds, das

Imaginäre markiert den Modus der Ähnlichkeit, Gleichheit, Wahrheit (und Rivali-

tät) und das Reale verweist auf Mangel und Unzugänglichkeit (vgl. zur Einführung

in die Lacan’sche Perspektive Bialluch 2011, 44, 226). Als Erstes wird (zur Veran-

schaulichung sehr idealtypisch) auf die radikale Differenz zwischen Realem und

Symbolischem, als Zweites auf die Aufspaltung der diskursiven und ›soziosymboli-

schen Ordnung‹ und als drittes auf die Differenz oder unmögliche Schließung und

Versöhnung der ersten beiden Differenzen im Imaginären eingegangen.

Die ersteDifferenz ist eine radikaleDifferenz zwischen »Wort undGegenstand«

(VdB, 96) und erinnert zunächst an die erste Differenz Kollers zwischen dem zu er-

kennenden Gegenstand auf der einen Seite und begrifflichem Denken und empi-

rischer Wissenschaft auf der anderen. Im Unterschied zu Koller verweist der Ge-

genstand jedoch auf ein reales Außen, worüber sich nicht viel sagen lässt und auch

jederBedeutungsgehalt desWortes »Gegenstand« stellt folglichnur einebehelfsmä-

ßige Konstruktion dar oder erhält in der hegemonietheoretischen Perspektive viel-

mehr einen anderen Status.Der Begriff Gegenstand besteht »nur in den formierten

diskursiven Artikulationen, nicht aber als objektive und auch nicht als sozial ein-

deutige Referenz« (ebd., 97). Die Gegenständlichkeit markiert keinen (auch nicht

unzugänglichen) »›objektiven Grund‹ jenseits des Diskurses«, sondern die Gegen-

ständlichkeit formiert sich in diskursiv-hegemonialen Auseinandersetzungen. Mit

dieser postfundamentalistischen Umschreibung des Gegenständlichen wird in der

hegemonietheoretischen Perspektive im Anschluss an Laclau undMouffe von einer

Differenz zwischen dem diskursiv-hegemonialen System und dem realen Sein aus-

gegangen (vgl. Gelhard 2018b, 94), und das reale Außen oder mit Lacan das Reale als

Riss4 im Symbolischen ist unzugänglich (vgl. Schäfer 2019, 122). Es kann somit auch

kein Blick von außen auf das System erzeugt werden und dieses System kann mit-

hilfe vonWortenoderZahlennicht in einemauthentischenSinne repräsentiertwer-

den.

Diese Unzugänglichkeit des Außen und der absolute Mangel an etwas wirklich

Gegenständlichen hat jedoch nicht zur »Folge, dass das Ganze eines Systems in ei-

nemabsoluten Sinn ›unsagbar‹wäre« (ebd.) oder dass sich nichts über die einzelnen

Elemente des Systems sagen ließe. Die einzelnen »Elemente des Systems [können]

4 In den bildungstheoretischen Überlegungen Schäfers »qualifiziert« der »Riss« im Sozialen

den Bildungsprozess in strukturell ähnlicher Weise, wie bei Lacan das Begehren durch das

Reale angetrieben wird (Schäfer 2019, 133f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


238 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die Repräsentation des Ganzen übernehmen« (ebd.), wobei der Begriff der Reprä-

sentation hier in die Irre führt, da die Repräsentation hier nicht einfach das reale

Sein oder reale Sozialsystem abbildet. Diese einzelnen Elemente legitimieren und

qualifizieren sich nicht über ihren Wahrheitsgehalt oder durch eine wahre Abbil-

dung der realenWirklichkeit, sondern einzelne Elemente oder »einzelne Repräsen-

tationen« sind in der Lage, »als hegemoniale Operation […] den diskursiven und

praktischen Raum zu re-strukturieren« (Schäfer 2014, 15).

(Abb. 20: )

Mit Schäfer gibt es keine wahre Repräsentation einer authentischen Wirklich-

keit oder wahren Bildung, die sich empirisch identifizieren oder theoretisch reflek-

tieren ließe (vgl. Schäfer 2006, 89f.), sondern es geht selbst bei den akademischen

Auseinandersetzungen immer um die Re-strukturierung des ganzen Systems, je-

weils aus einer partikularen Position heraus. Es gibt nur miteinander in Konflikt

stehende diskursiv-hegemoniale Einsätze, die je nach Durchsetzungskraft den dis-

kursiv-hegemonialen Raum (mit)strukturieren und (mit)bestimmen, was alsWirk-

lichkeit oder Bildung sagbar ist. In diesem »Konfliktraum« geht »es immer auch um

die Durchsetzung, Bewährung oder Figuration signifikanter Bestimmungen [von

beispielsweise Bildung] […], die nicht einfach in einem ›realen Sein‹ dieses Sozia-

len gegründet sind oder auf dieses gegründet werden können« (Schäfer 2011b, 15).

Der Konflikt zwischen den verschiedenen Elementen oder Diskursen wird somit

auch »nicht von bestimmten (formierten) Fronten aus geführt« –beispielsweise Bil-

dungstheorie vs. empirische Bildungsforschung–, sondern diemit den verschiede-

nen Einsätzen verbundenen Grundlegungen, Gegenstände, Erkenntnisweisen und

Subjektpositionen konstituieren, verschieben und verändern sich im Vollzug der

Auseinandersetzung (IF, 97). Es handelt sich also bei den Diskursen nicht um ge-

schlossene und unveränderliche Diskurse, sondern sie sind »immer uneindeutige

[…] und umstrittene […] Hervorbringungen« (Schäfer 2006, 15). Wissenschaft bil-

det dabei keinen »machtfreien Raum« und »wissenschaftliche Methoden [sind] […]

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 239

ein Moment im Rahmen von Wahrheitspolitiken und Machtspielen« (IF, 113). Jeder

wissenschaftliche Beitrag, jedes Seminar, jede Vorlesung und auch diese vorliegen-

de Iteration werden zu politischen Kampfplätzen in einer diskursiv-hegemonialen

Arena.

Die zweite zentrale Differenz bei Schäfer bezieht sich somit auf die Differenz

zwischen den einzelnen Elementen des Systems. Diese Differenzen beschreibt

Schäfer als eine »Aufspaltung des Sozialen« (ebd., 96) und die verschiedenen in

Konflikt stehenden Elemente und Diskurse sind alle gleich vom ›realen Sein‹ ge-

schieden (IF, 98; vgl. 2014, 14)5 und dieser gespaltene »Konfliktraum« des Sozialen

»organisiert« und »verständigt« sich über ›symbolische Konzepte‹ (Schäfer 2006,

14f.).

(Abb. 21: )

Bei Koller werden die klassischen bildungstheoretischen Unterscheidungsele-

mente Wirklichkeit und Möglichkeit verschiedenen Diskursarten – der reflexiven

DiskursartdieMöglichkeitundderempirischenDiskursartdieWirklichkeit–zuge-

wiesen, die jeweils unterschiedlich auf den Gegenstand Bildung (partiell) zugreifen

5 Neben dem für Schäfer sehr zentralen Instrumentarium der drei Register Lacans (vgl. Schä-

fer 2006) findet sich über den Umweg einer Laclau- und Mouffe-Rezeption eine Verbindung

zwischen dem Symbolischen und Realem, die an die Subjektgenese bei Lacan erinnert. Bei

Lacan (und in ähnlicher Weise auch bei Derrida) erzeugt erst die Unterwerfung des Subjekts

unter das Symbolische das unzugängliche Reale als Effekt, welches wiederum entsprechend

der Lacan’schenMangeltheorie derMotor des Begehrens und auch der Grund der Unendlich-

keit der Differenzen des Symbolischen darstellt. Die (Un-)Zugänglichkeit desAußen setzt das

Spiel und die Unendlichkeit der symbolischen Repräsentationen in Gang (vgl. VdB, 96; Kapi-

tel 3.5).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


240 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

(vgl. Kapitel 4.3). Bei Schäfer werden bildungstheoretische Möglichkeiten und em-

pirische ›Wirklichkeiten‹ beide imModus desMöglichen verortet. Es gibt keine not-

wendigen, es gibt nur noch mögliche ›Wirklichkeiten‹ (vgl. Schäfer 2020, 69f.). Im

Anschluss anLacan istWirklichkeitwieMöglichkeit einSpielball der imaginär-sym-

bolischen (vgl. Schäfer 2006) undmit Foucault und Laclau/Mouffe der diskursiv-he-

gemonialen Einsätze, die das Reale nicht repräsentieren, sondern die (alteritäts-

theoretisch) radikal vom Realen geschieden sind.6 Nach Schäfer wird damit dem

Sozialen, dem Subjekt und der Bildung der Wirklichkeitscharakter im klassischen

Sinne genommen (sofern mensch das Reale oder Unzugängliche als die Wirklich-

keit (miss-/versteht). Der klassische Unterschied zwischen den Kategorien ›Wirk-

lichkeit‹ (Empirie) und ›Möglichkeit‹ (Theorie) wird bei Schäfer eingeebnet. Wenn,

dann gibt es bei Lacan immer nur eine symbolisch-imaginär-realeWirklichkeit. Bei

der Erforschung der Bildung geht es folglich nicht darum, dass Bildung im Wirk-

lichen identifiziert (Empirie) oder das Wirkliche durch einen (Be-)Zug zum Mög-

lichen überschritten wird (Theorie), sondern das Wirkliche wird selbst im Modus

desMöglichenunddamit auchdesPolitischenkonzipiert.Die theoretisch-möglichen

(Be-)Zugspunkte und die scheinbar gegebene (soziale)Wirklichkeit bewegen sich in

demselben System, das radikal vom realen Sein geschieden ist und beides ist in un-

zählige diskursiv-hegemoniale Auseinandersetzungen und Kämpfe eingebunden.

Der Konflikt zwischenTheorie und Empirie wird mit diesemWirklichkeitsver-

ständnis sekundär, da erstens die Differenz zwischen der symbolisch-imaginären

und der realen Ebene als eine radikale Differenz gedacht wird, sodass keine wis-

senschaftliche Praktik näher an das Reale herankommt als eine andere. Als Zwei-

tes entspricht die Frontstellung zwischen Theorie und Empirie nicht der Differenz

zwischenverschiedenenhegemonialenDiskursen,diedasSagbareüberBildungbe-

stimmen. Die eigentlichen Konfliktlinien liegen quer zurTheorie und Empirie und

verlaufen nicht zwischen Bildungstheorie und empirischer Bildungsforschung (vgl.

Schäfer 2006), eher (nach Schäfer) zwischen ›naiven‹ und komplexen Realitätsim-

plikationen.

Neben der Differenz zwischen System und Außen und der Differenz zwischen

den einzelnen Elementen des Systems gibt es in Schäfers Theoriearchitektur eine

dritteDifferenz.Trotz allerHeterogenität innerhalb des Systemsund auch trotz der

Heterogenität innerhalb der Elemente einzelner Diskurse, einzelner diskursiv-he-

gemonialer Einsätze oderWahrheitsregime stabilisieren sich einzelne hegemoniale

Einsätze; geraten mit anderen Elementen des Systems in Konflikt und können sich

gegenüber diesen durchsetzen (vgl. IF, 98). Und die einzelnen Elemente setzen sich

6 »Wenn aber dermögliche Unterschied einmöglicher bleiben soll, dann kann die Unterschei-

dung selbst nur eine sein, deren Referenz unentschieden bleibt, die also keinen Anspruch

auf eine empirische Identifizierbarkeit, auf die Repräsentation und eine darüber vermittelte

Qualifizierbarkeit eines Referenten erhebt.« (IF, 245)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 241

gegenüber anderen Elementen des Systems umso mehr durch, je mehr sie erstens

in der Lage sind, partikulare Interessen undGruppen unter sich zu vereinen, je pro-

duktiver der mit dem Element verbundene Problemgehalt ist (IF, 14), je mehr Lö-

sungsversprechen von unterschiedlichsten Problemen mit dem einzelnen Element

verschränkt werden und je mehr in der hegemonialen Operation die eigene Parti-

kularität als Universalität ausgegeben wird (vgl. IF, 14f., 241f.).

Ein Bildungsbegriff oder ein Bildungsdiskurs setzt sich stärker durch, wenn er

partikulare Interessen beispielsweise von rechts bis links bedient, wenn er an un-

lösbare oder paradoxe unddamit produktive Probleme gebunden ist (beispielsweise

wie bei Wimmer 2016), wenn er verspricht, individuelle, soziale und ökonomische

Problemezu lösenundwennbeispielsweisewiebeiHumboldt eine spezifischeMen-

schenfassung als die eine Menschenfassung schlechthin ausgegeben wird.

Die Stabilisierung, Schließung oder Vereinheitlichung der innerenHeterogeni-

tät eines Diskurses (vgl. IF, 250) samt den damit hervorgebrachten Grundlegungen

und Subjektpositionen sowie all die für die hegemoniale Durchsetzung wichtigen

Operationen bewegen sich vorrangig imModus des Imaginären, der Homogenisie-

rung, Vereinnahmung, Identität, Ein- und Ausschließung.Würde sich ein Element

tatsächlich durchsetzen, dann könnte es das gesamte diskursiv-hegemoniale Sys-

tem repräsentieren, wodurch die zweite Differenz still gestellt und auch der Kampf

umdiewahre Repräsentation des realen Seins oder der realen Bildung beendetwer-

denwürde,wobei dasWahre in dieser Perspektivemit dem Imaginären verschränkt

bleibt.

So macht es nun Sinn, wenn der Bezugspunkt einer empirischen (aber auch

theoretischen)Bildungswissenschaft–»die realenSelbst-,Fremd-undWeltverhält-

nisse« (Schäfer 2006, 86) – bei Schäfer zum imaginären Gebilde und der Glaube

an einen (in)direkten Zugang zu dieserWirklichkeit mehrfach als »naiv« ausgewie-

sen wird (vgl. Schäfer 2006; mit Thompson 2014a). Es ließe sich auch hinzufügen,

dassmit dieser Perspektive totalisierende Bewegungen, die beispielsweisemit dem

Schlagwort der Empirisierung markiert werden können, nicht nur naiv, sondern

auch politisch gefährlich sind.

Eine absolute Schließung einzelner Diskurse oder des gesamten diskursiv-he-

gemonialen Raums im Imaginären sind in dieser hegemonietheoretischen Per-

spektive jedoch nur ein Gedankenspiel. Denn die einzelnen Diskurse sind als

einzelne Entitäten und auch der diskursiv-hegemoniale Raum als Ganzes ist nicht

schließbar. Betrachten wir beispielsweise Schäfers Humboldtrezeption, dann er-

kennen wir, dass Humboldts Bildungsdenken auf unmöglichen Differenzfiguren

und grundlosen Bezugspunkten basiert. So verweist beispielsweise die Differenz

zwischen unbedingter und bedingter Freiheit auf Unmöglichkeiten und Parado-

xien, durch die der Bildung kein Ort im realen Sein, keine Grundlegung und keine

Bestimmtheit mehr zugwiesen werden kann (erste Differenz). Nicht nur die Po-

sitionierung der Bildung gegen »staatliche oder religiöse Bevormundung, gegen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


242 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die Unterwerfung der Bildung unter sozio-ökonomische Imperative« spielt bei

Humboldt eine Rolle, sondern Bildung wird »auch gegen die Vorstellung gewandt,

es gäbe ein positiv formulierbares und allgemein gültiges, also vernünftiges Gebot,

dem die individuelle Bildung zu gehorchen hätte« (2016, 20; vgl. VdB). Die Unter-

werfung, Vereinnahmung, jedoch auch jede positive Be-Gründung der Bildung

erhält (beispielsweise) durch den Bezugspunkt einer unbedingten Freiheit nur eine

strategische Rolle (vgl. 2016, 14; VdB). Diese damit einhergehende Unbegründbar-

keit und der Mangel an realem Sein ermöglicht und erzeugt »eine endlose Kette

von Möglichkeiten«, Bildung strategisch zu verankern und zu gründen – zweite

Differenz. Die ›generative Kraft‹ (Schäfer 2016, 12) der Unbegründbarkeit zeigt

sich beispielsweise in dem »Streit um Bildung«, der seit Humboldt »überwiegend

nicht in der Kontrastierung von ›Bildung‹mit etwas anderem ausgetragen, sondern

zunehmend als Streit um ›echte und wahre Bildung‹ vs. ›falsche Bildung‹ geführt«

wird (Ricken 2006, 282).

Um diesen Streit und »diesen politischen und agonalen Raum aufzuspannen,

muss der Signifikant der [Bildung] […] eine hegemoniale Position einnehmen«

(Schäfer 2016, 15)7. Der Signifikant der Bildung selbst darf dabei nicht mehr zur

Disposition stehen (vgl. ebd.) und der hegemoniale Raum des Sagbaren über das

Aufwachsen und Veränderungsprozesse muss sich völlig auf den Bildungsbegriff

ausrichten. Der Bildungsbegriff muss die Aufwachsens- und Veränderungsprozes-

se repräsentieren und in beispielsweise individuellen Selbstbeschreibungen mit

dem realen Sein identifiziert werden – dritte Differenz. Doch die verschiedenen

(un)bedingtenBezugspunkteunddieVerschränkungderBildungmit verschiedens-

ten strategischen Einsätzen und partikularen Interessen sowie die Verschränkung

mit anderen hegemonialen (leeren) Signifikanten wie Selbst-Bestimmung (Selbst-

bildung),Humankapital (Bildung als Ressource),Kritik oder Freiheit verunmöglicht

eine imaginäre Schließung des Bildungsdiskurses (vgl. Schäfer 2020, 73; 2016, 15).

Bildung hat in dieser Perspektive keinen gründenden Angelpunkt in einem rea-

lenAußen oder »›realen Sein‹ des Sozialen« (IF, 15).Bildung ist damit im ›realen Sein‹

nicht identifizierbar (erste Differenz) und auch die hegemoniale Durchsetzung ei-

ner Position und Bestimmung von Bildung ist unmöglich (dritte Differenz). ImVer-

gleich zu Koller ist das Nicht-Erkennen des Gegenstands Bildung in der realen oder

sozialen ›Wirklichkeit‹ kein partielles; es lässt sich nicht einfach etwa durch ande-

re Lyotard’sche Diskursarten (partiell) korrigieren, weil das Nicht-Erkennen nach

Schäfer eine Grundkonstante ist, die sichmethodisch nicht rausrechnen oder refle-

xiv einholen lässt. Die objektiven Gegenstände im realen Sein gibt es nicht, lassen

sich somit auch nicht partiell identifizieren. Jedoch kann nach Schäfer die »Mate-

rialität des Gesagten« erfasst werden (IF, 12). Über diese symbolische Materialität

lassen sich die Hervorbringungen, Schließungs- oder Bestimmungsversuche einer

7 Das Zitat bezieht sich eigentlich auf den Begriff der Selbst-Bestimmung.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 243

angeblich realen Bildung beforschen und beispielsweise lassen sich die Fragen be-

antworten, »wie und ob sich der Signifikant ›bildender Erfahrung‹/dezentrierender

Fremdheit in der Performanz der individuellen Diskurse zeigt.« (IF, 14)

(Abb. 22: )

Nach Schäfer sind die »reflexiven Ordnungen und Selbstverständnisse in mo-

dernen Gesellschaften durch Prozesse der Selbst-Dekonstruktion gekennzeichnet«

(Schäfer 2020, 78), die auf eine grundlegende Grundlosigkeit, Immanenz und

»An-archie« der sozialen Ordnung verweisen (Schäfer 2014a, 8). Es lassen sich

keine wahren oder »übergreifenden (subjektiven oder welthaften) [Ordnungs-]«

und Begründungszusammenhänge angeben, die nicht selbst in den Kampf ver-

schiedener Wahrheitsregime eingebunden sind. Kritik kann mit dieser paradoxen

Grundlegung, die jeglichen Grund und jede Wahrheit suspendiert, immer nur auf

partikulare Begründungszusammenhänge und nur auf imaginäre Bezugspunkte

zurückgreifen, um bestimmte hervorgebrachte imaginär-symbolische Grund-

legungen (mit realen Effekten) zu kritisieren. Eine Kritik ›oszilliert‹ in dieser

Perspektive immer zwischen »den Versuchen einer kritischen Begründung«, und

einer dafür notwendigen auf Quasi-Gründen beruhenden Rationalisierung (Schä-

fer 2014a, 15) auf der einen Seite und einer Kritik der (grundlosen) Grundlegungen

beispielsweise des liberalen Marktmodells auf der anderen Seite (vgl. beispiels-

weise Schäfer 2016). Jede Kritik stellt dabei selbst eine politische »Artikulation«

(Schäfer 2014a, 15) und hegemoniale Operation dar, mit dem Ziel »den diskursi-

ven und praktischen Raum zu re-strukturieren« (ebd.) und bedarf damit einer

imaginären Schließungsbewegung mit Universalisierungsanspruch und imaginä-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


244 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ren Bezugspunkten wie leeren Signifikanten. Kritik bewegt sich immer zwischen

»Grundlegung und An-archie« (ebd., 8).

Schäfers Kritik basiert somit selbst auf einem postfundamentalistischen Qua-

si-Ordnungs- und -Begründungszusammenhang, mithilfe dessen beispielsweise

einerseits Humboldts Bildungsdenken als »erfrischend« reflektiert für eine öff-

nende »Gegenwehr« positioniert werden kann (2016, 24; vgl. VdB, 56-65; 2020,

76f.) und andererseits die »Verschränkung des Humankapitalkonzepts mit der

Selbstbildung« sich als entpolitisierend und schließend kritisieren lässt (2016, 24).

Bildung wird bei Schäfer mithilfe von Humboldts Bildungsdenken als kritische

Bildunggefasst (beispielsweise 2020, 76f.), die durchunbedingteBezugspunkte den

Raum des Politischen immer wieder öffnet, da jede (positiv gefasste) Bildung be-

dingtbleibtunddieDifferenzzwischenBedingt-undUnbedingtheitnicht geschlos-

sen werden kann. Bildung wird als solch ein öffnendes Differenzkonstrukt abseits

oder zumindest an der Grenze des »[Raums] politisch-hegemonialer Auseinander-

setzungen« verortet (2016, 23).Mit vorrangig Adorno, Lacan, Laclau undMouffe so-

wie Foucault wird dann sogar jede Subjektstruktur als Differenzfeld und Kraftfeld

der Bildung imaginiert, da das Subjekt von unzähligenDifferenzen durchzogen sei,

welche dieMöglichkeit von Bildung quasi immer wieder eröffnen –die Überschrei-

tung derWirklichkeit als ein stabiles, differenzloses, totalitäres oder geschlossenes

System.

Auch wenn sich die Quasi-Dichotomie zwischen Öffnung und Schließung und

deren jeweilige Verortung innerhalb des Kritischen oder Kritisierbaren bei Schäfer

nachzeichnen lässt, so verortet er auch eine kritische und öffnende Bildung nicht

einfach »jenseits von Gouvernementalität und Markt«, sondern zeigt einerseits

problematische Verschränkungen auf (ebd., 23f.) und er lotet »[politisierbare]

Spannungsverhältnisse« innerhalb der »liberalen Regierungsform« aus. (ebd., 23).

Zumal: Es macht aus hegemonietheoretischer Sicht politisch-strategisch Sinn,

bestehende leere Signifikanten (Selbstbestimmung, Individualität und Bildung)

zu radikalisieren (2014a, 17; 2019) und große Imaginäre wie Humboldt, Schiller

und Adorno zu nutzen und beispielsweise eine wahre Lesart Humboldts (vgl. VdB)

und den eigentlichen Kern der Bildungsidee als öffnende Operation gegen eine

schließende Marktlogik zu wenden, wenn Schäfer die selbst aufgestellten Krite-

rien für politische Wirksamkeit erfüllen will. Er braucht leere Signifikanten, eine

Großerzählung unter dem Signifikanten der Differenz; eine Großerzählung, die

möglichst viele partikulare Positionen und Diskurse unter sich versammeln kann

und ihre eigene Grundlosigkeit verschleiert, imaginäre Bezugspunkte und das

große Versprechen einer öffnenden Bildung, die sogar über dem politisch-hege-

monialen Raum steht und in einer »Zwischenwelt« zu dem Realen oder radikal

Anderen (ehemals Gott) residiert (Schäfer 2019, 122).

Um eine antihegemoniale Re-strukturierung zu erreichen, macht es aus ei-

ner partikularen hegemonietheoretischen Sicht, trotz des Wissens um die eigene

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 245

Partikularität und Nichtigkeit, politisch-strategisch Sinn„ erstens, wie bei Schäfer

bestehendemachtvolle leere Signifikanten,große ImaginärewiePlaton,Humboldt,

Schiller, Adorno und Foucault und auch mächtige Ordnungen, z.B. bildungsbür-

gerliche und liberale Grundkoordinaten, zu nutzen (vgl. dazu Spivaks Praktiken

des Missbrauchs und der Fehllektüre; siehe Kapitel 5). Als Zweites macht es poli-

tisch-strategisch Sinn, mit diesen Herrensignifikanten wahre Lesarten und eine

großeunduniversalistischeGegenerzählung zu erzeugen,was sich bei Schäfer auch

nachzeichnen ließe (vgl. dazu Spivaks strategischer Essentialismus und Universa-

lismus, sieheKapitel 5).DieseGegen- undGroßerzählung sollte, drittens,möglichst

viele partikulare Positionen und Diskurse in sich versammeln. Am besten werden

selbst die Poststrukturalisten und Poststrukturalistinnen ›verführt‹, wie auch eine

Dekonstruktion des eigenenQuasi-Universalismus oderQuasi-Fundamentalismus

integriert, welche aber nicht zu offensichtlich die eigene Intervention durchkreuzt

(hingegen vgl. Spivaks Gleichzeitigkeits- und Aushandlungsmodus, siehe Kapitel

5).

Diese Großerzählung müsste, viertens, ein großes Versprechen implizieren,

möglichst viele oder am besten alle Probleme zugleich zu lösen. Und, fünftens,

scheint es strategisch sinnvoll zu sein, z.B. die Bildung nicht nur (quasi-)universal

zu denken, mit Wahrheit und großen Versprechungen wie Selbstkritiken zu kop-

peln und natürlich an weiße Herren zu knüpfen, sondern es macht Sinn, Bildung

politisch unangreifbar zu machen, indem mensch sie irgendwie dem Politischen

entzogen konzipiert: Bildung könnte sakralisiert, gleichzeitig veralltäglicht oder

naturalisiert werden, sie könntemindestens an der Grenze des politischen Zugriffs

und der diskursiv-hegemonialen Kampfarena positioniert, z.B. an der Grenze zum

Unbedingten, dem ganz anderen, ehemals Gott, fixiert werden.

Diese ›Sakralisierung‹ der Bildung als ›anti-hegemoniale Strategie‹ gegen die

schließenden Bewegungen der Hegemonie des Neoliberalismus und der liberalen

Regierungsform läuft jedoch (schon mit Schäfer) Gefahr, eine ›hegemoniale Stra-

tegie‹ zu sein, da sie auf Signifikanten zurückgreifen muss, die im Raum des po-

litischen anders begründet und besetzt sind (ebd.) und weil sich Schäfers Einsatz

»immer schon in einen modernen politischen Diskurs [einschreibt]«, dem zufolge

»die Signifikanten der Selbstbestimmung und Individualität eine bedeutsameRolle

dabei spielen, das ›Rationale‹ oder ›Vernünftige‹ festzulegen« (Schäfer 2014a, 18).

Hier sei auchnochmalmitBlick auf dasKapitel 2.9Vergessenwirnicht –dieNation!

auf den bei Schäfer völlig aus demBlick geratenen Signifikanten derNation verwie-

sen,mithilfe dessen Schäfers Einsatz nicht nur hegemonialeDiskurse bedient, son-

dern alte nationale Diskurse unterstützen dürfte, beispielsweise die Überhöhung

der Kulturen und der Bildung gegenüber dem Politischen.

Schäfer scheint mit dem Fokus auf die hier angeführten Textstellen sehr reflek-

tiert die Probleme seiner politischenStrategie indirekt zu thematisierenund ist sich

der mit seiner Perspektive verbundenen »perspektivischen und […] partikularen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


246 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Rationalitätsoptionen« bewusst (Schäfer 2014a, 15). Es entsteht bei der Lektü-

re der Eindruck, dass es Schäfer darum geht, die »dichtende Einbildungskraft«

Humboldts mit unter anderem Lacan, Laclau undMouffe sowie Foucault zu aktua-

lisieren, sodass Bildung als Differenzkonstrukt zwischen bedingten schließenden

(symbolisch-imaginärer) Auseinandersetzungen und unbedingten öffnenden (re-

al-imaginären) Bezugspunkten verortet wird bzw. bleibt. Schäfer versucht, den

eigentlichen und vergessenen »Kern der Bildungsidee« (Schäfer 2019, 119) als Dif-

ferenzkonstruktWirklichkeit werden zu lassen. Er verhilft folglich einer (alten) Idee

»Daseyn in der Wirklichkeit zu gewinnen« (Humboldt 1821, 605; zit.n. VdB, 64).

Das Projekt oder die Festung Humboldt wird in dieser Lesart der Schäfer’schen

Arbeiten nach den vielen Ökonomisierungen und Empirisierungen repariert oder

überhaupt erst richtig in Position für eine hegemoniale Intervention oder kritische

Imaginisierung gebracht. Es ist davon auszugehen, dass sich auch Schäfer seiner

schließenden und ›dichterischen Einbildungskraft‹ unter dem Deckmantel der

Differenz und Alterität bewusst ist und dass er dieses Täuschen oder diese ›Verfüh-

rung‹ der Lesenden in Kauf nimmt (Schäfer 2014b; krit. d. Wimmer 2016, 355-371),

um über eine schließende Bewegung politisch wirksam zu werden. Denn die »he-

gemoniale Kraft« seines Bildungsdenkens »wird davon abhängen, inwiefern sie

in der Lage […] [ist], den diskursiven und praktischen Raum zu re-strukturieren«

(Schäfer 2014a, 15). In dieser diskursiven Spur ist Schäfers Bildungskonzeption ein

hegemonialer Einsatz, der politisch-strategisch bewusst imaginär schließt, um in

der diskursiv-hegemonialen Bildungs-Arena teilzunehmen.Mit der Positionierung

der Bildung dies- und jenseits des hegemonialen Spiels wird trotz der Rhetorik

von Öffnung und Differenz, eine schließende und quasi-universelle Bewegung

vollzogen.

Diese Strategie bedarf notgedrungen einer Grundlegung, die nicht zu offen-

sichtlich durchkreuzt oder dekonstruiert wird, da sonst der hegemoniale Ansatz

seine Wirkkraft verlieren könnte (vgl. VdB, 75). Das Ziel des bildungstheoretischen

Einsatzes Schäfers wäre in dieser Lesart die Re-strukturierung des diskursiven

und praktischen Raums (mit allen Mitteln, auch imaginären und totalisierenden

Schließungsversuchen), wodurch eine im Anschluss an Humboldt aktualisierte

Fassung von Bildung durchgesetzt werden soll.

Nun schreibt Schäfer zwar, dass sein verwendeter Quasi-Ordnungszusammen-

hangkein »neues Fundament« darstellt (Schäfer 2014a, 8), gleichzeitig bestätigt sich

die paradoxe gründende Grundlosigkeit immer wieder selbst und andere wissen-

schaftstheoretische Perspektiven werden bei Schäfer dieser gründenden Grundlo-

sigkeit untergeordnet. Gerade wenn Schäfer die Ökonomisierung der Bildung (z.B.

in Schäfer 2016, 21f.) oder auch die machttheoretische Lesart der Bildung (Ricken)

(z.B. in ebd., 12f., 23) als Schließungsversuche kritisch markiert und er seine Bil-

dung als Differenzkonstrukt auf der guten Seite der Öffnung positioniert (z.B. in

Schäfer 2016, 22; 2019, 129), entsteht der Eindruck, als ob Schäfer eine Möglichkeit

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 247

gefundenhätte, aus einer Position jenseits des hegemonialen Spiels auf dasGesche-

hen zu schauen und zu bestimmen,was jeweils eine öffnende und eine schließende

Bildung ist.

Eine kritischeThese ist dann: Die klassisch-allwissende Erzähler:innenposition

und einstimmige Einfaltung anderer Perspektiven scheint einem heterogenen und

ambivalenten Bildungsdenken letztendlich eine Absage zu erteilen, da der Vollzug

oder Stil Schäfers klassisch kritisch, neuhumanistisch und universalisierend bleibt.

Die hegemonietheoretische Problematisierung und Reflexion der eigenen Perspek-

tive scheint die einstimmige Einfaltung nur zu bestätigen.

In der hier erzeugten Lesart benötigt der verwendete Quasi-Ordnungszusam-

menhang eine gewisse Stabilität, um die Analyse-,Diagnose- und Kritikfolie zu be-

dienen, mit der die imaginär-symbolisch-reale Bildungswirklichkeit gelesen wird.

Damit geht jedoch die Gefahr einher, dass ähnlich wie bei Koller trotz Widerstreit-

figur oder hier trotz der dreifachenDifferenz hegemonialer Kämpfe die eigene Per-

spektive performativ hervorgebracht bzw. reproduziert wird, gerade wenn letzt-

endlich in Bezug auf das Repräsentationsmodell keine differenten Zugänge gelegt

werden, sondern die anderen bildungstheoretischenZugänge für Schäfer selbst nur

in der diskursiv-hegemonialen Arena teilnehmen.

Was passiert, wenn jedoch die Setzung des Grundes nicht nur »sich als Set-

zung weiß« (VdB, 26), sondern das Quasi deutlicher fokussiert wird? Was passiert,

wenn die systematische Grundlage der Theoriearchitektur von innen heraus in

die Schwebe gerät und die plausible Großerzählung durch dieses In-die-Schwe-

be-setzen nicht bestätigt und verschlossen wird (vgl. Schäfer 2014, 8), sondern

instabil ist und sich von innen heraus öffnet? Die postfundamentalistische Per-

spektive scheint dann selbst Teil einer Geschichte zu werden, die nur so tut, als

würde das postfundamentalistische Differenz- und Repräsentationskonzept so

stabil sein und sich über alle anderen Perspektiven legen können. Die postfunda-

mentalistische Perspektive dient dann nicht vorrangig dazu, die problematische

Wirklichkeit von Bildung zu kritisieren und eine andere Bildung ins Feld zu führen

oder den Einsatz Rickens selbst als hegemonialen Einsatz in die eigene Perspektive

zu integrieren, sondern die Unbestimmtheit, Widersprüchlichkeit, Ambivalenz

und vielleicht auch politische Tragik wird in Rückgriff auf aktuelleTheoriekonzepte

durch Schäfer vorgeführt, ohne eine quasi-identitätslogische Bestimmtheit einer

grundlosen Grundlosigkeit und »Unbestimmbarkeit des Gegenstands […] [als]

Ausgangspunkt[e]« zu setzen (Schäfer 2006, 90).

Es lassen sich zwei Bewegungen bei Schäfer rekonstruieren, wobei die Kon-

struktion vonStabilität gegenüber derDekonstruktion oderDestabilisierungdieser

einen deutlichen Vorrang hat oder die dekonstruktive Bewegung scheint sogar nur

dazu zu dienen, die Stabilität der eigenen Konstruktion zu bestätigen, sodass sich

eigentlich nicht von einer dekonstruktiven Bewegung, die die eigene Perspektive in

die Schwebe versetzt und verschiebt, sprechen lässt.Dieses In-die-Schwebe-Setzen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


248 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

lässt sich erst erzeugen, wenn beispielsweise die schließende Bewegung Schä-

fers mit seiner politischen Intention, welche die öffnende Bewegung anvisiert, in

Widerspruch gebracht und dieser Widerspruch entfaltet wird, d.h., wenn in der

Theoriearchitektur die postulierte Grundlosigkeit gegenüber der Fundamentalisie-

rung dieser (für Kritik) mindestens gleichwertig behandelt wird und nicht selbst

der Fundamentalisierung dient.

Durchdie Schäfer’scheKonstruktion einer stabilenPerspektive auf Bildung ent-

steht einmächtiges Kritikinstrumentarium,welches für den allgemeinen Streit um

Bildung wie auch den Streit zwischen Bildungstheorie und -forschung eine wich-

tige kritische und mit Blick auf die vielfach diagnostizierte Ökonomisierung und

EmpirisierungderBildungslandschaft eine anti-hegemoniale Interventiondarstellen

dürfte. Abseits dieser anti-hegemonialen und neben den dekonstruktiven Tenden-

zen lässt sich Schäfers konstruktives Bildungsdenken aber auch als eine Aktualisie-

rung einer modernen, nationalistischen und bürgerlichen Option lesen, welches in

typisch deutscher Weise Humboldts Bildungsdenken im Kleide poststrukturalisti-

scherTheorien rehabilitiert (vgl. Kapitel 2.9). Gerade mit dem Blick auf die Signifi-

kanten der Nation, des Universalismus und der Bürgerlichkeit scheint Schäfers an-

ti-hegemoniale Strategie in eine hegemoniale zu kippen.

4.5 Eine Wissenschaft des Unmöglichen

In der hier vorgenommen Iteration scheinen bei Schäfer die dekonstruktiven

Elemente und die von ihm verwendeten zentralen paradoxalen Figuren wie der

grundlose Grund (vgl. Wimmer 2016, 363) letztendlich für die Aktualisierung oder

eher Wiedereröffnung des bürgerlichen Kraftfelds der Bildung verwendet zu wer-

den. Entgegen dieser Wiedereröffnung, jedoch mit einer ähnlichen Intention wie

Schäfer – der Öffnung hegemonialer Diskurse – und einem ähnlichen paradoxa-

len Zentrum, können die Arbeiten Wimmers qualifiziert werden, wobei hier die

ganze theoretische Bewegung und auch die dekonstruktiven Elemente deutlicher

und häufiger gegen die eigenen konstruktiven und stabilen Bildungsgeschichten

gewendet werden.

Nichtsdestotrotz und entgegen der anfänglichen Iteration (vgl. Kapitel 2.4)

generiert Wimmer selbst eine eigene stabile und plausible Bildungs- (Wimmer

1996) wie gesamte Pädagogikgeschichte (Wimmer 2014a), die um das Zentrum

seiner Theoriearchitektur kreist, d.h. um das, was er mit den Begriffen des Ande-

ren, Paradoxen oder Unmöglichen zu bezeichnen versucht. So scheint die ganze

moderne Pädagogik von »Widersprüchlichkeit, Inkohärenz und Inhomogenität«

gekennzeichnet (ebd., 10) und der »pädagogische Diskurs der Moderne zentriert

sich um [unlösbare] Probleme« (ebd., 9) und die moderne »Pädagogik gibt es nicht

ohne ihren wesentlichen Bezug zur Fremdheit und Alterität ihrer Adressaten, zum

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 249

irreduziblen Nichtwissen hinsichtlich des Menschen und seiner Zukunft« (ebd.,

21).

Prominente Beispiele sind die widersprüchlichen Figuren der »negativen Er-

ziehung« Rousseaus oder der paradoxalen Erzeugung von Selbststeuerung oder

Bildung von außen durch Erziehung (ebd., 10, 14; vgl. Wimmer 1996). Und dieses

paradoxale Zentrum oder die »Problematik unvereinbarer Aspekte, Ziele, Theorien

oder Bauteile der Pädagogik [hat] in der Moderne zwar eine spezifische Form,

Ausprägung und Schärfe erhalten […], historisch [reicht diese] jedoch weit in die

Antike« zurück (Wimmer 2014c, 10). Wirklich »manifest und auffällig« wurde

»die Paradoxalität aller Verhältnisse« jedoch erst mit der Postmoderne (Wimmer

2019c, 407). Im akademischen Bereich lässt sich im Anschluss an Systemtheorie,

Psychoanalyse, Phänomenologie und Poststrukturalismus eine theoretische und

epistemologische Verschiebung nachzeichnen, die sich mit den Schlagwörtern

wie linguistic turn, Differenzphilosophie, Machtheorie, Subjektdezentrierung

und Repräsentationskrise andeuten lässt (vgl. Wimmer 2014c, 26-28). Und gerade

mit den Arbeiten von unter anderem Lyotard, Deleuze und Derrida entstand ein

grundlegend »anderes Verhältnis zur Sprache und damit auch zu Paradoxien« und

»der Widerstreit, die Paradoxie, die Antinomie und der performative Widerspruch

[erhalten] eine positive Funktion« (Wimmer 2019c, 407).

Bis auf wenige Ausnahmen haben diesemedien-, differenz- und alteritätstheo-

retischen Diskurse und Auseinandersetzungen jedoch erst seit den 1980ern Einzug

in die Erziehungs- und Bildungswissenschaft gehalten (vgl.Wimmer 2014c, 11), ob-

wohl in Wimmers Perspektive die »Pädagogische Wissenschaft nie [durch] Identi-

tät, sondern durch Differenz und Entzug gekennzeichnet« war (ebd., 34). Wichtige

Vertreter:innen amAnfang dieser differenztheoretischenWende sind beispielswei-

se in Bezug auf die Problematik der Negativität Günther Buck, Wolfgang Fischer

und JörgRuhloff,WinfriedMarotzki,LutzKoch,RainerKokemohrundHans-Chris-

toph Koller (vgl. ebd., 11).

Neben dieser vertikal-historischen Linie, die bis zur Antike gezogen wird (vgl.

krit. d. Kapitel 2.9), lässt sich mit Wimmer das Paradoxale oder Unmögliche auch

horizontal auf »sämtliche Felder des pädagogischen Denkens und Handelns« aus-

weiten (Wimmer 2014c, 10, 33f.) und auch auf »alle kulturellen Sphären« wie Lite-

ratur, »Mathematik, formale Logik, Biologie, Informations- und Kommunikations-

theorie,Malerei,Musik« (Wimmer 2019c, 391), auf »spezifische Interaktionsformen

wie das Spiel oder Phänomene wie Witz, Humor, Ironie und Kreativität« und die

»neuzeitliche Ordnung« der Dinge (Wimmer 2014c, 12f.), auf Sprache (ebd., 26f.)

und »Kommunikation« (Wimmer 2019c, 405).

Der von Wimmer erzeugten Pädagogik-, Disziplin- und auch Bildungsge-

schichte wie -gegenwart (Wimmer 1996; 2014c), in der das Paradoxale und Päd-

agogik aufs Engste miteinander verschränkt werden, steht einer Vielzahl an

(hegemonialen) Akteur:innen, Institutionalisierungen, Praktiken und Diskursen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


250 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

gegenüber, die das Unmögliche, Widersprüchliche, Neue oder den/die/das Andere

und damit das Pädagogische immer wieder oder zunehmend zum »Verschwin-

den« bringen (Wimmer 2014c, 22). Diese Gegenspieler:innen lassen sich mit den

Stichworten Kapitalismus, Empirismus, Hermeneutik, (Trans-)Humanismus und

Selbstbestimmung markieren, deren Diskurse, Akteur:innen, Praktiken und In-

stitutionalisierungen die »Ordnung des Selben« stützen (Derrida 2011, 70ff.; zit.n.

Wimmer 2014c, 23.) und deren zentrale Diskurse sich mit Wimmer teils wieder bis

in die Antike nachzeichnen lassen. So denkt die Philosophie mit Nancy »von Platon

bisHeidegger« nur ein sich dieWahrheit aneignendes Selbst (Nancy 1982, 235; zit.n.

Wimmer 1996, 138) oder in dem Text Vom individuellem Allgemeinen zur mediatisierten

Singularität (Wimmer 2009) wird Platons Höhlengleichnis als Abgrenzungsfigur

für Derridas Differenz- und Medienphilosophie verwendet (ebd., 73). Neben den

bereits durchquerten Abgrenzungsdiskursen des Humanismus, Neuhumanismus,

Transhumanismus und der damit verwobenen hermeneutischen Lebensform ste-

hen in Pädagogik – Eine Wissenschaft des Unmöglichen (Wimmer 2014) insbesondere

und in typisch bildungsbürgerlicher Tradition der Empirismus oder Realismus und

Kapitalismus (vgl. krit. d. Kapitel 2.9), genauer die Messbarmachung wie Funktio-

nalisierung der Bildung für bildungspolitische und praktische Diskurse einerseits

(2014c, 16f.) und die Ökonomisierung von Bildung oder die »Reduktion von Bildung

auf eine Ressource des Humankapitals« andererseits in der Kritik (ebd., 18, 24).

Dabei »beherrschen« vorrangig die »quantitativen Projekte [TIMSS, PISA, IGLU

etc.] die Forschungslandschaft und ihre Ergebnisse den bildungspolitischen [und

disziplinpolitischen] Diskurs« (ebd., 16). Ihre funktionalen Versprechen Richtung

Politik und Praxis der Effizienz- und Leistungssteigerungen durch die »Erfassung

der Erziehungswirklichkeit« und »Bildungsqualität«, wie deren Evaluation von

Bildungsinstitutionen reduzieren nach Wimmer die »Pädagogik zunehmend […]

auf das Plan- und Machbare, Realistische und Mögliche« sowie Bestehende (ebd.,

19ff.).

So sehr für Wimmer die moderne »Pädagogik […] im Prozessieren ungelöster

und unlösbarer Probleme« besteht (ebd., 31) – und selbst wenn die pädagogischen

Unmöglichkeiten sich bis in die Antike nachzeichnen ließen –, so hat einer-

seits diese Pädagogik viele hegemoniale und auch klassische Gegenspieler:innen

(beispielsweise Ökonomisierung und Empirisierung) und sind andererseits die

»Prämissen« der modernen Pädagogik, »wie sie in der Tradition konzeptualisiert

wurden« durch die postmodernen und poststrukturalistischen Kritiken »unhaltbar

geworden« (ebd.). Es wird vonWimmer ein Bruch erzeugt und nachgezeichnet, der

jedoch nicht in einem »entdeckenden«, »subversiven« Gestus mit teilweise »apoka-

lyptischemUntertönen«wie in den frühen 80er Jahren endet (ebd.), sondern es geht

Wimmer darum, das Pädagogische neu zu denken und die »Zukunft – auch der

Pädagogik – offen zu halten« und im Offenhalten den postmodernen Irritationen

gerecht zu werden statt die »Flucht« in die »sogenannten einheimischen [Begriffe

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 251

undTheorien]« anzutreten, indem die postmodernen Irritationen nur als Katalysa-

toren für die eigene Empirie- und Theoriebildung dienen. Gleichzeitig bewegt sich

dieses Offenhalten und der Weg zu einer anderen oder posthumanistischen Päd-

agogik, einer anderen Bildung und einem anderen Denken in einer Frontstellung

zu hegemonialen Diskursen und totalisierenden Tendenzen, die das Singuläre und

Unmögliche negieren, wobei dieses Entgegensetzen dualistische Gegensätze selbst

negiert (ebd.). Wie bereits in Kapitel 2.4 angerissen, wird die »Gegensatzstruktur

[…] selbst als Problem gesehen […], da diese Gegensatzstruktur vorgibt, es [existie-

re] […] eine Alternative, die zurWahl stünde, und dass eine Entscheidung nicht nur

notwendig, sondern auchmöglich wäre« (Wimmer 2014c, 33).

Es geht Wimmer im Anschluss an Derrida jedoch nicht um eine mögliche Al-

ternative innerhalb der bestehenden Episteme, sondern um eine »Verschiebung im

Modus des Möglichen selbst, die aus der Perspektive der bisherigen Möglichkeits-

ordnungals schlichtunmöglichodergarundenkbar erscheinen«muss (ebd., 13).Mit

Derrida nimmt Wimmer den Ausschluss der hegemonialen Möglichkeitsordnung

ins Visier, also das Unmögliche, welches jedoch »mehr als unmöglich [ist], [und zu-

gleich stellt es] das Unmöglichste [dar], unmöglicher als das Unmögliche« (Derrida

2000b, 73; zit.n.Wimmer 2014c, 13.).DasAusgeschlossene ist nicht das einfachnoch

nichtMögliche,womitmensch in der bestehendenMöglichkeitsordnung verbleiben

würden, sondern es geht um das von der Möglichkeitsordnung Ausgeschlossene,

welches positiviert und Ausgangspunkt einesNeudenkenswird. Jenseits der Entge-

gensetzung vonMöglichkeit undWirklichkeit oderMöglichkeit undUnmöglichkeit

kann dieses »Unmögliche nicht jenseits einer Schranke [lokalisiert]« werden, »nicht

jenseits bekannter Räume und Zeiten, sondern im Inneren des Bekannten und der

Traditionen« (Wimmer 2014c, 32). Das Ausgeschlossene ist dabei keine (un-)identi-

fizierbare alternative Entität, die um das Unmögliche, das Reale oder die Alterität

kreist, sondern das Andere des Gegensätzlichen wird in der Zersetzung von Entitä-

ten durch Vermischungen, Ambivalenzen, Widersprüche, Hybride, Verschränkun-

gen, einer Gleichzeitigkeit von ›sowohl-als-auch‹ und ›weder-noch‹ gesucht.

»Etwas Ungedachtes,Widerständiges und Anstößiges scheint denmodernenDis-

kurs der Pädagogik zu begleiten, das sich in ihm weniger verbirgt als aufschiebt

und seineUnruhe ausmacht, so als versuche er in seinenAntworten, Theorien, und

Konzepten einem unerfüllbaren Anspruch gerecht zu werden.« (Wimmer 2014c,

32)

Eine Wissenschaft des Unmöglichen stellt keine »Alternative« oder einen »Gegen-

entwurf« zur hegemonialenWissenschaftsordnungdar (ebd., 34), sondern diese In-

tervention setzt sich »in ihr von ihr ab« (ebd., 36). Einerseits lässt sich dieses Vor-

gehen als eine »Reflexion der Grenze« zwischen Zweien verstehen (ebd., 34) und

in diesem Sinne geht es mit der dekonstruktiven Lektüre der Pädagogikgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


252 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

darum, den Spuren der Verdrängungs- und Ausschlussstrategien der hegemonia-

len Diskurse und Ordnungen zu folgen, das »Scheitern der Stabilisierung eindeuti-

ger begrifflicher Unterscheidungen [aufzudecken]«, um »so die Unvermeidbarkeit

vonUneindeutigkeitenundparadoxalenFiguren« zu verdeutlichen (Wimmer 2019c,

407). Andererseits kann dieses Vorgehen als Vorbereitung für die immer nur kom-

mende »Ankunft des Anderen«markiert werden (Wimmer 2014c, 23; vgl. krit. d.Ka-

pitel 2.9, 5), und als eine »Strategie« verstanden werden (Wimmer 2019c, 407), d.h.

als ein »gleichermaßenethische[r]wiepolitische[r]Einsatz« (ebd.),dernichtnurdie

Ausschlüsse und Verdrängungen markiert, sondern das Ausgeschlossene, hier Hy-

bride und Verschränkte, zum Ausgangspunkt für ein anderes Denken nimmt. Wie

bereits des Öfteren markiert, geht es Wimmer in einer ethisch-politischen Bewe-

gungdarum,»ein anderes,weniger gewaltförmigesVerhältnis zu(m)Anderen,Neu-

en, Fremden denkbar zu machen und auch praktisch werden zu lassen« (Wimmer

2014c, 29).

Ähnlich wie bei Koller, Ricken und Schäfer werden bei Wimmer im Anschluss

an den Poststrukturalismus positive oder plausible Antworten bzw.Geschichten er-

zeugt, die das irritierende Andere und das Differenzdenken der poststrukturalisti-

schenArbeiten sich aneignenunddendisziplinärenDiskursen unterordnen, indem

beispielsweise positive Bildungskonzepte und Bildungsverständnisse erzeugt oder

in diesem Fall eher Umgangsweisen mit dem Bildungsbegriff vollzogen, vorberei-

tet und skizziert werden (Wimmer 1996, 2009, 2014b). Auch werden ähnlich wie in

anderen bildungstheoretischen Diskursen in einer kritischen Geste Gegensätzlich-

keiten erzeugt und die eine Seite gegen die andere gewendet oder die eine durch die

andere aufgelöst. Den bisher thematisierten Dualismen von unter anderem Diffe-

renz vs. Identität, Vielfalt vs. Totalität, Bedingtheit und Unbedingtheit, Selbstwer-

den vs. Anderswerden lässt sich mit Wimmer beispielsweise Habe vs. Gabe (Wim-

mer 1996), reine bzw. relative vs. unreine Differenz (Wimmer 2014d) oder Selbes vs.

Anderes (Wimmer 2014c, 23) hinzufügen.

Dieses Andere Wimmers ist jedoch so gelagert, dass es gleichzeitig die eigenen

Entgegensetzungen durchkreuzt, wie auch die zentralen dualistischen Gegensätze

von Ricken (Selbst- vs. Anderswerden), Koller (Widerstreit vs. Totalität) und Schäfer

(Bedingtheit vs. Unbedingtheit).

RickensDieOrdnungderBildungwurde hier teilweise als eine (aktualisierte) klas-

sische Kritik gelesen und iteriert, in der differenz-, macht-, und subjektivierungs-

theoretisch identitätslogische Selbst-Bildungsdiskurse angegangen werden.Wim-

mer lässt sichdemgegenüber sowohl kritischwieRicken als auch in ähnlicherWeise

wie Koller und Schäfer in (de)konstruktiver Weise positionieren, da Wimmer ne-

ben deutlichen Zeitdiagnosen und Kritiken das differenztheoretische Denken im

Anschluss an vorrangig Derrida und in Bezug auf die Differenzfigur der unreinen

Differenz vollzieht. So lässt sich in Abgrenzung zu Rickens Kritik (Kapitel 4.2) die

»Pädagogik alsWissenschaft desUnmöglichenweniger imDiskurs derKritik veror-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 253

tenals vielmehr imFelddessen,wasDekonstruktiongenanntwird« (Wimmer2014c,

15). Es lässt sich von »Dekonstruktion statt Kritik« (Wimmer 2015, 87) sprechen,wo-

bei »zwischen Dekonstruktion und Kritik [gleichzeitig] kein reiner Gegensatz be-

steht« (ebd., 90).

Denn dieDekonstruktion versucht vielmehr, »Kritik zumGegenstand einer ›de-

konstruktivenGenealogie […] [zumachen],die ihrWesendenktundüber siehinaus-

geht, ohne sie aufs Spiel zu setzen‹« (Sattler 2009, 132; vgl.Derrida 1992, 56f.). Jedoch

basiert derEinsatzderDekonstruktionnicht auf einerdualistischenTeilungspraxis,

durch die dann Kritikkriterien und Bezugspunkte »jenseits des Kritisierten in An-

spruch« genommenwerden können.Dies gilt auch für Kritiken,welche die eigenen

kritischen Grundlegungen problematisieren, reflektieren undWahrheit als Illusion

entlarven. Auch ein Quasi-Dual verbleibt im Kritik-Modus, nur dass beispielsweise

bei Schäfer die ganzen Repräsentationsprobleme mitgedacht werden, was jedoch

an der performativen Kraft der kritischen Operation kaum etwas ändern dürfte.

Kritik benötigt (nach Wimmer) Unterscheidungspraktiken und eine (typisch mo-

derne) Trennung von Vermischungen und Hybriden, was zum Beispiel bei Ricken

gezeigt werden konnte, der für seine Kritik einerseits eine klaremoderne Bildungs-

geschichte erzeugen muss, in der die moderne Bildung vorrangig immer schon an

Selbstbezüglichkeit gekoppelt war und andererseits eine klare Unterscheidung be-

nötigt (Anders- und Selbstwerden), bei der die eine gegen die andere Seite gewen-

det wird, wobei sich die kritisierte Seite des Selbstwerdens letztendlich in der Fou-

cault’schen Interpretation vonWirklichkeit völlig auflöst. Denn einerseits gab es das

selbstbestimmte Selbst nie, sondern nur eine ›unendliche und vielfältige Serie‹ von

»Subjektivitäten« (Ricken 1999, 170f.) und andererseits arbeitet Ricken an anderen

Subjektivitäten, die den Registern der Entzogenheit und Dezentrierung deutlicher

gerecht werden. Die Kritikkriterien und die Bezugspunkte für Kritik werden (un-

ter anderem) aus dem Foucault’schen und in jüngeren Texten eher aus Butler’schen

Instrumentarien herangezogen.

Die Dekonstruktion nutzt auch Unterscheidungen und Differenzierungen, sie

versucht auch in kritischer Absicht hegemoniale Diskurse zu durchbrechen, jedoch

kann die Dekonstruktion ihre Kritikkriterien und Bezugspunkte nicht außerhalb

des Kritisierten verorten. Es wird kein Bezug zu einer Wahrheit und auch nicht

(Quasi-)Wahrheit hergestellt. Der Unterschied besteht darin, dass die dogmatische

oder auch dialektische Kritik ihre Kriterien für Gerechtigkeit aus einer dualisti-

schen Unterscheidungspraxis generiert und die Dekonstruktion »die Bedingung

für dieMöglichkeit vonGerechtigkeit« nicht bestimmt (Wimmer 2016, 369; vgl.Satt-

ler 2009, 132). Sie arbeitet zwarmit den gleichenMitteln, gleichen Instrumentarien

und auch Unterscheidungen, versucht jedoch, diese kritischen Unterscheidungs-

praxen zu suspendieren und zu zersetzen,wobei nie klar ist, ob es gelingt, von innen

heraus »dem Anspruch, dem Anderen, dem Text, der Verantwortung gerecht zu

werden« (Sattler 2009, 132).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


254 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Es geht in dekonstruktiver Weise durch die Fokussierung und Rekonstruktion

eines vernachlässigten oder ausgeschlossenenDiskurses darum,beispielsweise den

hegemonialenBildungsdiskurs zu verschiebenund zuöffnen, indem indie vorherr-

schende Ordnung über die sie strukturierenden Gegensätzlichkeiten interveniert

wird. Habe vs. Gabe, Selbe vs. Anderes oder Allgemeines vs. Singularität sind je-

weils somit nur erste Startpunkte, um die Ausschlüsse in der gegebenen Ordnung

artikulierbar zumachenunddanndurch die (immer ambivalente) Positivierungdes

Ausgeschlossenen (vgl. Kapitel 3.5) und durch die Entfaltung der Widersprüche zu

zersetzen. Die Dekonstruktion visiert im Vergleich zur Kritik Rickens ein Anders-

werden an,dass die »irreduzible […] Verschränkung« derUnterscheidungselemente

zumZiel hat (ebd., 90).Das »eine [gibt es] nie ohne das andere […] und das eine [ist]

im anderenwirksam […], beides [ist] voneinander alsowechselseitig kontaminiert«,

sodass »die Grenzziehung und klare Unterscheidbarkeit [versagt]« (Wimmer 2015,

90).

Ähnlich verhält es sich mit der Unterscheidung zwischen Theorie und Empirie

und der klassischen Frontstellung zwischen Bildungsphilosophie und empirischer

Bildungsforschung.DerGegensatzTheorie undEmpirie verweist zunächst aufwei-

tere Gegensätze und ein zentraler Gegensatz wurde mit Koller bereits beschrieben

undmit Schäfer problematisiert:Möglichkeit vs.Wirklichkeit (Kapitel 4.4).Der Ver-

weiskette lassen sich Ideal vs. Wirklichkeit, Wunsch vs. Realität, Soll- vs. Ist-Zu-

stand und Sinn vs. Bedeutung (Referenz) hinzufügen.

Theorie und Empirie gleichen sich bei Wimmer wie bei Koller dadurch, dass sie

durch »identifizierendeBestimmtheit geprägt« sind (Wimmer2014e,401).BeideEr-

kenntnisweisen beanspruchen, Aussagen über die sogenannte Bildungsrealität äu-

ßern und Bildung repräsentieren zu können. Auf der einen Seite wird Bildung, bei-

spielsweise bei Schäfer, durch ihre imaginären Bezugspunkte und als Grenzkatego-

rie zum Unbedingten (vgl. Kapitel 2.5) fixiert, auf der anderen Seite soll, beispiels-

weisenachRicken,dieOrdnungderBildungempirischals Tatsacheuntersuchtwer-

den (Kapitel 4.2). Die kritische Bildungstheorie benötigt »eindeutige und allgemein

gültige Bedeutungen« oder zumindest stabile Bedeutungen für ihre Bildungsge-

schichtenundSysteme»vonGrundbegriffenundKategorien« (Wimmer 2014e, 406).

Die empirische Bildungsforschung hingegen baue darauf, »ihre Tatsachenaussagen

auf eindeutig identifizierbare Fakten und konstante Relationen gründen zu kön-

nen« (ebd.).

Zunächst folgt Wimmer der Schäfer’schen Problematisierung der Theorie-Em-

pirie-Unterscheidung (Kapitel 4.4) undwendet die Lacan’schen drei Register an, um

Theorie wie Empirie zu verorten und zu problematisieren. In dieser Perspektive be-

schäftigt sichdieBildungstheorie auf der theoretischenEbenemit derRelation zwi-

schen Bedeutungen undWörtern, Signifikat und Signifikant oder Imaginärem und

Symbolischen.Das Reale stellt für die Bildungstheorie das Unmögliche dar, welches

jedoch in das Bedeutungssystem integriert wird oder sogar ein zentrales Element

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 255

desSystemsdarstellt.So ist dieUnverfügbarkeit vonBildungunddie »Unbestimmt-

heit des Menschen« »seit der Moderne unvermeidbar und Programm« und so dient

auch in aktuellen Diskursen das Reale als Bildungsanlass (Koller) oder als zentra-

les Bildungsmoment sowieBedingungdes hegemonialen Systems (Schäfer). Für die

empirische Bildungsforschung auf der (ideal-abstrakten) anderen Seite des Span-

nungsfelds bewegt sich die Bildungstheoriemit ihremBedeutungssystem auf »abs-

trakt-theoretischer Ebene« und beschäftigt sichmit »[Idealen und Ideen], denen in

Reinform nichts in der Realität entspricht« (Wimmer 2014e, 407).

Wie bei Schäfer sind jedoch Bildungsphilosophie wie Bildungsforschung (zu-

nächst) »vom Realen gleich weit entfernt« (ebd., 401) und beide Erkenntnisweisen

verkennen jeweils die »irreduziblen dreistelligen Differenzen der jeweils bearbei-

teten Relationen« (ebd.). Bei der Bildungsforschung werde folglich die Gleichzei-

tigkeit oder das Sowohl-als-auch wie Weder-noch des Imaginären, Symbolischen

und Realen der zu identifizierenden Referenzen und der anschließenden Bedeu-

tungszuweisung oder Interpretation verkannt. Neben dieser Verkennung bewegen

sich beide Zugriffs- und Erzeugungsweisen von Bildungswirklichkeiten zudem in

demselben »Denk- und Sprachraum« bzw. in demselben »[zweistelligen] Raum der

Repräsentation mit seiner logozentrischen Sprachauffassung« (ebd., 408, 411). Bil-

dungstheorie und -forschung im klassischen Sinne werden bei Wimmer der glei-

chenTechnologie des Zeichens und einemhermeneutischenGesetz (Wimmer 2009,

59) zugeordnet, womit das (scheinbar) Gegensätzliche zwischenTheorie und Empi-

rie irrelevant oder nebensächlich zu werden scheint.

Ausgehend von der Verbindung der Theorie transformatorischer Bildungspro-

zesse und Kollers narrativer Biografieforschung sowie Schäfers Kommentierung

derselben eröffnet Wimmer das Problem, dass das Subjekt durch einen äußeren

Bildungsanlass »ent-subjektiviert« wird und imMoment der Transformation nicht

anwesend ist (Wimmer 2014e, 394). Diese Nichtanwesenheit weitet er mit Levinas

und Lacan auf das ganze Subjekt aus: es »fehlt […] nicht nur vorübergehend im

Prozess der Transformation, sondern immer, weil es kein identifizierbares Sein

hat, sondern als solches mangelt« (ebd., 394). In den bisherigen Kapiteln wurde

bereits gezeigt, dass das Bildungssubjekt, aber auch das Medium der Bildung

(Sprache) nach Wimmer durch Nicht-Identitäten gekennzeichnet ist (Kapitel 2.4

und 3.5), sodass sich die Frage stellt, warum und was da identifiziert werden soll.

Auch stellt sich die Frage, ob Bildung nach derTheorie transformatorischer Bildung

der Negativität und des Unvorhersehbaren bedarf oder ob nicht ähnlich wie bei

paradoxalen »geplanten Bildungsanstrengungen« die empirischen und theore-

tischen Bildungskonstruktionen nicht Bildung »eher verhindern als fördern, da

das Unvorhersehbare, ohne sie [hier partielle Identifizierung/Codierung) vielleicht

größere Chancen hätte« (Wimmer 2014c, 14).

Ein grundlegendes Problem der empirischen Zugriffe besteht nach Wimmer

darin, dass sie trotz des linguistic turn und der Repräsentationskrise daran fest-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


256 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

halten, »die Frage der Referenz zu klären« (Wimmer 2014e, 420), und glauben,

die »Eigenlogik des Symbolischen« rausrechnen zu können (ebd., 410). So beharrt

nach Wimmer beispielsweise bei Koller die Relation Referent-Signifikat in der

narrativen Biografieforschung, die nach der »Übereinstimmung mit dem Begriff

transformatorischer Bildung« sucht (ebd., 420). Demgegenüber hebt Wimmer

Schäfers Bildungsforschung in Irritierende Fremdheit als (dekonstruktive) Diskurs-

analyse hervor (ebd., 418ff.), indem es nicht darum gehe, den leeren Signifikanten

Bildung durch empirische oder theoretische Zugriffe zu besetzen, sondern zu

klären, welches Verhältnis »das erzählende Ich zu seiner Erzählung« hat, wel-

che »Bedeutung von Bildung sich in seinem Diskurs [artikuliert]« und inwiefern

beispielsweise in der Erzählung die verwendeten Bildungssemantiken für die

nachträgliche Subjektivierung verwendet werden (ebd., 420). Es lassen sich die

Hervorbringungen, Schließungs- oder Bestimmungsversuche einer angeblich

realen Bildung beforschen.

Auch wenn Wimmer Schäfers Dekonstruktion der Trennung zwischen Theorie

undEmpirie folgt und auch inSchäfers dekonstruktiverDiskursanalyse einenwich-

tigen Schritt zu einer anderen Empirie oder einer ›Empirie des Unmöglichen‹ sieht,

so lässt sich im kritischen Sinne ein entscheidender Unterschied zwischen beiden

in Bezug zu den drei Registern Lacans und den Differenzen zwischen diesen Re-

gistern erzeugen.Wie bereits gezeigt, lässt sich Schäferswissenschaftstheoretische

(Un-)Grundlegung in einerWeise rekonstruieren, nachdem er das Reale an eine ra-

dikale Differenz koppelt. In diesem Sinne sind beispielsweise Theorie und Empirie

gleichweit vomRealen entfernt.Gleichzeitig sinddurchdiese radikaleDifferenz alle

diskursiv-hegemonialen oder mit Lacan symbolisch-imaginären Einsätze struktu-

rell gleich und befinden sich in einem hegemonialen Kampf beispielsweise um das

reale Sein der Bildung. Diese Einsätze sind damit durch eine relative Differenz ge-

kennzeichnet. Der gespaltene »Konfliktraum« »organisiert« und »verständigt« sich

dabei über ›symbolische Konzepte‹ (Schäfer 2006, 14f.) und die politischen Durch-

setzungsstrategien bewegen sich vorrangig imModus des Imaginären.Die drei Re-

gister werden nach dieser Lesart strikt voneinander getrennt, ihnen werden ver-

schiedene Systemfunktionen zugewiesen und sie sind durch verschiedene Diffe-

renzfiguren gekennzeichnet (ausführlicher siehe Kapitel 4.4).

Wimmer geht abseits einiger Ausnahmen (vgl. Kapitel 3.5) nicht von drei trenn-

baren Registern aus, die relativ oder radikal differenziert werden oder in einer Sys-

tematik zusammengeführt werden können. Stattdessen sind die Differenzen bei

Wimmer meist uneindeutig, wodurch die Abgeschlossenheit des Unterschiedenen

problematisch wird: Theorie ist somit sowohl Symbolisches, Imaginäres und Rea-

les zugleich und gleichzeitig weder das eine noch das andere. Mit Derrida ist letzt-

endlich jeder Begriff ein leerer Signifikant. Theorie ist wahnhaft (Wimmer 2007),

gespenstig (Wimmer 2013), eine wirklichkeitskonstitutive Praktik (2014d, 448) und

einemateriell-reale Angelegenheit (vgl.Wimmer 2014a, 242). Zudem istTheorie bei

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 257

Wimmer, wie bereits verdeutlicht, (zumeist) in diskursive und materielle wie me-

diale Kontexte eingebunden.

DasReale lässt sichmitWimmer nicht so einfach in eine stabileQuasi-Wirklich-

keitserklärung einfügen, in der es beispielsweise, wie bei Schäfer, zwar unzugäng-

lich ist, aber das hegemoniale System bedingt sowie als Differenz-, d.h. Bildungs-

bedingung und -geberin dient. ImAnschluss an unter anderemDerridas Texte lässt

sich dem Realen kein Ort jenseits der Theorie (als unmögliche Repräsentation im

Spiel oder imKampfderHegemonien) zuweisen (vgl.Turnheim2009, 101).DasRea-

le, Symbolische und Imaginäre sind nicht grundlegend voneinander getrennt, son-

dernmiteinander verschränkt.Wimmers und Schäfers erziehungs- bzw. bildungs-

wissenschaftliche Einsätze können sogar als Fortsetzung der Kontroverse zwischen

Lacan und Derrida markiert werden (vgl. hierzu beispielsweise Turnheim 2009).8

Soferndiese Trennungwirklich so strikt zu erzeugen ist, lässt sichmit Turnheimbei

Lacan von einer grundlegenden Getrenntheit der drei Register ausgehen und Der-

rida versucht eher, die Verschränkung und Gleichzeitigkeit dieser in den Fokus zu

rücken.9

Zu dieser Verschränkung der drei Register tritt bei Wimmer noch die Hetero-

genität der Differenzfiguren hinzu. Es müssten mit Wimmer die Differenz- und

Verschränkungsmodi der verschiedenen Medien und Variablen sowie andererseits

die verschiedenenVerschiedenheiten,die nicht alle »auf derselbenEbene liegenund

gleich sind« (vgl. Wimmer 2014d, 441), bearbeitet und diskutiert werden. Lyotards

Widerstreitfigur (Vgl. Lyotard 1987; vgl. Koller 1999), Rickens Differenz zwischen

Identitäts- und Differenztheorie, Derridas unreine Differenz (vgl. Derrida 2000;

vgl.Wimmer 2014d, 441) und Schäfers postfundamentalistischeDifferenzkonstruk-

tion, aber auch die hier nicht direkt bearbeiteten, aber angewendeten Differenzfi-

guren, beispielsweise Barads Verschränkungsfigur (Barad 2007; vgl. Scherrer und

Wartmann 2021) oder Spivaks bereits angerissenes Übersetzungsdenken und die

Figur des Subalternen (vgl. Kapitel 1.1, 5) sind mögliche und vielversprechende

erste Zugangs- und Ausgangspunkte, um einen ersten Blick für die verschiedenen

Verschiedenheiten und Verschränkungen sowie für ihre Effekte zu bekommen.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Wimmers Zugriff auf Bildung zwi-

schen Dekonstruktion und Kritik pendelt, wobei die beiden Elemente keinen

Gegensatz bilden. Es lässt sich ein bildungstheoretischer und kritischer Modus

nachzeichnen, mit dem ein stabiles Bedeutungssystem, eine stabile Bildungs-

geschichte und -gegenwart wie auch ein stabiles Theoriesystem erzeugt wird,

8 Bei Wimmer lässt sich jedoch auch ein immer wieder durchdringendes Apriori des Symboli-

schen aufzeigen (beispielsweise Wimmer 2014e, 408).

9 Die beiden vorherigen Absätze sind in abgewandelter und angepasster Form dem Beitrag

Theorie und Empirie als diffraktive Verschränkung (Scherrer & Wartmann 2021, 153f.) entnom-

men.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


258 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

welches um die eher destabilisierenden Figuren des Anderen, Unmöglichen oder

der unreinen Differenz kreisen. Der theoretische ZugriffWimmers vermag es, eine

Vielzahl von Gegenspielern und Gegenspielerinnen zu erzeugen und zu kritisieren.

Zuweilen wird mit pessimistischem und resigniertem Unterton beispielsweise der

Phallogozentrismus als ein beharrliches und sich gleichzeitig immer wandelndes

Monstrum skizziert, gegen welches noch keine wirklich wirksame Intervention ins

Feld geführt wurde und in diesem kritischen und antihumanistischen Rahmen und

teils gegen diesen, scheintWimmer eine dekonstruktive Arbeit an den Grenzen der

vorherrschenden epistemischen Ordnung zu betreiben.

4.6 Zwischenfazit I: Repräsentationsweisen und -problematisierungen

In allen iterierten bildungstheoretischen Auseinandersetzungen lassen sich ähnli-

che kritische, interpretierende oder dekonstruktive Bewegungen nachzeichnen.

Kritik:MitderKritik derBildungstheorie als Teil einer großenErzählung (Koller

1997), der Kritik der totalisierenden Tendenzen beiHumboldt (ebd.), der Verschrän-

kung von Bildungmit einer spezifischmodernen Subjektivität (Ricken 2006), einer

für Kritik untauglichen Bildung (ebd.), einer Bildung, die mit ihren Bezugspunk-

ten der Autonomie und Selbstbestimmung keineMöglichkeitsräumemehr eröffnet

(Schäfer 2011a), der neuhumanistischen Bildung und ihren späteren Abwandlungen

(Wimmer 2014a, 242) lässt sich der grundlegende Kritikmodus bei allen Arbeiten

markieren.DieserModus basiert auf einer Zeit- und Gesellschaftsdiagnose und die

Kritiker:innen benötigen eine abbildbare und zu kritisierende Bildungswirklichkeit

(Referent). Zudem lassen sich die iterierten Arbeiten als politisch-strategische In-

terventionen verstehen, diemit jeweils anderen Schwerpunkten und verschiedenen

Differenzfiguren eine andere oder etwas anderes als Bildung anvisieren, wobei es

gleichzeitig auch um eine andere Forschung, andere Theorie-Empirie-Verschrän-

kungen, andere Kritikformen und andereWahrheitsregime geht.

Interpretation: Die rekonstruierten Arbeiten lassen sich zudem als Interpreta-

tionen von der Bildungswirklichkeit ausgehend von bestimmten Autor:innen (Fou-

cault, Lyotard, Laclau undMouffe, Derrida u.a.) lesen, die jeweils ein anderes (pro-

duktives) Verständnis von Bildung erzeugen bzw. abbilden. Alle problematisieren

und durchkreuzen dabei die damit verbundenen Wirklichkeits-Repräsentationen

jeweils sehr unterschiedlich. Bei einigen finden sich sehr stabile Bildungsverständ-

nisse, die bei oberflächlicher Lektüre mit dem Anspruch verbunden zu sein schei-

nen, entgegendenhier ambivalenten Iterationen oder den fokussiertenWidersprü-

chen, die Bildungswirklichkeitmit einemReferenzsystem abbilden (Ricken) oder Bil-

dung (partiell) identifizieren zu können (Koller).

Dekonstruktion: Des Weiteren lassen sich alle Arbeiten in einen dekonstrukti-

venModus einschreiben, wenn die Autoren beispielsweise Humboldts Bildungsbe-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 259

griff von innen heraus differenz-,macht- und alteritätstheoretisch rekonstruieren,

abschreiben und verschieben; sei es durch die Fokussierung der staats-, sprach-,

bildungstheoretischen oder anthropologischen Texte Humboldts.

Rekapitulierend lässt sich sagen, dass ich versucht habe, die jeweiligen Diffe-

renzfiguren, pluralen Stilmomente, die Mehrstimmigkeit, die Ambivalenzen, Wi-

dersprüche, Verschränkungen wie Vermischungen innerhalb der Texte hervorzu-

heben und durch die parallelen und wiederholten Iterationen/Dekonstruktionen/

Diffraktionen verschiedener bildungstheoretischer Auseinandersetzungen ein he-

terogenes Geflecht (das hier mit vier Einsätzen sehr klein ist) zu erzeugen, dem

keine klare oder stabile Differenz- und Repräsentationsvorstellungmehr zugrunde

liegt. Die Stabilität konnte nur jeweils partikular und innerhalb des Geflechts selbst

erzeugt werden, wobei die verschiedenen bildungstheoretischen Einsätze gleich-

zeitig von innen heraus und durch die Abgrenzung bzw. Verschränkung unterein-

ander in die Schwebe versetzt wurden.

Die bildungstheoretischen Auseinandersetzungen können (wie weiter oben

bereits versucht) in einen pluralen Stil eingeschrieben werden. Gleichzeitig lässt

sich in einem kritischen Modus eine je unterschiedlich ausgeprägte Einstimmig-

keit wie auch Bildungszentrierung aufzeigen, da die Bildungstheorien sehr stabile

Referenzsysteme verwenden, enge (hier auch reproduzierte) Verknüpfungen zur

eigenen Autorschaft erzeugen, die anderen Positionen der eigenen Theoriear-

chitektur unterordnen und damit eine Eigenheit konstruieren, die sehr deutlich

Form, Inhalt sowie Wahrnehmung der jeweiligen Arbeiten prägt. Und auch das

poststrukturalistische Plädoyer für Differenz scheint sich den Einstimmigkeiten zu

fügen und dieses Plädoyer, die Losung oder das Signalwort der Differenz scheint

beispielsweise gegenüber dem Bildungsbegriff nur an zweiter Stelle zu stehen.

Der Bildungsbegriff befindet sich durch die Sekundarisierung nicht auf einer

SeitedesWiderstreits,derunreinenDifferenzoderbedientnureinenEinsatz imhe-

gemonialenKampf.Es geht vielmehr umdie diskursiv-hegemonialenAuseinander-

setzungen umBildung (Schäfer), eine dekonstruktive (Wimmer), subjektivierungs-

theoretische (Ricken), dekoloniale (Knobloch 2019) oder postkoloniale (Castro Va-

rela 2016) Perspektive auf Bildung und teils daran anknüpfende kritische oder de-

konstruktive Wendungen dieser sowie um widerstreitende und partielle Zugänge

zur Bildung als Forschungsgegenstand (Koller 2012; vgl. Kapitel 4.3). Der tradierte Dis-

kurs der umstrittenen Bildung (vgl. Bünger 2021, 65; Koller 1997) bzw. die mit einem

Fragezeichen versehene und letztendlich trotzdem ins Feld geführte undmit einem

Ausrufezeichen markierte Losung namens Bildung wird durch poststrukturalisti-

sche Referenzsysteme weitestgehend fortgeschrieben.

Die vorgenommenen bildungstheoretischen Iterationen und die Unterschiede

zwischenden bildungstheoretischenAuseinandersetzungen treten gerade inBezug

auf denUmgangmit der Krise der Repräsentation hervor.DieOrdnung der Bildung

Rickens, die Bildung als Transformation und die Kopplung von Bildung undWider-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


260 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

streit Kollers, Bildung als Entsubjektivierungsfigur und Bildung als leerer Signifi-

kant Schäfers oder die Gabe der Bildung Wimmers stellen positive und stabile Ant-

worten auf die Krise der Repräsentation dar, in deren Rahmen bestimmte, meist

nicht hegemoniale Tendenzen der Moderne mit jeweils anderen Referenzsystemen

fortgeschrieben wurden. Doch die Antwort auf die anfängliche Frage danach, wie

tiefgreifend sich das Plädoyer der Differenz in die bildungstheoretischen Theorie-

architekturen und in den jeweiligen Umgang mit der Repräsentationsproblematik

eingeschrieben hat, fällt je nach bildungstheoretischem Zugang und je nach Lesart

unterschiedlich aus.Die Fokussierung des »Post« derModerne (vgl. Kapitel 2.7) fin-

det sich vorrangig inMichaelWimmers Arbeiten.Wimmer versucht, die Stabilisie-

rung und Positivierung eines Bildungsverständnisses immer wieder zu irritieren.

BeiRicken,KollerundSchäfer lässt sichdieRepräsentationsproblematik eher als se-

kundäre Problematik ausweisen, die sich zwar wie hier in den Fokus stellen, jedoch

sich mit Blick auf die stabilen und positiven Bildungstheorien auch als Nebensache

oder sogar als ein Instrumentmarkieren lässt, um ein stabiles und in sich geschlos-

senes wie einstimmiges Bildungsdenken zu erzeugen. Die Irritation der Repräsen-

tationskrise führte damit meist trotz pluraler Stilelemente zu einem einstimmigen

Stil und eine Sprach-, Bildungs- oderWirklichkeitskonzeption, die an einen Autor,

eine Sprache, eineTheoriearchitektur und ein bestimmtes Referenzsystem gebun-

den wird.

4.7 Ein mehrstimmiges Plädoyer für heterogene Differenzen
und Verschränkungen

Die Repräsentationsmodi und die Umgangsweisen mit Repräsentation sollten in

dieser Arbeit in erster Linie nicht zu einer kritischen Hierarchisierung und Einfal-

tung führen, sodass eine Umgangsweise die anderen in sich integriert. Vielmehr

sollte die Mehrstimmigkeit und Gleichzeitigkeit in Bezug auf die verwendeten

kritischen, interpretierenden, analytischen, identifizierenden und dekonstrukti-

ven Modi und damit jeweils verschränkten Repräsentationsformen, -erzeugungen

und -kritiken wie (de-)stabilisierenden Instrumentarien und Vorgehensweisen

hervorgehoben werden. Dem sollte gerade durch das hier gewählte Vorgehen, die

Erarbeitung der inneren Heterogenität (Widersprüche, Ambivalenzen, Lesarten

der einzelnen Einsätze) einerseits wie die Erzeugung von Heterogenitäten bzw.

Verschränkungen untereinander andererseits entsprochen werden. Gleichzeitig

bleibt das hier gewählte Vorgehen sowohl ein partikulares und destabilisierendes

als auch ein kritisches, wenn Hierarchisierungen (beispielsweise in Kapitel 4.6)

und konstruktive Fortschreibungen erfolgen, die sich von den iterierten Einsätzen

abgrenzen lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 261

Nochmal zur Rekapitulation: Ricken interessiert sich dafür, wie durch Bildung

Menschen zu Subjekten werden und wie im Rahmen der Ordnung der Bildung

subjektiviert, objektiviert und Wahrheit gesprochen wird. Trotz dieses Interesses

ließ sich gegen diese Wie-Fragen ein Widerspruch zwischen zwei widerstrei-

tende Umgangsweisen mit der Repräsentation einer empirischen Wirklichkeit

erarbeiten, welche die beiden Vorgehensweisen der macht- und subjektivierungs-

theoretischen Interpretation von Bildung und die politische Intervention in das

bestehende Wahrheitsregime betreffen. Einerseits kann Bildung nach Ricken in

der empirischen Wirklichkeit als eine konstruierte, kontingente und mit Macht

verwobene Ordnung identifiziert werden und andererseits lässt sich gerade durch

ein radikales Kontingenzdenken und mit Blick auf die differenztheoretische In-

tervention in ein festgefahrenes, vereinheitlichtes und totalisiertes Wahrsprechen

der bei Ricken aufscheinende Empirismus in die Schwebe versetzen. Bei Koller ließ

sich ausgehend von einem Widerspruch zwischen der handlungsorientierten und

reflexiven Diskursart auf der einen Seite und der empirischen Diskursart auf der

anderen die radikale Differenzfigur des Widerstreits auf die wissenschaftstheore-

tische Ebene übertragen, womit der wissenschaftstheoretische Metadiskurs einer

partiellen Identifizierbarkeit von innen heraus partikularisiert und die wissen-

schaftstheoretische Ebene pluralisiert wird. In strukturell ähnlicher Weise konnte

die hegemonietheoretische Perspektive auf Schäfer und seine Theoriearchitek-

tur selbst angewendet werden und seine politische Intention und die öffnende

Intervention als schließende Bewegung plausibilisiert und seine grundlegende

Grundlosigkeit problematisiert werden.

Diese drei ambivalenten Umgangsweisen mit Repräsentation integrieren

verschiedene Repräsentationskritiken: unter anderem Adornos Konzeption des

Nicht-Identischen bei Koller, die radikale Kontingenzfigur und das Instrumen-

tarium des Wahrheitsregimes im Anschluss an Foucault bei Ricken und die

Grundlosigkeit jeder Ordnung im Anschluss an Laclau und Mouffe bei Schäfer.

Die Rekonstruktionen erhärten jedoch den Verdacht Wimmers, dass die Inte-

gration dieser komplexeren Realitätsimplikationen der Konstruktion stabiler

Theoriegebäude zu dienen scheint, mit denen sich trotz des Verlusts eines direkt

identifizierbaren Forschungsgegenstandes die Bildung und Bildungswirklichkeit

interpretieren, kritisieren, beforschen und analysieren lässt (2016, 357). Mit Blick

auf die bildungswissenschaftlichen Leistungen haben sich aber die kritischen und

poststrukturalistischen Referenzsysteme, das Analyseinstrumentarium und die

Fassung des Gegenständlichen (als kontingent und (mit-)konstruiert) grundlegend

geändert (Ricken), die Zugänglichkeit zum Referenten wurde eingeschränkt (Kol-

ler) oder der Referent wurde von der realen in die imaginär-symbolische Ebene

verschoben (Schäfer).

Bei Wimmer werden in Abgrenzung zu den anderen Einsätzen und abseits sei-

ner repräsentationslogischen Gesellschaftsdiagnosen und den stabilen Bildungs-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


262 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

geschichten die Gegenständlichkeit und die Repräsentationsprobleme deutlicher

direkt zum Gegenstand der kritischen und dekonstruktiven Intervention. Im kriti-

schen Modus koppelt Wimmer die Repräsentationsform mit der Lebensform (vgl.

Kapitel 2.4). Die Technologie des Zeichens und die epistemische Ordnung bestim-

men mit, wer, was und wie die Leute sind. Im dekonstruktiven Modus scheint

mit Wimmer der Forschungsgegenstand als Gegenstand und die Trennungen bei-

spielsweise zwischen Theorie und Empirie dem Blick auf die Verschränkungen,

Ambivalenzen und Widersprüche zu weichen, sodass sich ein realer oder auch ein

imaginär-symbolischer Referent oder die Trennung zwischenTheorie und Empirie

kaum noch plausibilisieren lassen. Vielmehr entsteht ein Forschungsprogramm,

dass den Verschränkungen, Bewegungen,Widersprüchen und Instabilitäten nach-

zuspüren und die Ausschlüsse durch hegemoniale Erkenntnisweisen sichtbar zu

machen versucht.

Wie lässt sich das Plädoyer für Differenz auf wissenschaftstheoretischer Ebene

nun fortschreiben oder inwiefern wurde es durch die Iterationen schon fortge-

schrieben? Wichtig scheint nun nicht mehr die einzelne Theoriearchitektur zu

sein, sondern die In-die-Schwebe-Setzung und Pluralisierung des Einzelnen wie

Heterogenisierung einzelner Lesarten und der damit verbundenen jeweiligen

einstimmigen Bewegungen. So konnte beispielsweise Kollers wissenschaftstheore-

tische Ebene in diesem Kapitel durch die Entfaltung eines zentralenWiderspruchs

in der Theoriearchitektur pluralisiert und ein Widerstreit entfaltet werden, indem

der Widerstreit der verschiedenen Diskursarten bis auf die wissenschaftstheore-

tische Ebene vertieft wurde. In dieser Perspektive bestimmt nicht die empirische

Diskursart, wie die jeweilige Repräsentationsform, Gegenständlichkeit und Zei-

chentechnologie der verschiedenen Diskursarten und Wissensformen aussehen.

Die Identifizierung bzw. Erzeugung der Bildung muss in der reflexiven und

handlungsorientierten Diskursart nicht unbedingt dem empirischen Repräsenta-

tionsmodus folgen.

Und neben diesem von innen erfolgten heterogenisierenden Zugriff stellt sich

von außen ausgehend von den Arbeiten Rickens und Schäfers die Frage nach der

Macht. Welche Wissensformen, Wissenschaften, Repräsentationsformen und Ge-

genständlichkeiten sind hegemonial? Was haben die verschiedenen wissenschaft-

lichen Zugriffe und Modi für soziale Effekte und Ausschlüsse? Benötigt die Bezeu-

gung des Widerstreits zwischen verschiedenen Wissens- und Gegenstandsformen

nicht auch die Vorstellung und Anerkennung einer Äquivalenz der verschiedenen

Wissensformen, Wissenschaften und Gegenständlichkeiten (vgl. Kapitel 3.8)? Wie

sähe im Anschluss an diese Perspektiven und den entstandenen Fragen eine Demo-

kratisierung der einander widerstreitendenWissenschaften aus?

Neben dieser möglichen Fortschreibung des Koller’schen Zugriffs mit macht-,

demokratie- und hegemonietheoretischen Fragestellungen löst sich zudem dieWi-

derstreitfigur ähnlich wie bei Schäfer von innen auf, wenn die für die Gegenständ-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 263

lichkeitsformen relevanten Differenzkonstrukte selbst in Widerstreit geraten und

die Differenzfigur des Widerstreits sich selbst partikularisieren und als Meta-Dis-

kursnegierenmuss.DennderWiderstreit lässt sichbeispielsweisemit derunreinen

Differenz Wimmers kaum versöhnen und diese Differenz zwischen verschiedenen

Differenzfiguren kann je nach partikularem Zugriff selbst als eine radikale, unreine

oder andersartige Differenz qualifiziert, abgebildet oder erzeugt werden.

Es lässt sich ausgehend von Schäfer und Wimmer des Weiteren an Koller die

Frage stellen, ob der oder ein Widerstreit wirklich zwischen Theorie und Empirie

verläuft undTheorie wie Empirie jeweils einer Diskursart zugewiesen werden kön-

nen.

Mit Blick auf Kapitel 3.8 lässt sich zudem noch der Widerstreit oder die radi-

kale wie unreine Differenz zwischen verschiedenen Sprachen anführen. Denn ich

bezweifle, dass jede Sprache auf der historisch-kontingenten sowie vertikal-hete-

rogenen Ebene auf gleiche Weise oder überhaupt mit der gleichen Zeichentechno-

logie und Repräsentationsform verbunden ist (vgl. Spivak 1993, 182, 187). Es lässt

sich mit Blick auf Wimmers Arbeiten des Weiteren der Zweifel erzeugen, dass ne-

ben der Sprache jedes Medium und mit Blick auf Friedrich Kittler und Hans-Jörg

Rheinberger jede medien-technische oder experimentelle Apparatur der gleichen

Zeichen- oder Redeordnung folgt oder folgenmuss.

Diese wissenschaftstheoretische Erweiterung und Pluralisierung der Um-

gangsweisen mit Repräsentation haben mehrere Konsequenzen. Es lässt sich nur

ausgehend von einer oder einem Bündel mehrerer Diskursarten, Sprachen, Me-

dien und Apparaturen forschen, sodass keine metadiskursive, einstimmige und

übergeordnete wissenschaftstheoretische Ebene eingezogen werden kann. Jede

Wissenschaft bleibt in Bezug auf ihre (Un-)Grundlegung, Diskursart, Zeichentech-

nologie, Sprache, ihreMedien und Apparaturen (vgl. Scherrer undWartmann 2021)

partikular und heterogen. Es herrscht je nach partikularem Zugriff ein Wider-

streit, eine unreine Differenz oder ein Hegemoniekampf zwischen verschiedenen

Wissenschaftsformen, der bis auf die Ebene der Gegenständlichkeit und Zeichen-

technologie reicht, sodass ähnlich wie in Kapitel 3.8 durch diese Perspektive die

Frage nach wissenschaftlichen Verständigungs-, Verschränkungs- und Überset-

zungsmöglichkeiten und -formen relevant(er) zu werden scheint.

Ausgehend von den (teils) einstimmigen Plädoyers für Differenz sollte ein

mehrstimmiges Plädoyer entstehen, wobei sich das Plädoyer für Differenz undHe-

terogenität im Laufe der Arbeit auf unzählige Elemente ausgeweitet hat und auch

die Fassung von Differenz selbst umfasst, sodass bei diesem Plädoyer nun auch von

einem mehrstimmigen Plädoyer für differente Differenzen und Verschränkungen

gesprochenwerden kann.Denn die Ambivalenzen,Widersprüche und dieDifferen-

zen zwischen den real-symbolisch-imaginären Differenzkonstrukten bleiben trotz

möglicher und fortgeschriebener Synthese- oder Verschränkungsmöglichkeiten

(beispielsweise Scherrer und Wartmann 2021). Die Entscheidung, ob nun alles in

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


264 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

eine Semantik harmonisiert wird oder ob zwischen den wissenschaftlichen Ap-

paraturen, Zeichentechnologien oder Differenzkonstrukten ein Widerstreit, eine

unreine Differenz oder ein Hegemoniekampf herrscht, lässt sich nicht oder nur

in einem klassischen Repräsentations- und Kritikmodus entscheiden; die Fragen

lautet hier im Anschluss an Karen Barad eher: Was hat die jeweilige Apparatur für

Effekte und Konsequenzen (vgl. Wartmann 2020; Bünger 2021, 57f.)? Wie wird das

womit undmitwelchenEffekten abgebildet?Undwie,warumundwer oderwasund

an welchen Orten entscheidet man sich für welche und für wie viele Apparaturen

(vgl. Scherrer undWartmann 2021)?

4.8 Ein experimentelles Forschungsdesign

Bildungsstreik:AmAnfangmeiner Promotion stand einUnbehagen,welches ich im

Nachgang und nach der Fertigstellung der restlichen Arbeit mithilfe einer biografi-

schen Spur fixieren möchte. Ich habe in Hamburg von 2008 bis 2016 studiert; mein

Studium begann mit einer Besetzung der Fakultät der Erziehungswissenschaft,

dem folgte der Bildungsstreik 2009 mit der Besetzung des Audi-Max. Zeitgleich

haben an der Hamburger Fakultät für Erziehungswissenschaft damals zahlreiche

Vertreter:innen des Poststrukturalismus, der KritischenTheorie, der Psychoanalyse

und des Marxismus gelehrt. In Teilen spiegelte der Lehrkörper in Hamburg die

Zeitgeschichte des kritischen Denkens in der Erziehungs- und Bildungswissen-

schaft des 20. Jahrhunderts wider. Und gerade das damalige Neudenken in der

Bildungs- und Erziehungsphilosophie mithilfe der Rezeption sogenannter post-

strukturalistischer Perspektiven spiegelte sich auch in der Lehre ab. Die Seminare

zu Transhumanismus und Derrida bei Michael Wimmer, die Rancière- und But-

ler-Lektüreseminare bei Hans-Christoph Koller und Lacanseminare bei Karl-Josef

Pazzini gehörten zum Lehrplan. Aber auch die jüngere Generation war bereits

vertreten. Ein Zizekseminar bei Tove Soiland oder ein Lektüreseminar zu Bernard

Stiegler bei Manuel Zahn sind mir gut in Erinnerung geblieben. Ich war aus heuti-

ger Sicht in meinem Studium in Bezug auf diese Quantität mit einer historischen

und institutionellen Besonderheit im deutschsprachigen Raum konfrontiert und

im Laufe der Studienzeit entstand ein erlebbarerWiderspruch, den ich gerne nach-

träglich an den Anfang des Promotionsprozesses setzen möchte. Wie konnte der,

ich sagmal, doch so gefährliche Tiger aus Frankreich, der ganzeWahrheitsgebäude

einstürzen ließ, man denke nur an den Genderdiskurs, den Postkolonialismus

oder neuen Materialismus, wie konnte dieser so viel Produktivität auf dem Papier

auslösen und gleichzeitig an deutschsprachigen Universitäten einerseits so zahm

wirken oder sogar andererseits so viel Gegenwiderstand produzieren? Wie konnte

das sogenannte poststrukturalistische Neudenken in Teilen der Universität, sei

es beispielsweise in Bezug auf die Institution selbst oder in Bezug auf die kriti-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 265

schen Studierendenbewegungen in der Fakultät für Erziehungswissenschaft, so

konsequenzlos bleiben?

Es lässt sich für die Zeitmeines Studiums (nicht nur) an derHamburgerUniver-

sitätmithilfe eines klassisch-kritischen Zugriffs eine Ökonomisierung und Empiri-

sierung der Universität markieren. Der Bildungsstreik 2009 gegen die Studienge-

bühren, die studentischen Besetzungen von Fakultäten, die Politik der Fachschafts-

räte und Studierendenparlamente ignorierten zumindest inmeiner Studienzeit die

poststrukturalistischen Diskurse. Die kritischen und politisch aktiven Studieren-

den interessierten sich zumindest in meiner Wahrnehmung nicht für die Semina-

re, die von den hier teils bearbeiteten Autoren angeboten wurden. Vielleicht ist die

damit verbundene Frage auch der erste Anstoß, den ich bisher unterschlagen ha-

be: Warum sind die Seminare nicht völlig überfüllt von den Studierenden, die das

Hamburger Audi-Max besetzen undHumboldts Bildung für alle einfordern? Also in

der Hochzeit des Poststrukturalismus an der Hamburger Fakultät für Erziehungs-

wissenschaft schien sich auf institutioneller und politischer Ebene alles andere als

ein poststrukturelles Plädoyer für Differenz zu entfalten. Die Gräben zwischen den

Positionen der Dozierenden und Professorinnen untereinander sowie die Gräben

zwischen den Dozierenden auf der einen Seiten und den studentischen wie auch

den institutionellen Bewegungen auf der anderen Seite schienen damals unüber-

windbar tief zu sein.

Diese vonmirwahrgenommenen tiefenGräbenbegegne ich inmeinerDisserta-

tion nicht, indem ich klassisch kritisch den Finger auf eine übermächtigeÖkonomi-

sierung oder Empirisierung sowie auf die beharrliche Fixierung der studentischen

Politiken undParolen der 60er und 70er Jahre lege. Sondern ich begegne einemähn-

lichen Problem oder Muster auf der bildungswissenschaftlichen Ebene. Ich folgte

letztendlich der Forderung nach »Selbstkritik« aus der kritischen Erziehungswis-

senschaft (Euler 2014; Bünger 2021, 62f., 67) und untersuche,was der Eigenanteil an

der ganzen Diskurssituation und was vielleicht auch das konservative Moment der

eigenen oft als progressiv, radikal und kritisch positionierten Aufstände auf dem

Papier ist.

Bildungsmaschinen: Nach meinem auf Bildungstheorie, Psychoanalyse und

Poststrukturalismus ausgerichteten Studium in Hamburg begeisterte ich mich

zunehmend für die medientheoretischen Arbeiten Friedrich Kittlers wie Bernhard

Siegerts und entdeckte oder meinte eine bildungswissenschaftliche Forschungs-

lücke entdeckt zu haben. Die vielen bildungstheoretischen Dezentrierungen des

Selbst der Selbst-Bildung wollte ich unter anderem durch eine techno-mediale

Dezentrierung erweitern. Unter dem Arbeitstitel Bildungsmaschinen sollte jedoch

keine einfache kulturpessimistische Provokation im Anschluss an Nietzsche oder

die entfremdende »Machtmaschinerie« aus Überwachen und Strafen entstehen (Fou-

cault 1994; vgl. beispielsweise Dreßen 1982). Ich wollte aber auch die umgekehrte

Variante einer Bildungsmaschine nicht fortschreiben, sodass ich Bildung als (Wi-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


266 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

derstands-)Technik oder entunterwerfende Bildungskunst bemühe. Auch ging es

bei den Bildungsmaschinen nicht vorrangig um Bildungstechnologien wie Smart

Boards oder intelligente Schulbücher im Rahmen eines instrumentellen Tech-

nikverständnisses. Ich wollte in einer dekonstruktiven Spur die Terme Bildung

und Maschine nicht in ein oppositionelles und kritisch-hierarchiertes Verhältnis

eintragen, sondern diesen Dualismus durchkreuzen und verschiedene Hybride10

fokussieren wie erzeugen.

Die Aufgabe bestand bildungstheoretisch–mit Blick auf eine (wiederholte) De-

zentrierung des Selbst der Selbst-Bildung–darin, dasAndere anders (oder vielleicht

nur erneut) ins Spiel zu bringen und in diesem Fall über die Frage nach der Technik

und dem Medialen das bildungstheoretische Feld zu öffnen (oder offen zu halten)

und im (widerstreitenden) Dissens mit gegenwärtigen bildungstheoretischen wie

medienpädagogischen Diskursen und den entsprechenden zentralen – in diesem

Fall poststrukturalistischen –Theoriegebäuden das kritische Bildungsdenken fort-

zuschreiben.

Um zunächst den bildungstheoretischen Startpunkt für die anvisierten Bil-

dungsmaschinen abzustecken, wählte ich poststrukturalistische Bildungsphilo-

sophien, in denen Medien, Sprache und Macht thematisiert werden. Ich begann,

die jeweiligen Zugriffe auf Bildung zu rekonstruieren, stieß jedoch schnell auf

verschiedenste Fragen. Wie gehe ich mit den Widersprüchen, den Dissensen und

der Heterogenität der bildungstheoretischen Perspektiven um? Wie tiefgreifend

muss ich mir die Referenzsysteme der Autoren aneignen? Wie gehe ich mit dem

Repräsentationsproblem und gegenstandstheoretischen Überlegungen um, die

jeweils durch die Bildungsphilosophien und deren Referenzsysteme selbst mit-

transportiert werden?

Die erzeugten akademischenBildungsweisen imPlural sperrten sich in den ers-

ten Jahren der Stabilisierung und einer Synthese (vgl. dazu Wimmer 2014e, 402),

die ich jedoch bis zu einem gewissen Grad benötigte, um dann mit dem eigentli-

chenThema der Bildungsmaschinen beginnen zu können. Zu dem Pluralitäts- und

Dissensproblemkamhinzu,dassdas vonmir ausgewählteBildungsdenken, teilwei-

se einander widerstreitenden kritischen und disziplinpolitischen Diskursen folgt.

So stabil das einzelne bildungstheoretische Neudenken im Anschluss an den Post-

strukturalismus auf den ersten Blick jeweils wirken mochte, so führte (unter an-

derem) die in Kapitel 2.9 problematisierte und disziplinübliche Versöhnungsbewe-

10 Diese ersten Zugriffe bewegten sich zwischen der Sprache als Bildungsmaschine (vgl. Ben-

nington 1994, 64f.; Wimmer 2009), dem Brief als materielle Bildungstechnik (Siegert 1993,

93f.; Sloterdijk 1999; Wellbery 1990, xviii), Bildung als postale Maschine (vgl. Bennington

1994, 50–72), Bildung alsmedial-diskursive Befreundungstechnik in Abgrenzung zur Bildung

als Selbsttechnologie (Vgl. Sloterdijk 1999) und der Bildungskonzeption selbst als diskursiv-

materielles Bildungsmedium.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 267

gung zwischen kritischerTheorie, Poststrukturalismus undNeuhumanismus zu ei-

nigen Ambivalenzen, Widersprüchen und Problemen, also zu einer weiteren und

innerenHeterogenität innerhalb der Arbeiten.

Die von mir vorgenommenen Konstruktionen oder Iterationen bildungstheo-

retischer Bildungsweisen und die anvisierte Erarbeitung eines neuen Dezentrie-

rungspunktes kipptenmit der Zeit in dieDekonstruktionder vonmir gewählten bil-

dungstheoretischen Zugriffe. Der Gegenstand Bildung und die Gegenständlichkeit

selbst gerieten zunehmend durch die Bildungsweisen imPlural und durch die inne-

renWidersprüche in die Schwebe.Die bildungstheoretische Auseinandersetzungmit

dem ersten Element des Oppositionspaars der Bildungsmaschine führte zu einer

doppelten Heterogenität und öffnete ein wissenschaftstheoretisches Fass ohne Bo-

den. Die jeweiligen bildungstheoretischen Antworten auf die Frage nach demWas

der Bildung ließen sich nicht stabilisieren und erzeugten mehr und mehr Fragen.

Wie wird der Gegenstand Bildung bildungstheoretisch jeweils eigentlich hervorge-

bracht?Was sinddie sozialen,historischen,disziplinpolitischenundwissenschafts-

theoretischen Bedingungen für bildungstheoretisches Kritisieren und Schreiben?

Was für Diskurse und Praktiken sind hier amWerk?Wie stabilisieren die Autor:in-

nendenBedeutungsgehalt ihrerBildung?Der Fokus verschob sich auf das ›Tun‹ und

die sozial-historischen, institutionellenundwissenschaftstheoretischenBedingun-

gen bildungsphilosophischen Schreibens und Sprechens über Bildung.

Mit dieser Fokusverschiebung folgte ich einem wissenschaftstheoretischen

turn, durch den zunehmend das »Tun« und die historisch-kontingenten sowie so-

zialen Bedingungen des wissenschaftlichen Forschens selbst in den Blick gerieten

(vgl. Rheinberger 2008, 12; vgl. 2019, 8). Ich frage (im Anschluss an Rheinberger)

nicht, wie ich oder »wie das erkennende Subjekt seine Gegenstände unverstellt in

den Blick bekommen kann« oderwie ich eine neue Bildungssemantik erzeugen und

stabilisieren kann. Es interessierten mich vielmehr, wie bereits geschrieben, die

»Bedingungen, die geschaffenwurden oder geschaffenwerdenmüssen, umGegen-

stände unter jeweils zu bestimmenden Umständen zu Gegenständen empirischen

[und hier vorrangig theoretischen] Wissens zu machen« (Rheinberger 2008, 12).

Wie sehen die theoretischen Fundamente und Architekturen aus? Welche techni-

schen und instrumentellen Bedingungen erzeugen welche Bildungsweisen? Wie

passiert dies und welche disziplinpolitischen und sozialen Diskurse, Dispositive

und Praktiken werden da bildungsphilosophisch bespielt?

Nach ungefähr einem Jahr intensiver Beschäftigung mit den bildungstheore-

tisch-poststrukturalistischen Bildungsweisen interessierte mich weniger die Fixie-

rung der Bildungsverständnisse für einen Startpunkt, um das eigentliche Thema

der Bildungsmaschinen anzugehen. Vielmehr ging es nur noch darum, ein Verhält-

nis zu diesemBildungsdenken und damit einer bestimmten bildungstheoretischen

Rezeptionsphase poststrukturalistischer Arbeiten zufinden.Nachträglich lässt sich

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


268 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

konstatieren, dass ich nie aus dem ersten Kapitel der nie geschriebenen Arbeit Bil-

dungsmaschinen herausgekommen und gleichzeitig ganz woanders gelandet bin.

Was für ein Verhältnis zum kritischen Bildungsdenken ist nun entstanden? Ich

bin ähnlich vorgegangen, wie die meisten poststrukturalistischen Bildungsphi-

losophien mit dem klassischen Bildungsdenken umgehen. Ich habe jedoch nicht

in gleicher Weise klassische bildungstheoretische Diskurse ausgehend von einer

bestimmten theoretischen Vorliebe (beispielsweise Medientheorie) gelesen und ein

entsprechendes Theoriegebäude, einen Theoriestil und ein Bildungsverständnis

erarbeitet. Vielmehr habe ich einige Instrumente des bildungstheoretisch-post-

strukturalistischen Neudenkens auf es selbst angewandt und bestimmte Momente

dieses Denkens radikalisiert und fortgeschrieben. Anstatt zum Beispiel Hum-

boldts Bildungsdenken differenz-, alteritäts-, medien- oder machttheoretisch zu

kritisieren, zu verschieben und fort- oder abzuschreiben, habe ich das damalige

Neudenken versucht, in mehrstimmigerWeise gleichzeitig selbst dekonstruktiv zu

verschieben, zu kritisieren und konstruktiv fortzuschreiben.

Das Plädoyer für Differenz: Wie bereits beschrieben, traten (unter anderem)

mit den poststrukturalistischen Importen in die Erziehungs- und Bildungswis-

senschaft an die Stellen des westlichen Universalismus, der Selbstbestimmung

und des Identitätsdenkens das »Plädoyer für die Differenz« und die »Lehre vom

Anderen« (Münker und Rössler 2012, IX-X). Dieses Plädoyer und die verschiedenen

differenz(un)logischen Ausgangs- wie Endpunkte wurden in der Erziehungs- und

Bildungswissenschaft zunehmend zu grundlegenden bildungswissenschaftlichen

Dreh- und Angelpunkten (vgl. Reh und Ricken 2014, 25f.). Mit dem hier noch zu

erläuternden und bereits zumindest teilweise vollzogenen Forschungsdesign niste

ich mich in eine ähnliche Bewegung ein, die sich von »den großen Schlüsselbegrif-

fen der großen philosophischen Systeme des 18. und 19. Jahrhunderts«, d.h. von

»Identität und Widerspruch«, abzugrenzen versucht und der um die seit Friedrich

Nietzsche, Gaston Bachelard oder Niels Bohr zunehmend sich etablierenden Be-

grifflichkeiten der »Differenz und Repetition« kreist (Rheinberger 2005, 67). An die

Stelle des ›großen Stils‹ tritt der ›plurale Stil‹ (Spivak 1992, 197).

Ich folgte dieser Abgrenzungsbewegung auf verschiedenen Ebenen und in Be-

zug zu verschiedenen thematischen Schwerpunkten, auch problematisierte ich die-

se bereits. In diesemKapitel zurRepräsentationskrise geht es vorrangig umdiewis-

senschaftstheoretische und -stilistische Ebene. In der Einleitung rahmte ich bereits

mit der Metapher des Labyrinths und im vorherigen Zwischenfazit mit demmehr-

stimmigen Plädoyer für differente Differenzen und Verschränkungen das hier ent-

standene Forschungsdesign, welches in diesem Kapitel nochmal expliziter wissen-

schaftstheoretisch eingebettet werden soll.

Es ist hier durch die bildungstheoretisch-poststrukturalistische Auseinander-

setzungmit Bildung und aus den bildungstheoretischen Iterationen herausmit der

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 269

Zeit ein iteratives, tentatives11 und experimentelles Vorgehen entstanden, das sich

mit den Begriffen »Rekurrenz und Wiederholung« oder »Differenz und Repetiti-

on« überschreiben lässt (Rheinberger 2005, 58, 67).Das »Plädoyer für dieDifferenz«

(Münker und Rössler 2012, IX-X), der »Prozess der Heterogenese« (Guattari 2013,

138; zit.n. Schmidgen 2017, 41), sowie »die Proliferation von Differenzen« wurden

nach und nach »zum richtenden Grund [des] eigenen Fortwirkens« (Rheinberger

2005, 70). Es entstand mit der Zeit ein Forschungsdesign, welches teilweise indi-

rekt durch die bildungstheoretischen Iterationen und deren Referenzsysteme be-

reitsmittransportiert wurde, undwissenschaftstheoretisch,wie -politisch undme-

thodologisch vor allem an Jacques Derridas Dekonstruktion und, von ihm ausge-

hend, an Hans-Jörg-Rheinbergers Überlegungen zu Experimentalsystemen (2005,

2019) und Karen Barads Diffraktionsapparatur (2007) anschließt.

Bildung als epistemisches Ding:Diese Arbeit lässt sich nachträglich mit einem

wissenschaftstheoretischen Diskurs verschränken, nachdem die Bildungsphiloso-

phie wie auch die empirische Bildungsforschung und ihre forschenden ›Phantome‹

(Kapitel 3.5) sich nicht in eine objektive Distanz zu einer äußeren oder sozialen

Wirklichkeit bringen können. Hier folge ich unter anderem den bereits iterierten

hegemonie-,macht-,medientheoretischen Hervorhebungen der engen Verschrän-

kungen zwischen Bildung, Macht und Medien. Ich forsche und experimentiere

in anderen Worten und mit anderen Referenzen ›mittendrin‹ (Haraway 1995; vgl.

Scherrer und Wartmann 2021, 150-159) und in einem ›kollektiven Experiment‹

namens Bildung (Latour 2004). Innerhalb und aus diesem kollektiven Experiment

heraus fokussierte ich einen Ausschnitt (vier jüngere Bildungsphilosophien) und

dekonstruiere das wissenschaftliche »Tun« (vgl. Rheinberger 2008, 12; vgl. 2001,

8) wie die Bedingungen der bildungsphilosophischen Erzeugungen der jeweiligen

Bildungsweisen (als historisch wandelbares und ›epistemisches Ding‹).

Was ist ein epistemischesDing?MitBildung als epistemischesDing verweise ich

auf »die historischen Bedingungen, unter denen, und die Mittel, mit denen Din-

ge zu Objekten des Wissens gemacht werden, an denen der Prozess der wissen-

schaftlichen Erkenntnisgewinnung in Gang gesetzt sowie in Gang gehalten wird«

(Rheinberger 2008, 11). Das Verhältnis zwischen dem Forschungsgegenstand und

dem Begriff Bildung nimmt dabei nicht in einem »erkennenden Subjekt ihren Aus-

gang«, sondern der Zugriff auf Bildung setzt am »zu erkennenden Objekt« an, wel-

ches als ein hervorgebrachtes Objekt, ein kontingent-historisierter Gegenstand ver-

standen wird (ebd., 11). Das »Ding« ist dabei nur ein Symbol für ein sehr komple-

xes Geflecht aus Diskursen, Praktiken und Dispositiven und das Ding ist in ein his-

torisches »Regime der Sparsamkeit«, Verknappungen undWahrheitsregime einge-

bunden, dass »Wucherungen verhindert« (ebd., 20; vgl. Kapitel 2.9.5). Das Ding ist

11 Zum tentativen oder ausprobierenden Vorgehen sei auf die Arbeit von Sandra Pravica zu und

im Anschluss an Gaston Bachelard (2015) verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


270 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

somit keine gegebene oder abstrakte Entität im klassischen Sinne, sondern bereits

ein Knotenpunkt oder Effekt einer komplexen Verschränkung, welches sich zudem

nicht einfach repräsentieren lässt,weil das oder die jeweiligenwie vorherrschenden

Repräsentationsregime Teil dieser Verschränkung sind.

Das Experimentalsystem:Die diachron-historischen und synchron-gegenwär-

tigen unendlichen Ketten bildungstheoretischer Auseinandersetzungen lassen sich

mit Rheinberger als ein typisches (und weiter unten noch zu erläuterndes) Experi-

mentalsystem verstehen, welches das epistemische Ding namens Bildung in einer

bestimmten Weise immer wieder »umdefiniert« und auch heterogenisiert (Latour

1987, 87-88; zit.n. Rheinberger 2019, 25). Dabei ist das epistemische Ding immer

nur vorläufig zu denken und Bildung ›verkörpert‹, »paradox gesagt«, nicht nur die

vergangenen und gegenwärtigen Verschränkungen, also das gesamte Experimen-

talsystem, eine »Liste« der »Aktivitäten und Eigenschaften« (Rheinberger 2019, 25),

diemeist nachträglich bis in die Antike geführt wurde und bei der Humboldts Akti-

vitäten des Öfteren und leider auch in dieser Arbeit deutlicher als andere Aktivitä-

ten markiert werden. Das epistemische Ding verkörpert auch »das, was man noch

nichtweiß« (ebd.) undverweist damit auchaufdieZukunftundaufbestehendeAus-

schlüsse.

Diese Liste wissenschaftlicher Aktivitäten rund um den Bildungsbegriff wurde

in dieser Arbeit erneut um einen oder mehrere (bildungstheoretische) ›Einträge er-

weitert‹, womit ich dem Gegenstand Bildung »eine neue Gestalt« gebe (ebd.). Aber

um dem epistemischen Ding eine neue Gestalt geben zu können, um einen neuen

Listeneintrag zu erzeugenundum inden »Prozeßdes operationalenUmdefinierens

einzutreten« (ebd.), brauchte es ein eigenes kleinesExperimentalsystemmit stabilen

Apparaturen sowie stabilen technischen Bedingungen. Das epistemische Ding Bil-

dung wurde durch spezielle bereits erläuterte technische Bedingungen »eingefaßt

und dadurch in übergreifende Felder von epistemischen Praktiken und materiel-

lenWissenskultureneingefügt« (ebd.).Zuden technischenBedingungengehören in

dieser Arbeit das Referenzsystem, die (Nicht-)Strukturen des Experimentalsystems

und die damit verbundene Intrastrukur der Iterabiltät. Die zentralen Experimen-

talapparaturen können mit Dekonstruktion, Kritik, Konstruktion und der noch zu

erläuternden Diffraktion betitelt werden. Diese technischen Bedingungen und Ap-

paraturen »determinieren dieWissensobjekte in doppelter Hinsicht: Sie bilden ihre

Umgebungund lassen sie so erst als solchehervortreten, sie begrenzen sie aber auch

und schränken sie ein« (ebd., 26). So bedingen sie zumBeispiel »die Formmöglicher

Repräsentationen eines epistemischen Dings« (ebd.), die, wenn sie »ausreichend

stabilisiert […]«wurden, »wiederum […] als technischeBausteine in eine bestehende

Experimentalanordnung eingefügt werden« können (ebd., 26).

Mit fortschreitender Zeit wird im Experimentalsystem dasjenige, was zunächst

als epistemisches Ding (Bildung) in den Blick gelangt, stabilisiert und es geht in die

Intrastruktur des Experimentalsystems über (vgl. ebd.). Es wird zum technischen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 271

Teil der Experimentalordnung, wodurch sich mein Experimentalsystem neu stabi-

lisieren musste und wodurch wiederum neue Perspektiven und Experimente er-

möglicht wurden. Es konnten andere oder neu generierte Aspekte als epistemische

– nicht stabile – Objekte in den Blick genommen oder erzeugt und auch destabi-

lisierend auf die stabilisierten technischen Bedingungen zurückgewendet werden.

In diesem Sinne wurden in den letzten fünf Jahren mehrere poststrukturalistische

Bildungsweisen und die damit verbundenen Umgangsweisen und Referenzsyste-

me stabilisiert. Dadurch entstanden die damit einhergehenden poststrukturalis-

tisch-bildungstheoretischen Plädoyers für Differenz als epistemische und instabile

Dinge, die wiederum stabilisiert und dann sogar zum grundlegenden Teil der Ex-

perimentalanordnung und des Forschungsdesigns wurden und auf die beforschten

Bildungsweisen zurückgewendet und radikalisiert wurden.

Die durch die Experimentalanordnung entstehenden Bildungsweisen und die

damit verbundenen und dann fortgeschriebenen Plädoyers für Differenz entstehen

oder entstanden vielmehr und stabilisierten sich im Vollzug; durch das horizon-

tale Versammeln und Verkoppeln verschiedener Bildungsweisen (äußereHeteroge-

nität) und durch das Dekonstruieren dieser Auseinandersetzungen (InnereHetero-

genität). Die Erarbeitung der Vorgehensweise und das Forschungsdesign befinden

sichhierdemnachnicht amStart der experimentellenAuseinandersetzung.Eswur-

de nicht erst das Forschungsdesign erarbeitet und angewandt, sondern das For-

schungsdesign ist bereits ein Effekt einer in den letzten Jahren entstandenen Lis-

te und eine damit verbundene Pendelbewegung zwischen Stabilisierung und De-

stabilisierung epistemischer Dinge und technischer Apparaturen. So konnten bei-

spielsweise die stabilisierte Figur des Plädoyers für Differenz und die damit ver-

bundenenFragennurdurchdie horizontaleVersammlungmehrerer bildungsphilo-

sophischer Auseinandersetzungen und durch die damit verbundene Einarbeitung

in verschiedene Teile des poststrukturalistischen Referenzsystems entstehen. Das

Plädoyer für Differenz als epistemisches Ding entstand oder trat durch die Stabili-

sierung und Heterogenese der Bildungsweisen und die iterierten bildungstheore-

tisch-poststrukturalistischen Plädoyers hervor.

In Bezug zu einem kleinen bildungsphilosophischen Ausschnitt (Schäfer,Wim-

mer,Ricken,Koller) wurde einExperimentalsystemerzeugt,welches die entstehen-

den Forschungsergebnisse, das forschende ›Phantom‹, die Forschungsgegenstände,

die verwendetendiskursiv-materiellen Forschungsapparaturenunddas für die For-

schung notwendige stumme und nicht explizierbare Wissen umfasst (zum stum-

menWissen vgl. Rheinberger 2005, 61-67). Zunächst habe ich mich für das Experi-

ment auf einen »Ausschnitt der Realität« (Bildungsphilosophie) konzentriert, wel-

cher »willkürlich isoliert« und mit einem spezifischen »System« stabilisiert wurde,

das den Verfahrensspielraum, »innerhalb derer der Experimentator frei verfahren

kann, die Art der Fragen, die ihm zu stellen erlaubt ist, und nicht selten auch die Art

der Antwort, mit der er sich begnügen muß«, bedingt (Jacob 1990, 261; zit.n. ebd.,

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


272 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

54f.). Ähnlich wie Karen Barads wissenschaftstheoretischen Überlegungen zu den

»experimentalmeta/physics« bilden die Antworten (Barad 2007,S. 253; zit.n. Scher-

rer und Wartmann 2021, 145), welche das Experimentalsystem bereit hält, kein ob-

jektives Außen oder eine objektive soziale Wirklichkeit ab, sondern eine kleine Ver-

änderung an einer Variablen des Experimentalsystems, der Intrastruktur oder ei-

ne Veränderung bei den forschenden ›Phantomen‹ kann auch das Endresultat oder

die Antwort beeinflussen. Es werden letztendlich nur »die dem System inhärenten

Möglichkeiten […] ausgelotet« (Rheinberger 2005, 69).

Nach diesem wissenschaftstheoretischen Zugriff lässt sich die »experimentel-

le Anordnung« somit »als das Kernstück wissenschaftlicher Aktivität« bezeichnen

(ebd., 54). Forschung hängt maßgeblich von »derWahl solcher Systeme« ab, die ich

in einer Kopplung von Gasché und Barad als Intrastrukturen12 der Forschung be-

zeichne (ebd., 55). Es wird hier anstatt des »infra« bei Gasché (1986, 216) das Prä-

fix »intra« im Anschluss an Karen Barad verwendet, da dies das Gewordensein, die

Instabilität und das ›Mittendrin‹ der Struktur anzeigt und die Struktur als Enti-

tät problematisiert sowie auch deren Elemente als durch Teilungs- und Verschrän-

kungspraktiken hervorgebrachte (scheinbare) Entitäten hervorhebt (vgl. Scherrer

undWartmann 2021).

Die Wahl dieser Intrastruktur traf ich nicht rein intentional und der Umgang

mit denForschungsgegenständen ist nachRheinberger »inder traditionellen Fassung

der Subjekt-Objekt-Relation […] nur schlecht aufgehoben« (Rheinberger 2005, 53).

Es scheint nach Rheinberger sogar, wie in der Einleitung beschrieben, für die er-

wünschten und unerwarteten Ereignisse förderlich zu sein, wenn die »›irreduzible

Abwesenheit‹ vonAbsicht,die allerErfindungeigentümlich ist«,zurGeltungkommt

(Rheinberger 2005, 70). Ich ›verwickle‹ mich nach Rheinberger sowieso durchmein

Experiment »in epistemische Praktiken, ja Machenschaften«, »deren Ausgang« ich

oder das forschende ›Phantom‹ teils überhaupt nicht überblicken oder sprachlich

ausweisen kann (ebd., 56). Ich würde an dieser Stelle, mit Blick auf das von Rhein-

berger angeführte stumme Wissen, die unbekannten Eingänge noch hinzufügen.

Experimentalsysteme sind in diesem Sinne in alle Richtungen »offene Anordnun-

gen« (ebd., 57).

Wenn ich die Metaphern des Labyrinths und des Ariadne-Fadens nochmal

bemühe, dann ist das forschende ›Phantom‹ mit einem Experimentalsystem meist

schon lange vor der eigentlichen Forschungsarbeit verwickelt (hier Bildungsphilo-

sophie) und stabilisiert (iteriert) gerade in der Anfangszeit eines Forschungspro-

jekts die akademischen oder labyrinthischen Gänge, Wände, die verschiedensten

Fäden und Umgangsweisen mit gelegten, abgerissenen und verschränkten Fä-

den, mit wissenschaftlichen Erdbeben und eingestürzten Gängen (vgl. Kapitel

1.3). Die gesamte vorfindliche Experimentalanordnung (Bildungsphilosophie),

12 Diese Wortschöpfung verdanke ich Madeleine Scherrer.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 273

das kollektive Experiment (Bildungswirklichkeit) wird stabilisiert bzw. iteriert.

Die damit verbundenen Wiederholungen und Repräsentationen bedürfen dem

Fixier- und ›Feststellbaren‹ (Rheinberger 2005, 69). Dieses Feststellbare besteht

hier aus den zu fixierenden Auseinandersetzungen mit Bildung, den damit ver-

bundenen Gesellschaftsdiagnosen und Bildungsgeschichten, der zu fixierenden

Forschungsinfrastruktur und der Erarbeitung der Apparaturen (Dekonstruktion,

Diskursanalyse, Kritik). Mit diesen Apparaturen können die bildungstheoretischen

Auseinandersetzungen überhaupt erst stabilisiert, in Reaktion gebracht werden

und es können durch die Stabilisierung des Iterierten überhaupt erst die durch den

Forschungsprozess anvisiertenGrenzen undAusschlüsse des Experimentalsystems

der Bildungsphilosophie erscheinen.

Wenn ich imAkt derWiederholung eines Bildungsdenkens, eines Umgangsmit

Bildung oder eines hegemonial-disziplinpolitischen Vorgehens zu sehr das zuWie-

derholende zu identifizieren versuche oder unter einer bestimmten »Logizität« oder

hegemonialen Disziplinpolitik feststelle (ebd., 59), dann laufen die erwünschten

durch die Iteration erhofften Differenzen, ›Nichtübereinstimmungen‹ und ›Varia-

tionen‹ Gefahr, sich in der dann erzeugten Identität des Wiederholten aufzulösen

(vgl. ebd., 68). Experimentalsysteme sind zwar einerseits »darauf angelegt, Reso-

nanzen zwischen verschiedenen Befunden zu erzeugen und stabilisierten Signalen

handhabbare Bedeutungen zuzuweisen«; andererseits »muß das System destabi-

lisiert werden«, wenn nicht vorhersehbare Ereignisse und etwas Neues entstehen

soll. Ein zu stabiles und auf (identische) Replikation ausgerichtetes Experimen-

talsystem reproduziert und verlängert nur bereits getätigte Forschung. Doch zu

wenig »Stabilisierung produziert« wiederum nur Rauschen. Folglich »[bedingen]

StabilisierungundDestabilisierung […] einander« (ebd., 69) undder »Grat zwischen

dem Bekannten und dem Unbekannten« ist sehr schmal (ebd., 55). Ein oder auch

dieses Experimentalsystem riskiert durch die Wiederholungen, entweder nur Alt-

bekanntes oder nur Rauschen zu erzeugen. In dem Experimentalsystemmuss aber

notwendig wiederholt werden und es müssen auch ›bereits bekannte Phänomene‹

miterzeugt werden, denn »Innovation ist am Ende und in einem fundamentalen

Sinne das Resultat von Repetition« (ebd., 59).

Iterabilität: Rheinberger versteht die Kernaufgabe beim Experimentieren als

»differentielle Reproduktion« (ebd.) und im Anschluss an »Jacques Derrida könnte

man auch von einem Spiel der Differenz sprechen« und »das Forschen in die Nähe

dessenbring[en],wasDerridadasUnternehmender ›Dekonstruktion‹ genannthat«

(Rheinberger 2005, 59f.).

Die Gratwanderung zwischen Stabilisierung und Destabilisierung und dieses

experimentelle Spiel der Differenzen lässt sich an der für dieses Forschungsdesign

zentralen Figur der Iterabilität13 verdeutlichen. Die mit der Iterabilität verbun-

13 Gasché 1986, 217; Rheinberger 2019, 113; vgl. Rheinberger & Zischler 2016; Derrida 1997b, 53f.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


274 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

denen Intrastruktur repräsentiert jedoch kein schlichtes universalisiertes und

philosophisches Prinzip oder eine identifizierbare Wirklichkeit als etwas mit sich

Identisches, was ich auch mit dem »Intra« der Intrastruktur zu markieren ver-

suche. Die Struktur der Iterabilität ›durchkreuzt‹ sich selbst und verkörpert eine

Differenz und Mehrstimmigkeit, welche die scheinbare Universalität und Tran-

szendentalität durchstreicht und Wahrheit wie Identität verneint, ›verunreinigt‹

und paradoxerweise gleichzeitig trotzdem ermöglicht (vgl. Gasché 1986, 215f.).

Dieses antisystematische Unentscheidbare, In-der-Schwebe-Halten und diese

integrierte Durchstreichungsbewegung der gewählten Startpunkte soll das schlie-

ßende Systematisieren von vornherein subvertieren. Die Dekonstruktion wird hier

nicht in einer Weise anverwandelt, um dann ›doch‹ ›dekonstruktiv‹ mit Bildung

philosophieren oder systematisieren zu können (vgl. Derrida 1997b, 23-35), d.h.,

um letztendlich wieder ein ›Und doch‹ anzufügen. Vielmehr geht es vorrangig um

einen Gebrauch der Dekonstruktion als eine ›Widerstandsgeste‹ gegen das Sys-

tematisieren, gegen den großen Stil (vgl. Kapitel 5) oder hier im Speziellen gegen

bildungsphilosophisches Systematisieren (vgl. ebd., 49-53), wodurch sich neben

der dekonstruktiven Mehrstimmigkeit der Iterabilität gerade die kritische Stimme

deutlich hinzufügt undmit demDekonstruktiven verschränkt.

Der vorliegende Text konfrontiert uns mit zahlreichen Wiederholungen, die

auch den verschiedenen Vorgehensweisen zugeordnet werden können. Als Erstes

finden sich Repräsentationen anderer Arbeiten, Paraphrasen, Zitate und Vor-

gehensweisen; als Zweitens geht es um Dekonstruktion, d.h. um verschiebende

Wiederholungen14, und als Drittes entstehen ausgehend von diesen Iterationen

Fortschreibungen durch die Montage verschiedener (auch zu wiederholender)

Elemente aus dem Reservoir des kritischen, bildungstheoretischen und poststruk-

turalistischen Referenzsystems. Das hier montierte und zusammengebastelte

Forschungsdesign im Anschluss an Rheinberger stellt dabei nicht den Startpunkt

meiner Forschung dar und ist auch keine einfache Darstellung des verwende-

ten Forschungsdesigns. Dieses Forschungsdesign ist die letzte in diesem Buch

oder, linear-zeitlich betrachtet, eine nach und nach entstandene und letztendlich

abschließende Fortschreibung, die sich jedoch bereits durch die vielen Überarbei-

tungsschritte wieder bis zu einem gewissen Grad in die Experimentalanordnung

und die gesamte Arbeit eingeschrieben hat.

Wissenschaftliche Wiederholungspraxen oder allein das Zitieren können im

Rahmen der poststrukturalistischen Einschnitte nicht mehr als einfache Wieder-

holungen oder Repräsentationen qualifiziert werden (vgl. Gasché 1986, 212). Die

»Räume wissenschaftlicher Darstellung konstituieren« bereits »eine bestimmte

14 Diese Verschiebungen entstehen durch die Fokussierung von vor oder während der Iteration

entstandenen Ausschlüssen des Iterierten und zu Iterierenden.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 275

Form der Iteration« (Rheinberger 2019, 113), die über einfache Repräsentationslogi-

ken hinausgehen. Der iterative Blick führt zu Widersprüchen. Denn die Iteration

verweist im (gewöhnlichenVerständnis) einerseits auf etwas,das repräsentiertwird

und in derWiederholung als Identität (wieder) präsent gemacht zuwerden scheint.

Andererseits würde sich die Wiederholung auflösen, wenn die Identität völlig re-

produziert werden würde, da es dann eine nicht vom Original zu unterscheidende

identische Replikation wäre.

Der Iteration wohnt eine zentrale Differenz inne und sie wird von etwas be-

stimmt,was auf etwas anderes als eine originale Identität verweist. Iterabilität kann

in einer vorschnellen und groben Übersetzung mit der Möglichkeitsstruktur der

verschiebenden Wiederholung (nicht) identifiziert werden.15 Diese innere Diffe-

renz oder »Verunreinigung« der Identität des (scheinbaren) Originals »entstammt

der Tatsache, dass die Infrastruktur der Iterabilität heterogene Fäden miteinander

[…] verbindet« (Gasché 1986, 216; eig. Übers.) und zwei unverträgliche Stränge

zusammenbringt, die eine Doppelbödigkeit bedingen, sodass es »keinen Boden

oder Grund« mehr gibt (Derrida 1981, 308; zit.n. Gasché 1986, 216; eig. Übers.) und

auch keine identifizierbare Identität oderWahrheit mehr behauptet werden kann.

Der eine Faden lässt sich mit »der Möglichkeit von Iteration oder Wiederho-

lung« und der andere mit »der Möglichkeit der Alteration« oder Veränderung mar-

kieren (Gasché 1986,212).Dieses ›Spiel derDifferenz‹ (Derrida) oder Fadenspiel lässt

sich auch gegen den griechischen Ariadne-Faden und akademische wie politische

Leit-Fäden positionieren. Diese Leitfäden ›überlebten‹ (mitTheodorW. Adorno ge-

sprochen) zumindest strukturell den Faschismus und bestimmen, wie ausgeführt,

auch die neuhumanistische Bildungsidee (Adorno 1996). Diese Fäden visieren Iden-

tität, Eigenes oder Heimat an; nach Kurt Röttgers dienen diese eher der »Angst-Be-

wältigung« (Röttgers 2008, 13) und nach einigen Perspektiven aufWissenschaft ha-

ben sie auch nicht viel mit Wissenschaft zu tun (vgl. beispielsweise Paret 2020). Sie

schützen uns vormHerumirren und sollen uns unseres Ursprungs versichern, dem

sich wiederum ständig immer wieder repetitiv versichert werden muss: Ist der Fa-

den noch derselbe und leitet der eine Faden uns wirklich vom Ursprung zum Ziel

(vgl. Röttgers 2008, 14)?

Die Wiederholung wird hier in einer Weise gedacht, der zufolge der Faden vor

jeder Wiederholung bereits allein durch die Möglichkeit der Wiederholung zerris-

sen ist. Die singuläre und einzigartige Identität würde nicht überleben und wäre

nicht wiederholbar, wenn es am Startpunkt nicht schon etwas Wiederholbares gä-

be (Gaché 1997, 212). Letztendlich kann nur etwasWiederholbares, aber nicht etwas

mit sich Identisches wiederholt werden. Das zu Wiederholende markiert dann be-

reits etwas anderes,keinEigenes.DasAndereunddamit dieVeränderung schrieben

sich bereits in das zuWiederholende ein, bevor es zurWiederholung kommt.Diese

15 Vgl. Derrida 1997b; Gasché 1986, 213–217; Rheinberger 2019, 113.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


276 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Differenz-Ökonomie beschrieb ich bereits inBezug auf denBildungsbegriff anhand

der FeststellungMichaelWimmers, dass Bildung von Beginn an ruiniert war (Kapi-

tel 2.4).

Wäre das Singuläre oder beispielsweise die Bedeutung oder Identität der Bil-

dung durch die Wiederholung voll präsent, dann würde es sich um keine Wieder-

holung handeln.DieWiederholung bedarf der Abwesenheit des Originals (vgl. Gas-

ché 1986, 213), was die Möglichkeit des Experimentalsystems, unendliche Listen und

Aktivitäten erzeugen zu können, oder was auch die unendlichen und nicht still zu

stellenden bildungsphilosophischen Umdefinierungen von Bildung erklären kann.

Neben der Möglichkeit des fortwährenden Umgestaltens epistemischer Dinge

bedingt die Iterabilität auch die »Möglichkeit für Re-Produktion, Repräsentation

und Zitation« (ebd., 212f.). Dabei beginnt in dieser Quasi-Intrastruktur alles nur

nicht mit demOriginal, sondernmit der Repräsentation, dem Zitat und der Repro-

duktion (ebd., 214), welche gleichzeitig die Möglichkeit von Identischem bedingen.

Die Perspektive dreht sich, wie in der Dekonstruktion üblich. Die »Möglichkeit der

Wiederholung bedarf der Erkennung von selbst-identischen Markierungen, wobei

dieWiederholung genau dieseMarkierungen in ihrer wiedererkennbaren Identität

erst konstituiert« (ebd., 214; eig. Übers.) und gleichzeitig, wie gesagt, zersetzt je-

deWiederholung die zu wiederholende singuläre Identität. Die hier geleisteten Re-

konstruktionen, Zitate und Repräsentationen verstehe ich in diesem Sinne als Ite-

rationen, die keine Identität beispielsweise einer Transformationstheorie einfach

repräsentieren und die aber gleichzeitig durch die Repräsentation auch eine Iden-

tität dieser performativ (mit)erzeugen.

Das Derrida’sche Plädoyer oder die Iteration des Derrida’schen Plädoyers für

Differenz und das damit verbundene Plädoyer für die Grund- und Bodenlosigkeit

sollte in das Forschungsdesign eingeschrieben werden. Das Ziel oder die Konse-

quenz aus denRheinberg’schenwissenschaftstheoretischenÜberlegungen:Mein ei-

gener Zugriff oder das Eigene hinter dem repräsentiertenNeudenken der Bildung und

dasEigenemeineswissenschaftlichenZugriffswirdmit diesemPlädoyer soweit rui-

niert,dass dieRänder ausgefranst bleiben,derGrundgrundlosunddasExperimen-

talsystem für das andere oder anderes offenbleibt, d.h. Neues hervorbringen kann.

Ähnliches gilt für die immer präsente Destabilisierungs- und Auflösungsbewegung

der gewählten Intrastruktur.

»Experimental meta/physics«: Die Wahl des Experimentalsystems, der For-

schungsintrastruktur oder des Forschungsduktus des In-der-Schwebe-Haltens

verwickelt sich zunehmend mit einer bereits mit Rheinberger und Gasché hervor-

gehobenen kritischen Bewegung (Differenz > Identität), womit ich Wissenschaft

»nach dem Ausklang der Postmoderne« explizit als eine »wichtige […] Verhand-

lungszone […] des Politischen«, d.h. auch, als ein Ort der »Macht und Ermächti-

gung« behandele (Schmidgen 2017, 20, 42; vgl. Derrida 1997b, 11f.).Mit Karen Barad

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 277

kreisen die identitätslogischen16 Episteme um die optischen Metaphern des Spie-

gels und der Reflexion (vgl. Barad 2013, S. 56; vgl. Scherrer und Wartmann 2021).

Reflexion als Metapher/Wissenschaftsapparatur/…/Diskurs/Selbstpraktik und die

Potentiale »eines reflexiven Verhältnisses« (Nohl 2021, 186) verweisen nicht nur in

der kritischen Bildungsphilosophie auf gängige oder selbstverständliche Erkennt-

nisformen.DemReflexionsbegriff lässt sich eineweitreichende identitätspolitische

Bedeutung für das gegenwärtige eurozentrische Denken zuweisen (Foucault 2004,

107, 563). Die eurozentrische Reflexionsapparatur stellt eine grundlegende und

wirkmächtige Anthropo- und Differenzproduktionsapparatur dar, die einen be-

stimmten Menschen einsetzt und den diskursiv-materiellen Raum in spezifischer

Weise (re-)strukturiert. Ohne dies hier vollständig ausbuchstabieren zu können:

So bedingt beispielsweise die Reflexionsapparatur einerseits ein Unsichtbarwer-

den der Spiegeloberfläche und -apparatur wie ihrer Effekte auf das Gespiegelte

bzw. Reflektierte selbst und andererseits scheint die Apparatur die Welt in Reprä-

sentationen, repräsentierte Gegenstände und die Repräsentation bzw. Reflexion

leitenden und empfangenden Subjekte zu teilen, wobei die Welt trotz und durch

Reflexionen unzugänglich zu sein scheint und auf Abstand gehalten wird (krit. d.

Barad 2013, 53; Wimmer 1999; Friedrichs 2022, 435f.).

Ein Verfahren innerhalb des Reflexionssystems könnte in demhier aufgebauten

Zugriff aufgrund der hegemonialen Stellung dieses Verfahrens und wegen der be-

reits vielfach ausgeloteten Möglichkeiten innerhalb des Reflexionssystems das hier

zu vollziehende Experiment in dem Sinne gefährden, dass nur Altbekanntes reflek-

tiert und projiziert wird und das Ganze in ›Geometrien der Gleichheit‹ gefangen

bleibt (vgl. Barad 2007, 71f.). Gleichzeitigwäre es vermessen zu sagen, dassmit dem

alten Repräsentationsregime in der Wissenschaft nichts mehr anzufangen wäre

oder ich mit dieser Arbeit diesem Repräsentationsregime bereits entsagt hätte,

d.h., keine bildungstheoretischen Originale abbilde oder die Bildungstheorien wie

Methoden bzw. Apparaturen als Reflexionsspiegel nicht zur Identifizierung von

Bildungswirklichkeiten verwende.

Bereits Derridas Dekonstruktion kann so verstanden werden, dass er die nicht

nur akademischen Spiegeloberflächen untersucht und die Struktur wie Effekte die-

ser nachzeichnet sowie im konstruktiven Vollziehen destruiert (vgl. Gasché 1986).

Die Dekonstruktion markiert dabei nicht nur Effekte und Grenzen von Reflexions-

apparaturen, sondern Derrida ermöglicht es gleichzeitig, mit Strukturen wie der

16 Ich binmit dieser Arbeitmit dem ›Willen zurMacht‹ (Derrida 1997b, 20f.) und auch in ›episte-

mische Machenschaften‹, in identitätslogische wie differenztheoretische, verwickelt. Denn

beispielsweise kreistmit Spivak auch der hier verwendete differenztheoretische oder plurale

Stil um problematische Machenschaften, hier um den Phallogozentrismus (Spivak 1985; vgl.

Kapitel 5).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


278 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Iterabilität oder demDuktus des In-der-Schwebe-Haltens andere konstruktiveVor-

gehensweisen und Forschungsintrastrukturen zu entwerfen, die sich mindestens

am Rande oder der Grenze der Reflexionsapparatur bewegen.

Neben der Iterabilität oder dem Duktus des In-der-Schwebe-Haltens verweist

die von Donna Haraway und Karen Barad ins Feld geführte optische Metapher der

Diffraktion auf eine ähnliche von der Spiegelmetapher abgrenzbare Struktur oder

›ethisch-onto-epistem-ologische‹ Apparatur.Diese Diffraktionsmetapher lässt sich

mit den Überlagerungen von verschiedenen optischen, aber auch akustischen,

elektromagnetischen oder materiellen Wellen verdeutlichen und vorschnell fixie-

ren. Auch sei hier auf das Young’sche Doppelspaltexperiment von 1802 und die

daran anschließenden experimentellen Modifikationen und grundlagentheoreti-

schen Debatten verwiesen (Barad 2007; vgl. Scherrer undWartmann 2021, 145-150,

159-161). In dieser von Barad erarbeiteten diffraktiven Forschungsapparatur exis-

tiert quasi kein hierarchisches und interagierendes Verhältnis mehr zwischen

Forschungssubjekt, Forschungsgerät und Forschungsgegenstand als jeweils einzel-

ne Entitäten. Die Bildungswirklichkeit und Gegenstände werden nicht aus einer

bestimmten theoretischen oder empirischen Perspektive betrachtet, interpretiert

oder gemessen. Die theoretischen Texte, wissenschaftlichen Methoden, empiri-

schen Materialien und forschenden Phantome stellen bereits diskursiv-materielle

Verschränkungen/Überlagerungen/Diffraktionen und keine gegeneinander ab-

geschlossenen Entitäten dar. Sie werden auf derselben Ebene angeordnet und in

einem gemeinsamen Immanenzraum positioniert, indem Subjekt-Objekt oder

Natur-Kultur immer schon verschränkt waren und sich immer schon in einem

›Mittendrin‹ befanden (vgl. Haraway 1995; vgl. Scherrer und Wartmann 2021,

150-159).

Betont die Iterabilität und Dekonstruktion die Differenzen, Mehrstimmigkeit

und Unmöglichkeit eines scheinbaren Innen und Eigenen eines Texts, eines Dis-

kurses oder eines Denkens, so hebt die Struktur der Diffraktion (und des »intra«)

die Verschränkung, die möglichen Verknüpfungen und Trennungspraktiken von

scheinbaren Entitäten und die je nach vollzogener Apparatur differenten Differen-

zen bzw. Verschränkungen sowie deren Effekte hervor.

4.9 Zwischenfazit II: Wissenschaftstheoretische Heterogenisierung

Die von Beginn an gewählte horizontale Anordnung verschiedener bildungstheo-

retischer Auseinandersetzungen, das gegenseitige Durcheinander-Hindurchlesen,

das Überlagern, Verknüpfen undKoppeln dieser Bildungsweisen visiert nicht einen

Text, eineMethode oder eine Forschungsperspektive als zentralen Forschungsspie-

gel oder eine zentrale Forschungsfolie an,welcheüberdie anderenTexte,Methoden,

Stile und Bildungsweisen gelegt wird. Ich habe immer wieder versucht, die Hierar-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 279

chisierung und die systematisierenden wie synthetisierenden Bewegungen zu un-

terbrechen und die verschiedenen Stränge in Reaktion zu bringen.

Mehrstimmig ist dieses Vorgehen in dem Sinne, dass alle Forschungsbewegun-

gen weder auf eine Synthese noch auf eine einstimmige Theoriearchitektur, die an

einen Autor gekoppelt wird, hinauslaufen. Die ausführliche und mehrfache Itera-

tion bildungsphilosophischer Bildungsweisen und bildungstheoretisch-poststruk-

turalistischer Plädoyers für Differenz sowie die horizontale Positionierung der ei-

genen Kritik (Anverwandlung und Nationalismen, Abb. 23) in Kapitel 2.9 erfolgte in

der Absicht, der Gleichwertigkeit zwischen Kritik, Dekonstruktion und Diffraktion

zu entsprechen.DieseMehrstimmigkeit brachte verschiedensteDifferenzfiguren–

die kritische Differenz zwischen Selbst- und Anderswerden, die unreine Differenz

der Bildungsruine,dendissensorientiertenWiderstreit unddie hegemonialenKon-

flikte – hervor, die zwar teilweise verschränkt wurden, jedoch auch nebeneinander

bestehen bleiben und sich nicht ineinander auflösen lassen.

(Abb. 23: )

Vielmehr impliziert jede Differenzkonstruktion eine andere Bildungsweise

und auch andere Umgangsweisen mit der Repräsentationsproblematik, wobei die

meisten Stimmen mithilfe der Dekonstruktion von innen heraus heterogenisiert

wurdenund sich die verschiedenenStimmenundDifferenzfiguren gegenseitig und

durcheinander heterogenisieren ließen. Die Dekonstruktion der grundlegenden

Differenzfiguren und das In-der-Schwebe-Halten der jeweiligen Umgangsformen

mit der Repräsentationskrise ließen in diesem Kapitel mehrere Ambivalenzen

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


280 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

bzw. Heterogenitäten innerhalb der Iterationen aufscheinen. Dazu zählten unter

anderem der Widerspruch zwischen einem wissenschaftstheoretischen Metadis-

kurs einerseits und der Widerstreitfigur andererseits bei Koller; die Paradoxie bei

Schäfer, die öffnend schließt; Rickens Pendelbewegungen zwischen Intervention

und Repräsentation, zwischen dem Eingriff in ein Wahrheits- und damit auch Re-

präsentationsregime und der bloßenRepräsentation der empirischenWirklichkeit.

NebenderHeterogenisierung lässt sich einediffraktiveBewegunghervorheben,

indem ich beispielsweise die Kopplung und Verschränkung unterschiedlichster Re-

ferenzen und Iterationen für die hier verwendete Forschungsintrastruktur betrach-

te wie erzeuge. Es sollte jedoch mit dem mehrstimmigen Plädoyer für differente

DifferenzenundVerschränkungenundmithilfedes expliziertenForschungsdesigns

keine einfache einheitliche Synthese entstehen, sondern die (mit den Dekonstruk-

tionen der einzelnen Theoriearchitekturen anvisierte) Selbstzersetzung bleibt be-

stehen.DemForschungsdesignwurde eine Semantik gegeben,welches letztendlich

so angelegt ist, dass es sich explizit selbst durchstreicht, ohne völlig sinnlos zu wer-

den.

Die differenten Differenzen und Verschränkungen führen oder sollten ähnlich

wie im erzeugten experimentellen Forschungsdesign zu einem Spiel der Differen-

zen und Verschränkungen führen, welches die Intrastruktur immer wieder selbst

zersetzt und welches sich nicht still stellen lässt.

4.10 Zwischenfazit III: Zur Eingrenzung der wuchernden Heterogenität

Neben der widerstreitenden Verbindung heterogener bildungsphilosophischer

Bildungsbegriffe und der damit verbundenen Gleichzeitig scheint die theoretische

Stringenz der Arbeit durch den dekonstruktiven Stil wie auch der immer mitlau-

fenden Autodekonstruktion selbst zu leiden und es entsteht immer wieder der

berechtigte und meines Erachtens notwendige Eindruck, dass die Stringenz des

Vorhabens verloren geht.

Ich möchte nochmal einen Absatz aus der Einleitung wiederholen: Die in

dem Labyrinth der Wissenschaft ausgelegten Fäden und die wissenschaftlichen

Umgangsweisen mit diesen Fäden haben sich heterogenisiert (Barad) und die Fa-

denspiele wurden pluralisiert (Haraway), die Fäden sind teils gerissen und scheinen

nicht aus dem Labyrinth oder in ein erlösendes Zentrum zu führen. Das Laby-

rinth scheint sich vielmehr in alle Richtungen auszudehnen und unentrinnbar zu

sein. Auch wirken mindestens einige Teile des Labyrinths bereits ziemlich ein-

sturzgefährdet, einige wohnlich eingerichteten Wahrheitssackgassen sind bereits

eingestürzt und an theoretische Erdbeben hat sich das akademische Subjekt bereits

gewöhnt (vgl. Röttgers 2008, 10, 23; Derrida 1997b, 13).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 281

Der Forschungsprozess und die Dissertation spiegeln zunächst diese von mir

unterstellte und behauptete Diskurssituation wider. Die gesamte Arbeit ist, wie

schon geschrieben, von partikularisierenden, verschränkenden und heterogeni-

sierenden Bewegungen durchzogen; sie folgt von Beginn an dem poststruktura-

listischen Plädoyer für Differenz – hier scheint mir die Arbeit etwas unbewusst

widerzuspiegeln und sie scheint darin auch sehr stringent zu sein. Aus dieser

Diskurssituation heraus sollte auch am Ende der Arbeit kein anmaßender Gang

im Labyrinth der Wissenschaft gebaut werden, der aus diesem heraus oder ins

Zentrum führt; auch sollte nicht in griechischer Tradition ein Ariadne-Faden gelegt

werden, um sich ja nicht zu verlaufen. Vielmehr wurde diese Diskurssituation

positiviert: das Herumirren, Herumbasteln, die Fadenspiele, das Zerhacken und

Verbinden von bestehenden Fäden erhalten eine wissenschaftliche Ernsthaftigkeit.

Ich habe die kritische Skepsis vor großen Leitfäden aus der Kritischen Theo-

rie und der Dekonstruktion in meiner Dissertation iteriert; ich habe verschiedene

Fäden und verschiedene Umgangsweisen mit diesen Fäden aufgegriffen, und diese

teilweise fortgesponnen.Mit Blick auf die genannte Diskurssituation spiegelt auch

die Dekonstruktion etwas wider und kann in Bezug auf diese Diskurssituation als

ein affirmativer Stil bezeichnetwerden.DieDekonstruktion lässt sich als einHand-

werkszeug verstehen, um ernsthaft in dem Labyrinth derWissenschaft herumzuir-

ren, ohne verrückt zu werden und um, dies ist entscheidender, mit den Fäden wie

Gängen des Labyrinths zu spielen, ohne sich zu verlieren, weil es den verlorenen

Weg zum Zentrum oder zum Ausgang des Labyrinths nie gab.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils

Nach der Erzeugung, Problematisierung, Heterogenisierung und Partikularisie-

rung einer radikal bedingten Bildung (Kapitel 2), Iteration sowie Fokussierung

der Dezentrierungspunkte einer dezentrierten Selbst-Bildung (Kapitel 3) hat sich

nach den wissenschaftstheoretischen Auseinandersetzungen im letzten Kapitel

die Frage nach demWas der Bildung deutlich verkompliziert. Die Dekonstruktion

kippte am Ende des zweiten Kapitels (ausgehend von einer kritischen Perspektive)

eher in eine kritische Destruktion (Bildung undNation) und im dritten Kapitel ent-

stand am Ende eine affirmativere Konstruktion (Schulkonzeption). Im dritten und

letzten Kapitel scheinen nun die von innen erzeugtenWidersprüche, die durch-ein-

ander erfolgten Verschränkungen wie Abgrenzungen und die Erzeugung eines

mehrstimmigen Plädoyers für differente Differenzen und Verschränkungen das

Sowohl-als-auch konstruktiver, wie destruktiver, dekonstruktiver und diffraktiver

Elemente stärker hervorzuheben.

Die Fortführung des pluralen Stils:Das Ziel war, die unterschiedlichen Plädoy-

ers für Differenz und die heterogenisierenden Stilmomente poststrukturalistischer

Bildungsphilosophie zu iterieren, zu radikalisieren, fortzuschreiben und zu erwei-

tern. Die gesamte Arbeit ist rückblickend von partikularisierenden, verschränken-

den und pluralisierenden Bewegungen durchzogen.Damit findet sich auch amEn-

de dieser Arbeit kein klarer Strang, kein einstimmiger Faden und kein stabiler Gang

im Labyrinth der Wissenschaft; es entsteht keine einheitliche (bildungs-)philoso-

phischePerspektive,die einer Systematik folgt oder die denBildungsbegriff imZen-

trumhält.Wie bereits amAnfang der Arbeit geschrieben:Mit der Zeit drängten sich

mir der historische und auch der gegenwärtige Ballast der Bildungssemantik, die

wissenschaftspolitischenWiderstände wie immanenten Ambivalenzen undWider-

sprüche der bildungstheoretischen Plädoyers für Differenz immer mehr auf.

Wichtige Einwände gegen das bildungsphilosophisch-poststrukturalistische

Erbe waren erstens der eingeschränkte Fokus auf die monolinguale und innere

Mehrstimmigkeit innerhalb der bildungsphilosophischen Koordinaten; zweitens

das instrumentale Verhältnis zum Poststrukturalismus und drittens das Fehlen

eines historisierenden und sozialwissenschaftlichen Blicks auf die eigene Theorie-

arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


284 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Die Bildungsphilosophie scheint mir an eine Grenze vorgestoßen zu sein und

diese Grenze besteht auch in und mit dieser Arbeit. Die Produktion der inneren

Mehrstimmigkeit ist zwar nicht erschöpft (vgl. Kapitel 2.8), diese wurde jedoch be-

reits stark entfaltet. Die anderen, wohl auch dekolonialenMehrstimmigkeiten stel-

len hingegen eine Leerstelle in der Bildungswissenschaft dar und es war mir ein

Anliegen, den deutschsprachigen und bildungsphilosophischen Diskurs zu öffnen,

um damit einer anderen oder vieler Mehrstimmigkeiten mehr Raum zu geben. Auf

theoretischer Ebene ließ sich dies nur teils einlösen, gerade weil die Arbeit von Be-

ginn andempoststrukturalistischen Plädoyer fürDifferenz folgt unddieses Plädoy-

ernicht ineineMehrstimmigkeit oderKonfrontationmit anderen ›Denkkollektiven‹

(Fleck) bringt.

Ein zentraler Ausgangspunkt dieser Arbeit war das Unbehagen und der damit

verbundene Verdacht, dass das Plädoyer für Differenz wie der Poststrukturalismus

oft auf ein bloßesMittel für eine kritischere Bildungsphilosophie und ein kritische-

res Bildungsverständnis reduziert und das Plädoyer gegenüber den spezifischen

und traditionsreichen bildungstheoretischen, institutionellen wie bildungspoliti-

schen Diskursen sekundarisiert wurde. Gegen diese Sekundarisierung wurde das

Plädoyer für Differenz auf die Bildungsphilosophie selbst angewandt (beispielswei-

se mithilfe der Dekonstruktion der verschiedenen Bildungsweisen). Letztendlich

wurde durch diese Rückkopplung und durch die Radikalisierung, Fortschreibung

wie Erweiterung des bildungsphilosophischen Plädoyers der Ort, von dem aus ich

mich losbewegt hatte und den ich wohl auch nie verlassen habe die Bildungsphilo-

sophie –, zu einem der zentralen Probleme und der Schluss dieser Arbeit fordert

(wie in der Einleitung geschrieben) einen oder vielmehr viele andere Begriffe und

einen oder viele andere (und immer schon miteinander verschränkte) Orte, Dis-

kurse, Dispositive und Sprachen ein, die den Bildungsbegriff aus dem Zentrum

an den Rand zwingen. Die benannte Rückkopplung und die daran anschließenden

Radikalisierungen und Erweiterungen erzeugten unter anderem destruktive Be-

wegungen, die sich letztendlich nicht nur gegen die Bildungsphilosophie, sondern

auch gegen die hier vorliegende weiterhin bildungsphilosophische Iteration rich-

ten. Diese Arbeit ließe sich somit auch in einer ironischen Weise lesen, die etwas

vollzieht, was sie selbst schon nicht mehr vertritt.

Eine postkoloniale Einfaltung: Abschließend möchte ich einen anfänglichen

Anstoß (Kapitel 1.1) und einen zwischendurch aufgenommenenTheoriestrang (Ka-

pitel 2.9 und 3.8) mithilfe des postkolonialen Projekts der »Demontage« und »Pro-

vinzialisierung« Europas von Chakrabarty (2010, 61, 63)1 und des feministisch-post-

kolonialen Projekts Spivaks wieder aufnehmen. Mithilfe einer postkolonialen

(ambivalenten) Einfaltung des Bisherigen sollen nun am Ende die Konsequenzen

dieser Arbeit nochmal deutlich hervortreten und zugespitzt werden. In einem

1 Vgl. Jašová &Wartmann 2020, Wartmann 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 285

ersten Schritt knüpfe ich dafür an die Provinzialisierungsfigur Chakrabartys an,

um eine erste postkoloniale Lesart dieser Arbeit zu erzeugen und um den damit

verbundenen kritisch-destruktiven Tendenzen zu folgen. In einem zweiten Schritt

gehe ich auf Spivaks Dekonstruktionsdenken ein und verwende ihr Instrumentari-

um,umeinige Grenzen undKonsequenzen der hier verwendetenTheoriestrategien

herauszuarbeiten.

Was bedeutet es, Bildung zu provinzialisieren? In Europa als Provinz (2010) geht

es Chakrabarty darum, Europa zu ›demontieren‹ und zu ›provinzialisieren‹ (Cha-

krabarty 2010, 63) und im Anschluss an diese Arbeit gehört nach Edgar Forster die

Dekonstruktion zu den radikalsten Versuchen, die ›Souveränität‹ und Selbstrefe-

renzialität europäischenDenkens zu brechen (Forster 2017, 187). Es gehtmir imAn-

schluss an Chakrabarty und Forster jedoch nicht um eine postkoloniale Bildungs-

kritik und eine anschließende postkoloniale Umwendung der Bildung (das haben

andere bereits getan), sondern in dem hier erzeugten Zugriff geht es um das Ein-

dämmen und Provinzialisieren europäischen und auch nationalen Denkens, in die-

sem Fall von kritischen Bildungsweisen sowie der Demontage der damit verbun-

denen kritischen Versprechen. Dass Bildung etwas mit der modernen Barbarei zu

tun hat (Wimmer 1988), dass »Bildung nie harmlos ist« (Castro Varela 2016, 50), dass

wirBildung (vielleicht) abschaffen sollten (vgl.RickenundMasschelein 2003; Ricken

2006; Wimmer 2014a, 248), Bildung als vereinheitlichendes semantisch-institutio-

nelles Dach durchkreuzt werdenmüsste (Lyotard 1986) oder dass wir einen anderen

Umgangmit den Bildungsruinen benötigen (Wimmer 2002), diese Aussagen haben

keinen Neuigkeitswert. Hier geschieht in einem bildungskritischen Sinne nichts

Neues. Ich habe die kritischen Bewegungen nur auf mehreren Ebenen undmithilfe

verschiedener Apparaturen gleichzeitig kritisch, dekonstruktiv und diffraktiv ite-

riert, gleichzeitig fortgeschrieben und radikalisiert; bis zu dem Punkt, an dem sich

die entstandenen Fortschriften kritisch gegen denOrt wendeten, von dem ichmich

losbewegt habe.

Trotz der entstandenen Wege zu anderen Orten, muss zunächst festgehalten

werden, dass die Provinzialisierung der Bildung bereits unzählige Male statt-

gefunden hat. Die ganzen kritischen und poststrukturalistischen Zugriffe und

Umschreibungen der Bildung haben bereits, wie an einigen Beispielen in dieser

Arbeit ausführlich dargestellt, unzählige Verschränkungen und ein sehr komple-

xes wie kontingentes Geflecht rund um das epistemische Ding namens Bildung

erzeugt. Es lassen sich viele bildungskritische und dekonstruktive Interventionen

gegen die bürgerlich-moderne Bildung und dessen spätmoderne Abwandlungen

auflisten, welche die Verwicklungen des Bildungsbegriffs mit den großen Erzäh-

lungen der Moderne (Lyotard 1986; Ricken 2006), mit Liberalismus (Ricken 2006),

mit Kapital (Pongratz 2002; Wimmer 2014, 136-140), Staat (Ricken 2006), Nation

(Bollenbeck 1994; Jašová 2021), Imperialismus (Castro Varela 2016, 50), Kolonia-

lismus (ebd.; Knobloch 2019) oder Individualismus (Ricken 2006; Wimmer 2009)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


286 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

aufzeigen. Es entstand in den letzten Jahrzehnten,mitMesserschmidt gesprochen,

eine radikal bedingte und damit partikulare Bildung (Messerschmidt 2020, 159).

Diese Interventionen lassen sich bereits als wichtige provinzialisierende Einsätze

verstehen, die den bildungskritischen Diskurs mit »seinen eigenen Mitteln […]

›provinzialisiert‹« haben, was nach Forster bedeutet, »seinen Horizont, seinen

Wirkungskreis und seine Grenzen zu bestimmen« (Forster 2017, 187).2 Es ist schon

seit einigen Jahrzehnten nichtmehrmöglich, zumindest ohne die Leistungen vieler

akademischer Kolleg:innen abzublenden, klassisch kritisch Bildungsverständnisse

zu erzeugen oder identitätslogisch einstimmige Bedeutungen (Signifikat) mit dem

Bildungsbegriff (Signifikant) zu koppeln und darüber entsprechende kritische

Imaginationen und Versprechen zu reproduzieren wie hervorzubringen.

An diese bildungstheoretisch-poststrukturalistische Leistung, d.h. die Irri-

tation, Demontage und Zersetzung klassisch-kritischer Bildungsweisen, habe

ich angeknüpft. Die bereits erfolgte Demontage der Ordnung der Bildung sollte

über die geleisteten Iterationen in Bezug auf die medien-, macht-, alteritäts-,

hegemonie-, differenztheoretischen und nationalismuskritischen Momente im

kritischen Bildungsdenken deutlich geworden sein. In diese demontierende Dis-

kurslinie der poststrukturalistischen Bildungsphilosophie habe ichmich eingereiht

und diese Demontage wurde über drei Interventionspunkte (Nationalismuskritik,

Subjektdezentrierung, Repräsentationskrise) iteriert und fortgeschrieben.

Zurück zu Chakrabarty: Wichtig scheint mir an Chakrabartys Perspektive, dass

diese vorliegende Arbeit selbst Teil des Problems ist. Mit ihm lässt sich eine sehr

enge Verwicklung des epistemischen Dings der Bildung mit (post-)kolonialen Ma-

chenschaften plausibilisieren.Denn die Verwicklung betrifft zum einen die Univer-

sitäten als zentrale Institutionender »Nationalstaaten«,die bestimmte »Wahrheits-

spiele«durchsetzen.Auchbetrifft es zumanderendaswissenschaftlicheArbeitenan

sich, welches »ungeachtet [der teils] kritischen Distanz« mit dieser Institution ver-

schränkt bleibt (Chakrabarty 2010, 60). Chakrabarty verneint die Möglichkeit3, aus

der Universität heraus ›Europa provinzialisieren‹ zu können (ebd.). Ich kann folg-

lich mithilfe der »an den Universitäten institutionalisierten«, aber gleichzeitig ›un-

verzichtbaren‹Diskursenurdiesseits derhegemonialenDiskurse forschen,kritisie-

ren, experimentieren oder dekonstruieren.Die pessimistischeThese lautet folglich,

dass die ›koloniale Differenz‹ (Quijano 2007; Lugones 2010) derart von der Univer-

sität repräsentiert, reproduziert und sich in sie eingeschrieben hat, dass jede kriti-

2 Die Aufzählung und Beschreibung der Provinzialisierung wurde aus dem Text Bildung pro-

vinzialisieren (Jašová &Wartmann 2020, 38f.) in leicht veränderter Weise übernommen.

3 Diese Unmöglichkeit führt bei Chakrabarty jedoch nicht in die Handlungsunfähigkeit, son-

dern zu einer »Politik der Verzweiflung«, die eine radikal heterogene Welt anvisiert (Cha-

krabarty 2010, 65) und die in den Provinzialisierungsversuchen »verkörpert« werden müsse

(ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 287

sche Intention und Intervention selbst an Universitäten im globalen Süden auf der

kolonial-hegemonialen Seite der kolonialen Differenz verbleibt.

Neben Institutionen wie der Universität stellt zudem die Pädagogik und in Be-

zug auf Deutschland die Ordnung der Bildung einen weiteren wichtigen Angelpunkt

dar (vgl. Chakrabarty 2010, 60; Jašová und Wartmann 2020), der durch den »Auf-

stieg (und der damit verbundenen Universalisierung) der bürgerlichen Ordnung«

entstanden ist (ebd., 60f.). Das hier angelegte Experimentalsystem droht somit ein

Europa zu stützen, allein weil es an der Universität und dann noch an einer Uni-

versität im globalen Norden stattfindet. Es droht aber auch Europa zu stützen, weil

ein bereits eurozentrisches und vielfach exportiertes Experiment namens Bildung

im Zentrum der Auseinandersetzung steht, welches, wie gezeigt, dazu zu neigen

scheint, jegliche Heterogenese zu sekundarisieren.

Trotz der pessimistischen Sichtweise Chakrabartys lässt sichmit ihm trotzdem

in Komplizenschaft mit Subalternen und subalternen Vergangenheiten treten, in-

dem ›Europa‹ und ihre Akteur:innen, welche den modernen »Imperialismus und

[…]Nationalismus (in derDrittenWelt) durch ihr gemeinschaftlichesUnternehmen

und ihre gemeinschaftlicheGewalt universalisiert haben«, radikal kritisiert und de-

montiert werden (Chakrabarty 2010, 61). Wichtige Anknüpfungspunkte für diese

Demontage Europas und für die damit verbundene Öffnung für radikale Heteroge-

nität sind mit Bezug zu Chakrabarty der universalisierte und oft sehr gewaltsam

durchgesetzte Nationalismus, der bürgerliche Individualismus und das Universa-

lismuskonzept selbst. In diesemSinne ließen sich die drei Irritationsmomentemei-

ner Arbeit (Nationalismus, Subjektdezentrierung und Repräsentationskrise) auch

als wichtige provinzialisierende Angelpunkte positionieren.

Bildung zu provinzialisieren hieße mit Chakrabarty, sie erstens in ihrer Gewalt-

tätigkeit, Ambivalenz, Tragik sowie Verschränkung auchmit demKolonialismus zu

demontieren und die Erzeugung von (selbst-)kritischen Bildungen als Teil dieser

ambivalenten, gewalttätigen und europäischen Geschichte offen zu legen (vgl. Ka-

pitel 2.9). Des Weiteren hieße eine Provinzialisierung der Bildung, über die Ver-

schränkungmitdemKolonialismushinausdenbildungstheoretischenDiskurs »mit

seinen eigenen Mitteln zu ›provinzialisieren‹, das heißt, wie gesagt, seinen Hori-

zont, seinen Wirkungskreis und seine Grenzen zu bestimmen« (Forster, 2017, 187).

Als Drittes verweist Provinzialisierung auf eine Dezentrierungsbewegung, durch

die Bildung als Teil der Pluralität oder vielleicht auch erstmal beendet (vgl. Wart-

mann 2021) und daher eingegrenzt wie eingedämmt werden muss (wie z.B. in Ka-

pitel 3.7-3.8).Die anvisierte dekonstruktive,diffraktive, kritische undnunauchpro-

vinzialisierende Zersetzung des Innen und die Streichung des einigendenDachs der

Bildung soll, wie bereits in der Einleitung angekündigt, Raum schaffen, um einer

Heterogenisierung des Sag-, Denk-, […], Subjektivier- und Institutionalisierbaren

vonAufwachsens-, […]undVeränderungsprozessenzuzuarbeiten. In einempostko-

lonialen Zugriff bedingt und ermöglicht die Provinzialisierung der Bildung im Sin-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


288 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ne einer Demontage, Eingrenzung und Eindämmung überhaupt erst das Plädoyer

für Differenz.

Das kritische Bildungsdenken und die eigene Disziplin wurde mir im Laufe

der Iterationen und Übersetzungen so fremd, dass eine kritische Wendung des

Bildungsbegriffs nun nicht nur bezweifelt wird (wie bei Ricken 2006), sondern

die Iteration sich, zumindest im kritischen Modus, gegen die Zentrierung des

Bildungsbegriffs wendet. Über Rickens Zweifel hinaus stehen die Vereinheitli-

chungen von Bildungsgeschichten, die Versöhnung oder der Kurzschluss zwischen

Kritischer Theorie, Poststrukturalimus und Neuhumanismus, die einstimmi-

gen Bildungssemantiken und -fundamente wie die tradierten Zentrierungen des

Bildungsbegriffs zur Disposition. Mehrstimmigkeiten, Dekonstruktionen, Hete-

rogenesen, Diffraktionen und Dezentrierungen, die den Begriff und die Diskurse

der Bildung partikularisieren und an den Rand zwingen, lassen sich kritisch

gegen bildungsphilosophische Tendenzen der Einstimmigkeit oder inneren Mehr-

stimmigkeit, der Affirmation gegenüber vorherrschenden disziplinpolitschen

Diskursen und der Zentrierung des Bildungsbegriffs wenden.

Ich hatte bereits an verschiedenen Stellen beschrieben, dass die begleitende

Auseinandersetzung mit postkolonialen (wie auch gender-, neu-materialistischen

undmedientheoretischen) Texten die vorliegende Arbeit entscheidend geprägt hat,

gerade weil postkoloniale Denker:innen das poststrukturalistische Plädoyer für

Differenz in einer Weise verschoben haben, sodass Fragen nach Nationalismus,

Ungleichheit, Mehrstimmigkeit und Andersheit nochmal anders akzentuiert und

problematisiert werden können. So war zum Beispiel in Bezug auf das zweite

Kapitel Bildungsdenken imAnschluss anHumboldt eine der ersten zentralen Forderun-

gen nach einer Dekonstruktion des Kulturnationalismus des Bildungsbürgertums

der Arbeit von Kien Nghi Has Imperfect Steal: Humboldts Erben in postkolonialer

Liquidationskrise? entnommen, die im Zusammenhang mit dem Streit um das

Humboldtforum erschienen ist (2014).

»Die Humboldts sind eine kollektive Projektionsfläche und kulturpolitische Erfin-

dung für das, wasDeutschland in seiner Geschichte eigentlich noch niewar. Durch

die Humboldt’sche Omnipräsenz erschafft die Kulturnation ein phantastisches

Bild von sich, das imGrunde genommen kaummit seiner Geschichte vereinbar ist.

Daher ist das nationale Label ›Humboldt‹ allgegenwärtig: Wo Humboldt darauf

steht, ist auch das Versprechen auf ein gutes Deutschland drin. In diesem Sinne

ist der Humboldt-Diskurs nicht nur selbstverliebt, sondern engt auch die Räume

für kritische Diskurse ein, die die deutsche Gesellschaft, ihre politische Kultur und

Geschichte nicht durch die rosarote Humboldt-Brille sehen. Der Humboldt-Kult

ist also im Sinne einer nationalen Inszenierung zu lesen und zu dekonstruieren.«

(Ha 2014)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 289

Und dieser Text steht einem der identitätsstiftendsten Texte der kritischen Bil-

dungsdenker:innen deutlich entgegen und zwar der Theorie der Halbbildung Ador-

nos (1972) und der darin enthaltenden und gegenwärtig weiterhin disziplinpoli-

tisch-hegemonialen Figur des Festhaltens am kritisierten Bildungsbegriff und dem

Beharren eines deutschen Referenzrahmens (hier Friedrich Schiller). Wie Adorno

scheinen viele kritische und auch post- oder dekoloniale Bildungsdenker:innen

weiterhin die Festung Bildung aufrecht zu erhalten. Hier lässt sich mit Blick auf

die Dialektik der Aufklärung jedoch schon die Frage stellen, was schlimmer ist als

der Faschismus und die ›Barbarei der Moderne‹. Das bereits erfolgte Scheitern

und der versäumte Widerstand des Bildungsbürgertums gegen den Faschismus,

die Mittäterschaft des klassischen Bildungsbürgertums und die unzähligen aus-

buchstabierten Verschränkungen mit Macht, Kapital, Kolonialismus etc., d.h. die

radikale Bedingtheit (Messerschmidt 2020, 159), und der damit verbundene im-

mense historische Ballast der Bildung sollten zumindest aus moralisch-politischen

Gründenmehr als nur ein kritisches Fragezeichen hinter dem Bildungsbegriff (vgl.

Thompson 2021, 21) undmehr als eine auf Bildung zentrierte poststrukturalistische

Bildungsphilosophie erzeugen,welche dannmeist nach getaner Selbstkritik nur zu

einem ›Und doch‹ und einer Bildungsweise führt.

Die durch das Bildungsbürgertum mitzuverantwortende Katastrophe – Fa-

schismus und Holocaust – wurde schon nach den beiden Weltkriegen abgeblendet

und die kritische Wiederanknüpfung an ein bereits gescheitertes Experiment

wirkte schon nach dem Ausspruch Adornos von 1951, dass nach Auschwitz ein

Gedicht zu schreiben barbarisch sei, bei ihm selbst in der Theorie der Halbbildung

wie eine unbefriedigende Notlösung (vgl. Lepenies 2003; Kapitel 2.9). Aber gerade

nach den unzählbaren bildungstheoretischen Kritiken und Dekonstruktionen der

Bildung sowie in Zeiten erstarkender post- und dekolonialer Diskurse wirkt das

Festhalten und die Fixierung auf einenBegriff in einer nationalisierten Sprache samt

der weiterhin wichtigen deutsch-nationalisierten Referenzen nun anachronistisch

und alles andere als kritisch.

Damit pfropfe ich den bisherigen Bewegungen eine odermehrere postkoloniale

Praktiken und Diskurse auf oder vielmehr falte ich das Bisherige in eine postkolo-

niale Geschichte ein, um damit die Hoffnung zu nähren, dass gerade das postko-

loniale Denken und Engagement das bildungstheoretische Kritik-Fass zum Über-

laufen bringen kann. Es haben sich in den letzten Jahrzehnten unzählige Kritiken,

Dezentrierungen und Dekonstruktionen, darunter auch post- und dekoloniale Va-

rianten, unter demDach derBildungstheorie und imNamenderBildung gehäuft. Es

könnte nun ein kleiner Schubs reichen, um die vielen theoretischen Eigentümlich-

keiten am Rande gegen das vorherrschende Regime des individuellen Allgemeinen

des kritischen Bildungsdenkens zu wenden.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


290 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

DiedreifacheVerschiebungderDekonstruktion:Einweiterer zentraler Einsatz

für dieses Anliegen stellt nebenChakrabartys undHas Arbeiten dasDenken Spivaks

dar.

Eher zufällig geriet die frisch promovierte Literaturwissenschaftlerin Gayatri

Chakravorty Spivak an das 1967 erschienene Buch des damals in den USA noch un-

bekannten Jaques Derridas De la grammatologie. Sie bestellte und lass es wie andere

für sie ungewöhnlich und interessant wirkende Bücher, die sie sich über Verlagska-

taloge heraussuchte. Sie war von diesem Buch begeistert, sie kannte Derrida nicht,

sie hatte erst 1961 Indien verlassen,weder Englisch noch Französisch sind ihreMut-

tersprache und kein Verlag hätte ihr, einer unbekannten Autorin, einen Vertrag für

einBuchüber einenunbekanntenAutor gegeben.Sie schriebmit 25 Jahren einen, in

ihren Worten, unschuldigen und aus heutiger Sicht peinlichen Brief an einen Ver-

lag, und fragte an, ob sie das Buch Derridas übersetzen dürfte.

Zehn Jahre später wird die von ihr ins Englische übersetzte Ausgabe Of Gram-

matologie mit einem bis heute wichtigen 80-seitigen Vorwort oder eher einer Ein-

führungoder einemKommentar zurDekonstruktionveröffentlicht.4DieseAuswahl

Spivaks oder dieses Ereignis ist natürlich kein bloßer Zufall. Der unvergleichba-

re »Theoriehunger« (Felsch 2012, 37) und das bereits begonnene große theoretische

»Gemetzel« der Zeit (ebd., 35) dürften die Verlage damals notgedrungenwohl etwas

risikofreudiger gemacht haben. Auch Derridas eigene biografischen Bezüge zum

Kolonialismus dürften eine Rolle spielen.

In dem Vorwort webt Spivak die Dekonstruktion in verschiedenste philosophi-

sche Diskurse ein, historisiert sie und stellt unter anderem einen Kern dekonstruk-

tiven Vorgehens deutlich heraus, der auch meine Iteration trägt.Wie in der Einlei-

tung beschrieben, lässt sich die Dekonstruktion als ein strategisch-kritischer Dis-

kurs verstehen, der sich von dem bildungsphilosophisch-poststrukturalistischem

Erbe die notwendigen Ressourcen für die Dekonstruktion dieses Erbes selbst leiht,

was auch bedeutet, dass die bildungsphilosophische Sprache die Kritik desselben

bereits transportiert (vgl. Spivak 1997,XVlll). Es geht folglich in Abgrenzung zur kri-

tischen Erziehungswissenschaft in meiner dekonstruktiven Kritik darum, von in-

nen heraus undmit einer kritischen Intimität, keiner kritischen Distanz, dem Erbe

zu begegnen. Die Dekonstruktion findet in dem bildungswissenschaftlichen Erbe

alles, was sie benötigt: die Verdachtsmomente, welche den Forschungsprozess an-

gestoßen haben, das Referenzsystem, in dem ich mich bewegt habe, die Problem-

horizonte sowie die Mittel, mit denen ich dem Erbe begegnet bin. Ich wollte dem

Erbe nicht einen Euro- oder Phallozentrismus unterstellen und dieses Erbe zerstö-

ren, es destruieren oder dembildungswissenschaftlichen Erbe eine scheinbar neue,

4 https://conversations.e-flux.com/t/gayatri-spivak-on-derrida-the-subaltern-and-her-life-

and-work/4198

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 291

nicht-eurozentrische Konstruktion gegenüberstellen, sondern es geht darum, das

Erbe zu dekonstruieren.

Der Start- undDurchgangspunkt ist hier,wie gesagt, die Dekonstruktion als ei-

ner der radikalsten Versuche, die ›Souveränität‹ und Selbstreferenzialität europäi-

schenDenkens zu brechen (Forster 2017, 187). Aberwasmacht diese Radikalität aus?

Worauf verweist der nun schon sehr strapazierte Begriff Dekonstruktion?

Sieben Jahre nach der Veröffentlichung der englischen Ausgabe der Grammato-

logie publiziert Spivak 1983 den AufsatzDisplacement andTheDiscourse ofWoman5, in

dem sie die Dekonstruktion Derridas selbst an ihre Grenzen treibt. Mit Gayatri C.

Spivak lässt sich ausgehend von diesem Text eine Antwort formulieren und im Spe-

ziellen die »Parabel« einer feministischen Dekonstruktivistin anführen (ebd., 204),

die hier mit weiteren Referenzen gelesen und etwas ausgedehnt wird. In dieser Pa-

rabel ist die Protagonistin eine »aufrechte […]Dekonstruktivistin«,die in den ›tradi-

tionell männlichen Diskurs‹ intervenierenmöchte (ebd.). Um diese Intervention zu

leisten, bringt sie sich oder wird in einem ersten Schritt in eine Position gebracht,

welche »›dieselbe‹ ist,wie die desmännlichenDekonstruktivisten« (ebd.).Diese Po-

sitionierungbedarf undbedingt eine (zweite) Verschiebungder klassischen gender-

spezifischen Zuschreibung sowie Subjektivierungszumutung.

Die klassisch-hegemoniale Subjektivierung verweist auf eine tiefe Feindschaft

des Mannes gegen die Frau (ebd., 212; vgl. Kittler 2010), auf eine erste und »ur-

sprüngliche Verschiebung« (Spivak 1992, 212), in der die Frau von der Möglichkeit

der Erzeugung und Distribution von Diskursen ausgeschlossen wurde (vgl. Kittler

2003; Wartmann 2020).Die Frau wurde mit dieser Positionierung einerseits als für

die Nachkommenschaft zuständig und andererseits als negatives Gegenstück zum

Männlichen als Nichts wie gleichzeitiges Ziel des männlichen Begehrens (Wahrheit

und Natur) in den geschlossenen ›sexuellen Regelkreis‹ des ›Goethe-Zeitalters‹

und damit in einen modernen wie bürgerlich-männlichen Diskurs über die Frau

eingeschoben oder verschoben (ebd.). In Bezug auf den Bildungsdiskurs verweist

die erste Verschiebung auf die Verschiebung der Anderen, Sekundarisierten und

Ausgeschlossen durch denweißen,männlichen und souveränenGebildeten.Dieses

erste Bildungssubjekt wäre nachträglich konstruiert beispielsweise Platon, der alles

dem geistigen und männlich-konnotierten Einen unterwirft (vgl. krit. d. Kittler

2010) oder dann im 18. und 19. Jahrhundert Johann Wolfgang von Goethe, der

eigentlich in seinem ganzen Schaffen nur über die und für die Frau (vgl. Kittler 1986)

und auf seiner Bildungsreise über die wilden und dienenden Naturwesen in Italien

schrieb (vgl. krit. d. Richter 1996, 81; Kittler 2003). Aber in bildungstheoretischer

Tradition bietet sich natürlich Humboldts Denken als Beispiel an.

5 Den Texthinweis und eine erste Auseinandersetzung mit dem Text verdanke ich Michaela

Jašová.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


292 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»Die zeugendeKraft istmehr zur Einwirkung, die empfangendemehr zur Rückwir-

kung gestimmt. Was von der ersteren belebt wird, nennen wir männlich, was die

letztere beseelt weiblich. AllesMännliche zeigtmehr Selbstthätigkeit, allesWeib-

lichemehr leidende Empfänglichkeit. […] Indemnun allesMännliche angestreng-

te Energie, alles Weibliche beharrliches Ausdauern besitzt, bildet die unaufhör-

liche Wechselwirkung von beiden die unbeschränkte Kraft der Natur, deren An-

strengung nie ermattet, und deren Ruhe nie in Unthätigkeit ausartet.« (Humboldt

1795b, 334f.)

Zweite Verschiebung: Die Dekonstruktivistin nutzt »den Diskurs des Phallus als

Zeichen« ihrer »Macht« (ebd., 204), sie wird zur desexualisierten ›Furie‹ (ebd., 212)

und bewegt sich weg von dem ihr klassisch zugewiesenen Platz, welcher der Frau

lange und weiterhin zugewiesen wird. Sie versucht, für sich »selbst einen Platz zu

(re-)präsentieren« (Spivak 1992, 204), um nicht mehr Objekt der (Re-)Präsentation,

sondern ein Subjekt zu sein,dass sich und andere(s) (re-)präsentieren kann.DieDe-

konstruktivistin wäre mit Derrida eine Feministin in dem Sinne, dass die Frau die

hegemoniale Position desMannes einfordert und übernimmt; sie will nicht nur Re-

produktionsstätte unddas reale Ziel desmännlichenBegehrens sein, sondern selbst

das ›Ding‹ des Realen begehren (vgl. Spivak 1992, 198f., 203). Aus psychoanalytischer

Sicht findet hier eine Desexualisierung statt (vgl. Kittler 1986) und die (dekonstruk-

tive) Feministin will mit dieser zweiten Verschiebung »dem Mann, dem dogmati-

schen Philosophen ähneln […], indem sie die Wahrheit, die Wissenschaft, die Ob-

jektivität fordert, das heißt zusammenmit der gesamtenmännlichen Illusion, auch

den Kastrationseffekt, der ihr anhaftet« (Derrida 1986, 140; zit.n. Spivak 1992, 201).

Wie schon in Kapitel 3.7 und 3.8 in Bezug auf Judith Butler und ihrer Auseinan-

dersetzungmit Spivak angeführt, benötigt dieMöglichkeit derHandlungsfähigkeit

wie auch der kritischen Ent-Unterwerfung die Unterwerfung unter die hegemonia-

lenDiskurse.Sie führt,wie bereits geschrieben, für diesesDouble-Bindunter ande-

rem das Beispiel der Alphabetisierung von Frauen im globalen Süden an.Die damit

verbundene Unterwerfung unter die Schrift und unter die damit verbundenen he-

gemonialen Diskurse werden von Butler als notwendig positioniert, um überhaupt

eineStimme indiediskursiv-hegemonialeArena einbringenzukönnen. Inder zwei-

ten Verschiebungsphase ähnelt die begehrende und widerständige Frau dem begeh-

renden und widerständigenMann.

Die zweite (kritische) Verschiebung verweist auf eine kritische Bildungswis-

senschaft, mithilfe der die durch die erste Verschiebung ausgeschlossenen Leute

(beispielsweise Kolonialisierte, Frauen und andere Gender, Rassifizierte) wie

ausgeschlossene oder sekundarisierte Differenzelemente (Medialität, Alterität,

Nicht-Identität, Diskursivität) an die Position des vorher Eingeschlossenen oder

Privilegierten gesetzt oder zumindest integriert werden. Personell ließe sich hier

exemplarisch die erste Professorin für Erziehungswissenschaft positionieren, die

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 293

weiterhin von der ersten Verschiebung bis heute stark betroffen war und ist, sich

aber praktisch und diskursiv als eigenständige weibliche Wissenschaftlerin zu

positionieren versuchte, welche den Ausschluss und die Abwertung weiblicher

Intellektueller kritisiert.

»Die Frau, die hervorragende Leistungen vollbringt, wird entweder als Ausnahme

von ihrem Geschlecht, noch lieber aber als männlich bezeichnet.« (Vaerting 1928,

218)

Dritte Verschiebung:Mit einer dritten Verschiebung geht es der Dekonstruktivis-

tin dann darum, sich nicht dem Männlichen anzuähneln oder irgendwie ein eige-

nes weibliches Selbst-Sein zu führen.Mit der dekonstruktiven Perspektive verkom-

pliziert sich die feministische Perspektive, denn die »Kritik des Phallozentrismus«

führte zu einer »Entlarvung der Ideologie des Selbstbesitzes« und einer Demonta-

ge objektivierenderwie naturalisierenderDing- und Identitätslogiken (Spivak 1992,

204).EinbewusstesSelbstsein scheint spätestensmitdemPoststrukturalismuswie-

der zu dem Platz zu führen, von dem sie sich eigentlich abgegrenzt hatte. Die De-

konstruktivistin nutzt die poststrukturalistischeKritik undmacht »von der eigenen

Selbstkritik ›des Patriarchats‹ Gebrauch […] und [wendet ihmdie] […] Aufmerksam-

keit [zu] […], auchwenn« sieweiß, dass diese Aufmerksamkeit undKritik an diesem

patriarchalen System hängen bleibt, es stützt und diese aufgewendete Aufmerk-

samkeit »irreduzibel dazu bestimmt ist[,] [sie] […] ohnmächtig zu machen« (ebd.,

212). Doch diese Aufmerksamkeit scheint für die Dekonstruktivistin notwendig zu

sein, um zu vermeiden, dass gegen den Phallozentrismus ein bloßer »Hysterazen-

trismus« gewendet wird, bei dem die Begriffe Phallus und Klitoris letztendlich nur

ausgetauschtwerdenundhinter der symbolischenFassadedie gleichenmännlichen

Subjektivierungsformen, Praktiken und Ordnungen genutzt und gestützt werden

(ebd., 202, 204).

Die Dekonstruktivistin könnte sich in dieser Spur (nach Spivak) die Frage stel-

len, ob »also nicht eine zu der Einstellung des dekonstruktiven Philosophen zum

Diskurs des Phallus parallele Einstellung hin zu irgendeinem Diskurs der Gebär-

mutter« oder auch »Klitoris« erzeugt werden könnte oder müsste (ebd.), welcher

die bereits dekonstruierten Phalluselemente, d.h. unter anderem die in dieser Ar-

beit angeführte Subjektdezentrierung, sowie den damit verbundenen Schein der

Möglichkeit einer bewussten und souveränen Erzeugung eines Diskurses der Frau

bedenkt (ebd.)? Aber wie soll ein Diskurs der Frau entstehen, der sich zum gleich-

wertigen »Diskurs des Mannes« entwickelt, gerade wenn »dessen Stärke darin be-

steht, daß er oftwillkürlich undunmotiviert ist« (ebd.)? EineVertreterin dieser drit-

ten Verschiebung im Rahmen der pädagogischenTheorie, die aber der zweiten ver-

pflichtet bleibt, ist Gayatri Chakravorty Spivak.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


294 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»Zumindest werden in diesem Rahmen die Feministinnen lächerlich gemacht

(dended) als Frauen, die Männern ähneln wollen. Es ist zumindest möglich,

dies als Klage darüber zu lesen, daß anstelle des Phallozentrismus ein reiner

Hysterazentrismus aufgerichtet werden soll.« (Spivak 1992, 202)

Ausgehendvonderdritten (dekonstruktiven)VerschiebungentsteheneinigeBeden-

ken gegenüber der zweiten Verschiebung, die mit dem Stichwort ›Anverwandlung‹

odermit Vaerting »Nachahmung« (1928, 221) überschriebenwerden können. Es fin-

de durch die Aneignung wie Zuweisung der männlichen Diskurse, Praktiken und

Subjektpositionen laut Spivak und Derrida eine Ausschließung des Weiblichen auf

einer Art höheren Ebene statt. Das Dekonstruktive versucht, einerseits dieser An-

verwandlung unddamit der erneutenNegation des vorher Ausgeschlossenen zu be-

gegnen und andererseits die poststrukturalistische Problematisierung der identi-

tätslogischen Repräsentation wie die Kritik des starken Subjekts zu berücksichti-

gen.6

Die Grenzen der Dekonstruktion: Mit der Brille Spivaks folge ich in dieser Ar-

beit dem ›pluralen Stil‹, radikalisiere diesen und versuche, bestehende Zentren zu

dezentrieren. Doch aus der Perspektive Spivaks bin ich erstens ein ›woman’s man‹,

d.h., ich feminisiere mithilfe der Dekonstruktion die Bildungsphilosophie von der

anderen Seite der sexuellen Differenz her, und es bleibt zweitens eine grundlegen-

de Grenze für mich und auch für eine Dekonstruktivistin bestehen, da die Dekon-

struktion selbst die männliche Seite der sexuellen Differenz nicht verlassen könne

(Spivak 1981, 178). In Bezug auf Spivaks Parabel einer feministischen Dekonstrukti-

vistin sei dieDekonstruktion zwar »erhellend als eine Kritik des Phallozentrismus«,

auch sei sie »überzeugend als Argument gegen die Begründung eines hysterazen-

trischen Diskurses, mit dem ein phallozentrischer Diskurs gekontert werden soll«

(ebd.). Doch die Dekonstruktion bleibt nach Spivak auch »als eine ›feministische‹

Praxis selbst […] auf der anderenSeite der sexuellenDifferenzgefangen« (ebd., 204).

Spivaks Beitrag Verschiebung und der Diskurs der Frau visiert letztendlich keine einfa-

che Affirmation gegenüber der Dekonstruktion an, sondern eine weitere Verschie-

bung, eine Problematisierung der Grenzen der Dekonstruktion, und sie plausibili-

siert diese Grenze in einer ausführlichen Lektüre und Auseisandersetzungmit und

gegen Nietzsche, Freud und Derrida.

6 Diese dritte Verschiebung findet sich in je unterschiedlicher Intensität und in unterschiedli-

chem Umfang in den meisten hier iterierten Bildungstheorien, wobei ich Wimmers dekon-

struktives Projekt einer immer schon ruinierten, immer im Kommen bleibenden wie post-

humanistischen Bildung herausstellen würde, der, wie bereits problematisiert, trotz seines

dekonstruktiven und damit ›pluralen Stils‹ den Bildungsbegriff zentriert und damit (aus der

Perspektive Spivaks) die von der Dekonstruktion problematisierte Privilegierung eines Zen-

trums reproduziert (vgl. Spivak zum Zentrismus 1985, 185).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 295

Diese Bewegung Spivaks bewegt sich in der Nähe der bereits angeführten Kri-

tikMecherils an der dekonstruktiven Privilegierung der vorgegebenen und vorherr-

schendenOrdnung (Mecheril 2009) und dem vonmir problematisierten und disku-

tiertenVerhaftetseinderBildungsphilosophie amBildungsbegriff undan tradierten

disziplinpolitischen Diskursen wie Referenzsystemen.

Mit Spivak entspricht die erste Verschiebung der Negation der Frau und der

phallischen Auslöschung eines Diskurses der Klitoris: Die »Negation ist ein Merk-

mal für das Begehren des [männlichen] Ich, die Heterogenität oder Diskontinuität

zu verleugnen« (Spivak 1992, 200; vgl. ebd., 212). Die zweite Verschiebung wendet

sich gegen diese Negation durch die Einnahme der Position desMannes; sie lässt

sich aus dekonstruktiver Perspektive jedoch als eine Negation der Frau auf einer

höheren Ebene verstehen. Die dritte und dekonstruktive Verschiebung bei Derrida

bejaht das durch die erste und zweite Verschiebung Ausgeschlossene, bejaht das

Jenseits dieser beiden Negationen; ohne dabei den Phallozentrismus zu kopieren.

In aller Kürze: Derrida zersetzt erstens den Phallozentrismus und die angebliche

Souveränität und Identität des Männlichen, dezentriert zweitens das Phallische,

›vermischt‹ die Geschlechter in einer unreinen Differenz (Spivak 1992, 189, 208)

– auch der Phallus verweise nur auf Spuren und Verschiebungen – und drittens

positiviert und bejaht er den Ausschluss der ersten Verschiebung.

Spivak setzt nun an einBedenkenDerridas an: Läuft seine feministischeDekon-

struktion nicht doch »auf ’s Selbe (revient aumeme) hinaus […]« undnicht »auf ’s an-

dere«,wenn er die ›Frau als sein Subjekt‹ seiner Philosophie positioniert und der ur-

sprünglich ausgeschlossenen Stimme der Frau folgt (Derrida 1986, 131; zit.n. Spivak

1992, 185)?Die Frauwird durch dieDekonstruktion zum radikalen Anderen, zu einer

Alterität, die nicht wirklich existiert, die keine Identität hat. Dieses radikal Andere

ist die Verschiebung, ein Aufschub, das immer im Kommen Bleibende und die un-

endliche Verweiskette der Spuren ohne Ursprung (Spivak 1992, 203).

Über die Lektüre Freuds und Nietzsches zeigt Spivak, dass diese Bejahung der

Frau als ein Nichts auch auf frauenfeindliche Zuschreibungen bei Nietzsche und

Freud verweist, welche der Frau die Fähigkeit zum Orgasmus absprechen (Auslö-

schung des Klitoris-Diskurses); sie täuscht nur vor und die Täuschung ist das Kenn-

zeichen desWeiblichen. Zwar dreht Derrida die Perspektive, erzeugt Unentscheid-

barkeiten und zeigt unter anderem, dass »eher der Phallus es schafft, den Trick zu

lernen, […] fast einenOrgasmus vorzutäuschen« (Spivak 1992, 191); doch letztendlich

bleibt er dem Diskurs der Täuschung und dem Ausschluss eines klitorialen Orgas-

mus verhaftet, denn die Frau kommt bei Derrida nie zu sich selbst, sie ist die Ver-

schiebung selbst (vgl. ebd., 202).

Auch der plurale Stil Derridas in Abgrenzung zum einen oder großen Stil bleibt

»in Komplizität mit seiner zum Sujet gemachten Sache« (Spivak 1992, 197); es bleibt

ganz im Sinne des sexuellen Regelkreises des Goethezeitalters ein Diskurs über

die Frau, wobei der von Derrida bemühte und bejahte Ausschluss der Frau »nicht

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


296 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

wirklich Frau« ist (ebd., 211). Es entsteht eine problematisierende Perspektive, in

der die »Frauen stets als Instrument männlicher Selbst-Dekonstruktion gebraucht

worden« zu sein scheinen (Spivak 1992, 201). Auch Derrida schaffe es nicht, trotz

aller Leistungen, feministischen Intentionen, Bedenken und »Entschuldigungen«,

sich »völlig aus der massiven Einschließung« der männlichen »Aneignung der

Stimme der Frau [zu] befreien« (ebd., 211). Mit Spivak scheinen selbst die pluralen

oder differenztheoretischen Stile sich nicht dem Phallogozentrismus entziehen zu

können (vgl. Spivak 1992). Jeder Stil (vgl. ebd., 184f.), jeder potente Stift (Nietzsche)

oder Schreibgriffel (Kittler) im Namen der oder des Anderen oder der Differenz

bleibt dem Stil (Phallus) verbunden (vgl. Spivak 1992, 197ff.) und gebunden an das,

wovonmensch sich versucht abzugrenzen (vgl. Kapitel 2.4).7

In einem kritischen Modus lässt sich die Dekonstruktion als eine problemati-

sche oder eher ambivalente Radikalisierung moderner Tendenzen fassen, mit der

die Frau, das/die Andere(n) und in diesem Fall das Genießen der Frau noch stärker

demmodernen undmännlichenBegehren der philosophierendenMänner und Frau-

en untergeordnet werden, womit die dritte Verschiebung eine weitere Negation der

Fraudarstellt.Vielmehr scheint nachSpivak erst einmal die Fragegestelltwerdenzu

müssen: »Was ist derMann,daßdie vorgegebeneRoute seinesBegehrens einender-

artigen Text schafft« (Spivak 1992, 206)? Wie sieht das ›historische Netzwerk‹ oder

der kontingente Kurzschluss zwischen politischer Ökonomie, Eigentumsdenken,

Geschlechterverhältnissen und den Ausschlüssen aus (vgl. ebd., 205)? Die Dekon-

struktion zerbricht zwar die Logik eines Eigenen und die Differenz zwischen Eige-

nemundAnderemoder Innen undAußen; doch es lässt sich imAnschluss an Spivak

nicht leugnen, dass die Dekonstruktion letztendlich eine kritische Rückwende der

Moderne auf sich selbst darstellt und ein Kind der Moderne ist. Letztendlich histo-

risiert Spivak dieDekonstruktion; auch sie ist von der »politischen und sozialenGe-

schichte ›bestimmt‹« (ebd., 205).Wie schon in Bezug aufWimmer besprochen: Die

Dekonstruktion macht nicht nur die Selben und Anderen zu Ruinen, sondern stellt

selbst eine Ruine dar (vgl. ebd.), wobei mit Spivak der damit verbundene Problem-

gehalt und die Grenze der auch immer schon ruinierten Dekonstruktion deutlicher

werden.

Noch einmal sei in Bezug auf ein dekonstruktives Bildungsdenken gesagt: Die

Dekonstruktion der Bildung kann als provinzialisierend positioniert werden und

eignet sich mit Forster gesprochen, um erstens den »Horizont«, den »Wirkungs-

kreis« und die »Grenzen« der Ordnung der Bildung »zu bestimmen« (Forster 2017,

187) und diese Ordnung, wie bereits vielfach geschehen, zu zersetzen. Ausgehend

vondieser erstenzersetzendenÖffnungderOrdnungderBildungundderBejahung

der Ausschlüsse können zweitens Dekonstruktivist:innen eine Dezentralisierung,

7 Der untere Teil des Absatzes ist in Teilen und in abgewandelter Form dem Text Das postkolo-

niale Ende der Bildung entnommen (Wartmann 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 297

Heterogenisierung,DiffraktionundHybridisierung inBezugaufdieDiskurse,Ord-

nungenundPraktikendesAufwachsens undüberVeränderungsprozesse anstoßen,

also den pluralen Stil forcieren.

Die Dekonstruktion lässt sich auf einer Seite der sexuellen Differenz (Spivak

1992) wie auch der kolonialen Differenz verorten (vgl. Lugones 2010, 752f.), was je-

doch nicht heißt, dass sie für postkoloniales Engagement aus dem globalen Norden

nicht taugt oder sie sich diesen Dualismen (Innen/Außen; Mann/Frau; Nord/Süd;

Demontage/Sabotage) einfach fügen würde.

Und nun? Was kommt nach der Dekonstruktion? Spivak lobt und honoriert

Derridas Einsätze (Spivak 1992, 189); es lassen sich das unter anderem feministische

oder auch postkoloniale Potential hervorheben und die Verdienste gerademit Blick

auf die dekonstruktiven Fortschreibungen Spivaks oder Butlers und in Bezug auf

die massiven Einschreibungen dieser Denkweisen in politische wie soziale Dis-

kurse und Praktiken markieren. Doch nach Spivak reicht eine rein dekonstruktive

Intervention nicht aus. Die Dekonstruktivist:in muss nach der Dekonstruktion

»etwas anderes daraus machen« (ebd.; vgl. ebd., 211).

Die rahmende Grundfigur für dieses ›andere‹ kann bei Spivakmit den nicht en-

denden »Negotiations« markiert werden (1996, 134). Sie plädiert für einen fortlau-

fendenAushandlungsprozess8, für eineVerschränkungundeinemSowohl-als-auch

8 Dieser Aushandlungsprozess ist zugleich ein Konfliktverhältnis. Nach Spivak ist hier aber

nicht die Frage entscheidend, welcher Kampf oder welche gegen die erste Verschiebung ge-

richtete Verschiebung und welchemarginalisierte oder ausgeschlossene Gruppe die richtige

oderwichtigere ist (vgl. dazu auch Spivak 1996, 88). Das Problembesteht eher in denVer-Ein-

zelungen undAbgrenzungen der verschiedenen Kämpfe. So drohen, in der zweiten Verschie-

bung beispielsweise imKampf gegen das Patriarchat bei einer zu affirmativen identitätslogi-

schenReproduktion oderNaturalisierung derDualismen oder des Ausgeschlossenen dasHy-

bride, Nichtidentische, Unreine, Heterogene, Verschränkte und Kontingente negiert zu wer-

den. Bei einer zu starken dekonstruktiven Negierung von Dualismen oder radikalen Diffe-

renzen, droht der Stil (Phallus) des verwendeten pluralen Stil verdeckt zu werden und mit

Blick auf Schäfers hegemonietheoretische Überlegungen die politische Handlungsfähigkeit

zu leiden (vgl. Kapitel 4.4). Hinzu kommt: Beispielsweise in Kombination mit Selbstbestim-

mungsdiskursen droht aus dekonstruktiver Sicht der eine Stil, der platonische, männliche

und identitätslogische Diskurs sich einzuschreiben, wenn z.B. jede:r bewusst dem Plädoy-

er für Differenz und Hybridität folgt und an seiner bzw. ihrer (Nicht-)Identität basteln kann,

wie er bzw. sie möchte. Natürlich lässt sich ausgehend von einer dekonstruktiven Perspek-

tive das Hybride, Heterogene, Verschränkte sowie Unreine feiern. Haraways Unruhig bleiben,

die Gender-Diskurse oder die queeren Kämpfe ließen sich in diese Diskurslinie einordnen.

Doch diese Feier scheint ausgehend von der zweiten Verschiebung und im kritischen Modus

(Queer, Hybrid etc. vs. Heteronormative Differenz) schnell dahingehend zu kippen, dass die

bestehendenDualismen und die (gewonnenen) Kämpfe gegen den platonischenDiskurs des

Einen (vgl. Kittler 2010) und die Kämpfe für Gleichwertigkeit wie Gleichstellung der unter-

schiedenen Elemente (beispielsweise Mann/Frau) abgewertet werden (vgl. in Bezug zu Na-

tur/Kultur die Kritik an Haraway im Kontrast zu Latour bei Nordmann 2015, 59–88).

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


298 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

von Feminismus, Marxismus und Dekonstruktion (ebd.; vgl. Nandi 2009) oder in

Bezug auf die angeführte Parabel für eine Aushandlung zwischen der zweiten und

dritten Verschiebung.

Eine zentrale Aushandlungsfigur Spivaks scheint mir der strategische Essen-

tialismus (wie auch strategische Universalismus) zu sein (vgl. Buden 2008), wobei

sie die Begrifflichkeit bereits früh aufgegeben hat, da das strategische meist über-

lesen wurde (Spivak in einem Interview mit Danius und Jonsson (Danius/Johnson/

Spivak 1993, 35). Aber gerade das Strategische verweist auf eine dekonstruktive Ak-

tualisierungder zweitenVerschiebungunddamit auf eineVerschränkung zwischen

der zweiten und dritten Verschiebung. Wenn Spivak von der Frau oder den Subal-

ternen spricht, verweist dies auf keine konkrete Identität der Frau oder der Subal-

ternen, sondern für den gemeinsamen und politischen Kampf wird das mit diesen

Begriffen Bezeichnete strategisch und temporär9 essentialisiert. Es gehe beispiels-

weise darum, verschiedene »Agendas verschiedenster Frauengruppen zusammen

zu bringen, um für eine gemeinsam Sache« einzutreten und politisch handlungsfä-

hig zu sein (Mambrol 2016; eig. Übers.). In den Frauenkämpfen, beispielsweise im

globalen Süden, bleibt die dekonstruktive Perspektive gleichzeitig wichtig, um zum

Beispiel zu zeigen, dass (laut María Lugones) die Frau, genauer: ein Frauenbild, im

globalen Süden über koloniale Praktiken und Diskurse erzeugt und nicht die Frau

kolonialisiert wurde (vgl. Lugones 2010, 745f.; Spivak 1993, 188f.).

In dieser strategisch-essentialistischen Spur unterstützt Spivak zum Beispiel

die Erzeugung von Handlungsfähigkeit der Frauen oder/und der Subalternen und

solidarisiert sich mit ihnen; doch nach Spivak will und braucht beispielsweise die

imRahmendesKolonialismushervorgebrachte kolonialisierte Fraudie endlosePlu-

ralität der Dekonstruktivist:innen (zumindest in den gegenwärtigen Verhältnissen)

nicht. Nach Spivak scheint es nicht darum zu gehen, einen Diskurs über die Frau

zu erzeugen, sondern die Leute sprechen zu lassen, zum Sprechen zu bringen oder

sie (trotz aller Repräsentationsprobleme) zu unterstützen, eine Stimme zu haben.

Spivak kritisiert regelmäßig die Hybriditätsdiskurse westlich-akademischer Dis-

kurse,die sichnichtmehr fürdie Subalternen, für funktionierendeundaufwärtsge-

richteteMechanismenderKlassenmobilität (Spivak 2008), für die Alphabetisierung

der Frauen des globalen Südens (vgl. Butler 2012) oder die Sprachen und Diskurse

der Anderen interessieren (Spivak 1993).

Ein bildungstheoretischesBeispiel: OftwirdMehrsprachigkeit als politische Lö-

sung ins Feld geführt (vgl. z.B. in Kapitel 3.7, 3.8) oder wie bei Wimmer die Dekon-

struktionderEinsprachigkeit undder hermeneutischen Lebensform forciert (Wim-

mer 2009). Spivak würde dazu jetzt vielleicht oder vermutlich sagen, dass diese In-

terventionennatürlichwichtig sind,aberwennmenschdie Leute imglobalenSüden

9 »Er soll nur temporär und zueinemganzbestimmtenpolitischenZweck angewendetwerden,

sonst drohen Missbrauch, Nationalismen, Totalitarismen usw.« (Buden 2008, 174)

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 299

unterstützen will (wie auch Schäfer und Wimmer (1999)), dann lernt zunächst erst

einmal oder zumindest parallel deren Sprachen (Spivak 1993, 192) und kämpft für

die Äquivalenz der Sprachen (Spivak 2008). Dies ist zudem nach Spivak wiederum

nur über einen Kampf um die Ökonomien vor Ort und Kämpfe für mehr aufwärts-

gerichtete Klassenmobilität zu haben (vgl. ebd.).

Mit diesem Fokus auf das politische Engagement fügt sich ein marxistischer

Diskurs (wieder) ein, den zumBeispiel Foucault durch sein politisches Engagement

und seine theoretischen Reaktionen auf aktuelle politische Kämpfe der Linken (An-

tipsychiatrie-Bewegung,Gefängnisrevolten etc.) noch deutlich bediente.Dieses So-

wohl-als-auch und die Verschränkung politischen Engagements und akademischer

Tätigkeit scheint jedoch spätestens auf dem Weg nach Deutschland (womöglich)

verloren gegangen zu sein, was (womöglich) durch die dort vorherrschenden star-

ken bürgerlichen Trennungspraktiken, welche Politik auf der einen Seite und Geis-

tigkeit, Wissenschaft und Kultur auf der anderen Seite zerteilen, erklärt werden

kann (vgl. krit. d. Felsch 2012, 38, 42-45; Neuffer 2012, 60; Kapitel 2.9).

Eine weitere zentrale Aushandlungsfigur bei Spivak ist die der ›affirmati-

ven Sabotage‹, welche die hegemonialen Erkenntnisweisen, Wahrheitsregime,

Wissensproduktionsformen und damit verbundenen Begehrensordnungen zu

zersetzen und zu transformieren versucht (vgl. Spivak 2012a, 2). Ein Beispiel wäre

Spivaks Sabotage der Briefe zur ästhetischenErziehung desMenschen Friedrich Schillers

(ebd.). Sie übernimmt (in Teilen und in kritischer Distanz) Schillers feminisierte

Figur der Ästhetik (ebd., 31f.) und die Figur der ästhetischen Erziehung, welche

von Schiller laut Spivak gegen die ›Barbarei‹ des ›Formtriebs‹ und gegen die vom

Männlichen dominierte rationale Vernunft positioniert wurde.

Spivak übernimmt jedoch nicht einfach die Figur der ästhetischen Erziehung

als strategische Ressource gegen hegemoniale Erkenntnisweisen und Wissenspro-

duktionsformen, sondern Spivaks aesthetic education bezieht sich auf das Sabo-

tieren Schillers oder auch auf Schillers unbewusster Sabotage Kants selbst (2012a,

2). Es geht bei dieser Sabotage um eine ›epistemische Performance‹ (Spivak 2012b,

1:22-1:30),die (De-)KonstruktionvonepistemischenDingen (vgl.ebd., 1:30-1:40)und

den Missbrauch oder die Instrumentalisierung (männlicher) Intellektueller, wofür

Spivak das Erlernenwie ›Trainieren der Imagination‹ als grundlegend und notwen-

dig positioniert. Das Ziel der aesthetic education besteht im epistemischen Bruch

mit »the very categories which appear to promise us life take our life away« (Butler

2012, 27).Die europäischen Kategorien sollen nicht nur angeeignet werden, umden

Phallozentrismus oder die Europäer:innen zu kopieren und darüber handlungsfä-

hig zuwerden (zweite Verschiebung), sondern diese Kategorienwerden (zumindest

in oder mit Butlers Anschluss an Spivak) umgewendet und ›missbraucht‹, um sie

gegen das double bind (Handlungsfähigkeit/Unterwerfung) selbst zu wenden.

Die Sabotage der Bildungsphilosophie: Mit dieser Iteration des Spivak’schen

Denkens visiere ich in Bezug auf einen postkolonialen und sabotierenden Umgang

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


300 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

mit Bildung kein ›back to Schiller‹, aber auch kein ›hacking‹ Schillers an, um eine

de- oder postkoloniale Bildung im Anschluss an Spivaks aesthetic education in

Versöhnung mit dem Neuhumanismus und der kritischen Theorie zu erzeugen

(wie bei Mohamed 2020; vgl. BildungsLab 2021); sondern ich versuche, die kritische

und poststrukturalistische Bildungsphilosophie selbst zu sabotieren und diese ›Bil-

dungsbastion‹ zu ›irritieren‹ und zu ›erschüttern‹ (Boger und Castro Varela 2021,

14). Ich ›missbrauche‹ die Bildungsphilosophie und wende sie gegen sich selbst,

wenn ich an die mittransportierten Plädoyers für Differenz und die kritischen

Momente der Bildungsphilosophie anschließe und diese mit ihnen und (teilweise)

gegen sie selbst fortschreibe. Ich iteriere die Einsätze und verflechte verschiedene

Elemente nicht miteinander für eine neue Bildungsphilosophie oder ein neues,

beispielsweise postkoloniales oder nationalismuskritisches, Bildungsgebäude,

sondern das in dieser Arbeit mindestens dreifach iterierte, verschobene und fort-

geschriebene bildungstheoretisch-poststrukturalistische Plädoyer für Differenz

flieht aus dem ›semantischen Gefängnis‹ der Bildung. Die Fortschrift führt am

Ende nicht einfach erneut zu einer poststrukturalistischen Bildungsphilosophie,

bei der der Bildungsbegriff weiterhin als Überschrift für ein plurales oder öffnendes

Vorgehen verwendet wird.

Inwieferndie verwendetenTheoriestrategiennichtnur zueinerVerabschiedung

derBildungsphilosophie führen, sondern einen anderenUmgangmit den akademi-

schen Diskursen, Institutionen und Praktiken rund um das Aufwachsen und Ver-

änderungsprozesse denkbar machen, bleibt hier am Ende jedoch offen. Es wurden

zwar mit dieser Arbeit und mithilfe erster konkreter Fortschriften (vgl. beispiels-

weise Kapitel 3.8 und 4.8)möglicheWege undKonsequenzen skizziert und erprobt,

doch diese stellen nur erste Suchbewegungen dar.

Auf dem Weg zu der abschließenden und auch sehr ambivalenten Einfaltung

des dekonstruktiven, kritischen, fortgeschriebenen und diffraktiven Rests dieser

Arbeit in postkoloniale und feministische Diskurse wurde eine bisher vernach-

lässigte Verschränkung für die Demontage der Bildung hervorgehoben (Kapitel

2), eine Dezentrierungsbewegung radikalisiert (Kapitel 3) und die wissenschafts-

theoretischen (Un-)Gründe der Bildungsweisen in Bezug auf ihre Bodenlosigkeit

iteriert (Kapitel 4). Diese nun auf postkoloniale Be-zugspunkte ausgerichtete Pro-

vinzialisierung geschah mithilfe der Dekonstruktion von innen, der Diffraktion

durcheinander, der Kritik gegeneinander und konstruktiven Fortschrift zueinander.

Mir ging es dabei nicht darum, dass ich die poststrukturalistischen oder postko-

lonialen Arbeiten besser verstehe und deren eigentliche Identität und Wahrheit

gegen die Bildungsphilosophie wende. Ehrlicherweise muss ich zugeben, dass die

hier erzeugte konsistente Iteration von Spivaks Texten sehr viele Fragezeichen

und das sehr partikulare Verstehen gerade in Bezug auf ihre Rezeptionen Freuds,

Nietzsches oder Kants abblenden.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 301

In einer Spur der Spivak’schen Kritik am pluralen Stil geriet dieser und die De-

konstruktion immer wieder an eine Grenze, die einerseits produktive Fortschrif-

ten ermöglicht (vgl. beispielsweise 2.9, 3.8, 4.8) und die andererseits kritisch-skep-

tisch gegen die Dekonstruktion selbst positioniert wurde. Auf diese Grenze wurde

mit verschiedensten Aushandlungen zwischen kritisch-skeptischen, kritisch-kon-

struktiven, kritisch-dekonstruktiven Bewegungen, d.h. Aushandlungen zwischen

der zweiten und dritten Verschiebung, reagiert. Zu den Aushandlungselementen

zählen unter anderem das Kippen in (strategische,) einstimmige kritische Schlie-

ßungen (der große Stil), der Duktus des In-die-Schwebe-Versetzens, die Heteroge-

nese und das Aufbrechen von entstehenden Synthesen (pluraler Stil) und die Ver-

schränkung mit aktuellen nationalismus-kritischen (Kapitel 2), integrations-kriti-

schen (Kapitel 3), technofeministischen und wissenschaftstheoretischen (Kapitel 4)

sowie feministischen und postkolonialen (Kapitel 5) Interventionen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Literatur

Adick, C. (2014): Deutschland als Bildungsexportland.Zeitschrift für Pädagogik, 60(5),

S. 744-763.

Adorno, T. W. (1971): Erziehung nach Ausschwitz. Erziehung zur Mündigkeit

(S. 92-109). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Adorno, T. W. (1996): Theorie der Halbbildung. Gesammelte Schriften. 8: Soziologische

Schriften (4. Aufl., Bd. 8, S. 93-121). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Adorno, T. W.; Horkheimer, M. (2008): Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-

mente. Frankfurt a.M.: Fischer.

Ahrens, S. (2011): Experiment und Exploration: Bildung als experimentelle Form der Welt-

erschließung. Bielefeld: transcript.

Ahrens, S. (2017): Anders-Denken anders denken. Warum die Bildungsforschung

keine Bildung findet. In: R. Wartmann; S. Vock (Hg.), Ver-antwortung (S. 33-58).

Brill & Schöningh: Paderborn.

Ahrens, S.; Wimmer, M. (2014): Das Demokratieversprechen des Partizipationsdis-

kurses. Die Gleichsetzung von Demokratie und Partizipation. In: A. Schäfer

(Hg.), Hegemonie und autorisierende Verführung (S. 175-199). Brill und Schöningh:

Paderborn.

Ajouri, P.; Marcel, L.; Maatsch, J. (2010): Zum Thema. Zeitschrift für Ideengeschichte,

IV(1), S. 4.

Allemann-Ghionda, C.; Reichenbach, R. (2008): Bildung: Thematisierungsformen

und Bedeutung in der Erziehungswissenschaft. Zeitschrift für Pädagogik, 54(1),

S. 1-4.

Allmendinger, J. (2013): Bildungsgesellschaft: Über den Zusammenhang von Bil-

dung und gesellschaftlicher Teilhabe in der heutigen Gesellschaft.Bundeszentra-

le für politische Bildung. https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bil-

dung/158109/teilhabe-durch-bildung [Stand: 05.10.21].

Appadurai, A. (2016): Streben nachHoffnung.DasNarrativ der Flucht und die Ideo-

logie des Nationalstaats. Blätter für deutsche und internationale Politik. https://ww

w.eurozine.com/streben-nach-hoffnung/[Stand: 18.08.2021].

Arnold, R. (o.J.): Didaktik der Lehrerbildung – das Konzept der reflexiven pädago-

gischen Professionalisierung. PÄD-Forum: unterrichten erziehen, 33(3), S. 170-174.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben
https://www.eurozine.com/streben


304 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Assmann, A. (1993): Arbeit am nationalen Gedächtnis: Eine kurze Geschichte der deutschen

Bildungsidee. Frankfurt a.M., New York, Paris: Campus.

Balibar, É.; Wallerstein, I. M. (2019): Rasse, Klasse, Nation: ambivalente Identitäten

(7. Aufl.). Hamburg: Argument Verlag.

Ballauf, T. (1970): Skeptische Didaktik. Heidelberg: Quelle undMeyer Verlag.

Ballauf,T. (1986):PädagogikalsBildungslehre (4.Aufl.). Frankfurt a.M.:HaagundHer-

chen Verlag.

Balzer,N. (2004): VondenSchwierigkeiten,nicht oppositional zudenken: Liniender

Foucault-Rezeption in der deutschsprachigen Erziehungswissenschaft. In: N.

Ricken; M. Rieger-Ladich (Hg.),Michel Foucault: Pädagogische Lektüren (S. 15-38).

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Barad, K.M. (2007):Meeting the universe halfway: quantum physics and the entanglement

of matter andmeaning. Durham: Duke University Press.

Barad, K.M. (2013): Diffraktionen: Differenzen, Kontingenzen und Verschränkun-

gen vonGewicht (Geschlechter Interferenzen). In: C. Bath; H.Meissner; S. Trin-

kaus (Hg.),Geschlechter Interferenzen:Wissensformen – Subjektivierungsweisen –Ma-

terialisierungen (S. 27-67). Berlin: Lit.

Baumgart, F. (1989): Modernisierung unter konservativem Vorzeichen: Zur preußi-

schen Bildungspolitik in der Ära Beckedorff. In: K.-E. Jeismann (Hg.), Bildung,

Staat, Gesellschaft (S. 117-127). Stuttgart: Steiner-Verl.Wiesbaden.

Baumgart, F. (1990): Zwischen Reform und Reaktion: Preußische Schulpolitik 1806-1859.

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Baumgart, F. (2001): Erziehungs- und Bildungstheorien: Erläuterungen – Texte – Arbeits-

aufgaben (2. Aufl.). Bad Heilbrunn/Obb: Klinkhardt.

Baumgart, A.; Henken, Y.-K. (2019): DieTheorie-Reihe im SuhrkampVerlag. Jürgen

HabermasundDieterHenrich imDiskursmit SiegfriedUnseld. In:M.Bormuth

(Hg.), Jahrbuch der Karl Jaspers-Gesellschaft (459-477). Nr. 6. Göttingen: Wallstein

Verlag.

Becker, R.; Hadjar, A. (2006): Bildungsexpansion – erwartete und unerwartete Fol-

gen. In: A. Hadjar; R. Becker (Hg.),Die Bildungsexpansion: erwartete und unerwar-

tete Folgen.Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Beiler, F. (2022):Delignys andere Kartografie. Topografien einer kollaborativen Praxis. Bie-

lefeld: transcript (Im Erscheinen).

Beiler, F. et al. (2014): KleineTheorie der unbedingten Schule. Hamburg: Katzenberg.

Bellmann, J. (2011): Jenseits von Reflexionstheorie und Sozialtechnologie. In: J. Bell-

mann & T.Müller (Hg.),Wissen, was wirkt (S. 197-214).Wiesbaden: VS Verlag für

Sozialwissenschaften.

Benner, D. (1995): Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie. Eine problemgeschichtliche

Studie zumBegründungszusammenhangneuzeitlicherBildungsreform.Weinheim: Ju-

venta.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Literatur 305

Benner, D.; Brüggen, F. (2004): Bildsamkeit/Bildung. In: D. Benner & J. Oelkers

(Hg.),HistorischesWörterbuch der Pädagogik (S. 174-205).Weinheim: Beltz.

Bennington, G. (1994): Derridabase. In: J. Derrida; G. Bennington (Hg.), Jacques

Derrida. ein Portrait. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Berg, E.; Fuchs, M. (2016): Phänomenologie der Differenz. Reflexionsstufen ethno-

grafischer Repräsentationen. In: Dies. (Hg.), Kultur, soziale Praxis, Text: die Kri-

se der ethnographischen Repräsentation (4. Aufl., S. 11-108). Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Bhabha, H.K. (2011):Die Verortung der Kultur. Tübingen: Stauffenburg-Verl.

BildungsLab (Hg.) (2021): Bildung. Ein postkolonialesManifest. Münster: Unrast.

Blioumi, A. (2014): Dekonstruktive Literaturdidaktik amBeispiel der deutschen Ab-

teilung der Universität Athen. ZurDiskussion um eine praxisbezogeneTheorie-

bildung. Informationen Deutsch als Fremdsprache, 41(1), S. 17-31.

Blühdorn, I. (2020):Demokratie derNicht-Nachhaltigkeit.Begehungeinesumwelt-

soziologischenMinenfeldes. In: M.Mock et al. (Hg.),Nachhaltige Nicht-Nachhal-

tigkeit (S. 287-328). Bielefeld: transcript.

Boger, M.-A.; Castro Varela, M.d.M. (2021): Was ist postkoloniale Bildung (über-

haupt)? In: BildungsLab (Hg.), Bildung. Ein postkoloniales Manifest (S. 11-16).

Münster: Unrast Verlag.

Bollenbeck,G. (1994):Bildung undKultur:Glanz undElend eines deutschenDeutungsmus-

ters (2. Aufl.). Frankfurt a.M.: Insel Verlag.

Bolz, N. (1982): Tod des Subjekts. Die neuere französische Philosophie im Zeichen

Nietzsches. Zeitschrift für Philosophische Forschung, 36(3), S. 444-452.

Bolz, N. (1995): Die Moderne als Ruine. In N. Bolz; W. van Reijen (Hg.), Ruinen des

Denkens, Denken in Ruinen (S. 7-23). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brandes, E. (1808): Betrachtungen über den Zeitgeist in Deutschland in den letzten

Decennien des vorigen Jahrhunderts. Reprint 1977. Königsstein: Scriptor.

Bublitz, H. (2010): Im Beichtstuhl derMedien: die Produktion des Selbst im öffentlichen Be-

kenntnis. Bielefeld: transcript.

Buck,G. (1984):Rückwege aus derEntfremdung: Studien zurEntwicklungder deutschenhu-

manistischen Bildungsphilosophie. Paderborn: Schöningh.

Buden, B. (2008): Strategischer Universalismus: Dead concept walking. Von der

Subalternität der Kritik heute. In: Ders.; S. Nowotny (Hg.),Übersetzung: Das Ver-

sprechen eines Begriffs (S. 169-182).Wien: Turia + Kant.

Bünger, C.; Lütke-Harmann, M. (Hg.) (2020): unbedingte bildung: Perspektiven kriti-

scher Bildungstheorie.Wien: Löcker.

Bünger,C. (2021): »EingreifendesDenken«–ÜberlegungenzurPraxis derBildungs-

theorie. In: C.Thompson; M. Brinkmann; M. Rieger-Ladich (Hg.), Praktiken und

Formen derTheorie: Perspektiven der Bildungsphilosophie (S. 54-72).Weinheim Basel:

Beltz Juventa.

Bürger, J. (2012): Die Stunde derTheorie. Zeitschrift für Ideengeschichte, VI(4), S. 5-10.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


306 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Burckhardt,M. (2018): Philosophie derMaschine. Berlin: Matthes & Seitz.

Burghardt, D. (2021):Theorien revolutionärer Praxis Bildungsphilosophische Über-

legungen zu den Revolutionsbewegungen. In: C.Thompson; M. Brinkmann;M.

Rieger-Ladich (Hg.),Praktiken und Formen derTheorie: Perspektiven der Bildungsphi-

losophie (S. 73-90).Weinheim Basel: Beltz Juventa.

Butler, J. (2001): Psyche der Macht: das Subjekt der Unterwerfung. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp. Original (1997): The Psychic Life of Power: Theories in Subjection.

Redwood City: Stanford University Press.

Butler, J. (2002):Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend.Deutsche Zeitschrift

für Philosophie, 50 (2002), S. 249-265.

Butler, J. (2012): Gender and Education. In N. Ricken; N. Balzer (Hg.), Judith Butler:

Pädagogische Lektüren (S. 15-28).Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Butler, J.; Spivak,G.C. (2011): Sprache, Politik, Zugehörigkeit (2.Aufl.). Zürich:Diapha-

nes.

Castro-Varela,M.d.M. (2015): Strategisches Lernen.Luxemburg.GesellschaftlicheAna-

lyse und linke Praxis, 2(22).

Castro-Varela, M.d.M. (2016): Die Notwendigkeit eines epistemischen Wandels.

Postkoloniale Betrachtungen auf Bildungsprozesse. In: T. Geier; K.U. Zaborow-

ski (Hg.),Migration: Auflösungen und Grenzziehungen.Wiesbaden: Springer VS.

Chakrabarty, D. (2010): Europa als Provinz: Perspektiven postkolonialer Geschichtsschrei-

bung. Frankfurt a.M./New York: Campus Verlag.

Czejkowska,A. (2020): Vorwort. In: C.Bünger;M.Lütke-Harmann (Hg.),Unbedingte

Bildung: Perspektiven kritischer Bildungstheorie (S. 9-11).Wien: Löcker.

Czejkowska, A. (2021): Einfach kompliziert. Schule und die Sache mit dem Posthu-

manismus. In: C.Thompson; M. Brinkmann; M. Rieger-Ladich (Hg.), Praktiken

und Formen derTheorie: Perspektiven der Bildungsphilosophie (S. 108-124).Weinheim

Basel: Beltz Juventa.

Czollek,M. (2020): Gegenwartsbewältigung. München: Carl Hanser Verlag.

Dammer,K.-H. (2015): Gegensätze ziehen sich an: Gemeinsamkeiten und Synergie-

effekte zwischen Inklusion und Neoliberalismus. In: S. Klugeet al. (Hg.), Inklu-

sion als Ideologie (S. 21-39). Jahrbuch für Pädagogik. Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Danius, S.; Jonsson, S.; Spival C. G. (1993): An Interview with Gayatri Chakravorty

Spivak. boundary 2, 20(2), S. 24-50.

Degele, N.; Dries, C. (2005):Modernisierungstheorie: eine Einführung. München: Fink.

Deleuze, G. (1993): Postskriptum über die Kontrollgesellschaften. In: Ders., Unter-

handlungen: 1972-1990 (7. Aufl., S. 254-262). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, J. (1972):Marges de la philosophie. Paris: Ed. de Minuit.

Derrida, J. (1981):Dissemination. Chicago: University Press.

Derrida, J. (1982):DiePostkarte. vonSokratesbis anFreudund jenseits.Berlin: Brinkmann

u. Bose.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Literatur 307

Derrida, J. (1986): Sporen. Die Stile Nietzsches. In: Hamacher, Werner (Hg.), Nietz-

sche aus Frankreich (S. 129-168). Frankfurt a.M./Berlin: Ullstein.

Derrida, J. (1989):Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, J. (1991): Gesetzeskraft: der »mystische Grund der Autorität«. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Derrida, J. (1993): Falschgeld. Zeit geben. München: Fink.

Derrida, J. (1997a): Die Einsprachigkeit des Anderen und die Prothese desUrspungs.

In: A. Haverkamp (Hg.), Die Sprache der Anderen: Übersetzungspolitik zwischen den

Kulturen (S. 15-42). Frankfurt a.M.: Fischer.

Derrida, J. (1997b):Einige Statements undBinsenweisheitenüberNeologismen,New-Ismen,

Post-Ismen, Parasitismen und andere kleine Seismen. Berlin: Merve.

Derrida, J. (1998): Vergessen wir nicht – die Psychoanalyse!. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, J. (2000): Politik der Freundschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, J. (2001): Von der Gastfreundschaft.Wien: Passagen.

Derrida, J. (2003):Die Einsprachigkeit des Anderen. München: Fink.

Derrida, J. (2011): Psyche. Erfindung des Anderen.Wien: Passagen Forum.

Derrida, J. (2013): Einzigartigkeit, Verjährung, Vergebbarkeit. In: D. Bankier (Hg.),

Fragen zumHolocaust. Interviewsmit prominenten Forschern undDenkern (S. 114-138).

2. Aufl. Göttingen: Wallstein Verlag.

Derrida, J. (2021):Geschlecht III.Geschlecht,Rasse,Nation,Menschheit.WienundBerlin:

Turia + Kant.

Dirim, İ.; Döll, M.; Neumann, U. (2011): Bilinguale Schulbildung in der Migrations-

gesellschaft am Beispiel der türkisch-deutschen Grundschulklassen in Ham-

burg. In: L.M. Eichinger; A. Plewnia; M. Steinle (Hg.), Sprache und Integration:

überMehrsprachigkeit undMigration (S. 129-156). Tübingen: Narr.

Dirim, İ.; & Khakpour, N. (2018): Migrationsgesellschaftliche Mehrsprachigkeit in

der Schule. In: İ. Dirim; P. Mecheril (Hg.), Heterogenität, Sprache(n) und Bildung:

eine differenz- und diskriminierungstheoretische Einführung (S. 201-226). Bad Heil-

brunn: Julius Klinkhardt.

Dirim, İ.,; Knappik, M. (2018): Deutsch in allen Fächern. In: İ. Dirim; P. Mecheril

(Hg.),Heterogenität, Sprache(n) undBildung: eine differenz- und diskriminierungstheo-

retische Einführung (S. 227-247). Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Dirim, İ.; Knappik, M.; Thoma, N. (2018): Sprache als Mittel der Reproduktion von

Differenzordnungen. In: İ.Dirim; P.Mecheril (Hg.),Heterogenität, Sprache(n) und

Bildung: eine differenz- und diskriminierungstheoretische Einführung (S. 51-62). Bad

Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Dirim, İ.; Mecheril, P. (Hg.) (2018a): Heterogenität, Sprache(n) und Bildung: eine dif-

ferenz- und diskriminierungstheoretische Einführung. Bad Heilbrunn: Julius Klink-

hardt.

Dirim, İ.; Mecheril, P. (2018b): Heterogenitätsdiskurse, Sprachverhältnisse und die

Schule –Einführung. In: İ.Dirim; P.Mecheril (Hg.),Heterogenität, Sprache(n) und

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


308 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Bildung: eine differenz- und diskriminierungstheoretische Einführung (S. 17-18). Bad

Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Dirim, İ.; Mecheril, P. (2018c): Vorwort oder zum grundlegenden Anliegen des Bu-

ches. In: İ. Dirim; P.Mecheril (Hg.),Heterogenität, Sprache(n) und Bildung: eine dif-

ferenz- und diskriminierungstheoretischeEinführung (S. 11-14). BadHeilbrunn: Julius

Klinkhardt.

Dreßen, W. (1982): Die pädagogische Maschine: zur Geschichte des industrialisierten Be-

wusstseins in Preussen, Deutschland. Frankfurt a.M.: Ullstein.

Ehrenberg, A. (2015): Das erschöpfte Selbst: Depression und Gesellschaft in der Gegenwart

(2. Aufl.). Frankfurt a.M.: Campus.

Ehrenspeck,Y.; Rustemeyer,D. (1996): Bestimmtunbestimmt. In: A.Combe;W.Hel-

sper (Hg.), Pädagogische Professionalität: Untersuchungen zum Typus pädagogischen

Handelns (S. 368-391). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Engelhardt,U. (1986):Bildungsbürgertum:Bergriffs- undDogmengeschichte einesEtiketts.

Stuttgart: Klett-Cotta.

Erzeren, Ö. (2021): Die Chance derMehrsprachigkeit. taz.de. https://taz.de/Schulen

-in-Deutschland/!5796061/[Stand: 20.09.2021].

Eßbach, W. (2009): Ungeliebte Moderne. Theoretischer Radikalismus im 20. Jahrhun-

dert. https://castbox.fm/episode/1.-Vorlesung%3A-Die-schwierige-Moder-

ne---Max-Weber-und-Sigmund-Freud-id1582028-id106177176?country=de

[Stand: 18.09.2021].

Euler, P. (2014): Notizen über die »Kritik der Kritik« oder: Über das Verhältnis von

Substanz und Revision kritischer Bildungstheorie. In: H. Bierbaum et al. (Hg.),

Kritik – Bildung – Forschung: pädagogische Orientierungen in widersprüchlichen Ver-

hältnissen (S. 27-54). Opladen: B. Budrich.

Felsch, P. (2012): Der Leser als Partisan. Zeitschrift für Ideengeschichte, 6(4), S. 35-49.

Felsch, P. (2015): Der lange Sommer derTheorie. Geschichte einer Revolte 1960-1990. Mün-

chen: C.H. Beck.

Fichte, J.G. (Hg.) (1965): Sämtliche Werke, Bd. VI: Reprint der Ausgabe Berlin 1845-1846.

Berlin: De Gruyter.

Fischer,W. (1989): Unterwegs zu einer skeptisch-transzendentalkritischen Pädagogik. Auf-

sätze 1979-1988. St. Augustin: Academia.

Fleck, L. (1980). Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache: Einfüh-

rung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv (12. Aufl.). Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp Verlag.

Flitner, W. (Hg.) (1989a): Über die Macht in der Erziehung. In: Ders. (Hg.),Theoreti-

sche Schriften. Abhandlungen zu normativen Aspekten und theoretischen Begründungen

der Pädagogik (S. 56-66). Paderborn: Schöningh.

Flitner, W. (1989b): Ist Erziehung sittlich erlaubt? In: Ders. (Hg.),Theoretische Schrif-

ten. Abhandlungen zu normativen Aspekten und theoretischen Begründungen der Päd-

agogik (S. 190-197). Paderborn: Schöningh.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://taz.de/Schulen
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1
https://castbox.fm/episode/1


Literatur 309

Forster, E. (2017): Ausblick auf das Ende des kolonialen Denkens. In: R.Wartmann;

S. Vock (Hg.), Ver-antwortung (S. 187-206). Paderborn: Brill und Schöningh.

Foucault, M. (1977): Überwachen und Strafen: die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Foucault,M. (1978):Dispositive derMacht: Über Sexualität,Wissen undWahrheit. Berlin:

Merve.

Foucault, M. (1993): Die Ordnung des Diskurses (erw. Ausg.). Frankfurt a.M.: Fi-

scher-Taschenbuch.

Foucault, M. (1994): Das Subjekt und die Macht. In H.L. Dreyfus; P. Rabinow (Hg.),

Michel Foucault: Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik (2. Aufl., S. 241-261).

Weinheim: Beltz-Athenäum.

Foucault,M. (1998):TheSubject andPower. In J.Nida-Rümelin;W.Vossenkuhl (Hg.),

Ethische und politische Freiheit (S. 387-404). Berlin: De Gruyter.

Foucault, M. (2004):Hermeneutik des Subjekts: Vorlesung am Collège de France (1981/82).

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault,M. (Hg.) (2005): Schriften in vier Bänden: Dits et Ecrits. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Freud,S. (2007): Die infantileWiederkehr des Totemismus. In:Ders.:TotemundTabu

(S. 151-217). Frankfurt a.M.: Fischer.

Friedrichs,W. (2021): RadikaleDemokratiebildung.Vierteljahrsschrift fürwissenschaft-

liche Pädagogik, 97, S. 430-445.

Frisch,M. (1949): Kultur als Alibi.DerMonat, 1(7). S. 82-85.

Fuchs, M. (2009): Kulturelle Bildung – Eine Bestandsaufnahme. In: K. Bäßler et al.

(Hg.), Kulturelle Bildung: Aufgaben imWandel (S. 7-26). Berlin: Deutscher Kultur-

rat.

Gamm, G. (1992): Die Macht der Metapher: im Labyrinth der modernen Welt. Stuttgart:

Metzler.

Gasché, R. (1986): The tain of the mirror: Derrida and the philosophy of reflection. Cam-

bridge,Mass.: Harvard Univ. Press.

Gasché, R. (1994): Über Kritik, Hyperkritik und Dekonstruktion: Der Fall Benjamin.

In: A. Haverkamp (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida-Benjamin (S. 196-216).

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gazdar, K. (2010): Zwischen Dichtern und Denkern, Richtern und Henkern: auf der Suche

nach deutscher Identität. München: Olzog.

Gelhard, A. (2018a): Skeptische Bildung. Zürich: Diaphanes.

Gelhard, A. (2018b): Bildungsphilosophie und politische Theorie. Philosophische

Rundschau, 65(2), S. 85-115.

Gogolin, I. (1994): Der monolinguale Habitus der multilingualen Schule. Münster: Wax-

mann.

Gogolin, I. (2006): Es bleibt eine Werteentscheidung. Erziehung und Wissenschaft.

Zeitschrift der Bildungsgewerkschaft GEW, (36), S. 7-8.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


310 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Grimm,J.;Grimm,W.(1984):DeutschesWörterbuch:Biermörder–Dwatsch (Bd.2).Mün-

chen: dtv.

Grjasnowa,O. (2021):DieMacht derMehrsprachigkeit: überHerkunft undVielfalt. Berlin:

Dudenverlag.

Gruschka,A. (2001): Bildung:Unvermeidbarundüberholt,ohnmächtigund rettend.

Zeitschrift für Pädagogik, 47(5), S. 621-639.

Guattari,F. (2013):Qu’est-ceque l’écosophie?.Paris–Saint-Germain-la-Blanche-Herbe:

Lignes Imec.

Ha, K.N. (2014): Imperfect Steal: Humboldts Erben in postkolonialer Liquida-

tionskrise? no-humboldt21.de. https://www.no-humboldt21.de/information/im-

perfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/ [Stand

05.06.2021].

Hadjar, A.; Becker, R. (2009): Erwartete und unerwartete Folgen der Bildungs-

expansion in Deutschland. In R. Becker (Hg.), Lehrbuch der Bildungssoziologie

(S. 195-213). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften/GWV Fachverlage

GmbHWiesbaden.

Hall, S. (1994): Rassismus und kulturelle Identität. Hamburg: Argument-Verlag.

Han, B.-C. (2013): Agonie des Eros (3. Aufl.). Berlin: Matthes und Seitz.

Haraway, D.J. (1995):Die Neuerfindung der Natur: Primaten, Cyborgs und Frauen. Frank-

furt a.M. und New York: Campus.

Haraway, D.J. (1997): ModestWitness@SecondMillennium.FemaleManMeetsOncoMouse:

feminism and technoscience. New York: Routledge.

Heinemann,A.;Mecheril,P. (2018): (Schulische)Bildung,normativeReferenzenund

reflexive Professionalität. In: İ.Dirim; P.Mecheril (Hg.),Heterogenität, Sprache(n)

und Bildung: eine differenz- und diskriminierungstheoretische Einführung (S. 247-271).

Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Herbrechter, S. (2014): Posthumanistische Bildung? In: S. Kluge; I. Lohmann; G.

Steffens (Hg.), Menschenverbesserung – Transhumanismus. (S. 267-282). Jahrbuch

für Pädagogik. Frankfurt a.M., Bern &Wien: Lang.

Herder, J.G. (1793/1971): Briefe zu Beförderung der Humanität. Ausgewählte Werke in Ein-

zelausgaben (Bd. 2). Berlin: Aufbau-Verlag.

Heydorn, H–J. (1979):Über denWiderspruch von Bildung undHerrschaft. Bildungstheore-

tische

Schriften (Bd. 2). Frankfurt a.M.: Büchse d. Pandora.

Heydorn, H.-J. (1980): Ungleichheit für alle: Zur Neufassung des Bildungsbegriffs (Bd. 3).

Frankfurt a.M.: Syndikat Autoren- u. Verl.-Ges.

Horn, E. (2014). Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a.M.: Fischer.

Humboldt, W. v. (1789a/1968): Über Religion. In: A. Leitzmann (Hg.), Wilhelm von

Humboldts Gesammelte Schriften (Bd. 1, S. 45-76). Berlin: De Gruyter.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no
https://www.no


Literatur 311

Humboldt, W. v. (1789b/1960): Über Religion. In: A. Flitner & K. Giel (Hg.),Wilhelm

vonHumboldt:Werke in fünfBänden (Bände 1-5,Bd. 1, S. 1-32).Darmstadt:Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft.

Humboldt,W. v. (1791/1968): Ideen über Staatsverfassung, durch die neue französi-

sche Konstitution veranlaßt. In: A. Leitzmann (Hg.),Wilhelm von Humboldts Ge-

sammelte Schriften (Bd. 1, S. 77-85). Berlin: De Gruyter.

Humboldt,W. v. (1792/1968): Ideen zu einemVersuch, die Grenzen derWirksamkeit

des Staats zu bestimmen. In: A. Leitzmann (Hg.),Wilhelm vonHumboldts Gesam-

melte Schriften (Bd. 1, S. 97-254). Berlin: De Gruyter.

Humboldt, W. v. (1793a/1960): Theorie der Bildung des Menschen. In: A. Flitner; K.

Giel (Hg.),Wilhelm vonHumboldt.Werke in fünf Bänden (Bd. 1, S. 234-240). Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Humboldt,W. v. (1793b/1968):Theorie der Bildung desMenschen.Bruchstück. In: A.

Leitzmann (Hg.),Wilhelm vonHumboldts Gesammelte Schriften (Bd. 1, S. 282-287).

Berlin: De Gruyter.

Humboldt, W. v. (1795a/1968): Plan einer vergleichenden Anthropologie. In: A. Leit-

zmann (Hg.),Wilhelm vonHumboldts Gesammelte Schriften (Bd. 1, S. 377-410). Ber-

lin: De Gruyter.

Humboldt, W. v. (1795b/1960): Über die männliche und weibliche Form. In: A. Flit-

ner; K. Giel (Hg.),Wilhelm von Humboldt: Werke in fünf Bänden (Bd. 1, S. 296-336).

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Humboldt,W. v. (1799a): Brief an JohannWolfgang von Goethe vom 18.3. https://wv

h-briefe.bbaw.de/Brief?id=650 [Stand: 05.10.2021].

Humboldt,W. v. (1799b): Brief an JohannWolfgang von Goethe vom 28.11. https://w

vh-briefe.bbaw.de/Brief?id=603 [Stand: 05.10.2021].

Humboldt, W. v. (1800/1981): An Schiller: Über Sprache und Dichtung. In: A. Flit-

ner; K. Giel (Hg.),Wilhelm von Humboldt. Werke in fünf Bänden (Bd. 5, S. 195-199).

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Humboldt, W. v. (1801/1981): Fragmente der Monographie über die Basken. In:

A. Flitner; K. Giel (Hg.), Wilhelm von Humboldt. Werke in fünf Bänden (Bd. 5,

S. 234-240). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Humboldt, W. v. (1807/1961): Ueber den Charakter der Griechen, die idealische und

historische Ansicht desselben. In: A. Flitner; K.Giel (Hg.),WilhelmvonHumboldt.

Werke in fünf Bänden (Bd. 2, S. 65-72). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-

schaft.

Humboldt,W. v. (1807-1808/1968): Geschichte des Verfalls und Untergangs der grie-

chischen Freistaaten. In: A. Leitzmann (Hg.),Wilhelm vonHumboldts Gesammelte

Schriften (Bd. 3, S. 161-218). Berlin: De Gruyter.

Humboldt, W. v. (1809a/1968): Die Errichtung einer wissenschaftlichen Deputation

bei der Sektion des öffentlichenUnterrichts. In: A. Leitzmann (Hg.),Wilhelmvon

Humboldts Gesammelte Schriften (Bd. 10, S. 179-198). Berlin: De Gruyter.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh
https://wvh


312 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Humboldt,W. v. (1809b/1968): Bericht der Sektion des Kultus undUnterrichts. In: A.

Leitzmann (Hg.),Wilhelm vonHumboldtsGesammelte Schriften (Bd. 10, S. 199-223).

Berlin: De Gruyter.

Humboldt,W.v. (1810/1981): Einleitung in das gesammte Sprachstudium. In: A.Flit-

ner; K. Giel (Hg.),Wilhelm von Humboldt. Werke in fünf Bänden (Bd. 5, S. 127-136).

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Humboldt,W. v. (1813/1981): Denkschrift über die deutsche Verfassung an den Frei-

herrn von Stein. In: A. Flitner; K. Giel (Hg.),Wilhelm von Humboldt.Werke in fünf

Bänden (Bd. 4, S. 302-322). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Humboldt,W.v. (1816/1981): BruchstückeinerSelbstbiographie. In:A.Flitner;K.Giel

(Hg.),WilhelmvonHumboldt.Werke in fünfBänden (Bd.5,S. 1-10).Darmstadt:Wis-

senschaftliche Buchgesellschaft.

Humboldt, W. v. (1821/1968): Ueber den Einfluss des verschiedenen Charakters der

Sprachen auf Literatur und Geistesbildung. In: A. Leitzmann (Hg.),Wilhelm von

Humboldts Gesammelte Schriften (Bd. 7, S. 640-644). Berlin: De Gruyter.

Humboldt, W. v. (1823/1968): Inwiefern lässt sich der ehemalige Culturzustand der

eingebornen Völker Amerikas aus den Ueberresten ihrer Sprachen beurthei-

len? In: A. Leitzmann (Hg.),Wilhelm von Humboldts Gesammelte Schriften (Bd. 5,

S. 1-30). Berlin: De Gruyter.

Humboldt, W. v. (1827a/1968): Lettre à Monsieur Abel-Rémusat, sur la nature des

formes grammaticales en général, et sur le génie de la langue Chinoise en parti-

culier. In: A. Leitzmann (Hg.),Wilhelm vonHumboldts Gesammelte Schriften (Bd. 5,

S. 254-308). Berlin: De Gruyter.

Humboldt, W. v. (1827b/1963): Ueber die Verschiedenheiten des menschlichen

Sprachbaues. In: A.Flitner; K.Giel (Hg.),WilhelmvonHumboldt:Werke in fünfBän-

den (Bd. 3, S. 144-367). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Humboldt, W. v. (1830-35/1963): Ueber die Verschiedenheit des menschlichen

Sprachbaues und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschenge-

schlechts. In: A. Flitner; K. Giel (Hg.),Wilhelm vonHumboldt:Werke in fünf Bänden

(Bd. 3, S. 368-756). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Humboldt, W. v. (1843/1968): Cantabrica. In: A. Leitzmann (Hg.),Wilhelm von Hum-

boldts Gesammelte Schriften (Bd. 3, S. 114-136). Berlin: De Gruyter.

Ivo, H. (2002): Nation als geistige Form der Menschheit: Wilhelm von Humboldts

Sprachdenken als Exegese der conditiones humanae. Sitzungsberichte der Leib-

niz-Sozietät, 53(2), 5-24.

Jacob, F. (1990): La statue intérieure. Paris: Ed. Jacob.

Jäger, G.; Tenorth, H.-E. (1987): Pädagogisches Denken. In: K.-E. Jeismann; P.

Lundgreen (Hg.), Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte, Bd. III: 1800-1870

(S. 71-103). München: Beck.

Janov, A. (1975):Der Urschrei. Frankfurt a.M.: Fischer-Taschenbuch-Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Literatur 313

Jasanoff, S. (2002): Citizens At Risk: Cultures ofModernity in the US and EU. Science

as Culture, 11(3), S. 363-380.

Jasanoff,S. (2007):Designsonnature: scienceanddemocracy inEuropeand theUnitedStates

(5. Aufl.). Princeton, NJ: Princeton Univ. Press.

Jašová, M. (2021): Bildung als deutscher Sonderweg. Reflexionen zur Verschränkung zwi-

schen Bildung und Nation. Masterarbeit an der Universität Hamburg. In erwei-

terter und überarbeiterter Fassung: 2022: Humboldt und andere Mythen. Zur

Kritik des deutschen Bildungs- und Kulturnationalismus. Opladen, Berlin, To-

ronto: Verlag Barbara Budrich.

Jašová, M., & Wartmann, R. (2020): Bildung provinzialisieren. Tertium Comparatio-

nis – Journal für International und Interkulturell Vergleichende Erziehungswissenschaft,

26(1). S. 38-62.

Jašová, M., & Wartmann, R. (2021): Neue Rechte, alte Gefahr. Debatte. Beiträge zur

Erwachsenenbildung, 3(2-2020), S. 180-196.

Kaiser, G. (2019a):Wie man eine Bildungsnation an die Wand fährt. 23.04.2019. https://

www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY [Stand: 19.08.21].

Kaiser, G. (2019b):Deutschland verdummt. 02.07.2019. https://www.youtube.com/wa

tch?v=U8ngB-dVPTU, [Stand: 19.08.21].

Kaiser, G. (2021): Bildung und Kultur. 05.02.2021. https://www.youtube.com/watch?

v=bL2gf5D1cNk [Stand: 19.08.21]

Keckeisen, W. (1983): Kritische Erziehungswissenschaft. In: D. Lenzen; K. Mollen-

hauer (Hg.), Enzyklopädie Erziehungswissenschaft. Bd. 1: Theorien und Grundbegriffe

der Erziehung und Bildung (S. 117-138). Stuttgart: Kohlhammer.

Kessl, F.; Plößer, M. (2010): Differenzierung, Normalisierung, Andersheit. Soziale

Arbeit als Arbeit mit den Anderen- eine Einleitung. In: F. Kessl; M. Plößer (Hg.),

Differenzierung, Normalisierung, Andersheit: Soziale Arbeit als Arbeit mit den Anderen

(S. 7-16). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften & GWV Fachverlage

GmbH.

Khakpour, N.; Mecheril, P. (2018): Klasse oder die Moralisierung des Scheiterns. In:

İ.Dirim; P.Mecheril (Hg.),Heterogenität, Sprache(n) undBildung: eine differenz- und

diskriminierungstheoretische Einführung (S. 133-158). Bad Heilbrunn: Julius Klink-

hardt.

Kittler, F.A. (Hg.) (1980): Austreibung des Geistes aus den Geisteswissenschaften: Program-

me des Poststrukturalismus. Paderborn: Schöningh.

Kittler, F.A. (1986): Grammophon. Film. Typewriter. Berlin: Brinkmann u. Bose.

Kittler, F.A. (2003): Aufschreibesysteme 1800, 1900 (3. Aufl.). München: Fink.

Kittler, F.A. (2010): Dionysos revisited. Vom patriarchalen Ideenhimmel und dem

Reich der irdischen Liebe. Lettre International, 89, S. 11-18.

Klafki, W. (1958): Erste Studie: Bildung und Erziehung im Spannungsfeld von Ver-

gangenheit, Gegenwart und Zukunft. Die Sammlung. 13. Jg., S. 448-462.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=ICx6hPR5dHY
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=U8ngB
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk
https://www.youtube.com/watch?v=bL2gf5D1cNk


314 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Klafki, W. (1985): Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik: Zeitgemäße Allgemein-

bildung und kritisch-konstruktive Didaktik.Weinheim, Basel: Beltz.

Klein,R. (2010): Fest-Stellungen: zur Entsorgung vonReflexivität durchKultur- und

Bildungsstandards. In: R.Klein; S.Dungs (Hg.),StandardisierungderBildung: zwi-

schen Subjekt und Kultur (S. 29-54).Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-

ten.

Kleinbeck, J.; Precht, O. (2021): Verfinsterungen.DerridasGeschlecht III und die Fra-

ge des philosophischen Nationalismus. In: G. Bennington; K. Chenoweth; R.

Therezo (Hg.):Geschlecht III.Geschlecht, Rasse.Nation,Menschheit (S. 159-185). Ber-

lin &Wien: Turia+Kant.

Knappik, M.; Mecheril, P. (2018): Migrationshintergrund oder die Kulturalisierung

von Ausschlüssen. In: İ. Dirim; P. Mecheril (Hg.), Heterogenität, Sprache(n) und

Bildung: eine differenz- und diskriminierungstheoretische Einführung (S. 159-178). Bad

Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Knobloch, P. (2019): Subjektivierung und moderne/koloniale Bildung. Zur Formie-

rung von Grenzsubjekten. In: N. Ricken; R. Casale; C.Thompson (Hg.), Subjekti-

vierung: erziehungswissenschaftlicheTheorieperspektiven (S. 160-176).Weinheim,Ba-

sel: Beltz Juventa.

Koller, H.-C. (1997): Bildung in einer Vielfalt von Sprachen: Zur Aktualität Hum-

boldts für die bildungstheoretische Diskussion unter den Bedingungen der

(Post-)Moderne. In: L. Koch; W. Marotzki; A. Schäfer (Hg.), Die Zukunft des Bil-

dungsgedankens (S. 45-64).Weinheim: Dt. Studien-Verl.

Koller,H.-C. (1999): Bildung undWiderstreit: Zur Struktur biographischer Bildungsprozes-

se in der (Post-)Moderne.München: Fink.

Koller, H.-C. (2001): Bildung und die Dezentrierung des Subjekts. In: B. Fritzsche

et al. (Hg.),Dekonstruktive Pädagogik (S. 35-48).Wiesbaden: VS Verlag für Sozial-

wissenschaften.

Koller, H.-C. (2005): Negativität und Bildung. Eine bildungstheoretisch inspirier-

te Lektüre von Kafkas »Brief an den Vater«. In: D. Benner (Hg.), Erziehung – Bil-

dung –Negativität: theoretischeAnnäherungen,Analysen zumVerhältnis vonMacht und

Negativität, exemplarische Studien (S. 136-149).Weinheim: Beltz.

Koller,H.-C. (2006):DasMögliche identifizieren?ZumVerhältnis vonBildungstheo-

rie und Bildungsforschung am Beispiel der erziehungswissenschaftlichen Bio-

graphieforschung. In: L. Pongratz;M.Wimmer;W.Nieke (Hg.), Bildungsphiloso-

phie und Bildungsforschung (S. 108-124). Bielefeld: Janus.

Koller, H.-C. (2012): Bildung anders denken: Einführung in dieTheorie transformatorischer

Bildungsprozesse. Stuttgart: Kohlhammer.

Koller,H.-C. (2016a): Bildung. In: P.Mecheril; V. Kourabas;M. Rangger (Hg.),Hand-

buchMigrationspädagogik (S. 32-44).Weinheim, Basel: Beltz.

Koller,H.-C. (2016b): Ist jede Transformation als Bildungsprozess zu begreifen? Zur

FragederNormativität desKonzepts transformatorischerBildungsprozesse. In:

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Literatur 315

D. Verständig; J. Holze; R. Biermann (Hg.), Von der Bildung zur Medienbildung

(S. 149-161).Wiesbaden: Springer VS.

Koller, H.-C. (2021a): Grundbegriffe, Theorien und Methoden der Erziehungswissenschaft:

Eine Einführung (9. Aufl.). Stuttgart: Kohlhammer.

Koller, H.-C. (2021b): Inspiration und Irritation durch literarische Texte. Zu einer

Form erziehungswissenschaftlicherTheoriebildung und ihren Praktiken. In: C.

Thompson; M. Brinkmann; M. Rieger-Ladich (Hg.), Praktiken und Formen der

Theorie: Perspektiven der Bildungsphilosophie (S. 126-142). Weinheim, Basel: Beltz

Juventa.

Kölling,N. (2021):Wer istdasVolk?–DieneueGefahrvonrechts.https://www.zdf.de/dok

umentation/zdfinfo-doku/wer-ist-das-volk-die-neue-gefahr-von-rechts-100.

html [Stand: 16.09.2021].

Koselleck, Reinhart (1990): Einleitung – Zur anthropologischen und semantischen

Struktur der Bildung. In: Ders. (Hg.),Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert. Teil 2:

Bildungsgüter und Bildungswissen (S. 11-46). Stuttgart: Klett-Cotta.

Krappmann, L. (2013): Bildung ist ein Überlebensinstrument – weltweit. Bundes-

zentrale für politische Bildung. https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft

-bildung/151602/bildung-als-ueberlebensinstrument [Stand: 07.05.2020].

Kraus, J. (2017):WiemaneineBildungsnationandieWand fährt:UndwasEltern jetztwissen

müssen (5. Aufl.). Stuttgart: Herbig.

Krug,U. (2016):DerWertunddasEs: überMarxismusundPsychoanalyse inZeiten sexueller

Konterrevolution. FreiburgWien: ça-ira.

Kubler, G. (1982): Die Form der Zeit. Anmerkungen zur Geschichte der Dinge. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Kuklik, C. (2021): Ausländische Lehrkräfte. Keine Anerkennung, keine Anstellung.

Tageschau.de. 10.10.2021, 15:24. https://www.tagesschau.de/wirtschaft/untern

ehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html [Stand 10.10.2021].

Laclau, E. (2002): Emanzipation undDifferenz.Wien & Berlin: Turia + Kant.

Latour, B. (1987): Science in Action. Campridge: Harvard University Press.

Latour, B. (2004): »Ein Experiment von undmit uns allen«. In: G. Gamm; A. Hetzel;

M.Lilienthal (Hg.),DieGesellschaft im21. Jahrhundert: Perspektiven aufArbeit, Leben,

Politik: 13.DarmstädterGespräch (S. 185-195). Frankfurta.M.&NewYork: Campus.

Latour, B. (2007): Reassembling the social: an introduction to Actor-Network-Theory. Ox-

ford Univ. Press.

Latour, B. (2013): Versuch eines »Kompositionistischen Manifests«. Zeitschrift für

Theoretische Soziologie. 1/2013. S. 8-30.

Latour, B. (2019):Wir sind niemodern gewesen: Versuch einer symmetrischenAnthropologie

(7. Aufl.). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lehmann-Rommel, R.; Ricken, N. (2004): »Die Schule brennt!«? Bildungsreform

zwischen Machtpraktiken und pädagogischem Eigensinn. FoRuM Supervision,

12(23), S. 15-33.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.zdf.de/dokumentation/zdfinfo
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html
https://www.tagesschau.de/wirtschaft/unternehmen/anerkennung-auslaendische-lehrkraefte-101.html


316 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Leipold, J. (2017): EdwardBernays und dieWissenschaft derMeinungsmache. ARTE Fran-

ce & INA.

Lenzen, D. (2014): Bildung statt Bologna!. Berlin: Ullstein.

Lepenies,W. (2003): Rückkehr zur Kultur. In: A. Bernard; U. Raulff (Hg.),TheodorW.

Adorno, »Minimamoralia« neu gelesen (S. 23-27). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lohmann, I. (1999): https://www.bildung.com. Strukturwandel der Bildung in der

Informationsgesellschaft. In: I. Gogolin; D. Lenzen (Hg.), Medien-Generation

(S. 183-208).Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Lorey, I. (2020): Demokratie im Präsens: eine Theorie der politischen Gegenwart. Berlin:

Suhrkamp.

Lowen, A. (1975): Bioenergetik. Reinbek: Rowohlt.

Lüders, J. (2015): Ambivalente Selbstpraktiken Eine Foucault’sche Perspektive auf Bildungs-

prozesse inWeblogs. Bielefeld: transcript.

Lugones,M. (2010): Toward a Decolonial Feminism.Hypatia, 25(4), S. 742-759.

Luhmann, N. (1980): Frühneuzeitliche Anthropologie: Theorietechnische Lösungen

für ein Evolutionsproblem der Gesellschaft. In: Ders. (Hg.), Gesellschaftsstruktur

und Semantik (S. 162-234). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, N. (1981): Theoriesubstitution in der Erziehungswissenschaft. Von der

Philanthropie zumNeuhumanismus. In: Ders. (Hg.),Gesellschaftsstruktur undSe-

mantik (S. 105-194). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, N.; Schorr, K.-E. (2015): Reflexionsprobleme im Erziehungssystem. 4. Aufl.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lyotard, J.-F. (1986):Das postmoderneWissen. Ein Bericht. Graz: Böhlau.

Lyotard, J.-F. (1989):DerWiderstreit. München: Fink.

Mabe, J.E. (2007): AntonWilhelmAmo interkulturell gelesen.Nordhausen: Traugott

Bautz.

Mambrol, N. (2016): Strategic Essentialism. LiteraryTheory and Criticism https://liter

ariness.org/2016/04/09/strategic-essentialism/[Stand 10.10.2021].

Marx, K. (1962): KarlMarx Friedrich EngelsWerke. Band 23. Berlin: Dietz Verlag.

Masschelein, J. (2003): Trivialisierung vonKritik. Kritische Erziehungswissenschaft

weiterdenken. Zeitschrift für Pädagogik, 46. Beiheft, S. 124-141.

Masschelein, J.; Ricken, N. (2003): Do We (Still) Need the Concept of Bildung? Edu-

cational Philosophy andTheory, 35(2), S. 139-154.

McKay, A. (2021): Don’t look up. Netflix.

Mecheril,P. (2009):Politik derUnreinheit: einEssayüberHybridität (2.Aufl.).Wien: Pas-

sagen.

Mecheril, P. (2016): Migrationspädagogik – ein Projekt. In: P. Mecheril; V. Koura-

bas; M.Rangger (Hg.),HandbuchMigrationspädagogik (S. 8-30).WeinheimBasel:

Beltz.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://www.bildung.com
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://literariness.org/2016/04/09/strategic
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw
https://www.google.com/search?client=opera&q=Adam+McKay&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LVT9c3NMzKM6zMSk8uVuLUz9U3MElLrjDXEstOttJPy8zJBRNWKZlFqckl-UWLWLkcUxJzFXyTvRMrd7AyAgDXglGERAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjJ5e6Yk-v1AhXtSPEDHdppAQkQmxMoAXoECEYQAw


Literatur 317

Mecheril,P. (2018):Differenzordnungenbilden–Einführung. In: İ.Dirim;P.Meche-

ril (Hg.),Heterogenität, Sprache(n) und Bildung: eine differenz- und diskriminierungs-

theoretische Einführung (S. 93-94). Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Mecheril, P.; & Shure, S. (2018): Schule als institutionell und interaktiv hervor-

gebrachter Raum. In: İ. Dirim; P. Mecheril (Hg.), Heterogenität, Sprache(n) und

Bildung: eine differenz- und diskriminierungstheoretische Einführung (S. 63-89). Bad

Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Mecheril, P.; Vorrink, A.J. (2018): Heterogenität als wirksamer Diskurs. In: İ. Dirim;

P.Mecheril (Hg.),Heterogenität, Sprache(n) und Bildung: eine differenz- und diskrimi-

nierungstheoretische Einführung (S. 26-39). Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Menze, C. (2003):Nationalcharakter und Sprache beiWilhelm vonHumboldt. Lüneburg:

Unibuch Verlag.

Messerschmidt, A. (2016): Involviert in Machtverhältnisse. In: A. Doğmuş; Y. Ka-

rakaşoğlu; P. Mecheril (Hg.), Pädagogisches Können in der Migrationsgesellschaft

(S. 59-70).Wiesbaden: Springer VS.

Messerschmidt, A. (2017): Rassismuskritische Bildungsarbeit gegen nationalen Po-

pulismus. In: D. Salomon; J.-M. Springer; A.Wischmann (Hg.), Pädagogik in Zei-

ten von Krieg und Terror (S. 211-224). Berlin: Peter Lang.

Messerschmidt, A. (2020): Bedingt und kontextualisiert – Notizen zur Bildung in

machtvollen Verhältnissen. In: C. Bünger; M. Lütke-Harmann (Hg.),Unbedingte

Bildung: Perspektiven kritischer Bildungstheorie (S. 159-170).Wien: Löcker.

Meyer-Drawe, K.; Fischer, M. (1990): Illusionen von Autonomie: diesseits von Ohnmacht

und Allmacht des Ich. München: P. Kirchheim.

Mohamed, S. (2020): #MustFall: Überlegungen zur Dekolonialisierung und einer

postkolonialen Ästhetik an der Universität.TertiumComparationis – Journal für In-

ternational und Interkulturell Vergleichende Erziehungswissenschaft, 26(1), S. 22-37.

Müller, J. (1995):Mythen der Rechten: Nation, Ethnie, Kultur. Berlin: Edition ID-Archiv.

Münker, S.; Roesler, A. (2012): Poststrukturalismus (2. Aufl.). Stuttgart: J.B.Metzler.

Nandi,M. (2009):GayatriChakravortySpivak: eine interkulturelleEinführung.Nordhau-

sen: Bautz.

Neuffer, M. (2012): Das Ende der »Alternative«. Zeitschrift für Ideengeschichte, 4(4),

S. 50-61.

Nohl, H. (1945/46): Geleitwort.Die Sammlung. Zeitschrift für Kultur und Erziehung, 1(1),

S. 2.

Nohl, H. (1946a): Manuskript zu einem Vortrag in Hildesheim 1946. Auszüge sind

veröffentlicht In: E.Blochmann (Hg.) (1969),HermanNohl in der pädagogischenBe-

wegung seiner Zeit 1879-1960 (S. 185-188). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Nohl, H. (1946b): Brief an Elisabeth Blochmann vom 10.3.1946. Auszüge sind veröf-

fentlicht In: E. Blochmann (Hg.) (1969), Herman Nohl in der pädagogischen Bewe-

gung seiner Zeit 1879-1960 (S. 200). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


318 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Nohl,A.-M. (2021):Horizonte der Systematisierung inderErziehungswissenschaft.

Zu den Potenzialen eines reflexiven Verhältnisses theoretischer Grundbegrif-

fe und empirischer Rekonstruktion. In: C. Thompson; M. Brinkmann; M. Rie-

ger-Ladich (Hg.),Praktiken undFormen derTheorie: Perspektiven der Bildungsphiloso-

phie (S. 186-202).Weinheim Basel: Beltz Juventa.

Nordmann, A. (2015): Technikphilosophie zur Einführung (2. Aufl.). Hamburg: Junius.

Oelkers, J. (2000): Demokratie und Bildung: Über die Zukunft eines Problems. Zeit-

schrift für Pädagogik, 46(3), S. 333-347.

Offe,C. (Hg.) (2003):DemokratisierungderDemokratie:DiagnosenundReformvorschläge.

Frankfurt a.M.: New York: Campus.

Ortmeyer, B. (2008): Herman Nohl und die NS-Zeit. Forschungsbericht. Frankfurt a.M.:

Fachbereich Erziehungswissenschaften der Johann Wolfgang Goethe Universi-

tät.

Paret,C. (2020): SchiffbruchohneZuschauer.WarumdieUniversitätnichtmehrOrt

gefährlicher Gedanken ist. Lettre International. Herbst 2020. S. 29-31.

Paris, H. (1979): Die Brille von Foucault. taz-Magazin, (22.6.1979), S. 12-13.

Pravica, S. (2015): Bachelards tentativeWissenschaftsphilosophie.Wien: Passagen.

Pazzini,K.-J. (2002): Tertius datur.Skizze zur FunktiondesVaters inBildung. In:W.

Friedrichs; O. Sanders (Hg.), Bildung/Transformation (S. 85-110). Bielefeld: tran-

script.

Perls, F. S. (1976): Gestalt-Therapie in Aktion. Stuttgart: Klett.

Perner, A. (2003): Zur Unterscheidung von Depression und Melancholie. In: A. Mi-

chels et al. (Hg.),MelancholieundDepression (S. 30-66), Jahrbuch für klinischePsy-

choanalyse, Bd. 5. Tübingen: edition diskord.

Peukert,H. (1988): Bildung: Reflexionen zu einemuneingelöstenVersprechen. In:G.

Otto (Hg.),Bildung:DieMenschen stärken, die Sachenklären (S. 12-17). Seelze: Fried-

rich.

Peukert, H. (1990): ›Erziehung nach Auschwitz‹ – eine überholte Situationsdefini-

tion? Zum Verhältnis von KritischerTheorie und Erziehungswissenschaft.Neue

Sammlung, 29, S. 127-140.

Pravica,S. (2015):Bachelards tentativeWissenschaftsphilosophie.Wien: PassagenVerlag.

Prengel, A. (2001): EgalitäreDifferenz in der Bildung. In:H. Lutz; N.Wenning (Hg.),

Unterschiedlich verschieden:Differenz in derErziehungswissenschaft (S. 93-107).Wies-

baden: Springer Fachmedien GmbH.

Prengel, A. (2006): Pädagogik derVielfalt: Verschiedenheit undGleichberechtigung in Inter-

kultureller, Feministischer und Integrativer Pädagogik (3. Aufl.). Wiesbaden: VS Ver-

lag für Sozialwissenschaften.

Prengel, A. (2015): Pädagogik der Vielfalt: Inklusive Strömungen in der Sphäre spät-

moderner Bildung. EWE – ErwägenWissen Ethik, 26(2), S. 157-168.

Raulff, U.; Schlak, S. (2012): ZumThema. Zeitschrift für Ideengeschichte, 4(4), S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Literatur 319

Rebenich, S. (2010): Einsamkeit um der Freiheit willen.Wilhelm vonHumboldt, die

Griechen und das Bürgertum. Zeitschrift für Ideengeschichte, IV(1), S. 24-38.

Recalcati, M. (2000): Der Stein des Anstosses: Lacan und das Jenseits des Lustprinzips.

Wien: Turia und Kant.

Reh, S.; Ricken, N. (2014): Relative und radikale Differenz – Herausforderung für

die ethnographische Forschung in pädagogischen Feldern. In: A. Tervooren et

al. (Hg.), Ethnographie und Differenz in pädagogischen Feldern (S. 25-46). Bielefeld:

transcript.

Rheinberger, H.-J. (2005): Augenmerk. In: Ders. (Hg.), Iterationen (S. 51-73). Berlin:

Merve.

Rheinberger, H.-J. (2008): Historische Epistemologie zur Einführung (2. Aufl.). Ham-

burg: Junius.

Rheinberger, H.-J. (2019): Experimentalsysteme und epistemische Dinge: eine Geschichte

der Proteinsynthese im Reagenzglas (3. Aufl.). Göttingen: Wallstein-Verlag.

Rheinberger,H.-J. (2021): Spalt und Fuge. Eine Phänomenologie des Experiments. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Rheinberger, H.-J.; Zischler, H. (2016): Videoaufzeichnung des Werkstattgesprächs

im Haus der Kulturen der Welt [https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video

/50119; Stand 07.02.2022].

Richter, D. (1996): Der Beitrag der Literatur für eine Anthropologie der Kindheit. In:

D.Dracklé (Hg.), Jung undwild: zur kulturellen Konstruktion von Kindheit und Jugend

(S. 76-89). Berlin: D. Reimer.

Ricken,N. (1999): Subjektivität undKontingenz:Markierungen im pädagogischenDiskurs.

Würzburg: Königshausen & Neumann.

Ricken, N. (2006): Die Ordnung der Bildung: Beiträge zu einer Genealogie der Bildung.

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Ricken, N. (2007): Von der Kritik der Disziplinarmacht zum Problem der Subjek-

tivation: Zur erziehungswissenschaftlichen Rezeption Michel Foucaults. In: C.

Kammler; R. Parr (Hg.), Foucault in den Kulturwissenschaften (S. 157-167). Heidel-

berg: SynchronWiss.-Verl. der Autoren.

Ricken, N. (2012): Bildsamkeit und Sozialität. In: N. Ricken; N. Balzer (Hg.), Judith

Butler:PädagogischeLektüren (S. 329-352).Wiesbaden:VSVerlag fürSozialwissen-

schaften.

Ricken, N. (2015): Bildung als Dispositiv: Bemerkungen zur (Macht-)Logik eines

Subjektivierungsmusters. In: J. Othmer; A. Weich (Hg.),Medien – Bildung – Dis-

positive (S. 41-58).Wiesbaden: Springer VS.

Ricken,N. (2019): BildungundSubjektivierung:BemerkungenzumVerhältnis zwei-

er Theorieperspektiven. In: N. Ricken; R. Casale; C. Thompson (Hg.), Subjekti-

vierung: erziehungswissenschaftlicheTheorieperspektiven (S. 95-118).Weinheim:Beltz

Juventa.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Massimo+Recalcati&text=Massimo+Recalcati&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;
https://www.hkw.de/de/app/mediathek/video/50119;


320 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Rieger-Ladich, M. (2004): Autonomie revisited: Kritik und Wiederaneignungsver-

such einer Leitkategorie des pädagogischen Diskurses. In: A. Autiero; S. Goe-

rtz; M. Striet (Hg.), Endliche Autonomie: interdisziplinäre Perspektiven auf ein theolo-

gisch-ethisches Programm (S. 207-236). Münster: Lit.

Rieger-Ladich, M. (2014): Pädagogik als kritische Theorie? Intellektuelle Stellungs-

kämpfe nach 1945. Zeitschrift für Pädagogik, 60 (Beiheft), S. 66-84.

Rieger-Ladich,M. (2016): »Gegen-Schicksalsgeschichten« erzählen: Konturen einer

Politischen Ästhetik nach Jacques Rancière und Alexander Kluge. In: R. Casale;

H.-C. Koller; N. Ricken (Hg.), Das Pädagogische und das Politische: zu einem Topos

der Erziehungs- und Bildungsphilosophie (S. 143-164). Paderborn: Schöningh.

Rieger-Ladich, M.; Ricken, N. (2009): Macht und Raum: Eine programmatische

Skizze zur Erforschung von Schularchitekturen. In: J. Böhme (Hg.), Schularchi-

tektur im interdisziplinären Diskurs (S. 186-203). Wiesbaden: VS Verlag für Sozial-

wissenschaften.

Riesenweber, C. (2012): Edition, Nation undWissenschaft. Text und Nation als Ob-

jekte in vonderHagensNibelungen-Edition von 1807. In:K.Grabbe; S.G.Köhler;

M.Wagner-Egelhaaf (Hg.),Das ImaginärederNation:ZurPersistenz einerpolitischen

Kategorie in Literatur und Film (S. 81-105). Bielefeld: transcript.

Rödel, S. (2021): (Erwachsenen-)Bildung in Zeiten rechtsgerichteter Metapoli-

tik ‒ Für eine Re-Politisierung der Erziehungswissenschaft und Erwachse-

nenbildungswissenschaft. Debatte. Beiträge zur Erwachsenenbildung, 3(2-2020),

S. 132-149.

Rosenberg, F.v.; Geimer, A. (Hg.) (2014): Bildung unter Bedingungen kultureller Plurali-

tät.Wiesbaden: Springer VS.

Röttgers,K. (2008):WandernundWohnen in labyrinthischenTexturen. In:W. Jäger;

R.Schützeichel;H.Abels (Hg.),UniversitätundLebenswelt: Festschrift fürHeinzAbels

(S. 9-28).Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Ruhloff, J. (1991): Bildung – nur ein Paradigma im pädagogischen Denken? In: W.

Fischer; J. Ruhloff (Hg.), Skepsis und Widerstreit. Neue Beiträge zur skeptisch-tran-

szendentalkritischen Pädagogik (S. 173-183). Sankt Augustin: Academia.

Ruhloff, J. (1998):Versuchüber dasNeue in derBildungstheorie. Zeitschrift für Pädagogik

44(3). S. 411-423.

Ruhloff, J. (2009): Gefährdende Momente. Vom Einführen in die Pädagogik. In: E.

Sattler; C. Rabl (Hg.), Einsätze theoretischer Erziehungswissenschaft. 1: Weiterma-

chen? (S. 70-77).Würzburg: Königshausen & Neumann.

Said, E.W. (2019):Orientalismus (6. Aufl.). Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Sander, W. (2018): Bildung. Ein kulturelles Erbe für die Weltgesellschaft. Schwalbach am

Taunus: Wochenschau Verlag.

Sanders, O. (2004): Deleuzes kritische Pädagogik. In: L.A. Pongratz; W. Nieke; J.

Masschelein (Hg.), Kritik der Pädagogik – Pädagogik als Kritik (S. 156-179). Wies-

baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Literatur 321

Sanders, O. (2011): Deleuze’s Pedagogies as a Theory of ›Bildung‹: Becoming-Ped-

agogue and the Concept of a New School. Policy Futures in Education, 9(4),

S. 454-464.

Sanders, O. (2013): Philosophie pädagogisieren, Lyotard zum Beispiel – und: Wo-

zu Bildungsphilosophie? In: C. Thompson; A. Schäfer (Hg.), Pädagogisierung

(S. 85-102). Halle: pedocs.

Sanders, O. (2021): Eine bildungsphilosophische Flaschenpost in Zeiten steigender

Meeresspiegel und sich abzeichnenderSuperintelligenzen. In.C.Thompson;M.

Brinkmann;M.Rieger-Ladich (Hg.),Praktiken undFormenderTheorie: Perspektiven

der Bildungsphilosophie (S. 34-52).Weinheim Basel: Beltz Juventa.

Sattler, E. (2009): Die riskierte Souveränitat: erziehungswissenschaftliche Studien zur mo-

dernen Subjektivität. Bielefeld: transcript.

Schäfer, A. (1996): Das Bildungsproblem nach der humanistischen Illusion. Weinheim:

Deutscher Studien Verlag.

Schäfer, A. (2004): Theodor W. Adorno: ein pädagogisches Porträt. Weinheim, Basel &

Berlin: Beltz.

Schäfer, A. (2006): Bildungsforschung: Annäherungen an eine Empirie des Unzu-

gänglichen. In: L. Pongratz;W.Nieke;M.Wimmer (Hg.),Bildungsphilosophie und

Bildungsforschung (S. 86-107). Bielefeld: Janus-Presse.

Schäfer, A. (2009):Die Erfindung des Pädagogischen. Paderborn: Schöningh.

Schäfer, A. (2011a):Das Versprechen der Bildung. Paderborn: Schöningh.

Schäfer, A. (2011b): Irritierende Fremdheit: Bildungsforschung als Diskursanalyse. Pader-

born: Schöningh.

Schäfer, A. (2014): Die An-Archie der Ordnung und das Problem der Bindung. In:

Ders. (Hg.),Hegemonie und autorisierende Verführung (S. 7-24). Paderborn: Brill &

Schöningh.

Schäfer, A. (2016): Selbst-bestimmung: Liberale Einsätze des Politischen. In: R. Ca-

sale; H.-C. Koller; N. Ricken (Hg.), Das Pädagogische und das Politische (S. 11-26).

Paderborn: Brill & Schöningh.

Schäfer, A. (2019): Bildung und/als Subjektivierung. Annäherungen an ein schwie-

riges Verhältnis. In: N. Ricken; R. Casale; C. Thompson (Hg.), Subjektivierung:

erziehungswissenschaftliche Theorieperspektiven (S. 119-136). Weinheim Basel: Beltz

Juventa.

Schäfer, A. (2020): Sakralisierte Bildungsräume. Zwischen Versprechen und Kritik.

In: C. Bünger; M. Lütke-Harmann (Hg.), Unbedingte Bildung: Perspektiven kriti-

scher Bildungstheorie (S. 69-93).Wien: Löcker.

Schäfer,A.;Thompson,C. (2014): Arbeit amBegriff derEmpirie–eineEinleitung. In:

Dies. (Hg.), Arbeit am Begriff der Empirie (S. 7-28). Halle-Wittenberg Martin-Lu-

ther-Universität: pedocs.de.

Scherrer, M. (2021): Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischen-

räumen. Bielefeld: transcript.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


322 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Scherrer, M.; Wartmann, R. (2021): Theorie und Empirie als diffraktive Verschrän-

kung. In:D.Fischer et al. (Hg.),TheorieundEmpirie –Erkenntnisproduktionzwischen

Theoriebildung und empirischen Praxen. Wittenberger Gespräche VII (S. 144-166).

Halle-Wittenberg Martin-Luther-Universität: pedocs.de.

Schild, P.; Spiegel, S. (2019): #Infokrieg –Wie die neuen Rechten dieMedien »hacken«. htt

ps://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI [Stand: 06.05.2020]

Schiller, F. (2000): Über die ästhetische Erziehung desMenschen. Ditzingen: Reclam.

Schmidgen, H. (2017): Forschungsmaschinen: Experimente zwischen Wissenschaft und

Kunst. Berlin: Matthes & Seitz.

Schulz,K. (2010):KulturenderBildung.Standardisierungsprozesse inder logopädi-

schen Sprachtherapie. In: R. Klein; S. Dungs (Hg.), Standardisierung der Bildung:

zwischen Subjekt und Kultur (S. 203-222).Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-

schaften.

Seitter, W. (1985): Menschenfassungen: Studien zur Erkenntnispolitikwissenschaft. Mün-

chen: Boer.

Shure, S. (2021): Orte der Bildung neu be_gründen?!. In: BildungsLab (Hg.),Bildung.

Ein postkolonialesManifest (S. 19-21). Münster: Unrast.

Sieg,U. (2013):Geist undGewalt:Deutsche Philosophen zwischenKaiserreich undNational-

sozialismus. München: Carl Hanser Verlag.

Siegert, B. (1993): Relais: Geschicke der Literatur als Epoche der Post, 1751-1913. Berlin:

Brinkmann und Bose.

Sloterdijk, P. (1999): Regeln für den Menschenpark: Ein Antwortschreiben zu Heideggers

Brief über denHumanismus. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Spivak, G.C. (1992): Verschiebung und der Diskurs der Frau. In: V. Barbara (Hg.),

DekonstruktiverFeminismus.Literaturwissenschaft inAmerika (S. 182-218). Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Spivak, G.C. (1993): The Politics of Translation. In: Dies. (Hg.),Outside in the Teaching

Machine (179-201). New York: Routledge.

Spivak, G.C. (1996): Transnationality and Multiculturalist Ideology. Interview with

Gayatri Chakravorty Spivak (interviewed by D. Bahri & M. Vasudeva). In:

D. Bahri; M. Vasudeva (Hg.), Between the lines: South Asians and postcoloniality

(S. 64-89). Philadelphia: Temple University Press.

Spivak, G.C. (1997): Translator’s Preface. In: J. Derrida (1997), Of Grammatology (S.

IX-LXXXIIX). Baltimore,Maryland: Johns Hopkins University Press.

Spivak,G.C. (2008):WeitereÜberlegungenzurkulturellenÜbersetzung. transversal texts.

https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de [Stand: 20.09.2021].

Spivak,G.C. (2012a):AnAestheticEducation in theEraofGlobalization.Cambridge,Mas-

sachusetts London, England: Harvard University Press.

Spivak, G.C. (2012b):Gayatri Spivak on AnAesthetic Education in the Era of Globalization.

https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0 [Stand: 17.02.2022].

Spivak, G.C. (2012c):Nationalism and the Imagination. Kalkutta: Seagull Books.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://www.youtube.com/watch?v=mPe4uS9xZYI
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.youtube.com/watch?v=YBzCwzvudv0
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw
https://www.google.com/search?client=opera&hs=6Ml&q=Kalkutta&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LSz9U3MCrIjbc0UuIAsZPLyi21tLKTrfTzi9IT8zKrEksy8_NQOFYZqYkphaWJRSWpRcWLWDm8E3OyS0tKEnewMgIAluA4JlIAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwif3Iinluv1AhXJzKQKHWZACcUQmxMoAXoECDkQAw


Literatur 323

Sternberger, D. (1968): Vorbemerkung. In: D. Sternberger; G. Storz; W.E. Süskind

(Hg.), Aus demWörterbuch des Unmenschen.Hamburg/Düsseldorf: Claassen.

Stiegler, B. (2009): Von der Biopolitik zur Psychomacht: Logik der Sorge. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Stiftung Humboldt Forum im Berliner Schloss (2021): Starke Typen. Wilhelm und

Alexander von Humboldt. Humboldt Forum Magazin. https://www.humboldtfor

um.org/de/impressum/[Stand: 07.09.2021].

Stojanov, K. (2011): Bildungsgerechtigkeit: Rekonstruktionen eines umkämpften Begriffs.

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Straub, J. (2007): Andere Fremde. Annotationen zur Erforschung kultureller Diffe-

renz und interkultureller Kommunikation im Rahmen einer relationalen Her-

meneutik. In: H.-C. Koller; W. Marotzki; O. Sanders (Hg.), Bildungsprozesse und

Fremdheitserfahrung (S. 109-140). Bielefeld: transcript.

Tenorth,H.-E. (1996): Georg Bollenbeck: Bildung undKultur.Glanz und Elend eines

deutschen Deutungsmusters. Zeitschrift für Pädagogik, 42(2), S. 303-305.

Tenorth, H.-E. (1997): Bildung: Thematisierungsformen und Bedeutung in der Er-

ziehungswissenschaft. Zeitschrift für Pädagogik, 43(6), S. 969-984.

Tenorth,H.-E. (2009): Bildungstechnologie –mehr als einOxymoron? In: L.Wigger

(Hg.),Wie ist Bildungmöglich?. (S. 201-227). Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Tenorth,H.-E. (2010):Wilhelm vonHumboldts (1767-1835) Universitätskonzept und

die Reform in Berlin – eine Tradition jenseits des Mythos. Zeitschrift für Germa-

nistik, 20(1), S. 15-28.

Tenorth, H.-E. (2015): Humboldts Modell – Konzept, Idee und Realität des deut-

schen Universitätsmodells, von Berlin aus gesehen. In: U. Banscherus et al.

(Hg.), Differenzierung im Hochschulsystem. Nationale und internationale Entwicklun-

gen undHerausforderungen (S. 77-94). Münster & New York: Waxmann.

Tenorth, H.-E. (2017): Die Vergötterung. Wilhelm von Humboldt wird seit je

missverstanden. Kritische Bilanz eines Mythos. DIE ZEIT, (26). https://www

.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker [Stand:

20.07.2020].

Thompson,C. (2003):Selbständigkeit imDenken.DerphilosophischeOrt derBildungslehre

Theodor Ballauffs. Opladen: Verlag für Sozialwissenschaften.

Thompson, C. (2009): Bildung und die Grenzen der Erfahrung: Randgänge der Bildungs-

philosophie. Paderborn: Schöningh.

Thompson,C. (2017): »Erinnerungen ans Versäumte«. Zur Frage der Verantwortung

einer Erziehung ›nach Auschwitz‹. In: R. Wartmann; S. Vock (Hg.), Ver-antwor-

tung (S. 101-114). Paderborn: Brill & Schöningh.

Thompson, C. (2021): Praktiken und Formen derTheorie. Konturen der »Wissensar-

beitsforschung«. In:C.Thompson;M.Brinkmann;M.Rieger-Ladich (Hg.),Prak-

tiken und Formen der Theorie: Perspektiven der Bildungsphilosophie (S. 11-32). Wein-

heim Basel: Beltz Juventa.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.humboldtforum.org/de/impressum/
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm


324 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Thompson,C.; Brinkmann,M.; Rieger-Ladich,M. (2021): Vorwort. In: C.Thompson;

M. Brinkmann; M. Rieger-Ladich (Hg.), Praktiken und Formen derTheorie: Perspek-

tiven der Bildungsphilosophie (S. 8-10).Weinheim Basel: Beltz Juventa.

Thompson, C. et al. (Hg.) (2021): Praktiken und Formen derTheorie: Perspektiven der Bil-

dungsphilosophie.Weinheim Basel: Beltz Juventa.

Todorov, T. (1985): Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Trabant, J. (1986): Apeliotes oder Der Sinn der Sprache: Wilhelm von Humboldts

Sprach-Bild. München: Fink.

Trabant, J. (1990): TraditionenHumboldts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Trabant, J. (2012): Weltansichten: Wilhelm von Humboldts Sprachprojekt. München:

Beck.

Trier, L.v. (2012):Melancholia. Grünwald: Concorde Video.

Turnheim,M. (2009):Mit der Vernunft schlafen: Das Verhältnis Lacan – Derrida. Zürich:

Diaphanes.

Unseld, S. (1974): Chronik für das Jahr 1974. Eintrag vom 1. Juli, unveröffentlicht, DLA.

Vaerting, M. (1928): Die Macht der Massen (Soziologie und Psychologie der Macht.

Bd. 1), Berlin-Friedenau: Pfeiffer.

Visker,R. (2006): ZumUnbegriff des Politischen.PluralismusundMe-Ontologie. In:

A. Schäfer; M. Wimmer (Hg.), Selbstauslegung im Anderen (S. 115-128). Münster,

München & Berlin: Waxmann.

Vogl, J. (2008): Genealogie. In: C. Kammler; R. Parr; U. J. Schneider (Hg.), Fou-

cault-Handbuch. Leben –Werk –Wirkung (S. 255-258). Berlin: Springer.

Wartmann, R. (2018): Erschöpfte Selbst-Bildungen. In: U. Bohmann; S. Börner

(Hg.), Praktiken der Selbstbestimmung: zwischen subjektivem Anspruch und institutio-

nellem Funktionserfordernis (189-214).Wiesbaden: Springer VS.

Wartmann, R. (2020): Schon wieder ein ultimatives Boytoy. Zur ambivalenten Wi-

derständigkeit des Aufschreibesystems 1800 anSchulen. In: B.Hoffarth; E.Reu-

ter; S. Richter (Hg.), Geschlecht und Medien: Räume, Deutungen, Repräsentationen

(S. 195-216). Frankfurt: Campus.

Wartmann, R. (2021): Das postkoloniale Ende der Bildung. In: S. Knauß et al. (Hg.),

Auf den Spuren von AntonWilhelm Amo Philosophie und der Ruf nach Interkulturalität

(S. 237-260). Bielefeld: transcript.

Weber, A. (2016): Sprachen sterben aus: Auf Nimmerwiederhören. Interview mit Man-

dana Seyfeddinipu. Süddeutsche.de, https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprac

hwissenschaftlerin-auf-nimmerwiederhoeren-1.3243369?reduced=true [Stand:

18.02.2022].

Weber, M. (2008): Interkulturelle Pädagogik. In: H. Faulstich-Wieland; P. Faulstich

(Hg.), Erziehungswissenschaft: ein Grundkurs (S. 408-422). Reinbek: Rowohlt.

Weisgerber, J. L. (1967): Die Sprachgemeinschaft als Gegenstand sprachwissenschaftlicher

Forschung.Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin
https://www.sueddeutsche.de/kultur/sprachwissenschaftlerin


Literatur 325

Wellbery, D.E. (1999): Schopenhauer, Nietzsche, Beckett: Zur Krise der Repräsenta-

tion in der Moderne. In: A. Schäfer; M. Wimmer (Hg.), Identifikation und Reprä-

sentation (S. 27-38). Opladen: Leske + Budrich.

Wikipedia (2005): Wilhelm von Humboldt. https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm

_von_Humboldt [Stand: 18.02.2022].

Wildt, M. (2002): Generation des Unbedingten: das Führungskorps des Reichssicherheits-

hauptamtes. Hamburg: Hamburger Edition.

Wimmer,M. (1988): Der Andere und die Sprache: Vernunftkritik und Verantwortung. Ber-

lin: Reimer.

Wimmer, M. (1989): Emmanuel Lévinas. Lendemains. Etudes comparées sur la France/

Vergleichende Frankreichforschung (54), S. 125-129.

Wimmer,M. (1996): DieGabe derBildung:Überlegungen zumVerhältnis vonSingu-

larität und Gerechtigkeit im Bildungsgedanken. In: J.Masschelein; M.Wimmer

(Hg.),Alterität, Pluralität,Gerechtigkeit (S. 129-162).SanktAugustin&Leuven: Aca-

demia Verlag und Leuven University Press.

Wimmer,M. (1999): »Spiegel ohne Stanniol«. Zum Status der Repräsentation in der

wissenschaftstheoretischen Grundlagendiskussion. In: A. Schäfer; M.Wimmer

(Hg.), Identifikation und Repräsentation (S. 39-67). Opladen: Leske + Budrich.

Wimmer, M. (2003): Machbarkeitsphantasien und Zukunftsvorstellungen in

der Pädagogik. In: A. Schäfer; M. Wimmer (Hg.), Machbarkeitsphantasien

(S. 185-203).Opladen: Leske & Budrich.

Wimmer, M. (2007): Bildung und Wahn. Konfigurationen von Wissen und Wahn

in Bildungsprozessen. In: K.-J. Pazzini; M. Schuller; M. Wimmer (Hg.),Wahn

–Wissen – Institution II: ZumProblem einerGrenzziehung (S. 83-112). Bielefeld: tran-

script.

Wimmer, M. (2009): Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Singulari-

tät: Sprache als Bildungsmedium bei Humboldt und Derrida. In: R. Reichen-

bach; M. Wimmer; L. A. Pongratz (Hg.), Medien, Technik und Bildung (S. 57-84).

Paderborn: Schöningh.

Wimmer,M. (2013):DasSelbst als Phantom.In:R.Mayer;C.Thompson;M.Wimmer

(Hg.), Inszenierung und Optimierung des Selbst (S. 295-321). Wiesbaden: Springer

FachmedienWiesbaden.

Wimmer, M. (2014a): Antihumanismus, Transhumanismus, Posthumanismus: Bil-

dung nach ihrem Ende. In: S. Kluge; A. Liesner; E.Weiß (Hg.), Inklusion als Ideo-

logie (S. 237-265). Jahrbuch für Pädagogik. Frankfurt a.M., Bern u.a.: Peter Lang

Edition.

Wimmer, M. (2014b): Bildungsruinen in der Wissensgesellschaft. Anmerkungen

zum Diskurs über die Zukunft der Bildung. In: Ders. (Hg.), Pädagogik als Wis-

senschaft des Unmöglichen (S. 135-150). Paderborn: Schöningh.

Wimmer, M. (2014c): Pädagogik – Eine Wissenschaft des Unmöglichen?. In: Ders.

(Hg.),Pädagogik alsWissenschaft desUnmöglichen (S. 9-41). Paderborn: Schöningh.

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Humboldt


326 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Wimmer,M. (2014d): Vergessen wir nicht – den Anderen! In: Ders. (Hg.), Pädagogik

alsWissenschaft des Unmöglichen (S. 431-452). Paderborn: Schöningh.

Wimmer, M. (2014e): Unmögliche Empirie oder Empirie des Unmöglichen?. Zum

Status des Undarstellbaren in der empirischen Bildungsforschung. In: Ders.

(Hg.), Pädagogik als Wissenschaft des Unmöglichen (S. 391-429). Paderborn: Schö-

ningh.

Wimmer, M. (2014f): Pädagogik als Kulturwissenschaft. Programmatische Überle-

gungen zum Status der allgemeinen Erziehungswissenschaft. In: Ders. (Hg.),

Pädagogik alsWissenschaft des Unmöglichen (S. 377-390). Paderborn: Schöningh.

Wimmer,M. (2014g): Ethik derDifferenz undGerechtigkeit. Zur pädagogischenRe-

levanzder Philosophie vonEmmanuel Levinas. In:Ders. (Hg.),PädagogikalsWis-

senschaft des Unmöglichen (S. 317-342). Paderborn: Schöningh.

Wimmer, M. (2015): Perfektionierung des Unverbesserlichen: unvermeidbar und

unmöglich. psychosozial, 141(3), S. 81-99.

Wimmer,M. (2016):Dekonstruktion und Erziehung: Studien zumParadoxieproblem in der

Pädagogik (2. Aufl.), Paderborn: Schöningh.

Wimmer, M. (2019a): Der gesprochene Körper. Zur Authentizität von Körpererfah-

rungen in Körpertherapien. In: Ders. (Hg.), Posthumanistische Pädagogik: Unter-

wegs zu einer poststrukturalistischen Erziehungswissenschaft (S. 133-144). Paderborn:

Brill & Schöningh.

Wimmer,M. (2019b): Der zerbrocheneSpiegel der Anthropologie,der Posthumanis-

mus und der Einsatz der Dekonstruktion. In: Ders. (Hg.), Posthumanistische Päd-

agogik: Unterwegs zu einer poststrukturalistischen Erziehungswissenschaft (S. 9-96).

Paderborn: Brill & Schöningh.

Wimmer, M. (2019c): Die performative Kraft von Paradoxien. Theoriebildung in

posttheoretischen Zeiten. In: Ders. (Hg.), Posthumanistische Pädagogik: Unterwegs

zu einer poststrukturalistischenErziehungswissenschaft (S. 389-422). Paderborn: Brill

& Schöningh.

Wimmer, M. (2022): Der unbedingte Mensch. Die Zukunft der Perfektionierung

und die Perfektionierung der Zukunft. In: C. Heite; et al. (Hg.), Perfektionierung.

Wiesbaden: Springer (Im Erscheinen).

Wimmer,M.,& Schäfer, A. (1999): Vorwort. In: A. Schäfer; M.Wimmer (Hg.), Identi-

fikation und Repräsentation (S. 6). Opladen: Leske + Budrich.

Winthrop-Young, G. (2005): Friedrich Kittler zur Einführung. Hamburg: Junius.

Wrana, D. (2021a): Bildungstheorie in the Making. Pädagogische Gegenstandskon-

struktionen imKontext der PISA-Debatte. In: C.Thompson; M. Brinkmann;M.

Rieger-Ladich (Hg.),Praktiken und Formen derTheorie: Perspektiven der Bildungsphi-

losophie (S. 203-228).Weinheim Basel: Beltz Juventa.

Wrana, D. (2021b): Wusste Achill von sich, dass er frei war? Zur Problematisierung

des Selbstwissens in der Kulturgeschichte der Subjektivität. In: S. Janßen; T. Al-

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Literatur 327

kemeyer (Hg.),SelbstseinalsSich-Wissen?ZurBedeutungderWissensgeschichte fürdie

Historisierbarkeit des Subjekts. (S. 59-90). Heidelberg: Mohr Siebeck.

Wulf,C. (1985): Fortschritt als pädagogischerMythos. In: Ders.; T. Schöfthaler (Hg.),

Im Schatten des Fortschritts. Gemeinsame Probleme im Bildungsbereich in Industriena-

tionen und Ländern derDrittenWelt (S. 13-26). Saarbrücken, Fort Lauderdale: Brei-

tenbach.

Žižek, S. (2001): Die Tücke des Subjekts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Žižek, S. (2015): The Optimism of Melancholia. http://bigthink.com/videos/the-op-

timism-of-melancholia [Stand: 09.05.2016].

https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the
http://bigthink.com/videos/the


https://doi.org/10.14361/9783839471241 - am 13.02.2026, 19:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Labyrinthische Bildungswege
	1.1 Der Anstoß
	1.2 Fragen
	1.3 Kritik, Dekonstruktion und Konstruktion
	1.4 Auswahl des Forschungsgegenstands
	1.5 Überblick

	2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt
	2.1 Einleitung
	2.2 Bildung diesseits der Macht
	2.3 Ein an radikaler Heterogenität orientierter Bildungsprozess
	2.4 Eine (immer schon) ruinierte Bildung
	2.5 Die Wiedereröffnung des Kraftfelds der Bildung
	2.6 Zwischenfazit I: Zwischen Kritik und Dekonstruktion
	2.7 Zwischenfazit II: (Post), Post und Anti
	2.8 Das Kreisen um Humboldt
	2.9 Vergessen wir nicht – die Nation!
	2.9.1 Eine weitere Bildungskritik
	2.9.2 Ein Humboldtkommentar
	2.9.3 Historische (Dis‑)Kontinuitäten
	2.9.4 Kontinuitäten im kritisch‑poststrukturalistischen Bildungsdenken
	2.9.5 Der nationalistische Ballast der Bildung

	2.10 Zwischenfazit III: Das Kippen in den kritischen Modus

	3. Das dezentrierte Subjekt
	3.1 Einleitung
	3.2 »Anderswerden statt Selbstwerden«
	3.3 Linguistic Turn, Widerstreit und Anderswerden
	3.4 Das ortlose und zerrissene Subjekt
	3.5 Mediatisierte Singularität und das Problem von Positivierungen
	3.6 Zwischenfazit I: Der Streit ums Subjekt
	3.7 (Selbst‑)Bildung in einer differenzfreundlichen und diskriminierungskritischen Schule
	3.8 Eine Schule der radikalen Demokratie und unreinen Vielfalt
	3.9 Zwischenfazit II: Ein Streit um die Dezentrierungspunkte

	4. Die Repräsentationskrise
	4.1 Einleitung
	4.2 Kritik vs. Genealogie
	4.3 Widerstreit und Nicht‑Identität
	4.4 Ein hegemonialer Kampf um Bildung
	4.5 Eine Wissenschaft des Unmöglichen
	4.6 Zwischenfazit I: Repräsentationsweisen und ‑problematisierungen
	4.7 Ein mehrstimmiges Plädoyer für heterogene Differenzen und Verschränkungen
	4.8 Ein experimentelles Forschungsdesign
	4.9 Zwischenfazit II: Wissenschaftstheoretische Heterogenisierung
	4.10 Zwischenfazit III: Zur Eingrenzung der wuchernden Heterogenität

	5. Die Grenzen des pluralen Stils
	Literatur

