
Denken wie »Commoners«

Die Commons und nachhaltiger Konsum

Silke Helfrich

Der Beitrag basiert auf einem Interview mit Silke Helfrich am 05. Juli 2021,

11.00-12.00 Uhr. Das Interview wurde von Randy Haubner geführt.

Sie setzen sich für »Commons« ein? Worum genau geht es dabei?

Es geht um das gemeinverantwortliche Sorgetragen für das, was keiner Per-

son alleine zusteht, etwa weil es niemand individuell hergestellt hat. Es gibt

Vieles, das in irgendeiner Weise geteilt, kollektiv verantwortet, gepflegt und

genutzt werden muss.

Commons hat mittlerweile den Begriff der Gemeingüter abgelöst. Das ist

gut, denn Commons verdeutlicht, dass es im Kern nicht um Güter geht, son-

dern um unsere Beziehung zueinander im Umgang damit, im Umgang mit

fast allem auf der Welt.

Entsprechend wird über Commons oft mit normativem Anspruch disku-

tiert. Es geht ja darum, unsere Beziehungen so zu gestalten und die Dinge,

die wir zum Leben brauchen, so herzustellen, dass »sich niemand über den

Tisch gezogen fühlt«. Zugleich geht es darum, dass das, was alle zum Leben

brauchen – unsere Lebensgrundlage – auch morgen noch da ist. Optimaler-

weise sollte ein solcher pflegnutzender Umgang unsere Handlungsoptionen

erweitern und nicht einschränken. Das ist ein hoher Anspruch.

Commons zielen immer darauf ab, uns vonModellierungen zu lösen, weil

diese so kontextvergessen sind. Es gibt also einiges zu tun und dieses Tun

wird oft »Commoning« genannt. Das ist ein verbürgtes altes englisches Verb

und wird imDeutschenmanchmal mit »gemeinschaffen« übersetzt. Commo-

ning ist eigentlich die größte Selbstverständlichkeit der Welt.

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Silke Helfrich

Was sind die Treiber für die Transformation hin zu Commons und zu Commoning?

Ich würde sagen, es gibtmindestens drei: 1. Die Notwendigkeit, konkrete Pro-

bleme zu lösen oder Bedürfnisse zu befriedigen, 2. Erfahren, erleben, sich

berühren lassen, 3. Denken lernen wie Commoners.

Die Not-Wendigkeit treibt an; unsere Not, den Klimaumbruch oder den

Zerfall der Gesellschaft (doch noch) zu wenden. Das zeigt sich besonders in

akuten Konflikt- und Stresssituationen, dann funktioniert Solidarität und

Selbstorganisation.

Auch das Erfahren, Erleben und Sich-Berühren lassen liegt als Antrieb auf

der Hand. Ich kümmere mich um das, was ich liebe, was mich bewegt. Und

was ich erfahren und erlebt habe, kann ich leichter wiederholen oder auf neue

Situationen übertragen. Das leitet uns z.B. in der Commons-Sommerschule,

die wir einmal im Jahr durchführen. Dort versuchen wir so miteinander zu

arbeiten und miteinander Dinge auszuprobieren, dass klar wird, wie es sich

anfühlt, getragen zu sein. Das ist natürlich nicht nur ein diffuses Gefühl,

das sich »irgendwie« einstellt. Es resultiert auch aus Vereinbarungen, Regeln,

Verlässlichkeit und Organisationsstrukturen.

Und der dritte Treiber – lernen zu denken wie Commoners – ist ganz

entscheidend. Es ist schwer zu tun, was wir nicht denken und uns nicht ein-

mal vorstellen können.Wie Commoners zu denken erweitert das, was wir für

machbar halten. Das kann auch in der Politik nützlich sein. Der Bürgermeis-

ter und die Vizebürgermeisterin von Zagreb, beide im Frühjahr 2021 gewählt,

kommen beispielsweise aus der Commons-Bewegung.

Was verstehen Sie unter einer Transformation unserer Welt?

Transformation bedeutet für mich zunächst damit aufzuhören, die Welt ver-

tikal zu denken, also unten das Kleine undKleinteilige, oben das Große,Wich-

tige und Ganze. Diese Ebenen (klassischerweise als Mikro, Meso und Makro

bezeichnet) hängen viel komplexer miteinander zusammen, sie entfalten sich

auseinander heraus; wobei es wichtig ist, hier keinem einfach gestricktenHo-

lismus zu folgen. Nicht alles ist in allem enthalten. Transformation heißt zu-

nächst zu verstehen, dass wir tatsächlichmit allem verbunden und von vielem

abhängig sind. Wir agieren in interdependenten, komplexen Systemen und

müssen begreifen, was das bedeutet: etwa, dass auch im Großen wirkt, was

wir im Kleinen tun – nur nicht immer direkt und schon gar nicht monokau-

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denken wie »Commoners« 245

sal. Und zudem ist jeder kleine Akt nur dann ein Akt der Transformation des

Ganzen, »wenn« in den kleinen Akten selbst transformative Logiken stecken.

Wenn ich mich z.B. aus der Logik des Marktes herausbewegen will, wenn

ich Geben und Nehmen entkoppeln möchte, damit Menschen ihr Potenzial

entfalten können, dann muss vieles anders organisiert werden – das Dach

über dem Kopf, die Lebensmittelversorgung, die Befriedigung unmittelba-

rer Bedürfnisse.Wirmüssen andere Handlungslogiken in unserWirtschaften

einschreiben, wir müssen unabhängiger vom Geld werden und so der Markt-

logik den Schmierstoff entziehen – nämlich uns selbst. Eine solche Transfor-

mation betrifft die gesamte Ausrichtung von Lebensläufen genauso wie die

Grundmuster des politischen, insbesondere wirtschaftspolitischenHandelns.

Da hängt bisher alles an der Schaffung von Arbeitsplätzen: teils hochbezahl-

te Arbeitsplätze in der Stahl-, Automobil- und Rüstungsindustrie oder in der

energieverschleudernden Baubranche erscheinen selbst im Jahre 2021 – trotz

Klimaumbruch – noch wichtiger als die Idee, die Produktion runterzufah-

ren und weniger zu arbeiten. Diese Arbeitsmarktorientierung folgt der Logik

der Marktökonomie und nährt sie zugleich, obwohl sie tendenziell unsere Le-

bensgrundlagen untergräbt. Ein Teufelskreis.

Wir können dieWelt nicht in ihre Einzelbestandteile zerlegen und von ih-

rem Kontext befreien, nur um es uns einfacher zu machen – etwa Forderun-

gen nach dem Abbau umweltschädlicher Produktionmit der Frage abwürgen:

»Wovon sollen dieMercedes- und Audi-Mitarbeiter*innen dann leben?« –Nur

um weiterzumachen wie bisher. Komplexität lässt sich nicht vereinfachen,

nur möglichst klar erfassen und beschreiben. Das »Keep it simple« ist also ein

recht unpassendes Motto. Richtiger wäre: »Keep it complex and clear«. Dafür ist

es wichtig, die Beziehungsmuster und Handlungslogiken zu erfassen, etwa

den Zusammenhang zwischen einem konkurrenzgetriebenen, marktbasier-

ten Wirtschaftssystem und dem ökologischen Desaster. Und dann brauchen

wir grundlegend andere Wirtschaftsformen, die anderen Handlungslogiken

folgen, z.B. Commons.

Wie können wir uns die Beziehungsmuster und Handlungslogiken der Commons

vorstellen?

Vielleicht hilft hier eine Metapher aus dem Bereich der Ökologie: Commons

oder Commons-Projekte können wir uns wie Pilze vorstellen. Es gibt sie über-

all und zu jeder Jahreszeit. Wenn ich aber Leute frage, die wenig Übung ha-

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Silke Helfrich

ben, wird es heißen: »Ich finde nie Pilze«. Pilze zu finden ist ja eine Frage der

Übung und der Aufmerksamkeit. Das wusste schon der berühmte kleine Bär

von Janosch. So ist es auch mit den Projekten der Transformation. Es gibt sie

überall und es gibt unzählige Ansätze, z.B. die »Communities for Future«, die

solidarischen Landwirtschaften (»SoLaWi«), die freien Softwareprojekte, die

freien Radios und Funknetzwerke, die vielen analogen und digitalen Projekte,

bei denenWissen ganz selbstverständlich geteilt und nicht zurWare gemacht

wird, angefangen bei Wikipedia bis hin zu den Alternativen zu »Datenstaub-

saugern« wie Google oder Zoom: etwa GNU/Linux oder »Senfcall«. Je besser

wir darauf eingestellt sind und je genauer wir hinschauen, umso mehr sehen

wir.

Und dann stellen wir plötzlich fest, die Pilze sind gar nicht das Entschei-

dende. Sie sind nur die Fruchtkörper, das was wir zu sehen bekommen und

was wächst, wenn die Bedingungen stimmen. Viel wichtiger ist das Myzel.

Das ist das eigentlich Lebenspendende. Myzelien tauschen Ressourcen und

Informationen aus, lassen Pilze sprießen, nähren Pflanzen und nähren sich

von ihnen. Myzelien sind überall, durchdringen alles und sind doch weithin

unsichtbar. Sie erinnern mich an das, was wir Commoning nennen: eine

Beziehungs-, Handlungs- und Produktionsweise, die solidarische Landwirt-

schaft oder gemeinschaftsgetragene Projekte erst hervorbringt. Für die Praxis

ist es dann wichtig zu überlegen, wie wir uns hierarchiearm organisieren,

miteinander gemeinstimmig entscheiden, Konflikte beziehungswahrend

bearbeiten, Transparenz in Vertrauensräumen schaffen, Rituale des Mitein-

anders etablieren und pflegen und so weiter. Diese Themen kommen immer

wieder auf den Tisch. Wenn wir sie so beantworten, dass sich niemand

über den Tisch gezogen fühlt, die Ressourcen auch morgen noch da sind

und wir uns nicht in unseren Handlungsfreiheiten eingeschränkt fühlen,

dann können jede Menge Pilze wachsen. Wir nähren also das Myzel, »in-

dem« wir begreifen, dass eine andere Handlungs- und Beziehungsweise

lokale Orte der Transformation hervorbringen kann. Und diese Projekte

können sich aufeinander beziehen – so wie sich Myzelien zu gemeinsamen

Myzelien-Netzwerken verbinden. Solidarische Landwirtschaften können bei

Opensource-Hardwareprojekten andocken, sie können ihre Ressourcen von

Bildungsnetzwerken holen, könnten sich vom Bau freier, konvivialer Werk-

zeuge und Landmaschinen inspirieren lassen oder freie, digitale Plattformen

nutzen, um miteinander nicht nur im deutschsprachigen Raum, sondern

auch international zu kommunizieren. So können Verbünde transformativer

Projekte entstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denken wie »Commoners« 247

Was bedeutet für Sie vor diesem Hintergrund »ein gutes Leben« in der

Commons-Bewegung?

Ein nicht nur materiell begründetes Sicherheitsgefühl, ein Getragensein von

Menschen und von Infra- und Versorgungsstrukturen, die auch dann greifen,

wenn ich gerade nicht »funktioniere«. Wenn wir eine materielle Grundsi-

cherung haben »und« uns von Beziehungen getragen fühlen, kann sich auch

mehr Zeitwohlstand einstellen, denn innerhalb der Commons-Bewegung

heißt ein gutes Leben mindestens, das Getriebensein im Hamsterrad zu

überwinden. Diese Getriebensein ist oft tief mit der Angst verbunden, abge-

hängt zu werden oder vielleicht später nicht genug zu haben oder alles allein

– individuell – schaffen zu müssen.

Ein gutes Leben ermöglicht Angstfreiheit und dafür brauchen wir andere

Bedingungen und nicht 40-Stunden-Jobs, die oft fremdbestimmt sind, und

nebenbei die Frage, wie wir Kinder erziehen, uns selbstoptimieren und noch

für die Gesellschaft tätig sind.

Und wie kommen wir dahin?

Indem wir neu darüber nachdenken, was uns Arbeit, speziell Lohnarbeit, be-

deutet. Ich spreche nicht gern von Arbeit, lieber vom Tätigsein, denn wenn

wir immer die gleichen Fragen stellen – »Wie sieht die Zukunft der Lohn-

arbeit aus? Wie bestehe ich auf dem Arbeitsmarkt? Wie werde ich möglichst

gut bezahlt?« –, fahren wir direkt in eine Sackgasse, wir werden blind für die

Alternativen. Wenn wir über unser Tätigsein nachdenken, gehört die ganze

Vielfalt dazu. Es gehört alles dazu, was wir tun, von Fürsorge- bis Werktätig-

keiten. Das ernst zu nehmen und immer wieder zu fragen, »Wofür und worin

will ich wie wirklich tätig sein?«, führt natürlich zu einer völligen Umgestal-

tung des Arbeitsmarkts. Die Mindestforderung wäre jedenfalls eine formale

Lohnarbeitszeit von maximal 20 Stunden pro Woche.

Es ist doch klar, in Commons-Kontexten sowieso, dass das Versorgt- und

Getragensein nicht nur von Geld oder wohlwollender Sozialpolitik abhängen

darf. Dafür sollten wir gute gesellschaftliche Bedingungen schaffen, so dass

dasMiteinander-Handeln und das Füreinander-Sorge-tragen einfacher wird.

Wer sich um eine »SoLaWi«, um mehrgenerationelle Wohnprojekte, um frei-

es Wissen kümmert, braucht gesellschaftliche Anerkennung, konkrete Un-

terstützung und mehr Freiräume, denn Commoning kann nicht nur abends

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Silke Helfrich

nach der Lohnarbeit stattfinden. Wir könnten auch Städte so »entwickeln«,

dass möglichst viel Raum für Selbstorganisation statt möglichst viele Qua-

dratmeter Verkaufsfläche entstehen.Wir könnten diemeisten Organisations-

strukturen und Entscheidungsverfahren überdenken, um herzustellen, was

wir manchmal »strukturelle Gemeinschaftlichkeit« nennen.

Sie waren beim Zukunftsdiskurs »Consumers for Future« dabei. Was haben Ihrer

Meinung nach Konsumierende mit der Transformation unserer Welt zu tun?

Lassen Sie mich an den drei Hebeln der Transformation anknüpfen: die Not-

wendigkeit, das Erfahren und Erleben sowie das Umdenken. Ich fange bei

Letzterem an. Wie wäre es, wenn wir unsere Rollen überdenken? Wir sind

ja immer Konsumierende und Produzierende zugleich – oft wird von Pro-

sument*innen gesprochen. Die Art und Weise aber, in der unsere Ökonomie

organisiert ist, trennt diese Rollen voneinander. Wir sollten diese Rollentren-

nung auflösen und damit experimentieren, wieder beides in den Blick be-

kommen, uns also nie nur als Konsumierende verstehen. In dem Moment, in

dem wir etwas konsumieren, sind wir schon die Produzierenden des Mülls,

mit dem sich andere wieder ein Geschäftsmodell ausdenken und mit dem

wir letztlich unsere Lebensgrundlage (und damit die Produktionsgrundlage)

zerstören. Daher stellt sich die Frage, wie wir das Konsumieren/Produzie-

ren tatsächlich so umdenken können, dass es sich in realen Produktionspro-

zessen niederschlägt. Bleiben wir beim Beispiel der solidarischen Landwirt-

schaft. Hier gibt es natürlich Arbeitsteilung. Wir haben Gärtner*innen und

Bäuer*innen, die sich kontinuierlich darum kümmern, eine gute Ernte ein-

zufahren. Wir als Mitglieder haben auch die Möglichkeit, am Mittwoch oder

am Samstag mit auf das Feld zu gehen, mit zu produzieren und damit – zeit-

weise – die Trennung zwischen Konsumierenden und Produzierenden aufzu-

weichen. So gewinnen wir auch eine ganze Menge Empathie für die jeweils

andere Rolle.

Wir können also das erhalten, was gemeinhin »Arbeitsteiligkeit« genannt

wird und ihr zugleich die Spitze der Überspezialisierung und die Perversion

der Monotonie und Sinnlosigkeit nehmen. Und damit sind wir beim zweiten

Treiber der Transformation: dem konkreten Erleben.Wenn ich auf dem Acker

stehe, die Hände in der Erde, die Sorge bei den Pflanzen, wenn ich begreife,

wieviel Handarbeit und Zeit nötig ist, um Möhren in Bioqualität zu erzeu-

gen, dann gewinne ich ein anderes Verhältnis zum Ganzen. Und hier kommt

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denken wie »Commoners« 249

der dritte Treiber hinzu, die Notwendigkeit, dass wir Lebensmittel brauchen.

Aber auch,wenn es die Ernte verhagelt, ist die Not da undwirmüssenmitein-

ander das Problem lösen. Aber wir tun es dann auf einer anderen Grundlage.

Wie können wir die Menschen für ein nachhaltigeres Handeln und für die Commons

sensibilisieren?

Im Wesentlichen über zwei Wege: Wissen und Erfahrung schaffen sowie

kommunizieren. Die Wirtschaftswissenschaftler*innen, insbesondere die

Betriebswirt*innen, haben ja in der Vergangenheit viel dafür getan, immer

wieder auf sogenannte Marktgesetze zu verweisen und gebetsmühlenartig

zu erklären, dass »die« Ökonomie angeblich Gesetzen gehorcht. Das wird

millionenfach wiederholt, obwohl es weder das Gemeinschaffen, noch Für-

sorge, noch alternativeWirtschaftsweisen erklärt. Es wird auch nicht gefragt,

was denn eigentlich das Myzel ist, das alles nährt. Wir müssen also unseren

Aufmerksamkeitsfokus verschieben: in der Wissenschaft und in der Publizis-

tik. Wir müssen über alle verfügbaren Medien das erzählen, was Menschen

zum Nachahmen verleitet. Statt der Börsennachrichten könnten wir z.B.

Geschichten des Gelingens erzählen. Werbung ist ein Treiber der Markt-

wirtschaft. Was, wenn wir diese radikal herunterfahren und jeden Abend

drei Minuten vor der Tagesschau oder den heute-Nachrichten über Neues

aus der Welt der Commons berichten? Wir würden Menschen inspirieren,

miteinander verbinden und zum Ausprobieren anstiften.

Das entspricht auchmeiner unmittelbaren Erfahrung. Ich habe vor 15 Jah-

ren angefangen, mir die Commons-Brille aufzusetzen. Das bewirkt tatsäch-

lich eine Wahrnehmungsveränderung. Ich sehe überall Commons-Ansätze,

weil sie für mich einfach zu sehen und weil sie ohnehin überall sind – wie

Myzelien. Die Geschichte des Kapitalismus ist ja auch eine Geschichte der

Commons. Der Frühkapitalismus ist aus der Einhegung der sogenannten tra-

ditionellen Commons entstanden; es hat der Einzäunung, Privatisierung und

strukturellen Transformation aller bis dahin existierenden Beziehungen be-

durft, um dieWirtschaftsweise überhaupt erst in dieWelt zu bringen, die uns

seit circa 250 Jahren dominiert.Mit den Einhegungen nimmt es bis heute kein

Ende. Aber wenn esmöglich ist, etwas einzuhegen, ist natürlich auch der um-

gekehrte Prozess möglich, wenngleich schwieriger. Privatisieren geht leichter

als entprivatisieren. Zudem darf das nicht rückwärtsgewandt passieren, weil

sich die Produktionsbedingungen völlig verändert haben und auch die Zahl

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Silke Helfrich

der Menschen ist sehr viel größer geworden. Commons vor dem Kapitalis-

mus sind etwas anderes als Commons nach dem Kapitalismus. Wir müssen

die heutigen Bedingungen bedenken und uns aus ihnen heraus aus der Um-

klammerung des kapitalistischen Marktes befreien und ins Werk setzen, was

uns frei, fair und lebendig leben lässt, ohne dabei das Alte zu idealisieren.

Wo sehen Sie die größten Herausforderungen, Menschen zu sensibilisieren oder zum

Umdenken hin zu mehr Commoning, Gemeinwohlökonomie oder Gemeinwohlorien-

tierung zu bringen?

Ich glaube, die größte Herausforderung liegt in den individuellen Biogra-

phien, die ziemlich fest in gesellschaftlichen Strukturen verankert sind. Wir

müssen unserer Biographie begegnen und biographische Anker lichten, al-

so sicher Geglaubtes, ein Stück eigenes Selbstverständnis und Gewordensein

über Bord werfen. Es ist sehr schwierig, sich aus Bedingungen zu lösen, die

unseren Alltag vorstrukturieren. Beispielsweise ist die Idee sehr präsent, dass

die Befriedigung von Bedürfnissen immer über Geld vermittelt wird. Undwer

immer sie in Frage stellt, wird sofort gefragt: »Soll ich jetzt anfangen, mein

Brot zu selbst zu backen und das Holz imWald selbst zu schlagen?« Das nicht,

aber sich in anderen Organisationsstrukturen und Produktionsprozessen zu

üben, »während« wir noch in alten Strukturen drinstecken – das geht. Es er-

öffnet neueWelten und wird sich zeigen: DerWeg legt sich beim Gehen unter

unsere Füße.

Wie meine ich das mit den alten Strukturen? Wir brauchen z.B. Geld, um

eine andere Ökonomie aufzubauen, in der wir unabhängiger von Geld leben

können. Deswegen braucht es dieses radikale Umdenken. Deswegen ist ein

bedingungsloses Grundeinkommen sinnvoll. Es stellt erst einmal die Bedin-

gungen dafür her, dass Menschen sich freier entfalten und ein Vertrauen in

das Gelingen des anderen Wirtschaftens gewinnen können. Diese Zeit des

Wandels braucht Brücken, mutige Pioniere und innovative Maßnahmen, mit

denen sie vorangehen, damit es überhaupt Räume des Erfahrens und Erle-

bens geben kann.

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denken wie »Commoners« 251

Welche Geschichten des Gelingens können andere ermutigen, sich auf den von Ihnen

geschilderten Weg zu machen?

Wir brauchen drei verschiedene Erzählebenen und Erzähler*innen. Da sind

zunächst die Menschen selbst, die Erfahrungen in Commons-Institutionen

gemacht haben oder sich selbst als Commoner betrachten. Sie können die-

se Ideen authentisch vermitteln, wenn sie erzählen, wie ein Studium anders

organisiert sein kann, wie Bildung anders finanziert sein kann, welche Erfah-

rungen sie mit Selbstorganisation gemacht haben – von anonymen Alkoholi-

ker*innen über Menschen aus den Flüchtlingslagern dieser Welt bis hin zur

landesweiten Reorganisation der Pflege wie das beispielsweise »Buurtzorg«

in den Niederlanden in Kooperation mit dem Staat tut. Aber diese Authen-

tizität reicht nicht, weil diese Erfahrungen im Kontext gesellschaftlicher und

staatlicher Strukturen immer als »das Kleine«, das Überschaubare betrach-

tet werden, so als würde Commoning nur unter Menschen funktionieren, die

sich kennen. Das stimmt nicht. Wir können andere Beziehungsweisen und

Handlungslogiken auf allen Ebenen verankern. Und auch darüber müssen

wir erzählen. Das können Wissenschaftler*innen tun, Transformationsfor-

scher*innen oder die sogenannten public intellectuals. Sie können die konkre-

ten Erfahrungsräume verknüpfen, können sie in eine verständliche Sprache

übersetzen und den großen Bogen spannen. Wir brauchen also die Erzäh-

lungen aus der Perspektive der Pilze – von Menschen, die selbstorganisiert

sind und vom Konkreten berichten. Und wir brauchen Erzählungen aus der

Perspektive des Myzels, von Menschen, die die Bezüge und Handlungslogi-

ken freilegen. Und schließlich brauchen wir die große Erzählung über die

gemeinsamen Myzelien-Netzwerke: Wie verbindet sich das eine mit dem an-

deren? Und wie entsteht daraus ein anderes Bild von Gesellschaft? Wie kön-

nen wir dieses Bild umsetzen und verstehen, was sich wie gegenseitig nährt,

wie Informationen und Ressourcen ausgetauscht werden? Kurz: Wie können

wir gute Bedingungen dafür schaffen, dass immer mehr Pilze sprießen?

Am Anfang erzählen wir von der Omnipräsenz der Commons wo – ähnlich

dem care-Ansatz – nicht alles gegeneinander aufgerechnet wird. Fürsorge-

Sie haben mit David Bollier ein Buch geschrieben Frei, fair und lebendig – Die Macht

der Commons, das 2019 erschienen ist. Für wen ist es gedacht? Und was ist Ihre

Intention mit diesem Buch?

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Silke Helfrich

Beziehungen sind grundlegend, deswegen greifen Fürsorge und Commoning

sehr gut ineinander. Dann zeigen wir, dass ein relationales Seinsverständnis

wichtig ist, um Commons zu verstehen. An vielen Orten in der Welt gibt es

das; in der Ideengeschichte ist das auch nichts Neues.Wir sprechen trotzdem

vom Ontowandel, weil das dominierende Seinsverständnis eben ein anderes

ist. Und daraus folgt, dass wir oft andere Begriffe brauchen, eine andere Spra-

che. Oft haben uns die Worte gefehlt, um genauer zu beschreiben, was im

Gemeinschaffen stattfindet. Wir haben also neue genutzt – das »Ich in Be-

zogenheit« z.B. oder das »gemeinstimmig« entscheiden. Und wir sprechen

von der »Beziehungshaftigkeit des Habens«, es gibt zwei Kapitel zumThema

Eigentum. Natürlich brauchen wir für die andere Welt und Ökonomie auch

eine andere Metaphorik. Die fehlt im Buch noch.

Gedacht war es ursprünglich für alle Menschen, die sich für diese Ideen-

welt interessieren und vor allem für jene, die sie umsetzen wollen.Wir erzäh-

len deshalb im zweiten Teil viel aus der Praxis und schöpfen aus gelingender

Praxis sogenannte Muster des Commoning, die der Handlungsorientierung

dienen. Dabei war klar, dass wir die größeren Zusammenhänge in den Mit-

telpunkt rückenmüssen; etwa die Frage des Habens. Es geht uns darum, über

Eigentum und Besitz so nachzudenken, dass wir zu ganz anderen Formen des

Habens kommen – auch jenseits der Dichotomie zwischen Privat- und Ge-

meineigentum. Da sind wir dann bei den Grundpfeilern unserer Gesellschaft

und deren Transformation. Aus diesem Nachdenken schließen wir dann auf

Institutionen, die Commoning einfacher machen können. Ein einfaches Bei-

spiel: Jede*r (Kommunal-)Politiker*in kennt Public-private-Partnerships, al-

so öffentlich-private Partnerschaften. Kaum jemand stellt sich die Frage, wie

wir einen rechtlichen Rahmen und einen Kooperationsrahmen schaffen kön-

nen, der stattdessen commons-öffentliche Partnerschaften etabliert. Daher

richtet sich das Buch (insbesondere im dritten Teil) auch an Menschen, die

diese Handlungslogiken in die Transformation gesellschaftlicher Strukturen

und Institutionen übertragen können. Und speziell für Wissenschaftler*in-

nen gibt es auch noch einen Methodenanhang.

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denken wie »Commoners« 253

Das Buch beschreibt also Alternativen zum Kapitalismus. Haben Sie dazu auch

strategische Überlegungen?

Ich bin auch Mitglied des »Netzwerks Ökonomischer Wandel« (NOW) und

dort ist uns sehr klar geworden, dass viele alternativ-ökonomische Zugän-

ge und Alternativen miteinander verwoben werden müssen. Märkte können

wir nur am Gemeinwohl orientieren, wenn wir die aktuelle Marktlogik zu-

rückdrängen, weil sie auf dem Konkurrenzprinzip beruht und uns voneinan-

der trennt, wenn wir gleichzeitig Institutionen und damit den Staat umfas-

send demokratisieren und letztlich Commons ausweiten.Darunter fassenwir

im NOW alle solidarischen, care- oder Commons-Praktiken, die diese ande-

ren Beziehungslogiken ins Werk setzen. Auch hier ist die Metapher vom ge-

meinsamen Myzelien-Netzwerk passend: Beispielsweise kümmere ich mich

als Commoner darum, dass es mehr Commons-Projekte gibt, dass sie wie

Pilze aus dem Boden brechen. Das tue ich mit Anderen, die zu anderen Al-

ternativen arbeiten, wohl wissend, dass sich die Myzelien der unterschiedli-

chen Praktiken auch miteinander verweben können. Auch Unternehmungen

und Unternehmen der solidarischen Ökonomie und der Gemeinwohlökono-

mie zwingen dazu, uns mit unserer ökonomischen Unkultur auseinanderzu-

setzen. Wenn Menschen eine Gemeinwohlbilanz für ihren Betrieb erstellen,

müssen sie automatisch über ihr Tun und die darin eingeschriebenen Logiken

nachdenken.

Corona prägt(e) die Jahre 2020 und 2021. Wie blicken Sie in die Zukunft? Kann Corona

auch eine Chance für ein Umdenken sein?

Ja, natürlich, aber bisher finde ich kaum Anzeichen für ein Umdenken,

sondern schlicht ein Schwanken zwischen den beiden Polen Markt und Staat.

Die dominante Erzählung im Kontext der Corona-Krise offenbart eher ein

Wiedererstarken keynesianischer, wirtschaftspolitischer Ideen und damit ein

Wiedererstarken des Staates, ohne dass sich dabei die Handlungslogiken des

Staates selbst aus der Marktlogik befreien. Daher brauchen wir Menschen,

die nochmal aus größerer Distanz den Blick darauf richten, wie unsere

Produktions- und Lebensweisen mit dem Entstehen von Zoonosen und deren

rasender Verbreitung zusammenhängen. Diese Geschwindigkeit kann es ja

nur unter heutigen Lebensbedingungen überhaupt geben!

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Silke Helfrich

Dabei ginge das anders. Wir können so wirtschaften, dass wir nicht der

noch verbleibenden Wildnis immer näher auf die Pelle rücken. Wir können

die Agrar- und Forstgrenze zurückdrängen statt sie voranzutreiben. Doch

darüber wird kaum gesprochen. Eigentlich wäre es an der Zeit, die Reflexion

auf Corona mal aus einer Commons-Perspektive anzupacken. Dann würden

wir wahrscheinlich zu radikal anderen Lösungen kommen, im Sinne der Prä-

vention von Zoonosen aber auch in dem Sinne, dass vom »Impfstoff als Ge-

meingut« nicht nur in politischen Sonntagsreden gesprochen, sondern Impf-

stoff tatsächlich als Commons produziert wird.

Haben Sie Forderungen an Politik oder andere Zielgruppen?

Meine wichtigste Forderung ist, dass Politiker*innen lernen wie Commoners

zu denken und dass sie hinterfragen, auf welchen Grundannahmen unse-

re Institutionen und unser Politikverständnis beruhen. Ein Beispiel: wer

sich nicht von der Idee lösen kann, dass Menschen individuelle Nutzen-

Maximierer*innen sind, die sich gern auf Kosten anderer in die Hängematte

legen, kann das Konzept eines bedingungslosen Grundeinkommen gar nicht

begreifen und ihm entsprechend auch nicht zustimmen. Aus den Vorver-

ständnissen – dem Welt- und Menschenbild – entfaltet sich das, was wir für

vorstellbar halten.

Wenn wir demgegenüber wissen und auch die Erfahrungmachen, dass in

uns Menschen der Wunsch nach Kooperation angelegt ist und es zudem poli-

tisch gar nicht um die Frage geht, ob Menschen kooperieren wollen, sondern

darum, ihnen dabei zu helfen, es zu tun, dann ist der Grundgedanke eines

bedingungslosen Grundeinkommens viel plausibler.

Ähnlich verhält es sich mit der Landwirtschaft. Wenn wir begreifen, dass

es beim Lebensmittelproduzieren immer umMultifunktionalität geht und nie

nur um Erträge pro Hektar, dann werden wir uns für andere Formen der

Landwirtschaft öffnen, in denen gemessen am Ertrag pro Hektar vielleicht

weniger herauskommt, aber gemessen an Biodiversität, Bodenfruchtbarkeit,

Herstellung von Zusammenhalt usw. zusammengenommen eben viel mehr.

Meine wichtigste Bitte: Lassen Sie sich auf dieses andere Denken ein, daraus

folgt der Rest.

Bei Commons geht es ja oft darum, dass wir unser Leben gemeinverant-

wortlich in die eigenen Hände nehmen. Dafür kann die Politik die Bedingun-

gen verbessern. So wie in dieser Pandemie beispielsweise viele Unternehmen

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denken wie »Commoners« 255

extrem großzügig mit Steuergeldern unterstützt wurden. Es wäre das Min-

deste, dasselbe auch für transformative Praktiken zu tun.

Vielen Dank für das Interview!

Silke Helfrich ist leider kurz vor der Veröffentlichung dieses Beitrags verstorben. Die

Commons und die Verbreitung des Denkens von Commoners waren ihr ein Herzensan-

liegen, mit dem sie andere inspiriert und begeistert hat – so auch in der Podiumsdis-

kussion zum Zukunftsdiskurs »Consumers for Future«. Wir danken für ihren klugen

Geist, ihre vorbildliche Offenheit und ihr nationales sowie internationales Wirken für

die Transformation unserer Gesellschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

