Denken wie »Commoners«
Die Commons und nachhaltiger Konsum

Silke Helfrich

Der Beitrag basiert auf einem Interview mit Silke Helfrich am os. Juli 2021,
11.00-12.00 Uhr. Das Interview wurde von Randy Haubner gefithrt.

Sie setzen sich fir »Commons« ein? Worum genau geht es dabei?

Es geht um das gemeinverantwortliche Sorgetragen fiir das, was keiner Per-
son alleine zusteht, etwa weil es niemand individuell hergestellt hat. Es gibt
Vieles, das in irgendeiner Weise geteilt, kollektiv verantwortet, gepflegt und
genutzt werden muss.

Commons hat mittlerweile den Begriff der Gemeingiiter abgeldst. Das ist
gut, denn Commons verdeutlicht, dass es im Kern nicht um Giiter geht, son-
dern um unsere Beziehung zueinander im Umgang damit, im Umgang mit
fast allem auf der Welt.

Entsprechend wird itber Commons oft mit normativem Anspruch disku-
tiert. Es geht ja darum, unsere Beziehungen so zu gestalten und die Dinge,
die wir zum Leben brauchen, so herzustellen, dass »sich niemand iiber den
Tisch gezogen fithlt«. Zugleich geht es darum, dass das, was alle zum Leben
brauchen — unsere Lebensgrundlage — auch morgen noch da ist. Optimaler-
weise sollte ein solcher pflegnutzender Umgang unsere Handlungsoptionen
erweitern und nicht einschrinken. Das ist ein hoher Anspruch.

Commons zielen immer darauf ab, uns von Modellierungen zu l6sen, weil
diese so kontextvergessen sind. Es gibt also einiges zu tun und dieses Tun
wird oft »Commoning« genannt. Das ist ein verbiirgtes altes englisches Verb
und wird im Deutschen manchmal mit »gemeinschaffen« itbersetzt. Commo-
ning ist eigentlich die grofite Selbstverstindlichkeit der Welt.

- am 13.02.2026, 05:18:27.


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2k

Silke Helfrich

Was sind die Treiber fir die Transformation hin zu Commons und zu Commoning?

Ich witrde sagen, es gibt mindestens drei: 1. Die Notwendigkeit, konkrete Pro-
bleme zu 1sen oder Bediirfnisse zu befriedigen, 2. Erfahren, erleben, sich
beriithren lassen, 3. Denken lernen wie Commoners.

Die Not-Wendigkeit treibt an; unsere Not, den Klimaumbruch oder den
Zerfall der Gesellschaft (doch noch) zu wenden. Das zeigt sich besonders in
akuten Konflikt- und Stresssituationen, dann funktioniert Solidaritit und
Selbstorganisation.

Auch das Erfahren, Erleben und Sich-Berithren lassen liegt als Antrieb auf
der Hand. Ich kiitmmere mich um das, was ich liebe, was mich bewegt. Und
was ich erfahren und erlebt habe, kann ich leichter wiederholen oder auf neue
Situationen iibertragen. Das leitet uns z.B. in der Commons-Sommerschule,
die wir einmal im Jahr durchfithren. Dort versuchen wir so miteinander zu
arbeiten und miteinander Dinge auszuprobieren, dass klar wird, wie es sich
anfiihlt, getragen zu sein. Das ist natiirlich nicht nur ein diffuses Gefiihl,
das sich »irgendwie« einstellt. Es resultiert auch aus Vereinbarungen, Regeln,
Verlisslichkeit und Organisationsstrukturen.

Und der dritte Treiber — lernen zu denken wie Commoners — ist ganz
entscheidend. Es ist schwer zu tun, was wir nicht denken und uns nicht ein-
mal vorstellen kénnen. Wie Commoners zu denken erweitert das, was wir fiir
machbar halten. Das kann auch in der Politik niitzlich sein. Der Biirgermeis-
ter und die Vizebiirgermeisterin von Zagreb, beide im Frithjahr 2021 gewihlt,
kommen beispielsweise aus der Commons-Bewegung.

Was verstehen Sie unter einer Transformation unserer Welt?

Transformation bedeutet fiir mich zunichst damit aufzuhéren, die Welt ver-
tikal zu denken, also unten das Kleine und Kleinteilige, oben das Grof3e, Wich-
tige und Ganze. Diese Ebenen (klassischerweise als Mikro, Meso und Makro
bezeichnet) hingen viel komplexer miteinander zusammen, sie entfalten sich
auseinander heraus; wobei es wichtig ist, hier keinem einfach gestrickten Ho-
lismus zu folgen. Nicht alles ist in allem enthalten. Transformation heif3t zu-
nichst zu verstehen, dass wir tatsichlich mit allem verbunden und von vielem
abhingig sind. Wir agieren in interdependenten, komplexen Systemen und
miissen begreifen, was das bedeutet: etwa, dass auch im Grofien wirkt, was
wir im Kleinen tun — nur nicht immer direkt und schon gar nicht monokau-

- am 13.02.2026, 05:18:27.


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Denken wie »Commoners«

sal. Und zudem ist jeder kleine Akt nur dann ein Akt der Transformation des
Ganzen, »wenn« in den kleinen Akten selbst transformative Logiken stecken.

Wenn ich mich z.B. aus der Logik des Marktes herausbewegen will, wenn
ich Geben und Nehmen entkoppeln mochte, damit Menschen ihr Potenzial
entfalten kénnen, dann muss vieles anders organisiert werden — das Dach
iiber dem Kopf, die Lebensmittelversorgung, die Befriedigung unmittelba-
rer Bediirfnisse. Wir miitssen andere Handlungslogiken in unser Wirtschaften
einschreiben, wir miissen unabhingiger vom Geld werden und so der Markt-
logik den Schmierstoft entziehen — nimlich uns selbst. Eine solche Transfor-
mation betrifft die gesamte Ausrichtung von Lebensldufen genauso wie die
Grundmuster des politischen, insbesondere wirtschaftspolitischen Handelns.
Da hingt bisher alles an der Schaffung von Arbeitsplitzen: teils hochbezahl-
te Arbeitsplitze in der Stahl-, Automobil- und Riistungsindustrie oder in der
energieverschleudernden Baubranche erscheinen selbst im Jahre 2021 — trotz
Klimaumbruch — noch wichtiger als die Idee, die Produktion runterzufah-
ren und weniger zu arbeiten. Diese Arbeitsmarktorientierung folgt der Logik
der Marktokonomie und nihrt sie zugleich, obwohl sie tendenziell unsere Le-
bensgrundlagen untergribt. Ein Teufelskreis.

Wir kénnen die Welt nicht in ihre Einzelbestandteile zerlegen und von ih-
rem Kontext befreien, nur um es uns einfacher zu machen - etwa Forderun-
gen nach dem Abbau umweltschidlicher Produktion mit der Frage abwiirgen:
»Wovon sollen die Mercedes- und Audi-Mitarbeiter*innen dann leben?« — Nur
um weiterzumachen wie bisher. Komplexitit lisst sich nicht vereinfachen,
nur moglichst klar erfassen und beschreiben. Das »Keep it simple« ist also ein
recht unpassendes Motto. Richtiger wire: »Keep it complex and clear«. Dafiir ist
es wichtig, die Beziehungsmuster und Handlungslogiken zu erfassen, etwa
den Zusammenhang zwischen einem konkurrenzgetriebenen, marktbasier-
ten Wirtschaftssystem und dem 6kologischen Desaster. Und dann brauchen
wir grundlegend andere Wirtschaftsformen, die anderen Handlungslogiken
folgen, z.B. Commons.

Wie kénnen wir uns die Beziehungsmuster und Handlungslogiken der Commons
vorstellen?

Vielleicht hilft hier eine Metapher aus dem Bereich der Okologie: Commons
oder Commons-Projekte kénnen wir uns wie Pilze vorstellen. Es gibt sie tiber-
all und zu jeder Jahreszeit. Wenn ich aber Leute frage, die wenig Ubung ha-

- am 13.02.2026, 05:18:27.

245


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Silke Helfrich

ben, wird es heiflen: »Ich finde nie Pilze«. Pilze zu finden ist ja eine Frage der
Ubung und der Aufmerksamkeit. Das wusste schon der berithmte kleine Bir
von Janosch. So ist es auch mit den Projekten der Transformation. Es gibt sie
tiberall und es gibt unzihlige Ansitze, z.B. die »Communities for Future«, die
solidarischen Landwirtschaften (»SoLaWi«), die freien Softwareprojekte, die
freien Radios und Funknetzwerke, die vielen analogen und digitalen Projekte,
bei denen Wissen ganz selbstverstindlich geteilt und nicht zur Ware gemacht
wird, angefangen bei Wikipedia bis hin zu den Alternativen zu »Datenstaub-
saugern« wie Google oder Zoom: etwa GNU/Linux oder »Senfcall«. Je besser
wir darauf eingestellt sind und je genauer wir hinschauen, umso mehr sehen
wir.

Und dann stellen wir plétzlich fest, die Pilze sind gar nicht das Entschei-
dende. Sie sind nur die Fruchtkérper, das was wir zu sehen bekommen und
was wichst, wenn die Bedingungen stimmen. Viel wichtiger ist das Myzel.
Das ist das eigentlich Lebenspendende. Myzelien tauschen Ressourcen und
Informationen aus, lassen Pilze spriefien, nihren Pflanzen und nihren sich
von ihnen. Myzelien sind iiberall, durchdringen alles und sind doch weithin
unsichtbar. Sie erinnern mich an das, was wir Commoning nennen: eine
Beziehungs-, Handlungs- und Produktionsweise, die solidarische Landwirt-
schaft oder gemeinschaftsgetragene Projekte erst hervorbringt. Fiir die Praxis
ist es dann wichtig zu iiberlegen, wie wir uns hierarchiearm organisieren,
miteinander gemeinstimmig entscheiden, Konflikte beziehungswahrend
bearbeiten, Transparenz in Vertrauensriumen schaffen, Rituale des Mitein-
anders etablieren und pflegen und so weiter. Diese Themen kommen immer
wieder auf den Tisch. Wenn wir sie so beantworten, dass sich niemand
tiber den Tisch gezogen fithlt, die Ressourcen auch morgen noch da sind
und wir uns nicht in unseren Handlungsfreiheiten eingeschrinkt fiihlen,
dann konnen jede Menge Pilze wachsen. Wir nihren also das Myzel, »in-
dem« wir begreifen, dass eine andere Handlungs- und Beziehungsweise
lokale Orte der Transformation hervorbringen kann. Und diese Projekte
konnen sich aufeinander beziehen — so wie sich Myzelien zu gemeinsamen
Myzelien-Netzwerken verbinden. Solidarische Landwirtschaften konnen bei
Opensource-Hardwareprojekten andocken, sie konnen ihre Ressourcen von
Bildungsnetzwerken holen, kénnten sich vom Bau freier, konvivialer Werk-
zeuge und Landmaschinen inspirieren lassen oder freie, digitale Plattformen
nutzen, um miteinander nicht nur im deutschsprachigen Raum, sondern
auch international zu kommunizieren. So kénnen Verbiinde transformativer
Projekte entstehen.

- am 13.02.2026, 05:18:27.


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Denken wie »Commoners«

Was bedeutet fir Sie vor diesem Hintergrund »ein gutes Leben« in der
Commons-Bewegung?

Ein nicht nur materiell begriindetes Sicherheitsgefiihl, ein Getragensein von
Menschen und von Infra- und Versorgungsstrukturen, die auch dann greifen,
wenn ich gerade nicht »funktioniere«. Wenn wir eine materielle Grundsi-
cherung haben »und« uns von Beziehungen getragen fithlen, kann sich auch
mehr Zeitwohlstand einstellen, denn innerhalb der Commons-Bewegung
heifdt ein gutes Leben mindestens, das Getriebensein im Hamsterrad zu
tiberwinden. Diese Getriebensein ist oft tief mit der Angst verbunden, abge-
hingt zu werden oder vielleicht spater nicht genug zu haben oder alles allein
— individuell - schaffen zu miissen.

Ein gutes Leben erméglicht Angstfreiheit und dafiir brauchen wir andere
Bedingungen und nicht 40-Stunden-Jobs, die oft fremdbestimmt sind, und
nebenbei die Frage, wie wir Kinder erziehen, uns selbstoptimieren und noch
fiir die Gesellschaft titig sind.

Und wie kommen wir dahin?

Indem wir neu dariiber nachdenken, was uns Arbeit, speziell Lohnarbeit, be-
deutet. Ich spreche nicht gern von Arbeit, lieber vom Titigsein, denn wenn
wir immer die gleichen Fragen stellen — »Wie sieht die Zukunft der Lohn-
arbeit aus? Wie bestehe ich auf dem Arbeitsmarkt? Wie werde ich moglichst
gut bezahlt?« —, fahren wir direkt in eine Sackgasse, wir werden blind fiir die
Alternativen. Wenn wir iiber unser Titigsein nachdenken, gehort die ganze
Vielfalt dazu. Es gehort alles dazu, was wir tun, von Fiirsorge- bis Werktatig-
keiten. Das ernst zu nehmen und immer wieder zu fragen, »Wofir und worin
will ich wie wirklich titig sein?«, fihrt natiirlich zu einer volligen Umgestal-
tung des Arbeitsmarkts. Die Mindestforderung wire jedenfalls eine formale
Lohnarbeitszeit von maximal 20 Stunden pro Woche.

Es ist doch klar, in Commons-Kontexten sowieso, dass das Versorgt- und
Getragensein nicht nur von Geld oder wohlwollender Sozialpolitik abhingen
darf. Dafiir sollten wir gute gesellschaftliche Bedingungen schaffen, so dass
das Miteinander-Handeln und das Fiireinander-Sorge-tragen einfacher wird.
Wer sich um eine »SoLaWi«, um mehrgenerationelle Wohnprojekte, um frei-
es Wissen kiimmert, braucht gesellschaftliche Anerkennung, konkrete Un-
terstittzung und mehr Freiriume, denn Commoning kann nicht nur abends

- am 13.02.2026, 05:18:27.

247


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Silke Helfrich

nach der Lohnarbeit stattfinden. Wir kénnten auch Stidte so »entwickelnc,
dass moglichst viel Raum fiir Selbstorganisation statt méglichst viele Qua-
dratmeter Verkaufsfliche entstehen. Wir kénnten die meisten Organisations-
strukturen und Entscheidungsverfahren tiberdenken, um herzustellen, was
wir manchmal »strukturelle Gemeinschaftlichkeit« nennen.

Sie waren beim Zukunftsdiskurs »Consumers for Future« dabei. Was haben Ihrer
Meinung nach Konsumierende mit der Transformation unserer Welt zu tun?

Lassen Sie mich an den drei Hebeln der Transformation ankniipfen: die Not-
wendigkeit, das Erfahren und Erleben sowie das Umdenken. Ich fange bei
Letzterem an. Wie wire es, wenn wir unsere Rollen iiberdenken? Wir sind
ja immer Konsumierende und Produzierende zugleich — oft wird von Pro-
sument*innen gesprochen. Die Art und Weise aber, in der unsere Okonomie
organisiert ist, trennt diese Rollen voneinander. Wir sollten diese Rollentren-
nung auflgsen und damit experimentieren, wieder beides in den Blick be-
kommen, uns also nie nur als Konsumierende verstehen. In dem Moment, in
dem wir etwas konsumieren, sind wir schon die Produzierenden des Miills,
mit dem sich andere wieder ein Geschiftsmodell ausdenken und mit dem
wir letztlich unsere Lebensgrundlage (und damit die Produktionsgrundlage)
zerstoren. Daher stellt sich die Frage, wie wir das Konsumieren/Produzie-
ren tatsichlich so umdenken konnen, dass es sich in realen Produktionspro-
zessen niederschligt. Bleiben wir beim Beispiel der solidarischen Landwirt-
schaft. Hier gibt es natiirlich Arbeitsteilung. Wir haben Girtner*innen und
Biuer*innen, die sich kontinuierlich darum kiitmmern, eine gute Ernte ein-
zufahren. Wir als Mitglieder haben auch die Méglichkeit, am Mittwoch oder
am Samstag mit auf das Feld zu gehen, mit zu produzieren und damit — zeit-
weise — die Trennung zwischen Konsumierenden und Produzierenden aufzu-
weichen. So gewinnen wir auch eine ganze Menge Empathie fiir die jeweils
andere Rolle.

Wir kénnen also das erhalten, was gemeinhin »Arbeitsteiligkeit« genannt
wird und ihr zugleich die Spitze der Uberspezialisierung und die Perversion
der Monotonie und Sinnlosigkeit nehmen. Und damit sind wir beim zweiten
Treiber der Transformation: dem konkreten Erleben. Wenn ich auf dem Acker
stehe, die Hinde in der Erde, die Sorge bei den Pflanzen, wenn ich begreife,
wieviel Handarbeit und Zeit nétig ist, um Mohren in Bioqualitit zu erzeu-
gen, dann gewinne ich ein anderes Verhiltnis zum Ganzen. Und hier kommt

- am 13.02.2026, 05:18:27.


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Denken wie »Commoners«

der dritte Treiber hinzu, die Notwendigkeit, dass wir Lebensmittel brauchen.
Aber auch, wenn es die Ernte verhagelt, ist die Not da und wir miissen mitein-
ander das Problem lésen. Aber wir tun es dann auf einer anderen Grundlage.

Wie kénnen wir die Menschen fiir ein nachhaltigeres Handeln und fiir die Commons
sensibilisieren?

Im Wesentlichen iiber zwei Wege: Wissen und Erfahrung schaffen sowie
kommunizieren. Die Wirtschaftswissenschaftler*innen, insbesondere die
Betriebswirt*innen, haben ja in der Vergangenheit viel dafiir getan, immer
wieder auf sogenannte Marktgesetze zu verweisen und gebetsmithlenartig
zu erkliren, dass »die« Okonomie angeblich Gesetzen gehorcht. Das wird
millionenfach wiederholt, obwohl es weder das Gemeinschaffen, noch Fiir-
sorge, noch alternative Wirtschaftsweisen erklirt. Es wird auch nicht gefragt,
was denn eigentlich das Myzel ist, das alles nihrt. Wir miissen also unseren
Aufmerksambkeitsfokus verschieben: in der Wissenschaft und in der Publizis-
tik. Wir miissen iber alle verfiigbaren Medien das erzihlen, was Menschen
zum Nachahmen verleitet. Statt der Boérsennachrichten kénnten wir z.B.
Geschichten des Gelingens erzihlen. Werbung ist ein Treiber der Markt-
wirtschaft. Was, wenn wir diese radikal herunterfahren und jeden Abend
drei Minuten vor der Tagesschau oder den heute-Nachrichten tiber Neues
aus der Welt der Commons berichten? Wir wiirden Menschen inspirieren,
miteinander verbinden und zum Ausprobieren anstiften.

Das entspricht auch meiner unmittelbaren Erfahrung. Ich habe vor 15 Jah-
ren angefangen, mir die Commons-Brille aufzusetzen. Das bewirkt tatsich-
lich eine Wahrnehmungsverinderung. Ich sehe iiberall Commons-Ansitze,
weil sie fiir mich einfach zu sehen und weil sie ohnehin tberall sind - wie
Myzelien. Die Geschichte des Kapitalismus ist ja auch eine Geschichte der
Commons. Der Frithkapitalismus ist aus der Einhegung der sogenannten tra-
ditionellen Commons entstanden; es hat der Einziunung, Privatisierung und
strukturellen Transformation aller bis dahin existierenden Beziehungen be-
durft, um die Wirtschaftsweise iiberhaupt erst in die Welt zu bringen, die uns
seit circa 250 Jahren dominiert. Mit den Einhegungen nimmt es bis heute kein
Ende. Aber wenn es moglich ist, etwas einzuhegen, ist natiirlich auch der um-
gekehrte Prozess moglich, wenngleich schwieriger. Privatisieren geht leichter
als entprivatisieren. Zudem darf das nicht riickwirtsgewandt passieren, weil
sich die Produktionsbedingungen voéllig verindert haben und auch die Zahl

- am 13.02.2026, 05:18:27.

249


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Silke Helfrich

der Menschen ist sehr viel grofer geworden. Commons vor dem Kapitalis-
mus sind etwas anderes als Commons nach dem Kapitalismus. Wir miissen
die heutigen Bedingungen bedenken und uns aus ihnen heraus aus der Um-
klammerung des kapitalistischen Marktes befreien und ins Werk setzen, was
uns frei, fair und lebendig leben lisst, ohne dabei das Alte zu idealisieren.

Wo sehen Sie die gréBten Herausforderungen, Menschen zu sensibilisieren oder zum
Umdenken hin zu mehr Commoning, Gemeinwohlékonomie oder Gemeinwohlorien-
tierung zu bringen?

Ich glaube, die grofte Herausforderung liegt in den individuellen Biogra-
phien, die ziemlich fest in gesellschaftlichen Strukturen verankert sind. Wir
miissen unserer Biographie begegnen und biographische Anker lichten, al-
so sicher Geglaubtes, ein Stiick eigenes Selbstverstindnis und Gewordensein
iiber Bord werfen. Es ist sehr schwierig, sich aus Bedingungen zu 16sen, die
unseren Alltag vorstrukturieren. Beispielsweise ist die Idee sehr prisent, dass
die Befriedigung von Bediirfnissen immer tiber Geld vermittelt wird. Und wer
immer sie in Frage stellt, wird sofort gefragt: »Soll ich jetzt anfangen, mein
Brot zu selbst zu backen und das Holz im Wald selbst zu schlagen?« Das nicht,
aber sich in anderen Organisationsstrukturen und Produktionsprozessen zu
tiben, »wihrend« wir noch in alten Strukturen drinstecken — das geht. Es er-
oftnet neue Welten und wird sich zeigen: Der Weg legt sich beim Gehen unter
unsere Fiif3e.

Wie meine ich das mit den alten Strukturen? Wir brauchen z.B. Geld, um
eine andere Okonomie aufzubauen, in der wir unabhingiger von Geld leben
konnen. Deswegen braucht es dieses radikale Umdenken. Deswegen ist ein
bedingungsloses Grundeinkommen sinnvoll. Es stellt erst einmal die Bedin-
gungen dafiir her, dass Menschen sich freier entfalten und ein Vertrauen in
das Gelingen des anderen Wirtschaftens gewinnen konnen. Diese Zeit des
Wandels braucht Briicken, mutige Pioniere und innovative Mafinahmen, mit
denen sie vorangehen, damit es iiberhaupt Riume des Erfahrens und Erle-
bens geben kann.

- am 13.02.2026, 05:18:27.


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Denken wie »Commoners«

Welche Geschichten des Gelingens kdnnen andere ermutigen, sich auf den von lhnen
geschilderten Weg zu machen?

Wir brauchen drei verschiedene Erzihlebenen und Erzdhler*innen. Da sind
zunichst die Menschen selbst, die Erfahrungen in Commons-Institutionen
gemacht haben oder sich selbst als Commoner betrachten. Sie konnen die-
se Ideen authentisch vermitteln, wenn sie erzihlen, wie ein Studium anders
organisiert sein kann, wie Bildung anders finanziert sein kann, welche Erfah-
rungen sie mit Selbstorganisation gemacht haben — von anonymen Alkoholi-
ker*innen itber Menschen aus den Fliichtlingslagern dieser Welt bis hin zur
landesweiten Reorganisation der Pflege wie das beispielsweise »Buurtzorg«
in den Niederlanden in Kooperation mit dem Staat tut. Aber diese Authen-
tizitdt reicht nicht, weil diese Erfahrungen im Kontext gesellschaftlicher und
staatlicher Strukturen immer als »das Kleine«, das Uberschaubare betrach-
tet werden, so als witrde Commoning nur unter Menschen funktionieren, die
sich kennen. Das stimmt nicht. Wir konnen andere Beziehungsweisen und
Handlungslogiken auf allen Ebenen verankern. Und auch dariiber miissen
wir erzihlen. Das konnen Wissenschaftler*innen tun, Transformationsfor-
scher*innen oder die sogenannten public intellectuals. Sie konnen die konkre-
ten Erfahrungsriume verkniipfen, konnen sie in eine verstindliche Sprache
iibersetzen und den groflen Bogen spannen. Wir brauchen also die Erzih-
lungen aus der Perspektive der Pilze — von Menschen, die selbstorganisiert
sind und vom Konkreten berichten. Und wir brauchen Erzihlungen aus der
Perspektive des Myzels, von Menschen, die die Beziige und Handlungslogi-
ken freilegen. Und schlieRlich brauchen wir die grofie Erzihlung iber die
gemeinsamen Myzelien-Netzwerke: Wie verbindet sich das eine mit dem an-
deren? Und wie entsteht daraus ein anderes Bild von Gesellschaft? Wie kon-
nen wir dieses Bild umsetzen und verstehen, was sich wie gegenseitig nahrt,
wie Informationen und Ressourcen ausgetauscht werden? Kurz: Wie kénnen
wir gute Bedingungen dafiir schaffen, dass immer mehr Pilze spriefRen?

Sie haben mit David Bollier ein Buch geschrieben Frei, fair und lebendig - Die Macht
der Commons, das 2019 erschienen ist. Fir wen ist es gedacht? Und was ist lhre
Intention mit diesem Buch?

Am Anfang erzihlen wir von der Omniprisenz der Commons wo — dhnlich
dem care-Ansatz — nicht alles gegeneinander aufgerechnet wird. Fiirsorge-

- am 13.02.2026, 05:18:27.

251


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Silke Helfrich

Beziehungen sind grundlegend, deswegen greifen Fiirsorge und Commoning
sehr gut ineinander. Dann zeigen wir, dass ein relationales Seinsverstindnis
wichtig ist, um Commons zu verstehen. An vielen Orten in der Welt gibt es
das; in der Ideengeschichte ist das auch nichts Neues. Wir sprechen trotzdem
vom Ontowandel, weil das dominierende Seinsverstindnis eben ein anderes
ist. Und daraus folgt, dass wir oft andere Begriffe brauchen, eine andere Spra-
che. Oft haben uns die Worte gefehlt, um genauer zu beschreiben, was im
Gemeinschaffen stattfindet. Wir haben also neue genutzt — das »Ich in Be-
zogenheit« z.B. oder das »gemeinstimmig« entscheiden. Und wir sprechen
von der »Beziehungshaftigkeit des Habens, es gibt zwei Kapitel zum Thema
Eigentum. Natiirlich brauchen wir fiir die andere Welt und Okonomie auch
eine andere Metaphorik. Die fehlt im Buch noch.

Gedacht war es urspriinglich fiir alle Menschen, die sich fiir diese Ideen-
welt interessieren und vor allem fiir jene, die sie umsetzen wollen. Wir erzih-
len deshalb im zweiten Teil viel aus der Praxis und schopfen aus gelingender
Praxis sogenannte Muster des Commoning, die der Handlungsorientierung
dienen. Dabei war klar, dass wir die groferen Zusammenhinge in den Mit-
telpunkt riicken miissen; etwa die Frage des Habens. Es geht uns darum, tiber
Eigentum und Besitz so nachzudenken, dass wir zu ganz anderen Formen des
Habens kommen - auch jenseits der Dichotomie zwischen Privat- und Ge-
meineigentum. Da sind wir dann bei den Grundpfeilern unserer Gesellschaft
und deren Transformation. Aus diesem Nachdenken schlieRen wir dann auf
Institutionen, die Commoning einfacher machen kdnnen. Ein einfaches Bei-
spiel: Jede*r (Kommunal-)Politiker*in kennt Public-private-Partnerships, al-
so offentlich-private Partnerschaften. Kaum jemand stellt sich die Frage, wie
wir einen rechtlichen Rahmen und einen Kooperationsrahmen schaffen kon-
nen, der stattdessen commons-6ffentliche Partnerschaften etabliert. Daher
richtet sich das Buch (insbesondere im dritten Teil) auch an Menschen, die
diese Handlungslogiken in die Transformation gesellschaftlicher Strukturen
und Institutionen iibertragen kénnen. Und speziell fiir Wissenschaftler*in-
nen gibt es auch noch einen Methodenanhang.

- am 13.02.2026, 05:18:27.


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Denken wie »Commoners«

Das Buch beschreibt also Alternativen zum Kapitalismus. Haben Sie dazu auch
strategische (berlegungen?

Ich bin auch Mitglied des »Netzwerks Okonomischer Wandel« (NOW) und
dort ist uns sehr klar geworden, dass viele alternativ-6konomische Zugin-
ge und Alternativen miteinander verwoben werden miissen. Mirkte kénnen
wir nur am Gemeinwohl orientieren, wenn wir die aktuelle Marktlogik zu-
riickdringen, weil sie auf dem Konkurrenzprinzip beruht und uns voneinan-
der trennt, wenn wir gleichzeitig Institutionen und damit den Staat umfas-
send demokratisieren und letztlich Commons ausweiten. Darunter fassen wir
im NOW alle solidarischen, care- oder Commons-Praktiken, die diese ande-
ren Beziehungslogiken ins Werk setzen. Auch hier ist die Metapher vom ge-
meinsamen Myzelien-Netzwerk passend: Beispielsweise kitmmere ich mich
als Commoner darum, dass es mehr Commons-Projekte gibt, dass sie wie
Pilze aus dem Boden brechen. Das tue ich mit Anderen, die zu anderen Al-
ternativen arbeiten, wohl wissend, dass sich die Myzelien der unterschiedli-
chen Praktiken auch miteinander verweben konnen. Auch Unternehmungen
und Unternehmen der solidarischen Okonomie und der Gemeinwohlékono-
mie zwingen dazu, uns mit unserer 6konomischen Unkultur auseinanderzu-
setzen. Wenn Menschen eine Gemeinwohlbilanz fiir ihren Betrieb erstellen,
miissen sie automatisch itber ihr Tun und die darin eingeschriebenen Logiken
nachdenken.

Corona pragt(e) die Jahre 2020 und 2021. Wie blicken Sie in die Zukunft? Kann Corona
auch eine Chance fiir ein Umdenken sein?

Ja, natiirlich, aber bisher finde ich kaum Anzeichen fiir ein Umdenken,
sondern schlicht ein Schwanken zwischen den beiden Polen Markt und Staat.
Die dominante Erzihlung im Kontext der Corona-Krise offenbart eher ein
Wiedererstarken keynesianischer, wirtschaftspolitischer Ideen und damit ein
Wiedererstarken des Staates, ohne dass sich dabei die Handlungslogiken des
Staates selbst aus der Marktlogik befreien. Daher brauchen wir Menschen,
die nochmal aus groflerer Distanz den Blick darauf richten, wie unsere
Produktions- und Lebensweisen mit dem Entstehen von Zoonosen und deren
rasender Verbreitung zusammenhingen. Diese Geschwindigkeit kann es ja
nur unter heutigen Lebensbedingungen iiberhaupt geben!

- am 13.02.2026, 05:18:27.

253


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Silke Helfrich

Dabei ginge das anders. Wir kénnen so wirtschaften, dass wir nicht der
noch verbleibenden Wildnis immer naher auf die Pelle riicken. Wir kénnen
die Agrar- und Forstgrenze zuriickdringen statt sie voranzutreiben. Doch
dariiber wird kaum gesprochen. Eigentlich wire es an der Zeit, die Reflexion
auf Corona mal aus einer Commons-Perspektive anzupacken. Dann wiirden
wir wahrscheinlich zu radikal anderen Lésungen kommen, im Sinne der Pri-
vention von Zoonosen aber auch in dem Sinne, dass vom »Impfstoff als Ge-
meingut« nicht nur in politischen Sonntagsreden gesprochen, sondern Impf-
stoff tatsichlich als Commons produziert wird.

Haben Sie Forderungen an Politik oder andere Zielgruppen?

Meine wichtigste Forderung ist, dass Politiker*innen lernen wie Commoners
zu denken und dass sie hinterfragen, auf welchen Grundannahmen unse-
re Institutionen und unser Politikverstindnis beruhen. Ein Beispiel: wer
sich nicht von der Idee l6sen kann, dass Menschen individuelle Nutzen-
Maximierer*innen sind, die sich gern auf Kosten anderer in die Hingematte
legen, kann das Konzept eines bedingungslosen Grundeinkommen gar nicht
begreifen und ihm entsprechend auch nicht zustimmen. Aus den Vorver-
stindnissen — dem Welt- und Menschenbild - entfaltet sich das, was wir fiir
vorstellbar halten.

Wenn wir demgegeniiber wissen und auch die Erfahrung machen, dass in
uns Menschen der Wunsch nach Kooperation angelegt ist und es zudem poli-
tisch gar nicht um die Frage geht, ob Menschen kooperieren wollen, sondern
darum, ihnen dabei zu helfen, es zu tun, dann ist der Grundgedanke eines
bedingungslosen Grundeinkommens viel plausibler.

Ahnlich verhilt es sich mit der Landwirtschaft. Wenn wir begreifen, dass
es beim Lebensmittelproduzieren immer um Multifunktionalitit geht und nie
nur um Ertrige pro Hektar, dann werden wir uns fiir andere Formen der
Landwirtschaft 6ffnen, in denen gemessen am Ertrag pro Hektar vielleicht
weniger herauskommt, aber gemessen an Biodiversitit, Bodenfruchtbarkeit,
Herstellung von Zusammenhalt usw. zusammengenommen eben viel mehr.
Meine wichtigste Bitte: Lassen Sie sich auf dieses andere Denken ein, daraus
folgt der Rest.

Bei Commons geht es ja oft darum, dass wir unser Leben gemeinverant-
wortlich in die eigenen Hinde nehmen. Dafiir kann die Politik die Bedingun-
gen verbessern. So wie in dieser Pandemie beispielsweise viele Unternehmen

- am 13.02.2026, 05:18:27.


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Denken wie »Commoners«

extrem grofRziigig mit Steuergeldern unterstiitzt wurden. Es wire das Min-
deste, dasselbe auch fiir transformative Praktiken zu tun.

Vielen Dank fiir das Interview!

Silke Helfrich ist leider kurz vor der Veriffentlichung dieses Beitrags verstorben. Die
Commons und die Verbreitung des Denkens von Commoners waren ihr ein Herzensan-
liegen, mit dem sie andere inspiriert und begeistert hat — so auch in der Podiumsdis-
kussion zum Zukunftsdiskurs »Consumers for Future«. Wir danken fiir ihven klugen
Geist, ihre vorbildliche Offenheit und ihr nationales sowie internationales Wirken fiir
die Transformation unserer Gesellschaften.

- am 13.02.2026, 05:18:27.

255


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 05:18:27.


https://doi.org/10.14361/9783839455579-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

