
168 Politik als ästhetische Praxis

werden, um so »das Gefühl als genuine Funktion der Vernunft und so-

mit als integrales Moment eines vernünftigen Selbstverständnisses zu

begreifen.«154 Die teleologische Urteilskraft hingegen kann den für ih-

re Nachforschung entscheidenden Begriff eines Naturzwecks nicht aus

sich selbst heraus entwickeln, sondern muss ihn von woanders herneh-

men.155 Kant zieht daraus den Schluss, dass die

»ästhetische Urteilskraft […] also ein besonderes Vermögen [ist], die

Dinge nach einer Regel, aber nicht nach Begriffen zu beurteilen.

Die teleologische ist kein besonderes Vermögen, sondern nur die

reflektierende Urteilskraft überhaupt, sofern sie, wie überall im

theoretischen Erkenntnisse, nach Begriffen, aber in Ansehung ge-

wisser Gegenstände der Natur nach besonderen Prinzipien, nämlich

einer bloß reflektierenden, nicht Objekte bestimmenden Urteilskraft

verfährt […]; anstatt daß die ästhetische Urteilskraft zum Erkenntnis

ihrer Gegenstände nichts beiträgt, und also nur zur Kritik des urtei-

lenden Subjekts und der Erkenntnisvermögen desselben sofern sie

der Prinzipien a prori fähig sind […] gezählt werden muß […].«156

Der folgende Abschnitt widmet sich daher der kritischen Entfaltung des

ästhetischen Urteils und beabsichtigt, die Verbindung zwischen dem

Prinzip der Zweckmäßigkeit und dem Gefühl genauer zu verstehen.

4.2 Das ästhetische Urteil – Urteil und Intersubjektivität

Das Geschmacksurteil weist eine Merkwürdigkeit auf, die wie Kant

schreibt, »zwar nicht für den Logiker, aber wohl für den Transzen-

dentalphilosophen«157 einen Anstoß darstellt. Rein logisch betrachtet,

enthält der Satz »Dieses x ist schön« wenig Außergewöhnliches, erst

im Anschluss an die Frage, was für eine Aussage damit eigentlich

154 Recki 2006b, 149.

155 Vgl. EE, 243.

156 KU, 194.

157 KU, 213.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 169

getroffen wird, öffnet sich der Weg zur transzendentalen Reflexion.

Denn gefragt, welche Gegenstandseigenschaften mit dem Schönheits-

prädikat gemeint sind, ist die Angabe objektiver, der Überprüfung

zugänglicher Kriterien schwierig. Anschaulich gesprochen: Schönheit

ist keine objektive Beschaffenheit eines Gegenstandes wie rund, groß,

blau, fest oder Ähnliches. Stattdessen, so die Pointe des kantischen

Gedankens, verweist das Geschmacksurteil gar nicht auf den schönen

Gegenstand, sondern eigentlich auf einen subjektiven Gemütszustand,

der mit einem Gefühl der Lust oder Unlust verbunden ist.158 Aus dieser

Beobachtung ergibt sich das transzendental interessante Problem.

Wenn einerseits das Geschmacksurteil keine Aussage hinsichtlich

einer Objekteigenschaft ist, sondern einem subjektiven Zustand zum

Ausdruck verhilft, dann müsste der Geltungsanspruch konsequenter-

weise ein individuell begrenzter sein. Andererseits ist das aber nicht

die Art undWeise, wie wir Geschmacksurteile äußern.Wir formulieren

Geschmacksurteile gleich Erkenntnisurteilen – »Dieses x i s t schön«

– eben so, als träfen wir Objektaussagen, und in dieser Eigenart zu

sprechenmanifestiert sich ein allgemeiner Gültigkeitsanspruch. Dieser

dem Urteil innewohnende Anspruch ist, nach Kant, das Phänomen,

»welche[s] seine [des Transzendentalphilosophen] nicht geringe Be-

mühung auffordert, um den Ursprung derselben zu entdecken, dafür

aber auch eine Eigenschaft unseres Erkenntnisvermögens aufdeckt,

welche ohne diese Zergliederung unbekannt geblieben wäre.«159

Die Herausforderung scheint nun darin zu liegen, ein Urteil zu verste-

hen – wie es möglich und begründbar ist –, das vor allem eine starke

gefühlsmäßige Präsenz hat160 und sich von einer verstandesmäßigen

158 Damit vollzieht Kant hier eine analoge Wende wie in der Erkenntnistheorie:

Weg vom Objekt hin zu den subjektiven Bedingungen. Diese Gedankenbewe-

gung kann auch als eine Wende in der Ästhetik, weg von einer Werkästhetik

hin zu einer Rezeptionsästhetik verstanden werden.

159 KU, 213.

160 »More generally, assuming that we take Kant’s view to be plausible, it chal-

lenges the conventional view of pleasure as a kind of sensory given with re-

spect to which the subject in which it occurs is passive, to suggest instead that

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Politik als ästhetische Praxis

Rationalität wie einer Gesetzgebung durch die Vernunft unterschei-

det. Zugleich sollen ästhetische Urteile nicht der Rationalität entbeh-

ren, »denn im Geschmacksurteile ist immer noch eine Beziehung auf

den Verstand enthalten«161. Es ist zunächst ihr Urteilscharakter, den

Kant als Zeichen menschlicher Rationalität deutet und der als Anknüp-

fungspunkt für die transzendentale Untersuchung dient.162

Von der Allgemeinheit eines subjektiven Urteils

Kant strukturiert seine Untersuchung des Geschmackes nach dem Auf-

bau der vorangehendenKritiken und eröffnet seine transzendentale Re-

flexion ebenfalls mit einer Analytik. Deren Lektüre mag zunächst ver-

wundern, insofern die Urteilskategorien hier nicht in der Art undWeise

angewendet werden, wie sie in der Kritik der reinen Vernunft erarbeitet

wurden. Denn diese Analyse würde recht kurz ausfallen: »Dieses x ist

schön« ist der Quantität nach ein einzelnes Urteil, in seiner Qualität be-

jahend, der Relation nach kategorisch und schließlich seiner Modalität

nach assertorisch.163 Doch damit wäre in Bezug auf das Geschmacksur-

teil noch gar nichts erklärt. Daher lässt sich die »Analytik des Schönen«

besser verstehen, wenn man sie als eine durchgehende Denkbewegung

liest, in der Kant versucht, die paradoxe Struktur des Geschmacksur-

teils durch die verschiedenen »Momente« hindurch zu erfassen.164

there can be a kind of pleasure which essentially contains an evaluative or nor-

mative component, and in which, as in an objective judgment, the subject is

»actively« seeking to conform to a standard of correctness which may or may

not be met.« (Ginsborg, Hannah: The Role of Taste in Kant’s Theory of Cognition.

New York/London 1990, 72)

161 KU, 203.

162 Vgl. Kulenkampff 1994, 13. Auf methodischer Ebene spiegelt die Anwendung

der Kategorientafel auf das Geschmacksurteil, dessen rationalen Charakter wi-

der.

163 Vgl. ebd., 28.

164 Vgl. ebd., 23-42. Kulenkampff spricht hier von einer entdeckenden Analyse.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 171

Interesselosigkeit

»Um zu unterscheiden, ob etwas schön sei oder nicht, beziehen wir

die Vorstellung nicht durch den Verstand auf das Objekt zum Erkennt-

nisse, sondern durch die Einbildungskraft […] auf das Subjekt und das

Gefühl der Lust oder Unlust desselben.«165 Mit dieser Unterscheidung

beginnt Kants Untersuchung und in der Differenz der Bezugnahmen

von Erkenntnis- und Geschmacksurteilen kündigt sich ein qualitati-

ver Blickwechsel an.166 Während Erkenntnisurteile sich auf Objekte,

d.h. auf »Sachverhalte der öffentlichen Welt«167 beziehen, und eine für

jedermann nachvollziehbare Aussage über das Objekt machen, tragen

Geschmacksurteile gar nichts zur Erkenntnis des Objekts bei. Vielmehr

treffen sie eine Aussage hinsichtlich der privaten Gefühlswelt des ur-

teilenden Subjekts. Dessen Gemüt befindet sich durch die Betrachtung

des schönen Gegenstands in einem lustvollen Zustand, und insofern

diese Äußerung das private Erleben des Subjekts betrifft, lässt sich die

Aussage lediglich als wahrhaftige Äußerung annehmen.ÄsthetischeUr-

teile erreichen im Gegensatz zu Erkenntnisurteilen nicht deren Objek-

tivität; eine Objektivität, die durch die Verwendung von allgemeinen,

bestimmenden Verstandesbegriffen entsteht und im Erkenntnisgegen-

stand selbst verbürgt ist. So sind es zunächst die Sphären des Privaten

und der Öffentlichkeit aufgrund derer Kant strikt zwischen Erkennt-

nisurteilen und ästhetischen Urteilen trennt.

Ästhetische Urteile, d.h. Urteile, die mit dem Gefühl der (Un-)Lust

verbunden sind, beschränken sich nicht auf Geschmacksurteile. Da-

her fährt Kant in seiner Klassifizierung fort und trennt das reine Ge-

schmacksurteil mittels des Interessebegriffs von den Urteilen über das

Angenehme und das Gute. Denn obwohl das Geschmacksurteil ebenso

wie andere ästhetische Urteile auf ein Gefühl des Subjekts verweist, re-

sultiert, so die Behauptung Kants, aus der Lust kein Interesse an der

165 KU, 203.

166 Vgl. Rivera de Rosales, Jacinto: Relation des Schönen (§§ 10-17), Modalität des

Schönen (§§ 18-22). In: Höffe 2018, 73-90, hier: 73.

167 Kulenkampff 1994, 69.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Politik als ästhetische Praxis

Existenz bzw. am Besitz des beurteilten Gegenstandes. Wenn ich bei-

spielsweise nach der Schönheit eines Palastes frage, so Kant, bin ich

weder daran interessiert, ob der Palast existiert, vonmir bewohnt wird,

noch ob seine Errichtung in moralischer Hinsicht gerechtfertigt sei. Es

ist lediglich seine Vorstellung, die für die Beurteilung der Schönheit

relevant ist. Die Interesselosigkeit des Geschmacksurteils lässt sich da-

hingehend präzisieren, dass es keinen Bezug zur Existenz qua Begeh-

ren unterhält. Sowohl das Wohlgefallen am Guten als auch am Ange-

nehmen weisen diesen Bezug auf, jenes vermittelt durch einen Begriff

des Guten, dieses unmittelbar durch die Sinne. »Etwas aber wollen und

an dem Dasein desselben ein Wohlgefallen haben, d. i. daran ein Inter-

esse nehmen, ist identisch.«168 Das Geschmacksurteil ist demgegen-

über ein Zustand, der sich selbst genug ist (und möglicherweise doch

mit einem Interesse verbunden ist), der aber kein Wollen auslöst.169

Aufgrund dieser ›Wollen-losen‹ Interesselosigkeit sprechen wir von

der Kontemplation des Schönen und Kant charakterisiert diese kon-

templative Betrachtung als frei. Diese Freiheit des Geschmacksurteils

besteht im Unterschied zu Sinnes- und Vernunfturteilen in der Mög-

lichkeit, jederzeit zurückgewiesen zu werden.170 Die Urteile der Ver-

nunft verbieten in ihrer Gesetzlichkeit jede Ausnahme, ebenso wie die

Unmittelbarkeit der Lust am Angenehmen keine zurückweisende Di-

stanzierung ermöglicht. In dieser Perspektive, so Kant, zeigt sich die

freie Beurteilung des Schönen als etwas genuin Menschliches. Denn

168 KU, 209.

169 Kant weist darauf hin, dass auch ein reines moralisches Urteil frei von Interes-

se sei. Dieses sei jedoch in der Lage ein Interesse hervorzubringen. Das reine

ästhetische Urteil hingegen nicht. Dennoch hält Kant sich ein Hintertürchen

offen, wenn er in der Fußnote schreibt: »Nur in der Gesellschaft wird es inter-

essant, Geschmack zu haben […].« KU, 205.

170 Vgl. Brumlik,Micha:Gemeinsinn undUrteilskraft. Frankfurt a.M. 1977, 23. Brumlik

macht auf Sibleys Konzeption ästhetischer Begriffe aufmerksam, deren Cha-

rakteristikum darin besteht, dass für sie weder eine Liste hinreichender be-

grifflicher Zuschreibungen (positiver oder negativer Art) angegeben werden

kann, noch dass diskursiv-argumentativ über sie entschieden werden könne.

Vgl. Brumlik 1977, 18-20.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 173

währendMenschen gleich den Tieren das Angenehme erfahren, gilt das

Gute für jedes vernünftige Wesen. Lediglich das Schöne betrifft aus-

schließlich den Menschen, hier kann er Freiheit vom Zwang der Sinne

wie der Vernunft erfahren. Jan Völker bemerkt:

»Nun lässt sich bereits hier sehen, dass das Schöne an der Stelle ent-

springt, an der die Natur des animalischen Lebens durch die Freiheit

der Vernunft begrenzt wird. Dieser Begrenzung entspringt ein Drit-

tes, das den Menschen als Geist und Tier zugleich zeigt [und] […] der

Mensch ein Wesen ist, das nicht bloß lebt und nicht Vernunft allein

ist, sondern in der Limitierung der Natur durch die Vernunft existiert.

Unddiese Existenz desMenschen indiziert sein Sinn für Schönheit.«171

Begriffslose Allgemeinheit

So klar das subjektive Empfinden das Geschmacksurteil zunächst vom

Erkenntnisurteil unterscheidet, so wird diese Dichotomie im gedank-

lichen Fortgang in Frage gestellt, denn Kant gelangt im Anschluss an

das interesselose Wohlgefallen zu einem weiteren, nicht minder para-

doxen Charakteristikum: der begriffslosen Allgemeinheit. Damit ist ein

merkwürdiger Geltungsanspruch verbunden, den Kant in der Ausein-

andersetzung mit der sprachlichen Artikulation des Geschmacksurteils

gewinnt.

Kant nimmt den Gedanken der Interesselosigkeit wieder auf: Was

bedeutet es, sich in einem interesselosen Zustand zu befinden? Zu-

nächst versetzt die Abwesenheit von eigenen Interessen alle in dieselbe

Lage, infolgedessen ein jeder vermeintlich auf dieselben Urteilsgründe

rekurrieren muss.Weil der Urteilende sich keiner persönlichen Urteils-

motivation bewusst ist, zieht er die Konsequenz, dass alle gleich ur-

teilen. Die Interesselosigkeit der Lust verschleiert den subjektiven Ur-

sprung des Urteils und führt dazu, dass man von der Schönheit spricht,

als sei sie »eine Beschaffenheit des Gegenstandes und das Urteil lo-

gisch (durch Begriffe vom Objekt eine Erkenntnis desselben ausma-

171 Völker 2011a, 205.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Politik als ästhetische Praxis

chend)«172. Und diese Verwechslung findet auf der sprachlichen Ebene

ihren Ausdruck: Das Fehlen eines subjektivierenden Index (»dieses x ist

fürmich schön«) drückt sowohl die Interesselosigkeit173 aus, als es auch

die Artikulation eines allgemeinen Geltungsanspruchs impliziert.

Allgemeine Geltungsansprüche können für Kant nur auf der Ba-

sis von Begrifflichkeit erhoben werden. Begriffe entspringen jedoch

nicht dem Gefühl, sondern dem Verstand, und als Verstandesbegriffe

bzw. Kategorien sind sie – wie bereits beschrieben – konstitutiver

Bestandteil der menschlichen Erkenntnisweise. Sie sind das allen

Menschen qua Verstandeswesen zukommende allgemeine Medium

der Erkenntnis. Im Erkenntnisprozess formen die Verstandeskatego-

rien die subjektiven Wahrnehmungen zu allgemeinen Erkenntnissen,

machen Welt als gegenständliche Welt erst erfahrbar und allgemein

mitteilbar. Daher hängen objektive Gültigkeit bzw. Allgemeinheit und

Begrifflichkeit zusammen.174 Schönheit lässt sich mit begrifflichen

Regeln aber nicht hinreichend bestimmen,175 wir haben lediglich

die gefühlsmäßige Grundlage für unser Urteil und dennoch lässt

sich der Geltungsanspruch eines Geschmacksurteils nicht abweisen.

Denn in Bezug auf das, was uns angenehm ist, »im Geschmack der

Zunge, des Gaumens und des Schlundes, […] auch in dem, was für

Augen und Ohren jedermann angenehm sein mag«, fällt es nicht

schwer, zuzugestehen: »[E]in jeder hat seinen eigenen Geschmack

(der Sinne).«176 In Bezug auf das Schöne erscheint es Kant hingegen

lächerlich, Schönheit nur für sich selbst zu behaupten. Zu sagen,

172 KU, 211.

173 Vgl. Kulenkampff 1994, 74.

174 »Es sind daher objective Gültigkeit und nothwendige Allgemeingültigkeit (für

jedermann) Wechselbegriffe […].« Kant, Immanuel: Prolegomena zu einer je-

den künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten können. In:

Preußische Akademie der Wissenschaften (Hg.):Kant’s gesammelte Schriften.

Band IV. Berlin 1903, 253-383, hier: 298 (kurz: Prolegomena).

175 So kannman sich nicht vorstellen, dass wir eine abschließende Liste von Eigen-

schaften aufzählen können, die die Schönheit eines Gegenstandes hinreichend

definieren würden. Vgl. Brumlik 1977, 13f.

176 KU, 212.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 175

»Diese Landschaft ist für mich schön«, ist kontraintuitiv. Wir sprechen

so, als gäbe es einen allgemeingültigen Geschmack und daher fällt

die Feststellung »Geschmäcker sind verschieden« niemals am Beginn

einer ästhetischen Diskussion, sondern immer erst am Punkt ihres

Scheiterns. Kants strikte Trennung von Erkenntnis- und ästhetischen

Urteilen wird daher vom Geschmacksurteil unterlaufen, indem es

den allgemeinen, intersubjektiven Geltungsanspruch einer begriffli-

chen Artikulation mit einer gefühlsmäßigen, singulären Äußerung

verknüpft. Doch wenn es »von Begriffen […] keinen Übergang zum

Gefühle der Lust oder Unlust«177 gibt, wie kann man sich dann die

Allgemeinheit eines Geschmacksurteils erklären? Kant schreibt: als

subjektive Allgemeingültigkeit.

»Die Bezeichnung des ›Subjektiven‹ dient«, schreibt Ernst Cassirer

emphatisch, »nicht zu einer Einschränkung des Geltungsanspruchs des

Ästhetischen, sondern umgekehrt zur Bezeichnung einer Erweiterung

des Geltungsbereichs […].«178 So ist das Geschmacksurteil durch ei-

nen qualitativen Blickwechsel auf den subjektiven Gemütszustand des

Urteilenden charakterisiert. Dieser Blickwechsel verändert nun eben-

falls den Geltungsanspruch. Denn was in der Äußerung eines einzel-

nen Geschmacksurteils passiert, ist, dass die Allgemeingültigkeit des

Geschmacksurteils »das Prädicat nicht, wie es sonst im allgemeinen

Urtheile geschieht,mit der ganzen Sphäre des Objects [verknüpft]; aber

sie dehnt es ›über die ganze Sphäre der Urtheilenden‹ aus.«179 Allge-

meinheit, im Sinne der Kategorie der Quantität, bezieht sich hier also

gerade nicht auf denGegenstand der Beurteilung (dieser bleibt in seiner

177 KU, 211. Eine immer wieder auftauchende Frage ist, inwiefern jede Erkenntnis

vom Gefühl der Lust begleitet ist. Hier scheint Kant dies zu verneinen. Die Er-

kenntnistätigkeit zeichnet zudem ein Primat des Funktionierens bzw. des Er-

folges aus. Solange begriffliche Erkenntnis funktioniert wird sie nicht thema-

tisch, d.h. auch nicht gefühlsmäßig problematisch. Im Scheiternmag eher eine

Frustration also ein Gefühl der Unlust erscheinen. Vgl. Hutters Diskussion des

Irrtums, Hutter 2003, 112-118.

178 Cassirer, Ernst: Subjektive Allgemeinheit. In Kulenkampff, Jens (Hg.): Materia-

lien zu Kants ›Kritik der Urteilskraft‹. Frankfurt a.M. 1974, 288-294, hier: 293.

179 Cohen, Hermann: Kants Begründung der Aesthetik. Berlin 1889, 167.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Politik als ästhetische Praxis

Singularität unberührt180), sondern auf alle potenziell Urteilenden.181

Das ästhetische Urteil strebt also nicht die Übereinstimmung zwischen

Subjekt und Objekt an, sondern die Übereinstimmung zwischen einem

Subjekt und anderen Subjekten und damit Intersubjektivität.182

Die geforderte Allgemeinheit lässt sich folgendermaßen verstehen:

Indem ich in der Betrachtung eines Gegenstandes ein Wohlgefallen

empfinde und ein Geschmacksurteil fälle, erhebe ich den Anspruch,

dass ein jeder anmeiner Stelle dieselbe Lust empfinde und daher forde-

re ich, dass jeder meinem Urteil zustimmen soll. Wenn Ernst Cassirer

daher von einer Erweiterung des Geltungsbereichs spricht, dann in

dem Sinne, dass durch das Geschmacksurteil eine allgemeine Dimen-

sion der Subjektivität erschlossen wird. Kurz: Subjektive Allgemeinheit

meint eine Allgemeinheit der Subjektivität, d.h. die Allgemeinheit

eines subjektiven Zustandes.183 Deshalb schreibt Kant auch, dass der

Urteilende meint mit einer allgemeinen Stimme sprechen zu können.

Betrifft das Geschmacksurteil die Gemeinschaft der Urteilenden, d.h.

deren potenzielle Zustimmung zu meinem Urteil, dann nähert sich ein

Geschmacksurteil der Schönheit nicht vom Erkennen, sondern vom

Anerkennen.184

Nun ist auch für die Erfahrungserkenntnis die Existenz anderer

Subjekte notwendig, Denken und Erkennen bedürfen im Verständnis

des Königsberger Philosophen immer der Publizität.185 So schreibt

Kant in Was heißt: sich im Denken orientieren?, dass unsere Fähigkeiten

180 Aus dem ästhetischen Urteil »Diese Rose ist schön« folgt nicht, dass alle Rosen

schön sind.

181 Vgl. Vossenkuhl, Wilhelm: Die Norm des Gemeinsinns. Über die Modalität des

Geschmacksurteils. In: Esser 1995, 99-123, hier: 100f.

182 Vgl. Felten, Gundula: Die Funktion des sensus communis in Kants Theorie des ästhe-

tischen Urteils. München 2004, 66.

183 Vgl. Cassirer 1974, 293.

184 Vgl. Nerheim, Hjördis: Zur kritischen Funktion ästhetischer Rationalität in Kants

Kritik der Urteilskraft. Frankfurt a.M. 2001, 77.

185 Vgl. Arendt 2012, 62ff. Sowie Keienburg, Johannes: Immanuel Kant und die Öf-

fentlichkeit der Vernunft. Berlin/New York 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 177

zu denken, sich nur in dem Maße entfalten können, wie wir die Mög-

lichkeit haben, öffentlich zu denken, d.h. anderen mitzuteilen, was wir

herausgefunden haben. Ein Denken, dem diese freie Äußerung ver-

boten wird, würde nach und nach verkümmern. Die ›Mit-Teilbarkeit‹

meiner Erkenntnis ist ein hinreichendes Kriterium für derenWahrheit,

denn das, was ich anderen nicht verständlich mitteilen kann, kann

keine Erkenntnis sein.186 Dennoch besteht ein Unterschied zwischen

der Intersubjektivität, wie sie das theoretische Urteil erfordert und wie

sie im Geschmacksurteil in Anspruch genommen wird. Während in

der theoretischen Erkenntnis der Mitteilbarkeit, d.h. die Möglichkeit

anderen meine Erkenntnisse auf eine nachvollziehbare Art mitzuteilen,

die Funktion eines Prüfsteins zukommt, ist die intersubjektive Per-

spektive für das Geschmacksurteil konstitutiv.187 Diese intersubjektive

Basis möchte Kant transzendental begründen, doch zunächst soll ein

Hinweis auf die gemeinschaftliche Dimension der Schönheitserfah-

rung reichen: Stellen wir uns Situationen vor, in denen wir Schönheit

wahrnehmen, so wollen wir diese unmittelbar mit-teilen. Wenn nie-

mand da ist, mit dem man die Erfahrung der Schönheit teilen kann,

ist das gewissermaßen frustrierend bzw. unsere Erfahrung läuft ins

Leere. Wir ahnen, dass Geschmack etwas ist, das in Gesellschaft aus-

geübt wird. Der gleichen Intuition folgt das Beispiel Kants: Auf einer

einsamen Insel käme es niemandem in den Sinn sich herauszuputzen.

Kant hat daher »nie an ein ausschließlich privates Vergnügen [des]

Schöne[n] gedacht; weil dies, sozusagen, ein Gemeinbesitz und der Ge-

schmack eine soziale Tugend ist, besteht [für Kant] eine grundlegende

Urteilseigenschaft darin, dass es öffentlich ausgesagt wird.«188

186 Zur Unterscheidung von Meinen, Glauben und Wissen siehe die transzenden-

tale Methodenlehre in der Kritik der reinen Vernunft. Vgl. KrV A 820/B 848 – A

831/B 859.

187 Vgl. Keienburg 2011, siehe Kapitel 5.

188 Meo, Oscar: Logik und Pragmatik der ästhetischen Kommunikation. Bemerkun-

gen zum zweiten Moment des Geschmacksurteils. In: Bacin/Ferrarin/La Rocca

2013. 141-152, hier: 146.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Politik als ästhetische Praxis

Allein die Empirie ist kein Kriterium, die Allgemeinheit einer Aus-

sage zu rechtfertigen. Wie erklärt und rechtfertigt sich also diese kon-

stitutiv allgemeine Perspektive des Geschmacksurteils, wenn doch All-

gemeinheit vor allem Begrifflichkeit meint?

Subjektives Gefühl und intersubjektive Geltung – Das freie Spiel

der Erkenntniskräfte

InHinblick auf die geforderte Allgemeinheit ist vor allem das Verhältnis

zwischen gefühlsmäßiger Wahrnehmung und objektsprachlicher Arti-

kulation noch völlig unklar. Wie kann für ein subjektives Gefühl inter-

subjektive Allgemeinheit beansprucht werden? Kant stellt im §9 daher

die Frage, »ob im Geschmacksurteile das Gefühl der Lust vor der Beur-

teilung des Gegenstandes, oder diese vor jener vorhergehe«189?

Nun ist relativ leicht einsichtig, dass die Lust dem Geschmacksur-

teil eigentlich nicht vorausgehen kann, denn dann wäre es ein reines,

subjektives Sinnesurteil und ließe sich nicht mehr vom Angenehmen

unterscheiden. Das Geschmacksurteil ist aber gerade kein Sinnesur-

teil. Stattdessen löst Kant das spannungsvolle Verhältnis zwischen dem

lustvollen, privativen Charakter, der

»Allgemeingültigkeit und [der] Nichtbegrifflichkeit des Schön-

heitsurteils durch die Hypothese […], dieses entspreche einem

Gemütszustand, der nicht selbst kognitiv sei, jedoch ein Verhältnis

unserer kognitiven Fähigkeiten zueinander beinhalte, das denselben

Anspruch auf Allgemeingültigkeit behauptet wie eine eigentliche

Erkenntnis.«190

Kants Gedanke nimmt Ausgang von denjenigen Strukturmomenten des

Geschmacksurteils, die es wie ein kognitives Urteil auftreten lassen,

da die erkenntnismäßige Artikulation zunächst einziges Indiz für den

Allgemeinheitsanspruch des Geschmacksurteils ist.191 Gleich dem Er-

189 KU, 216.

190 Ginsborg, Hannah: Interesseloses Wohlgefallen und Allgemeinheit ohne Be-

griffe (§§ 1-9). In: Höffe 2018, 55-72, hier: 65f.

191 Vgl. Kulenkampff 1994, 91.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 179

kenntnisurteil behauptet es eine Objektaussage zu machen, »dennoch

aber betrifft hier [im Geschmacksurteil] die Erkenntnis des bestimm-

ten Gegenstandes nicht diesen selbst; sondern dieser dient nur als Ver-

tretungsgegenstand, als Vertretungsvorstellung.«192 Während das Ob-

jekt in der Erfahrungserkenntnis als allgemeiner Beziehungspunkt des-

sen allgemeine Mitteilbarkeit respektive seine Verifizierbarkeit garan-

tiert,193 ist diese Funktion im ästhetischen Urteil aufgrund seiner Be-

griffslosigkeit hinfällig. Wir haben keine Begriffe, die am Objekt ge-

testet werden können. Dennoch hält Kant an der Erkenntnis als not-

wendige und hinreichende Bedingung für die allgemeineMitteilbarkeit

einer Aussage fest.194 Unter der Prämisse, dass allgemein mitteilbar

(das impliziert verifizierbar) ist, was zur Erkenntnis dazugehört,195 fol-

gert Kant, dass der Grund des Geschmacksurteils »kein anderer als der

Gemütszustand sein [kann], der im Verhältnisse der Vorstellungskräf-

te zu einander angetroffen wird, sofern sie eine gegebene Vorstellung

auf E r k e n n t n i s ü b e r h a u p t beziehen.«196 Dieser noch recht

abstrakte Gemütszustand ist das gesuchte Scharnier zwischen privater

Wahrnehmung und intersubjektivem Anspruch – Kant nennt ihn das

freie Spiel der Erkenntniskräfte.

Im Rückgriff auf Kants Erkenntnistheorie wissen wir, dass damit

aus einer Vorstellung Erkenntnis wird, »Einbildungskraft für die Zu-

sammensetzung desMannigfaltigen der Anschauung, und Verstand für

die Einheit des Begriffs«197 durch die Urteilskraft so vereinigt werden

müssen, dass der vorgestellte »Gegenstand als Instanz des allgemei-

192 Cohen 1889, 174f.

193 Vgl. Prolegomena, 297f.

194 Vgl. Meo 2013, 149.

195 Die Rede von der allgemeinen Mitteilbarkeit erscheint zunächst etwas verwir-

rend, ist es doch unbestreitbar, dass wir auch Gefühle mitteilen können. Kant

denkt dabei wohl an die allgemeine Verifizierbarkeit, die in Falle einer Gefühls-

äußerung nicht gegeben ist. Vgl. Kulenkampff 1994, 89f.

196 KU, 217.

197 KU, 217.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Politik als ästhetische Praxis

nen Begriffs gedacht werden kann.«198 Beide Vermögen müssen, da-

mit Erkenntnis entsteht, miteinander zur Übereinstimmung vermittelt

werden. Erkenntnis überhaupt, insofern sie jedes Urteil formal cha-

rakterisieren soll, kann daher bloß die Idee dieser gelungenen Über-

einstimmung meinen.199 Das in der Erkenntnis hergestellte Verhältnis

zwischen Einbildungskraft und Verstand lässt sich plausibel als ein zu-

sammenstimmendes bzw. harmonisches verstehen, jedoch nicht als ein

freies. Denn indem der ganze Prozess von einem Begriff und den darin

enthaltenen bestimmten Verbindungen des Mannigfaltigen angeleitet

ist, muss insbesondere die

»Einbildungskraft als durch den Verstand determiniert und insofern

als unfrei gelten. Dies gilt offenkundig auch dann, wenn nur die Allge-

meinheit dieser Bedingungen im Blick steht und von der inhaltlichen

Bestimmtheit des Begriffs abgesehen wird. Denn weil der Verstand

als das Vermögen der Regeln oder Begriffe definiert ist, Regeln aber

das unter ihnen Begriffene bestimmen und nicht durch es bestimmt

werden, kann das Verhältnis von Einbildungskraft und Verstand […]

nur als Subsumtion der Einbildungskraft unter den Verstand gedacht

werden.«200

Dies geordnete Verhältnis trifft also ebenfalls auf Erkenntnis überhaupt

zu.

Ist dann ein freies Spiel der Erkenntniskräfte überhaupt denkbar?

Gewissermaßen nein, denn das freie Spiel lässt sich in der ästhetischen

Kontemplation nur fühlen, d.h. wir nehmen es ausschließlich als Lust

wahr. Entscheidend für sein Einsetzen ist das Aussetzen der Tätigkeit

der bestimmenden Urteilskraft. Denn anstatt die kognitiven Bewegun-

gen durch begriffliche Synthese zu lenken, lässt die reflektierende Ur-

198 Stolzenberg, Jürgen: Das freie Spiel der Erkenntniskräfte. Zu Kants Theorie

des Geschmackurteils. In: Franke, Ursula (Hg.): Kants Schlüssel zur Kritik des Ge-

schmacks. Ästhetische Erfahrung heute – Studien zur Aktualität von Kants »Kritik der

Urteilskraft«. Hamburg 2000, 1-28, hier: 8.

199 Vgl. Kulenkampff 1994, 91f.

200 Stolzenberg 2000, 9.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 181

teilskraft die Erkenntniskräfte in ihrer Tätigkeit frei agieren. Nichts-

destotrotz bleibt die »funktionale Bindung der Einbildungskraft an den

Verstand«201, wie sie in der Erkenntnis überhaupt vorgestellt wird, er-

halten. So ist die Einbildungskraft in der Auffassung des Mannigfal-

tigen zwar frei, jedoch nicht vollständig unangeleitet. Anders gespro-

chen: Was die Einbildungskraft an Daten registriert, obliegt ihr,202 wie

sie es auffasst, bleibt von der formalen Gesetzmäßigkeit des Verstandes

bestimmt. Das freie Spiel entfaltet und befördert sich in Folge deshalb,

weil der Verstand der Einbildungskraft keine inhaltlichen, d.i. materia-

len Beschränkungen vorgibt, und weil die Einbildungskraft dem Ver-

stand »eine von ihm dem Inhalte nach nicht determinierte Fülle von

Daten liefert, in deren Konfiguration die unbestimmte Gesetzmäßig-

keit des Verstandes ihre Darstellung in concreto erhält.«203 Da dieses

Spiel der Erkenntniskräfte nicht in einen Begriff mündet, erklärt sich,

warumdas Subjekt sich dessen nur als Gefühl gewahrwerden kann.Da-

mit gewinnt das Geschmacksurteil die von Kant als Schlüssel gesuchte

Struktur, nicht »auf Gefühl zu gründen«, sondern auf einer kognitiven

Struktur, und zugleich »in einem bestimmten Gefühl […] zu terminie-

ren.«204

Betrifft das freie Spiel das Verhältnis unserer Erkenntniskräfte

überhaupt, dann stellt sich die Frage, was das freie Spiel dann noch

von einer Erkenntnis unterscheidet? Warum ist jenes lustvoll und diese

nicht?

Die reflexive Selbstbezüglichkeit des ästhetischen Urteils

Um die Differenz von Geschmacksurteilen gegenüber Erkenntnisurtei-

len auszuzeichnen, bedarf es eines weiteren, das freie Spiel qualifizie-

rendenMerkmals. Zu Beginn des drittenMoments der Analytik des Schö-

nen im §10 führt Kant nun denBegriff des Zwecks und das zentrale Prin-

201 Ebd., 10.

202 Die Einbildungskraft führt die Operation der Reflexion durch und schafft da-

durch erst Abstand zum unmittelbaren Erleben. Vgl. Arendt 2012, 104.

203 Stolzenberg 2000, 11.

204 Kulenkampff 1994, 97.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Politik als ästhetische Praxis

zip der Zweckmäßigkeit ein, die genau diese Funktion erfüllen und die

Eigentümlichkeit des Geschmacksurteils transzendental einholen sol-

len.205

»So ist der Zweck Gegenstand eines Begriffs, sofern dieser als die

Ursache von jenem (der reale Grund seiner Möglichkeit) angesehen

wird; und die Kausalität eines Begriffs in Ansehung seines Objekts

ist die Zweckmäßigkeit (forma finalis).«206 Der Angabe eines Zweckes

kommt die doppelte Funktion zu, sowohl Sinnhaftigkeit als auch Kau-

salität anzuzeigen, denn im Unterschied zur mechanischen Kausalität

lassen sich Zwecke nicht ohne die Einbeziehung eines Willens begrei-

fen. Für einen Willen sind Zwecke demnach in Begriffen artikulierte,

sinnvolle Handlungsziele. Der Zweck ermöglicht und bestimmt die

bewusste Handlung gleichermaßen und das Subjekt verhält sich genau

dann zweckmäßig, wenn es diese Bestimmungen realisiert.207 Neben

dieser Art von zweckgeleitetem Handeln oder Herstellen kennen wir

aus unserer Erfahrung ferner das Phänomen, dass wir Dinge wahr-

nehmen, die für uns den Anschein eines zweckhaften oder geordneten

Ganzen haben, ohne dass wir deren genauen Zweck angeben könnten.

Die Zweckmäßigkeit kann also ohne Zweck sein, »sofern wir die Ursa-

che dieser Form nicht in einen Willen setzen, aber doch die Erklärung

ihrer Möglichkeit nur, indem wir sie von einem Willen ableiten, uns

begreiflich machen.«208 Um dem Gegenstand trotz allem Sinn und Be-

deutung zu verleihen, betrachten wir ihn so, als ob er die Realisierung

eines Zweckes wäre; so, als ob ein Wille ihn hervorgebracht hätte. Hier

zeichnet sich der teleologische Gebrauch der Urteilskraft ab. Doch auch

von dieser hypothetisch, teleologischen Zweckmäßigkeit lässt sich, so

Immanuel Kant, absehen, ja wir haben es »nicht immer nötig durch

Vernunft ([den Gegenstand] seiner Möglichkeit nach) einzusehen«209

205 Vgl. Brumlik 1977, 51.

206 KU, 220.

207 Vgl. Rivera de Rosales 2018, 74.

208 KU, 220.

209 Ebd., 220.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 183

Gerade dies scheint der Fall in der ästhetischen Reflexion zu sein,

gerade darin scheint ihre Autonomie zu liegen.210 Und

»da dem reinen Geschmacksurteil weder private Interessen und eine

daraus zu erwartende Annehmlichkeit und insofern ein bloß subjek-

tiver Zweck, noch ein begrifflich bestimmter objektiver Zweck, wie

beim Guten, zugrundeliegen, kann der Begriff der Zweckmäßigkeit

sinnvoll nur auf den kognitiven Zustand angewendet werden.«211

Diesen Sachverhalt drückt Kant aus mit der »subjektiven Zweckmäßig-

keit […] ohne allen (weder objektiven noch subjektiven) Zweck«212 bzw.

als »die bloße Form der Zweckmäßigkeit in der Vorstellung, wodurch

uns ein Gegenstand gegeben wird«213. Die Subjektivität ist mit der For-

malität der Zweckmäßigkeit deswegen kongruent, weil sie eine allge-

meine Subjektivität und nicht die einzelne, individuelle Subjektivität

bezeichnet.

Die bloß formale Zweckmäßigkeit unseres kognitiven Zustandes

erklärt sichmit Blick auf die spezifische Relationalität des Geschmacks-

urteils.214 Während das Geschmacksurteil in seiner sprachlichen

Artikulation über die Beziehung von konkretem Gegenstand und

lustvollem Gemütszustand urteilt, bedarf es gleichzeitig einer zweiten

Relation, die das freie Spiel selbst, also reflexiv, als zweckmäßig und

damit als lustvoll qualifiziert. Diese Relation ist die Beziehung des

Verhältnisses der Erkenntniskräfte auf Erkenntnis überhaupt. Als

Fundamente unserer Erkenntnis befinden sich Einbildungskraft und

Verstand, sobald Reflexion einsetzt, in reziproker Tätigkeit. Ihre gelun-

gene Übereinstimmung ist Erkenntnis, deren formale Idee Erkenntnis

überhaupt. Wenn nun angesichts eines konkreten Gegenstandes die

210 Vgl. Peter 1992, 120 (Fußnote).

211 Stolzenberg 2000, 16.

212 KU 221.

213 Ebd., 221.

214 Nehring spricht hier auch von der zweifachen Reflexion des Geschmacksurteils:

Nehring, Robert: Kritik des Common sense. Gesunder Menschenverstand, reflektie-

rende Urteilskraft und Gemeinsinn – der Sensus communis bei Kant. Berlin 2010, 107.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Politik als ästhetische Praxis

begriffliche Erkenntnis aus- und das freie Spiel einsetzt, so bedeutet

dies ein »Innewerden«215, eine reflexive Wendung der Urteilskraft auf

sich selbst. Kant schreibt: »Denn jene Auffassung der Formen in die

Einbildungskraft kann niemals geschehen, ohne daß die reflektierende

Urteilskraft, auch unabsichtlich, sie wenigsten mit ihrem Vermögen,

Anschauungen auf Begriffe zu beziehen, vergliche.«216 Indem diese

Reflexion, ohne auf einen Zweck (z.B. objektive Erkenntnis) gerichtet

zu sein, »die gegebene Vorstellung im Subjekte gegen das ganze Ver-

mögen der Vorstellungen hält«217, und dabei harmonische respektive

zusammenstimmende Konfigurationen von Einbildungskraft und Ver-

stand hervorbringt, deutet sich eine Disposition der Erkenntniskräfte

zum Erkennen an. Unsere Erkenntniskräfte erweisen sich überhaupt

als zweckmäßig für die Erkenntnis. Dies »Bewußtsein der bloß for-

malen Zweckmäßigkeit im Spiele der Erkenntniskräfte des Subjekts«,

schreibt Kant, »ist die Lust selbst.«218 Dabei besitzt die Lust innere

Kausalität, die darin besteht »den Zustand der Vorstellung selbst

und die Beschäftigung der Erkenntniskräfte ohne weitere Absicht zu

erhalten.«219 Kausalität meint hier die Belebung der Erkenntniskräfte

zur unbestimmten, aber einhelligen Tätigkeit, welche wiederum genau

solange zweckfrei bleibt, wie es dem Subjekt gelingt in der lustvollen,

ästhetischen Erfahrung zu weilen. Dabei eröffnet das ästhetische Urteil

ein unbestimmtes Möglichkeitsfeld begrifflich-anschaulicher Konfigu-

rationen,220 insofern das freie Spiel viel zu denken gibt, aber niemals

in einem Begriff zur Ruhe kommt221 und so das »Versprechen weiterer,

erneuter, unendlicher Kommunikation«222 impliziert. Erst mit dem

215 Hamm, Christian: Freies Spiel der Erkenntniskräfte und ästhetische Ideen. In:

Bacin/Ferrarin/La Rocca 2013. 85-95, hier: 90.

216 KU, 190.

217 Ebd., 204.

218 Ebd., 222.

219 Ebd., 222.

220 Vgl. Kulenkampff 1994, 100.

221 Vgl. Felten 2004, 55.

222 Kohler, Georg: Gemeinsinn oder: Über das Gute am Schönen. Von der Ge-

schmackslehre zur Teleologie (§§ 39-42). In: Höffe 2018, 127-139, hier: 131.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 185

Eingreifen einer zwecksetzenden Begrifflichkeit in das Spiel und der

Bestimmung des Gegenstandes tritt das Gefühl für die Schönheit in

den Hintergrund.

Das freie Spiel der ästhetischen Betrachtung unterscheidet sich da-

her vom Erkenntnisurteil durch seine spezifische Form der reflexiven

Unterbrechung. Demnach ist das Geschmacksurteil ein besonderes Re-

flexionsurteil, das

»indem es sich auf einen bestimmten einzelnen Gegenstand bezieht,

zugleich reflexiv auf die allgemeinen Bedingungen seines Zustan-

dekommens bezieht und das folglich die Vorstellung von einem

bestimmten Gegenstand und den Gedanken an die bloße Urteilskraft

miteinander verknüpft.«223

Seine Leistung besteht darin, dass es eine Selbstreflexion nicht auf ei-

nemmetatheoretischen, distanzierten Standpunkt praktiziert, sondern

geradezu in der entgegengesetzten Bewegung, d.h. in der Begegnung

mit dem Besonderen, dem einzelnen Gegenstand zu allgemeinen Aus-

sagen kommt. Wir finden hier jene doppelte Struktur der reflektieren-

den Urteilskraft wieder, auf die Riha in ihrer allgemeinen Form hin-

gewiesen hat. In der reflexiven Unterbrechung wird einerseits das Zu-

standekommen des Urteilvorgangs selbst zum Ausdruck gebracht, wes-

halb Kant schreibt, »das Prinzip des Geschmacks ist das subjektive Prin-

zip der Urteilskraft überhaupt.«224 Und dabei bezieht sich die formale

Funktionsweise der Urteilskraft nicht allein auf die ästhetische Beur-

teilung, sondern mit dem Horizont Erkenntnis überhaupt auf die Er-

kenntnisfähigkeit des Menschen im Allgemeinen.225 Andererseits er-

fährt der urteilende Mensch im Ästhetischen, mit den Worten Chris-

223 Kulenkampff 1994, 94.

224 KU, 286.

225 Vgl. hierzu Kants Notiz: »Die Schöne Dinge zeigen an, daß der Mensch in der

Welt passe und selbst seine Anschauung der Dinge mit den Gesetzen seiner

Anschauung stimme.« Kant, Immanuel: Handschriftlicher Nachlaß. Logik. In:

Preußische Akademie der Wissenschaften (Hg.): Kant’s gesammelte Schriften.

Band XVI. Berlin 1914, 127.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Politik als ästhetische Praxis

tophMenkes, dass unsere Erkenntnisvermögen verknüpfbar sind, kurz,

dass wir vermögend sind,226 oder anders gesprochen, dass wir trotz

unserer Erkenntnisbedingungen urteilen können. Damit kommt es in

der ästhetischen Beurteilung zu einer Berührung der Erkenntnisver-

mögen und der Sinnlichkeit auf apriorischer Ebene.227

Die Rechtfertigung der ästhetischen Urteile

Mit demAuffinden des Prinzips der formalen Zweckmäßigkeit hat Kant

einen Punkt seiner Reflexion erreicht, an dem er meint, die geforderte

Allgemeinheit des Geschmacksurteils transzendental rechtfertigen zu

können.228 Eine solche Rechtfertigung – in der Kant’schen Terminolo-

gie transzendentale Deduktion genannt – muss ein Prinzip ausweisen

können, auf das sich Aussagen im Geschmacksdiskurs derart zurück-

beziehen können, dass ihre Rechtmäßigkeit unabhängig von ihrer Fak-

tizität von allen anerkannt werden kann.229 In §36 formuliert Kant die

zu leistende Aufgabe in Hinblick auf die Geschmacksurteile folgender-

maßen:230

»[W]ie ist ein Urteil möglich, das bloß aus dem eigenen Gefühl der

Lust an einem Gegenstande, unabhängig von dessen Begriffe, diese

Lust als der Vorstellung desselben Objekts in jedem anderen Subjekt

anhängig a priori, d.i. ohne fremde Beistimmung abwarten zu dürfen,

beurteilte?«231

226 Vgl. Menke, Christoph: Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie. Frank-

furt a.M. 2008, 94-97.

227 Vgl. Riha 2018, 181.

228 Vgl. Brumlik 1977, 59.

229 Vgl. ebd., 77.

230 Ich springe hier von der »Analytik des Schönen« in die »Deduktion der Ge-

schmacksurteile« und schließe mich damit der Lesart an, dass Kant in der De-

duktion nicht über die Bestimmungen des Geschmacksurteils hinauskommt,

die er bereits in der Analytik entwickelt hat. Vgl. u.a. Bartuschat 1972, 133-148

sowie Kulenkampff 1994, 115f.

231 KU, 288.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 187

Kants knappe Antwort lautet: Weil der Urteilende im ästhetischen

Wohlgefallen von allen materiellen Bestimmungen, seien sie sinnlicher

oder begrifflicher Art, absieht, beurteilt er nichts anderes als die forma-

le Zweckmäßigkeit der Vorstellung für die Urteilskraft überhaupt. Die

formale Zweckmäßigkeit gründet auf denjenigen Bedingungen, die

man als »Sockelbestand«232 aller Erkenntnis bezeichnen könnte. Denn

diese sind »subjektive Bedingung der Möglichkeit einer Erkenntnis

überhaupt […], und die Proportion dieser Erkenntnisvermögen, welche

zum Geschmack erfordert wird, auch zum gemeinen und gesun-

den Verstande erforderlich ist, den man bei jedermann voraussetzen

darf.«233 Per Analogie schließt Kant, dass Geschmacksurteile, aufgrund

derselben Erkenntnisbedingungen, gleich Erkenntnisurteilen jedem

Menschen angesonnen werden dürfen.234

Diese Deduktion beantwortet die Frage aber nicht, sondern wieder-

holt lediglich in konziser Form die bereits in der Analytik entwickelte

Argumentation. Wenn das Geschmacksurteil Lust aufgrund einer sub-

jektiven Allgemeingültigkeit zum Ausdruck bringt, dann müsste in ei-

ner Deduktion geklärt werden, wie ein solcher Zustand subjektiver All-

gemeingültigkeit – der sich darüber hinaus in einem Gefühl und kei-

ner Objekterkenntnis äußert – möglich ist. Zur Rechtfertigung kann

Kant sich nicht auf dieselbe Figur der subjektiven Allgemeingültigkeit

berufen. Das Problem besteht darin, dass die Evidenz des Geschmacks-

urteils ein Gefühl ist; mit der Erklärung, dass dieses auf den subjektiv

allgemeinen Bedingungen jeder Erkenntnis beruhe, fehlt aber nach wie

vor ein unabhängiges Kriterium, dass angeben kann, wie diese Bedin-

gungen in der ästhetischen Lust präsent sein können.235

232 Vossenkuhl 1995, 110.

233 KU, 292f.

234 Vgl. ebd., 292f.

235 Vgl. Kulenkampff 1994, 115.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Politik als ästhetische Praxis

Anders gefragt, wie kann ich entscheiden, ob ich richtig fühle, ob

meine Lust interesselos, allgemeingültig ist?236 Kants Bemerkungen

über das Einschleichen des lieben Selbst oder die Unsicherheit, ob

man richtig unter die Regel subsumiert habe, legen die Deutung nahe,

dass sich letztlich über die Richtigkeit nicht entscheiden lasse. Damit

spielt Kant vor allem dem in ästhetischen Diskursen geläufigen Phä-

nomen der Uneinigkeit in die Hände.237 In der Konsequenz würde das

aber auf einen ästhetischen Relativismus (à la »Dieses X gefällt mir.«)

hinauslaufen. Denn wenn die Analogie zur Verstandeserkenntnis ein

psychologisch-empirisches Problem238 implizieren würde, dann würde

man nicht mehr verstehen, worin die streitbare, anmaßende Dimensi-

on der Geschmacksurteile liegt. Warum müssten wir die Zustimmung

anderer dann noch ansinnen? Die Frage bleibt, wie ich von meinen

subjektiven Erkenntnisbedingungen auf die der anderen schließen

kann, wenn der Bezugspunkt meines Urteils nicht ein Objekt, sondern

ein Gefühl ist.

Beinahe beiläufig ergänzt Kant in der Fußnote der Deduktion, dass

die subjektiven Bedingungen in Hinblick auf Erkenntnis überhaupt bei

allenMenschen gleich seinmüssen, »weil sich sonstMenschen ihre Vor-

stellungen und selbst das Erkenntnis nicht mitteilen könnten«239. Das

bedeutet im Umkehrschluss, dass in Hinblick auf Erkenntnis die gelun-

gene Mitteilung Indiz für die Gleichartigkeit des Erkenntnisapparates

ist. Weder finden wir aber Einigkeit in geschmacklichen Äußerungen,

noch können wir angesichts des privatesten aller Sinne240 – dem Ge-

236 Vgl. Kulenkampff, Jens: »Vom Geschmack als einer Art von sensus communis«

– Versuch einer Neubestimmung des Geschmackurteils. In: Esser 1995, 25-48,

hier: 35.

237 Vgl. ebd., 36.

238 Vgl. Bartuschat 1972, 138.

239 KU, 290.

240 Vgl. Arendt, Hannah: Das Urteilen. München 2012, 100f., 102f. Arendt hat eine

Reihe von Charakteristika des Geschmacks im Unterschied zu den anderen Sin-

nen aufgezeigt. Sie unterscheidet insbesondere den Geschmack und den Ge-

ruch als die privatesten aller Sinne, weil sich ihre Empfindungen nicht auf Ge-

genstände der äußerenWelt (wie Gesichts-, Tast- oder Hörsinn) beziehen. Fer-

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 189

schmack – davon ausgehen, dass bei allen hier die gleichen subjektiven

Bedingungen vorliegen. Wolfgang Bartuschat kritisiert daher:

»Die allgemeine Mitteilbarkeit der spezifischen Form von Erkennt-

nis, die im selbstbezüglichen Spiel des Reflexionsurteils gründet

ist nicht dadurch erwiesen, daß eine andersgeartete Erkenntnis als

Beweismittel eingeführt wird. Wäre dem so, höbe man das auf, was

die reflektierende Urteilskraft ihrem Anspruch nach sein will: eine

Leistung, die solches in den Blick bringt, was im Medium anderer

Formen der Einsicht (theoretische und praktischer Art) nicht realisiert

werden kann, und die, damit sie dies kann, sich von jenen Formen

unterscheiden muß und nicht von dem her gedacht werden darf, was

in jenen liegt.«241

Mit demBezugshorizont Erkenntnis überhaupt, so Bartuschat, wird ei-

nerseits die Leistung der ästhetischen Reflexion dogmatisch festgelegt,

andererseits ist der Term in der Analytik unterbestimmt geblieben.242

Für Bartuschat vergibt Kant damit die Chance zu klären, was der Sinn

von Erkenntnis überhaupt ist, wenn man versucht, ihn aus dem Spiel

der freien Erkenntniskräfte abzuleiten. Zu fragen wäre demnach, wie

der Bezug auf Erkenntnis überhaupt verstanden werden könnte, den

die reflektierende Urteilskraft in ihrem Spiel hervorbringt, wenn die-

ser sich nicht wiederum von der Idee einer gegenständlichen Erkennt-

nis speisen würde?243

Erinnert sei zunächst an §9. Dort schreibt Kant: »Also ist es die all-

gemeineMitteilungsfähigkeit […], welche, als subjektive Bedingung des

ner treffen sie unmittelbar Unterscheidungen und können nicht repräsentiert

werden. Damit überblendet sie allerdings den Geschmack als einer der fünf

Sinne und den Geschmack als ästhetischen Geschmack.

241 Bartuschat 1972, 137.

242 Vgl. ebd., 137.

243 In einer ähnlichen Weise kritisiert auch Kohler, dass mit dem freien Spiel eine

sehr spezielle Tätigkeit des Erkenntnisvermögensnichtmit einer sehr allgemei-

nen gleichgesetzt werden kann. Vgl. Kohler 2018, 130, sowie vgl. Kohler, Georg:

Geschmacksurteil und ästhetische Erfahrung. Beiträge zur Auslegung von Kants »Kri-

tik der ästhetischen Urteilskraft«. Berlin 1980, 335-362.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Politik als ästhetische Praxis

Geschmacksurteils, demselben zum Grunde liegen […] muß.«244 Ent-

scheidend scheint, dass Kant die allgemeine Mitteilungsfähigkeit syn-

onym zur Allgemeinheit des Urteils verwendet. Daher muss Kant, so

Gundula Felten, »um die Allgemeinheit des Urteils über das Schöne

sichern zu können, auch im Bereich der Sinnlichkeit, im Gefühl der

Lust und Unlust die Möglichkeit transindividueller Mitteilbarkeit an-

nehmen«245 und begründen. Und wenn daran anschließend die Fra-

ge der Mitteilbarkeit problematisiert wird, dann scheint mir an dieser

Stelle notwendig, Kant nicht vorschnell in das Fahrwasser des rezipro-

ken Verhältnisses von (Objekt-)Erkenntnis undMitteilbarkeit zu folgen,

sondern zu fragen, was Mitteilbarkeit bedeuten kann, wenn man sie

nicht mit der Verifizierbarkeit im Sinne einer durch Verstandesbegriffe

angeleiteten Erkenntnis erklärt.

Kant selbst scheint von der Stichhaltigkeit seiner Deduktion nicht

vollständig überzeugt, denn es scheint, dass er eine weitere, die Allge-

meingültigkeit der ästhetischen Urteile stützende Argumentation ent-

wickelt hat,246 die in dem bisher nicht behandelten Moment der Mo-

dalität der Geschmacksurteile erstmals entfaltet wird und die die allge-

meine Mitteilbarkeit nicht durch Rekurs auf gegenständliche Erkennt-

nis, sondern durch Rekurs auf einen intersubjektiven Sinn entwickelt.

Exemplarische Notwendigkeit

Im die Analytik des Schönen abschließenden Moment der Modalität be-

schäftigt sich Kant wiederholtmit der Frage,welcher Geltungsanspruch

mit dem Geschmacksurteil erhoben wird. »Dieser Anspruch kann pro-

blematisch sein, wenn das im Urteil Geteilte nur möglicherweise wahr

244 KU 217.

245 Felten 2004, 18.

246 Josef Früchtl sieht ebenfalls zwei argumentative Strategien zur Absicherung

der Allgemeingültigkeit der Urteile (1. eine puristische Subjektivität, 2. Inter-

subjektivität), die jede für sich alleine nicht überzeugen können. Daher ver-

sucht Früchtl diese in ein reziprokes Verhältnis zu setzen. Vgl. Früchtl, Josef:

VonderMitteilbarkeit desNichtmitteilbaren. Ein redigierter Kant. In: Forum für

Philosophie Bad Homburg (Hg.): Ästhetische Reflexion und kommunikative Ver-

nunft. Bad Homburg 1993, 54-75, hier: 68f.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 191

ist; er kann assertorisch sein, wenn es sich um die Feststellung von et-

was Wirklichem handelt; er kann apodiktisch sein, wenn das Geurteilte

notwendig gefordert ist.«247 Zugleich nimmt Kant mit der Frage nach

demWert der Kopula den Gedankengang des zweiten Moments wieder

auf. Dies verwundert wenig, insofern Notwendigkeit und strenge Allge-

meinheit (im zweitenMoment behandelt) in der Kritik der reinenVernunft

als die beiden Seiten einer Erkenntnis a priori ausgewiesen wurden.248

Nun behauptet Kant, dass man in Bezug auf das Schöne einerseits

a priori nicht wissen könne, welcher Gegenstand schön sei, anderer-

seits jedoch, wenn man einen Gegenstand schön findet, dies notwen-

dig mit einem Wohlgefallen einhergehe, d.h. wir denken uns Schön-

heit und Wohlgefallen als notwendig miteinander verbunden.249 Für

Kant ist die Modalität des Geschmacksurteils also weder problematisch

noch assertorisch, sondern er betrachtet sie als apodiktisch, d.h. not-

wendig. Zugleich unterscheidet er die Notwendigkeit des Geschmacks-

urteils von der Notwendigkeit theoretischer und praktischer Urteile, da

diese durch Verstandes- bzw. Vernunftbegriffe a priori bestimmt sind.

Die ästhetische Notwendigkeit bezeichnet Kant dagegen als exempla-

risch, d.h. als »eine Notwendigkeit der Beistimmung aller zu einem Ur-

teil, was wie ein Beispiel einer allgemeinen Regel, die man nicht ange-

ben kann, angesehen wird.«250 Das Geschmacksurteil tritt also auf wie

das Beispiel einer Regel, die unbekannt ist. Dabei darf die Beispielhaf-

tigkeit nicht so verstanden werden, dass durch die Akkumulation wei-

terer Beispiele eine implizite Regel explizit würde, denn die empirische

247 Biemel, Walter: Die Bedeutung von Kants Begründung der Ästhetik für die Philoso-

phie der Kunst. Köln 1959, 63.

248 Vgl. »Notwendigkeit und strenge Allgemeinheit sind also sichere Kennzeichen

einer Erkenntnis a priori, und gehören auch unzertrennlich zu einander.« KrV,

B4:

249 Diese Behauptung mag etwas ungewöhnlich erscheinen, da wir uns vorstellen

können, dass Gegenstände aufhören uns zu gefallen, z.B. Modeerscheinungen.

Deshalb erscheint die Aussage, negativ formuliert, plausibler: Wir können uns

nicht vorstellen, einen schönen Gegenstand mit Ekel zu betrachten.

250 KU, 237.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Politik als ästhetische Praxis

Anhäufung kann niemals zu notwendigen Aussagen führen. Es sei dar-

an erinnert, dass ein ästhetisches Urteil immer ein singuläres Urteil der

Form »Diese Rose ist schön« ist.251 Weder kann durch Akkumulation

vieler Rosen die Schönheit von Rosen im Allgemeinen, noch durch die

Akkumulation verschiedener Urteile eine objektive Regel des einzelnen

Urteils herauskristallisiert werden. Vielmehr fasst der Begriff des Bei-

spielhaften einmal mehr jenes außergewöhnliche Verhältnis zwischen

der Besonderheit des einzelnen Gegenstandes und der Allgemeingül-

tigkeit des Urteilanspruchs, in dem das Besondere, gleich einem singu-

lären Universellen »für ein Allgemeines steht und nicht bloß ein kon-

kreter Fall des Allgemeinen darstellt.«252 Ein Allgemeines, das zugleich

niemals abschließend bestimmt werden kann – es bleibt bei einer un-

bestimmten Zweckmäßigkeit.253

Zugleich nimmt die Charakterisierung der Beispielhaftigkeit die

paradoxe Beschreibung der begriffslosen Allgemeingültigkeit aus dem

zweiten Moment wieder auf, indem es die begriffliche Unbestimm-

barkeit zugleich als Indiz einer intersubjektiven Erfahrung ausdeutet.

Da man nie sicher sein kann, ob das Beispiel der Regel entspricht,

spricht man die Notwendigkeit im Geschmacksurteil nur bedingt aus:

Man sinnt jedermanns Einstimmung an; man fordert, jedermann solle

zustimmen; man wirbt um die Zustimmung der anderen.254 In aller

Deutlichkeit gewinnt Kant hier eine intersubjektive Perspektive. Selbst

wenn empirisch nicht einlösbar, hängt die Wahrheit meiner Aussage

von der Zustimmung der anderen ab. Diese treten mir jedoch nicht als

empirisch befragbare, endliche Gruppe gegenüber, sondern eher als

Ziel eines asymptotischen Strebens.

Was also meint Kant, wenn er von einer impliziten, unaussprechli-

chen Regel spricht? Diese Regel muss sich sowohl über die Alternative

251 Vgl. ebd., 215.

252 Tiffany, Monika Katharina: Der Begriff des sensus communis in Kants Kritik der Ur-

teilskraft. Eine historische und systematische Analyse. Zürich 2002, 8.

253 Vgl. Recki, Birgit: Ästhetik der Sitten. Die Affinität von ästhetischem Gefühl und

praktischer Vernunft bei Kant. Frankfurt a.M. 2001, 51.

254 Vgl. KU, 237.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 193

zwischen einem Urteil nach subjektiven Gefühlen oder objektiven Prin-

zipien hinwegsetzen und gleichzeitig die Gemeinschaft der potenziell

Urteilenden perspektivieren. Dies wäre möglich, so Kant, wenn es ein

Prinzip gäbe, dass die Notwendigkeit eines Gefühls rechtfertigen könn-

te, insofern es den Urteilenden fühlen ließe, wie jedermann fühlt. Ein

solches subjektives Prinzip stellt er als Gemeinsinn, als sensus communis

vor:

»Also nur unter der Voraussetzung, daß es einen Gemeinsinn ge-

be (wodurch wir aber keinen äußeren Sinn, sondern die Wirkung

aus dem freien Spiel unserer Erkenntniskräfte verstehen), nur un-

ter Voraussetzung, sage ich, eines solchen Gemeinsinns kann das

Geschmacksurteil gefällt werden.«255

Mittels eines Gemeinsinns soll das Privatgefühl in ein allgemein gülti-

ges Gefühl übergehen und das subjektive Wohlgefallen den Anspruch

auf allgemeines Wohlgefallen erheben können. »Dieser sensus com-

munis ist das, an was das Urteil in jedem von uns appelliert, und es

ist dieser mögliche Appell, der den Urteilen ihre spezifische Gültigkeit

gibt.«256

Die Intersubjektivität ästhetischen Urteilens

Im §40, also im Anschluss der Deduktion, setzt Kant sich mit dem

sensus communis auseinander – einem Begriff mit einer langen, viel-

schichtigen Bedeutungsgeschichte und zugleich zeitgenössischer Prä-

senz durch die schottische Common-Sense-Philosophie.257 Der lateini-

sche Term und seine zahlreichen Derivate von bon sense bis sense commun

haben im Deutschen zwei Bedeutungsfelder hervorgebracht, die Kant

nun einer transzendentalphilosophischen Revision unterzieht: Den Ge-

meinsinn im Sinne eines gemeinen Sinns oder Menschensinns auf der

255 Ebd., 238.

256 Arendt 2012, 112.

257 Eine gute geisteshistorische Situierung des Begriffs findet sich bei Tschuren-

ev, Eva-Maria: Kant und Burke. Ästhetik als Theorie des Gemeinsinns. Frankfurt a.M.

1992, Kapitel 1, 7-36.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Politik als ästhetische Praxis

einen und den gemeinen, gesundenMenschenverstand bzw. die gemei-

ne Vernunft auf der anderen Seite.258

In der Ausübung der Urteilskraft, so Kant, reden wir oftmals von

einemWahrheits- oder Gerechtigkeitssinn und es ist klar, dass wir dar-

unter etwas anderes verstehen als unsere körperlichen Sinne.Was auch

immer wir damit genau meinen, muss doch darauf beruhen, dass wir

uns »über die Sinne zu höheren Erkenntnisvermögen erheben«259 kön-

nen. Den sensus communis definiert Kant daher als

»die Idee eines g e m e i n s c h a f t l i c h e n Sinnes, d.i. eines Be-

urteilungsvermögens […], welches in seiner Reflexion auf die Vorstel-

lungsart jedes anderen in Gedanken (a priori) Rücksicht nimmt, um

gleichsamandie gesamteMenschenvernunft seinUrteil zu haltenund

dadurch der Illusion zu entgehen, die aus subjektiven Privatbedin-

gungen, welche leicht für objektiv gehalten werden könnten, auf das

Urteil nachteiligen Einfluß haben würde. Dieses geschieht nun da-

durch, daßman sein Urteil an anderer nicht sowohl wirkliche, als viel-

mehr bloß mögliche Urteile hält und sich in die Stelle jedes ande-

ren versetzt, indem man bloß von den Beschränkungen, die unserer

eigenen Beurteilung zufälligerweise anhängen, abstrahiert […]. Nun

scheint dieseOperationderReflexion vielleicht allzu künstlich zu sein,

um sie demVermögen, welcheswir den g e m e i n e n Sinn nennen,

beizulegen […] an sich ist nichts natürlicher, als von Reiz und Rührung

zu abstrahieren, wenn man ein Urteil sucht, welches zur allgemeinen

Regel dienen soll.«260

Kant entwirft den sensus communis demnach als eine »Funktion der Ver-

allgemeinerbarkeit«261, die den Übergang vom singulären Urteil zur

Allgemeinheit seines Anspruchs; vom einzelnen, urteilenden Subjekt

258 Vgl. Kulenkampff 1995, 26f. Kulenkampff weist darauf hin, dass sie Verwandt-

schaft zwischen beiden Bedeutungen des Gemeinsinns eher in einer Analogie

besteht, insofern beide ohne Nachdenken funktionieren.

259 KU, 293.

260 Ebd., 293f.

261 Felten 2001, 177.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 195

zur Gemeinschaft der Urteilenden ermöglichen soll. Dieser Übergang

wird nicht durch einen objektiven Begriff erreicht,262 sondern indem

der Urteilende »sich in den Standpunkt anderer versetzt«263. Damit be-

schreibt das Hineinversetzten in andere Standpunkte mittels einer dif-

ferenten Gedankenfigur jene Herstellung der Interesselosigkeit, die das

Geschmacksurteil von Anfang an charakterisierte.264 Der Geschmack

als Gemeinsinn steht demnach für eine Reflexionsbewegung, in der

die Allgemeinheit nicht als Begrifflichkeit sondern als Intersubjektivität

antizipiert wird.265

Kant greift mit dieser Auffassung des sensus communis als die

Allgemeingültigkeit sichernde Intersubjektivität die von Cicero bis

Shaftesbury reichende Begriffstradition auf, die den sensus communis

als einen intersubjektiven Sinn verstand; als den gemeinen Menschen-

verstand, der von verschiedenen Menschen entweder qua Menschsein

oder qua kulturell-politischer Gemeinschaft geteilt wird.266 Kant

wendet diese Auffassung nun kritisch im Sinne seiner Transzenden-

talphilosophie und entbindet den Gemeinsinn von seiner Verankerung

in einer partikularen Gemeinschaft, indem er diese intersubjektive

Auffassung des Gemeinsinns in ein reziprokes Verhältnis zu jener

anderen Tradition des Begriffs setzt, die den Gemeinsinn als einen

intrasubjektiven Sinn verstand.267 Diese Tradition geht auf Aristoteles

262 Vgl. Leyva, Gustavo: Die »Analytik des Schönen« und die Idee des sensus communis in

der Kritik der Urteilskraft. Frankfurt a.M. 1997, 175.

263 KU 295.

264 Vgl. Recki, Birgit: ›An der Stelle [je]des anderen denken‹. Über das kommuni-

kative Element der Vernunft. In: Dies.:Die Vernunft, ihre Natur, ihr Gefühl und der

Fortschritt. Aufsätze zu Immanuel Kant. Paderborn 2006, 111-125, hier: 116, (kurz:

Recki 2006a).

265 Vgl. Leyva 1997, 276f. Aus der Erschließung einer intersubjektiven Allgemein-

heit leitet Leyva die Erschließung eines gemeinsamenWeltverständnisses ab.

266 Vgl. zur Begriffsgeschichte den Eintrag: Leinkauf, Thomas/Dewender, Thomas/

Lühe, Astrid von der/Grünepütt, Katrin/Riebold, Lars: Sensus Communis: In: Rit-

ter, Joachim/Gründer, Karlfried/Eisler, Rudolf et al. (Hg.):HistorischesWörterbuch

der Philosophie. Band IX. Basel 1995, 622-675.

267 Vgl. Kohler 2018 sowie zur Unterscheidung von intra- und intersubjektiven

Bedeutung Wenzel, Christian: Gemeinsinn und das Schöne als Symbol des

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Politik als ästhetische Praxis

zurück, der den Gemeinsinn, griechisch koinê aisthesis, als einen die fünf

Einzelsinne zusammenfassenden Sinn versteht und ihm damit eine

»psychologisch-wahrnehmungstheoretische«268 Funktion zuschreibt.

Kants Verbindung zwischen beiden Auffassungen besteht nun darin,

dass für ihn der Gemeinsinn nur in dem Maße eine allgemeine Emp-

findung sein kann, in dem er sich seiner intersubjektiven Dimension,

d.h. der Reflexion auf alle anderen Standpunkte bewusst ist. Doch

diese intersubjektive Dimension rekurriert auf eine intrasubjektive

Konstellation, denn Kant führt den Gemeinsinn als »die Wirkung aus

dem freien Spiel unserer Erkenntniskräfte«269 ein. Damit erhält der

Gemeinsinn eine intrasubjektive Erklärung.270 Er wäre also »die Fä-

higkeit, sich durch ein Gefühl des für das Verstehen und die Mitteilung

des Verstehens besten Verhältnisses zwischen Einbildungskraft und

Verstand bewußt zu werden«271 und dieses Gefühl durch die Reflexion

auf die Urteile der anderen als ein gemeinschaftliches Gefühl mitzu-

teilen. Und deshalb ist der Geschmack, Kant nennt ihn sensus communis

aestheticus, auch mit mehr Recht als Gemeinsinn zu bezeichnen als der

sensus communis logicus, d.i. der gesunde Menschenverstand,272 weil

jener sowohl interesselos, vor allem aber durch ein Gefühl zu seinem

Urteil kommt.273

Sittlichen. In: Hiltscher, Reinhard/Klingner, Stefan/Süß, David (Hg.): Die Voll-

endungder Transzendentalphilosophie inKants »Kritik derUrteilskraft«.Berlin 2006,

125-139, hier: 126-134.

268 Leinkauf/Dewender/Lühe/Grünepütt/Riebold 1995, 622.

269 KU, 238.

270 Vgl. Wenzel 2006, 130.

271 Rivera de Rosales 2018, 89.

272 Damit wäre Wenzel zu widersprechen, der die intersubjektive Dimension als

entscheidend bewertet. Meines Erachtens erfolgt sein Votum für die intersub-

jektive Dimension vor demHintergrund einer anderen Frageperspektive.Wen-

zel geht es darumdenGemeinsinn und nicht das Geschmacksurteil zu erklären.

Hingegen stimme ich hier Brumlik zu, der die Engführung von sensus auf Sinn

als eine Einengung der mehrdeutigen Begriffsgeschichte des sensus communis

auf ihre ästhetische Bedeutung versteht. Vgl. Brumlik 1977, 111f.

273 Vgl. Kohler 2018, 134.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 197

An diese Definition des Geschmacks als eine Art von sensus commu-

nis schließt Kant einen Exkurs an, in dem er die drei Maxime des ge-

sunden Menschenverstands formuliert. Kant gibt hier dem gemeinhin

als implizit geteilten Überzeugungsschatz aufgefassten Menschenver-

stand eine neue, formalistische Deutung: »1. Selbstdenken; 2. an der

Stelle jedes anderen denken; 3. jederzeitmit sich selbst einstimmig den-

ken.«274 Kant bezeichnet sie – der Reihenfolge entsprechend – als die

Maximen der vorurteilsfreien, der erweiterten sowie der konsequenten

Denkungsart und ordnet sie – ebenfalls der Reihenfolge entsprechend

–demVerstand, der Urteilskraft sowie der Vernunft zu.Währendwir in

der zweiten Maxime die gemeinschaftliche Perspektive des sensus com-

munis wiederfinden, stellt sich doch die Frage, worin die von Kant re-

klamierte Bedeutung der Maximen des gemeinen Verstandes für die

Erklärung des Geschmacks liegt,275 wennKant gleich imAnschlusswie-

derholt die Grenze zwischen dem gesunden Menschenverstand als sen-

sus communis logicus und dem Geschmack als sensus communis aestheti-

cus zieht? Mit Birgit Recki verfolgt Kant hier eine »Doppelstrategie«276,

denn neben der Auszeichnung des Geschmacks als eine Art des sensus

communis öffnen die Maximen des gesunden Menschenverstandes den

Blick auf den weiteren Kontext. So können die Maxime als eine Vor-

bereitung auf die folgenden Paragrafen gelesen werden, so dass Kant

hier den Übergang vom Schönen zum Sittlichen ebnet. In einer wei-

teren Lesart entfaltet Kant eine normative Pragmatik der Vernunft im

Sinne einer Aufklärungstheorie. Für die hier verfolgte Fragestellung ist

aber vor allem jene Lesart interessant, die die Erläuterung der Maxi-

men an Kant kritisches Vernunftprojekt rückkoppelt. Denn mit dieser

Erläuterung schließt Kant, so Recki, »die Lücke […] eines kommunika-

274 KU, 295.

275 Vgl. Brumlik 1977, 108, 111. Mit der Einführung bereitet Kant die Ausweitung

seiner Frageperspektive vor hin zu den Fragen der praktischen Vernunft.

276 Recki 2006a, 117.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Politik als ästhetische Praxis

tiven Elements der Vernunft«.277 Denn im Unterschied zur ersten und

drittenMaxime, die für sich alleine befolgt werden können, verweist die

zweite Maxime auf andere, ja auf eine Pluralität von Standpunkten.278

Unsichere Intersubjektivität oder der umkämpfte

sensus communis

Wie ist dieses kommunikative Element der Vernunft zu verstehen?279

Dazu sei zunächst der Blick auf das Verhältnis von Intersubjektivität

und Gefühl gerichtet. Folgt man Kants Argumentation, dann ist die

Gemeinschaft in jedem ästhetischen Urteil immer schon präsent, ja

sie ist konstitutiv für dessen Allgemeingültigkeit, und damit ist jedes

Geschmacksurteil – im Unterschied zum Erkenntnis- und zum mo-

ralischem Urteil – per se auf Gemeinschaft ausgerichtet.280 Dabei be-

zieht Kant die ungewöhnliche Position, dass die intersubjektive All-

gemeinheit eben nicht durch eine geteilte Sprache (und ihre implizi-

ten Geltungsansprüche) oder durch soziale Interdependenz verbürgt

277 Ebd.,115f. In diesem Aufsatz verteidigt Recki Kant auch gegen Vorwürfe einer

monologischen, solipsistischen Vernunft, wie sie beispielsweise vonHabermas

vorgebracht werden. Vgl. ebd. 112-114.

278 Zur Frage, ob sich aus dem Standpunktwechsel überhaupt eine Pluralität von

Standpunkten gewinnen oder ob nicht jede Abstraktion vom eigenen Stand-

punkt auf einen allgemeinen, für alle gleichen Standpunkt führt siehe Recki

2006a.

279 Wilhelm Vossenkuhl sieht Kant in der Evaluierung des Gemeinsinns in einem

Dilemma. Betont man die intrasubjektive Dimension und steht damit im Ein-

klang mit der Deduktion, besteht die Gefahr eines Solipsismus, unterstreicht

man hingegen die intersubjektive Dimension des sensus communis, dann ergibt

sich die Gefahr der Detranszendentalisierung. Vgl. Vossenkuhl 1995.

280 Die Mitteilbarkeit und damit die Sprachgemeinschaft stellt in Bezug auf die

theoretische Erkenntnis nur ein hinreichendes Kriterium da. Vgl. Felten 2004,

181. In Bezug auf das moralische Urteil unterstreicht beispielsweise Jürgen Ha-

bermas den monologischen Charakter der Maximenprüfung. Vgl. Habermas,

Jürgen: Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu? In:

Ders.: Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt 1991, 9-30, hier: 23. Arendt weist

darauf hin, dass die Mitteilbarkeit des moralischen Urteils dessen Gültigkeit

nicht tangiert. Vgl. Arendt 2012, 108f.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 199

ist, sondern letztlich gefühlt wird. Gefühl und Intersubjektivität sind

demnach aufs Engstemiteinander verbunden, oder wie Hannah Arendt

schreibt: »Kant war sich früh bewußt, daß es etwas Nicht-Subjektives

in dem gab, was scheinbar der privateste und subjektivste Sinn [der Ge-

schmack] ist. […] Das nichtsubjektive Element bei den nichtobjektiven

Sinnen ist Intersubjektivität.«281 So sehr der Geschmack unmittelbar

subjektiv gefühlt wird, so konstitutiv sind die anderen für mein Ur-

teil. Ästhetische Kommunikation beschränkt sich daher nicht auf einen

diskursiven Austausch, »denn sie beinhaltet mehr, nämlich die Mög-

lichkeit des Gegenwärtigseins der Gemeinschaft in dem eigenen sub-

jektiven Urteil.«282

Doch diese Gemeinschaft lässt sich nur fühlen, wir haben nur

ästhetisch Zugang zu ihr und damit schält sich eine Differenz zwi-

schen Sprache bzw. Kommunikation und Gemeinschaft heraus. Denn

es sei daran erinnert, dass Kant nach den Gültigkeitsbedingungen

der Geschmacksurteile, mithin nach den Bedingungen der Mitteil-

barkeit fragt. Folgt man Kant in der gefühlsmäßigen Artikulation des

Gemeinsinns, befähigt das Gefühl zur Mitteilbarkeit und trägt damit

den Geltungsanspruch der Geschmacksurteile. Insofern der Gemein-

sinn sprachlich nicht objektivierbar, ja auf einem »non-diskursiven

›Grund‹«283 basiert, deutet er eine innere Limitierung der Kommuni-

kationsgemeinschaft an. So folgert Danielle Lories, bestehe »[l]e mérite

de la notion kantienne à cet égard […] de mettre en évidence la limite

intrinsèque de la compréhension dans le domaine des relations au sein

d’une communauté humaine.«284

Das ist zunächst noch völlig unklar. Denn es scheint ja so zu sein,

dass der Gemeinsinn den Einzelnen fühlen lässt, wie jeder andere fühlt.

Damit stände er für eine konsensuale Intersubjektivität, gewisserma-

281 Ebd., 104f.

282 Felten 2004, 197.

283 Nerheim 2001, 13.

284 Lories, Danielle: Autour d’une lecture »politique« de la troisième Critique. In:

Revue Philosophique de Louvain 86 (1988) 2, 150-160, hier: 151.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Politik als ästhetische Praxis

ßen für eine »force of universal understanding«285. Und doch lese ich

Kant hier so, dass es eine Zäsur gibt zwischen dem Anspruch und der

Realität des Gemeinsinns. Eine Zäsur, in dem Sinne, dass uns ein äs-

thetisches Urteil nicht automatisch – wie Hannah Arendt behauptet –

in eine Gemeinschaft einfügt286 oder uns als Mitglied einer solchen287

ausweist. »For her [Arendt], Kant’s communication is the manifestati-

on of ›community sense‹ because what communication actually com-

municates is first and foremost the fact of community’s existence, the

status as communal beings.«288 Doch dieser faktische Status als ge-

meinschaftlichesWesen scheint nicht ganz so eindeutig,wie Arendt ihn

in Anspruch nimmt, vielmehr scheint er mir unsicher und umkämpft.

Zum einen sind unsere Gefühle nicht immer zuverlässig zu bestimmen

– das gilt für das moralische Gefühl der Achtung, wie für das ästheti-

sche der uninteressierten Lust. Wichtiger erscheint mir jedoch der An-

spruchscharakter des Urteils: Wir fordern, wir sinnen die Zustimmung

der anderen an. Und dieses Fordern bzw. Ansinnen lässt sich mit dem

Verweis auf einen Gemeinsinn nur bedingt rechtfertigen. Denn ob wir

überhaupt einen Gemeinsinn annehmen können, steht für Kant selbst

in Frage. Sie präsentiert sich für ihn als Alternative

»ob es in der Tat einen solchen Gemeinsinn als konstitutives Prinzip

derMöglichkeit der Erfahrung gebe, oder ein noch höheres Prinzip der

Vernunft es uns nur zum regulativen Prinzip mache, allererst einen

Gemeinsinn zu höheren Zwecken in uns hervorzubringen; ob also Ge-

schmack ein ursprüngliches und natürliches oder nur die Idee von ei-

nem noch zu erwerbenden und künstlichen Vermögen sei, so daß ein

Geschmacksurteil mit seiner Zumutung einer allgemeinen Beistim-

mung in der Tat nur eine Vernunftforderung sei, eine solche Einhel-

ligkeit der Sinnesart hervorzubringen, und das Sollen, d.i. die objekti-

ve Notwendigkeit des Zusammenfließens des Gefühls von jedermann

285 Mieszkowski, Jan: Social Demands. Kant and the Possibility of Community. In:

Payne/Thorpe 2011, 284-302, hier: 296.

286 Vgl. Arendt 2012, 109.

287 Vgl. ebd. 117.

288 Mieszkowski 2011, 295.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 201

mit jedes seinem besonderen, nur die Möglichkeit hierin einträchtig

werden bedeute, […] das wollen und könnenwir hier noch nicht unter-

suchen.«289

Der methodische Charakter der Maximen des gesunden Menschenver-

standes verleitet dazu, die Alternative zunächst zugunsten eines kon-

stitutiven Prinzips zu entscheiden. Gleich einer methodischen Norm

begründe der sensus communis den Geltungsanspruch so, dass man

»nach allgemeinenundnicht bloß subjektivenMaximen zumUrteil ge-

kommen [ist], – und warum solche Urteile doch nicht endgültig zwi-

schen Subjektenmit verschiedener Meinung entscheidbar sind, näm-

lich weil die Maximen zwar die Urteilsbildung im allgemeinen anlei-

ten, aber nicht die Richtigkeit im einzelnen garantieren.«290

Der Gemeinsinn unterläge – um im Bild des Sinnlichen zu bleiben –

damitmeines Erachtens den gleichen Restriktionen wie alle Sinne: Man

kennt ihre Funktion (das Sehen der Augen, das Hören der Ohren usw.),

aberman ist sich nie sicher, ob diese Funktion bei allenMenschen gleich

ausfällt. Und dennoch lässt sich die Faktizität unserer Sinneseindrücke

nicht zurückweisen.

Jedoch hat Kant den Gemeinsinn als Idee eingeführt und auch der

Status »exemplarischer Gültigkeit«291 oder »idealischer Norm«292 lässt

sich schwerlich mit der Formalität der Maximen in Einklang bringen,

insofern man nach diesen nur handeln, nicht jedoch richtig oder falsch

subsumieren, d.i. urteilen kann.293 Was könnte es also bedeuten einen

Gemeinsinn als Idee zu verstehen?

Als Idee kann der Gemeinsinn niemals Gegenstand einer Erkennt-

nis werden, denn Ideen erfüllen im Theoretischen eine rein regulative

Funktion. Erst im Praktischen entfalten sie konstitutive Kraft. Anders

als das Sittengesetz ist der Gemeinsinn dem Menschen aber nicht als

289 KU, 240.

290 Kulenkampff 1994, 109.

291 KU, 239.

292 Ebd., 239.

293 Vgl. Kulenkampff 1994, 109, sowie Fußnote 24, 226.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Politik als ästhetische Praxis

Faktum gegeben.294 Wenn der Gemeinsinn eine Gedankenbewegung

der Verallgemeinerbarkeit zu einem allgemeinen Standpunkt bezeich-

net und dieser allgemeine Standpunkt (sowohl in der Form als sensus

communis aestheticus ebenso wie als sensus communis logicus), anders als

die Freiheit, nicht vorausgesetzt werden kann, dann ist der sensus com-

munis der Endpunkt, der zu erreichende ideale Zustand.295 Nichtsdes-

totrotz lässt sich die Aufgabe der Verwirklichung sowohl der Freiheit als

auch dem Gemeinsinn zuschreiben; jedoch von unterschiedlichen Po-

len. Denn während die Idee der Freiheit der Vernunft entspringt und

in der Sinnenwelt verwirklicht werden soll, geht die ästhetische Be-

trachtung von der Sinnenwelt aus, um sich aus der Betrachtung des

sinnlichen Gegenstandes zum Allgemeinen zu bewegen. Damit ist der

Gemeinsinn dem Schönheitsurteil weder vorgängig noch extern; er ist

dem Urteil immanent und unterliegt dem Gedanken der Selbstnormie-

rung.296 Diese Selbstnormierung fingiert bei Kant unter dem Stichwort

der Heautonomie und bezeichnet die Tatsache, dass die reflektierende

Urteilskraft sich in ihrer Tätigkeit sowohl Gegenstand als Gesetz ist. Ein

Schönheitsurteil von exemplarischer Notwendigkeit zu treffen, bedeu-

tet daher einenGemeinsinn hypothetisch zu unterstellen, d.h. unter der

Idee eines allgemeinen Standpunkts zu urteilen, zu urteilen ›als ob‹ es

diesen gäbe, und indem ich dies tue, diesen allgemeinen Standpunkt

gleichzeitig hervorzubringen.297 Die antizipierte Norm des Gemein-

sinns setzt sich im Urteil selbst und tritt aus der Idealität einer Idee in

die Realität.298 Der Gemeinsinn kann daher nicht von vornherein als

gemeinschaftlicher verstanden werden. Eher beteilige ich mich, indem

ich ästhetisch urteile, an der Realisierungsarbeit eines Gemeinsinns.

Kants Alternative zwischen dem Gemeinsinn als konstitutives oder

regulatives Prinzip lässt sich darum nicht entscheiden, denn er hat

von beiden etwas. Er erschließt sich in seiner Ambiguität zwischen

294 Vgl. Felten 2004, 120.

295 Vgl. Kulenkampff 1995, 40.

296 Vgl. Vossenkuhl 1995, 106.

297 Vgl. Brumlik 1977, 59.

298 Vgl. Felten 2004, 193.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 203

einer konstitutiven Leistung, die der Tendenz nach normsetzend ist299

und damit das freie Spiel zu unterdrücken droht und einer regulativen

Funktion, die als zu erfüllende Forderung niemals Gewissheit über

die Richtigkeit des Urteils geben könnte.300 Damit ist der Gemein-

sinn, und folglich jene kommunikative Gemeinschaft, die sich mit

ihm verbindet, aber keineswegs etwas, auf dass wir unser Urteil mit

Sicherheit stützen können. Wir können nicht einfach davon ausgehen,

dass es einen Gemeinsinn, ein konsensuales Fühlen gibt. Eher wäre

der Gemeinsinn ein Indiz für die Umkämpftheit und Unsicherheit der

Gemeinschaft, in dem Sinne, dass das Geschmacksurteil »the demand

for the possibility of communication […]«301 ist. Die einzige Sicherheit,

die wir nach Kant haben, scheint zu sein, dass wir Geschmacksur-

teile tatsächlich fällen. »Die unbestimmte Norm eines Gemeinsinns

wird von uns wirklich vorausgesetzt; das beweist unsere Anmaßung,

Geschmacksurteile zu fällen.«302

Mit der Einführung des Gemeinsinns treffen bei Kant Mitteilung

und Gefühl, Selbstreflexion und Intersubjektivität auf ungewöhnliche

Weise aufeinander, indem Kant das ästhetische Urteil durch die Ver-

schränkung von Selbstreflexion und Mitteilung charakterisiert. Micha

Brumlik resümiert:

»Wird diese [die Mitteilung] gemeinhin betreffs ihrer Geltung dem

Sprechen, jene [die Selbstreflexion] aber dem Denken zugeordnet,

so zeigt die philosophische Reflexion auf die Bedingungen der Mög-

lichkeit des ästhetischen Diskurses deren wechselseitige Verwiesen-

heit. Nur im als intersubjektiv charakterisierten ästhetischen Diskurs

kann die Selbstreflexion zur Sprache kommen und nur Selbstreflexion

macht es nötig, sinnvoll und möglich, daß eine als konstitutiv inter-

subjektiv charakterisierte Sprache entsteht.«303

299 Als Geschmack ist der sensus communis die Disziplin des Genies. Vgl. KU, 319f.

300 Vgl. Vossenkuhl 1995, 116f.

301 Mieszkowski 2011, 297.

302 KU 239f.

303 Brumlik 1977, 24.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Politik als ästhetische Praxis

Damit kommen im Geschmacksurteil noch einmal jene beiden Aspekte

reflektierender Urteile zusammen, die Riha betont hatte: Erstens han-

delt es sich um ein (selbst-)reflexives Urteil, das mit dem Horizont der

Erkenntnis überhaupt auf unsere Erkenntnisbedingungen, und damit

auch auf unsere Weise die Welt wahrzunehmen und zu erkennen, re-

flektiert. Das ästhetische Urteil gibt uns so die Möglichkeit unsere ko-

gnitive Verfasstheit zu spüren, die – wie mit Riha gezeigt – immer um

ein Moment der Unverfügbarkeit (des Dinges an sich) strukturiert bzw.

der Negativität gekennzeichnet ist. Die ästhetische Unterbrechung, je-

ner lustvolle Zustand, in dem wir weilen ist dabei zugleich der Ort in-

tersubjektiver Kommunikation. Denn diese Reflexion auf die Erkennt-

nisbedingungen ist verbunden mit der Setzung einer kommunikativen

Gemeinschaft.304 Diese Gemeinschaft des sensus communis wird jedoch

von keiner letzten Grundlage verbürgt, sie ist Aufgabe und Einheits-

punkt einer ästhetischen Gemeinschaft. Somit ist das ästhetische Ur-

teil der Anspruch auf eine zu konstituierende Kommunikationsgemein-

schaft, indem es ein unterbrechendes und eröffnendes Element ein-

führt. Welcher Art diese öffnende Arbeit des ästhetischen Urteils ist,

soll im folgenden Abschnitt diskutiert werden.

4.3 Ästhetik als Ausdruck menschlicher Unbestimmtheit

In einem letzten Abschnitt geht es noch einmal um die Frage, wie Kant

mit der Kritik der Urteilskraft sein kritisches Geschäft abschließt. Zur

Erinnerung: Kants drängende Frage beim Verfassen der dritten Kri-

tik war, wie sich die Einheit der Vernunft denken ließe, insbesonde-

re mit Blick auf die Frage, wie Freiheit in der Welt realisierbar ist.305

304 Für Kulenkampff wird die Überführung derNormenterminologie (Gemeinsinn)

in »Erkenntnis überhaupt« von Kant nicht sichergestellt. Da sie sich nicht ge-

genseitig in ihrer Begründung stützen, ist es nur konsequent, »das bestehender

Voraussetzung mit dem Faktum des Urteils« zu begründen. Vgl. Kulenkampff

1994, 111.

305 Vgl. Krämling 1985, 37. Vgl. dazu auch Kapitel 4.1. dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010 - am 14.02.2026, 07:58:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

