
28 Dekolonialisierung des Wissens

2.1 Postkoloniale Theorien

»Whether produced by outsiders or by indigenous people, end-of-the-century dis-

courses about Africa are not necessarily applicable to their object. Their nature, their

stakes, and their functions are situated elsewhere.«

Achille Mbembe (2001), On the Postcolony

DasErkenntnisinteresse postkolonialerTheorien liegt zumeinendarin,Nachwirkungen

und Kontinuitäten kolonialer Herrschaftspraktiken in unterschiedlichen politischen,

gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Zusammenhängen einer Kritik zu unter-

ziehen sowie ungleiche Macht- und Repräsentationsverhältnisse, die eine Hierarchie

zwischen dem vermeintlichen aufgeklärten, säkularen und entwickelten Westen und

den rückständigen, religiösen und armen ›Anderen‹ (u.a.: Afeworki Abay, 2020; Hall,

1996; Mbembe, 2010a; Said, 1978) sichtbar zu machen und zu überwinden. Zum ande-

ren regen postkoloniale Theorien in vielfältiger Weise dazu, privilegierte geopolitische

und soziale Positionen kontinuierlich zu reflektieren, die u.a. durch die Weitertradie-

rung und Legitimierung kolonialer Wissensregime möglich werden. Dabei wird die

Wirkmächtigkeit fortbestehender globaler Macht- und Ungleichheitsstrukturen im

postkolonialen Kontext kritisch betrachtet und die damit verbundenen Widerstands-

und Emanzipationsmöglichkeiten marginalisierter Gruppen aufgezeigt (u.a.: Castro

Varela & Dhawan, 2015; Ha, 2011; Kerner, 2012a; Mbembe, 2001, 2015).

Trotz ihrer vielfältigen Strömungen und Ausrichtungen zielen postkoloniale Theo-

rien darauf ab, die verschiedenen Ebenen kolonialer Vergangenheit, postkolonialer

Gegenwart und dekolonialer Zukunft im Hinblick auf sozio-historische Interdepen-

denzen und deren geopolitischen Implikationen für das globale Zusammenleben in der

postkolonialenWeltgesellschaft herauszuarbeiten (u.a.: Andrews, 2021; Getachew, 2019;

Mbembe, 2015, 2019; Ndlovu, 2018; Quijano, 2016). Im Rahmen postkolonialer Theorien

wird eine politische und wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der kolonialen

Vergangenheit (koloniales Erbe) und Kontinuität kolonialer Machtverhältnisse (Koloniali-

tät) sowie Dekolonialisierungsprozesse dieser Verhältnisse im geopolitischen Kontext

angestrebt (Mignolo, 2012b, S. 201).

Ebenfalls lässt sich im deutschsprachigen Raum beobachten, dass die Dekoloniali-

sierung fortbestehender kolonialer Dominanz- und Ungleichheitsverhältnisse und das

damit einhergehende Ziel der Sichtbarmachung und Infragestellung neokolonialer glo-

balerMacht- undAusbeutungsstrukturen inden letzten JahrenzunehmendEingangfin-

det (siehe dazu u.a.: Aden&TamayoRojas, 2022; Aktaş, 2020; Boatcă, 2016; Boger&Cas-

tro Varela, 2020; Castro Varela, 2016; Castro Varela & Dhawan, 2013, 2015; Kaltmeier &

Corona Berkin, 2012; Kerner, 2012a, 2017; J.Warner, 2021). Die damit verbundenen epis-

temischen, sozialen und politischen Herausforderungen werden dabei im postkolonia-

len Kontext analysiert und dekonstruiert:

»Der Begriff »postkolonial« verweist jedoch nicht nur auf die zeitliche Verortung von

Gesellschaften innerhalb einer (abgeschlossenen) Kolonialgeschichte. Er verweist dar-

über hinaus zum einen auf die Umgestaltung der ökonomischen, sozialen und politi-

schen Verhältnisse, die der Kolonialismus in ehemaligen oder bestehenden Kolonien

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 29

wie auch in denMetropolen ausgelöst hat und die bis heute nachwirken. Zum anderen

machen postkoloniale Perspektiven auf die Verschränkung von Macht und Wissens-

produktion im Kontext kolonialer und imperialer Verhältnisse aufmerksam« (Boatcă,

2016, S. 2).

Vor diesemHintergrund ist das Präfix ›post‹ nicht als die Zeit ›nach‹ der Unabhängigkeit

ehemals kolonialisierter Länder zu begreifen, da das Ende der kolonialen Herrschaft

keinen Endpunkt kolonialer Verhältnisse darstellt. Vielmehr bleiben die komplexen

und widersprüchlichen Prozesse der Dekolonialisierung aufgrund der bis heute an-

haltenden globalen Dominanz- und Ungleichheitsverhältnisse bislang erschwert. Ina

Kerner (2012a) weist ebenfalls darauf hin, dass postkoloniale Theorien zwar »postkolo-

niale Konstellationen im zeitlichen Sinne« (ebd., S. 9) untersuchen und thematisieren,

allerdings sind koloniale Macht- und Herrschaftsstrukturen nicht als abgeschlossen,

sondern vielmehr als postkoloniale Gegenwart und koloniale Vergangenheit zu begrei-

fen. Wenngleich der Kolonialismus und europäische Imperialismus die Welt geprägt

und sich tief in gesellschaftliche Strukturen der Gegenwart eingebrannt haben (Rom-

melspacher, 2009, S. 28), ist es weiterhin unmöglich, »eine Geschichte des ›Westens‹

ohne die Geschichte der kolonisierten Länder zu schreiben« (Castro Varela & Dhawan,

2015, S. 15) und andersherum.

In diesem Zusammenhang argumentiert Manuela Boatcă (2016), dass diese »Lücken

in der Aufarbeitung der kolonialen Geschichte Europas gehen einher mit der mangel-

haften Rezeption kritischer, post- und dekolonialer Arbeiten undmit dem Fortbestehen

rassistischer Exklusionsstrukturen auf allen Ebenen der Bildungsinstitutionen« (ebd.,

S. 10). In der kritischen Betrachtung der geopolitischen Machtstrukturen lässt sich der

anhaltende Zustand der Kolonialität als die vergangene Gegenwart und gegenwärtige

Vergangenheit der globalenMacht- undHerrschaftsverhältnisse begreifen. InBezug auf

dieses Phänomen der kolonialen Kontinuitäten spricht Bhabha (1994) von einer voran-

schreitenden kolonialen Gegenwart (ebd., S. 128). In diesem Zusammenhang zielt eine

postkoloniale Analyse von Geschichtsschreibungen und politischen, gesellschaftlichen,

medialen Diskursen darauf ab, die vorherrschenden eurozentrischen Blickwinkel und

daraus resultierende Erzählungen zu entlarven und andere, marginalisierte Perspekti-

ven sichtbar zu machen. In diesem Zusammenhang können postkoloniale Perspektiven

als »Widerstandsformgegendie kolonialeHerrschaft und ihreKonsequenzenbetrachtet

werden« (Castro Varela & Dhawan, 2015, S. 16).

Die Anwendung postkolonialer Kritik ist daher notwendig, um die historische

Dimension globaler Herstellungsbedingungen postkolonialer Macht- und Ungleich-

heitsstrukturen kritisch in den Blick zu nehmen (u.a.: Ha, 2003, 2005; Kerner, 2012a). In

diesem Zusammenhang können postkolonialeTheorien fruchtbar gemacht werden, um

bestehende Macht- und Herrschaftsverhältnisse zu denaturalisieren und historisch ge-

wachsene Macht-Wissen-Komplexe zu dekonstruieren (u.a.: Castro Varela & Dhawan,

2015). Ferner kombiniert postkoloniale Theoriebildung poststrukturalistische und mar-

xistische Ansätze, um eurozentristische Epistemologien und Wissensbestände sowie

die aktuellen komplexen Prozesse des Neokolonialismus zu analysieren und kritisch zu

hinterfragen (ebd., S. 8). Somit sind postkoloniale Theorien auch anknüpfungsfähig an

die Methodologie der macht- und herrschaftskritischen Intersektionalitätsforschung

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Dekolonialisierung des Wissens

(u.a.: Afeworki Abay, 2023a; Castro Varela & Mohamed, 2021; Kerner, 2017; Mauer &

Leinius, 2021; Wallaschek, 2015).

Ebenfalls sind postkoloniale Theorien unabdingbar, um die komplexen Mechanis-

men des Othering in der Wissensproduktion stärker in den Blick zu nehmen, die nicht

kulturell, ethnisch, national oder politisch markiert sind und damit zu dem Anliegen

postkolonialer Theorien beitragen, eurozentrische Masternarrative zu destabilisieren

(u.a.: Boger & Castro Varela, 2020; Castro Varela & Mohamed, 2021; Siouti et al., 2022;

von Unger, 2022). Postkoloniale Theorien sind also nicht nur an der Kritik der dicho-

tomisierenden Konstruktionsweisen in »Wir und die Anderen« (Mecheril, 2004, S. 21)

interessiert, sondern auch an der Sichtbarmachung hegemonialer Strukturen der Do-

minanzgesellschaft (u.a.: Afeworki Abay & Wechuli, 2022; Ha, 2011). Dies lässt sich auf

eine intersektionale Analyse der hier verwendeten Differenzkategorien ›Behinderung‹

und ›Migration/Flucht‹ anwenden.

Eine postkolonialeTheorie, deren »theoretische Ausarbeitung vor demHintergrund

des Fortwirkens kolonialer Verhältnisse in heutigen postkolonialen Gesellschaften er-

folgt« (Riegel, 2016, S. 51), versteht sich als Ort der kritischen Auseinandersetzung mit

Machtverhältnissen und gewaltvollen Kontinuitäten kolonialer Denk- und Handlungs-

muster (Castro Varela, 2016). Aus einer macht- und herrschaftskritischen Perspektive

werden dabei post- und neokoloniale globale Herrschaftsstrukturen sowie intersektio-

nale Diskriminierungs- undUnterdrückungsformenwie Rassismus, Sexismus, Ableism

und Klassismus etc. thematisiert und analysiert (u.a.: Bergold-Caldwell & Georg, 2018).

Entfernte Verbindungen zwischen postkolonialen und dekolonialen Theorien

Wenngleich in den vergangenen Jahren zunehmend Typisierungen unterschiedlicher

Strömungen sich in den Diskursen postkolonialer und dekolonialer Theorien finden

lassen, stellen die beiden Ansätze keine klar voneinander trennbaren theoretischen Aus-

richtungen dar15, sondern zwei unterschiedliche Strömungen zu einem gemeinsamen

Ziel der geopolitischen und epistemischen Dekolonialisierung von post-und neokolo-

nialen Macht- und Herrschaftsverhältnissen, die sich in wirtschaftlichen, politischen

und wissenschaftlichen Kontexten entfalten:

»Der lateinamerikanische dekoloniale Ansatz stellte eine frühe (Gegen-)Reaktion auf

die Tendenz postkolonialer Studien dar, den europäischen Kolonialismus zum einen

ambritischenModell auszurichten und dadurch zu homogenisieren, zumanderen, ihn

kaum in Verbindung mit Fragen der politischen Ökonomie kapitalistischer Entwick-

lung zu untersuchen« (Boatcă, 2016, S. 10).

Viele Vertreter*innen der beiden theoretisch-analytischen Ansätze kritisieren die zu-

nehmendeneoliberaleKonkurrenzzwischenpostkolonialenunddekolonialenStrömun-

gen (u.a.: Bhambra, 2014b; Colpani et al., 2022; Kastner & Waibel, 2012; Lugones, 2010;

Mignolo, 2012a; Tembo, 2022). In diesem Zusammenhang hebt Rohit Jain (2021) nach-

drücklich hervor, dass »Die Konzepte zu Labels [werden], die zum Teil unnötigerweise

15 Mehr zu dieser komplexen Debatte siehe: (Bhambra, 2014b; Boatcă, 2016; Jain, 2021; Kastner &

Waibel, 2012; Lugones, 2010; Mignolo, 2012a; Tembo, 2022).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 31

gegeneinanderausgespieltwerden,umsich inbestimmtenakademischenoderaktivisti-

schenFeldern voneinander abgrenzenzukönnen« (ebd.,S. 15).Denbeiden theoretischen

Ansätzen ist gemein, dass eine eurozentrischeWissensproduktion weiterhin als macht-

volles System zur Reproduktion und Legitimation kolonialer Macht- und Herrschafts-

verhältnisse fungiert (u.a.: Maldonado-Torres, 2007, 2014, 2016; Mbembe, 2015; Migno-

lo, 2012a; Ndlovu-Gatsheni, 2018; Quijano, 2000; Segato, 2022). In der Konsequenz be-

deutet dies, dass die gegenwärtig noch wirksame eurozentristischeWissensproduktion

im Sinne des »epistemic de-linking« (Mignolo, 2007a, S. 450) vom Fortbestehen globaler

Machtstrukturen im postkolonialen Kontext zu entkoppeln ist.

Vor dem Hintergrund dieser epistemologischen Grundlagen wird in der vorliegen-

den Arbeit keine Unterscheidung zwischen postkolonialen und dekolonialen Theorien

gemacht. Vielmehrwerden die beiden Perspektiven je nach Kontext unterschiedlich und

ergänzend zueinander verwendet. Neben postkolonialenTheorien sind dekoloniale An-

sätze wie z.B. Pluriversalität oder epistemischer Ungehorsam16 von großer Relevanz, um

die Kolonialität eurozentristischer Wissensproduktion bzw. das als okzidental17 gekenn-

zeichneteWissen zu hinterfragen.

Die nächsten Unterkapitel bieten einen umfassenden Einblick in die Mechanismen

der hegemonialen Wissensproduktion und den damit einhergehenden Homogenisie-

rungs- und Ethnisierungspraktiken. Dabei wird die Kolonialität des Wissens im Sinne

der (Re-)Produktion imperialenWissens über Behinderung undMigration/Flucht einer

postkolonialenKritikunterzogen (2.1.1).Zunächst soll in einemerstenSchritt die, inDis-

kursen und Forschungen über Lebenslagen von BIPoC mit Behinderungserfahrungen

verbreitete, paternalistisch-protektionistische Praxis des Othering, die in einem engen

Zusammenhangmit Prozessen derMarginalisierung und Invisibilisierung der Perspek-

tivenvonBIPoCmitBehinderungserfahrungen impostkolonialenKontext steht,kritisch

beleuchtet werden (2.1.2). In einem zweiten Schritt wird dann auf die vielfältigen und

komplexen Mechanismen diskursiver und institutioneller Konstruktion der Differenz-

kategorien ›Behinderung‹ und ›Migration/Flucht‹ detailliert eingegangen (2.1.3).

2.1.1 Epistemische Gewalt als konstitutiver Bestandteil der Kolonialität

des Wissens

»Colonialism was not only an economic process, but also one of imposing Eurocentric

knowledge on the colonised. So postcolonialism has resonance for disability studies

and helps explain the dominance of perspectives from the metropole.«

Helen Meekosha (2011), Decolonising Disability

Wie bereits in der Einleitung angerissen, hängt die fortwährende Geopolitik des Wis-

sensmit den komplexen Formen epistemischerGewalt des globalenNordens zusammen

(u.a.: Andrews, 2021; Bhambra, 2014a; Getachew, 2019; Spivak, 1988). Diese zeigt sich

16 Im Unterkapitel 2.1.3 erfolgt eine ausführliche Erläuterung der beiden dekolonialen Ansätzen.

17 Zum besseren Verständnis der Diskussion über okzidentale Epistemologien siehe: (Hall, 2004;

Kastner &Waibel, 2012; Quijano, 2007, 2016; Rath et al., 2014; Said, 1978; Waibel, 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Dekolonialisierung des Wissens

auch in der Weitertradierung komplexitätsreduzierender eurozentristischer Wissens-

produktion und paternalistischer Invisibilisierung von Betroffenenperspektiven sowohl

in der Teilhabeforschung als auch in der Fluchtmigrationsforschung zu Behinderung

undMigration/Flucht: Es wird wiederholt über BIPoC aber insbesondere über geflüchte-

teMenschen, stattmit ihnen gesprochen (u.a.: Aden et al., 2019; Afeworki Abay & Engin,

2019; Afeworki Abay et al., 2021; Amirpur, 2016; Kaufmann et al., 2019; vonUnger, 2018b).

Solche diskursiven undwissenschaftlichen Praktiken sind in vielerlei Hinsicht hochpro-

blematisch, gleichzeitig lässt sich bei näherer Betrachtung dieser Thematik feststellen,

dass die theoretische Annährung und empirische Bearbeitung des Themenfeldes der

Vulnerabilität von gesellschaftlich marginalisierten Gruppen wie z.B. BIPoCmit Behin-

derungserfahrungen sich als ein vielschichtiges und widersprüchliches Forschungsfeld

darstellt. Dabei zeigt sich die epistemische Gewalt als konstitutiver Bestandteil der Ko-

lonialität desWissens (zusammenfassend dazu siehe: Afeworki Abay & Soldatic, 2023b).

Entsprechend stellt sich hier sowohl die Frage nach der Dekolonialisierung rassistischer

und ableistischer Wissensordnungen als auch nach der eigenen Standortgebundenheit

und Positionierung in geopolitischen Machtstrukturen der Wissensproduktion: »How

do we understand our locations in the colonial present, as we contemplate and work

towards the imperative of decolonization?« (Vimalassery et al., 2016, S. 1).

Einerseits birgt der besondere Fokus auf die Vulnerabilität von marginalisierten

Gruppen wie z.B. BIPoC mit Behinderungserfahrungen die Gefahr, die vorhandenen

strukturellen Ungleichheits- und Diskriminierungsverhältnisse zu verschleiern, wo-

durch die betroffenen Personen und ihre Communities überhaupt vulnerabel gemacht

werden (u.a.: Köbsell, 2019; Lorenz, 2018; Otten, 2020; Soldatic et al., 2015; Yeo, 2020;

Yeo & Afeworki Abay, 2023). Andererseits erweist sich die gezielte Hervorhebung der

Vulnerabilität von bestimmten, gesellschaftlich marginalisierten Gruppen als notwen-

dig, da die Betroffenen oftmals erst durch die theoretisch-diskursive Thematisierung

und empirische Bearbeitung von sozialen und strukturellen Vulnerabilitäts- und Dis-

kriminierungsfaktoren den entsprechenden Zugang zu notwendigen Unterstützungen

erhalten können (u.a.: Afeworki Abay & von Unger, 2023; Butler, 2016; Erevelles &

Nguyen, 2016; Janssen, 2018; Korntheuer et al., 2021; Lorenz, 2018; Mehring, 2022;

Morris, 2015; von Unger, 2018b; Yeo, 2020). In diesem Zusammenhang ist Vulnerabilität

als Resultat des konstitutiven Wechselspiels zwischen individuellen Voraussetzungen

und strukturellen Bedingungen zu begreifen, da diese erst durch die gesellschaftlich

vorherrschenden Ungleichheits- und Diskriminierungsverhältnisse hervorgebracht

wird, welche wiederum den Betroffenen den Zugang zu entsprechenden sozialen und

strukturellen Bewältigungsressourcen erschweren.

Die hier zugrundeliegende Annahme ist, dass die simplifizierende Beschreibung

der komplexen und intersektionalen Lebensrealitäten der Betroffenen nicht selten dazu

führt, Vulnerabilitätskonstruktionen dieser Personengruppe im Forschungskontext zu

reproduzieren und ihre Handlungsmacht (Agency)18 auszublenden (u.a.: Afeworki Abay,

18 Im Kontext sozialwissenschaftlicher Forschung wird das Konzept ›Agency‹ als subjektive Erfah-

rung vonHandlungsmacht verstanden (siehe dazu u.a.: Bhabha, 1994), welche dieMenschen befä-

higt, soziale Herausforderungen, belastende Lebenslagen und schwierige Anforderungssituatio-

nen mithilfe eigener Kompetenzen gelingend bewältigen zu können (Herriger, 2014, S. 18).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 33

2022; Korntheuer et al., 2021). In diesem Zusammenhang ist zu betonen, dass Forschen

über Vulnerabilität von gesellschaftlich marginalisierten Gruppen in einem konstituti-

ven Spannungsverhältnis zwischen Rekonstruktion von Agency und Reproduktion von

Vulnerabilitätszuschreibungen im Sinne von Viktimisierung verstrickt bleibt (mehr zu

dieser komplexen Debatte siehe insbesondere: Butler, 2016; Butler et al., 2016; Macken-

zie et al., 2014; Mehring, 2022; Mik-Meyer & Silverman, 2019; Schmitt, 2019; Utas, 2005;

Yeo & Afeworki Abay, 2023).

Vor demHintergrund dieser epistemologischenErkenntnisse entwickelteMatsUtas

(2005) das Konzept ›Victimcy‹, um die bestehende Dichotomie zwischen Vulnerabilität

und Agency zu überwinden und auf ihre wechselseitigen Beziehungen hinzuweisen:

»Victimcy is thus revealed as a form of self-representation by which a certain form of

tactic agency is effectively exercised under the trying, uncertain, and disempowering

circumstances that confront actors in warscapes« (ebd., S. 403).

Mit demKonzept kann es gelingen,besondere Lebenssituationengleichzeitigmit Struk-

turen, in die sie eingebettet sind und welche die Betroffenen vulnerabel machen, kri-

tisch zuuntersuchen, ohne dabei dieHandlungsmachtmarginalisierter und subalterner

Gruppen auszublenden:

»More specifically, it explores theways inwhich self-representations of victimhood and

empowerment alike represent different ›agency tactics‹ available to and alternately

deployed under different circumstances and in different social contexts to women in

war zones« (ebd.).

Entsprechend sind kritische und intersektionale Perspektiven notwendig, in der Wis-

sensproduktion über Vulnerabilität den Fokus vielmehr auf bestehende gesellschaftliche

Strukturen zu legen, die insbesondere gesellschaftlich marginalisierte Gruppen gegen-

über bestimmten Risikofaktoren wie z.B. unzureichende Gesundheitsversorgung,

sexualisierte Gewalt, prekäre Bildungschancen oder Armut vulnerabler machen (u.a.:

Aktaş, 2020; Burghardt et al., 2017; Janssen, 2018; Mackenzie et al., 2014; Mehring, 2022;

Scully, 2014). Diese Forderungen schließen sich auch den Grundsätzen postkolonialer

Theorien an, deren Hauptanliegen darin besteht, sowohl die global vorherrschende

Geopolitik des Wissens infrage zu stellen als auch auf die Notwendigkeit zu verweisen,

den subjektiven Perspektiven und lebensweltlichen Erfahrungen von marginalisierten

Gruppen in der empirischen Wissensproduktion besondere Beachtung zu schenken

(u.a.: Castro Varela & Dhawan, 2015; Hutson, 2007, 2010; Kerner, 2012a; Mendoza, 2018;

Wechuli & Afeworki Abay, 2023).

Partizipative Forschung rückt dabei ins Zentrum dieser Diskussion, da sie ein be-

sonderes Potenzial dabei verspricht, subjektive Artikulationsmöglichkeiten in Bezug auf

die gesellschaftlich vorhandenen Ungleichheits- und Diskriminierungsverhältnisse so-

wie die damit einhergehenden Handlungsstrategien der Betroffenen im jeweiligen em-

pirischen Forschungsprojekt besonders zu berücksichtigen (siehe dazu die Unterkapi-

tel 4.3 und 6.4.3). In diesem Zusammenhang erfährt das Konzept der Decolonial Intersec-

tionality (u.a.: Kurtiş & Adams, 2016; Mollett, 2017; Salem, 2014, 2016; Tamale, 2020; L.

Warner et al., 2020) ebenfalls eine zunehmende Aufmerksamkeit, da dieses darauf ab-

zielt, bestehende Ungleichheits- und Herrschaftsverhältnisse in Verbindung mit einer

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Dekolonialisierung des Wissens

postkolonial orientierten intersektionalenAnalyseheuristikherauszuarbeitenundsomit

die theoretische und empirische Intersektionalitätsforschung weiterzuentwickeln. Auf

diese kritischen Diskussionen zur Dekolonialisierung der Intersektionalitätsforschung

wird im Unterkapitel 2.2.3 detailliert eingegangen.

Bei den kontinuierlichen Prozessen derDekolonialisierungwerden nicht nur die ko-

lonialen Vergangenheiten aufgearbeitet, sondern auch das Erbe des Kolonialismus und

die koloniale Kontinuität im Sinne des Neokolonialismus kritisch untersucht. Dabei be-

schränkt sich der Neokolonialismus nicht nur auf die ökonomisch-kapitalistischen Di-

mension geopolitischerMachtstrukturen »sondern umfasst auch die Produktion episte-

mischerGewalt« (CastroVarela&Dhawan,2015,S.8).Diehier zugrundeliegendeAnnah-

me ist,dassdieKolonialisierungmit einerumfassendenWissensproduktioneinherging,

welche die Überlegenheit und Souveränität Europas konstruiert und festzuschreibt und

damit die Grundlage rassistischen Denkens und Handelns bildet:

»Tatsächlich beruht der kolonialeDiskurs essentiell auf einer Bedeutungsfixierung, die

in der Konstruktion und Fixierung der ausnahmslosen Anderen zum Ausdruck kommt.

Die gewaltvolle Repräsentation der Anderen als unverrückbar different war notwendi-

ger Bestandteil der Konstruktion eines souveränen, überlegenen europäischen Selbst«

(ebd., S. 16).

In ihrem vielbeachtetenWerk ›Can the Subaltern Speak?‹unterzog Spivak (1988) die impe-

rialeWissensproduktion,welche die Stimmen der Subalternen essenzialisiert undmar-

ginalisiert, einer postkolonialen Kritik. Mit ihrem Konzept der epistemischen Gewalt

(Epistemic Violence) arbeitete die postkoloniale Theoretikerin Spivak (1988) die hierarchi-

sierende Praxis des Othering19 heraus. Dabei zeigte sie u.a. die Verunmöglichung von

Artikulationsmöglichkeiten der Subalternen amBeispiel der indischenWitwenverbren-

nung auf,umdie damit verbundenen komplexenVerflechtungen vonSexismusundRas-

sismus innerhalb der hegemonialen Diskurse im postkolonialen Moment hervorzuhe-

ben (siehe auchdazuu.a.: Kremsner, 2017,S. 51; Steyerl, 2008,S. 12). In ihrerArgumenta-

tion greift Spivak einen zentralen Kritikpunkt von Said (1978) an hegemonialen Diskur-

sen auf. Ihre grundlegende postkoloniale Kritik an der westlichen Wissensproduktion

liegt darin begründet, dass in diesen hegemonialen Diskursen über indische subalterne

Frauen*gesprochenwird, indem imperialesWissen für und über die Subalternen produ-

ziert wird und nichtmit ihnen gesprochen wird (Spivak, 1988, S. 287).

Dabei werden die eigenen Sprechpositionen der Subalternen abgesprochen und

somit auch ihre Handlungsmacht abgewertet (u.a.: Bartels et al., 2019; Brunner, 2020;

Crawley, 2022). Damit einher geht auch die Kritik an den westlichen Intellektuellen,

die mit der Praxis hegemonialer Wissensproduktion »zu KomplizInnen in der beharr-

lichen Konstituierung des/der Anderen als Schatten des Selbst« (Spivak, 2008c, S. 41)

werden. Dies wirft auch die zentrale Frage danach auf, wie »das ethnozentristische

Subjekt davon abgehalten werden kann, sich selbst zu etablieren, indem es selektiv

19 Im Anschluss an Said (1978) beschreibt das aus dem postkolonialen Diskurs Ende der 1970er Jahre

entstammende Konzept des ›Othering‹ eine gewaltvolle hegemoniale Praxis des Fremdmachens

(Mecheril et al., 2010, S. 42).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 35

einen anderen definiert« (ebd., S. 68). Aus diesen gewaltvollen Prozessen kolonialer Dif-

ferenzkonstruktion »ergibt sich eine Hierarchie derWissensproduktion, die bestimmte

Formen vonWissen disqualifiziert,mundtotmacht und dominante Formen vonWissen

reproduziert« (Steyerl & Gutiérrez Rodríguez, 2003, S. 7). In diesem Zusammenhang

stellt die epistemische Gewalt ein zentrales Konzept postkolonialerTheorien dar:

»One clearly available example of epistemic violence is the remotely orchestrated,

far-flung, and heterogeneous project to constitute the colonial subject as Other. This

project is also the asymmetrical obliteration of the trace of the Other in its precarious

Subjectivity. It is well known that Foucault locates epistemic violence, a complete

overhaul of the episteme, in the redefinition of sanity at the end of the European

eighteenth century. But what if that particular redefinition was only a part of the

narrative of history in Europe as well as in the colonies? What if the two projects of

epistemic overhaul worked as dislocated and unacknowledged parts of a vast two-

handed engine?« (Spivak, 1988, S. 280f.).

Die epistemische Gewalt ist nicht nur vom Kolonialismus geprägt, sondern wird auch

aktuell in neokolonialenMachtverhältnissenmittels der vorherrschendenGeopolitik des

Wissens fortgeführt (u.a.: Boatcă, 2016; Castro Varela & Dhawan, 2015; Kaltmeier, 2012,

2016; J.Warner, 2021).Die gegenwärtige Bedeutung vomKolonialismus, der sich im Sin-

ne kolonialer Kontinuität (Coloniality) aufrechterhält, wird von Nelson Maldonado-Tor-

res (2007, S. 243) folgendermaßen erläutert:

»Coloniality survives colonialism. It is maintained alive in books, in the criteria for aca-

demic performance, in cultural patterns, in common sense, in the self-image of peo-

ples, in aspirations of self, and so many other aspects of our modern experience. In a

way, as modern subjects we breath coloniality all the time and every day«.

In diesemZusammenhang kann epistemischeGewalt alsmachtvollerMechanismus ver-

standen werden, welcher koloniale Subjekte als ›handlungsfähige Andere‹ konstituiert

(Spivak, 1988, S. 280). Diese Perspektive schließt sich auch Frantz Fanons Argumenta-

tionen in seinem ersten großen Werk ›Black skin, white masks‹ (1967) an, in welchem er

darlegt, dass rassistische Stereotypisierungen sich als zentrale Praktiken der gewaltvol-

lenKonstruktion undRepräsentation kolonialrassistischerDifferenz analysieren lassen,

die auch in der gegenwärtigen wissenschaftlichen Praxis vorzufinden sind (siehe auch

dazu: Hall, 2004).

Damit einher gehen ebenso machtvolle Mechanismen des diskursiven Silencing20

(Spivak, 2008c, S. 145). Mit Spivak (1988) lässt sich weitergehend argumentieren, dass

20 Der im englischsprachigen Diskurs geläufige Begriff des Silencing beschreibt die hegemonialen,

diskursiven undwissenschaftlichen Praxen der Invisibilisierung bzw. Unsichtbarmachung von Per-

spektiven gesellschaftlichmarginalisierter Gruppen (u.a.: Dotson, 2011; Fine&Weis, 2003;Mbem-

be, 2014; Trouillot, 2015). Ihre Stimmen werden also wissentlich vergessen bzw. absichtlich zum

Schweigen gebracht werden, indem durch die hegemonialen Diskurse und entsprechenden poli-

tischen, gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Bedingungen der Dominanzgesellschaft eine

dominante ›Verweigerungsthese‹ produziert und immer wieder aktualisiert wird (siehe dazu ins-

besondere: Afeworki Abay & Engin, 2019; Jusuf, 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Dekolonialisierung des Wissens

eine enge Verbindung zwischen den fehlenden Repräsentations- und Artikulations-

möglichkeiten und den machtvollen Prozessen des Silencing besteht. Die bestehenden

gesellschaftlichen Herrschaftsverhältnisse werden dabei nicht zuletzt durch symboli-

schebzw.kulturelleHegemonie aufrechterhaltenundweiter tradiert.DieserPerspektive

schließt sich Stuart Hall (2004) an, der von einer »Macht der Repräsentation, von der

Macht zu kennzeichnen, zuzuweisen und zu klassifizieren, von symbolischer Macht,

von ritualisiertem Ausschluss« (ebd., S. 145) spricht.

Die hier zugrundeliegende Annahme ist, dass »Differenz in einer spezifischenWeise

produziertwirdundunsnicht zuletzt dadurch regiert,dassunsDifferenzeneben sooder

so zu sehen gegebenwerden« (Hark&Villa, 2017, S. 8). Somit dienen die vielfältigenMe-

chanismen der Herstellung und Reproduktion von Differenzen zur Aufrechterhaltung

hegemonialer Ordnung der Dominanzgesellschaft: »Die Herstellung von Differenz ist

immer imZusammenhangmitMacht zu sehen, denn der soziale Raum ist stets auch ein

dominanzstrukturierter Raum« (Rosenstreich, 2011, S. 241). In diesem Zusammenhang

wird auch die sich als homogenWeiß und christlich imaginierende deutscheDominanz-

gesellschaft mit der communityübergreifenden Aussage der rassifizierten Gruppen ›We

are here, because youwere there‹21 zunehmend konfrontiert und nach den kolonialen, reprä-

sentationalen und diskursiven Strukturen befragt:

»Der Diskurs um die Anerkennung des Anderen führt zu zwei ethisch politischen Um-

gangsweisen: auf der einen Seite wird der Andere im Anspruch auf Universalität unter

das Diktat der Gleichheit subsumiert; auf der anderen Seite wird er aus differenzpo-

litischer Perspektive zum Fetisch der kulturellen Partikularität stilisiert […] In beiden

Strategien fungiert der Andere als Projektionsfigur, die vereinnahmt, konsumiert und

einverleibt wird« (Steyerl & Gutiérrez Rodríguez, 2003, S. 8f.).

Mit Bezug auf Said (1978) und Spivak (1988) wird dabei die »Konstruktion des Anderen

als ›konstitutives Außen‹ für die Produktion des imperialen Projektes Europa« (Steyerl

& Gutiérrez Rodríguez, 2003, S. 9) aus postkolonialer Perspektive zunehmend kritisiert.

Das Sprechen für eine subalterne Gruppewird somit zur Aufrechterhaltung der eigenen

Privilegierungen und Machtpositionen, was Spivak (2008c, S. 78) am Beispiel des briti-

schen Kolonialismus in Indien zynisch schreibt: »Weiße Männer retten braune Frauen

vor braunen Männern«. Neben der Problematik imperialer Wissensproduktion betont

Spivak, dass die Subalternen keinesfalls als homogene Gruppe bezeichnet werden kön-

nen,da »die Frageder ›Frau‹ amproblematischsten indiesemZusammenhang [scheint].

Es ist klar, dass arm, Schwarz und weiblich sein heißt: es dreifach abbekommen« (ebd.,

S. 74).

21 Der vielbeachtete politisch-aktivistische Slogan ›Weare here, because youwere there‹wurde von dem

Aktivist Ambalavaner Sivanandan Ende der 1980er Jahre im postkolonialen Diskurs über die glo-

balen Zusammenhänge eingebracht, um damit auf die Kontinuität kolonialer Herrschafts- und

Ausbeutungsverhältnisse und die damit verbundenenMechanismen der Invisibilisierung Europas

Mittäterschaft an postkolonialen globalen Fluchtmigrationsbewegungen aufmerksam zumachen

(u.a.: Aden & Tamayo Rojas, 2022; Afeworki Abay &Wechuli, 2022; Castro Varela, 2018; Ha, 2003;

J. Warner, 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 37

Eine postkoloniale Reflexion imperialer Wissensproduktion kann es ermöglichen,

den komplexen globalen Macht- und Herrschaftsverhältnissen entgegenzuwirken, die

in den jeweiligen hegemonialen Diskursen ihren Ausdruck findet. In diesem Sinne hebt

Claudia Brunner (2020) mit dem Begriff der epistemischen Gewalt die Notwendigkeit

hervor, dass der konstitutive Zusammenhang von Wissen, Herrschaft und Gewalt der

Wissensproduktion in der postkolonialen Gegenwart in den Fokus zu rücken ist: »Die

Analyse und Theoretisierung epistemischer Gewalt stellt das von seiner kolonialen Un-

terseite bereinigte Konzept derModerne infrage undmacht deutlich, dasswir auch heu-

te noch in einer kolonialen Moderne leben« (ebd., S. 271f.). Entsprechend ist die episte-

mischeGewalt als ein konstitutives Element vonHerrschaftsverhältnissen zu verstehen,

wie sie in heutigen postkolonialen westlichen Gesellschaften in Erscheinung treten.

Als Zwischenresümee der bisherigen Diskussion lässt sich festhalten, dass die

machtvollenOtheringprozesse auf die konkreten Teilhabemöglichkeiten von rassifizier-

ten Gruppen wie BIPoC mit Behinderungserfahrungen enorme Auswirkungen haben

können. Postkoloniale Perspektive sind daher von großer Bedeutung, um die hege-

moniale Wissensproduktion kritisch in den Blick zu nehmen, die das eigenständige

Sprechen-Können der Subalternen in den bestehendenMachtstrukturen unhörbar und

unsichtbar macht (Spivak, 1988, S. 79). Zudem ermöglichen solche herrschaftskritische

postkoloniale Perspektiven, einer unhinterfragten Reproduktion vermeintlicher »kul-

tureller Differenz« (Castro Varela & Dhawan, 2015, S. 166) entgegenzuwirken. Um diese

Machtverhältnisse aufzulösen und eine innovative und emanzipatorische FormderWis-

sensproduktion zu etablieren, gehen viele postkolonial orientierte Forschungsprojekte

der zentralen methodologischen Frage nach, wie der lebensweltlicheWissensvorrat der

Forschungspartner*innen anerkennend und wertschätzend in den Forschungsprozess

einbezogen werden kann.

Das hegemoniale Dispositiv eurozentristischer Wissensproduktion hat somit zur

Folge, dass die machtvollen Prozesse Unsichtbar- und Unhörbarmachung von Perspek-

tiven rassifizierter Communities (u.a.: Lugones, 2010; Steyerl & Gutiérrez Rodríguez,

2003) oder in der postkolonialen Sprechweise der »Subalternen« (Spivak, 2008a, S. 75)

erstmöglichwerden.Die Selbstreflexion und Selbstpositionierung, sowie die damit ver-

bundene Kontextualisierung der eigenen Aussagen, ist eine weitere mögliche Strategie,

den Geltungsanspruch eurozentristischerWissensproduktion kritisch zu hinterfragen.

Ausgehend von einer kritischen Analyse bestehender Macht- und Herrschaftsstruk-

turen zeichnen sich postkoloniale Theorien durch die Infragestellung von kolonialen

Narrativen in den westlichen Epistemologien und den damit zusammenhängenden

Marginalisierungs- und Exklusionsprozessen rassifizierter Gruppen aus (u.a.: Aden

& Tamayo Rojas, 2022; Bergold-Caldwell & Georg, 2018; Castro Varela, 2016). Damit

eng verbunden ist die Zieldimension, dass mittels postkolonialer Perspektiven sich

Machtverhältnisse, und die damit einhergehende Prozesse der Essentialisierung von

Lebensrealitäten rassifizierter Gruppen wie BIPoC mit Behinderungserfahrungen im

globalen Norden reflektieren lassen (u.a.: Afeworki Abay, 2019; Andrews, 2021; Ha,

2003; Ha et al., 2007; Hutson, 2007; Mbembe, 2015, 2017). Wenngleich postkoloniale

Perspektiven im deutschsprachigen Raum bislang nur unzureichend rezipiert wurden,

sind in den letzten Jahren die vielfältigen Mechanismen der Kontinuität kolonialer

Denkmuster,Wissensbestände und -praktiken sowie die notwendige Reflexion über die

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Dekolonialisierung des Wissens

bestehenden Abhängigkeits- und Machtverhältnisse zwischen dem globalen Norden

und Süden deutlich erkennbar (Aden & Tamayo Rojas, 2022; Boatcă, 2016; Castro Varela

& Dhawan, 2015; Castro Varela & Mohamed, 2021; Kaltmeier & Corona Berkin, 2012;

Kerner, 2012a; Schöpf, 2020; Wallaschek, 2015; J.Warner, 2021).

Inderdeutschsprachigen IntersektionalitätsforschunganderSchnittstelleBehinde-

rung undMigration/Flucht finden sich jedoch weiterhin nur wenige Texte, in denen die

Reflexion dieser und weiterer Fragen besprochen wird (Afeworki Abay &Wechuli, 2022;

Hutson,2010;Pieper&HajiMohammadi,2014b). ImErgebnisfindet eine imperialeWis-

sensproduktion in den Diskursen über BIPoC mit Behinderungserfahrungen statt, in

welcher PerspektivenderBetroffenennicht nur in den jeweiligenCommunities, sondern

auch in den statistischen und empirischen Daten in Deutschland weiterhin unsichtbar

bleiben (Gummich, 2015; Köbsell, 2019; Korntheuer, 2019, 2020; Otten, 2018; Wansing &

Westphal, 2014a).DieUnsichtbarkeit dieserPersonengruppekannerstensdamit zusam-

menhängen, dass bis dato keine umfassenden Daten weder qualitativ noch quantitativ

vorhanden sind (u.a.: BMAS, 2016, 2021; Westphal & Wansing, 2019a; Windisch, 2014).

Zweitens ist ihre Unsichtbarkeit auf die fortwährende Verdrängung post- und neokolo-

nialer Ausbeutungsprozesse aus der öffentlichen Wahrnehmung der Dominanzgesell-

schaft zurückzuführen (u.a.: Afeworki Abay et al., 2021; Ha, 2011; Puar, 2017).

Innerhalb der postkolonialen Studien werden diese machtvollen Mechanismen der

Invisibilisierung bzw.Unsichtbarmachung als postkoloniale Entinnerungsprozessebezeich-

net (Ha, 2005, S. 109; Hutson, 2011, S. 404). So zeigen sich auch neokoloniale Macht-

verhältnisse in der aktuellen Wissensproduktion des globalen Nordes, da die Theorie-

bildung hauptsächlich in Westeuropa und Nordamerika produziert und von dort aus

verbreitet wird (u.a.: Castro Varela & Dhawan, 2015; Keim, 2013; Schöpf, 2020). In die-

sem Zusammenhang erscheint es unumgänglich, geopolitische Machtstrukturen kri-

tisch in den Blick zu nehmen und die Sichtweisen vonWissenschaftler*innen undTheo-

retiker*innen des globalen Südens zu berücksichtigen (u.a.: Ineese-Nash, 2020;Meeko-

sha, 2011; Nguyen, 2020).

ImHinblick auf die Frage nach den globalen Fluchtmigrationen formulieren postko-

lonialeTheoretiker*innen ebenfalls zunehmendKritik an der kontinuierlichen Vernach-

lässigung der vielfältigen Verschränkungen von post- und neokolonialen Ausbeutungs-

undUngleichheitsverhältnissen sowie den daraus resultierenden katastrophalen sozial-

ökologischen, politischen und ökonomischen Auswirkungen insbesondere für den glo-

balen Süden (Aden, 2022; Aden & Aden, 2021; Afeworki Abay & Schmitt, 2022; Afeworki

Abay &Wechuli, 2022; Brand &Wissen, 2017; Chakrabarty, 2022; Schmelz, 2020; Weer-

asinghe, 2018). Hiermit verbunden ist die Zieldimension »Wissen(schaft) nicht nur als

Mittel für die anzustrebenden Lösungen zu verstehen, sondern als Bestandteil der je-

weils zu analysierenden Probleme, öffnet den Blick hin zu einer Gewaltanalyse, die an-

gesichts der anhaltenden kolonialenModerne vor allemHerrschaftskritik sein und nicht

der Aufrechterhaltung dieser Herrschaft dienen will. Ein darauf basierendes Konzept

epistemischerGewalt ermöglicht, eine über den konventionellenmethodologischen und

epistemologischenNationalismus hinausgehendeMakroebene zu adressieren, ohne die

jeglicheGewaltanalyse imKontext internationaler Politik zu kurz greift« (Brunner, 2020,

S. 271f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 39

Ebenfalls erfahren postkoloniale Perspektiven in den letzten Jahren eine zunehmen-

de Aufmerksamkeit in den Disability22 Studies (u.a.: Afeworki Abay & Soldatic, 2023b;

Grech, 2015; Grech&Soldatic, 2015, 2016; Ineese-Nash, 2020;Meekosha et al., 2013;Mee-

kosha & Soldatic, 2016; Prasad & Qureshi, 2017). Beispielsweise macht Meekosha (2011),

einederwenigenpostkolonialenTheoretiker*innenausdenDisability Studies,denkom-

plexen Zusammenhang zwischen Kolonialismus und den hegemonialen Ordnungen der

eurozentristischenWissensproduktion deutlich:

»Colonialism was not only an economic process, but also one of imposing Eurocentric

knowledge on the colonised. So postcolonialism has resonance for disability studies

and helps explain the dominance of perspectives from the metropole« (ebd., S. 677).

In diesem Sinne verfolgt das Forschungsfeld der postkolonialen Theorien ein episte-

mologisches Interesse, die Produktion von Wissen hegemoniekritisch zu hinterfragen.

Entsprechend umgehen postkoloniale Theorien u.a. den »methodologischen Nationa-

lismus«23 (Brunner, 2020, S. 271f.; Kerner, 2012a, S. 164) konstitutiv. Das zentrale Ziel

ist dabei die »Wirkmächtigkeit unabgeschlossener Kolonialpraktiken in Verschrän-

kung diskursiver Repräsentationsformen und materieller Herrschaftsverhältnisse«

(Chojnacki &Namberger, 2014, S. 189) zu konzeptualisieren sowie durch alternative, de-

koloniale Wissensformen den Stimmen von subalternen Gruppen Gehör zu verschaffen

(mehr zu dieser Kritik des ›Giving Voice‹ siehe Unterkapitel 6.4.3). Dies lässt sich auf

die intersektionale Analyse der hier verwendeten Differenzkategorien ›Behinderung‹

und ›Migration/Flucht‹ anwenden (Afeworki Abay et al., 2021). Daher ist es wichtig,

die anzustrebenden Prozesse der Dekolonialisierung als eine Form von »intellectual

decolonisation« (Meekosha, 2011, S. 678) zu betonen.

Die Produktion von eurozentrischemakademischemWissen imglobalenNordenbei

gleichzeitiger Marginalisierung von Wissensbeständen im globalen Süden spielt in der

Ausübung und Legitimation neokolonialer Herrschaft eine nicht zu unterschätzende

Rolle (u.a.: Afeworki Abay & Schmitt, 2022).Wie bereits im Unterkapitel 2.1.1 mit Bezug

auf Spivak (1988) ausführlich beschrieben, weist das imperiale Wissenschaftssystem

ein geopolitisches Ordnungsprinzip auf, welches kolonialeWissensregime reproduziert

und die Stimmen und Perspektiven der Subalternen essenzialisiert und marginalisiert,

indem ihnen das eigenständige Sprechen verunmöglicht wird. Diese Mechanismen

tradieren koloniale Konstruktionsmechanismen und (re-)produzieren dichotomisie-

rende Markierungs- und Differenzierungspraxen in »Wir und die Anderen« (Mecheril,

2004, S. 21).

22 Die Verwendung des Begriffs ›Disability‹ hat sich weltweit in den Behindertenbewegungen aber

auch in den Disability Studies durchgesetzt und zielt darauf ab, diesem eine neue Bedeutung

zu verleihen, statt neue Begriffe zu verwenden – also durch gesellschaftliche Bedingungen be-

hindert werden. Nach längeren Diskussionen wurde der englische Begriff auch im deutschspra-

chigen Raum rezipiert. Zu einer vertiefendenAuseinandersetzungmit demBegriff ›Disability‹ und

zum Selbstverständnis der Disability Studies sowie ihren Zielsetzungen und Schwerpunkten siehe

insbesondere: (Köbsell, 2012b, 2018; Waldschmidt, 2020, 2022; Waldschmidt & Schneider, 2007).

23 Mehr zu der Kritik am methodologischen Nationalismus als machtvollen Prozess wissenschaftli-

cher Kolonialisierung siehe: (Brunner, 2020; Castro Varela &Dhawan, 2013; Mauer & Leinius, 2021;

Nowicka & Cieslik, 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Dekolonialisierung des Wissens

Die hier beschriebenen Prozesse des rassifizierten Othering, die auf den kolonialen

Phantasmen, Praktiken und Konzepte beruhen, wirken auf höchst problematische

Weise in aktuelle Diskurse der Fluchtmigrationsforschung hinein (u.a.: Aden & Aden,

2021; Afeworki Abay & Wechuli, 2022; Castro Varela, 2018; Kaltmeier, 2012; Keskinkılıç,

2017; Leal &Harder, 2021;Mayblin, 2017). So bleiben die dahinterstehendenmachtvollen

Mechanismen der strukturellen Diskriminierungen in den und durch die europäischen

Grenz- und Migrationsregime weiterhin intersektional wirkmächtig (u.a.: Achiume,

2019; Gutiérrez Rodríguez, 2018a, 2018b; Leal & Harder, 2021; Mbembe, 2019). Ent-

sprechend müssen auch innerhalb der Disability Studies strukturelle Verwobenheiten

von globalen Ungleichheitsverhältnissen und »intersectional privileges« (Chaudhry,

2018, S. 76) im post- und neokolonialen, geopolitischen Kontext kritisch beleuchtet wer-

den, wenn die Forderungen nach Dekolonialisierung der hegemonialen Ordnung der

Wissensproduktion über Behinderung undMigration/Flucht ernst genommen werden.

Aufbauend auf denbeschriebenenFormenundAuswirkungen von epistemischerGewalt

soll im folgenden Unterkapitel die machtvolle Konstruktion der ›Migrationsanderen‹

aus einer postkolonialen Sicht erläutert werden. Dabei werden auch die komplexen

Marginalisierungsprozesse der subjektiven Perspektiven von BIPoCmit Behinderungs-

erfahrungen kritisch beleuchtet.

2.1.2 Othering als machtvoller Prozess der Veranderung und Invisibilisierung

»Our lives, our cultures, are composed of many overlapping stories. The single story

creates stereotypes, and the problem with stereotypes is not that they are untrue, but

that they are incomplete. They make one story become the only story.«

Chimamanda Ngozi Adichie (2012), The Danger of a Single Story

Bezugnehmend auf die im vorherigen Abschnitt beschriebenen neokolonialen Verhält-

nisse der gegenwärtigen Wissensproduktion über Behinderung und Migration/Flucht,

erweist sich ein postkolonial orientierter Blick auf die bestehenden rassifizierten und

ableistischen Zuschreibungspraktiken (Othering) als besonders fruchtbar, um die damit

verbundenen ethischen Fragen kritisch zu reflektieren (Afeworki Abay &Wechuli, 2022;

Attia, 2013a; Hutson, 2007, 2010, 2011;Thompson, 2021;Wechuli & Afeworki Abay, 2023).

Othering lässt sich als »eine machtvolle Bezeichnungs- und Abgrenzungspraxis [defi-

nieren], durch die im gesellschaftlichen Diskurs ›der Andere‹ in Differenz zum Eigenen

hervorgebracht« (Foroutan & İkiz, 2016, S. 142) werden.

Vor demHintergrund dieser epistemologischen Erkenntnisse wird in der vorliegen-

den Arbeit eine postkolonial-feministische Analyseperspektive eingenommen, um die

geopolitischen Machtstrukturen aufzuzeigen, die sich in der weitgehenden Invisibili-

sierung der Perspektiven von BIPoC mit Behinderungserfahrungen in den gegenwärti-

genDiskursenundForschungenzeigen.Hierbeiwird einbesonderesAugenmerk auf die

gängigen Prozesse des diskursiven und strukturellenOthering gegenüber BIPoCmit Be-

hinderungserfahrungengelegt. IndiesemKontext soll zunächst der scheinbar einfachen

Frage nachgegangen werden, inwieweit die Personengruppe BIPoC mit Behinderungs-

erfahrungen in den wissenschaftlichen Diskursen und in der gesellschaftlichen Wahr-

nehmung in Deutschland sichtbar ist.

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 41

Bezugnehmend darauf können die gesellschaftlich bestehenden Mechanismen der

Forschungsexklusion als machtvolle diskursive und institutionalisierte Praxen des Si-

lencing begriffen werden (Korntheuer et al., 2021, S. 233; Santinele Martino & Fudge

Schormans, 2018, S. 3). Wie bereits im Unterkapitel 2.1.1 erläutert, fungiert Silencing als

subtile und unauffällige Mechanismen der Invisibilisierung bzw. Unsichtbarmachung

von marginalisierten und rassifizierten Gruppen wie z.B. BIPoC mit Behinderungser-

fahrungen innerhalb der hegemonialen Diskurse der Dominanzgesellschaft (Afeworki

Abay, 2023a; Afeworki Abay & von Unger, 2023; Dotson, 2011; Soldatic et al., 2015; Wöh-

rer et al., 2021; Yeo & Afeworki Abay, 2023). Mit Bezug auf Hall (2004) argumentiert

Rommelspacher (2009), dass solche rassifizierten Verhältnisse und Markierungen dazu

dienen »soziale,politischeundwirtschaftlicheHandlungen zubegründen,die bestimm-

te Gruppen vomZugang zumateriellen und symbolischen Ressourcen ausschließen und

dadurch der ausschließendenGruppe einen privilegierten Zugang sichern« (ebd., S. 25).

In ähnlicher Weise argumentiert Veronika Kourabas (2019), dass »diese gemachten Un-

terschiede sich für Menschen auf Zugänge zumateriellen wie symbolischen Ressourcen

auf allen relevanten, gesellschaftlichen Ebenen aus[wirken]« (ebd., S. 5). Beispielsweise

werden solche post- und neokoloniale Ungleichheitsverhältnisse durch die dramati-

schen Auswirkungen der globalen Klimakrise zunehmend sichtbar (u.a. Afeworki Abay

& Schmitt, 2022).

Dabei rücken auch die Fragen nach den komplexen Verschränkungen von kolonialen

Kontinuitäten,globalenUngleichheitenundnicht zuletzt Fluchtmigrationsbewegungen

nachEuropa zunehmend indenFokuspolitischer undwissenschaftlicherDiskurse (u.a.:

Brizay, 2022; Chakrabarty, 2022; Schmelzer & Vetter, 2019; Schmitt, 2022; Weerasinghe,

2018).Eine postkolonialeReflexionüber dieVerzahnungen vonKlimakrisemit post- und

neokolonialen Herrschaftsverhältnissen hat zur Folge, dass die Stimmen und Perspek-

tiven indigener und rassifizierter Bevölkerungsgruppen im globalen Süden besonders

berücksichtigt werden, die in politischen, öffentlichen und wissenschaftlichen Diskur-

sen des globalen Nordens weitgehend marginalisiert wurden (u.a.: Aden, 2022; Aden &

Aden, 2021; Afeworki Abay & Schmitt, 2022; Das & Or, 2022; DeBoom, 2021; Schmelz,

2020). Vor dem Hintergrund dieses erkenntnistheoretischen Standpunktes weisen Ul-

rich Brand undMarkusWissen (2017) mit ihrem vielbeachteten Konzept der ›imperialen

Lebensweise‹ auf das Fortbestehen kolonialer Macht- und Herrschaftsverhältnisse hin:

»Die imperiale Lebensweise ist ein wesentliches Moment in der Reproduktion kapita-

listischer Gesellschaften. Sie stellt sich über Diskurse undWeltauffassungen her, wird

in Praxen und Institutionen verfestigt, ist Ergebnis sozialer Auseinandersetzungen in

der Zivilgesellschaft und im Staat. Sie basiert auf Ungleichheit, Macht und Herrschaft,

mitunter auf Gewalt und bringt diese gleichzeitig hervor« (ebd., S. 45).

Mit der imperialen Lebensweise ist also eine kapitalistische Weltordnung gemeint, die

sozial-ökologische Ressourcen in den Ländern des globalen Südens zugunsten einer

Konsum- und Wachstumsgesellschaft des globalen Nordens ausbeutet eine postko-

loniale Wirtschafts- und Weltordnung eng verknüpft, welche die sozialökologischen

Ressourcen des globalen Südens zugunsten einer Konsum- undWachstumsgesellschaft

in Ländern des globalen Nordens ausbeutet und somit auch eine gerechte globale Res-

sourcenaufteilung verhindert (u.a.: Aden, 2022; Aden & Aden, 2021; Afeworki Abay &

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Dekolonialisierung des Wissens

Schmitt, 2022). So wird die grundlegende Idee des Kolonialismus reproduziert (Neokolo-

nialismus), welche die Chance auf eine gerechte Ressourcenaufteilung für alle Menschen

auf der postkolonialen Welt verhindert und durch Diskurse, Institutionen und Pra-

xen immer wieder aktualisiert wird. Neokolonialismus fungiert dabei als konstitutive

Grundlage des globalen Kapitalismus und invisibilisiert die ungleichen Machtverhält-

nisse zwischen dem globalen Norden und Süden (Brand & Wissen, 2017, S. 45). Daraus

ergibt sich die Notwendigkeit, eurozentristische Perspektiven auf die sozial-ökologi-

schen Transformationen kritisch zu hinterfragen (siehe dazu u.a.: Chakrabarty, 2022;

DeBoom, 2021; Weerasinghe, 2018).

Ein Strukturwandel ist ebenfalls unausweichlich, welcher die bestehenden geopo-

litische Strukturen der Ausbeutung von Natur und allen Lebewesen überwindet (u.a.:

Pfaff et al., 2022; Schmelz, 2020). Die zentrale Frage, die sich hier stellt, ist aber, wie

dieser Wandel im Sinn einer intersektionalen sozial-ökologischen Transformation po-

litisch und gesellschaftlich wirkungsvoll gestaltet werden kann. Hierzu können postko-

loniale Perspektiven ermöglichen, eine gewinnbringende herrschaftskritische Diskus-

sion über die Zusammenhänge von Kolonialismus, globalen Ungleichheiten und Flucht-

migrationsbewegungen zu eröffnen und ein von sozialer Gerechtigkeit getragenes Zu-

sammenleben in einer dekolonialisiertenWeltgesellschaft zu gestalten (siehe dazu u.a.:

Aden, 2022; Afeworki Abay & Schmitt, 2022; Brand & Wissen, 2017; DeBoom, 2021). In

diesem Zusammenhang wird betont, dass die imperiale Lebensweise ein gleichberech-

tigtes Leben für alle Menschen auf dieser Welt verhindert, da der globale Norden sich

weiterhin an den sozio-ökologischen Ressourcen des globalen Südens bedient. Hiermit

eng verknüpft ist der anhaltende Imperialismus, der in einer postkolonialenWeltgesell-

schaft als konstitutiveGrundlage des globalenKapitalismus fungiert und die ungleichen

Abhängigkeits- und Machtverhältnisse zwischen dem globalen Norden und Süden ver-

stärkt (Brand &Wissen, 2017, S. 51).

Der von Europa ausgehende Kolonialismus konstituierte sich als globale kapitalisti-

sche Expansion auf den Rest des Planeten: »constituted as a geopolitical entity through

its expansion to the rest of the planet« (Mignolo, 2019, S. 16). Diese kapitalistische Ex-

pansion, die von der Notwendigkeit der Ausweitung des Handelskapitalismus und der

Ressourcengewinnung angetrieben wurde, basierte auf dem Imperativ der Entmensch-

lichung und Minderwertigkeit der kolonialisierten Menschen im globalen Süden, um

Gesellschaften der Knechtschaft zu schaffen. Die zu diesem Zweck erforderliche Gewalt

undBrutalität gingmit derErrichtung vonglobalenMachthierarchien einher,die alsKo-

lonialität derMacht bezeichnet werden: »devaluation of the content of a given culture or

civilization, together with a devaluation of its apparatus of enunciation: its knowledge,

modes of knowing, and, in general, praxis of living« (ebd., S. 18).

Diese gewaltvollenPraktikenerfolgtendurcheineAbwertungder vermeintlichenan-

deren Kultur und Zivilisation. Durch die hegemonialen Diskurse und mächtigen Insti-

tutionen des globalenNordens werden dabei die Perspektiven von subalternen Gruppen

des globalen Südens marginalisiert und invisibilisiert, die bspw. von den katastropha-

len Auswirkungen der globalen Klimakrise überproportional betroffen sind (u.a.: Aden

& Aden, 2021; Afeworki Abay & Schmitt, 2022; Schmitt, 2022). Auch innerhalb der post-

kolonialen Gesellschaften des globalen Südens werden die Lebensrealitäten von margi-

nalisierten Gruppen verandert und oft unsichtbar gemacht (u.a.: Amirpur, 2016; Siouti

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 43

et al., 2022; vonUnger, 2022). Vor demHintergrund gesellschaftlicherMacht- undHerr-

schaftsverhältnisse verweist Othering auf ungleiche Möglichkeiten der Positionierung

und Repräsentation marginalisierter Gruppen:

»Das entscheidende Moment von Othering liegt darin, dass in einer wirkmächtigen

Verschränkung und im Zusammenspiel von hegemonialen alltäglichen, fachlichen,

wissenschaftlichen und politischen Diskursen und Bildern, mit Mitteln der Zuschrei-

bung, Essentialisierung und Repräsentationen eine bestimmte Gruppe erst als solche,

dann als Andere diskursiv hervorgebracht und identitär festgeschrieben wird« (Riegel,

2016, S. 52).

Konzepte wie Intersektionalität, Dekolonialisierung und Empowerment sind mittler-

weile zu akademischen ›Buzzwords‹ geworden. Die häufige Rezeption dieser emanzipa-

torischen Konzepte geht oft mit der Unsichtbarmachung der Perspektiven von denjeni-

genGruppen einher, aus deren permanenten politischenKämpfen und lebensweltlichen

Erfahrungen heraus sie entwickelt wurden. Entsprechend sind diese ambivalenten Pro-

zesse der Ausgrenzung und Einschließung, die machtvollen Mechanismen der Invisibi-

lisierung, sowie die gleichzeitigen Kämpfe für Sichtbarkeit, Repräsentation und Aner-

kennung in den Vordergrund der jeweiligen Analyse sozialer Ungleichheitsverhältnisse

zu rücken.

Dabei sind ebenfalls die Perspektiven von Wissenschaftler*innen und Aktivist*in-

nenmitMarginalisierungs- undDiskriminierungserfahrungen in denBlick zu nehmen,

die in der Forschung über soziale Ungleichheits- und Diskriminierungsverhältnisse der

Dominanzgesellschaft nach wie vor weitestgehend unsichtbar bleiben. Bezugnehmend

auf die beschriebenen, strukturellen und diskursiven Otheringprozesse, die auch an der

Schnittstelle Behinderung und Migration/Flucht vorherrschen, konstatieren Yalız Akb-

aba und Tobias Buchner (2019, S. 249):

»Mit dem Fokus auf den Anderen als Problemherd wird das ›Wir‹ von Problemen und

Defiziten bereinigt und der Fokus der Problembearbeitung auf bestimmte Positionier-

te gelenkt. An ihnenmuss gearbeitet werden, während das ›Wir‹ als fortschrittlich und

entwickelt imaginiert wird. Von der Konstruktion der Anderen profitieren die fraglos

und migrationshintergrundlos Dazugehörigen, während die Konstruktionen auf Kos-

ten jener gehen, die unterhalb des ›racist divide‹ positioniert sind. Die Verfügungs-

macht in Form von Konstruktionen über die Anderen ist dabei nicht nur privilegieren-

des Produkt der rassistischen Ordnung, sondern verfestigt diese Ordnung zugleich«.

Somit stellt Othering als machtvoller Prozess der Differenzherstellung entlang ableisti-

scher und rassistischerWissensordnungen einen konstitutivenBestandteil gesellschaft-

licher Ungleichheits- und Diskriminierungsverhältnisse dar, wie die nachfolgende Ab-

bildung verdeutlicht.

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Dekolonialisierung des Wissens

Abb. 3: Othering als gemeinsamer Nenner von Rassismus und Ableism

(eigene Darstellung).

Ausgehend von dieser postkolonialen Kritik auf die fortwährenden geopolitischen

Machtstrukturen ist auch die hegemoniale Wissensproduktion, die oft mit Prozessen

von Marginalisierung und Unsichtbarmachung von Perspektiven von gesellschaftlich

marginalisierten Gruppen wie BIPoC mit Behinderungserfahrungen zusammenhängt,

in Frage zu stellen. Die anzustrebende Reflexion hegemonialer Wissensproduktion

ermöglicht, die Annahme der vermeintlichen ›Normalität‹, die in der machtvollen

diskursiven Markierungs- und Differenzierungspraxis (Othering) vorherrscht, kritisch

zu thematisieren (Afeworki Abay, 2022). So lassen sich die diskursiven und struktu-

rellen Prozesse des Othering in Bezug auf die Teilhabemöglichkeiten und Diskrimi-

nierungsrisiken von BIPoC mit Behinderungserfahrungen im jeweiligen, konkreten

Forschungsprojekt hinterfragen.

In diesemZusammenhingweist die Schwarze Feministin Adichie in ihrem vielbeach-

teten Beitrag ›The Danger of a Single Story‹ ausdrücklich darauf hin, dass machtvolle

diskursive Konstruktionen der ›Anderen‹ immer auch mit simplifizierenden Zuschrei-

bungen von intersektionalen Lebensrealitäten der ›Anderen‹ einhergehen:

»Our lives, our cultures, are composed of many overlapping stories. The single story

creates stereotypes, and the problem with stereotypes is not that they are untrue, but

that they are incomplete. They make one story become the only story. […] The conse-

quence of the single story is that it robs people of dignity. It makes our recognition of

our equal humanity difficult and it emphasizes that we are different rather than how

we are similar« (Adichie, 2009 zit. nach Lac, 2012, o.S.).

Im postkolonialen Diskurs werden solche komplexitätsreduzierenden Analysen von

postkolonialen Fluchtmigrationsbewegungen zunehmend kritisch diskutiert. Bei-

spielsweise arbeitet LucyMayblin den hegemonialen europäischenDiskurs des sog. Pull

Factor in ihrem Beitrag ›Complexity reduction and policy consensus‹ (2016) kritisch heraus:

»Simplified interpretations of complex phenomena can become sedimented with

problematic ends, as well as the ways in which these interpretations emerge from

broader semiotic and extra-semiotic practices and processes« (ebd., S. 814).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 45

Ebenfalls werden insbesondere innerhalb der Disability Studies machtvolle Zuschrei-

bungsprozesse der Dominanzgesellschaft gegenüber Menschen mit Behinderungser-

fahrungen zunehmend kritisch herausgearbeitet (u.a.: Brehme et al., 2020; Jacob et al.,

2010; Köbsell, 2012b, 2016; Maskos, 2015;Waldschmidt, 2010;Waldschmidt & Schneider,

2007). Gleichzeitig zeigen sich solche komplexen und machtvollen Zuschreibungs-

prozesse auch innerhalb der Disability Studies des globalen Nordens. Wie bereits im

Unterkapitel 2.1 erläutert, wird Wissen über Behinderung überwiegend im globalen

Norden produziert und findet dieses eurozentrischeWissen auf globaler Ebene Anwen-

dung, wenngleich die meisten Menschen mit Behinderungserfahrungen im globalen

Süden leben (siehe dazu insbesondere: Chataika & Goodley, 2023; Goodley, 2017; Grech

& Soldatic, 2016).

Diese koloniale Kontinuität der Wissensproduktion wird in den vergangenen Jah-

ren insbesondere aus einer postkolonialen Perspektive zunehmend kritisch diskutiert.

Beispielsweise argumentiert Meekosha (2011), dass durch solche, in den Diskursen des

globalen Nordens vorherrschende hegemoniale Deutungsmuster über Kulturdifferenz

ein essentialisierendes Behinderungsverständnis aufgerufen und die Perspektiven des

globalen Südensmarginalisiert werden (ebd., S. 668). Entsprechend erscheint es unum-

gänglich, in der Wissensproduktion der Intersektionalitätsforschung die bestehenden

asymmetrischenMachtverhältnisse kritisch zu reflektierenunddie (Re-)Produktiondis-

kursiver Zuschreibungen und die damit einhergehenden kulturalisierenden und essen-

tialisierenden Prozesse kritisch in denBlick zu nehmen (u.a.: Afeworki Abay, 2023b;We-

chuli & Afeworki Abay, 2023).

Vor demHintergrund dieser Diskussionen über Othering als strukturell verbinden-

des Element von Rassismus und Ableism sollen in den Unterkapiteln 2.1.3.1 und 2.1.3.2

die vielgestaltigen Zuschreibungsprozesse mit besonderem Fokus auf behinderungs-

und fluchtmigrationsspezifische Zusammenhänge und damit verbundenen mehrdi-

mensionalen Ausschlüssen der Betroffenen kritisch beleuchtet werden. Anschließend

werden dekoloniale Möglichkeiten des epistemischen Ungehorsams (Epistemic Disobe-

dience) aufgezeigt, um die Kolonialität desWissens zu untergraben (2.1.3.3).

2.1.3 Epistemischer Ungehorsam: Möglichkeiten der Dekolonialisierung

rassistischer und ableistischer Wissensordnungen

»Die grundlegenden Fragen des dekolonialen Umsturzes lauten: Was erkennen, wie

begreifen und wozu?«

Walter Mignolo (2012a), Epistemischer Ungehorsam

Umdie oben beschriebenen geopolitischenMachtverhältnissen kritisch herauszuarbei-

ten (siehe dazu Unterkapitel 2.1.2), welche die gegenwärtigen Diskurse über Behinde-

rung und Migration/Flucht begleiten, wird hier eine postkoloniale Analyseperspektive

eingenommen undMöglichkeiten dekolonialer Wissensproduktion aufgezeigt.Wie be-

reits im Unterkapitel 2.1 erläutert, greifen postkoloniale und dekoloniale Perspektiven

auf intersektionalitätstheoretische Ansätze des Black Feminism und der Critical RaceTheo-

ry (CRT) zurück (Crenshaw, 1989, 1995; Eggers&Mohamed, 2014;Hill Collins, 1990;Nash,

2019).Mit dem emanzipatorischen Projekt der Dekolonialisierung geht es daher um die

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Dekolonialisierung des Wissens

Entwicklung neuer Logiken und alternativer Handlungsmöglichkeiten: »Folglich ist die

Entkoppelung der Ausgangspunkt für Praktiken und Konzeptionen von Ökonomie, Po-

litik, Ethik, Philosophie, Technologie und Gesellschaftsorganisation, in denen nicht der

Fortschritt und das Wirtschaftswachstum, sondern das Wohlergehen der Leute unser

Handeln motiviert« (Mignolo, 2012a, S. 80f).

In Bezug auf die Kolonialität desWissens unddie damit einhergehendenBestrebun-

gen zur Dekolonialisierung der anhaltenden geopolitischenMachtstrukturen hebt Mal-

donado-Torres (2016) die Potenziale von pluriversalenWissensformen hervor:

»Decoloniality refers to efforts at rehumanizing the world, to breaking hierarchies of

difference that dehumanize subjects and communities and that destroy nature, and

to the production of counter-discourses, counter-knowledges, counter-creative acts,

and counter-practices that seek to dismantle coloniality and to open upmultiple other

forms of being in the world« (ebd., S. 10).

Mit einemkritischenBlick aufdasFortbestehenkolonialerGeo-undKörperpolitik erläu-

tert Mignolo (2011a, S. 45) die vielfältigen Implikationen des epistemischen Ungehorsams:

»Epistemic disobedience leads us to decolonial options as a set of projects that have in

common the effects experienced by all the inhabitants of the globe that were at the re-

ceiving end of global designs to colonize the economy (appropriation of land and natu-

ral resources), authority (management by the Monarch, the State, or the Church), and

police and military enforcement (coloniality of power), to colonize knowledges (lan-

guages, categories of thoughts, belief systems etc.) and beings (subjectivity).«

In diesem Sinne argumentiert Mignolo (2009), dass der Prozess der epistemologischen

Dekolonialisierung mit dem kritischen Hinterfragen bestehender Mechanismen der

Aufrechterhaltung eurozentristischer Wissensproduktion beginnt: »Who and when,

why andwhere is knowledge generated?« (ebd., S. 2).Die kritische Reflexion der eigenen

Positionierungen und Standortgebundenheit der Forschenden sowie ihre Verstrickun-

gen in postkoloniale Machtverhältnisse stellen wichtige Voraussetzungen dar, um den

notwendigen Prozess der epistemischen Dekolonialisierung in Gang zu setzen.

Demnach bedeutet Dekolonialisierung auch die Infragestellung akademischer Ko-

lonialisierung, die sich gegenwärtig in verschiedensten Formen des epistemischen Ex-

traktivismus (Epistemic Extractivism)24 zeigt (Grosfoguel, 2016). Hierbei stellen sich zwei

zentrale Fragen: Wie kann die Vereinnahmung politischer Kämpfe der Forschungspart-

ner*innen verhindert werden und wie können die Betroffenen von den Ergebnissen des

Forschungsprojekts profitieren?

Bezugnehmend auf diese dekoloniale Kritik wurde in den vergangenen Jahren die

Relevanz des epistemischen Ungehorsams (Mignolo, 2009, S. 8; 2011a, S. 45) als eine Form

dekolonialer Widerstandspraxen zur Überwindung bestehender epistemischer Gewalt

24 Unter dem Begriff des epistemischen Extraktivismus wird der hegemoniale Mechanismus eurozen-

trischer Wissensproduktion verstanden »that tries to extract ideas in order to colonize them by

subsuming them under the parameters of Western culture and episteme« (Grosfoguel, 2016, S.

38f.). Mehr zu dieser grundlegenden dekolonialen Kritik an den wissenschaftlichen Herrschafts-

verhältnissen siehe: (de Sousa Santos, 2018b; Demart, 2022; Quijano, 2000, 2016; Segato, 2022).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 47

zunehmend diskutiert. Das Konzept des epistemischen Ungehorsams bietet grundlegen-

de Möglichkeiten zur Infragestellung der vermeintlichen Universalität westlichen Wis-

sens sowie zur Dekolonialisierung eurozentristischerWissensordnung:

»Der epistemische Ungehorsam richtet sich gegen das okzidentale Denken als eine

Formation von Macht- und Wissensverhältnissen, in denen Anordnungen der Aussa-

ge und Praktiken der Macht strategisch miteinander verknüpft sind. Der Aufruf zum

Ungehorsam ist damit auch eine Aufforderung zum Widerstand gegen die vielfälti-

gen Formen epistemischer Gewalt, durch dieWissens- und Forschungspraktiken in den

Kontext konkreterMacht- undHerrschaftsverhältnisse gestellt werden« (Waibel, 2014,

S. 101).

Bei dem Konzept des epistemischen Ungehorsams geht es daher nicht nur darum die Fort-

führung hegemonialerWissensproduktion in Frage zu stellen, sondern auch dekolonia-

le Alternativen dazu zu entwickeln (Mignolo, 2012a, S. 122ff.). Im Sinne des epistemischen

Ungehorsamswerden hegemoniale Prozesse der Wissensproduktion hinterfragt und de-

konstruiert, alternative Zugänge für marginalisierte Perspektiven eröffnet und den be-

stehenden machtvollen Praktiken des Othering (Hall, 1997; Said, 1978; Spivak, 1988) ein

emanzipatorischer Anspruch entgegengesetzt. Entsprechend stellen postkoloniale Per-

spektiven immer auch einen konstitutiven Teil zur Initiierung und Förderung vonDeko-

lonialisierungsprozessen dar. In Bezug auf die Komplexität der Forderungen nach De-

kolonialisierung argumentiert Frantz Fanon (1963, S. 36) in seinem Buch ›TheWretched of

the Earth‹ folgendermaßen:

»Decolonization, which sets out to change the order of the world, is, obviously, a pro-

gram of complete disorder. But it cannot come as a result of magical practices, nor of

a natural shock, nor of a friendly understanding. Decolonization, as we know, is a his-

torical process: that is to say it cannot be understood, it cannot become intelligible nor

clear to itself except in the exact measure that we can discern the movements which

give it historical form and content«.

Ebenfalls von Interesse ist es dabei, kritisch herauszuarbeiten, wie dominante koloni-

alrassistische Denk- und Handlungsmuster mit gesellschaftlichen Machtverhältnissen

des globalen Nordens zusammenhängen (u.a.: Aden & Tamayo Rojas, 2022; Afeworki

Abay, 2023a; Afeworki Abay & Wechuli, 2022; Boger & Castro Varela, 2020; Jain, 2021;

Mecheril & Castro Varela, 2016; Rath et al., 2014). In diesem Zusammenhang gewinnen

KonzeptewiePluriversalität in postkolonialen unddekolonialenDiskursen der vergange-

nen Jahre zunehmend an Bedeutung.Mignolo (2013b, o.S.) entwickelte das Konzept der

Pluriversalität zur kritischenAnalysederHegemoniederWahrheit,wodurchdas vorherr-

schende und westliche (wissenschaftliche) Denken aktualisiert und reproduziert wird.

Die Rezeption pluriversaler Wissenspraktiken ermöglicht, Otheringprozesse an der

Schnittstelle Behinderung und Migration/Flucht kritisch zu hinterfragen, die mittels

des monokausalen, kulturalistischen und paternalistischen Bezugsrahmens rassisti-

scher und ableistischer Wissensordnungen aufrechterhalten werden (Afeworki Abay

& Soldatic, 2023a; Afeworki Abay & Wechuli, 2022; Wechuli & Afeworki Abay, 2023).

Als eine auf dem Konzept des epistemischen Ungehorsams beruhenden Perspektive wird

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Dekolonialisierung des Wissens

Pluriversalität dabei als ein konstitutiver Teil des Grenzdenkens (Border Thinking)25

verstanden (Mignolo, 2007a, S. 498; Tlostanova & Mignolo, 2012, S. 219). Somit stellt

Pluriversalität einen unausweichlichen Prozess der Dekolonialisierung dar, umden Sta-

tus Quo eurozentristischer Wissensproduktion herauszufordern, indem theoretische

und praktische Alternativen dem hegemonial gesetzten Verständnis von Universalität

gegenübergestellt werden (u.a.: Lugones, 2008, 2010; Mignolo, 2011a, 2013b; Quijano,

2000, 2007, 2016).

DieDekolonialisierung rassistischer und ableistischerWissensordnungen indiesem

Sinne bedeutet, die verschiedenen Bereiche des Kolonialismus theoretisch und empi-

risch zu durchdringen: koloniale Vergangenheiten (koloniales Erbe), koloniale Kontinui-

täten (Kolonialität) und neue Formen kolonialer Verhältnisse (Neokolonialismus). Es ist ein

langwieriger Prozess mit dem Ziel einer dekolonialen und gerechteren Welt. Mit Fo-

kus auf geopolitische Situiertheit des Wissens beschreiben und analysieren dekoloniale

und postkoloniale Zugänge verschiedene Formen gesellschaftspolitischer und epistemi-

scherWiderstandspraxen (u.a.: Harms-Smith&Afeworki Abay, 2023; Jain, 2021;Mbem-

be, 2001, 2015; Mignolo, 2011a; Ndlovu, 2018; Ndlovu-Gatsheni, 2015; Quijano, 2000).

Die Frage, die sich hier stellt, ist jedoch, wie eine dekoloniale Welt aussehen kann,

welche globale Herrschafts- und Machtstrukturen kritisch hinterfragt und bisher nicht

beachtete Perspektiven ins Zentrum stellt, sodass eine gerechtere Zukunft für alle Men-

schen erstmöglichwird.DiesbezüglichmerktMignolo (2011a) kritisch an,dass keinAus-

weg aus der Kolonialität derMacht innerhalb derwestlichenWelt- undWissensordnung

möglich ist, weshalb der epistemische Ungehorsam notwendig ist, um die Praxis eurozen-

tristischer Epistemologien neu zu verorten:

»Delinking is then necessary because there is no way out of the coloniality of power

fromwithinWestern (Greek and Latin) categories of thought. Consequently, de-linking

implies epistemic disobedience rather than the constant search for »newness« (e.g., as

if Michel Foucault’s concept of racism and power were »better« or more »appropriate«

because they are »newer«—that is, post-modern—within the chronological history or

archaeology of European ideas)« (ebd., S. 75).

Konsequenterweise ist die Aufforderung zum epistemischenUngehorsam nicht auf »ein er-

kenntnistheoretisches Programm reduzierbar, sondern sie zielt auf eine Infragestellung

bestehender Regelsysteme und Begründungszusammenhänge und deren machtbasier-

ten Gültigkeiten ab« (Waibel, 2014, S. 102). In diesem Zusammenhang werden grund-

legende Forderungen nach einem epistemischen Ungehorsam im globalen Norden immer

sichtbarer. Ausgehend von der internationalen antirassistischen Protestbewegung des

Black Lives Matter (BLM) werden auch diese Forderungen nach Dekolonialisierung euro-

zentristischerWissensproduktion imZuge einiger dekolonialenWiderstandspraxenwie

z.B. RhodesMust Fall,Why isMy CurriculumWhite andWhy Isn’t My Professor Black? Auch in

der Wissenschaft deutlicher (u.a.: Harms-Smith & Afeworki Abay, 2023; Mbembe, 2015;

Ndlovu-Gatsheni, 2015). Dabei geht es vorrangig darum, den Prozess der sich ständig

25 Zur vertiefenden Lektüre zum theoretischen Konzept des Border Thinking siehe insbesondere:

(Mignolo, 2011b, 2013a, 2013b).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 49

erneuernden Kolonisierung zu durchbrechen, indem bspw. post- und neokoloniale Pro-

zesse sichtbar gemacht werden.

Prozesse der Sichtbarmachung sind dabei als »decolonial option« (Mignolo, 2011a,

S. 63) zur Überwindung der »Kolonialität der Macht« (Quijano, 2000, 2016) zu verste-

hen,die sichheutenoch immer inderVerschränkung vonRassismus,Ableism,Sexismus

und kapitalistischer Extraktion ausdrückt. Mit dem bereits in der Einleitung diskutier-

ten Konzept der ›Dominanzkultur‹ wies Rommelspacher (1995) Anfang der 1990er Jahre

ebenfalls auf die Kolonialität der Macht hin, die sie anhand Kritik auf den Mainstream

der deutschen Rechtsextremismus- und Rassismusforschung erläutert: »Mächtige wie

Machtlose rassistisch orientiert sind,wenn sie in dieser Gesellschaft aufgewachsen sind

undnicht gelernt haben, sich bewußt davon zudistanzieren« (ebd., S. 81).Die gegenwär-

tig beobachtbaren Bemühungen umdieDekolonialisierung derWissensproduktion zie-

len darauf ab, die vermeintliche Allgemeingültigkeit bzw.Universalität eurozentrischen

Wissens in Frage zu stellen: »Since colonialism is a cocreation,decolonizing entails deco-

lonizing the knowledge of the colonized as much as the knowledge of the colonizer« (de

Sousa Santos, 2018b, S. 14). Somit sind dekoloniale Ansätze als eine emanzipatorische

Form der »epistemic reconstruction« (Quijano, 2007, S. 176) zu verstehen.

Es geht also um die Dekonstruktion des westlichen Verständnisses des vermeintlich

objektiven Wissens: »in view of its rigor and instrumental potential, [as] radically dif-

ferent from other ways of knowing, be they lay, popular, practical, commonsensical,

intuitive, or religious« (de Sousa Santos, 2018b, S. 5). In Bezug auf die Dekolonialisie-

rungsprozesse derWissensproduktion ander Schnittstelle BehinderungundMigration/

Flucht stellt sich daher die Frage nach »nonextractivistmethodologies« (ebd., S. 14),wel-

che die beteiligten Forschungspartner*innen nicht nur zur Datenerhebung instrumen-

talisieren, sondern als aktive Forschungssubjekte anerkennen. Entsprechend werden

innerhalb der vorliegenden Arbeit die nachfolgenden Fragestellungen zu diesem bisher

im deutschsprachigen Raum zumeist vernachlässigten Diskurs der Dekolonialisierung

aus einer intersektionalen Perspektive reflektiert:

• Wer setzt die Forschungsthemen?

• Wie wirdWissen generiert und wem nützt es am Ende?

• Wie können dekoloniale Forschungszugänge aussehen, um postkoloniale Paradig-

men zu erfüllen?

• Welche emanzipativen Potenziale können intersektional orientierte dekoloniale Per-

spektiven bieten?

• Wie sieht eine konkrete dekoloniale Forschungspraxis aus?

Anhand dieser Fragen wird der aktuelle Diskurs über einige der bestehenden konzep-

tionellen, forschungspraktischen, methodologischen und forschungsethischen Her-

ausforderungen qualitativer Forschungszugänge an der Schnittstelle Behinderung und

Migration/Flucht kritisch beleuchtet. Dabei werden auch die gängigen Zuschreibungs-

und Ethnisierungspraktiken gegenüber rassifizierten undmigrantisiertenGruppenwie

z.B. BIPoCmit Behinderungserfahrungen in den Blick genommen.Einemachtkritische

dekoloniale Forschungspraxis kann sich als besonders geeignet erweisen, um solchen

diskursiven und wissenschaftlichen Praktiken entgegenzuwirken (u.a.: Andrews, 2021;

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Dekolonialisierung des Wissens

Bhambra, 2014b; Getachew, 2019; Kaltmeier, 2016; Kaltmeier & Corona Berkin, 2012;

Mendoza, 2018).

Beispielsweise verspricht partizipative Forschung ein besonderes Erkenntnispo-

tenzial, um der hegemonialen Wissensproduktion entgegentreten: Durch die aktive

Beteiligung von Expert*innen in eigener Sache werden soziale Wirklichkeiten ge-

meinsam erforscht, neu begriffen und dabei auch beeinflusst (u.a.: von Unger, 2014a).

Partizipative Forschungszugänge erweisen sich dabei als besonders fruchtbar, um

Fragen nach sozialer Gerechtigkeit der beteiligten Communities aufzugreifen, gesell-

schaftliche Machtverhältnisse kritisch zu reflektieren und lebensweltnahe Lösungen

datenbasiert und bottom-up zu entwickeln (u.a.: Afeworki Abay & von Unger, 2023;

von Unger, 2018a). Die verschiedenen bottom-up Ansätze partizipativer Forschung wie

z.B. Peer-Forschung26 gewinnen in den letzten Jahren zunehmend an Bedeutung. In

der konkreten Umsetzung partizipativer Forschungsprojekte treten jedoch vielfältige

methodisch-methodologische, aber auch forschungsethische Herausforderungen und

Grenzen auf, die einer kontinuierlichenmachtkritischenReflexion bedürfen (u.a.: Abma

et al., 2018; Banks & Brydon-Miller, 2019; Kaufmann et al., 2019; Korntheuer et al., 2021;

Otten, 2019; von Unger, 2018b; Wihofszky et al., 2020).

Es geht hier umdie Frage,welche konzeptionelle,methodisch-methodologische und

forschungsethische Ansätze partizipativer Forschung notwendig sind, um die eigenen

Verstrickungen der Forschenden in das Fortbestehen postkolonialer und geopolitischer

Macht- und Herrschaftsverhältnisse empirisch zu erfassen (u.a.: Afeworki Abay & von

Unger, 2023). Mit Bezug auf BIPoC mit Behinderungserfahrungen sollen maßgebliche

Zugänge partizipativer Forschung mit Blick auf die Überwindung kulturalisieren-

der Analyseperspektive von sozialen Wirklichkeiten der Betroffen aus postkolonialer

Perspektiven erörtert werden. Konkret soll es darum gehen, kritisch zu analysieren,

inwieweit durch empirische Forschungsprozesse verschiedene Dimensionen gesell-

schaftlicher Differenz (wieder) hergestellt oder eben dekonstruiert werden (siehe dazu

u.a.: Afeworki Abay, 2023a).

Es lässt sich dabei aufzeigen, wie gesellschaftlich marginalisierte Gruppen wie z.B.

BIPoC mit Behinderungserfahrungen, die zumeist als ›Hard-to-Reach‹ Gruppe galten

bzw.noch gelten z.B. durch partizipative Zugänge in empirische Teilhabeforschung ein-

bezogen und ihre subjektiven Sichtweisen über die Teilhabemöglichkeiten und Diskri-

minierungserfahrungen besonders berücksichtigt werden können (u.a.: Afeworki Abay

& Engin, 2019; Afeworki Abay & von Unger, 2023; Westphal et al., 2023). Diese Diskus-

sionen haben einige Implikationen für die theoretischen und empirischen Auseinander-

setzungender partizipativenTeilhabeforschung, inwelche gleichzeitig auchHierarchie-

und Machtverhältnisse eingebettet sind (u.a.: Otten & Afeworki Abay, 2022). Insgesamt

ist in Bezug auf die Teilhabemöglichkeiten und die damit einhergehenden Diskriminie-

rungsrisiken von BIPoC mit Behinderungserfahrungen zu betonen, dass ihre spezifi-

schen intersektionalen Lebensbedingungen,die erlebtenDiskriminierungserfahrungen

26 Zu einer vertiefenden Auseinandersetzungmit Peer-Forschung als lebensweltnahen, demokratie-

fördernden und ermächtigenden Ansatz partizipativer Forschung siehe: (Mohammed et al., 2019;

Sauer et al., 2018; Schönwiese, 2020; Wesselmann & Schallenberger, 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 51

sowie ihre Handlungsressourcen im Vordergrund der intersektionalen Forschungspra-

xis stehen müssen (Afeworki Abay, 2019, 2022). Ein besonderer Fokus auf Identitäten,

spezifische und vulnerable Lebenslagen kann allerdings die Gefahr bergen, dass struk-

turelle Diskriminierungsformen und neokoloniale Ungleichheitsverhältnisse aus dem

Blick geraten.

Ein postkolonial orientierter, intersektionaler Blick auf kulturalisierende Zuschrei-

bungspraktiken gegenüber BIPoC mit Behinderungserfahrungen im Sinne von De-

colonial Intersectionality (u.a.: Kurtiş & Adams, 2016; Mollett, 2017; Salem, 2014, 2016;

Tamale, 2020; L. Warner et al., 2020) kann sich als hilfreich erweisen, um die Fragen

nach der Dekolonialisierung rassistischer und ableistischer Wissensordnungen und

damit verbundenen theoretischen Grundlegung von Ungleichheits- und Diskriminie-

rungsprozessen an der Schnittstelle Behinderung undMigration/Flucht beantworten zu

können. Vor dem Hintergrund der bisherigen Diskussion ist zu konstatieren, dass eine

postkoloniale Perspektive sowohl auf die Konstruktionsweisen des inzwischen etablier-

ten Begriffs ›Migrationshintergrund‹ als auch auf die unterschiedlichen Verständnisse

von ›Behinderung‹ notwendig ist.

Im nachfolgenden Abschnitt werden daher zunächst die sozialen Konstruktions-

und Funktionsweisen der beiden Begriffe ›Migrationshintergrund‹ und ›Behinderung‹

aus einer postkolonialen Perspektive reflektiert, bevor in einem weiteren Schritt die

beiden zentralen Differenzkategorien aus einer intersektionalitätstheoretischen Per-

spektive in einen Zusammenhang gesetzt werden. Dabei wird zunächst der Begriff

des ›Migrationshintergrunds‹ anhand machttheoretischer postkolonialer Perspektiven

zerlegt und als machtvolle Konstruktion von ›Nicht-Zugehörigkeiten‹ entlarvt, sowie

der Ursprung und die Entwicklung des emanzipatorischen Begriffs ›BIPoC‹ erläutert

(2.1.3.1). In einem nächsten Schritt wird der historische Kontext der verschiedenen

Behinderungsverständnisse herausgearbeitet (2.1.3.2). Dabei wird die Engführung des

Begriffs ›Behinderung‹ anhand eines ›weiten‹ Inklusionsverständnisses (Budde et al.,

2020; Werning, 2014) kritisch reflektiert. Abschließend werden einige grundlegende

theoretische Überlegungen zur Notwendigkeit und Möglichkeit dekolonialer Wissens-

produktion im Kontext von Behinderung und Migration/Flucht zusammenfassend

diskutiert (2.1.3.3).

2.1.3.1 BIPoC: Postkoloniale Kritik an dem Begriff des ›Migrationshintergrunds‹

Nach aktuellen Angaben des Statistischen Bundesamtes (2022) leben 23,8 Millionen

Menschen mit sog. ›Migrationshintergrund‹ in Deutschland, ein Viertel der insgesamt

83,1 Millionen Einwohner*innen. Damit liegt der prozentuale Anteil an der Gesamtbe-

völkerung bei 28,7 %, wobei Westdeutschland mit 31,9 % eine weit höhere Prozentzahl

aufweist als Ostdeutschland mit 10,3 %. Die rassifizierende Markierung ›Migrations-

hintergrund‹ beschreibt offiziell Personen, die »selbst oder mindestens ein Elternteil

nicht mit deutscher Staatsangehörigkeit geboren [wurden]. Im Einzelnen umfasst die-

se Definition zugewanderte und nicht zugewanderte Ausländerinnen und Ausländer,

zugewanderte und nicht zugewanderte Eingebürgerte, (Spät-)Aussiedlerinnen und

(Spät-)Aussiedler sowie die als Deutsche geborenen Nachkommen dieser Gruppen«

(ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Dekolonialisierung des Wissens

Wie die nachfolgende Darstellung veranschaulicht (Abb. 4), wurde in der aktuellen

statistischen Erfassung des Bundesamtes der Versuch unternommen, den Bevölke-

rungsanteil mit sog. ›Migrationshintergrund‹ differenziert darzustellen. Von den 23,8

Millionen Menschen mit sog. ›Migrationshintergrund‹ sind 12,2 Millionen Deutsche,

11,6 Millionen Ausländer*innen (51,2 bzw. 48,8 %), 15,2 Millionen (knapp zwei Drittel

bzw. 63,8 %) selbstmigrierte Personen (erste Generation). Von den Personenmit eigenen

Migrationserfahrungen sind 41,5 % Ausländer*innen und 22,3 % Deutsche (ebd.).

Abb. 4: Bevölkerungsanteil mit sog. ›Migrationshintergrund‹

(Statistisches Bundesamt:Mikrozensus, 2022).

Diemachtvolle Konstruktion ›Migrationshintergrund‹ stellt jedoch einen in der For-

schunghäufigundmitunter kritisch rezipiertenBegriff dar.Bereits vor über zehn Jahren

kritisierte Deniz Utlu (2011, S. 448) die »schwierige Sprachverwendung« des ursprüng-

lich in den 1990er Jahren eingeführten Begriffs ›Migrationshintergrund‹ als »soziolin-

guistisches Segregationsinstrument, mit dem sich die Zugehörigkeit von bestimmten

Menschen auf allen Gesellschaftsebenen permanent negieren lässt« (ebd., S. 447). Des

Weiteren wird argumentiert, dass mit diesem als statistisches Zählinstrument einge-

führten Begriff des ›Migrationshintergrunds‹ versucht wurde, »[…] den mit Stigma und

Vorurteilen belasteten Begriff des »Ausländers« deskriptiv und wertneutral zu ersetzen

sowiedeutscheStaatsbürgermit einer familiärenMigrationsgeschichtemit zuerfassen«

(Cabot, 2017, S. 2). Vielmehr fungiert der Begriff »als statistisches Instrument zur Her-

stellung einer vermeintlich homogenen Bevölkerungsgruppe« (Pieper, 2022, S. 378), wie

bereits oben erläutert. Vor diesem Hintergrund wird häufig kritisiert, dass der Begriff

des ›Migrationshintergrunds‹ mit machtvollen Konstruktion von »Migrationsanderen«

(Mecheril, 2015, S. 34) einhergeht.

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 53

Als komplexitätsreduzierender ›Containerbegriff‹ verschleiert die rassifizierende

Markierung ›Migrationshintergrund‹ die Heterogenität der auf eine pauschalisierende

Weise als »Migrationsandere« konstruierten Gruppen (siehe auch dazu: Pieper & Haji

Mohammadi, 2014a, S. 226ff.; Terkessidis, 2010, S. 45). Im hier gegebenen Kontext

ist daher besonders relevant zu betonen, dass eine solche alltägliche und vermeint-

lich selbstverständliche Unterscheidung nicht nur als ein gesellschaftliches Struktur-

und Ordnungsmuster fungiert, sondern auch die vorherrschende dichotomisierende

Trennung zwischen »Wir und die Anderen« (Mecheril, 2004, S. 21) naturalisiert. Wie

bereits im Unterkapitel 2.1.2 ausführlich beschrieben, besitzt die machtvolle Praxis

des Othering eine zentrale Bedeutung in der Weitertradierung der pauschalisierenden

Konstruktionen von migrantisierten Communities, die als natio-ethno-kulturell ho-

mogen markiert werden. Dabei wird Othering ganz zentral über die Herstellung von

vermeintlich natürlicher Kulturdifferenz hervorgebracht, die sich auf eine rassistische

Logik bezieht (ebd.).

Durch die Reproduktion rassistischer Ressentiments und Stereotypisierungen wer-

denMenschenmit sog. ›Migrationshintergrund‹ als »Migrationsandere« (Mecheril et al.,

2010, S. 17)markiert. Entsprechend ist hier zu betonen, dass der Begriff des ›Migrations-

hintergrunds‹weder »gesellschaftsexterneTatbestände« (Wansing&Westphal, 2014b,S.

37) noch »Eigenschaftssyndrome« (Dannenbeck, 2014, S. 89) beschreibt. Diese auf Ima-

ginationenberuhenden rassistischenStereotypenunddamit verbundenengewaltvollen,

gesellschaftliche Praxen der Hierarchisierung dienen dazu,Machtpositionen und Privi-

legien legitimierenundaufrechtzuerhalten.Beispielsweisewurde inZeitenderSklaverei

und des Kolonialismus Schwarzsein als Abweichung von der Norm gesehen undWeißsein

naturalisiert bzw.normalisiert, umdie gewaltvollen geopolitischenMacht- undAusbeu-

tungsstrukturen zu legitimieren (mehr dazu siehe: Andrews, 2021; Getachew, 2019; Ki-

lomba, 2008; J. Warner, 2021). Diesbezüglich konstatieren María do Mar Castro Varela

und Nikita Dhawan (2015), dass »Weißsein als transparent undmithin als nicht markiert

wahrgenommen« (ebd., S. 224) wird.

Durch subtilere und verborgeneMechanismen der postkolonialen Dominanzgesell-

schaften werden diese wirkmächtigen Differenz- undDiskriminierungsverhältnisse bis

in dieGegenwart hinein tradiert.Dabeiwird diskursives,hegemonial-rassistischesWis-

senzwischeneinemWeißen, fortgeschrittenenundaufgeklärten ›Wir‹ undden rückstän-

digen, fanatischenundpotenziell gewalttätigen »Migrationsanderen« (Mecheril, 2015,S.

34) produziert, wobei das ›Wir‹ vorwiegend unthematisiert bleibt, während »die Migra-

tionsanderen« permanent »der kulturellen Differenz bezichtigt« (ebd.) werden.

Auch in der postkolonialen deutschen Gesellschaft wirken diese machtvollen und

kulturalisierenden Prozesse der Veranderung und Unsichtbarmachung (Othering) auf

höchst problematische Weise in aktuelle Diskurse hinein, wie z.B. in die mediale und

politische Debatte um ›Integration‹ von migrantisierten und rassifizierten Gruppen in

die Dominanzgesellschaft. In diesem Zusammenhang erfährt auch der ›Integrations-

begriff‹ in den letzten Jahren zunehmende Kritik:

»Besonders die kritische Migrationsforschung, aber auch Migrantenselbstorgani-

sationen und involvierte Einzelpersonen distanzierten sich in den letzten Jahren

zunehmend vom Integrationsbegriff. Mit dieser Kritik geht auch der Wunsch einher,

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Dekolonialisierung des Wissens

den im Jahr 2005 etablierten Begriff ›Menschen mit Migrationshintergrund‹ wieder

abzuschaffen« (Foroutan, 2015, S. 210).

Entsprechend ist die Auseinandersetzungmit diesenBegrifflichkeiten nicht nur sprach-

lich, vielmehr geht es dabei um breitere gesellschaftliche Aushandlungsprozesse über

Heterogenität, strukturellen Rassismus und Konstruktionen von ›Nicht-Zugehörigkei-

ten‹, die als Kernfragen postmigrantischer Gesellschaften27 zu verstehen sind (ebd.). Die

Frage, die sich hier stellt, ist daher: »Wie wollen wir miteinander leben, wer gehört zum

nationalen Kollektiv und was hält immer diverser werdende Gesellschaften im Kern zu-

sammen?« (ebd.). Über die beschriebene Praxis des Otheringwerden stereotypisierende

Bilder durch politische und mediale, aber auch durch wissenschaftliche Diskurse ver-

mittelt (Mecheril & Castro Varela, 2016, S. 8), die sich fortlaufend verändern und an ak-

tuelle Entwicklungen anpassen28 bzw.diesemitprägen.PaulMecheril undMaría doMar

Castro Varela (2016) sprechen hier von der »Dämonisierung der imaginierten Anderen«

(ebd, S. 8) und zeigen in pointierterWeise auf,welche bedeutsame Funktion diese Othe-

ringpraxis in der (Re-)Produktion gesellschaftlicher Macht- und Differenzverhältnisse

einnimmt:

»Gesellschaftliche Ordnungen, in denen materielle und symbolische Privilegien dif-

ferenziell zugewiesen sind, in Krisen der Funktionalität und der Legitimität geraten,

ist der Dämonisierung in der jeweiligen als Andere Geltenden ein probates Mittel, die

Ordnung zu stärken« (ebd.).

Auf dieseWeise werden rassistische Ressentiments hervorgerufen, die für die Interakti-

ons- und Teilhabemöglichkeiten von BIPoC fatale Konsequenzen in der Dominanzge-

sellschaft haben. Dazu gehören Erfahrungen von Rassismus und Ableism. Rassismus

fungiert somit als »eine systemimmanente Strategie« (El-Tayeb,2016,S.210) imUmgang

mit gesellschaftlichen Transformationsprozessen und als ein gesellschaftliches Verhält-

nis der Veranderung und Fremdmachung (siehe dazu u.a.: Kourabas, 2021, S. 127).Hier-

durch entstehen verschiedene Formen der Hierarchisierung von Subjektpositionen ras-

sifizierter Gruppen:

»Dieses Verhältnis wird immer wieder durch die Aktualisierung eines rassistischen

Wissens neu begründet, das durch staatliche Regulationen und Praktiken und in den

27 Unter dem Konzept der postmigrantischen Gesellschaft wird die Auseinandersetzung mit Rassis-

mus und rassifizierten Verhältnissen verstanden, in der politische, kulturelle und soziale »Spätfol-

gen und Effekte von Migrationsbewegungen« (Espahangizi et al., 2016, S. 15) in den Vordergrund

der Rassismusdebatte gestellt werden. Demnach stellen postmigrantische Gesellschaften »Span-

nungsräume dar, in denen rassistische Ein- und Ausschlüsse neu formiert werden, was eine aktua-

lisierte Rassismusanalyse notwendig macht« (ebd., S. 17). Mehr zum aktuellen Stand der Diskus-

sionen zu dem Konzept der postmigrantischen Gesellschaft siehe insbesondere: (Foroutan, 2016,

2019; Foroutan, Karakayalı, et al., 2018; Hill & Yildiz, 2018; Siouti et al., 2022).

28 Beispielsweise ist hier zu erwähnen, dass imZugedes sog. langenSommers derMigration sich eine

diskursive Zunahme des antimuslimischen Rassismus (u.a.: Attia, 2018; Dinkelaker et al., 2021;

Hess et al., 2017; Keskinkılıç, 2017; Kleist, 2019) sowie während der Coronapandemie ein Anstieg

von antiasiatischem Rassismus (u.a.: Gover et al., 2020; Le, 2021; Suda et al., 2020) beobachten

lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 55

Institutionen aller gesellschaftlichen Funktionssysteme koproduziert und realisiert

wird« (Espahangizi et al., 2016, S. 11).

Mit dem Konzept der rassifizierten Machtdifferenz, welches von Maisha-Maureen Auma

[Eggers] entwickelt wurde, lässt sich Rassismus als hierarchisierendes »Ordnungsprin-

zip« (2005, S. 57) der Dominanzgesellschaft begreifen und die damit zusammenhängen-

de Normalisierung von ›Weißsein‹29 verdeutlichen. In der rassifizierten Machtdifferenz

von ›Wir und die Anderen‹ werden BIPoC von einer aktiven gesellschaftlichen Teilhabe

ausgegrenzt, indem einWissen über sie erzeugt wird, welches auf kulturelle Differenz-

zuschreibungen »in Relation zu der hegemonialenWeißen Gruppe« (ebd., S. 43) beruht.

Der insbesondere in den Critical Whiteness Studies etablierte Begriff der Rassifizierung

bezeichnet einen Prozess der Konstruktion von ›Rasse‹30, die gesellschaftliche Macht-

verhältnisse zwischen privilegierten und ausgegrenzten Gruppen etabliert und aufrecht

hält (ebd., S. 56f.).

In ihrem Buch ›Undeutsch: die Konstruktion des Anderen in der postmigrantischen Gesell-

schaft‹ (2016) beschreibt Fatima El-Tayeb die Rassifizierung als »die Zuschreibung kol-

lektiver quasi-biologischer und/oder kultureller Eigenschaften, die die Wahrnehmung

bestimmter Gruppen als nicht-zugehörig erlaubt, auch wenn sie bereits Teil der Gesell-

schaft sind« (ebd., S. 34). Mithilfe von diskursiven Strategien und damit verbundenen

Zuschreibungsprozessenwerden dabei rassifizierte Subjekte als ›undeutsch‹ produziert

und außerhalb der deutschen Dominanzgesellschaft platziert (ebd., S. 14ff.). In diesem

Zusammenhang spricht Mark Terkessidis (2004) davon, dass durch diese machtvollen

Prozesse der Rassifizierung marginalisierte Gruppen naturalisiert und diskriminiert

werden, indem ihnen essentialisierende Eigenschaften zugeschrieben werden (ebd.,

S. 98). Die Praxis des kulturellen Rassismus (Kulturalismus) und der eurozentristischen

Wissensproduktionwirdmithilfe politischer undwissenschaftlicher Reproduktionsme-

chanismenkultureller Identitäts- undDifferenzzuschreibungen legitimiert (u.a.: Castro

Varela, 2013; El-Tayeb, 2016). Diese werden in der deutschen postnationalsozialistischen

29 Das Konzept des Critical Whiteness (kritisches Weißsein) entwickelte sich in den Schwarzen Bürger-

rechtsbewegungen in den USA, um die gesellschaftliche Norm desWeißseins sichtbar zu machen

und der damit verbundenen komplexitätsreduzierenden Theorieproduktion zu Rassismus entge-

genzuwirken (u.a.: Ha, 2014; Karakayali et al., 2013; Zakaria, 2022). Das Konzept wird seit einigen

Jahren auch inDeutschland rezipiert und ist somit zu einembedeutsamenBezugspunkt innerhalb

der antirassistischen, queer-feministischen und nicht zuletzt akademischen Ansätze geworden.

Mit dem Konzept des Critical Whiteness geht ein Perspektivwechsel einher, der nicht mehr die von

Rassismus betroffenen Subjekte in den Vordergrund rückt, sondern vielmehr werden die Struktu-

ren undMechanismen der Dominanzgesellschaft hinterfragt, die durch die vorherrschende Praxis

der Ausbeutung und Ausgrenzung von rassifizierten Gruppen gesellschaftliche Hierarchien und

Privilegien stärken (Amesberger & Halbmayr, 2008, S. 119ff.).

30 Mit Rücksicht auf die nationalsozialistische Vergangenheit wird der Begriff ›Rasse‹ in Anführungs-

zeichen gesetzt, um »mit diesem Begriff Prozesse der Rassisierung, also Prozesse der ›Rasse‹ [sic!]

erst konstruierenden Ausgrenzung und Diskriminierung sowie ihre gewaltförmige Naturalisie-

rung und Hierarchisierung« (Winker & Degele, 2009, S. 91) zu verdeutlichen. Als alternative Va-

riante wird der englische Begriff ›race‹ verwendet, »um die biologistischen und besonders die fa-

schistischen Konnotationen des Begriffs zu vermeiden« (Dietze, 2001, S. 31).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Dekolonialisierung des Wissens

Dominanzgesellschaft mit Strategien hegemonialer Positionierungen und den damit

einhergehenden kulturalisierenden Differenzzuschreibungen weiterhin manifestiert.

In diesem Zusammenhangwird die vermeintliche kulturelle Differenz nicht als um-

fassendes und strukturierendesOrdnungsprinzip imSinne von »imVerhältnis zueinan-

der sindwir einander jeweils Andere« (Mecheril, 2015,S. 32) verstanden, sondernwerden

lediglich die sog.Migrationsanderen auf dieseWeise »der kulturellen Differenz bezich-

tigt« (ebd., S. 34). Dabei bleiben die nationalen und ethno-kulturellen Identitäts- und

Differenzzuschreibungen und machtvollen Repräsentationen in der Dominanzgesell-

schaft weiterhin sozial wirkmächtig. Diesbezüglich spricht El-Tayeb (2016) von einem

»Kreislauf ohneAusweg« (ebd., S. 9) für die derartmarkiertenMenschenund einem»pa-

thologischenWiederholungszwang« (ebd.) imUmgangmitmigrantisierten und rassifi-

zierten Gruppen in Deutschland. Dabei wird deutlich, dass strukturelle rassistische Ge-

walt »noch immer nicht als strukturelles deutsches – und europäisches Problem« (ebd.,

S. 10) anerkannt und ernstgenommen wird.

So konstatieren Kijan Espahangizi et al. (2016) ebenfalls, dass bei der Vernachlässi-

gungdesThemasRassismus»nichtumeinErkenntnisproblemhandelt, sondernumeine

ganz explizite Weigerung, Rassismus als Problem dieser Gesellschaft und ihres Staates

anzuerkennen« (ebd., S. 10). Aus einer Amnesie resultierend,werden BIPoC immer wie-

der neu »entdeckt« und damit fortwährend als »fremd« (ebd.) markiert, selbst wenn sie

in zweiter oder dritter Generation in Deutschland leben. Mithilfe von Zuschreibungs-

prozessenwerden rassifizierte undmigrantisierteMenschen »als nicht-zugehörig [kon-

struiert], auch wenn sie bereits Teil der Gesellschaft sind« (ebd., S. 34) und erfahren so-

zioökonomische Diskriminierung sowie politisch-rechtliche Benachteiligung.

In ihrem Buch ›Anders europäisch: Rassismus, Identität und Widerstand im vereinten

Europa‹ argumentiert El-Tayeb (2015) ebenfalls, dass den als nicht zu Europa zugehö-

rig markierten Gruppen wie Schwarzen, migrantisierten Menschen und insbesondere

Muslim*innen im vermeintlich säkularen Nordwesteuropa im Zuge der Rassifizie-

rungsprozesse die Möglichkeit genommen werden, sich als »anders europäisch« (ebd.,

S. 7) zu sozialisieren. Dieser machtvolle Prozess der »Ausgrenzung rassifizierter Bevöl-

kerungsgruppen« (ebd.) geht mit Stigmatisierungen und Ausschlusspraktiken einher.

Durch »neue Formen räumlicher Ordnung« (ebd., S. 48 ) werden BIPoC regiert, indem

insbesondere migrantisierte Bevölkerungsgruppen strukturell gezwungen werden, in

segregierten Stadtteilen zu leben.

Marginalisierung, Ausgrenzung und Diskriminierung fungieren dabei als machvol-

le Prozesse, die als »Dialektik von Erinnerung und Amnesie« (ebd., S. 37) zu verstehen

sind.31 Dahinter steht die dominante Vorstellung, dass ›Rasse‹ das zentrale Merkmal

»einer Markierung des Nicht-Dazugehörens« (ebd., S. 39) ist, um so Menschen sozial

und ökonomisch auszuschließen. Migrantisierte und rassifizierte Gruppen sind aber

31 Mehr zu dieser Kritik der hegemonialenDiskurse und ihrer vielfältigenMechanismen der fortwäh-

renden Tabuisierung und verharmlosenden Entnennung von Rassismus siehe insbesondere (u.a.:

Kourabas, 2019, S. 7; Terkessidis, 2004, S. 97). Ebenfalls werden diese machtvollen Prozesse der

Entnennung von rassifizierten Verhältnissen insbesondere innerhalb der Forschungsdisziplin der

Critical Race Theory in den letzten Jahren zunehmend kritisiert (siehe dazu u.a.: Crenshaw et al.,

1995; Eggers et al., 2005; Jugert et al., 2021; Lennox, 2017; Nash, 2019; Wischmann, 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 57

nicht nur von diskriminierenden Verhältnissen betroffen, sondern kämpfen auch mit

verschiedenen »Formen desWiderstandes, die die ihnen zugeschriebenen essentialisti-

schen Identitäten [zu] destabilisieren« (ebd., S. 53) und ihre widerständigen Praktiken,

Handlungsfähigkeit und Selbstermächtigung in den Vordergrund der politischen

Kämpfe zu stellen.

Die bisherigen Erläuterungen machen deutlich, dass die Auseinandersetzung mit

dem Begriff ›Migrationshintergrund‹ die Forschung immer wieder vor Herausforde-

rungen stellt, denn die rassifizierende Markierung wird in verschiedenen Bereichen

mit unterschiedlichen Akzentuierungen gebraucht (Castro Varela & Mecheril, 2010, S.

38f.). Ferner deutet die Verwendung des Begriffs darauf hin, dass damit vor allem eine

»vermutete und zugeschriebene Abweichung vonNormalitätsvorstellungen imHinblick

auf Biografien, Identität und Habitus« (ebd., S. 38) artikuliert werden soll. Mithilfe der

machtvollen Markierung ›Migrationshintergrund‹ werden also verschiedene Formen

von ›Nicht-Zugehörigkeiten‹ hergestellt. Diese Praktiken sind aus einer machtkriti-

schen Perspektive kritisch zu hinterfragen (siehe dazu u.a.: Castro Varela, 2013; Siouti

et al., 2022; von Unger, 2022).

Vor dem Hintergrund der bisherigen Diskussionen lässt sich insgesamt konsta-

tieren, dass der Begriff des ›Migrationshintergrunds‹ mit der hegemonialen Ordnung

diskursiver und struktureller Otheringpraxis einhergeht.Wie bereits in den Unterkapi-

teln 2.1.1 und 2.1.2 ausführlich erläutert, in der die heterogenen Personengruppen durch

rassifizierte Markierungen vereinfacht beschrieben werden (Castro Varela & Mecheril,

2010, S. 42). Diesemachtvolle Otheringpraxis hat nicht zuletzt zur Folge, dass hierdurch

kulturelle Differenzzuschreibungen in herrschenden Diskursen über die heterogenen

Lebenslagen und -realitäten von rassifizierten Gruppen mithilfe von Strategien hege-

monialer Positionierungen legitimiert werden (u.a.: Attia, 2012; Castro Varela, 2013, S.

317ff.; Rommelspacher, 2008, S. 118ff.).

BIPoC: Black, Indigenous and People of Color

Eine der schärfsten Kritiken an dem Begriff des ›Migrationshintergrunds‹ wurde sei-

tens der postkolonialen Wissenschaftler*innen in Deutschland formuliert (zusammen-

fassend dazu siehe u.a.: Ha et al., 2007). Ihre Kritik bezieht sich auf die verschiede-

nen Initiativen rassistisch ausgegrenzter Menschen, die sich in den letzten Jahren mit

dem emanzipatorischen Begriff ›BIPoC‹ bewusst von der Verwendung der verschiede-

nen Konstruktionen undMarkierungenwie ›Migrationshintergrund‹ oder ›Migrant*in-

nen‹ abgrenzen (u.a.: Castro Varela & Mecheril, 2010; El-Tayeb, 2015, 2016; Ha, 2005,

2009; Ha et al., 2007). Die grundlegende Kritik liegt darin begründet, dass bei diesen

Konstruktionen der sprachliche und analytische Fokus auf die Migrationserfahrungen

der auf eine homogenisierende Weise subsumierten Personengruppen verengt und die

erlebten Erfahrungen von Rassismus undDiskriminierung zumeist vernachlässigt wird

(Ha et al., 2007, S. 37). Die kollektive Selbstbezeichnung ›BIPoC‹ hingegen eignet sich in

besonderer Weise, um einen analytischen und politischen Rahmen zu schaffen (ebd., S.

13), in dem die Unterschiede und Gemeinsamkeiten aber auch Überlagerungen der un-

terschiedlichen Unterdrückungsverhältnisse,mit denen rassifizierte Gruppen konfron-

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Dekolonialisierung des Wissens

tiert sind,mittelsmacht- und rassismuskritischer Ansätze thematisiert und dekoloniale

Alternative aufgezeigt werden (ebd., S. 38).

Der aus dem US-amerikanischen Kontext entstammende Begriff ›BIPoC‹ hat sich

bereits vor mehreren Jahrzenten im angloamerikanischen Raum fest etabliert. Seit den

2010er Jahren erfreut sich auch im deutschsprachigen Raum die Auseinandersetzung

mit dem Begriff in den akademischen und anti-rassistischen Diskursen zunehmender

Popularität (u.a.: Arndt, 2020; Ha, 2009; Ha et al., 2007).Dabei bezieht sich ›BIPoC‹ »auf

alle rassifiziertenMenschen, die in unterschiedlichen Anteilen über afrikanische, asiati-

sche, lateinamerikanische, arabische, jüdische, indigene oder pazifischeHerkünfte oder

Hintergründeverfügen« (Ha,2009,o.S.).Schließlich soll derpolitischeundwiderständi-

geBegriff dazudienen,die »komplexenVerknüpfungen zwischen rassifiziertenSubjekt-

positionen und dominanten wie unterdrücktenWissensproduktionen« (Ha et al., 2007,

S. 12) kritisch zu reflektieren.Als Zwischenresümee lässt sich festhalten, dass ›BIPoC‹ als

kollektive Selbstbezeichnung einen wichtigen Beitrag gegen die politische,mediale und

wissenschaftliche Reproduktion von Fremdzuschreibungen leistet, weshalb der Begriff

›BIPoC‹ in den aktuellen macht- und rassismuskritischen Ansätzen zu Migrationsphä-

nomenen eine erhöhteAufmerksamkeit erfährt (u.a.: Afeworki Abay,2023a; Arndt, 2020;

Ha, 2009; Ha et al., 2007).

In den letzten Jahren lässt sich aber auch beobachten, dass der Begriff ›BIPoC‹ zu-

nehmend Kritik erfährt. Die hier zugrundeliegende Annahme ist, dass u.a. die Gefahr

besteht, bestehende Hierarchisierungen bspw. aufgrund der unterschiedlichen Schat-

tierungderHautfarbe (Colorism), sowohl in derDominanzgesellschaft als auch innerhalb

der SchwarzenCommunities undCommunities of Color, unsichtbar zumachen (u.a.: Au-

ma, 2020b; Blume, 2017; Burton et al., 2010; Ha, 2014; Hunter, 2013, 2021;Mbembe, 2017;

Obulor, 2021;Woodson, 2020). Als koloniales Erbe beschreibt das PhänomenColorism ei-

ne Form der Diskriminierung aufgrund der Hautfarbe:

»Colorism ist eine rassistisch geprägte Körperpolitik. Sie bewertet Körper gemessen

an einer erfundenen, idealisierten und durchgesetztenWeißenNorm und platziert sie

in einer Hierarchie. Entlang dieser weißzentrischen Ästhetik werden Schwarze Körper

täglich als Abweichung positioniert und betrachtet« (Auma, 2020b, o.S.).

Diese Hierarchisierungen und damit einhergehenden ungleichen Diskriminierungs-

erfahrungen können zusätzliche Ausschlüsse für Menschen mit dunkleren Hautfarben

im Sinne von internalisiertem Rassismus produzieren, da hellere Hautschattierungen

weiterhin als wünschenswert und schön gelten. In diesem Zusammenhang ist die An-

nahme,dassUngleichheitsstrukturenentlangderHautfarbe innerhalbder rassifizierten

Gruppen nicht vorhanden sind, kritisch zu hinterfragen. Diese Macht- und Diskrimi-

nierungsstrukturen können innerhalb der rassifizierten Gruppen auf dieselbe Art und

Weise wirksam sein wie in der Dominanzgesellschaft, wenn auch in unterschiedlichem

Ausmaß. Entsprechend sind Austauschräume, die eine konstruktive Thematisierung

der unterschiedlichen Privilegierungen und Diskriminierungen entlang der Hautfarbe

innerhalb der Schwarzen Communities und Communities of Color notwendig, um

sich mit dem Phänomen des Colorism kritisch auseinanderzusetzten und die damit

einhergehenden kolonialen Strukturen sichtbar zumachen.

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 59

Trotz der beschriebenen Kritikpunkte wird der Begriff ›BIPoC‹ innerhalb der vor-

liegenden Arbeit der dominanten Zuschreibung ›Migrationshintergrund‹ vorgezogen,

sofern es nicht um spezielle Gruppen wie z.B. geflüchtete Menschen geht, da diese Per-

sonengruppe gerade insbesondere aufgrund des prekären Zugangs zu aufenthalts- und

arbeitsrechtlichen Ansprüchen mit besonderen strukturellen Diskriminierungen kon-

frontiert sind (u.a.: Afeworki Abay et al., 2020; Denniger, 2017; Diehl, 2017). Die Präfe-

renz zur Verwendung des Begriffs ›BIPoC‹ liegt darin begründet, dass dieser emanzi-

patorische Begriff antirassistischeWiderstandspraxen der verschiedenen rassifizierten

Gruppen gegen die diskriminierenden Strukturen der Dominanzgesellschaft verbindet

und ihre fortwährenden dekolonialen Interventionen und solidarischen Allianzen stärkt

(u.a.: Afeworki Abay & Nguyen, 2022).

Insgesamt lässt sich aus den oben stehenden Ausführungen konstatieren, dass die

Etablierung eines angemessenen Begriffs, der eine solche heterogene, rassifizierte Per-

sonengruppe umfassend definiert, mit Herausforderungen und Wiedersprüchen kon-

frontiert ist, da auch hierbei »auf eine eurozentristische Sprache« (Ha et al., 2007, S.

39) zurückgegriffen wird. Nicht zuletzt ergibt sich daraus die Notwendigkeit, das Fort-

bestehen globaler Macht-Wissen-Komplexe und der damit zusammenhängenden kolo-

nialistischen Strukturen hinsichtlich ihrer Einflüsse auf die Teilhabemöglichkeiten und

Diskriminierungsrisiken von BIPoC mit Behinderungserfahrungen kritisch zu hinter-

fragen.

Ein ähnlicher Zusammenhang lässt sich auch im Forschungskontext über ›Behin-

derung‹ aufzeigen. Insbesondere im Rahmen postkolonialer Disability Studies aus dem

englischsprachigen Raumwerden seit einigen Jahren bestehende Formen des Eurozen-

trismus und die damit einhergehenden Mechanismen der Marginalisierung von Per-

spektiven von Wissenschaftler*innen und Theoretiker*innen aus dem globalen Süden

kritisiert (u.a.: Afeworki Abay & Soldatic, 2023b; Chataika, 2012; Chataika & Goodley,

2023; Goodley, 2016; Grech & Soldatic, 2015; Meekosha, 2011; Puar, 2017). Im Folgenden

soll daher ein kurzer historischer Abriss der gesellschaftlichen Etablierung des men-

schenrechtsbasiertenVerständnisses vonBehinderungdieHistorizität,Kontingenzund

Wandel davon aufzeigen.

2.1.3.2 Behinderung: Der langwierige Weg in die

menschenrechtsbasierte Begriffsentwicklung

Im Hinblick auf die gesellschaftliche und wissenschaftliche Etablierung der verschie-

denen Verständnisse von ›Behinderung‹ ist zu beobachten, dass diese Entwicklung mit

ambivalenten Positionen und langjährigen Bestrebungen nach verschiedenen Model-

len32 einhergeht: Einerseits mit Marginalisierung, Ausgrenzung und Diskriminierung

vonMenschenmit Behinderungserfahrungen, andererseits mit sozialem Schutz, Hilfe-

leistungen und Fürsorge, wobei diese sich teilweise an der normativen Vorstellung von

einer aussondernden und protektionistischen Fürsorge orientieren. Dies wird als eine

32 Zur Übersicht über die komplexe Debatte hinsichtlich der unterschiedlichen Verständnisse und

Modelle von ›Behinderung‹ siehe insbesondere: (Dederich, 2007a; Degener, 2015; Hirschberg,

2022; Waldschmidt, 2005, 2022).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Dekolonialisierung des Wissens

Ambivalenz beschrieben, die die Problematik von ›Behinderung‹ bis heute charakteri-

siert und die aktuell noch um die komplexen Fragen nach Teilhabe, Partizipation und

Selbstbestimmung erweitert wird (u.a.: Degener, 2015; Hartwig, 2020; Waldschmidt &

Schneider, 2007; Wansing et al., 2022). Lange wurde ›Behinderung‹ in einemmedizini-

schenModell verhandelt (Waldschmidt, 2005, S. 15ff.) und dabei die Wechselwirkungen

mit Umweltfaktoren vernachlässigt. Damit verbunden ist die Frage nach den dicho-

tomisierenden Konstruktionen von ›Normalität‹ und ›Behinderung‹, wie Iman Attia

(2013a) wie folgt beschreibt:

»Die Konstruktion dessen, was als »Behinderung« und als »Beeinträchtigung« bzw. als

»normal« gilt, täuscht darüber hinweg, dass die Grenzen fließend sind, die Definitio-

nen verändert werden und die Umstände sich unterscheiden, so dass in einem Kon-

text eine »Behinderung« und in einem anderen eine »Begabung« daraus wird, wäh-

rend in einem weiteren Kontext dieselbe »Beeinträchtigung« irrelevant ist, als solche

also gar nicht erst benannt wird. Von Konstruktionen und fließenden Grenzen zu spre-

chen heißt aber nicht, dass es keine Rolle spielt, ob jemand als »behindert« gilt oder

nicht und welche »Behinderung« oder »Beeinträchtigung« in welchem gesellschaftli-

chen Kontext diagnostiziert wird. Im Gegenteil, die Konstruktionen haben reale Fol-

gen. Sie sind weder beliebig noch reine Vor- oder Einstellungen, sondern haben sich

in historischen Situationen und Prozessen entwickelt und wurden selbst zu materiel-

len Bedingungen« (ebd., S. 4).

Als ein fundamentales gesellschaftliches Selbstverständnis verankert, ist die Konstruk-

tion von ›Behinderung‹ allerdings als in sozialen Prozessen hergestellte Kategorie zu be-

greifen. Vor diesem Hintergrund definiert Margrit Kaufmann (2020) ›Behinderung‹ als

»kulturspezifische, soziale und historischeKonstruktion« (ebd., S. 255), diemitweiteren

ungleicheitsgenerierenden Differenzkategorien wie Geschlecht oder Migration/Flucht

verwoben ist. Beispielsweise legen Nancy Naples, Laura Mauldin und Dillaway Heather

(2019) die Notwendigkeit dar, ›Behinderung‹ als eine zentrale Dimension intersektiona-

ler Analyse zu begreifen (ebd., S. 10). Entsprechend gilt es, diese Konstruktion im Ver-

hältnis zu weiteren Heterogenitätsdimensionen wie z.B. Migration/Flucht, Alter, Klas-

se und Gender aus einer gesellschafts- und normalitätskritischen Perspektive zu analy-

sieren. Bezüglich der intersektionalen Diskriminierungen an der Schnittstelle Behinde-

rung und Migration/Flucht merkt Swantje Köbsell (2019) kritisch an, dass »geflüchtete

und vertriebeneMenschenmit Beeinträchtigungen in weitaus stärkeremMaße Gefähr-

dungen und Menschenrechtsverletzungen ausgesetzt sind, als dies im Kontext Flucht

und Vertreibung ohnehin der Fall ist« (ebd., S. 64).

Darüber hinaus wird bei der machtvollen Konstruktion des Behinderungsbegriffs

der als anders wahrgenommen Körper und die somit negativ konnotierten Eigenschaf-

ten in Abgrenzung zu normativer Vorstellung eines vermeintlich ›normalen‹ und ›nicht

be-hinderten‹ Körpersmit Vorurteilen und negativen Zuschreibungen belegt. Es ist des-

halb notwendig, sowohl ›Disability‹ als auch ›Impairment‹ als soziale Konstruktionen zu

denken, die wechselseitig aufeinander verweisen (Waldschmidt, 1998). Dabei wird Be-

hinderung als »erkenntnisleitendes Moment« zur Analyse bestehender Ungleichheits-

undDiskriminierungsverhältnisse der Dominanzgesellschaft genutzt: »als eine Lebens-

bedingung,die schlaglichtartig Aspekte zumVorschein bringt,welche verborgen geblie-

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 61

ben wären, hätte man sich mit der ›normalen‹ Perspektive begnügt und wäre von einer

unversehrten Leiblichkeit in einer fraglos geltendenWelt ausgegangen« (ebd., S. 10).

Mit dieser Argumentation wird deutlich, dass der Einbezug der Perspektive über

den als abweichendwahrgenommenenKörper in der soziologischen Forschung von ›Be-

hinderung‹ mit grundlegenden theoretischen und methodologischen Herausforderun-

gen einhergeht und gleichzeitig einennormativitätskritischenZugang zuhegemonialen

Konstruktionen von ›Behinderung‹ bietet (u.a.: Brehme et al., 2020; Kastl, 2013; Wald-

schmidt & Schneider, 2007). Ebenfalls zeigen sich diese Herausforderungen, wenn ein

unspezifischer Behinderungsbegriff verwendet wird. Die Problematik der machtvollen

Kategorisierungspraktiken z.B. durch die Einteilung in Art und Grad der Behinderung

(GdB) kannaufgehobenwerden, indemgrundsätzlich voneinerheterogenenGruppevon

Menschen mit Behinderungserfahrungen ausgegangen wird. Gleichzeitig geht ein sol-

ches Vorgehen bei der Auswertung von empirischen Daten mit grundlegenden Heraus-

forderungen einher, da mit der Art und dem Grad der Behinderung der Anspruch auf

zusätzliche Hilfe- und Unterstützungsbedarfe der Betroffenen sozialrechtlich definiert

und festgestellt wird (§ 152 Abs. 1 SGB IX).

Diese sozialrechtlichen Rahmenbedingungen dürfen also nicht ausgeblendet wer-

den, auch wenn die Konstruktion von ›Behinderung‹ damit abgelehnt wird. In diesem

Zusammenhang wird insbesondere aus der Forschungsperspektive der Disability

Studies seit den 1990er Jahren die Frage kontinuierlich diskutiert, inwieweit die gesell-

schaftliche Betrachtung und wissenschaftliche Analyse von ›Behinderung‹ als soziale

Konstruktion nicht dazu dient, die tatsächlich vorhandenen Einschränkungen, die

sich für die Betroffenen aufgrund von Beeinträchtigungen möglicherweise in alltägli-

chen und beruflichen Kontexten ergeben, auszublenden (u.a.: Crow, 2010; Oliver, 1990;

Shakespeare, 2013; Zander, 2022). Entsprechendmüssen die subjektiven Deutungen der

Betroffenen inBezugauf ihreTeilhabemöglichkeitenundDiskriminierungserfahrungen

in den Mittelpunkt einer intersektionalen Analyse von sozialen Ungleichheitsverhält-

nissen gerückt werden, damit das soziale Verständnis von ›Behinderung‹ im Sinne von

›Behinderung ohne Be-hinderte‹nicht zur Reproduktion von gesellschaftlichen Exklusions-

mechanismen führt (u.a.: Attia, 2013a; Hughes & Paterson, 1997; Köbsell, 2010a; Oliver,

2018; Shakespeare, 2013).

Vor diesem Hintergrund wird ›Behinderung‹ insbesondere innerhalb der Disability

Studies als Resultat gesellschaftlicher Diskriminierungs- und Ausschlussmechanismen

verstanden, das unter anderem mit ableistischen Zuschreibungen von Menschen mit

Behinderungserfahrungen einhergeht (u.a.: Hirschberg & Köbsell, 2016; Waldschmidt,

2003, 2005) und Identitäten der Betroffenen förmlich »kontaminiert« (Dederich, 2007b,

S. 46ff.). Mit der Annahme, dass »Menschen […] nicht auf Grund gesundheitlicher Be-

einträchtigungen behindert [werden], sondern durch das soziale System, das Barrieren

gegen ihre Partizipation errichtet« (Waldschmidt, 2005, S. 18), wird ein grundlegender

Perspektivenwechsel vollzogen, der behindernd wirkende strukturelle Faktoren der Do-

minanzgesellschaftmiteinbezieht. Aus einer kulturwissenschaftlichen Perspektivewird

Behinderungnicht ausschließlich als »individuelles Schicksal oder diskriminierte Rand-

gruppenposition« (ebd., S. 24) verstanden. Demnach ist Behinderung als »heuristisches

Moment« zu begreifen, mithilfe dessen kritische Analysen von bestehenden Strukturen

und kulturellen Praktiken der Dominanzgesellschaft ermöglicht werden (ebd., S. 26).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Dekolonialisierung des Wissens

Entsprechend wird ›Behinderung‹ in den Disability Studies »nicht als naturgegebe-

nes, überhistorisches Phänomen – sondern als eine gesellschaftlich negativ bewerte-

te Differenz [verstanden], die sozial konstruiert wird und daher stets in ihrem jeweili-

gen historischen, sozialen und kulturellen Kontext analysiert, gedeutet und verstehbar

gemacht werden muss« (Brehme et al., 2020, S. 9). Vor diesem Hintergrund finden in

den letzten Jahren insbesondere dasmenschenrechtlicheModell (Degener, 2015) unddas

kulturelle Modell (Waldschmidt, 2005) zunehmend Anwendung, um ›Behinderung‹ als

›Normalität‹33 menschlichen Lebens anzuerkennen, strukturell bedingte Zugangs- und

Teilhabebarrieren in den Vordergrund der Inklusionsdebatte zu rücken und auf die not-

wendige Achtung der Menschenwürde hinzuweisen:

»Die Unterscheidung zwischen Beeinträchtigung und Behinderung ist die Grundlage

für das, was in den Disability Studies als »soziales Modell« von Behinderung bezeich-

net und intensiv diskutiert wurde. AndereModelle, wie das sogenannte kulturelle und

das menschenrechtliche Modell, sind davon abgeleitet und in Abgrenzung dazu ent-

standen« (Zander, 2022, S. 2).

Als eine Weiterentwicklung des sozialen Modells ist den kulturellen und menschen-

rechtlichenModellen gemeinsam, dass Behinderung aus derWechselwirkung zwischen

tatsächlichen oder zugeschriebenen Beeinträchtigungen und vorhandenen einstel-

lungs- und umweltbedingten Barrieren entsteht, welche Menschen an der wirksamen

und gleichberechtigten Teilhabe an den verschiedenen Bereichen der Gesellschaft

be-hindern (u.a.: Hirschberg, 2018; Köbsell & Pfahl, 2015).Damit verliert das dominante

Behinderungsverständnis seine historisch gewachsene Rechtfertigungsgrundlage, die

er immedizinischenModell noch hatte, da Behinderung heute zunehmend als Ausdruck

anhaltender gesellschaftlicher Macht- und Ungleichheitsverhältnisse und ableistischer

Fähigkeitskonstruktionen verstanden wird. Dieser Position schließt sich die vorliegen-

de Arbeit an, da sie dekoloniale und intersektionale Perspektiven für die Forschung zu

strukturellen Zugangs- und Teilhabebarrieren beim Zugang zu Erwerbsarbeit auf dem

allgemeinen Arbeitsmarkt eröffnet, worauf im nachfolgenden Abschnitt ausführlicher

eingegangen wird.

2.1.3.3 Dekoloniale Wissensproduktion über Behinderung und Migration/Flucht

Die statistische Datengrundlage über die vielfältigen Lebensrealitäten von BIPoC mit

Behinderungserfahrungen ist insgesamt noch undifferenziert (Amirpur, 2016, S. 38ff.;

Wansing & Westphal, 2014b, S. 23ff.; Windisch, 2014, S. 120). Kritisch zu hinterfragen

ist dabei, welche Personen unter diesen simplifizierenden Zuschreibungen entlang

der Konstruktionen ›be-hindert‹, ›migriert‹ bzw. ›geflüchtet‹, »Menschen mit Flucht-

und Behinderungserfahrung« (Otten, 2020, S. 154) oder wie in der vorliegenden Arbeit

›BIPoC mit Behinderungserfahrungen‹ subsumiert werden, da diese Personengruppe

keineswegs homogen ist, wie durch diese Markierungen suggeriert wird (mehr zu

dieser grundlegenden Kritik siehe u.a.: Afeworki Abay, 2022; Amirpur, 2016; Gummich,

33 Anne Waldschmidt (1998, S. 3) vertritt die Auffassung, dass ›Normalität‹ nicht mit Normativität

miteinander gleichgesetzt werden kann, sondern als »Ergebnis normalistischer Diskurse und ope-

rativer Verfahren« zu verstehen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die komplementäre Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalität 63

2015; Köbsell & Pfahl, 2015; Korntheuer et al., 2021). BIPoC mit Behinderungserfahrun-

gen bilden also, wie jede andere Bevölkerungsgruppe, keineswegs eine allein auf die

beiden Differenzkategorien ›Behinderung‹ und ›Migration/Flucht‹ zu beschränkende,

homogene Personengruppe (Pieper & Haji Mohammadi, 2014a, S. 226).

Vielmehr sind ihre Teilhabe- und Verwirklichungschancen (Capabilities) bzw. ihre

konkreten Teilhaberisiken und gesellschaftliche Diskriminierungs- und Ausgrenzungs-

erfahrungen aufgrund ihrer höchst heterogenen Lebenslagen bspw. im Hinblick auf

ihre intersektionalen Lebensrealitäten sowie individuellen Voraussetzungen und Fähig-

keiten (Abilities), soziale und ethnisch-kulturelle Zugehörigkeiten ganz unterschiedlich

ausgeprägt (ebd.).VordemHintergrunddieser epistemologischenErkenntnissewurden

im Rahmen des Forschungsprozesses der vorliegenden Arbeit die Differenzkategorien

›Behinderung‹ und ›Migration/Flucht‹ weniger als individuelle Eigenschaften, sondern

als »Synonyme für zwei dominante Achsen der Differenz« begriffen (ebd.). Behinderung

und Migration/Flucht sind untrennbar mit kolonialen Strukturen wirtschaftlicher, po-

litischer und sozialer Ungleichheiten verwoben (u.a.: Afeworki Abay & Soldatic, 2023b;

Afeworki Abay &Wechuli, 2022; Grech & Soldatic, 2015, 2016; Meekosha, 2011; Pisani et

al., 2016). Ausgehend von der marginalisierten gesellschaftlichen und diskursiven Re-

präsentation von BIPoCmit Behinderungserfahrungen kann von einer intersektionalen

Unsichtbarkeit bzw. Intersectional Invisibility34 gesprochen werden.

In diesem Zusammenhang hebt Katrin Meyer (2017) hervor, dass Macht- und Herr-

schaftsverhältnisse »das Leben von Individuen und Gruppen unterschiedlich prägen,

wie sie unterschiedlich sichtbar sind,undwie emanzipatorischeTheorien undPraktiken

daran mitwirken, intersektionale Erfahrungen und Machtinformationen unsichtbar

zu halten« (ebd., S. 10). BIPoC mit Behinderungserfahrungen erfahren oft erhebliche

Formen sozialer Ungleichheiten: Beispielsweise wird ihnen der Zugang zu rechtlichen,

gesundheitlichen, sozialen und wohlfahrtsstaatlichen Leistungen erschwert (Hutson,

2007, 2009, 2010; Köbsell, 2019; Yeo & Afeworki Abay, 2023). In diesem Zusammen-

hang betonen postkoloniale Wissenschaftler*innen die Notwendigkeit, das Erbe des

Kolonialismus im Zusammenhang mit den ständig wachsenden Ungleichheits- und

Diskriminierungsverhältnissen zu denken und postkoloniale Theorien für die Erfor-

schung sozialerUngleichheiten zu verwenden,umdie die Kontinuität kolonialerMacht-

und Herrschaftsverhältnisse kritisch zu analysieren.

Das an Michel Foucaults (2008) Theorie der Biopolitik orientierte Konzept Necropo-

litics nach Achille Mbembe (2003, 2019) bietet einen kritisch-theoretischen und analy-

tischen Rahmen, um die komplexen Zusammenhänge zwischen kolonialen Kontinuitä-

ten,globalenUngleichheitenundMigration/Flucht imSinnedesBehindertwerdens (Dis/

Ability) zu verstehen, welche Menschen aufgrund der zunehmend ungerechten und un-

gleichenLebens-undArbeitsbedingungen imglobalenSüdenaufdieFluchtnachEuropa

drängen (u.a.: Achiume, 2019; Aden & Aden, 2021; Aden & Tamayo Rojas, 2022; Afewor-

ki Abay & Schmitt, 2022; Gutiérrez Rodríguez, 2018a, 2018b; Mayblin, 2017; Mayblin &

Turner, 2020; Mayblin et al., 2019; Picozza, 2021).Wie im Unterkapitel 2.2.3 ausführlich

34 Zu einer vertiefenden Auseinandersetzung mit dem Konzept der intersektionalen Unsichtbarkeit

bzw. Intersectional Invisibility siehe insbesondere: (Knapp, 2010; Lutz, 2013; Purdie-Vaughns & Ei-

bach, 2008).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Dekolonialisierung des Wissens

erläutert wird, lässt sich in Bezug auf die Fortschreibung eurozentrischer Wissenspro-

duktion über Behinderung und Migration/Flucht eine Form von intersektionalen Kolo-

nialitäten (Intersectional Colonialities) globaler Dominanz- und Ungleichheitsverhältnisse

feststellen (siehe dazu: Afeworki Abay & Soldatic, 2023b).

Das folgende Unterkapitel beinhaltet eine breite und zugleich tiefgehende Ausein-

andersetzung mit dem theoretischen und methodologischen Konzept der Intersektio-

nalität. Dabei wird die kategoriale Zuordnung innerhalb der intersektionalen Perspek-

tive kritisch hinterfragt und die Reduzierung des Konzeptes auf Prozesse mehrfacher

Diskriminierungen abgelehnt sowie differenziertes und dekolonialisiertes Wissen der

theoretischen Grundlagen von Ungleichheits- und Diskriminierungsprozessen an der

Schnittstelle Behinderung und Migration/Flucht in der deutschsprachigen Intersektio-

nalitätsforschung verdeutlicht. Außerdem werden die beiden zentralen Differenzkate-

gorien der vorliegenden Arbeit anhand einer intersektionaltätstheoretischen Perspek-

tive besonders in den Fokus genommen, um die Teilhabemöglichkeiten und Diskrimi-

nierungsrisikenvonBIPoCmitBehinderungserfahrungenaufdemallgemeinenArbeits-

markt imKontext eines ›weiten‹ Inklusionsverständnisses (u.a.: Budde et al., 2020;Wer-

ning, 2014) theoretisch auszuloten.

2.2 Intersektionalität

»There is no such thing as a single-issue struggle because

we do not live single-issue lives.«

Audre Lorde (2007), Sisters Outsider

Das aus dem Black Feminism und der Critical RaceTheory Ende der 1980er Jahre entstam-

mendeKonzept der Intersektionalität, das von derUS-amerikanischen Juristin Kimber-

lé Crenshaw (1989, 1995)maßgeblich geprägt wurde, bringt eine bereits länger währende

Debatte zur Verflechtung undVerschränkung verschiedenerUngleichheitsdimensionen

entlang der klassischen Trias (›race‹, class, gender) auf den Punkt. Mit der heuristischen

Metapher der »Straßenkreuzung« zeigte Crenshaw (2013, S. 40) dieWirkmächtigkeit des

Zusammenspiels unterschiedlicher Differenzkategorien auf das Diskriminierungspo-

tenzial marginalisierter sozialer Gruppen auf:

»Consider an analogy to traffic in an intersection, coming and going in all four direc-

tions. Discrimination, like traffic through an intersection, may flow in one direction,

and it may flow in another. If an accident happens in an intersection, it can be caused

by cars traveling from any number of directions and, sometimes, from all of them. Sim-

ilarly, if a Black woman is harmed because she is in the intersection, her injury could

result from sex discrimination or race discrimination« (Crenshaw, 1989, S. 149).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

