28

Dekolonialisierung des Wissens
2.1 Postkoloniale Theorien

»Whether produced by outsiders or by indigenous people, end-of-the-century dis-
courses about Africa are not necessarily applicable to their object. Their nature, their
stakes, and their functions are situated elsewhere.«

Achille Mbembe (2001), On the Postcolony

Das Erkenntnisinteresse postkolonialer Theorien liegt zum einen darin, Nachwirkungen
und Kontinuititen kolonialer Herrschaftspraktiken in unterschiedlichen politischen,
gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Zusammenhingen einer Kritik zu unter-
ziehen sowie ungleiche Macht- und Reprisentationsverhiltnisse, die eine Hierarchie
zwischen dem vermeintlichen aufgeklirten, sikularen und entwickelten Westen und
den riickstindigen, religidsen und armen >Anderenc (u.a.: Afeworki Abay, 2020; Hall,
1996; Mbembe, 2010a; Said, 1978) sichtbar zu machen und zu iiberwinden. Zum ande-
ren regen postkoloniale Theorien in vielfiltiger Weise dazu, privilegierte geopolitische
und soziale Positionen kontinuierlich zu reflektieren, die u.a. durch die Weitertradie-
rung und Legitimierung kolonialer Wissensregime moglich werden. Dabei wird die
Wirkmaichtigkeit fortbestehender globaler Macht- und Ungleichheitsstrukturen im
postkolonialen Kontext kritisch betrachtet und die damit verbundenen Widerstands-
und Emanzipationsméglichkeiten marginalisierter Gruppen aufgezeigt (u.a.: Castro
Varela & Dhawan, 2015; Ha, 2011; Kerner, 2012a; Mbembe, 2001, 2015).

Trotz ihrer vielfiltigen Stromungen und Ausrichtungen zielen postkoloniale Theo-
rien darauf ab, die verschiedenen Ebenen kolonialer Vergangenheit, postkolonialer
Gegenwart und dekolonialer Zukunft im Hinblick auf sozio-historische Interdepen-
denzen und deren geopolitischen Implikationen fiir das globale Zusammenleben in der
postkolonialen Weltgesellschaft herauszuarbeiten (u.a.: Andrews, 2021; Getachew, 2019;
Mbembe, 2015, 2019; Ndlovu, 2018; Quijano, 2016). Im Rahmen postkolonialer Theorien
wird eine politische und wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der kolonialen
Vergangenheit (koloniales Erbe) und Kontinuitit kolonialer Machtverhiltnisse (Koloniali-
tit) sowie Dekolonialisierungsprozesse dieser Verhiltnisse im geopolitischen Kontext
angestrebt (Mignolo, 2012b, S. 201).

Ebenfalls lisst sich im deutschsprachigen Raum beobachten, dass die Dekoloniali-
sierung fortbestehender kolonialer Dominanz- und Ungleichheitsverhiltnisse und das
damit einhergehende Ziel der Sichtbarmachung und Infragestellung neokolonialer glo-
baler Macht- und Ausbeutungsstrukturen in den letzten Jahren zunehmend Eingang fin-
det (siche dazu u.a.: Aden & Tamayo Rojas, 202.2; Aktag, 2020; Boatcd, 2016; Boger & Cas-
tro Varela, 2020; Castro Varela, 2016; Castro Varela & Dhawan, 2013, 2015; Kaltmeier &
Corona Berkin, 2012; Kerner, 2012a, 2017; ]. Warner, 2021). Die damit verbundenen epis-
temischen, sozialen und politischen Herausforderungen werden dabei im postkolonia-
len Kontext analysiert und dekonstruiert:

»Der Begriff »postkolonial« verweist jedoch nicht nur auf die zeitliche Verortung von
Cesellschaften innerhalb einer (abgeschlossenen) Kolonialgeschichte. Er verweist dar-
ber hinaus zum einen auf die Umgestaltung der 6konomischen, sozialen und politi-
schen Verhiltnisse, die der Kolonialismus in ehemaligen oder bestehenden Kolonien

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

wie auch in den Metropolen ausgel6st hat und die bis heute nachwirken. Zum anderen
machen postkoloniale Perspektiven auf die Verschrankung von Macht und Wissens-
produktion im Kontext kolonialer und imperialer Verhiltnisse aufmerksam« (Boatca,
2016, S. 2).

Vor diesem Hintergrund ist das Prifix »post«nicht als die Zeit >nach«der Unabhingigkeit
ehemals kolonialisierter Linder zu begreifen, da das Ende der kolonialen Herrschaft
keinen Endpunkt kolonialer Verhiltnisse darstellt. Vielmehr bleiben die komplexen
und widerspriichlichen Prozesse der Dekolonialisierung aufgrund der bis heute an-
haltenden globalen Dominanz- und Ungleichheitsverhiltnisse bislang erschwert. Ina
Kerner (2012a) weist ebenfalls darauf hin, dass postkoloniale Theorien zwar »postkolo-
niale Konstellationen im zeitlichen Sinne« (ebd., S. 9) untersuchen und thematisieren,
allerdings sind koloniale Macht- und Herrschaftsstrukturen nicht als abgeschlossen,
sondern vielmehr als postkoloniale Gegenwart und koloniale Vergangenheit zu begrei-
fen. Wenngleich der Kolonialismus und europiische Imperialismus die Welt geprigt
und sich tief in gesellschaftliche Strukturen der Gegenwart eingebrannt haben (Rom-
melspacher, 2009, S. 28), ist es weiterhin unmdéglich, »eine Geschichte des sWestens«
ohne die Geschichte der kolonisierten Linder zu schreiben« (Castro Varela & Dhawan,
2015, S. 15) und andersherum.

In diesem Zusammenhang argumentiert Manuela Boatci (2016), dass diese »Liicken
in der Aufarbeitung der kolonialen Geschichte Europas gehen einher mit der mangel-
haften Rezeption kritischer, post- und dekolonialer Arbeiten und mit dem Fortbestehen
rassistischer Exklusionsstrukturen auf allen Ebenen der Bildungsinstitutionen« (ebd.,
S.10). In der kritischen Betrachtung der geopolitischen Machtstrukturen lisst sich der
anhaltende Zustand der Kolonialitit als die vergangene Gegenwart und gegenwirtige
Vergangenheit der globalen Macht- und Herrschaftsverhiltnisse begreifen. In Bezug auf
dieses Phinomen der kolonialen Kontinuititen spricht Bhabha (1994) von einer voran-
schreitenden kolonialen Gegenwart (ebd., S. 128). In diesem Zusammenhang zielt eine
postkoloniale Analyse von Geschichtsschreibungen und politischen, gesellschaftlichen,
medialen Diskursen darauf ab, die vorherrschenden eurozentrischen Blickwinkel und
daraus resultierende Erzihlungen zu entlarven und andere, marginalisierte Perspekti-
ven sichtbar zu machen. In diesem Zusammenhang konnen postkoloniale Perspektiven
als »Widerstandsform gegen die koloniale Herrschaft und ihre Konsequenzen betrachtet
werden« (Castro Varela & Dhawan, 2015, S. 16).

Die Anwendung postkolonialer Kritik ist daher notwendig, um die historische
Dimension globaler Herstellungsbedingungen postkolonialer Macht- und Ungleich-
heitsstrukturen kritisch in den Blick zu nehmen (u.a.: Ha, 2003, 2005; Kerner, 20123). In
diesem Zusammenhang kénnen postkoloniale Theorien fruchtbar gemacht werden, um
bestehende Macht- und Herrschaftsverhiltnisse zu denaturalisieren und historisch ge-
wachsene Macht-Wissen-Komplexe zu dekonstruieren (u.a.: Castro Varela & Dhawan,
2015). Ferner kombiniert postkoloniale Theoriebildung poststrukturalistische und mar-
xistische Ansitze, um eurozentristische Epistemologien und Wissensbestinde sowie
die aktuellen komplexen Prozesse des Neokolonialismus zu analysieren und kritisch zu
hinterfragen (ebd., S. 8). Somit sind postkoloniale Theorien auch ankniipfungsfihig an
die Methodologie der macht- und herrschaftskritischen Intersektionalititsforschung

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

29


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Dekolonialisierung des Wissens

(u.a.: Afeworki Abay, 2023a; Castro Varela & Mohamed, 2021; Kerner, 2017; Mauer &
Leinius, 2021; Wallaschek, 2015).

Ebenfalls sind postkoloniale Theorien unabdingbar, um die komplexen Mechanis-
men des Othering in der Wissensproduktion stirker in den Blick zu nehmen, die nicht
kulturell, ethnisch, national oder politisch markiert sind und damit zu dem Anliegen
postkolonialer Theorien beitragen, eurozentrische Masternarrative zu destabilisieren
(u.a.: Boger & Castro Varela, 2020; Castro Varela & Mohamed, 2021; Siouti et al., 2022;
von Unger, 2022). Postkoloniale Theorien sind also nicht nur an der Kritik der dicho-
tomisierenden Konstruktionsweisen in »Wir und die Anderen« (Mecheril, 2004, S. 21)
interessiert, sondern auch an der Sichtbarmachung hegemonialer Strukturen der Do-
minanzgesellschaft (u.a.: Afeworki Abay & Wechuli, 2022; Ha, 2011). Dies ldsst sich auf
eine intersektionale Analyse der hier verwendeten Differenzkategorien >Behinderung:
und >Migration/Flucht« anwenden.

Eine postkoloniale Theorie, deren »theoretische Ausarbeitung vor dem Hintergrund
des Fortwirkens kolonialer Verhiltnisse in heutigen postkolonialen Gesellschaften er-
folgt« (Riegel, 2016, S. 51), versteht sich als Ort der kritischen Auseinandersetzung mit
Machtverhiltnissen und gewaltvollen Kontinuititen kolonialer Denk- und Handlungs-
muster (Castro Varela, 2016). Aus einer macht- und herrschaftskritischen Perspektive
werden dabei post- und neokoloniale globale Herrschaftsstrukturen sowie intersektio-
nale Diskriminierungs- und Unterdriickungsformen wie Rassismus, Sexismus, Ableism
und Klassismus etc. thematisiert und analysiert (u.a.: Bergold-Caldwell & Georg, 2018).

Entfernte Verbindungen zwischen postkolonialen und dekolonialen Theorien

Wenngleich in den vergangenen Jahren zunehmend Typisierungen unterschiedlicher
Stromungen sich in den Diskursen postkolonialer und dekolonialer Theorien finden
lassen, stellen die beiden Ansitze keine klar voneinander trennbaren theoretischen Aus-
richtungen dar®, sondern zwei unterschiedliche Strémungen zu einem gemeinsamen
Ziel der geopolitischen und epistemischen Dekolonialisierung von post-und neokolo-
nialen Macht- und Herrschaftsverhiltnissen, die sich in wirtschaftlichen, politischen
und wissenschaftlichen Kontexten entfalten:

»Der lateinamerikanische dekoloniale Ansatz stellte eine frithe (Gegen-)Reaktion auf
die Tendenz postkolonialer Studien dar, den europdischen Kolonialismus zum einen
am britischen Modell auszurichten und dadurch zu homogenisieren, zum anderen, ihn
kaum in Verbindung mit Fragen der politischen Okonomie kapitalistischer Entwick-
lung zu untersuchen« (Boatcd, 2016, S. 10).

Viele Vertreter*innen der beiden theoretisch-analytischen Ansitze kritisieren die zu-
nehmende neoliberale Konkurrenz zwischen postkolonialen und dekolonialen Stromun-
gen (u.a.: Bhambra, 2014b; Colpani et al., 2022; Kastner & Waibel, 2012; Lugones, 2010;
Mignolo, 2012a; Tembo, 2022). In diesem Zusammenhang hebt Rohit Jain (2021) nach-
driicklich hervor, dass »Die Konzepte zu Labels [werden], die zum Teil unnétigerweise

15 Mehr zu dieser komplexen Debatte siehe: (Bhambra, 2014b; Boatci, 2016; Jain, 2021; Kastner &
Waibel, 2012; Lugones, 2010; Mignolo, 2012a; Tembo, 2022).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

gegeneinander ausgespielt werden, um sich in bestimmten akademischen oder aktivisti-
schen Feldern voneinander abgrenzen zu kénnen« (ebd., S. 15). Den beiden theoretischen
Ansitzen ist gemein, dass eine eurozentrische Wissensproduktion weiterhin als macht-
volles System zur Reproduktion und Legitimation kolonialer Macht- und Herrschafts-
verhiltnisse fungiert (u.a.: Maldonado-Torres, 2007, 2014, 2016; Mbembe, 2015; Migno-
lo, 2012a; Ndlovu-Gatsheni, 2018; Quijano, 2000; Segato, 2022). In der Konsequenz be-
deutet dies, dass die gegenwirtig noch wirksame eurozentristische Wissensproduktion
im Sinne des »epistemic de-linking« (Mignolo, 2007a, S. 450) vom Fortbestehen globaler
Machtstrukturen im postkolonialen Kontext zu entkoppeln ist.

Vor dem Hintergrund dieser epistemologischen Grundlagen wird in der vorliegen-
den Arbeit keine Unterscheidung zwischen postkolonialen und dekolonialen Theorien
gemacht. Vielmehr werden die beiden Perspektiven je nach Kontext unterschiedlich und
erginzend zueinander verwendet. Neben postkolonialen Theorien sind dekoloniale An-
sitze wie z.B. Pluriversalitit oder epistemischer Ungehorsam™ von grofRer Relevanz, um
die Kolonialitit eurozentristischer Wissensproduktion bzw. das als okzidental” gekenn-
zeichnete Wissen zu hinterfragen.

Die nichsten Unterkapitel bieten einen umfassenden Einblick in die Mechanismen
der hegemonialen Wissensproduktion und den damit einhergehenden Homogenisie-
rungs- und Ethnisierungspraktiken. Dabei wird die Kolonialitit des Wissens im Sinne
der (Re-)Produktion imperialen Wissens iiber Behinderung und Migration/Flucht einer
postkolonialen Kritik unterzogen (2.1.1). Zunichst soll in einem ersten Schritt die, in Dis-
kursen und Forschungen iiber Lebenslagen von BIPoC mit Behinderungserfahrungen
verbreitete, paternalistisch-protektionistische Praxis des Othering, die in einem engen
Zusammenhang mit Prozessen der Marginalisierung und Invisibilisierung der Perspek-
tivenvon BIPoC mit Behinderungserfahrungen im postkolonialen Kontext steht, kritisch
beleuchtet werden (2.1.2). In einem zweiten Schritt wird dann auf die vielfiltigen und
komplexen Mechanismen diskursiver und institutioneller Konstruktion der Differenz-
kategorien >Behinderung« und >Migration/Flucht« detailliert eingegangen (2.1.3).

2.1.1 Epistemische Gewalt als konstitutiver Bestandteil der Kolonialitat
des Wissens

»Colonialism was not only an economic process, but also one of imposing Eurocentric
knowledge on the colonised. So postcolonialism has resonance for disability studies
and helps explain the dominance of perspectives from the metropole.«

Helen Meekosha (2011), Decolonising Disability

Wie bereits in der Einleitung angerissen, hingt die fortwahrende Geopolitik des Wis-
sens mit den komplexen Formen epistemischer Gewalt des globalen Nordens zusammen
(u.a.: Andrews, 2021; Bhambra, 2014a; Getachew, 2019; Spivak, 1988). Diese zeigt sich

16  Im Unterkapitel 2.1.3 erfolgt eine ausfihrliche Erlauterung der beiden dekolonialen Ansitzen.
17 Zum besseren Verstindnis der Diskussion tber okzidentale Epistemologien siehe: (Hall, 2004;
Kastner & Waibel, 2012; Quijano, 2007, 2016; Rath et al., 2014; Said, 1978; Waibel, 2014).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

31


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Dekolonialisierung des Wissens

auch in der Weitertradierung komplexititsreduzierender eurozentristischer Wissens-
produktion und paternalistischer Invisibilisierung von Betroffenenperspektiven sowohl
in der Teilhabeforschung als auch in der Fluchtmigrationsforschung zu Behinderung
und Migration/Flucht: Es wird wiederholt iiber BIPoC aber insbesondere iiber gefliichte-
te Menschen, statt mit ihnen gesprochen (u.a.: Aden et al., 2019; Afeworki Abay & Engin,
2019; Afeworki Abay et al., 2021; Amirpur, 2016; Kaufmann et al., 2019; von Unger, 2018b).
Solche diskursiven und wissenschaftlichen Praktiken sind in vielerlei Hinsicht hochpro-
blematisch, gleichzeitig lisst sich bei niherer Betrachtung dieser Thematik feststellen,
dass die theoretische Annihrung und empirische Bearbeitung des Themenfeldes der
Vulnerabilitit von gesellschaftlich marginalisierten Gruppen wie z.B. BIPoC mit Behin-
derungserfahrungen sich als ein vielschichtiges und widerspriichliches Forschungsfeld
darstellt. Dabei zeigt sich die epistemische Gewalt als konstitutiver Bestandteil der Ko-
lonialitit des Wissens (zusammenfassend dazu siehe: Afeworki Abay & Soldatic, 2023b).
Entsprechend stellt sich hier sowohl die Frage nach der Dekolonialisierung rassistischer
und ableistischer Wissensordnungen als auch nach der eigenen Standortgebundenheit
und Positionierung in geopolitischen Machtstrukturen der Wissensproduktion: »How
do we understand our locations in the colonial present, as we contemplate and work
towards the imperative of decolonization?« (Vimalassery et al., 2016, S. 1).

Einerseits birgt der besondere Fokus auf die Vulnerabilitit von marginalisierten
Gruppen wie z.B. BIPoC mit Behinderungserfahrungen die Gefahr, die vorhandenen
strukturellen Ungleichheits- und Diskriminierungsverhiltnisse zu verschleiern, wo-
durch die betroffenen Personen und ihre Communities itberhaupt vulnerabel gemacht
werden (u.a.: Kébsell, 2019; Lorenz, 2018; Otten, 2020; Soldatic et al., 2015; Yeo, 2020;
Yeo & Afeworki Abay, 2023). Andererseits erweist sich die gezielte Hervorhebung der
Vulnerabilitit von bestimmten, gesellschaftlich marginalisierten Gruppen als notwen-
dig, da die Betroffenen oftmals erst durch die theoretisch-diskursive Thematisierung
und empirische Bearbeitung von sozialen und strukturellen Vulnerabilitits- und Dis-
kriminierungsfaktoren den entsprechenden Zugang zu notwendigen Unterstiitzungen
erhalten kénnen (u.a.: Afeworki Abay & von Unger, 2023; Butler, 2016; Erevelles &
Nguyen, 2016; Janssen, 2018; Korntheuer et al., 2021; Lorenz, 2018; Mehring, 2022;
Morris, 2015; von Unger, 2018b; Yeo, 2020). In diesem Zusammenhang ist Vulnerabilitit
als Resultat des konstitutiven Wechselspiels zwischen individuellen Voraussetzungen
und strukturellen Bedingungen zu begreifen, da diese erst durch die gesellschaftlich
vorherrschenden Ungleichheits- und Diskriminierungsverhiltnisse hervorgebracht
wird, welche wiederum den Betroffenen den Zugang zu entsprechenden sozialen und
strukturellen Bewiltigungsressourcen erschweren.

Die hier zugrundeliegende Annahme ist, dass die simplifizierende Beschreibung
der komplexen und intersektionalen Lebensrealititen der Betroffenen nicht selten dazu
fithrt, Vulnerabilitatskonstruktionen dieser Personengruppe im Forschungskontext zu
reproduzieren und ihre Handlungsmacht (Agency)™ auszublenden (u.a.: Afeworki Abay,

18 Im Kontext sozialwissenschaftlicher Forschung wird das Konzept »Agency« als subjektive Erfah-
rung von Handlungsmachtverstanden (siehe dazu u.a.: Bhabha, 1994), welche die Menschen befa-
higt, soziale Herausforderungen, belastende Lebenslagen und schwierige Anforderungssituatio-
nen mithilfe eigener Kompetenzen gelingend bewaltigen zu kdnnen (Herriger, 2014, S. 18).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

2022; Korntheuer et al., 2021). In diesem Zusammenhang ist zu betonen, dass Forschen
tiber Vulnerabilitit von gesellschaftlich marginalisierten Gruppen in einem konstituti-
ven Spannungsverhiltnis zwischen Rekonstruktion von Agency und Reproduktion von
Vulnerabilititszuschreibungen im Sinne von Viktimisierung verstrickt bleibt (mehr zu
dieser komplexen Debatte siehe insbesondere: Butler, 2016; Butler et al., 2016; Macken-
zie et al., 2014; Mehring, 2022; Mik-Meyer & Silverman, 2019; Schmitt, 2019; Utas, 2005;
Yeo & Afeworki Abay, 2023).

Vor dem Hintergrund dieser epistemologischen Erkenntnisse entwickelte Mats Utas
(2005) das Konzept >Victimcy, um die bestehende Dichotomie zwischen Vulnerabilitit
und Agency zu iiberwinden und auf ihre wechselseitigen Beziehungen hinzuweisen:

»Victimcey is thus revealed as a form of self-representation by which a certain form of
tactic agency is effectively exercised under the trying, uncertain, and disempowering
circumstances that confront actors in warscapes« (ebd., S. 403).

Mit dem Konzept kann es gelingen, besondere Lebenssituationen gleichzeitig mit Struk-
turen, in die sie eingebettet sind und welche die Betroffenen vulnerabel machen, kri-
tisch zu untersuchen, ohne dabei die Handlungsmacht marginalisierter und subalterner
Gruppen auszublenden:

»More specifically, it explores the ways in which self-representations of victimhood and
empowerment alike represent different sagency tactics< available to and alternately
deployed under different circumstances and in different social contexts to women in
war zones« (ebd.).

Entsprechend sind kritische und intersektionale Perspektiven notwendig, in der Wis-
sensproduktion iiber Vulnerabilitit den Fokus vielmehr auf bestehende gesellschaftliche
Strukturen zu legen, die insbesondere gesellschaftlich marginalisierte Gruppen gegen-
iiber bestimmten Risikofaktoren wie z.B. unzureichende Gesundheitsversorgung,
sexualisierte Gewalt, prekire Bildungschancen oder Armut vulnerabler machen (u.a.:
Aktasg, 2020; Burghardt et al., 2017; Janssen, 2018; Mackenzie et al., 2014; Mehring, 2022;
Scully, 2014). Diese Forderungen schliefen sich auch den Grundsitzen postkolonialer
Theorien an, deren Hauptanliegen darin besteht, sowohl die global vorherrschende
Geopolitik des Wissens infrage zu stellen als auch auf die Notwendigkeit zu verweisen,
den subjektiven Perspektiven und lebensweltlichen Erfahrungen von marginalisierten
Gruppen in der empirischen Wissensproduktion besondere Beachtung zu schenken
(u.a.: Castro Varela & Dhawan, 2015; Hutson, 2007, 2010; Kerner, 2012a; Mendoza, 2018;
Wechuli & Afeworki Abay, 2023).

Partizipative Forschung riickt dabei ins Zentrum dieser Diskussion, da sie ein be-
sonderes Potenzial dabei verspricht, subjektive Artikulationsmoglichkeiten in Bezug auf
die gesellschaftlich vorhandenen Ungleichheits- und Diskriminierungsverhiltnisse so-
wie die damit einhergehenden Handlungsstrategien der Betroffenen im jeweiligen em-
pirischen Forschungsprojekt besonders zu beriicksichtigen (siehe dazu die Unterkapi-
tel 4.3 und 6.4.3). In diesem Zusammenhang erfihrt das Konzept der Decolonial Intersec-
tionality (u.a.: Kurtis & Adams, 2016; Mollett, 2017; Salem, 2014, 2016; Tamale, 2020; L.
Warner et al., 2020) ebenfalls eine zunehmende Aufmerksamkeit, da dieses darauf ab-
zielt, bestehende Ungleichheits- und Herrschaftsverhiltnisse in Verbindung mit einer

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

33


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Dekolonialisierung des Wissens

postkolonial orientierten intersektionalen Analyseheuristik herauszuarbeiten und somit
die theoretische und empirische Intersektionalititsforschung weiterzuentwickeln. Auf
diese kritischen Diskussionen zur Dekolonialisierung der Intersektionalititsforschung
wird im Unterkapitel 2.2.3 detailliert eingegangen.

Bei den kontinuierlichen Prozessen der Dekolonialisierung werden nicht nur die ko-
lonialen Vergangenheiten aufgearbeitet, sondern auch das Erbe des Kolonialismus und
die koloniale Kontinuitit im Sinne des Neokolonialismus kritisch untersucht. Dabei be-
schrinke sich der Neokolonialismus nicht nur auf die 6konomisch-kapitalistischen Di-
mension geopolitischer Machtstrukturen »sondern umfasst auch die Produktion episte-
mischer Gewalt« (Castro Varela & Dhawan, 2015, S. 8). Die hier zugrundeliegende Annah-
meist, dass die Kolonialisierung mit einer umfassenden Wissensproduktion einherging,
welche die Uberlegenheit und Souverinitit Europas konstruiert und festzuschreibt und
damit die Grundlage rassistischen Denkens und Handelns bildet:

»Tatsdchlich beruhtder koloniale Diskurs essentiell auf einer Bedeutungsfixierung, die
in der Konstruktion und Fixierung der ausnahmslosen Anderen zum Ausdruck kommt.
Die gewaltvolle Reprasentation der Anderen als unverriickbar different war notwendi-
ger Bestandteil der Konstruktion eines souverdnen, (iberlegenen europdischen Selbst«
(ebd., S.16).

In ihrem vielbeachteten Werk >Can the Subaltern Speak?unterzog Spivak (1988) die impe-
riale Wissensproduktion, welche die Stimmen der Subalternen essenzialisiert und mar-
ginalisiert, einer postkolonialen Kritik. Mit ihrem Konzept der epistemischen Gewalt
(Epistemic Violence) arbeitete die postkoloniale Theoretikerin Spivak (1988) die hierarchi-
sierende Praxis des Othering® heraus. Dabei zeigte sie u.a. die Verunméglichung von
Artikulationsméglichkeiten der Subalternen am Beispiel der indischen Witwenverbren-
nung auf, um die damit verbundenen komplexen Verflechtungen von Sexismus und Ras-
sismus innerhalb der hegemonialen Diskurse im postkolonialen Moment hervorzuhe-
ben (siehe auch dazu u.a.: Kremsner, 2017, S. 51; Steyerl, 2008, S. 12). In ihrer Argumenta-
tion greift Spivak einen zentralen Kritikpunkt von Said (1978) an hegemonialen Diskur-
sen auf. Thre grundlegende postkoloniale Kritik an der westlichen Wissensproduktion
liegt darin begriindet, dass in diesen hegemonialen Diskursen iiber indische subalterne
Frauen® gesprochen wird, indem imperiales Wissen fiir und iiber die Subalternen produ-
ziert wird und nicht mit ihnen gesprochen wird (Spivak, 1988, S. 287).

Dabei werden die eigenen Sprechpositionen der Subalternen abgesprochen und
somit auch ihre Handlungsmacht abgewertet (u.a.: Bartels et al., 2019; Brunner, 2020;
Crawley, 2022). Damit einher geht auch die Kritik an den westlichen Intellektuellen,
die mit der Praxis hegemonialer Wissensproduktion »zu KomplizInnen in der beharr-
lichen Konstituierung des/der Anderen als Schatten des Selbst« (Spivak, 2008c, S. 41)
werden. Dies wirft auch die zentrale Frage danach auf, wie »das ethnozentristische
Subjekt davon abgehalten werden kann, sich selbst zu etablieren, indem es selektiv

19 Im Anschluss an Said (1978) beschreibt das aus dem postkolonialen Diskurs Ende der1970er Jahre
entstammende Konzept des >Othering« eine gewaltvolle hegemoniale Praxis des Fremdmachens
(Mecheril etal., 2010, S. 42).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

einen anderen definiert« (ebd., S. 68). Aus diesen gewaltvollen Prozessen kolonialer Dif-
ferenzkonstruktion »ergibt sich eine Hierarchie der Wissensproduktion, die bestimmte
Formen von Wissen disqualifiziert, mundtot macht und dominante Formen von Wissen
reproduziert« (Steyerl & Gutiérrez Rodriguez, 2003, S. 7). In diesem Zusammenhang
stellt die epistemische Gewalt ein zentrales Konzept postkolonialer Theorien dar:

»0ne clearly available example of epistemic violence is the remotely orchestrated,
far-flung, and heterogeneous project to constitute the colonial subject as Other. This
project is also the asymmetrical obliteration of the trace of the Other in its precarious
Subjectivity. It is well known that Foucault locates epistemic violence, a complete
overhaul of the episteme, in the redefinition of sanity at the end of the European
eighteenth century. But what if that particular redefinition was only a part of the
narrative of history in Europe as well as in the colonies? What if the two projects of
epistemic overhaul worked as dislocated and unacknowledged parts of a vast two-
handed engine?« (Spivak, 1988, S. 280f.).

Die epistemische Gewalt ist nicht nur vom Kolonialismus geprigt, sondern wird auch
aktuell in neokolonialen Machtverhiltnissen mittels der vorherrschenden Geopolitik des
Wissens fortgefiihrt (u.a.: Boatcd, 2016; Castro Varela & Dhawan, 2015; Kaltmeier, 2012,
2016; ]. Warner, 2021). Die gegenwirtige Bedeutung vom Kolonialismus, der sich im Sin-
ne kolonialer Kontinuitit (Coloniality) aufrechterhilt, wird von Nelson Maldonado-Tor-
res (2007, S. 243) folgendermaflen erldutert:

»Coloniality survives colonialism. It is maintained alive in books, in the criteria for aca-
demic performance, in cultural patterns, in common sense, in the self-image of peo-
ples, in aspirations of self, and so many other aspects of our modern experience. In a
way, as modern subjects we breath coloniality all the time and every day«.

In diesem Zusammenhang kann epistemische Gewalt als machtvoller Mechanismus ver-
standen werden, welcher koloniale Subjekte als shandlungsfihige Andere« konstituiert
(Spivak, 1988, S. 280). Diese Perspektive schlief3t sich auch Frantz Fanons Argumenta-
tionen in seinem ersten groflen Werk >Black skin, white masks< (1967) an, in welchem er
darlegt, dass rassistische Stereotypisierungen sich als zentrale Praktiken der gewaltvol-
len Konstruktion und Reprisentation kolonialrassistischer Differenz analysieren lassen,
die auch in der gegenwirtigen wissenschaftlichen Praxis vorzufinden sind (siehe auch
dazu: Hall, 2004).

Damit einher gehen ebenso machtvolle Mechanismen des diskursiven Silencing®
(Spivak, 2008c, S. 145). Mit Spivak (1988) lasst sich weitergehend argumentieren, dass

20 Der im englischsprachigen Diskurs geldufige Begriff des Silencing beschreibt die hegemonialen,
diskursiven und wissenschaftlichen Praxen der Invisibilisierung bzw. Unsichtbarmachung von Per-
spektiven gesellschaftlich marginalisierter Gruppen (u.a.: Dotson, 2011; Fine & Weis, 2003; Mbem-
be, 2014; Trouillot, 2015). lhre Stimmen werden also wissentlich vergessen bzw. absichtlich zum
Schweigen gebracht werden, indem durch die hegemonialen Diskurse und entsprechenden poli-
tischen, gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Bedingungen der Dominanzgesellschaft eine
dominante >Verweigerungsthese« produziert und immer wieder aktualisiert wird (siehe dazu ins-
besondere: Afeworki Abay & Engin, 2019; Jusuf, 20271).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

35


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Dekolonialisierung des Wissens

eine enge Verbindung zwischen den fehlenden Reprisentations- und Artikulations-
moglichkeiten und den machtvollen Prozessen des Silencing besteht. Die bestehenden
gesellschaftlichen Herrschaftsverhiltnisse werden dabei nicht zuletzt durch symboli-
sche bzw. kulturelle Hegemonie aufrechterhalten und weiter tradiert. Dieser Perspektive
schlieft sich Stuart Hall (2004) an, der von einer »Macht der Reprisentation, von der
Macht zu kennzeichnen, zuzuweisen und zu klassifizieren, von symbolischer Macht,
von ritualisiertem Ausschluss« (ebd., S. 145) spricht.

Die hier zugrundeliegende Annahme ist, dass »Differenz in einer spezifischen Weise
produziert wird und uns nicht zuletzt dadurch regiert, dass uns Differenzen eben so oder
so zu sehen gegeben werden« (Hark & Villa, 2017, S. 8). Somit dienen die vielfiltigen Me-
chanismen der Herstellung und Reproduktion von Differenzen zur Aufrechterhaltung
hegemonialer Ordnung der Dominanzgesellschaft: »Die Herstellung von Differenz ist
immer im Zusammenhang mit Macht zu sehen, denn der soziale Raum ist stets auch ein
dominanzstrukturierter Raum« (Rosenstreich, 2011, S. 241). In diesem Zusammenhang
wird auch die sich als homogen Weif3 und christlich imaginierende deutsche Dominanz-
gesellschaft mit der communityiibergreifenden Aussage der rassifizierten Gruppen >We
are here, because you were there* zunehmend konfrontiert und nach den kolonialen, repri-
sentationalen und diskursiven Strukturen befragt:

»Der Diskurs um die Anerkennung des Anderen fiihrt zu zwei ethisch politischen Um-
gangsweisen: auf der einen Seite wird der Andere im Anspruch auf Universalitat unter
das Diktat der Gleichheit subsumiert; auf der anderen Seite wird er aus differenzpo-
litischer Perspektive zum Fetisch der kulturellen Partikularitat stilisiert [...] In beiden
Strategien fungiert der Andere als Projektionsfigur, die vereinnahmt, konsumiert und
einverleibt wird« (Steyerl & Gutiérrez Rodriguez, 2003, S. 8f.).

Mit Bezug auf Said (1978) und Spivak (1988) wird dabei die »Konstruktion des Anderen
als >konstitutives Aufdenc fiir die Produktion des imperialen Projektes Europa« (Steyerl
& Gutiérrez Rodriguez, 2003, S. 9) aus postkolonialer Perspektive zunehmend kritisiert.
Das Sprechen fiir eine subalterne Gruppe wird somit zur Aufrechterhaltung der eigenen
Privilegierungen und Machtpositionen, was Spivak (2008c, S. 78) am Beispiel des briti-
schen Kolonialismus in Indien zynisch schreibt: »WeifSe Minner retten braune Frauen
vor braunen Minnern«. Neben der Problematik imperialer Wissensproduktion betont
Spivak, dass die Subalternen keinesfalls als homogene Gruppe bezeichnet werden kén-
nen, da »die Frage der >Fraucam problematischsten in diesem Zusammenhang [scheint].
Es ist klar, dass arm, Schwarz und weiblich sein heifst: es dreifach abbekommen« (ebd.,
S. 74).

21 Dervielbeachtete politisch-aktivistische Slogan>We are here, because you were there<wurde von dem
Aktivist Ambalavaner Sivanandan Ende der 1980er Jahre im postkolonialen Diskurs tiber die glo-
balen Zusammenhinge eingebracht, um damit auf die Kontinuitét kolonialer Herrschafts- und
Ausbeutungsverhiltnisse und die damit verbundenen Mechanismen der Invisibilisierung Europas
Mittaterschaft an postkolonialen globalen Fluchtmigrationsbewegungen aufmerksam zu machen
(u.a.: Aden & Tamayo Rojas, 2022; Afeworki Abay & Wechuli, 2022; Castro Varela, 2018; Ha, 2003;
J. Warner, 2021).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

Eine postkoloniale Reflexion imperialer Wissensproduktion kann es erméglichen,
den komplexen globalen Macht- und Herrschaftsverhiltnissen entgegenzuwirken, die
in den jeweiligen hegemonialen Diskursen ihren Ausdruck findet. In diesem Sinne hebt
Claudia Brunner (2020) mit dem Begriff der epistemischen Gewalt die Notwendigkeit
hervor, dass der konstitutive Zusammenhang von Wissen, Herrschaft und Gewalt der
Wissensproduktion in der postkolonialen Gegenwart in den Fokus zu riicken ist: »Die
Analyse und Theoretisierung epistemischer Gewalt stellt das von seiner kolonialen Un-
terseite bereinigte Konzept der Moderne infrage und macht deutlich, dass wir auch heu-
te noch in einer kolonialen Moderne leben« (ebd., S. 271f.). Entsprechend ist die episte-
mische Gewalt als ein konstitutives Element von Herrschaftsverhiltnissen zu verstehen,
wie sie in heutigen postkolonialen westlichen Gesellschaften in Erscheinung treten.

Als Zwischenresiimee der bisherigen Diskussion lisst sich festhalten, dass die
machtvollen Otheringprozesse auf die konkreten Teilhabeméglichkeiten von rassifizier-
ten Gruppen wie BIPoC mit Behinderungserfahrungen enorme Auswirkungen haben
konnen. Postkoloniale Perspektive sind daher von grofier Bedeutung, um die hege-
moniale Wissensproduktion kritisch in den Blick zu nehmen, die das eigenstindige
Sprechen-Kénnen der Subalternen in den bestehenden Machtstrukturen unhérbar und
unsichtbar macht (Spivak, 1988, S. 79). Zudem ermdglichen solche herrschaftskritische
postkoloniale Perspektiven, einer unhinterfragten Reproduktion vermeintlicher »kul-
tureller Differenz« (Castro Varela & Dhawan, 2015, S. 166) entgegenzuwirken. Um diese
Machtverhiltnisse aufzuldsen und eine innovative und emanzipatorische Form der Wis-
sensproduktion zu etablieren, gehen viele postkolonial orientierte Forschungsprojekte
der zentralen methodologischen Frage nach, wie der lebensweltliche Wissensvorrat der
Forschungspartner*innen anerkennend und wertschitzend in den Forschungsprozess
einbezogen werden kann.

Das hegemoniale Dispositiv eurozentristischer Wissensproduktion hat somit zur
Folge, dass die machtvollen Prozesse Unsichtbar- und Unhérbarmachung von Perspek-
tiven rassifizierter Communities (u.a.: Lugones, 2010; Steyer] & Gutiérrez Rodriguez,
2003) oder in der postkolonialen Sprechweise der »Subalternen« (Spivak, 2008a, S. 75)
erst moglich werden. Die Selbstreflexion und Selbstpositionierung, sowie die damit ver-
bundene Kontextualisierung der eigenen Aussagen, ist eine weitere mogliche Strategie,
den Geltungsanspruch eurozentristischer Wissensproduktion kritisch zu hinterfragen.

Ausgehend von einer kritischen Analyse bestehender Macht- und Herrschaftsstruk-
turen zeichnen sich postkoloniale Theorien durch die Infragestellung von kolonialen
Narrativen in den westlichen Epistemologien und den damit zusammenhingenden
Marginalisierungs- und Exklusionsprozessen rassifizierter Gruppen aus (u.a.: Aden
& Tamayo Rojas, 2022; Bergold-Caldwell & Georg, 2018; Castro Varela, 2016). Damit
eng verbunden ist die Zieldimension, dass mittels postkolonialer Perspektiven sich
Machtverhiltnisse, und die damit einhergehende Prozesse der Essentialisierung von
Lebensrealititen rassifizierter Gruppen wie BIPoC mit Behinderungserfahrungen im
globalen Norden reflektieren lassen (u.a.: Afeworki Abay, 2019; Andrews, 2021; Ha,
2003; Ha et al., 2007; Hutson, 2007; Mbembe, 2015, 2017). Wenngleich postkoloniale
Perspektiven im deutschsprachigen Raum bislang nur unzureichend rezipiert wurden,
sind in den letzten Jahren die vielfiltigen Mechanismen der Kontinuitit kolonialer
Denkmuster, Wissensbestinde und -praktiken sowie die notwendige Reflexion tiber die

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

37


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Dekolonialisierung des Wissens

bestehenden Abhingigkeits- und Machtverhiltnisse zwischen dem globalen Norden
und Siiden deutlich erkennbar (Aden & Tamayo Rojas, 2022; Boatca, 2016; Castro Varela
& Dhawan, 2015; Castro Varela & Mohamed, 2021; Kaltmeier & Corona Berkin, 2012;
Kerner, 2012a; Schopf, 2020; Wallaschek, 2015; ]. Warner, 2021).

In der deutschsprachigen Intersektionalititsforschung an der Schnittstelle Behinde-
rung und Migration/Flucht finden sich jedoch weiterhin nur wenige Texte, in denen die
Reflexion dieser und weiterer Fragen besprochen wird (Afeworki Abay & Wechuli, 2022;
Hutson, 2010; Pieper & Haji Mohammadi, 2014b). Im Ergebnis findet eine imperiale Wis-
sensproduktion in den Diskursen iiber BIPoC mit Behinderungserfahrungen statt, in
welcher Perspektiven der Betroffenen nicht nur in den jeweiligen Communities, sondern
auch in den statistischen und empirischen Daten in Deutschland weiterhin unsichtbar
bleiben (Gummich, 2015; Kobsell, 2019; Korntheuer, 2019, 2020; Otten, 2018; Wansing &
Westphal, 2014a). Die Unsichtbarkeit dieser Personengruppe kann erstens damit zusam-
menhingen, dass bis dato keine umfassenden Daten weder qualitativ noch quantitativ
vorhanden sind (u.a.: BMAS, 2016, 2021; Westphal & Wansing, 2019a; Windisch, 2014).
Zweitens ist ihre Unsichtbarkeit auf die fortwihrende Verdringung post- und neokolo-
nialer Ausbeutungsprozesse aus der offentlichen Wahrnehmung der Dominanzgesell-
schaft zuriickzufithren (u.a.: Afeworki Abay et al., 2021; Ha, 2011; Puar, 2017).

Innerhalb der postkolonialen Studien werden diese machtvollen Mechanismen der
Invisibilisierung bzw. Unsichtbarmachung als postkoloniale Entinnerungsprozesse bezeich-
net (Ha, 2005, S. 109; Hutson, 2011, S. 404). So zeigen sich auch neokoloniale Macht-
verhiltnisse in der aktuellen Wissensproduktion des globalen Nordes, da die Theorie-
bildung hauptsichlich in Westeuropa und Nordamerika produziert und von dort aus
verbreitet wird (u.a.: Castro Varela & Dhawan, 2015; Keim, 2013; Schépf, 2020). In die-
sem Zusammenhang erscheint es unumginglich, geopolitische Machtstrukturen kri-
tisch in den Blick zu nehmen und die Sichtweisen von Wissenschaftler*innen und Theo-
retiker*innen des globalen Stidens zu beriicksichtigen (u.a.: Ineese-Nash, 2020; Meeko-
sha, 2011; Nguyen, 2020).

Im Hinblick auf die Frage nach den globalen Fluchtmigrationen formulieren postko-
loniale Theoretiker*innen ebenfalls zunehmend Kritik an der kontinuierlichen Vernach-
lassigung der vielfiltigen Verschrinkungen von post- und neokolonialen Ausbeutungs-
und Ungleichheitsverhiltnissen sowie den daraus resultierenden katastrophalen sozial-
dkologischen, politischen und ékonomischen Auswirkungen insbesondere fiir den glo-
balen Siiden (Aden, 2022; Aden & Aden, 2021; Afeworki Abay & Schmitt, 2022; Afeworki
Abay & Wechuli, 2022; Brand & Wissen, 2017; Chakrabarty, 2022; Schmelz, 2020; Weer-
asinghe, 2018). Hiermit verbunden ist die Zieldimension »Wissen(schaft) nicht nur als
Mittel fiir die anzustrebenden Lésungen zu verstehen, sondern als Bestandteil der je-
weils zu analysierenden Probleme, 6ffnet den Blick hin zu einer Gewaltanalyse, die an-
gesichts der anhaltenden kolonialen Moderne vor allem Herrschaftskritik sein und nicht
der Aufrechterhaltung dieser Herrschaft dienen will. Ein darauf basierendes Konzept
epistemischer Gewalt erméglicht, eine iiber den konventionellen methodologischen und
epistemologischen Nationalismus hinausgehende Makroebene zu adressieren, ohne die
jegliche Gewaltanalyse im Kontext internationaler Politik zu kurz greift« (Brunner, 2020,
S.271f.).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

Ebenfalls erfahren postkoloniale Perspektiven in den letzten Jahren eine zunehmen-
de Aufmerksambkeit in den Disability** Studies (u.a.: Afeworki Abay & Soldatic, 2023b;
Grech, 2015; Grech & Soldatic, 2015, 2016; Ineese-Nash, 2020; Meekosha et al., 2013; Mee-
kosha & Soldatic, 2016; Prasad & Qureshi, 2017). Beispielsweise macht Meekosha (2011),
eine der wenigen postkolonialen Theoretiker*innen aus den Disability Studies, den kom-
plexen Zusammenhang zwischen Kolonialismus und den hegemonialen Ordnungen der
eurozentristischen Wissensproduktion deutlich:

»Colonialism was not only an economic process, but also one of imposing Eurocentric
knowledge on the colonised. So postcolonialism has resonance for disability studies
and helps explain the dominance of perspectives from the metropole« (ebd., S. 677).

In diesem Sinne verfolgt das Forschungsfeld der postkolonialen Theorien ein episte-
mologisches Interesse, die Produktion von Wissen hegemoniekritisch zu hinterfragen.
Entsprechend umgehen postkoloniale Theorien u.a. den »methodologischen Nationa-
lismus«*® (Brunner, 2020, S. 271f.; Kerner, 2012a, S. 164) konstitutiv. Das zentrale Ziel
ist dabei die »Wirkmichtigkeit unabgeschlossener Kolonialpraktiken in Verschrin-
kung diskursiver Reprisentationsformen und materieller Herrschaftsverhiltnisse«
(Chojnacki & Namberger, 2014, S. 189) zu konzeptualisieren sowie durch alternative, de-
koloniale Wissensformen den Stimmen von subalternen Gruppen Gehér zu verschaffen
(mehr zu dieser Kritik des >Giving Voice« sieche Unterkapitel 6.4.3). Dies lasst sich auf
die intersektionale Analyse der hier verwendeten Differenzkategorien >Behinderung:
und >Migration/Flucht« anwenden (Afeworki Abay et al., 2021). Daher ist es wichtig,
die anzustrebenden Prozesse der Dekolonialisierung als eine Form von »intellectual
decolonisation« (Meekosha, 2011, S. 678) zu betonen.

Die Produktion von eurozentrischem akademischem Wissen im globalen Norden bei
gleichzeitiger Marginalisierung von Wissensbestinden im globalen Siiden spielt in der
Austibung und Legitimation neokolonialer Herrschaft eine nicht zu unterschitzende
Rolle (u.a.: Afeworki Abay & Schmitt, 2022). Wie bereits im Unterkapitel 2.1.1 mit Bezug
auf Spivak (1988) ausfithrlich beschrieben, weist das imperiale Wissenschaftssystem
ein geopolitisches Ordnungsprinzip auf, welches koloniale Wissensregime reproduziert
und die Stimmen und Perspektiven der Subalternen essenzialisiert und marginalisiert,
indem ihnen das eigenstindige Sprechen verunmoglicht wird. Diese Mechanismen
tradieren koloniale Konstruktionsmechanismen und (re-)produzieren dichotomisie-
rende Markierungs- und Differenzierungspraxen in »Wir und die Anderen« (Mecheril,
2004, S. 21).

22 Die Verwendung des Begriffs >Disability< hat sich weltweit in den Behindertenbewegungen aber
auch in den Disability Studies durchgesetzt und zielt darauf ab, diesem eine neue Bedeutung
zu verleihen, statt neue Begriffe zu verwenden — also durch gesellschaftliche Bedingungen be-
hindert werden. Nach langeren Diskussionen wurde der englische Begriff auch im deutschspra-
chigen Raum rezipiert. Zu einer vertiefenden Auseinandersetzung mit dem Begriff>Disability<und
zum Selbstverstindnis der Disability Studies sowie ihren Zielsetzungen und Schwerpunkten siehe
insbesondere: (Kébsell, 2012b, 2018; Waldschmidt, 2020, 2022; Waldschmidt & Schneider, 2007).

23 Mehr zu der Kritik am methodologischen Nationalismus als machtvollen Prozess wissenschaftli-
cher Kolonialisierung siehe: (Brunner, 2020; Castro Varela & Dhawan, 2013; Mauer & Leinius, 2021;
Nowicka & Cieslik, 2014).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

39


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Dekolonialisierung des Wissens

Die hier beschriebenen Prozesse des rassifizierten Othering, die auf den kolonialen
Phantasmen, Praktiken und Konzepte beruhen, wirken auf hochst problematische
Weise in aktuelle Diskurse der Fluchtmigrationsforschung hinein (u.a.: Aden & Aden,
2021; Afeworki Abay & Wechuli, 2022; Castro Varela, 2018; Kaltmeier, 2012; Keskinkilig,
2017; Leal & Harder, 2021; Mayblin, 2017). So bleiben die dahinterstehenden machtvollen
Mechanismen der strukturellen Diskriminierungen in den und durch die europdischen
Grenz- und Migrationsregime weiterhin intersektional wirkmichtig (u.a.: Achiume,
2019; Gutiérrez Rodriguez, 2018a, 2018b; Leal & Harder, 2021; Mbembe, 2019). Ent-
sprechend miissen auch innerhalb der Disability Studies strukturelle Verwobenheiten
von globalen Ungleichheitsverhiltnissen und »intersectional privileges« (Chaudhry,
2018, S. 76) im post- und neokolonialen, geopolitischen Kontext kritisch beleuchtet wer-
den, wenn die Forderungen nach Dekolonialisierung der hegemonialen Ordnung der
Wissensproduktion itber Behinderung und Migration/Flucht ernst genommen werden.
Aufbauend auf den beschriebenen Formen und Auswirkungen von epistemischer Gewalt
soll im folgenden Unterkapitel die machtvolle Konstruktion der >Migrationsanderenc
aus einer postkolonialen Sicht erliutert werden. Dabei werden auch die komplexen
Marginalisierungsprozesse der subjektiven Perspektiven von BIPoC mit Behinderungs-
erfahrungen kritisch beleuchtet.

2.1.2 Othering als machtvoller Prozess der Veranderung und Invisibilisierung

»0ur lives, our cultures, are composed of many overlapping stories. The single story
creates stereotypes, and the problem with stereotypes is not that they are untrue, but
that they are incomplete. They make one story become the only story.«

Chimamanda Ngozi Adichie (2012), The Danger of a Single Story

Bezugnehmend auf die im vorherigen Abschnitt beschriebenen neokolonialen Verhilt-
nisse der gegenwirtigen Wissensproduktion iiber Behinderung und Migration/Flucht,
erweist sich ein postkolonial orientierter Blick auf die bestehenden rassifizierten und
ableistischen Zuschreibungspraktiken (Othering) als besonders fruchtbar, um die damit
verbundenen ethischen Fragen kritisch zu reflektieren (Afeworki Abay & Wechuli, 2022;
Attia, 2013a; Hutson, 2007, 2010, 2011; Thompson, 2021; Wechuli & Afeworki Abay, 2023).
Othering ldsst sich als »eine machtvolle Bezeichnungs- und Abgrenzungspraxis [defi-
nieren], durch die im gesellschaftlichen Diskurs >der Andere«in Differenz zum Eigenen
hervorgebracht« (Foroutan & ikiz, 2016, S. 142) werden.

Vor dem Hintergrund dieser epistemologischen Erkenntnisse wird in der vorliegen-
den Arbeit eine postkolonial-feministische Analyseperspektive eingenommen, um die
geopolitischen Machtstrukturen aufzuzeigen, die sich in der weitgehenden Invisibili-
sierung der Perspektiven von BIPoC mit Behinderungserfahrungen in den gegenwirti-
gen Diskursen und Forschungen zeigen. Hierbei wird ein besonderes Augenmerk auf die
gingigen Prozesse des diskursiven und strukturellen Othering gegeniiber BIPoC mit Be-
hinderungserfahrungen gelegt. In diesem Kontext soll zunichst der scheinbar einfachen
Frage nachgegangen werden, inwieweit die Personengruppe BIPoC mit Behinderungs-
erfahrungen in den wissenschaftlichen Diskursen und in der gesellschaftlichen Wahr-
nehmung in Deutschland sichtbar ist.

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

Bezugnehmend darauf kénnen die gesellschaftlich bestehenden Mechanismen der
Forschungsexklusion als machtvolle diskursive und institutionalisierte Praxen des Si-
lencing begriffen werden (Korntheuer et al., 2021, S. 233; Santinele Martino & Fudge
Schormans, 2018, S. 3). Wie bereits im Unterkapitel 2.1.1 erliutert, fungiert Silencing als
subtile und unauffillige Mechanismen der Invisibilisierung bzw. Unsichtbarmachung
von marginalisierten und rassifizierten Gruppen wie z.B. BIPoC mit Behinderungser-
fahrungen innerhalb der hegemonialen Diskurse der Dominanzgesellschaft (Afeworki
Abay, 2023a; Afeworki Abay & von Unger, 2023; Dotson, 2011; Soldatic et al., 2015; Wo6h-
rer et al., 2021; Yeo & Afeworki Abay, 2023). Mit Bezug auf Hall (2004) argumentiert
Rommelspacher (2009), dass solche rassifizierten Verhiltnisse und Markierungen dazu
dienen »soziale, politische und wirtschaftliche Handlungen zu begriinden, die bestimm-
te Gruppen vom Zugang zu materiellen und symbolischen Ressourcen ausschliefien und
dadurch der ausschlieflenden Gruppe einen privilegierten Zugang sichern« (ebd., S. 25).
In dhnlicher Weise argumentiert Veronika Kourabas (2019), dass »diese gemachten Un-
terschiede sich fiir Menschen auf Zuginge zu materiellen wie symbolischen Ressourcen
auf allen relevanten, gesellschaftlichen Ebenen aus[wirken]« (ebd., S. 5). Beispielsweise
werden solche post- und neokoloniale Ungleichheitsverhiltnisse durch die dramati-
schen Auswirkungen der globalen Klimakrise zunehmend sichtbar (u.a. Afeworki Abay
& Schmitt, 2022).

Dabei riicken auch die Fragen nach den komplexen Verschrinkungen von kolonialen
Kontinuititen, globalen Ungleichheiten und nicht zuletzt Fluchtmigrationsbewegungen
nach Europa zunehmend in den Fokus politischer und wissenschaftlicher Diskurse (u.a.:
Brizay, 2022; Chakrabarty, 2022; Schmelzer & Vetter, 2019; Schmitt, 2022; Weerasinghe,
2018). Eine postkoloniale Reflexion iiber die Verzahnungen von Klimakrise mit post- und
neokolonialen Herrschaftsverhiltnissen hat zur Folge, dass die Stimmen und Perspek-
tiven indigener und rassifizierter Bevolkerungsgruppen im globalen Siiden besonders
beriicksichtigt werden, die in politischen, 6ffentlichen und wissenschaftlichen Diskur-
sen des globalen Nordens weitgehend marginalisiert wurden (u.a.: Aden, 2022; Aden &
Aden, 2021; Afeworki Abay & Schmitt, 2022; Das & Or, 2022; DeBoom, 2021; Schmelz,
2020). Vor dem Hintergrund dieses erkenntnistheoretischen Standpunktes weisen Ul-
rich Brand und Markus Wissen (2017) mit ihrem vielbeachteten Konzept der simperialen
Lebensweise< auf das Fortbestehen kolonialer Macht- und Herrschaftsverhiltnisse hin:

»Die imperiale Lebensweise ist ein wesentliches Moment in der Reproduktion kapita-
listischer Gesellschaften. Sie stellt sich (iber Diskurse und Weltauffassungen her, wird
in Praxen und Institutionen verfestigt, ist Ergebnis sozialer Auseinandersetzungen in
der Zivilgesellschaft und im Staat. Sie basiert auf Ungleichheit, Macht und Herrschaft,
mitunter auf Gewalt und bringt diese gleichzeitig hervor« (ebd., S. 45).

Mit der imperialen Lebensweise ist also eine kapitalistische Weltordnung gemeint, die
sozial-6kologische Ressourcen in den Lindern des globalen Siidens zugunsten einer
Konsum- und Wachstumsgesellschaft des globalen Nordens ausbeutet eine postko-
loniale Wirtschafts- und Weltordnung eng verkniipft, welche die sozialdkologischen
Ressourcen des globalen Siidens zugunsten einer Konsum- und Wachstumsgesellschaft
in Lindern des globalen Nordens ausbeutet und somit auch eine gerechte globale Res-
sourcenaufteilung verhindert (u.a.: Aden, 2022; Aden & Aden, 2021; Afeworki Abay &

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

41


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Dekolonialisierung des Wissens

Schmitt, 2022). So wird die grundlegende Idee des Kolonialismus reproduziert (Neokolo-
nialismus), welche die Chance auf eine gerechte Ressourcenaufteilung fiir alle Menschen
auf der postkolonialen Welt verhindert und durch Diskurse, Institutionen und Pra-
xen immer wieder aktualisiert wird. Neokolonialismus fungiert dabei als konstitutive
Grundlage des globalen Kapitalismus und invisibilisiert die ungleichen Machtverhilt-
nisse zwischen dem globalen Norden und Siiden (Brand & Wissen, 2017, S. 45). Daraus
ergibt sich die Notwendigkeit, eurozentristische Perspektiven auf die sozial-okologi-
schen Transformationen kritisch zu hinterfragen (siehe dazu u.a.: Chakrabarty, 2022;
DeBoom, 2021; Weerasinghe, 2018).

Ein Strukturwandel ist ebenfalls unausweichlich, welcher die bestehenden geopo-
litische Strukturen der Ausbeutung von Natur und allen Lebewesen iiberwindet (u.a.:
Pfaff et al., 2022; Schmelz, 2020). Die zentrale Frage, die sich hier stellt, ist aber, wie
dieser Wandel im Sinn einer intersektionalen sozial-6kologischen Transformation po-
litisch und gesellschaftlich wirkungsvoll gestaltet werden kann. Hierzu konnen postko-
loniale Perspektiven erméglichen, eine gewinnbringende herrschaftskritische Diskus-
sion iber die Zusammenhinge von Kolonialismus, globalen Ungleichheiten und Flucht-
migrationsbewegungen zu erdffnen und ein von sozialer Gerechtigkeit getragenes Zu-
sammenleben in einer dekolonialisierten Weltgesellschaft zu gestalten (siehe dazu u.a.:
Aden, 2022; Afeworki Abay & Schmitt, 2022; Brand & Wissen, 2017; DeBoom, 2021). In
diesem Zusammenhang wird betont, dass die imperiale Lebensweise ein gleichberech-
tigtes Leben fiir alle Menschen auf dieser Welt verhindert, da der globale Norden sich
weiterhin an den sozio-6kologischen Ressourcen des globalen Siidens bedient. Hiermit
eng verkniipft ist der anhaltende Imperialismus, der in einer postkolonialen Weltgesell-
schaft als konstitutive Grundlage des globalen Kapitalismus fungiert und die ungleichen
Abhingigkeits- und Machtverhiltnisse zwischen dem globalen Norden und Siiden ver-
stirkt (Brand & Wissen, 2017, S. 51).

Der von Europa ausgehende Kolonialismus konstituierte sich als globale kapitalisti-
sche Expansion auf den Rest des Planeten: »constituted as a geopolitical entity through
its expansion to the rest of the planet« (Mignolo, 2019, S. 16). Diese kapitalistische Ex-
pansion, die von der Notwendigkeit der Ausweitung des Handelskapitalismus und der
Ressourcengewinnung angetrieben wurde, basierte auf dem Imperativ der Entmensch-
lichung und Minderwertigkeit der kolonialisierten Menschen im globalen Siiden, um
Gesellschaften der Knechtschaft zu schaffen. Die zu diesem Zweck erforderliche Gewalt
und Brutalitit ging mit der Errichtung von globalen Machthierarchien einher, die als Ko-
lonialitit der Macht bezeichnet werden: »devaluation of the content of a given culture or
civilization, together with a devaluation of its apparatus of enunciation: its knowledge,
modes of knowing, and, in general, praxis of living« (ebd., S. 18).

Diese gewaltvollen Praktiken erfolgten durch eine Abwertung der vermeintlichen an-
deren Kultur und Zivilisation. Durch die hegemonialen Diskurse und michtigen Insti-
tutionen des globalen Nordens werden dabei die Perspektiven von subalternen Gruppen
des globalen Siidens marginalisiert und invisibilisiert, die bspw. von den katastropha-
len Auswirkungen der globalen Klimakrise iberproportional betroffen sind (u.a.: Aden
& Aden, 2021; Afeworki Abay & Schmitt, 2022; Schmitt, 2022). Auch innerhalb der post-
kolonialen Gesellschaften des globalen Siidens werden die Lebensrealititen von margi-
nalisierten Gruppen verandert und oft unsichtbar gemacht (u.a.: Amirpur, 2016; Siouti

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

etal., 2022;von Unger, 2022). Vor dem Hintergrund gesellschaftlicher Macht- und Herr-
schaftsverhiltnisse verweist Othering auf ungleiche Moglichkeiten der Positionierung
und Reprisentation marginalisierter Gruppen:

»Das entscheidende Moment von Othering liegt darin, dass in einer wirkmachtigen
Verschrankung und im Zusammenspiel von hegemonialen alltidglichen, fachlichen,
wissenschaftlichen und politischen Diskursen und Bildern, mit Mitteln der Zuschrei-
bung, Essentialisierung und Reprasentationen eine bestimmte Gruppe erst als solche,
dann als Andere diskursiv hervorgebracht und identitar festgeschrieben wird« (Riegel,
2016, S.52).

Konzepte wie Intersektionalitit, Dekolonialisierung und Empowerment sind mittler-
weile zu akademischen >Buzzwordsc geworden. Die hiufige Rezeption dieser emanzipa-
torischen Konzepte geht oft mit der Unsichtbarmachung der Perspektiven von denjeni-
gen Gruppen einher, aus deren permanenten politischen Kimpfen und lebensweltlichen
Erfahrungen heraus sie entwickelt wurden. Entsprechend sind diese ambivalenten Pro-
zesse der Ausgrenzung und EinschlieRung, die machtvollen Mechanismen der Invisibi-
lisierung, sowie die gleichzeitigen Kampfe fiir Sichtbarkeit, Reprisentation und Aner-
kennung in den Vordergrund der jeweiligen Analyse sozialer Ungleichheitsverhiltnisse
zu riicken.

Dabei sind ebenfalls die Perspektiven von Wissenschaftler*innen und Aktivist*in-
nen mit Marginalisierungs- und Diskriminierungserfahrungen in den Blick zu nehmen,
die in der Forschung iiber soziale Ungleichheits- und Diskriminierungsverhiltnisse der
Dominanzgesellschaft nach wie vor weitestgehend unsichtbar bleiben. Bezugnehmend
auf die beschriebenen, strukturellen und diskursiven Otheringprozesse, die auch an der
Schnittstelle Behinderung und Migration/Flucht vorherrschen, konstatieren Yaliz Akb-
aba und Tobias Buchner (2019, S. 249):

»Mit dem Fokus auf den Anderen als Problemherd wird das >Wir<von Problemen und
Defiziten bereinigt und der Fokus der Problembearbeitung auf bestimmte Positionier-
te gelenkt. An ihnen muss gearbeitet werden, wihrend das >Wir<als fortschrittlich und
entwickelt imaginiert wird. Von der Konstruktion der Anderen profitieren die fraglos
und migrationshintergrundlos Dazugehorigen, wahrend die Konstruktionen auf Kos-
ten jener gehen, die unterhalb des s>racist divide« positioniert sind. Die Verfligungs-
macht in Form von Konstruktionen tber die Anderen ist dabei nicht nur privilegieren-
des Produkt der rassistischen Ordnung, sondern verfestigt diese Ordnung zugleich«.

Somit stellt Othering als machtvoller Prozess der Differenzherstellung entlang ableisti-
scher und rassistischer Wissensordnungen einen konstitutiven Bestandteil gesellschaft-
licher Ungleichheits- und Diskriminierungsverhiltnisse dar, wie die nachfolgende Ab-
bildung verdeutlicht.

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

43


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Dekolonialisierung des Wissens

Abb. 3: Othering als gemeinsamer Nenner von Rassismus und Ableism
(eigene Darstellung).

Othering p

Ausgehend von dieser postkolonialen Kritik auf die fortwihrenden geopolitischen
Machtstrukturen ist auch die hegemoniale Wissensproduktion, die oft mit Prozessen
von Marginalisierung und Unsichtbarmachung von Perspektiven von gesellschaftlich
marginalisierten Gruppen wie BIPoC mit Behinderungserfahrungen zusammenhingt,
in Frage zu stellen. Die anzustrebende Reflexion hegemonialer Wissensproduktion
ermoglicht, die Annahme der vermeintlichen >Normalitit;, die in der machtvollen
diskursiven Markierungs- und Differenzierungspraxis (Othering) vorherrscht, kritisch
zu thematisieren (Afeworki Abay, 2022). So lassen sich die diskursiven und struktu-
rellen Prozesse des Othering in Bezug auf die Teilhabeméglichkeiten und Diskrimi-
nierungsrisiken von BIPoC mit Behinderungserfahrungen im jeweiligen, konkreten
Forschungsprojekt hinterfragen.

In diesem Zusammenhing weist die Schwarze Feministin Adichie in ihrem vielbeach-
teten Beitrag >The Danger of a Single Story« ausdriicklich darauf hin, dass machtvolle
diskursive Konstruktionen der >Anderen< immer auch mit simplifizierenden Zuschrei-
bungen von intersektionalen Lebensrealititen der >Anderenc einhergehen:

»0ur lives, our cultures, are composed of many overlapping stories. The single story
creates stereotypes, and the problem with stereotypes is not that they are untrue, but
that they are incomplete. They make one story become the only story. [...] The conse-
quence of the single story is that it robs people of dignity. It makes our recognition of
our equal humanity difficult and it emphasizes that we are different rather than how
we are similar« (Adichie, 2009 zit. nach Lac, 2012, 0.S.).

Im postkolonialen Diskurs werden solche komplexititsreduzierenden Analysen von
postkolonialen Fluchtmigrationsbewegungen zunehmend kritisch diskutiert. Bei-
spielsweise arbeitet Lucy Mayblin den hegemonialen europiischen Diskurs des sog. Pull
Factor in threm Beitrag >Complexity reduction and policy consensus< (2016) kritisch heraus:

»Simplified interpretations of complex phenomena can become sedimented with
problematic ends, as well as the ways in which these interpretations emerge from
broader semiotic and extra-semiotic practices and processes« (ebd., S. 814).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

Ebenfalls werden insbesondere innerhalb der Disability Studies machtvolle Zuschrei-
bungsprozesse der Dominanzgesellschaft gegeniiber Menschen mit Behinderungser-
fahrungen zunehmend kritisch herausgearbeitet (u.a.: Brehme et al., 2020; Jacob et al.,
2010; Kébsell, 2012b, 2016; Maskos, 2015; Waldschmidt, 2010; Waldschmidt & Schneider,
2007). Gleichzeitig zeigen sich solche komplexen und machtvollen Zuschreibungs-
prozesse auch innerhalb der Disability Studies des globalen Nordens. Wie bereits im
Unterkapitel 2.1 erliutert, wird Wissen iiber Behinderung tiberwiegend im globalen
Norden produziert und findet dieses eurozentrische Wissen auf globaler Ebene Anwen-
dung, wenngleich die meisten Menschen mit Behinderungserfahrungen im globalen
Siiden leben (siehe dazu insbesondere: Chataika & Goodley, 2023; Goodley, 2017; Grech
& Soldatic, 2016).

Diese koloniale Kontinuitit der Wissensproduktion wird in den vergangenen Jah-
ren insbesondere aus einer postkolonialen Perspektive zunehmend kritisch diskutiert.
Beispielsweise argumentiert Meekosha (2011), dass durch solche, in den Diskursen des
globalen Nordens vorherrschende hegemoniale Deutungsmuster iitber Kulturdifferenz
ein essentialisierendes Behinderungsverstindnis aufgerufen und die Perspektiven des
globalen Siidens marginalisiert werden (ebd., S. 668). Entsprechend erscheint es unum-
ginglich, in der Wissensproduktion der Intersektionalititsforschung die bestehenden
asymmetrischen Machtverhiltnisse kritisch zu reflektieren und die (Re-)Produktion dis-
kursiver Zuschreibungen und die damit einhergehenden kulturalisierenden und essen-
tialisierenden Prozesse kritisch in den Blick zu nehmen (u.a.: Afeworki Abay, 2023b; We-
chuli & Afeworki Abay, 2023).

Vor dem Hintergrund dieser Diskussionen iiber Othering als strukturell verbinden-
des Element von Rassismus und Ableism sollen in den Unterkapiteln 2.1.3.1 und 2.1.3.2
die vielgestaltigen Zuschreibungsprozesse mit besonderem Fokus auf behinderungs-
und fluchtmigrationsspezifische Zusammenhinge und damit verbundenen mehrdi-
mensionalen Ausschliissen der Betroffenen kritisch beleuchtet werden. Anschliefend
werden dekoloniale Méglichkeiten des epistemischen Ungehorsams (Epistemic Disobe-
dience) aufgezeigt, um die Kolonialitit des Wissens zu untergraben (2.1.3.3).

2.1.3 Epistemischer Ungehorsam: Mdglichkeiten der Dekolonialisierung
rassistischer und ableistischer Wissensordnungen

»Die grundlegenden Fragen des dekolonialen Umsturzes lauten: Was erkennen, wie
begreifen und wozu?«
Walter Mignolo (2012a), Epistemischer Ungehorsam

Um die oben beschriebenen geopolitischen Machtverhiltnissen kritisch herauszuarbei-
ten (siehe dazu Unterkapitel 2.1.2), welche die gegenwirtigen Diskurse iiber Behinde-
rung und Migration/Flucht begleiten, wird hier eine postkoloniale Analyseperspektive
eingenommen und Moglichkeiten dekolonialer Wissensproduktion aufgezeigt. Wie be-
reits im Unterkapitel 2.1 erldutert, greifen postkoloniale und dekoloniale Perspektiven
aufintersektionalititstheoretische Ansitze des Black Feminism und der Critical Race Theo-
ry (CRT) zuriick (Crenshaw, 1989, 1995; Eggers & Mohamed, 2014; Hill Collins, 1990; Nash,
2019). Mit dem emanzipatorischen Projekt der Dekolonialisierung geht es daher um die

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

45


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Dekolonialisierung des Wissens

Entwicklung neuer Logiken und alternativer Handlungsmaglichkeiten: »Folglich ist die
Entkoppelung der Ausgangspunkt fiir Praktiken und Konzeptionen von Okonomie, Po-
litik, Ethik, Philosophie, Technologie und Gesellschaftsorganisation, in denen nicht der
Fortschritt und das Wirtschaftswachstum, sondern das Wohlergehen der Leute unser
Handeln motiviert« (Mignolo, 2012a, S. 80f).

In Bezug auf die Kolonialitit des Wissens und die damit einhergehenden Bestrebun-
gen zur Dekolonialisierung der anhaltenden geopolitischen Machtstrukturen hebt Mal-
donado-Torres (2016) die Potenziale von pluriversalen Wissensformen hervor:

»Decoloniality refers to efforts at rehumanizing the world, to breaking hierarchies of
difference that dehumanize subjects and communities and that destroy nature, and
to the production of counter-discourses, counter-knowledges, counter-creative acts,
and counter-practices that seek to dismantle coloniality and to open up multiple other
forms of being in the world« (ebd., S.10).

Mit einem kritischen Blick auf das Fortbestehen kolonialer Geo- und Kérperpolitik erliu-
tert Mignolo (20113, S. 45) die vielfiltigen Implikationen des epistemischen Ungehorsams:

»Epistemic disobedience leads us to decolonial options as a set of projects that have in
common the effects experienced by all the inhabitants of the globe that were at the re-
ceiving end of global designs to colonize the economy (appropriation of land and natu-
ral resources), authority (management by the Monarch, the State, or the Church), and
police and military enforcement (coloniality of power), to colonize knowledges (lan-
guages, categories of thoughts, belief systems etc.) and beings (subjectivity).«

In diesem Sinne argumentiert Mignolo (2009), dass der Prozess der epistemologischen
Dekolonialisierung mit dem kritischen Hinterfragen bestehender Mechanismen der
Aufrechterhaltung eurozentristischer Wissensproduktion beginnt: »Who and when,
why and where is knowledge generated?« (ebd., S. 2). Die kritische Reflexion der eigenen
Positionierungen und Standortgebundenheit der Forschenden sowie ihre Verstrickun-
gen in postkoloniale Machtverhiltnisse stellen wichtige Voraussetzungen dar, um den
notwendigen Prozess der epistemischen Dekolonialisierung in Gang zu setzen.

Demnach bedeutet Dekolonialisierung auch die Infragestellung akademischer Ko-
lonialisierung, die sich gegenwirtig in verschiedensten Formen des epistemischen Ex-
traktivismus (Epistemic Extractivism)** zeigt (Grosfoguel, 2016). Hierbei stellen sich zwei
zentrale Fragen: Wie kann die Vereinnahmung politischer Kimpfe der Forschungspart-
ner*innen verhindert werden und wie konnen die Betroffenen von den Ergebnissen des
Forschungsprojekts profitieren?

Bezugnehmend auf diese dekoloniale Kritik wurde in den vergangenen Jahren die
Relevanz des epistemischen Ungehorsams (Mignolo, 2009, S. 8; 2011a, S. 45) als eine Form
dekolonialer Widerstandspraxen zur Uberwindung bestehender epistemischer Gewalt

24 Unter dem Begriff des epistemischen Extraktivismus wird der hegemoniale Mechanismus eurozen-
trischer Wissensproduktion verstanden »that tries to extract ideas in order to colonize them by
subsuming them under the parameters of Western culture and episteme« (Grosfoguel, 2016, S.
38f.). Mehr zu dieser grundlegenden dekolonialen Kritik an den wissenschaftlichen Herrschafts-
verhaltnissen siehe: (de Sousa Santos, 2018b; Demart, 2022; Quijano, 2000, 2016; Segato, 2022).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

zunehmend diskutiert. Das Konzept des epistemischen Ungehorsams bietet grundlegen-
de Moglichkeiten zur Infragestellung der vermeintlichen Universalitit westlichen Wis-
sens sowie zur Dekolonialisierung eurozentristischer Wissensordnung:

»Der epistemische Ungehorsam richtet sich gegen das okzidentale Denken als eine
Formation von Macht- und Wissensverhiltnissen, in denen Anordnungen der Aussa-
ge und Praktiken der Macht strategisch miteinander verknipft sind. Der Aufruf zum
Ungehorsam ist damit auch eine Aufforderung zum Widerstand gegen die vielfalti-
gen Formen epistemischer Gewalt, durch die Wissens- und Forschungspraktikenin den
Kontext konkreter Macht- und Herrschaftsverhaltnisse gestellt werden« (Waibel, 2014,
S.101).

Bei dem Konzept des epistemischen Ungehorsams geht es daher nicht nur darum die Fort-
fithrung hegemonialer Wissensproduktion in Frage zu stellen, sondern auch dekolonia-
le Alternativen dazu zu entwickeln (Mignolo, 20122, S. 122ff.). Im Sinne des epistemischen
Ungehorsams werden hegemoniale Prozesse der Wissensproduktion hinterfragt und de-
konstruiert, alternative Zuginge fiir marginalisierte Perspektiven eréffnet und den be-
stehenden machtvollen Praktiken des Othering (Hall, 1997; Said, 1978; Spivak, 1988) ein
emanzipatorischer Anspruch entgegengesetzt. Entsprechend stellen postkoloniale Per-
spektiven immer auch einen konstitutiven Teil zur Initiierung und Férderung von Deko-
lonialisierungsprozessen dar. In Bezug auf die Komplexitit der Forderungen nach De-
kolonialisierung argumentiert Frantz Fanon (1963, S. 36) in seinem Buch »>The Wretched of
the Earth« folgendermafien:

»Decolonization, which sets out to change the order of the world, is, obviously, a pro-
gram of complete disorder. But it cannot come as a result of magical practices, nor of
a natural shock, nor of a friendly understanding. Decolonization, as we know, is a his-
torical process: that is to say it cannot be understood, it cannot become intelligible nor
clear to itself except in the exact measure that we can discern the movements which
give it historical form and content.

Ebenfalls von Interesse ist es dabei, kritisch herauszuarbeiten, wie dominante koloni-
alrassistische Denk- und Handlungsmuster mit gesellschaftlichen Machtverhiltnissen
des globalen Nordens zusammenhingen (u.a.: Aden & Tamayo Rojas, 2022; Afeworki
Abay, 2023a; Afeworki Abay & Wechuli, 2022; Boger & Castro Varela, 2020; Jain, 2021;
Mecheril & Castro Varela, 2016; Rath et al., 2014). In diesem Zusammenhang gewinnen
Konzepte wie Pluriversalitdt in postkolonialen und dekolonialen Diskursen der vergange-
nen Jahre zunehmend an Bedeutung. Mignolo (2013b, 0.S.) entwickelte das Konzept der
Pluriversalitit zur kritischen Analyse der Hegemonie der Wahrheit, wodurch das vorherr-
schende und westliche (wissenschaftliche) Denken aktualisiert und reproduziert wird.
Die Rezeption pluriversaler Wissenspraktiken erméglicht, Otheringprozesse an der
Schnittstelle Behinderung und Migration/Flucht kritisch zu hinterfragen, die mittels
des monokausalen, kulturalistischen und paternalistischen Bezugsrahmens rassisti-
scher und ableistischer Wissensordnungen aufrechterhalten werden (Afeworki Abay
& Soldatic, 2023a; Afeworki Abay & Wechuli, 2022; Wechuli & Afeworki Abay, 2023).
Als eine auf dem Konzept des epistemischen Ungehorsams beruhenden Perspektive wird

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

47


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Dekolonialisierung des Wissens

Pluriversalitit dabei als ein konstitutiver Teil des Grenzdenkens (Border Thinking)*
verstanden (Mignolo, 2007a, S. 498; Tlostanova & Mignolo, 2012, S. 219). Somit stellt
Pluriversalitit einen unausweichlichen Prozess der Dekolonialisierung dar, um den Sta-
tus Quo eurozentristischer Wissensproduktion herauszufordern, indem theoretische
und praktische Alternativen dem hegemonial gesetzten Verstindnis von Universalitit
gegeniibergestellt werden (u.a.: Lugones, 2008, 2010; Mignolo, 2011a, 2013b; Quijano,
2000, 2007, 2016).

Die Dekolonialisierung rassistischer und ableistischer Wissensordnungen in diesem
Sinne bedeutet, die verschiedenen Bereiche des Kolonialismus theoretisch und empi-
risch zu durchdringen: koloniale Vergangenheiten (koloniales Erbe), koloniale Kontinui-
titen (Kolonialitit) und neue Formen kolonialer Verhiltnisse (Neokolonialismus). Es ist ein
langwieriger Prozess mit dem Ziel einer dekolonialen und gerechteren Welt. Mit Fo-
kus auf geopolitische Situiertheit des Wissens beschreiben und analysieren dekoloniale
und postkoloniale Zuginge verschiedene Formen gesellschaftspolitischer und epistemi-
scher Widerstandspraxen (u.a.: Harms-Smith & Afeworki Abay, 2023; Jain, 2021; Mbem-
be, 2001, 2015; Mignolo, 2011a; Ndlovu, 2018; Ndlovu-Gatsheni, 2015; Quijano, 2000).

Die Frage, die sich hier stellt, ist jedoch, wie eine dekoloniale Welt aussehen kann,
welche globale Herrschafts- und Machtstrukturen kritisch hinterfragt und bisher nicht
beachtete Perspektiven ins Zentrum stellt, sodass eine gerechtere Zukuntft fiir alle Men-
schen erst moglich wird. Diesbeziiglich merkt Mignolo (2011a) kritisch an, dass kein Aus-
weg aus der Kolonialitit der Macht innerhalb der westlichen Welt- und Wissensordnung
moglich ist, weshalb der epistemische Ungehorsam notwendig ist, um die Praxis eurozen-
tristischer Epistemologien neu zu verorten:

»Delinking is then necessary because there is no way out of the coloniality of power
from within Western (Greek and Latin) categories of thought. Consequently, de-linking
implies epistemic disobedience rather than the constant search for »newness« (e.g., as
if Michel Foucault’s concept of racism and power were »better« or more »appropriate«
because they are »newer«—that is, post-modern—uwithin the chronological history or
archaeology of European ideas)« (ebd., S. 75).

Konsequenterweise ist die Aufforderung zum epistemischen Ungehorsam nicht auf »ein er-
kenntnistheoretisches Programm reduzierbar, sondern sie zielt auf eine Infragestellung
bestehender Regelsysteme und Begriindungszusammenhinge und deren machtbasier-
ten Giiltigkeiten ab« (Waibel, 2014, S. 102). In diesem Zusammenhang werden grund-
legende Forderungen nach einem epistemischen Ungehorsam im globalen Norden immer
sichtbarer. Ausgehend von der internationalen antirassistischen Protestbewegung des
Black Lives Matter (BLM) werden auch diese Forderungen nach Dekolonialisierung euro-
zentristischer Wissensproduktion im Zuge einiger dekolonialen Widerstandspraxen wie
z.B. Rhodes Must Fall, Why is My Curriculum White and Why Isn’t My Professor Black? Auch in
der Wissenschaft deutlicher (u.a.: Harms-Smith & Afeworki Abay, 2023; Mbembe, 2015;
Ndlovu-Gatsheni, 2015). Dabei geht es vorrangig darum, den Prozess der sich stindig

25  Zur vertiefenden Lektlre zum theoretischen Konzept des Border Thinking siehe insbesondere:
(Mignolo, 2011b, 2013a, 2013b).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

erneuernden Kolonisierung zu durchbrechen, indem bspw. post- und neokoloniale Pro-
zesse sichtbar gemacht werden.

Prozesse der Sichtbarmachung sind dabei als »decolonial option« (Mignolo, 2011a,
S. 63) zur Uberwindung der »Kolonialitit der Macht« (Quijano, 2000, 2016) zu verste-
hen, die sich heute noch immer in der Verschrinkung von Rassismus, Ableism, Sexismus
und kapitalistischer Extraktion ausdriickt. Mit dem bereits in der Einleitung diskutier-
ten Konzept der sDominanzkultur< wies Rommelspacher (1995) Anfang der 1990er Jahre
ebenfalls auf die Kolonialitit der Macht hin, die sie anhand Kritik auf den Mainstream
der deutschen Rechtsextremismus- und Rassismusforschung erliutert: »Michtige wie
Machtlose rassistisch orientiert sind, wenn sie in dieser Gesellschaft aufgewachsen sind
und nicht gelernt haben, sich bewuf3t davon zu distanzieren« (ebd., S. 81). Die gegenwir-
tig beobachtbaren Bemithungen um die Dekolonialisierung der Wissensproduktion zie-
len darauf ab, die vermeintliche Allgemeingiiltigkeit bzw. Universalitit eurozentrischen
Wissens in Frage zu stellen: »Since colonialism is a cocreation, decolonizing entails deco-
lonizing the knowledge of the colonized as much as the knowledge of the colonizer« (de
Sousa Santos, 2018b, S. 14). Somit sind dekoloniale Ansitze als eine emanzipatorische
Form der »epistemic reconstruction« (Quijano, 2007, S. 176) zu verstehen.

Es geht also um die Dekonstruktion des westlichen Verstindnisses des vermeintlich
objektiven Wissens: »in view of its rigor and instrumental potential, [as] radically dif-
ferent from other ways of knowing, be they lay, popular, practical, commonsensical,
intuitive, or religious« (de Sousa Santos, 2018b, S. 5). In Bezug auf die Dekolonialisie-
rungsprozesse der Wissensproduktion an der Schnittstelle Behinderung und Migration/
Flucht stellt sich daher die Frage nach »nonextractivist methodologies« (ebd., S. 14), wel-
che die beteiligten Forschungspartner*innen nicht nur zur Datenerhebung instrumen-
talisieren, sondern als aktive Forschungssubjekte anerkennen. Entsprechend werden
innerhalb der vorliegenden Arbeit die nachfolgenden Fragestellungen zu diesem bisher
im deutschsprachigen Raum zumeist vernachlissigten Diskurs der Dekolonialisierung
aus einer intersektionalen Perspektive reflektiert:

«  Wer setzt die Forschungsthemen?

- Wie wird Wissen generiert und wem niitzt es am Ende?

«  Wie konnen dekoloniale Forschungszuginge aussehen, um postkoloniale Paradig-
men zu erfillen?

- Welche emanzipativen Potenziale konnen intersektional orientierte dekoloniale Per-
spektiven bieten?

«  Wie sieht eine konkrete dekoloniale Forschungspraxis aus?

Anhand dieser Fragen wird der aktuelle Diskurs @iber einige der bestehenden konzep-
tionellen, forschungspraktischen, methodologischen und forschungsethischen Her-
ausforderungen qualitativer Forschungszuginge an der Schnittstelle Behinderung und
Migration/Flucht kritisch beleuchtet. Dabei werden auch die gingigen Zuschreibungs-
und Ethnisierungspraktiken gegeniiber rassifizierten und migrantisierten Gruppen wie
z.B. BIPoC mit Behinderungserfahrungen in den Blick genommen. Eine machtkritische
dekoloniale Forschungspraxis kann sich als besonders geeignet erweisen, um solchen
diskursiven und wissenschaftlichen Praktiken entgegenzuwirken (u.a.: Andrews, 2021;

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

49


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Dekolonialisierung des Wissens

Bhambra, 2014b; Getachew, 2019; Kaltmeier, 2016; Kaltmeier & Corona Berkin, 2012;
Mendoza, 2018).

Beispielsweise verspricht partizipative Forschung ein besonderes Erkenntnispo-
tenzial, um der hegemonialen Wissensproduktion entgegentreten: Durch die aktive
Beteiligung von Expert*innen in eigener Sache werden soziale Wirklichkeiten ge-
meinsam erforscht, neu begriffen und dabei auch beeinflusst (u.a.: von Unger, 2014a).
Partizipative Forschungszuginge erweisen sich dabei als besonders fruchtbar, um
Fragen nach sozialer Gerechtigkeit der beteiligten Communities aufzugreifen, gesell-
schaftliche Machtverhiltnisse kritisch zu reflektieren und lebensweltnahe Lsungen
datenbasiert und bottom-up zu entwickeln (u.a.: Afeworki Abay & von Unger, 2023;
von Unger, 2018a). Die verschiedenen bottom-up Ansitze partizipativer Forschung wie
z.B. Peer-Forschung® gewinnen in den letzten Jahren zunehmend an Bedeutung. In
der konkreten Umsetzung partizipativer Forschungsprojekte treten jedoch vielfiltige
methodisch-methodologische, aber auch forschungsethische Herausforderungen und
Grenzen auf, die einer kontinuierlichen machtkritischen Reflexion bediirfen (u.a.: Abma
et al., 2018; Banks & Brydon-Miller, 2019; Kaufmann et al., 2019; Korntheuer et al., 2021;
Otten, 2019; von Unger, 2018b; Wihofszky et al., 2020).

Es geht hier um die Frage, welche konzeptionelle, methodisch-methodologische und
forschungsethische Ansitze partizipativer Forschung notwendig sind, um die eigenen
Verstrickungen der Forschenden in das Fortbestehen postkolonialer und geopolitischer
Macht- und Herrschaftsverhiltnisse empirisch zu erfassen (u.a.: Afeworki Abay & von
Unger, 2023). Mit Bezug auf BIPoC mit Behinderungserfahrungen sollen mafigebliche
Zuginge partizipativer Forschung mit Blick auf die Uberwindung kulturalisieren-
der Analyseperspektive von sozialen Wirklichkeiten der Betroffen aus postkolonialer
Perspektiven erdrtert werden. Konkret soll es darum gehen, kritisch zu analysieren,
inwieweit durch empirische Forschungsprozesse verschiedene Dimensionen gesell-
schaftlicher Differenz (wieder) hergestellt oder eben dekonstruiert werden (siehe dazu
u.a.: Afeworki Abay, 2023a).

Es ldsst sich dabei aufzeigen, wie gesellschaftlich marginalisierte Gruppen wie z.B.
BIPoC mit Behinderungserfahrungen, die zumeist als sHard-to-Reach« Gruppe galten
bzw. noch gelten z.B. durch partizipative Zuginge in empirische Teilhabeforschung ein-
bezogen und ihre subjektiven Sichtweisen tiber die Teilhabemdglichkeiten und Diskri-
minierungserfahrungen besonders beriicksichtigt werden konnen (u.a.: Afeworki Abay
& Engin, 2019; Afeworki Abay & von Unger, 2023; Westphal et al., 2023). Diese Diskus-
sionen haben einige Implikationen fiir die theoretischen und empirischen Auseinander-
setzungen der partizipativen Teilhabeforschung, in welche gleichzeitig auch Hierarchie-
und Machtverhiltnisse eingebettet sind (u.a.: Otten & Afeworki Abay, 2022). Insgesamt
ist in Bezug auf die Teilhabemdoglichkeiten und die damit einhergehenden Diskriminie-
rungsrisiken von BIPoC mit Behinderungserfahrungen zu betonen, dass ihre spezifi-
schen intersektionalen Lebensbedingungen, die erlebten Diskriminierungserfahrungen

26  Zueinervertiefenden Auseinandersetzung mit Peer-Forschung als lebensweltnahen, demokratie-
fordernden und erméchtigenden Ansatz partizipativer Forschung siehe: (Mohammed et al., 2019;
Sauer et al., 2018; Schonwiese, 2020; Wesselmann & Schallenberger, 2021).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

sowie ihre Handlungsressourcen im Vordergrund der intersektionalen Forschungspra-
xis stehen miissen (Afeworki Abay, 2019, 2022). Ein besonderer Fokus auf Identititen,
spezifische und vulnerable Lebenslagen kann allerdings die Gefahr bergen, dass struk-
turelle Diskriminierungsformen und neokoloniale Ungleichheitsverhiltnisse aus dem
Blick geraten.

Ein postkolonial orientierter, intersektionaler Blick auf kulturalisierende Zuschrei-
bungspraktiken gegeniiber BIPoC mit Behinderungserfahrungen im Sinne von De-
colonial Intersectionality (u.a.: Kurtis & Adams, 2016; Mollett, 2017; Salem, 2014, 2016;
Tamale, 2020; L. Warner et al., 2020) kann sich als hilfreich erweisen, um die Fragen
nach der Dekolonialisierung rassistischer und ableistischer Wissensordnungen und
damit verbundenen theoretischen Grundlegung von Ungleichheits- und Diskriminie-
rungsprozessen an der Schnittstelle Behinderung und Migration/Flucht beantworten zu
konnen. Vor dem Hintergrund der bisherigen Diskussion ist zu konstatieren, dass eine
postkoloniale Perspektive sowohl auf die Konstruktionsweisen des inzwischen etablier-
ten Begriffs sMigrationshintergrundc als auch auf die unterschiedlichen Verstindnisse
von >Behinderung« notwendig ist.

Im nachfolgenden Abschnitt werden daher zunichst die sozialen Konstruktions-
und Funktionsweisen der beiden Begriffe Migrationshintergrund« und >Behinderung:
aus einer postkolonialen Perspektive reflektiert, bevor in einem weiteren Schritt die
beiden zentralen Differenzkategorien aus einer intersektionalititstheoretischen Per-
spektive in einen Zusammenhang gesetzt werden. Dabei wird zunichst der Begriff
des >Migrationshintergrunds< anhand machttheoretischer postkolonialer Perspektiven
zerlegt und als machtvolle Konstruktion von >Nicht-Zugehorigkeiten« entlarvt, sowie
der Ursprung und die Entwicklung des emanzipatorischen Begriffs »BIPoC« erliutert
(2.1.3.1). In einem nichsten Schritt wird der historische Kontext der verschiedenen
Behinderungsverstindnisse herausgearbeitet (2.1.3.2). Dabei wird die Engfithrung des
Begriffs >Behinderung« anhand eines >weiten« Inklusionsverstindnisses (Budde et al.,
2020; Werning, 2014) kritisch reflektiert. Abschlieflend werden einige grundlegende
theoretische Uberlegungen zur Notwendigkeit und Méglichkeit dekolonialer Wissens-
produktion im Kontext von Behinderung und Migration/Flucht zusammenfassend
diskutiert (2.1.3.3).

2.1.3.1 BIPoC: Postkoloniale Kritik an dem Begriff des >Migrationshintergrunds:«
Nach aktuellen Angaben des Statistischen Bundesamtes (2022) leben 23,8 Millionen
Menschen mit sog. Migrationshintergrund« in Deutschland, ein Viertel der insgesamt
83,1 Millionen Einwohner*innen. Damit liegt der prozentuale Anteil an der Gesamtbe-
volkerung bei 28,7 %, wobei Westdeutschland mit 31,9 % eine weit héhere Prozentzahl
aufweist als Ostdeutschland mit 10,3 %. Die rassifizierende Markierung >Migrations-
hintergrund« beschreibt offiziell Personen, die »selbst oder mindestens ein Elternteil
nicht mit deutscher Staatsangehdérigkeit geboren [wurden]. Im Einzelnen umfasst die-
se Definition zugewanderte und nicht zugewanderte Auslinderinnen und Auslinder,
zugewanderte und nicht zugewanderte Eingebiirgerte, (Spit-)Aussiedlerinnen und
(Spit-)Aussiedler sowie die als Deutsche geborenen Nachkommen dieser Gruppenc

(ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

51


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Dekolonialisierung des Wissens

Wie die nachfolgende Darstellung veranschaulicht (Abb. 4), wurde in der aktuellen
statistischen Erfassung des Bundesamtes der Versuch unternommen, den Bevolke-
rungsanteil mit sog. sMigrationshintergrund« differenziert darzustellen. Von den 23,8
Millionen Menschen mit sog. »Migrationshintergrund« sind 12,2 Millionen Deutsche,
11,6 Millionen Auslinder*innen (51,2 bzw. 48,8 %), 15,2 Millionen (knapp zwei Drittel
bzw. 63,8 %) selbstmigrierte Personen (erste Generation). Von den Personen mit eigenen
Migrationserfahrungen sind 41,5 % Auslinder*innen und 22,3 % Deutsche (ebd.).

Abb. 4: Bevilkerungsanteil mit sog. >Migrationshintergrunde«
(Statistisches Bundesamt: Mikrozensus, 2022).

ohne Migrationshintergrund

59,3 Mio./ 71,3 %

Auslander mit eigener
Migrationserfahrung

Auslander ohne eigene
1,8 Mio. Migrationserfahrung

= AR
Gesamtbevolkerung

83,1 Mio.

TS . Pl Deutsche mit eigener
m h
mit Migrationshintergrund Miratomeabing
23,8 Mio. / 28,7 %

Deutsche ohne eigene
Migrationserfahrung

Die machtvolle Konstruktion >Migrationshintergrunds stellt jedoch einen in der For-
schung hiufig und mitunter kritisch rezipierten Begriff dar. Bereits vor iiber zehn Jahren
kritisierte Deniz Utlu (2011, S. 448) die »schwierige Sprachverwendung« des urspriing-
lich in den 1990er Jahren eingefithrten Begriffs sMigrationshintergrund: als »soziolin-
guistisches Segregationsinstrument, mit dem sich die Zugehorigkeit von bestimmten
Menschen auf allen Gesellschaftsebenen permanent negieren lisst« (ebd., S. 447). Des
Weiteren wird argumentiert, dass mit diesem als statistisches Zihlinstrument einge-
fithrten Begriff des >Migrationshintergrunds« versucht wurde, »[...] den mit Stigma und
Vorurteilen belasteten Begriff des »Auslinders« deskriptiv und wertneutral zu ersetzen
sowie deutsche Staatsbiirger mit einer familidren Migrationsgeschichte mit zu erfassen«
(Cabot, 2017, S. 2). Vielmehr fungiert der Begriff »als statistisches Instrument zur Her-
stellung einer vermeintlich homogenen Bevdlkerungsgruppe« (Pieper, 2022, S. 378), wie
bereits oben erliutert. Vor diesem Hintergrund wird hiufig kritisiert, dass der Begriff
des >Migrationshintergrunds« mit machtvollen Konstruktion von »Migrationsanderenc
(Mecheril, 2015, S. 34) einhergeht.

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. Bic



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

Als komplexititsreduzierender >Containerbegriff« verschleiert die rassifizierende
Markierung >Migrationshintergrund« die Heterogenitit der auf eine pauschalisierende
Weise als »Migrationsandere« konstruierten Gruppen (siehe auch dazu: Pieper & Haji
Mohammadi, 2014a, S. 226fT.; Terkessidis, 2010, S. 45). Im hier gegebenen Kontext
ist daher besonders relevant zu betonen, dass eine solche alltigliche und vermeint-
lich selbstverstindliche Unterscheidung nicht nur als ein gesellschaftliches Struktur-
und Ordnungsmuster fungiert, sondern auch die vorherrschende dichotomisierende
Trennung zwischen »Wir und die Anderen« (Mecheril, 2004, S. 21) naturalisiert. Wie
bereits im Unterkapitel 2.1.2 ausfiihrlich beschrieben, besitzt die machtvolle Praxis
des Othering eine zentrale Bedeutung in der Weitertradierung der pauschalisierenden
Konstruktionen von migrantisierten Communities, die als natio-ethno-kulturell ho-
mogen markiert werden. Dabei wird Othering ganz zentral tiber die Herstellung von
vermeintlich natiirlicher Kulturdifferenz hervorgebracht, die sich auf eine rassistische
Logik bezieht (ebd.).

Durch die Reproduktion rassistischer Ressentiments und Stereotypisierungen wer-
den Menschen mit sog. »Migrationshintergrund«als »Migrationsandere« (Mecheril etal.,
2010, S.17) markiert. Entsprechend ist hier zu betonen, dass der Begrift des >Migrations-
hintergrunds«weder »gesellschaftsexterne Tatbestinde« (Wansing & Westphal, 2014b, S.
37) noch »Eigenschaftssyndrome« (Dannenbeck, 2014, S. 89) beschreibt. Diese auf Ima-
ginationen beruhenden rassistischen Stereotypen und damit verbundenen gewaltvollen,
gesellschaftliche Praxen der Hierarchisierung dienen dazu, Machtpositionen und Privi-
legien legitimieren und aufrechtzuerhalten. Beispielsweise wurde in Zeiten der Sklaverei
und des Kolonialismus Schwarzsein als Abweichung von der Norm gesehen und Weif3sein
naturalisiert bzw. normalisiert, um die gewaltvollen geopolitischen Macht- und Ausbeu-
tungsstrukturen zu legitimieren (mehr dazu siehe: Andrews, 2021; Getachew, 2019; Ki-
lomba, 2008; . Warner, 2021). Diesbeziiglich konstatieren Maria do Mar Castro Varela
und Nikita Dhawan (2015), dass »Weif3sein als transparent und mithin als nicht markiert
wahrgenommenc (ebd., S. 224) wird.

Durch subtilere und verborgene Mechanismen der postkolonialen Dominanzgesell-
schaften werden diese wirkmichtigen Differenz- und Diskriminierungsverhiltnisse bis
in die Gegenwart hinein tradiert. Dabei wird diskursives, hegemonial-rassistisches Wis-
sen zwischen einem Weif3en, fortgeschrittenen und aufgeklarten >Wir<und den riickstin-
digen, fanatischen und potenziell gewalttitigen »Migrationsanderen« (Mecheril, 2015, S.
34) produziert, wobei das sWir< vorwiegend unthematisiert bleibt, wihrend »die Migra-
tionsanderen« permanent »der kulturellen Differenz bezichtigt« (ebd.) werden.

Auch in der postkolonialen deutschen Gesellschaft wirken diese machtvollen und
kulturalisierenden Prozesse der Veranderung und Unsichtbarmachung (Othering) auf
hochst problematische Weise in aktuelle Diskurse hinein, wie z.B. in die mediale und
politische Debatte um >Integration« von migrantisierten und rassifizierten Gruppen in
die Dominanzgesellschaft. In diesem Zusammenhang erfihrt auch der >Integrations-
begriff<in den letzten Jahren zunehmende Kritik:

»Besonders die kritische Migrationsforschung, aber auch Migrantenselbstorgani-
sationen und involvierte Einzelpersonen distanzierten sich in den letzten Jahren
zunehmend vom Integrationsbegriff. Mit dieser Kritik geht auch der Wunsch einher,

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

53


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Dekolonialisierung des Wissens

den im Jahr 2005 etablierten Begriff sMenschen mit Migrationshintergrund« wieder
abzuschaffen« (Foroutan, 2015, S. 210).

Entsprechend ist die Auseinandersetzung mit diesen Begrifflichkeiten nicht nur sprach-
lich, vielmehr geht es dabei um breitere gesellschaftliche Aushandlungsprozesse iiber
Heterogenitit, strukturellen Rassismus und Konstruktionen von >Nicht-Zugehorigkei-
tens, die als Kernfragen postmigrantischer Gesellschaften®” zu verstehen sind (ebd.). Die
Frage, die sich hier stellt, ist daher: »Wie wollen wir miteinander leben, wer gehort zum
nationalen Kollektiv und was hilt immer diverser werdende Gesellschaften im Kern zu-
sammen?« (ebd.). Uber die beschriebene Praxis des Othering werden stereotypisierende
Bilder durch politische und mediale, aber auch durch wissenschaftliche Diskurse ver-
mittelt (Mecheril & Castro Varela, 2016, S. 8), die sich fortlaufend verindern und an ak-
tuelle Entwicklungen anpassen® bzw. diese mitprigen. Paul Mecheril und Maria do Mar
Castro Varela (2016) sprechen hier von der »Dimonisierung der imaginierten Anderenc
(ebd, S. 8) und zeigen in pointierter Weise auf, welche bedeutsame Funktion diese Othe-
ringpraxis in der (Re-)Produktion gesellschaftlicher Macht- und Differenzverhiltnisse
einnimmt:

»Gesellschaftliche Ordnungen, in denen materielle und symbolische Privilegien dif-
ferenziell zugewiesen sind, in Krisen der Funktionalitit und der Legitimitit geraten,
ist der Ddmonisierung in der jeweiligen als Andere Geltenden ein probates Mittel, die
Ordnung zu starken« (ebd.).

Auf diese Weise werden rassistische Ressentiments hervorgerufen, die fiir die Interakti-
ons- und Teilhabeméglichkeiten von BIPoC fatale Konsequenzen in der Dominanzge-
sellschaft haben. Dazu gehéren Erfahrungen von Rassismus und Ableism. Rassismus
fungiert somit als »eine systemimmanente Strategie« (El-Tayeb, 2016, S. 210) im Umgang
mit gesellschaftlichen Transformationsprozessen und als ein gesellschaftliches Verhalt-
nis der Veranderung und Fremdmachung (siehe dazu u.a.: Kourabas, 2021, S. 127). Hier-
durch entstehen verschiedene Formen der Hierarchisierung von Subjektpositionen ras-
sifizierter Gruppen:

»Dieses Verhiltnis wird immer wieder durch die Aktualisierung eines rassistischen
Wissens neu begriindet, das durch staatliche Regulationen und Praktiken und in den

27  Unter dem Konzept der postmigrantischen Gesellschaft wird die Auseinandersetzung mit Rassis-
mus und rassifizierten Verhaltnissen verstanden, in der politische, kulturelle und soziale »Spatfol-
gen und Effekte von Migrationsbewegungen« (Espahangizi et al., 2016, S. 15) in den Vordergrund
der Rassismusdebatte gestellt werden. Demnach stellen postmigrantische Gesellschaften »Span-
nungsraume dar, in denen rassistische Ein- und Ausschlisse neu formiert werden, was eine aktua-
lisierte Rassismusanalyse notwendig macht« (ebd., S. 17). Mehr zum aktuellen Stand der Diskus-
sionen zu dem Konzept der postmigrantischen Gesellschaft siehe insbesondere: (Foroutan, 2016,
2019; Foroutan, Karakayali, et al., 2018; Hill & Yildiz, 2018; Siouti et al., 2022).

28  Beispielsweiseist hierzuerwihnen, dassim Zuge des sog. langen Sommers der Migration sich eine
diskursive Zunahme des antimuslimischen Rassismus (u.a.: Attia, 2018; Dinkelaker et al., 2021;
Hess et al., 2017; Keskinkilig, 2017; Kleist, 2019) sowie wiahrend der Coronapandemie ein Anstieg
von antiasiatischem Rassismus (u.a.: Gover et al., 2020; Le, 2021; Suda et al., 2020) beobachten
lasst.

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

Institutionen aller gesellschaftlichen Funktionssysteme koproduziert und realisiert
wird« (Espahangizi et al., 2016, S. 11).

Mit dem Konzept der rassifizierten Machtdifferenz, welches von Maisha-Maureen Auma
[Eggers] entwickelt wurde, lisst sich Rassismus als hierarchisierendes »Ordnungsprin-
zip« (2005, S. 57) der Dominanzgesellschaft begreifen und die damit zusammenhingen-
de Normalisierung von >WeifSsein® verdeutlichen. In der rassifizierten Machtdifferenz
von >Wir und die Anderen«< werden BIPoC von einer aktiven gesellschaftlichen Teilhabe
ausgegrenzt, indem ein Wissen iiber sie erzeugt wird, welches auf kulturelle Differenz-
zuschreibungen »in Relation zu der hegemonialen WeifSen Gruppe« (ebd., S. 43) beruht.
Der insbesondere in den Critical Whiteness Studies etablierte Begriff der Rassifizierung
bezeichnet einen Prozess der Konstruktion von >Rasse®, die gesellschaftliche Macht-
verhiltnisse zwischen privilegierten und ausgegrenzten Gruppen etabliert und aufrecht
hile (ebd., S. 56f.).

In ihrem Buch »Undeutsch: die Konstruktion des Anderen in der postmigrantischen Gesell-
schaft« (2016) beschreibt Fatima El-Tayeb die Rassifizierung als »die Zuschreibung kol-
lektiver quasi-biologischer und/oder kultureller Eigenschaften, die die Wahrnehmung
bestimmter Gruppen als nicht-zugehérig erlaubt, auch wenn sie bereits Teil der Gesell-
schaft sind« (ebd., S. 34). Mithilfe von diskursiven Strategien und damit verbundenen
Zuschreibungsprozessen werden dabei rassifizierte Subjekte als >undeutsch< produziert
und auflerhalb der deutschen Dominanzgesellschaft platziert (ebd., S. 14fF.). In diesem
Zusammenhang spricht Mark Terkessidis (2004) davon, dass durch diese machtvollen
Prozesse der Rassifizierung marginalisierte Gruppen naturalisiert und diskriminiert
werden, indem ihnen essentialisierende Eigenschaften zugeschrieben werden (ebd.,
S. 98). Die Praxis des kulturellen Rassismus (Kulturalismus) und der eurozentristischen
Wissensproduktion wird mithilfe politischer und wissenschaftlicher Reproduktionsme-
chanismen kultureller Identitits- und Differenzzuschreibungen legitimiert (u.a.: Castro
Varela, 2013; El-Tayeb, 2016). Diese werden in der deutschen postnationalsozialistischen

29  Das Konzept des Critical Whiteness (kritisches Weif3sein) entwickelte sich in den Schwarzen Biirger-
rechtsbewegungen in den USA, um die gesellschaftliche Norm des Weif3seins sichtbar zu machen
und der damit verbundenen komplexititsreduzierenden Theorieproduktion zu Rassismus entge-
genzuwirken (u.a.: Ha, 2014; Karakayali et al., 2013; Zakaria, 2022). Das Konzept wird seit einigen
Jahren auch in Deutschland rezipiert und ist somit zu einem bedeutsamen Bezugspunktinnerhalb
der antirassistischen, queer-feministischen und nicht zuletzt akademischen Ansatze geworden.
Mit dem Konzept des Critical Whiteness geht ein Perspektivwechsel einher, der nicht mehr die von
Rassismus betroffenen Subjekte in den Vordergrund riickt, sondern vielmehr werden die Struktu-
ren und Mechanismen der Dominanzgesellschaft hinterfragt, die durch die vorherrschende Praxis
der Ausbeutung und Ausgrenzung von rassifizierten Gruppen gesellschaftliche Hierarchien und
Privilegien starken (Amesberger & Halbmayr, 2008, S. 119ff.).

30  MitRiicksichtauf die nationalsozialistische Vergangenheit wird der Begriff>Rasse<in Anfithrungs-
zeichen gesetzt, um »mit diesem Begriff Prozesse der Rassisierung, also Prozesse der>Rasse« [sic!]
erst konstruierenden Ausgrenzung und Diskriminierung sowie ihre gewaltférmige Naturalisie-
rung und Hierarchisierung« (Winker & Degele, 2009, S. 91) zu verdeutlichen. Als alternative Va-
riante wird der englische Begriff >race« verwendet, »um die biologistischen und besonders die fa-
schistischen Konnotationen des Begriffs zu vermeiden« (Dietze, 2001, S. 31).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

55


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Dekolonialisierung des Wissens

Dominanzgesellschaft mit Strategien hegemonialer Positionierungen und den damit
einhergehenden kulturalisierenden Differenzzuschreibungen weiterhin manifestiert.

In diesem Zusammenhang wird die vermeintliche kulturelle Differenz nicht als um-
fassendes und strukturierendes Ordnungsprinzip im Sinne von »im Verhiltnis zueinan-
der sind wir einander jeweils Andere« (Mecheril, 2015, S. 32) verstanden, sondern werden
lediglich die sog. Migrationsanderen auf diese Weise »der kulturellen Differenz bezich-
tigt« (ebd., S. 34). Dabei bleiben die nationalen und ethno-kulturellen Identitits- und
Differenzzuschreibungen und machtvollen Reprisentationen in der Dominanzgesell-
schaft weiterhin sozial wirkmachtig. Diesbeziiglich spricht El-Tayeb (2016) von einem
»Kreislauf ohne Ausweg« (ebd., S. 9) fiir die derart markierten Menschen und einem »pa-
thologischen Wiederholungszwang« (ebd.) im Umgang mit migrantisierten und rassifi-
zierten Gruppen in Deutschland. Dabei wird deutlich, dass strukturelle rassistische Ge-
walt »noch immer nicht als strukturelles deutsches — und europiisches Problem« (ebd.,
S.10) anerkannt und ernstgenommen wird.

So konstatieren Kijan Espahangizi et al. (2016) ebenfalls, dass bei der Vernachlissi-
gung des Themas Rassismus »nicht um ein Erkenntnisproblem handelt, sondern um eine
ganz explizite Weigerung, Rassismus als Problem dieser Gesellschaft und ihres Staates
anzuerkennen« (ebd., S. 10). Aus einer Amnesie resultierend, werden BIPoC immer wie-
der neu »entdeckt« und damit fortwihrend als »fremd« (ebd.) markiert, selbst wenn sie
in zweiter oder dritter Generation in Deutschland leben. Mithilfe von Zuschreibungs-
prozessen werden rassifizierte und migrantisierte Menschen »als nicht-zugehorig [kon-
struiert], auch wenn sie bereits Teil der Gesellschaft sind« (ebd., S. 34) und erfahren so-
ziookonomische Diskriminierung sowie politisch-rechtliche Benachteiligung.

In ihrem Buch >Anders europdisch: Rassismus, Identitit und Widerstand im vereinten
Europa< argumentiert El-Tayeb (2015) ebenfalls, dass den als nicht zu Europa zugeho-
rig markierten Gruppen wie Schwarzen, migrantisierten Menschen und insbesondere
Muslim*innen im vermeintlich sikularen Nordwesteuropa im Zuge der Rassifizie-
rungsprozesse die Moglichkeit genommen werden, sich als »anders europiisch« (ebd.,
S. 7) zu sozialisieren. Dieser machtvolle Prozess der »Ausgrenzung rassifizierter Bevol-
kerungsgruppen« (ebd.) geht mit Stigmatisierungen und Ausschlusspraktiken einher.
Durch »neue Formen riumlicher Ordnung« (ebd., S. 48 ) werden BIPoC regiert, indem
insbesondere migrantisierte Bevolkerungsgruppen strukturell gezwungen werden, in
segregierten Stadtteilen zu leben.

Marginalisierung, Ausgrenzung und Diskriminierung fungieren dabei als machvol-
le Prozesse, die als »Dialektik von Erinnerung und Amnesie« (ebd., S. 37) zu verstehen
sind.*" Dahinter steht die dominante Vorstellung, dass >Rasse« das zentrale Merkmal
»einer Markierung des Nicht-Dazugehorens« (ebd., S. 39) ist, um so Menschen sozial
und 6konomisch auszuschlieflen. Migrantisierte und rassifizierte Gruppen sind aber

31 MehrzudieserKritik der hegemonialen Diskurse und ihrer vielfaltigen Mechanismen der fortwah-
renden Tabuisierung und verharmlosenden Entnennung von Rassismus siehe insbesondere (u.a.:
Kourabas, 2019, S. 7; Terkessidis, 2004, S. 97). Ebenfalls werden diese machtvollen Prozesse der
Entnennung von rassifizierten Verhéltnissen insbesondere innerhalb der Forschungsdisziplin der
Critical Race Theory in den letzten Jahren zunehmend kritisiert (siehe dazu u.a.: Crenshaw et al.,
1995; Eggers et al., 2005; Jugert et al., 2021; Lennox, 2017; Nash, 2019; Wischmann, 2018).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

nicht nur von diskriminierenden Verhiltnissen betroffen, sondern kimpfen auch mit
verschiedenen »Formen des Widerstandes, die die ihnen zugeschriebenen essentialisti-
schen Identititen [zu] destabilisieren« (ebd., S. 53) und ihre widerstindigen Praktiken,
Handlungsfihigkeit und Selbstermichtigung in den Vordergrund der politischen
Kampfe zu stellen.

Die bisherigen Erlduterungen machen deutlich, dass die Auseinandersetzung mit
dem Begriff >Migrationshintergrund« die Forschung immer wieder vor Herausforde-
rungen stellt, denn die rassifizierende Markierung wird in verschiedenen Bereichen
mit unterschiedlichen Akzentuierungen gebraucht (Castro Varela & Mecheril, 2010, S.
38f.). Ferner deutet die Verwendung des Begriffs darauf hin, dass damit vor allem eine
»vermutete und zugeschriebene Abweichung von Normalititsvorstellungen im Hinblick
auf Biografien, Identitit und Habitus« (ebd., S. 38) artikuliert werden soll. Mithilfe der
machtvollen Markierung >Migrationshintergrund« werden also verschiedene Formen
von >Nicht-Zugehorigkeiten«< hergestellt. Diese Praktiken sind aus einer machtkriti-
schen Perspektive kritisch zu hinterfragen (siehe dazu u.a.: Castro Varela, 2013; Siouti
etal., 2022; von Unger, 2022).

Vor dem Hintergrund der bisherigen Diskussionen ldsst sich insgesamt konsta-
tieren, dass der Begriff des sMigrationshintergrunds< mit der hegemonialen Ordnung
diskursiver und struktureller Otheringpraxis einhergeht. Wie bereits in den Unterkapi-
teln 2.1.1und 2.1.2 ausfithrlich erliutert, in der die heterogenen Personengruppen durch
rassifizierte Markierungen vereinfacht beschrieben werden (Castro Varela & Mecheril,
2010, S. 42). Diese machtvolle Otheringpraxis hat nicht zuletzt zur Folge, dass hierdurch
kulturelle Differenzzuschreibungen in herrschenden Diskursen iiber die heterogenen
Lebenslagen und -realititen von rassifizierten Gruppen mithilfe von Strategien hege-
monialer Positionierungen legitimiert werden (u.a.: Attia, 2012; Castro Varela, 2013, S.
317ff.; Rommelspacher, 2008, S. 1181t.).

BIPoC: Black, Indigenous and People of Color

Eine der schirfsten Kritiken an dem Begriff des >sMigrationshintergrunds« wurde sei-
tens der postkolonialen Wissenschaftler*innen in Deutschland formuliert (zusammen-
fassend dazu siehe u.a.: Ha et al., 2007). Thre Kritik bezieht sich auf die verschiede-
nen Initiativen rassistisch ausgegrenzter Menschen, die sich in den letzten Jahren mit
dem emanzipatorischen Begriff sBIPoC< bewusst von der Verwendung der verschiede-
nen Konstruktionen und Markierungen wie >Migrationshintergrund< oder >Migrant*in-
nen< abgrenzen (u.a.: Castro Varela & Mecheril, 2010; El-Tayeb, 2015, 2016; Ha, 2005,
2009; Ha et al., 2007). Die grundlegende Kritik liegt darin begriindet, dass bei diesen
Konstruktionen der sprachliche und analytische Fokus auf die Migrationserfahrungen
der auf eine homogenisierende Weise subsumierten Personengruppen verengt und die
erlebten Erfahrungen von Rassismus und Diskriminierung zumeist vernachldssigt wird
(Haetal., 2007, S. 37). Die kollektive Selbstbezeichnung >BIPoC«< hingegen eignet sich in
besonderer Weise, um einen analytischen und politischen Rahmen zu schaffen (ebd., S.
13), in dem die Unterschiede und Gemeinsamkeiten aber auch Uberlagerungen der un-
terschiedlichen Unterdriickungsverhiltnisse, mit denen rassifizierte Gruppen konfron-

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

57


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Dekolonialisierung des Wissens

tiert sind, mittels macht- und rassismuskritischer Ansitze thematisiert und dekoloniale
Alternative aufgezeigt werden (ebd., S. 38).

Der aus dem US-amerikanischen Kontext entstammende Begrift »sBIPoC« hat sich
bereits vor mehreren Jahrzenten im angloamerikanischen Raum fest etabliert. Seit den
2010er Jahren erfreut sich auch im deutschsprachigen Raum die Auseinandersetzung
mit dem Begriff in den akademischen und anti-rassistischen Diskursen zunehmender
Popularitit (u.a.: Arndt, 2020; Ha, 2009; Ha et al., 2007). Dabei bezieht sich >BIPoC«»auf
alle rassifizierten Menschen, die in unterschiedlichen Anteilen iiber afrikanische, asiati-
sche, lateinamerikanische, arabische, jidische, indigene oder pazifische Herkiinfte oder
Hintergriinde verfiigen« (Ha, 2009, 0.S.). Schliefilich soll der politische und widerstindi-
ge Begriff dazu dienen, die »komplexen Verkniipfungen zwischen rassifizierten Subjekt-
positionen und dominanten wie unterdriickten Wissensproduktionen« (Ha et al., 2007,
S.12) kritisch zu reflektieren. Als Zwischenresiimee lisst sich festhalten, dass >BIPoC«als
kollektive Selbstbezeichnung einen wichtigen Beitrag gegen die politische, mediale und
wissenschaftliche Reproduktion von Fremdzuschreibungen leistet, weshalb der Begriff
>BIPoC« in den aktuellen macht- und rassismuskritischen Ansitzen zu Migrationsphi-
nomenen eine erh6hte Aufmerksambkeit erfihrt (u.a.: Afeworki Abay, 2023a; Arndt, 2020;
Ha, 2009; Ha et al., 2007).

In den letzten Jahren lisst sich aber auch beobachten, dass der Begriff >BIPoC« zu-
nehmend Kritik erfihrt. Die hier zugrundeliegende Annahme ist, dass u.a. die Gefahr
besteht, bestehende Hierarchisierungen bspw. aufgrund der unterschiedlichen Schat-
tierung der Hautfarbe (Colorism), sowohl in der Dominanzgesellschaft als auch innerhalb
der Schwarzen Communities und Communities of Color, unsichtbar zu machen (u.a.: Au-
ma, 2020b; Blume, 2017; Burton et al., 2010; Ha, 2014; Hunter, 2013, 2021; Mbembe, 2017;
Obulor, 2021; Woodson, 2020). Als koloniales Erbe beschreibt das Phinomen Colorism ei-
ne Form der Diskriminierung aufgrund der Hautfarbe:

»Colorism ist eine rassistisch gepragte Korperpolitik. Sie bewertet Kérper gemessen
an einer erfundenen, idealisierten und durchgesetzten Weiflen Norm und platziert sie
in einer Hierarchie. Entlang dieser weifSzentrischen Asthetik werden Schwarze Kdrper
taglich als Abweichung positioniert und betrachtet« (Auma, 2020b, 0.S.).

Diese Hierarchisierungen und damit einhergehenden ungleichen Diskriminierungs-
erfahrungen konnen zusitzliche Ausschliisse fir Menschen mit dunkleren Hautfarben
im Sinne von internalisiertem Rassismus produzieren, da hellere Hautschattierungen
weiterhin als witnschenswert und schon gelten. In diesem Zusammenhang ist die An-
nahme, dass Ungleichheitsstrukturen entlang der Hautfarbe innerhalb der rassifizierten
Gruppen nicht vorhanden sind, kritisch zu hinterfragen. Diese Macht- und Diskrimi-
nierungsstrukturen konnen innerhalb der rassifizierten Gruppen auf dieselbe Art und
Weise wirksam sein wie in der Dominanzgesellschaft, wenn auch in unterschiedlichem
Ausmafs. Entsprechend sind Austauschriume, die eine konstruktive Thematisierung
der unterschiedlichen Privilegierungen und Diskriminierungen entlang der Hautfarbe
innerhalb der Schwarzen Communities und Communities of Color notwendig, um
sich mit dem Phinomen des Colorism kritisch auseinanderzusetzten und die damit
einhergehenden kolonialen Strukturen sichtbar zu machen.

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

Trotz der beschriebenen Kritikpunkte wird der Begriff >BIPoC« innerhalb der vor-
liegenden Arbeit der dominanten Zuschreibung >Migrationshintergrund« vorgezogen,
sofern es nicht um spezielle Gruppen wie z.B. gefliichtete Menschen geht, da diese Per-
sonengruppe gerade insbesondere aufgrund des prekiren Zugangs zu aufenthalts- und
arbeitsrechtlichen Anspriichen mit besonderen strukturellen Diskriminierungen kon-
frontiert sind (u.a.: Afeworki Abay et al., 2020; Denniger, 2017; Diehl, 2017). Die Prife-
renz zur Verwendung des Begriffs »BIPoC« liegt darin begriindet, dass dieser emanzi-
patorische Begriff antirassistische Widerstandspraxen der verschiedenen rassifizierten
Gruppen gegen die diskriminierenden Strukturen der Dominanzgesellschaft verbindet
und ihre fortwihrenden dekolonialen Interventionen und solidarischen Allianzen stirkt
(u.a.: Afeworki Abay & Nguyen, 2022).

Insgesamt ldsst sich aus den oben stehenden Ausfithrungen konstatieren, dass die
Etablierung eines angemessenen Begriffs, der eine solche heterogene, rassifizierte Per-
sonengruppe umfassend definiert, mit Herausforderungen und Wiederspriichen kon-
frontiert ist, da auch hierbei »auf eine eurozentristische Sprache« (Ha et al., 2007, S.
39) zuriickgegriffen wird. Nicht zuletzt ergibt sich daraus die Notwendigkeit, das Fort-
bestehen globaler Macht-Wissen-Komplexe und der damit zusammenhingenden kolo-
nialistischen Strukturen hinsichtlich ihrer Einfliisse auf die Teilhabemoglichkeiten und
Diskriminierungsrisiken von BIPoC mit Behinderungserfahrungen kritisch zu hinter-
fragen.

Ein dhnlicher Zusammenhang lisst sich auch im Forschungskontext iiber >Behin-
derung« aufzeigen. Insbesondere im Rahmen postkolonialer Disability Studies aus dem
englischsprachigen Raum werden seit einigen Jahren bestehende Formen des Eurozen-
trismus und die damit einhergehenden Mechanismen der Marginalisierung von Per-
spektiven von Wissenschaftler*innen und Theoretiker*innen aus dem globalen Siiden
kritisiert (u.a.: Afeworki Abay & Soldatic, 2023b; Chataika, 2012; Chataika & Goodley,
2023; Goodley, 2016; Grech & Soldatic, 2015; Meekosha, 2011; Puar, 2017). Im Folgenden
soll daher ein kurzer historischer Abriss der gesellschaftlichen Etablierung des men-
schenrechtsbasierten Verstindnisses von Behinderung die Historizitit, Kontingenz und
Wandel davon aufzeigen.

2.1.3.2 Behinderung: Der langwierige Weg in die
menschenrechtsbasierte Begriffsentwicklung

Im Hinblick auf die gesellschaftliche und wissenschaftliche Etablierung der verschie-
denen Verstindnisse von >Behinderung« ist zu beobachten, dass diese Entwicklung mit
ambivalenten Positionen und langjahrigen Bestrebungen nach verschiedenen Model-
len®* einhergeht: Einerseits mit Marginalisierung, Ausgrenzung und Diskriminierung
von Menschen mit Behinderungserfahrungen, andererseits mit sozialem Schutz, Hilfe-
leistungen und Firsorge, wobei diese sich teilweise an der normativen Vorstellung von
einer aussondernden und protektionistischen Fiirsorge orientieren. Dies wird als eine

32 Zur Ubersicht iiber die komplexe Debatte hinsichtlich der unterschiedlichen Verstindnisse und
Modelle von s>Behinderung« siehe insbesondere: (Dederich, 2007a; Degener, 2015; Hirschberg,
2022; Waldschmidt, 2005, 2022).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

59


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Dekolonialisierung des Wissens

Ambivalenz beschrieben, die die Problematik von >Behinderung« bis heute charakteri-
siert und die aktuell noch um die komplexen Fragen nach Teilhabe, Partizipation und
Selbstbestimmung erweitert wird (u.a.: Degener, 2015; Hartwig, 2020; Waldschmidt &
Schneider, 2007; Wansing et al., 2022). Lange wurde >Behinderung« in einem medizini-
schen Modell verhandelt (Waldschmidt, 2005, S. 15ff.) und dabei die Wechselwirkungen
mit Umweltfaktoren vernachlissigt. Damit verbunden ist die Frage nach den dicho-
tomisierenden Konstruktionen von >Normalitit« und >Behinderung:, wie Iman Attia
(2013a) wie folgt beschreibt:

»Die Konstruktion dessen, was als »Behinderung« und als »Beeintrachtigung« bzw. als
»normal« gilt, tduscht dariiber hinweg, dass die Grenzen fliefend sind, die Definitio-
nen verandert werden und die Umstidnde sich unterscheiden, so dass in einem Kon-
text eine »Behinderung« und in einem anderen eine »Begabung« daraus wird, wah-
rend in einem weiteren Kontext dieselbe »Beeintrachtigung«irrelevant ist, als solche
also gar nicht erst benannt wird. Von Konstruktionen und flieRenden Grenzen zu spre-
chen heifdt aber nicht, dass es keine Rolle spielt, ob jemand als »behindert« gilt oder
nicht und welche »Behinderung« oder »Beeintriachtigung« in welchem gesellschaftli-
chen Kontext diagnostiziert wird. Im Gegenteil, die Konstruktionen haben reale Fol-
gen. Sie sind weder beliebig noch reine Vor- oder Einstellungen, sondern haben sich
in historischen Situationen und Prozessen entwickelt und wurden selbst zu materiel-
len Bedingungen« (ebd., S. 4).

Als ein fundamentales gesellschaftliches Selbstverstindnis verankert, ist die Konstruk-
tion von>Behinderung«allerdings als in sozialen Prozessen hergestellte Kategorie zu be-
greifen. Vor diesem Hintergrund definiert Margrit Kaufmann (2020) >Behinderung« als
»kulturspezifische, soziale und historische Konstruktion« (ebd., S. 255), die mit weiteren
ungleicheitsgenerierenden Differenzkategorien wie Geschlecht oder Migration/Flucht
verwoben ist. Beispielsweise legen Nancy Naples, Laura Mauldin und Dillaway Heather
(2019) die Notwendigkeit dar, Behinderung« als eine zentrale Dimension intersektiona-
ler Analyse zu begreifen (ebd., S. 10). Entsprechend gilt es, diese Konstruktion im Ver-
hiltnis zu weiteren Heterogenititsdimensionen wie z.B. Migration/Flucht, Alter, Klas-
se und Gender aus einer gesellschafts- und normalititskritischen Perspektive zu analy-
sieren. Beziiglich der intersektionalen Diskriminierungen an der Schnittstelle Behinde-
rung und Migration/Flucht merkt Swantje Kébsell (2019) kritisch an, dass »gefliichtete
und vertriebene Menschen mit Beeintrichtigungen in weitaus stirkerem Mafie Gefihr-
dungen und Menschenrechtsverletzungen ausgesetzt sind, als dies im Kontext Flucht
und Vertreibung ohnehin der Fall ist« (ebd., S. 64).

Dariiber hinaus wird bei der machtvollen Konstruktion des Behinderungsbegriffs
der als anders wahrgenommen Korper und die somit negativ konnotierten Eigenschaf-
ten in Abgrenzung zu normativer Vorstellung eines vermeintlich snormalen< und »nicht
be-hinderten<Kérpers mit Vorurteilen und negativen Zuschreibungen belegt. Es ist des-
halb notwendig, sowohl>Disability« als auch >Impairment« als soziale Konstruktionen zu
denken, die wechselseitig aufeinander verweisen (Waldschmidt, 1998). Dabei wird Be-
hinderung als »erkenntnisleitendes Moment« zur Analyse bestehender Ungleichheits-
und Diskriminierungsverhiltnisse der Dominanzgesellschaft genutzt: »als eine Lebens-
bedingung, die schlaglichtartig Aspekte zum Vorschein bringt, welche verborgen geblie-

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

ben wiren, hitte man sich mit der snormalen« Perspektive begniigt und wire von einer
unversehrten Leiblichkeit in einer fraglos geltenden Welt ausgegangen« (ebd., S. 10).

Mit dieser Argumentation wird deutlich, dass der Einbezug der Perspektive iiber
den als abweichend wahrgenommenen Kérper in der soziologischen Forschung von >Be-
hinderung« mit grundlegenden theoretischen und methodologischen Herausforderun-
gen einhergeht und gleichzeitig einen normativititskritischen Zugang zu hegemonialen
Konstruktionen von >Behinderung« bietet (u.a.: Brehme et al., 2020; Kastl, 2013; Wald-
schmidt & Schneider, 2007). Ebenfalls zeigen sich diese Herausforderungen, wenn ein
unspezifischer Behinderungsbegriff verwendet wird. Die Problematik der machtvollen
Kategorisierungspraktiken z.B. durch die Einteilung in Art und Grad der Behinderung
(GdB) kann aufgehoben werden, indem grundsitzlich von einer heterogenen Gruppe von
Menschen mit Behinderungserfahrungen ausgegangen wird. Gleichzeitig geht ein sol-
ches Vorgehen bei der Auswertung von empirischen Daten mit grundlegenden Heraus-
forderungen einher, da mit der Art und dem Grad der Behinderung der Anspruch auf
zusitzliche Hilfe- und Unterstittzungsbedarfe der Betroffenen sozialrechtlich definiert
und festgestellt wird (§ 152 Abs. 1 SGB IX).

Diese sozialrechtlichen Rahmenbedingungen diirfen also nicht ausgeblendet wer-
den, auch wenn die Konstruktion von >Behinderung« damit abgelehnt wird. In diesem
Zusammenhang wird insbesondere aus der Forschungsperspektive der Disability
Studies seit den 1990er Jahren die Frage kontinuierlich diskutiert, inwieweit die gesell-
schaftliche Betrachtung und wissenschaftliche Analyse von >Behinderung« als soziale
Konstruktion nicht dazu dient, die tatsichlich vorhandenen Einschrinkungen, die
sich fir die Betroffenen aufgrund von Beeintrichtigungen moglicherweise in alltagli-
chen und beruflichen Kontexten ergeben, auszublenden (u.a.: Crow, 2010; Oliver, 1990;
Shakespeare, 2013; Zander, 2022). Entsprechend miissen die subjektiven Deutungen der
Betroffenen in Bezug aufihre Teilhabemoglichkeiten und Diskriminierungserfahrungen
in den Mittelpunkt einer intersektionalen Analyse von sozialen Ungleichheitsverhalt-
nissen geriickt werden, damit das soziale Verstindnis von >Behinderung« im Sinne von
>Behinderung ohne Be-hinderte« nicht zur Reproduktion von gesellschaftlichen Exklusions-
mechanismen fiihrt (u.a.: Attia, 2013a; Hughes & Paterson, 1997; Kobsell, 2010a; Oliver,
2018; Shakespeare, 2013).

Vor diesem Hintergrund wird >Behinderung« insbesondere innerhalb der Disability
Studies als Resultat gesellschaftlicher Diskriminierungs- und Ausschlussmechanismen
verstanden, das unter anderem mit ableistischen Zuschreibungen von Menschen mit
Behinderungserfahrungen einhergeht (u.a.: Hirschberg & Kobsell, 2016; Waldschmidt,
2003, 2005) und Identititen der Betroffenen fdrmlich »kontaminiert« (Dederich, 2007b,
S. 46ff.). Mit der Annahme, dass »Menschen [..] nicht auf Grund gesundheitlicher Be-
eintrichtigungen behindert [werden], sondern durch das soziale System, das Barrieren
gegen ihre Partizipation errichtet« (Waldschmidt, 2005, S. 18), wird ein grundlegender
Perspektivenwechsel vollzogen, der behindernd wirkende strukturelle Faktoren der Do-
minanzgesellschaft miteinbezieht. Aus einer kulturwissenschaftlichen Perspektive wird
Behinderung nicht ausschlieflich als »individuelles Schicksal oder diskriminierte Rand-
gruppenposition« (ebd., S. 24) verstanden. Demnach ist Behinderung als »heuristisches
Moment« zu begreifen, mithilfe dessen kritische Analysen von bestehenden Strukturen
und kulturellen Praktiken der Dominanzgesellschaft erméglicht werden (ebd., S. 26).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

61


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Dekolonialisierung des Wissens

Entsprechend wird >Behinderung« in den Disability Studies »nicht als naturgegebe-
nes, iiberhistorisches Phinomen - sondern als eine gesellschaftlich negativ bewerte-
te Differenz [verstanden], die sozial konstruiert wird und daher stets in ihrem jeweili-
gen historischen, sozialen und kulturellen Kontext analysiert, gedeutet und verstehbar
gemacht werden muss« (Brehme et al., 2020, S. 9). Vor diesem Hintergrund finden in
denletzten Jahren insbesondere das menschenrechtliche Modell (Degener, 2015) und das
kulturelle Modell (Waldschmidt, 2005) zunehmend Anwendung, um >Behinderung:« als
>Normalitit* menschlichen Lebens anzuerkennen, strukturell bedingte Zugangs- und
Teilhabebarrieren in den Vordergrund der Inklusionsdebatte zu riicken und auf die not-
wendige Achtung der Menschenwiirde hinzuweisen:

»Die Unterscheidung zwischen Beeintriachtigung und Behinderung ist die Grundlage
fiir das, was in den Disability Studies als »soziales Modell« von Behinderung bezeich-
net und intensiv diskutiert wurde. Andere Modelle, wie das sogenannte kulturelle und
das menschenrechtliche Modell, sind davon abgeleitet und in Abgrenzung dazu ent-
standen« (Zander, 2022, S. 2).

Als eine Weiterentwicklung des sozialen Modells ist den kulturellen und menschen-
rechtlichen Modellen gemeinsam, dass Behinderung aus der Wechselwirkung zwischen
tatsichlichen oder zugeschriebenen Beeintrichtigungen und vorhandenen einstel-
lungs- und umweltbedingten Barrieren entsteht, welche Menschen an der wirksamen
und gleichberechtigten Teilhabe an den verschiedenen Bereichen der Gesellschaft
be-hindern (u.a.: Hirschberg, 2018; Kébsell & Pfahl, 2015). Damit verliert das dominante
Behinderungsverstindnis seine historisch gewachsene Rechtfertigungsgrundlage, die
er im medizinischen Modell noch hatte, da Behinderung heute zunehmend als Ausdruck
anhaltender gesellschaftlicher Macht- und Ungleichheitsverhiltnisse und ableistischer
Fihigkeitskonstruktionen verstanden wird. Dieser Position schlief3t sich die vorliegen-
de Arbeit an, da sie dekoloniale und intersektionale Perspektiven fiir die Forschung zu
strukturellen Zugangs- und Teilhabebarrieren beim Zugang zu Erwerbsarbeit auf dem
allgemeinen Arbeitsmarkt erdffnet, worauf im nachfolgenden Abschnitt ausfiihrlicher
eingegangen wird.

2.1.3.3 Dekoloniale Wissensproduktion iiber Behinderung und Migration/Flucht

Die statistische Datengrundlage iiber die vielfiltigen Lebensrealititen von BIPoC mit
Behinderungserfahrungen ist insgesamt noch undifferenziert (Amirpur, 2016, S. 38ff.;
Wansing & Westphal, 2014b, S. 23ff.; Windisch, 2014, S. 120). Kritisch zu hinterfragen
ist dabei, welche Personen unter diesen simplifizierenden Zuschreibungen entlang
der Konstruktionen >be-hindert«, >migriert« bzw. >gefliichtet<, »Menschen mit Flucht-
und Behinderungserfahrung« (Otten, 2020, S. 154) oder wie in der vorliegenden Arbeit
>BIPoC mit Behinderungserfahrungen« subsumiert werden, da diese Personengruppe
keineswegs homogen ist, wie durch diese Markierungen suggeriert wird (mehr zu
dieser grundlegenden Kritik siehe u.a.: Afeworki Abay, 2022; Amirpur, 2016; Gummich,

33 Anne Waldschmidt (1998, S. 3) vertritt die Auffassung, dass sNormalitdtc nicht mit Normativitat
miteinander gleichgesetzt werden kann, sondern als »Ergebnis normalistischer Diskurse und ope-
rativer Verfahren« zu verstehen ist.

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die komplementére Analyseheuristik postkolonialer Theorien und Intersektionalitat

2015; Kobsell & Pfahl, 2015; Korntheuer et al., 2021). BIPoC mit Behinderungserfahrun-
gen bilden also, wie jede andere Bevolkerungsgruppe, keineswegs eine allein auf die
beiden Differenzkategorien >Behinderung« und >Migration/Flucht< zu beschrinkende,
homogene Personengruppe (Pieper & Haji Mohammadi, 2014a, S. 226).

Vielmehr sind ihre Teilhabe- und Verwirklichungschancen (Capabilities) bzw. ihre
konkreten Teilhaberisiken und gesellschaftliche Diskriminierungs- und Ausgrenzungs-
erfahrungen aufgrund ihrer hochst heterogenen Lebenslagen bspw. im Hinblick auf
ihre intersektionalen Lebensrealititen sowie individuellen Voraussetzungen und Fihig-
keiten (Abilities), soziale und ethnisch-kulturelle Zugehorigkeiten ganz unterschiedlich
ausgeprigt (ebd.). Vor dem Hintergrund dieser epistemologischen Erkenntnisse wurden
im Rahmen des Forschungsprozesses der vorliegenden Arbeit die Differenzkategorien
»Behinderung« und >sMigration/Flucht« weniger als individuelle Eigenschaften, sondern
als »Synonyme fiir zwei dominante Achsen der Differenz« begriffen (ebd.). Behinderung
und Migration/Flucht sind untrennbar mit kolonialen Strukturen wirtschaftlicher, po-
litischer und sozialer Ungleichheiten verwoben (u.a.: Afeworki Abay & Soldatic, 2023b;
Afeworki Abay & Wechuli, 2022; Grech & Soldatic, 2015, 2016; Meekosha, 2011; Pisani et
al., 2016). Ausgehend von der marginalisierten gesellschaftlichen und diskursiven Re-
prasentation von BIPoC mit Behinderungserfahrungen kann von einer intersektionalen
Unsichtbarkeit bzw. Intersectional Invisibility** gesprochen werden.

In diesem Zusammenhang hebt Katrin Meyer (2017) hervor, dass Macht- und Herr-
schaftsverhiltnisse »das Leben von Individuen und Gruppen unterschiedlich prigen,
wie sie unterschiedlich sichtbar sind, und wie emanzipatorische Theorien und Praktiken
daran mitwirken, intersektionale Erfahrungen und Machtinformationen unsichtbar
zu halten« (ebd., S. 10). BIPoC mit Behinderungserfahrungen erfahren oft erhebliche
Formen sozialer Ungleichheiten: Beispielsweise wird ihnen der Zugang zu rechtlichen,
gesundheitlichen, sozialen und wohlfahrtsstaatlichen Leistungen erschwert (Hutson,
2007, 2009, 2010; Kobsell, 2019; Yeo & Afeworki Abay, 2023). In diesem Zusammen-
hang betonen postkoloniale Wissenschaftler*innen die Notwendigkeit, das Erbe des
Kolonialismus im Zusammenhang mit den stindig wachsenden Ungleichheits- und
Diskriminierungsverhiltnissen zu denken und postkoloniale Theorien fir die Erfor-
schung sozialer Ungleichheiten zu verwenden, um die die Kontinuitit kolonialer Macht-
und Herrschaftsverhiltnisse kritisch zu analysieren.

Das an Michel Foucaults (2008) Theorie der Biopolitik orientierte Konzept Necropo-
litics nach Achille Mbembe (2003, 2019) bietet einen kritisch-theoretischen und analy-
tischen Rahmen, um die komplexen Zusammenhinge zwischen kolonialen Kontinuiti-
ten, globalen Ungleichheiten und Migration/Flucht im Sinne des Behindertwerdens (Dis/
Ability) zu verstehen, welche Menschen aufgrund der zunehmend ungerechten und un-
gleichen Lebens- und Arbeitsbedingungen im globalen Siiden auf die Flucht nach Europa
dringen (u.a.: Achiume, 2019; Aden & Aden, 2021; Aden & Tamayo Rojas, 2022; Afewor-
ki Abay & Schmitt, 2022; Gutiérrez Rodriguez, 2018a, 2018b; Mayblin, 2017; Mayblin &
Turner, 2020; Mayblin et al., 2019; Picozza, 2021). Wie im Unterkapitel 2.2.3 ausfiithrlich

34  Zueiner vertiefenden Auseinandersetzung mit dem Konzept der intersektionalen Unsichtbarkeit
bzw. Intersectional Invisibility siehe insbesondere: (Knapp, 2010; Lutz, 2013; Purdie-Vaughns & Ei-
bach, 2008).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @

63


https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Dekolonialisierung des Wissens

erliutert wird, lisst sich in Bezug auf die Fortschreibung eurozentrischer Wissenspro-
duktion iiber Behinderung und Migration/Flucht eine Form von intersektionalen Kolo-
nialititen (Intersectional Colonialities) globaler Dominanz- und Ungleichheitsverhiltnisse
feststellen (siehe dazu: Afeworki Abay & Soldatic, 2023b).

Das folgende Unterkapitel beinhaltet eine breite und zugleich tiefgehende Ausein-
andersetzung mit dem theoretischen und methodologischen Konzept der Intersektio-
nalitit. Dabei wird die kategoriale Zuordnung innerhalb der intersektionalen Perspek-
tive kritisch hinterfragt und die Reduzierung des Konzeptes auf Prozesse mehrfacher
Diskriminierungen abgelehnt sowie differenziertes und dekolonialisiertes Wissen der
theoretischen Grundlagen von Ungleichheits- und Diskriminierungsprozessen an der
Schnittstelle Behinderung und Migration/Flucht in der deutschsprachigen Intersektio-
nalititsforschung verdeutlicht. Auflerdem werden die beiden zentralen Differenzkate-
gorien der vorliegenden Arbeit anhand einer intersektionaltitstheoretischen Perspek-
tive besonders in den Fokus genommen, um die Teilhabeméglichkeiten und Diskrimi-
nierungsrisiken von BIPoC mit Behinderungserfahrungen auf dem allgemeinen Arbeits-
markt im Kontext eines >weiten«< Inklusionsverstindnisses (u.a.: Budde et al., 2020; Wer-
ning, 2014) theoretisch auszuloten.

2.2 Intersektionalitat

»There is no such thing as a single-issue struggle because
we do not live single-issue lives.«
Audre Lorde (2007), Sisters Outsider

Das aus dem Black Feminism und der Critical Race Theory Ende der 1980er Jahre entstam-
mende Konzept der Intersektionalitit, das von der US-amerikanischen Juristin Kimber-
1é Crenshaw (1989, 1995) mafigeblich gepragt wurde, bringt eine bereits linger wihrende
Debatte zur Verflechtung und Verschrinkung verschiedener Ungleichheitsdimensionen
entlang der klassischen Trias (race, class, gender) auf den Punkt. Mit der heuristischen
Metapher der »Straflenkreuzung« zeigte Crenshaw (2013, S. 40) die Wirkmichtigkeit des
Zusammenspiels unterschiedlicher Differenzkategorien auf das Diskriminierungspo-
tenzial marginalisierter sozialer Gruppen auf:

»Consider an analogy to traffic in an intersection, coming and going in all four direc-
tions. Discrimination, like traffic through an intersection, may flow in one direction,
and it may flow in another. If an accident happens in an intersection, it can be caused
by cars traveling from any number of directions and, sometimes, from all of them. Sim-
ilarly, if a Black woman is harmed because she is in the intersection, her injury could
result from sex discrimination or race discrimination« (Crenshaw, 1989, S. 149).

https://dol.org/10.14361/9783839470534-002 - am 14.02.2026, 07:40:15. - @



https://doi.org/10.14361/9783839470534-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

