
Soziale Welt 55 (2004), S. 437 - 444

Kultur und Differenz in der Soziologie

Von Anja Weiß

Das Thema des diesjährigen DGS-Kongresses war in mehrfacher Hinsicht gut gewählt. »So-
ziale Ungleichheit« war bisher nicht explizit im Titel eines Soziologie-Kongresses erschie-
nen, obwohl es sich um einen zentralen Gegenstand der Soziologie handelt. Dass sich
ausgerechnet der erste Soziologiekongress, der in München stattfindet, mit der Sozialen Un-
gleichheit beschäftigte, war passend, denn München ist nicht nur eine der High-Tech-Zentra-
len Deutschlands, sondern auch eine Stadt, in der die einkommensarme Bevölkerung
durchschnittlich 41% ihres Einkommens für Mietzahlungen ausgeben muss (Münchner Ar-
mutsbericht 2002:34) – Gegensätze, die vom Oberbürgermeister Christian Ude selbst wäh-
rend der Eröffnungsveranstaltung angesprochen wurden.1

Der Titel »Soziale Ungleichheit und kulturelle Unterschiede« konnte auf eine der zentra-
len Debatten innerhalb der Ungleichheitsforschung bezogen werden. Für sich gesehen wer-
den kulturelle Differenzen aber nur selten und dann eher beiläufig in der Soziologie analy-
siert. Dass sie neben Sozialer Ungleichheit zum zweiten Querschnittsthema des größten
deutschsprachigen Kongresses ausgewählt wurden, hat das begriffliche Defizit nicht behe-
ben können.

Für den Blick von außen war die Vagheit des Gegenstands ein Vorteil, denn dass kulturel-
le Unterschiede etwas mit dem EU-Beitritt der Türkei, mit Migration und dem diesjährigen
Gastland Indien, aber auch mit Familienarbeit und Elitenbildung zu tun haben könnten,
leuchtet ein. Hartz IV hat die Problematik Sozialer Ungleichheit wieder in die Mittelschicht
getragen. Es ist den VeranstalterInnen gelungen, diesen Vorteil in mehrere gut besuchte
Abendveranstaltungen umzusetzen: »Warum die Türkei kulturell – nicht – zu Europa gehört.
Ein Streitgespräch«, »Spaltet Hartz die Gesellschaft?« »An der Spitze der Gesellschaft: Al-
tes Geld, neue Kräfte und Leute wie du und ich«, um nur einen Teil zu nennen. Sie griffen
aktuelle Befindlichkeiten auf und wurden in der Presse gern zitiert.

Wer wie die Kongressbeobachterin ein fachliches Interesse am Verhältnis von Sozialer
Ungleichheit und kulturellen Unterschieden hegt (Weiß et al. 2001), musste hingegen ver-
blüfft feststellen, dass die Vielzahl der Fachkulturen den zweiten Teil des Titels ähnlich un-
bedarft den eigenen Forschungsinteressen unterwarf wie die geneigte Öffentlichkeit. Die he-
terogene Bezugnahme auf »kulturelle Unterschiede« in den mehr als 130 Foren2 macht zwar
deutlich, dass die Soziologie in aller Breite an den Titel des Kongresses anknüpfen konnte.
Was die soziologische Wissenschaft genau mit kulturellen Unterschieden meinen könnte und
sollte, blieb in den von mir besuchten Veranstaltungen aber fast durchgängig ungeklärt.

Ein Kongressbericht kann diesen Mangel zwar nicht beheben. Es soll aber doch ein Versuch
unternommen werden, den Assoziationsgehalt kultureller Unterschiede zu systematisieren.

1) Für das Querschnittsthema des Kongresses wäre auch der Umstand relevant gewesen, dass München
zu den Städten zählt, in denen in den Jahren 1994 bis 2003 etwa die Hälfte der Vormerkungen für
Sozialwohnungen an ausländische Haushalte entfielen, aber nur zwischen 34 % und 38,9 % der So-
zialwohnungen an Ausländer vergeben wurden (Amt für Wohnen und Migration, S-III-LS).

2) Es versteht sich von selbst, dass es der Autorin nicht möglich war, mehr als einen Bruchteil des An-
gebots wahrzunehmen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437


438

Kultur als Substanz, kultureller Unterschied als Konstrukt?

Bei Ländervergleichen, Arbeiten zu Migration, Staatsbürgerschaft und Transnationalisierung
scheint der Bezug zum kulturellen Unterschied auf der Hand zu liegen. Im Plenum »Europä-
isierung Sozialer Ungleichheit« trennte Jürgen Gerhards eingangs zwischen kulturellen Un-
terschieden als Ungleichartigkeit und sozialer Ungleichheit als Ungleichrangigkeit. Dann
untersuchte er, wie sich die Wertorientierungen in verschiedenen EU-Ländern und (zukünfti-
gen) Beitrittskandidaten von dem im EU-Recht aufscheinenden Skript der europäischen Ge-
sellschaft unterscheiden. Die Messlatte »EU-Skript« überführte also Ungleichartigkeit in
Rangunterschiede. Die aktuelle Frage, ob z.B. die islamische Religion ein Beitrittshindernis
sein könnte, beantwortete Gerhards indirekt, indem er zeigte, dass die Religiosität einer Be-
völkerung besser mit deren Bildungsgrad und dem Entwicklungsstand ihres Landes als mit
der Art der Religion erklärt werden kann. Die kulturellen Unterschiede, auf die es ankommt,
lassen sich anscheinend in Rangfolgen bringen und durch soziale Ungleichheit erklären. Die
gängige Unterscheidung zwischen Ungleichartigkeit und Ungleichrangigkeit verliert im
Lichte dieser Empirie an Überzeugungskraft.

Andere Veranstaltungen übersetzten »kulturelle Unterschiede« als ethnische Differenzie-
rung, schätzten deren Stabilität aber ganz unterschiedlich ein. Im Plenum »Intergenerative
Reproduktion sozialer Ungleichheit durch kulturelle Unterschiede?« wurden Kinder »deut-
scher und ausländischer Herkunft« (Lothar Krappmann und Hans Oswald) bzw. »mit und
ohne Migrationshintergrund« (Beatrice Hungerland und Manfred Liebel) verglichen. Die
von Ludger Pries organisierte Freitagssitzung der Sektion »Migration und ethnische Minder-
heiten« benannte mit dem Titel »Identität und Staatsbürgerschaft« die Extreme (inter-)sub-
jektiver bzw. institutionalisierter ethnischer Differenzbildung. Inhaltlich sollte die Gegen-
überstellung dadurch aufgelöst werden, dass Staatsbürgerschaft als mehrdimensionales und
dynamisches Phänomen betrachtet wird, das durch Identitätspolitiken verändert werden
kann. Auch Alfons Bora und Heiko Hausendorf gingen im Plenum »Gleich in der Ungleich-
heit? Citizenship, Rechte und kulturelle Differenz« davon aus, dass Staatsangehörigkeit über
Kommunikation konstruiert wird. Ihr Konzept betonte aber nicht ethnische Unterschiede und
Identitäten, sondern empirisch verschiedene Formen der politischen Inklusion, die im Län-
dervergleich mit institutionellen Kontexten in Verbindung gebracht wurden.

Wenn man »kulturelle Unterschiede« als dynamische soziale Konstrukte begreifen kann,
steht die empirisch forschende Soziologie vor dem Problem, welche Unterscheidungen sie
ihren Untersuchungen zu Grunde legt. Man kann natürlich administrative Kategorien wie
»deutsch« und »ausländisch« verwenden oder Länder vergleichen. Aber selbst dann stellt
sich die Frage nach der geeigneten Untersuchungseinheit. Im Plenum »Region als Dimen-
sion sozialer Ungleichheit« wurde es z.B. als großer Fortschritt angesehen, dass die Regio-
nalforschung mittlerweile einen Teil der Daten auf Kreisebene auswerten kann. Wie das
Publikum anmerkte, sind aber schon Kreise in sich so heterogen, dass diese »kleinste Diffe-
renz« bereits wichtige Unterschiede nivelliert. Im Plenum »Die Herrschaft der Uneindeutig-
keit. Zur Produktion von Ungleichheit in der Zweiten Moderne« zog Ulrich Beck eine unüb-
liche Konsequenz aus den Schwierigkeiten der Kategorienbildung. Ein soziologischer
Gesellschaftsbegriff, der sich eng an den Nationalstaat anlehnt, stoße an seine Grenzen,
wenn die Gesellschaftlichkeit Europas zur Debatte steht. Gibt es in Europa eine europäische
Gesellschaft? Ist das noch eine Gesellschaft? Diese Fragen würden aufgrund des methodolo-
gisch nationalistischen Blicks der Soziologie nicht gestellt. Auch könnten sie nicht durch
eine klare Definition des Gesellschaftsbegriffs mit nachfolgender überzeugender Grenzzie-
hung gelöst werden. Die Theorie Reflexiver Modernisierung rufe vielmehr zu einem »So-
wohl-als-Auch« auf, das sowohl Europäisierung als auch nationale Gesellschaften unter-
sucht, ohne sich zwischen beidem zu entscheiden.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437


439

Leider fühlte sich das Publikum weniger durch die methodologische Provokation des So-
wohl-als-Auch herausgefordert, als durch den – auf ein Missverständnis zurückgehenden –
Eindruck, die ländervergleichende Forschung würde als inhaltlich nationalistisch be-
schimpft. Ulrich Beck, der zur Eröffnung des DGS-Kongresses den Preis für herausragende
Leistungen auf dem Gebiet der öffentlichen Wirksamkeit der Soziologie erhielt, wirkt inner-
halb der Disziplin regelmäßig provozierend. Interessant war, dass er die von ihm in den 80er
Jahren mit angestoßene Kontroverse zwischen Individualisierungs- und Klassentheorie vor
dem Lichte seiner neueren Arbeiten selbstkritisch beurteilt. Zwar habe seine Individualisie-
rungstheorie nicht Wahlfreiheit unterstellt, sondern die strukturbildende Bedeutung des
Wohlfahrtsstaats für soziale Ungleichheit betont. Wegen dieser Schwerpunktsetzung sei sie
aber ebenso sehr im methodologischen Nationalismus gefangen wie die Klassentheorie.
Beck zufolge benötigt die Ungleichheitsforschung einen transnationalen Bezugsrahmen, der
transnationale Institutionen und Handlungschancen einbezieht.

Kulturelle Unterschiede in der Ungleichheitsforschung

Die Soziologie Sozialer Ungleichheit war auf dem Kongress in allen ihren Varianten vertre-
ten. Hier soll v.a. die einschlägige Theoriebildung und ihr Bezug zum »kulturellen Unter-
schied« diskutiert werden. Im ungleichheitssoziologischen Denken ist der Verweis auf
»kulturelle Unterschiede« eindeutig besetzt. Die Auseinandersetzung über den Zusammen-
hang von Ungleichheit und Kultur dauert seit den 80er Jahren an. Ausgelöst von der Indivi-
dualisierungsdebatte (Beck 1983; Geißler 1996) schien es zeitweise so, als würde eine
Vielzahl kultureller Differenzierungen an die Stelle hierarchischer Einkommensunterschie-
de treten. Auch wenn die Auseinandersetzung heute weniger polarisiert geführt wird, hatte
der Zweifel an der Klassentheorie doch Folgen. Neuere theoretische Vorschläge betonen die
Mehrdimensionalität sozialer Ungleichheit (Hradil 1987; Berger / Hradil 1990) und die von
dieser implizierten Statusinkonsistenzen oder sie beschäftigen sich von vorneherein mit Le-
bensstilen und der Ausdifferenzierung von Milieus.

Insofern war es bemerkenswert, dass sich gerade Vertreter der Kultur- und der Bildungs-
soziologie gegen ein Verschwinden der Klassengesellschaft wandten. In seinem Eröffnungs-
vortrag stellte Karl-Siegbert Rehberg die These auf, die Klassengesellschaft bestehe fort,
auch wenn sie für Soziologie und Gesellschaft vorübergehend unsichtbar geworden sei. Mi-
chael Vesters Mittagsvorlesung »Die Illusion der Bildungsexpansion. Die sozialen Milieus
und das segregierende Bildungssystem der BRD« machte deutlich, dass der Fahrstuhleffekt
zwar fast alle Milieus betroffen hat. Eine Mobilität zwischen den Schichten sei aber nicht
entstanden. Vielmehr sei es innerhalb tradierter Milieus zu einer horizontalen Verschiebung
hin zu mehr kulturellem Kapital gekommen. Zum Abschluss des Kongresses bestätigte Karl
Ulrich Mayer anhand von Längsschnittdaten die relative Stabilität sozialer Ungleichheit über
die Zeit hinweg.

Keiner der genannten Redner versäumte Zugeständnisse an den »cultural turn« der Un-
gleichheitssoziologie. Vester operationalisiert »Milieu« über habituelle Unterschiede, die
sich in einem zweiten Schritt auf die Ungleichverteilung von ökonomischem und kulturellem
Kapital beziehen lassen (Vester et al. 2001). Rehberg zufolge ist das Unsichtbarwerden von
Klassengegensätzen u.a. auf die integrierende Wirkung des Konsums zurückzuführen. Kul-
tur und Ungleichheit stehen sich in diesen Vorträgen nicht als Gegensätze gegenüber, son-
dern die kulturellen Unterschiede tragen zur Reproduktion von Klassen bei.

Auch die Kernbereiche der Ungleichheitsforschung, wie die Arbeits- und Industriesoziolo-
gie, setzten sich intensiv mit verschiedenen Aspekten kultureller Unterschiede auseinander.
Im Plenum »Der ungleiche ›Wert‹ der Arbeit« zeigten Klaus Dörre, Klaus Krämer und Fre-
deric Speidel, dass gerade prekäre Arbeit nicht nur an ihrem ökonomischen, sondern auch an

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437


440

ihrem sozialen Wert gemessen wird. Sie wird von den Beschäftigten geschätzt, wenn sie als
Brücke zu Normalarbeitsverhältnissen gelten kann. Prekäre Arbeit kann aber auch Desinteg-
ration verschärfen, wenn eine Verstetigung des Beschäftigungsverhältnisses langfristig miss-
lingt bzw. wenn eine Umwandlung in prekäre Arbeitsverhältnisse disziplinierend auf
Stammbelegschaften wirkt und ausgrenzende Integrationsnormen unter ihnen stärkt. Corne-
lia Koppetsch schlug vor, die Schwerpunktsetzung der Berufssoziologie auf institutionali-
siertem Bildungskapital um eine Berücksichtigung von Berufskulturen zu ergänzen. In einer
Reihe »neuer« Kulturberufe wird die Statusordnung v.a. von starken – und ökonomisch
schwer nachzuvollziehenden – Normen getragen. Nick Kratzer stellte im Plenum des
Münchner SFB »Reflexive Modernisierung« aus der Perspektive der Industriesoziologie
fest, dass Individualisierung nicht allein als Ausdifferenzierung der privaten Lebensführung
begriffen werden sollte, sondern von Unternehmen gezielt zur Steigerung von Rationalisie-
rungspotenzialen (z.B. durch eine Flexibilisierung von Arbeitszeit und -ort) eingesetzt wird.

„Alte Ungleichheiten« und »kulturelle Differenzierungen« (vgl. das Vorwort des Pro-
grammheftes) werden in der Ungleichheitsforschung nicht länger gegeneinander ausgespielt,
sondern aufeinander bezogen. Das öffnet den Blick für eine Vielzahl von Ungleichheiten,
die die Sozialstruktur »neben« Einkommen und Beruf beeinflussen: Alter, Wissen, Gesund-
heit, Region und Geschlecht. Trotz dieser Fortschritte haftet der Debatte etwas eigenartig
Unbefriedigendes an. Kulturelle Unterschiede werden zur Überschrift für die Ergänzung, für
das »Andere« überkommener Theorien. Damit bleibt die dualistische Gegenüberstellung von
»Basis« und »Überbau« ungebrochen. Es scheint, als könne Kultur nicht strukturbildend wir-
ken bzw. als werde die Sozialstruktur (gedacht als Verteilung von Einkommen und Beruf)
von kulturellen Spielereien lediglich überrankt. Erschwerend kommt hinzu, dass gerade die
Gegenstände, die in anderen soziologischen Debatten als kulturelle Unterschiede im engeren
Sinn begriffen werden, aus der Ungleichheitsforschung weitgehend ausgeklammert bleiben.
Lebensstile werden z.B. durchgängig als Heterogenität innerhalb eines homogen gedachten
Staatsvolks konstruiert. Eine explizite Auseinandersetzung mit dem Begriff des »Kulturellen
Unterschieds« könnte hingegen zeigen, dass manche kulturellen Differenzen (wie Ge-
schlecht und Ethnizität) so stabil institutionalisiert sind, dass sie selbst zu Ungleichheiten
werden, während eine Vielzahl kultureller Unterschiedlichkeiten eine eigenständige begriff-
liche Auseinandersetzung erfordert und entkoppelt von sozialer Ungleichheit analysiert wer-
den sollte.

Eine Alternative zu den hier angemahnten Mängeln war in der Mittagsvorlesung von Wil-
liam Julius Wilson (Social Theory and the »Underclass« Debate) zu finden. Wilson zeigte,
dass der Rassismus gegen die amerikanischen Schwarzen als historische Ursache für deren
Konzentration in wenigen Branchen und bestimmten Wohnvierteln angesehen werden muss.
Eine räumlich segregierte »Underclass« sei aber erst entstanden, als ökonomischer Wandel
einen Abstieg der Branchen bedingte, in denen viele Schwarze arbeiten, und als erste Erfolge
der Bürgerrechtsbewegung der schwarzen Mittelklasse eine Abwanderung aus benachteilig-
ten Vierteln ermöglichten. Während die Nachbarschaft zuvor Abwärtsspiralen auffangen
konnte, führt die schwache Integration in den Arbeitsmarkt jetzt zu einem Verlust von
Selbstvertrauen und sozialer Isolation. Was ist in einem solchen Paradigma die soziale Un-
gleichheit, was der kulturelle Unterschied? Wilson sah historische, ökonomische, räumliche
und soziokulturelle Nachteile als multifaktorielles Ursachengefüge für die Bildung sozialer
Klassen und wendete sich gegen eine ideologische Reduktion des Problems auf Kultur bzw.
Struktur.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437


441

Selbstreflexion der Disziplin

Dass der Stellenwert des »kulturellen Unterschieds« in der Soziologie letztlich ungeklärt
blieb, förderte die Auseinandersetzung mit einer Reihe von Grundsatzfragen. Ein Teil der
Vorträge nutzte die Gelegenheit zur Selbstreflexion und fragte, wie die soziologische Wahr-
nehmung von Ungleichheit mit den prominenten Diskursen ihrer Zeit korrespondierte. Zum
Beispiel passe Schelskys »nivellierte Mittelstandsgesellschaft« gut zu einer Nachkriegsord-
nung, in der der Statusverlust des Adels und die Vielzahl deklassierter Flüchtlinge eine
Überführung der nationalsozialistischen »Volksgemeinschaft« in eine (nationale) »Notge-
meinschaft« begünstigte (Rehberg). Diese Einschätzung wurde von Max Hallers Vortrag
»Klassen- und Sozialstrukturparadigmen als Interpretationen nationaler gesellschaftlicher
Problemlagen« bestätigt. In wissenssoziologischer Perspektive könne man die ungleichheits-
soziologische Theoriebildung gut mit der Sozialstruktur, dem Institutionengefüge und den
vorherrschenden Werten unterschiedlicher Länder erklären. Z.B. erfreue sich der in Deutsch-
land viel gescholtene Klassenbegriff einer in Frankreich und England gut zu erklärenden Be-
liebtheit.

Ernüchternde Erkenntnisse dieser Art könnten vielleicht durch eine Auseinandersetzung
mit den normativen Prämissen des Gegenstands »Soziale Ungleichheit« eingehegt werden
(Berger/Schmidt 2004). Im Abschlussplenum »Der Sinn der Ungleichheit« hinterfragte
Günter Dux die Gleichheitsnorm. In der Moderne lege der Markt die Subjekte darauf fest,
sich als gleich und gleichwertig zu verstehen. Zugleich sei Gleichheit unerreichbar. Während
die normative Theorie Gleichheitsnormen aus sich heraus begründe, bildeten sich Normen
aus Sicht der Soziologie innerhalb der Gesellschaft heraus. Das schließe Handlungs- und
Machtpotenziale ein, die problemlos akzeptiert werden, obwohl sie der Bildung von Normen
vorgängig sind. Zum Beispiel sei zu fragen, wie die Machtinteressen derer ins politische
System eingeführt werden können, die an dessen Rand stehen und damit von vornherein von
der Entscheidung über Normen ausgeschlossen bleiben.

Einige Vorträge aus dem Gastland Indien (und der Nachmittag »Multiple Modernities«
der Sektion Soziologische Theorie) verknüpften die wissenssoziologische und die normative
Selbstreflexion zu einer internationaleren Betrachtungsweise. Als Folge des Kolonialismus
sehen westliche Theorien noch heute die eigene Gesellschaft als moderne Ausnahmeerschei-
nung und die Gesellschaften der »Anderen« als (traditionellen) Kontrast. Dabei gab es auch
im Westen multiple Wege zur Moderne. Rajeev Bhargava zufolge wird Säkularismus im
Westen mit einer Trennung von Staat und Kirche gleichgesetzt. Im indischen Säkularismus
fördere der demokratische Staat religiöse Reform, weil er sich für Religion als solche enga-
giere. Anti-demokratische Hierarchien innerhalb der Religionen, die im Westen auf dem
Wege einer Sphärentrennung »toleriert« werden, würden vom säkularen indischen Staat kri-
tisiert. Vor dem Hintergrund eines spezifisch westlichen Säkularismus erscheint der indische
Säkularismus als unvollständig. Vor dem Hintergrund von Bhargavas Vortrag könnte man
hingegen einige neue Ideen dazu entwickeln, warum der westliche Säkularismus oft so
schlecht funktioniert. Auch dass Jürgen Gerhards, wie eingangs dargestellt, Werte von EU-
Bevölkerungen einerseits als ungleichartig und gleichrangig beurteilt und sie andererseits am
EU-Script misst, erscheint in postkolonialer Perspektive widersprüchlich.

Der Durchgang durch verschiedene Reflexionsebenen wurde durch theoretische und me-
thodische Konkurrenzen ergänzt, die das Fach seit längerem beschäftigen. Eine Reihe von
systemtheoretisch orientierten Vorträgen und Foren fragte nach möglichen Verbindungen
handlungs- und differenzierungstheoretischer Zugänge zur Ungleichheitsproblematik. Eine
Übersetzung der »kulturellen Unterschiede« als »Differenzierung« liegt nicht auf der Hand,
hat aber den großen Vorteil, dass der vage Begriff »kultureller Unterschied« so für eine sozi-
ologische Theoriebildung anschlussfähig wird. Aus Sicht der Ungleichheitsforschung ist

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437


442

obendrein erfreulich, dass sich die Systemtheorie in den letzten Jahren auch mit Ungleich-
heitsfragen beschäftigt. So wurde in der von André Kieserling, Stefan Kühl und Boris Holzer
organisierten Ad-hoc-Gruppe »Schichtung und funktionale Differenzierung« anerkannt, dass
das Problem der Schichtung im Luhmann’schen Theoriegebäude nicht die nötige Beachtung
gefunden habe. Trotz des Besuchs weiterer einschlägiger Foren ist es der Autorin aber leider
nicht gelungen, Vorschläge zu erkennen, die über eine Luhmannexegese hinausgingen. Das
mag der Größe der Herausforderung geschuldet sein, mag aber auch daran liegen, dass un-
gleichheitssoziologische Arbeiten – die sich ja schon etwas länger mit dem Problem
beschäftigen – recht oberflächlich rezipiert und als »atheoretisch« abgewiesen wurden.

Sieht man von solchen Ärgernissen ab, so ist nicht von der Hand zu weisen, dass die The-
oriekonkurrenz interessante empirische Zugänge inspiriert. Nicole Burzan, Brigitta M. Lö-
kenhoff, Uwe Schimank und Nadine M. Schöneck untersuchten »Inklusionsprofile in länd-
lichen Räumen« in Ergänzung zu ungleichheitstheoretisch begründeten Merkmalen sozialer
Lagen. Auf dem Land ist die Inklusion in manche Teilsysteme höher, so dass der Vortrag die
These von der Rückständigkeit der Landbevölkerung nur teilweise bestätigen konnte. Den-
noch zeigte sich das theoretische Defizit. Der Begriff der Inklusion ist auch nach Ansicht der
ReferentInnen neutral – inkludiert sind sowohl Patienten als auch Museumsbesucherinnen.
Es war aber wiederholt von Vorsprung und Rückstand die Rede und es wurde – vielleicht
auch aus Zeitgründen – nicht klar, wie eine Analyse von Inklusionsprofilen auf die Un-
gleichheitsthematik bezogen ist. Immerhin beschäftigt dieses theoretische Problem beide
Seiten. Die ungleichheitssoziologischen Anhänger des Exklusionsbegriffs Heinz Bude,
Berthold Vogel und Andreas Willisch betitelten ihre Ad-hoc-Gruppe nicht umsonst »Die
Kontroverse über den Exklusions-Begriff«. Dass Benachteiligungen nicht mehr nur als Ver-
teilungs- sondern auch als Integrationsprobleme verstanden werden sollen, wirft die Frage
auf, wie Integration in modernen Gesellschaften begriffen werden kann.

Nicht bei allen fachinternen Konkurrenzen entstand der Eindruck, dass Unstimmigkeiten
die Forschung beflügeln. Der wieder aufgeflammte Methodenstreit lässt sich besser als kon-
sequentes Aneinander-vorbei-Sprechen charakterisieren. Michael Bommes war es im Rah-
men der Sektionsveranstaltung »Migration und ethnische Minderheiten« gelungen, mit Hart-
mut Esser und Ludger Pries die in Deutschland prominentesten Vertreter zweier
gegensätzlicher Theorierichtungen an einen Tisch zu bringen. Die vorgesehene Debatte
»Transnationalismus oder Assimilation« fand dennoch nicht statt. Zur Überraschung vieler
gestand Hartmut Esser der neuen Migrationssoziologie zu, dass sie das Augenmerk auf Phä-
nomene gelenkt habe, die in den klassischen Theorien zu wenig Beachtung fanden. Dann je-
doch entfaltete er die von ihm vertretene »einzig richtige« empirische und theoretische Me-
thode, an der die neue Migrationssoziologie – erwartbar – scheitern musste.

Hat der Aufstieg der AG »Methoden der qualitativen empirischen Sozialforschung« in den
Stand einer Sektion vormals hierarchisch befriedete Konflikte3 wieder aufbrechen lassen? Ist
der Methodenstreit so aufgeladen, weil die Uneinigkeit der Soziologie deren Rezeption in
der Öffentlichkeit beschädigt (wie dies Hartmut Esser auf dem Leipziger Soziologie-Kon-
gress 2002 behauptet hat)? Man hätte sich öfter die souveräne Parteilichkeit eines Karl Ul-
rich Mayer gewünscht, der in seinem Abschlussvortrag einen Sinn der Soziologie sowohl in
der Suche nach Neuem als auch in der repräsentativen Überprüfung von Hypothesen finden
konnte. »Trüffelschweine« und »Ausdauersportler« seien wechselseitig aufeinander ange-
wiesen. Panels brauchten Fallstudien, Zeitdiagnostik die empirische Bestätigung.

3) Ich erinnere mich an den Soziologiekongress 1996 in Dresden , bei der die Veranstalter der AG einen
winzigen Seminarraum zugestanden, in den sich dann ein fast hundertköpfiges Publikum zwängen
musste.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437


443

Formen

Dreht man die Schraube der Reflexion noch einmal weiter und fragt abschließend nach den
Arbeitsformen des hervorragend organisierten Kongresses, so kann auch hier »Kulturelle
Differenz« als Anknüpfungspunkt dienen. War das Publikum vor 10 Jahren noch genötigt,
vier Stunden am Stück einstündigen Plenumsvorträgen zu lauschen, die nur sehr andeutungs-
weise diskutiert wurden, ist heute im Positiven wie Negativen eine Vielfalt von Veranstal-
tungsformen gewährleistet. Ich nahm an einer Ad-hoc-Gruppe zu »Biographien, Karrieren
und Identitäten transnationaler Migranten« teil, die von Florian Kreutzer und Silke Roth über
einen offen und breit ausgeschriebenen Call for Papers organisiert wurde. Die Veranstaltung
war ein Vergnügen: inhaltliche Vorbereitung durch die Moderation, funktionierendes Zeit-
management, gute RednerInnen auch aus dem Nachwuchs und ein interessiertes Publikum.
Das andere Extrem stellte – mit Verlaub – eine »Author meets Critic« Veranstaltung dar.
Thomas Schwinns verdienstvolles Bemühen, funktionale Differenzierung und Soziale Un-
gleichheit in einen Dialog zu bringen, hätte Besseres verdient, als ein Podium, das sich u.a.
aus einem Autor des Bandes und einem einzigen Ungleichheitsforscher zusammensetzte, der
obendrein selbst für sich in Anspruch nahm, mit zunehmenden Jahren milder gestimmt zu
sein. Natürlich blieb da auch keine Zeit für Diskussionen oder gar Nachfragen des Publi-
kums.

Fazit

Am Ende war es die Podiumsdiskussion am Donnerstagabend, die das immer wieder anklin-
gende Spannungsverhältnis von Ökonomie und Werten am anschaulichsten auf den Punkt
brachte – wenn man denn in der Lage war, die Äußerungen des Podiums in die Fachdiskussi-
on zu übersetzen. Zum Thema »Familienpolitik als Wachstumspfad« hatte die Moderatorin
Jutta Allmendinger hochrangige SprecherInnen gewonnen, die sich schnell einig waren, dass
es im langfristigen Interesse von Unternehmen und Politik sei, eine Vereinbarkeit von Fami-
lie und Beruf zu gewährleisten: Auf das Gute und Gerechte kann sich auch die Soziologie
leicht verständigen. Allein der Markt will es manchmal anders: Dieter Düsedau (McKinsey
Deutschland) meinte, dass Hausarbeit erst dann umverteilt würde, wenn Frauen über die
gleiche Wirtschaftskraft verfügten wie Männer. Neben der Wirtschaft spielen aber auch
Machtverhältnisse eine Rolle: Hans Bertram sah das Problem in der Verweigerung vieler
Männer, Familienarbeit zu leisten. Hieraus leitet die Soziologie gerne einen Bedarf an staat-
licher Intervention ab: Jutta Allmendinger fragte, ob die Politik die Verweigerung der Män-
ner nicht negativ sanktionieren könnte. Dem hielt eine verbindliche Familienministerin
Renate Schmidt entgegen, dass es Aufgabe der Politik sei, verschiedene Lebenswege zu
ermöglichen, nicht aber zur Vereinbarkeit zu zwingen. Möglicherweise würden auch Männer
feststellen, dass das Leben reicher ist, wenn man nicht nur im Beruf, sondern auch in der Fa-
milie arbeitet. Lebensstil als freie Wahlentscheidung?

Auf diese »Lösung« hätte man sich wieder einigen können, wäre da nicht Allmendingers
Freude an der Provokation. Einen verblüfften Florian Gerster brachte sie dazu, zu erzählen,
dass er seit seinem Ausscheiden aus der Bundesagentur für Arbeit an Lebensqualität gewon-
nen habe. Und Dieter Düsedau musste irgendwann eingestehen, dass er die auf dem Podium
geteilten Werte im Alltag der Unternehmensberatung nur bedingt umsetzen kann. Selbst
wenn sich die gerne zitierten Prognosen zum demographischen Wandel bewahrheiten soll-
ten, werden weibliche Fachkräfte bestenfalls mittelfristig notwendig gebraucht. Und wenn
eine Firma aus den roten Zahlen kommen muss, sind viele Maßnahmen wirksamer als Inves-
titionen ins Personal. Die unbeantwortete Frage, ob und wie kultureller Wandel soziale Un-
gleichheit beeinflussen kann, stand dem Publikum am Ende deutlich vor Augen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437


444

Mittlerweile existieren auf dem Kongress für Soziologie einige Formate, die zur Diskussi-
on ermuntern sollen. Dennoch haben sich die prominenten Vertreter des Faches weniger als
in Leipzig 2002 auf echte Kontroversen eingelassen. Sich tatsächlich einer Diskussion zu
stellen und das womöglich gegenüber KollegInnen, die man nicht seit Jahrzehnten kennt, ge-
lingt im Austausch mit der Politik besser als innerhalb des Faches.

Von der zitierten Podiumsdiskussion wäre zu lernen, dass sich Soziologie ohne große
Mühe als wissenschaftliche Reflexion über die Gesellschaft betreiben lässt. Auf ein konkre-
tes Steuerungsproblem bezogen, war die funktionale Differenzierung zwischen Wirtschaft,
Politik und Wissenschaft klar zu erkennen. Konkurrierende Deutungen über die Verursa-
chung sozialer Ungleichheit (Markt, Herrschaftsstrategien, biographische (Fehl-)Entschei-
dungen) wurden durch die der Soziologie eigene und angemessene Ratlosigkeit hinsichtlich
der Lösungen ergänzt. Stellen wir uns vor, diese Podiumsdiskussion hätte die Eröffnungsver-
anstaltung ersetzt und der Kongress hätte die in ihr angedeuteten Probleme in die Fachspra-
chen übersetzt und bearbeitet. Statt Zeugen eines gut gelungenen Kongresses wären wir Zeu-
gen einer faszinierenden Auseinandersetzung geworden.

Literatur

Amt für Wohnen und Migration, S-III-LS, Download am 28.12.2004 unter: http://www.muenchen.de/
vip8/prod2/mde/_de/rubriken/Rathaus/85_soz/pdf/muenchensozial2003_wohnen.pdf.

Beck, Ulrich (1983): Jenseits von Klasse und Stand? Soziale Ungleichheit, gesellschaftliche Individuali-
sierungsprozesse und die Entstehung neuer sozialer Formationen und Identitäten, in: Reinhard Kreckel
(Hrsg.), Soziale Ungleichheiten (Soziale Welt, Sonderband 2). Göttingen: Schwartz, S. 35-74.

Berger, Peter A. / Hradil, Stefan (Hrsg.) (1990): Lebenslagen, Lebensläufe, Lebensstile, Göttingen: Otto
Schwartz & Co.

Berger, Peter A. / Schmidt, Volker H. (Hrsg.) (2004): Welche Gleichheit – welche Ungleichheit? Grund-
lagen der Ungleichheitsforschung, Wiesbaden: VS Verlag.

Geißler, Rainer (1996): Kein Abschied von Klasse und Schicht: Ideologische Gefahren der deutschen So-
zialstrukturanalyse, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 48:319-338.

Hradil, Stefan (1987): Die »neuen sozialen Ungleichheiten« – und wie man mit ihnen (nicht) theoretisch
zurechtkommt, in: Bernhard Giesen / Hans Haferkamp (Hrsg.), Soziologie der sozialen Ungleichheit.
Opladen: Westdeutscher Verlag:115-144.

Vester, Michael / Oertzen, Peter von / Geiling, Heiko / Hermann, Thomas / Müller, Dagmar (2001): So-
ziale Milieus im gesellschaftlichen Strukturwandel. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Weiß, Anja / Koppetsch, Cornelia / Scharenberg, Albert / Schmidtke, Oliver (Hrsg.) (2001): Klasse und
Klassifikation. Die symbolische Dimension sozialer Ungleichheit, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Dr. Anja Weiss
Universität der Bundeswehr München

85577 Neubiberg
anja.weiss@unibw-muenchen.de

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-437

