
Der Mensch — ein Produktionsfaktor mit Würde*

El i s a b e t h  Gö b e l **

H u m a n  b e i n g s  — m e a n s  o f p r o d u c tio n  w i th  d ig n ity

Econom ists are used to see employees as m eans o f  production. I t  is the task o f  ethics to attract atten­
tion to the sp ecia l quality o f  human beings. In  contrast to machines they have dignity. The article tries 
to p o in t ou t what this m eans f o r  the management o f  human resources in enterprises. F irst different 
approaches o f  eth ical thought are described. Second these approaches are applied to the f i e ld  o f  human 
resource management. A t last the economic view on employees is compared with the eth ical view and it  
is discussed wether ethics and economics are incompatible o r not.

Key words: 'Ethical Issues in Human Resource Management, Dignity, 'Ethics and E conom ics

1. Das schwierige Verhältnis von Ethik und Ökonom ik  
im Bereich des Personalmanagements

1.1 Der ökonomische Blick auf das Personal
Als „Personal“ werden Menschen bezeichnet, die in Betrieben in abhängiger Stellung 
gegen Entgelt Arbeitsleistungen erbringen, welche der Erreichung der Betriebsziele die­
nen (vgl. Oechsler 1997: 1). Aus dem Blickwinkel der Ökonomik ist das Personal „Pro­
duktionsfaktor“ oder — moderner ausgedrückt — Humanressource. Der Produktionsfak­
tor „Personal“ steht, vor allem in Privatwirtschaftsunternehmen, unter dem Primat der 
Wirtschaftlichkeit „Die Humanressourcen (...) sind Quelle von Wettbewerbsvorteilen, 
Mittel zur Konkurrenz-Differenzierung, Träger und Präger von Unternehmensstrategien, 
oft Engpass- und damit Dominanz-Ressource.“ (Staffelbach 1993: 112).
Ökonomisch betrachtet ist das Personal M ittel zum Zweck. Diese Perspektive wird 
nicht nur von Vertretern der „Personalökonomik“ (vgl. z.B. Backes-Gellner/La- 
zear/W olff 2001) zum Ausdruck gebracht. Auch bei Personalwirtschaftlern, die sich 
nicht ausdrücklich zu einer (institutionen-)ökonomischen Sichtweise bekennen, 
durchzieht der Gedanke der effektiven N utzung der Humanressourcen die Ausfüh­
rungen. Als Vertreter einer P ersona lw irtscha ftsleh re haben sie ja auch ein fachspezifi­
sches und d.h. „w irtschaftliches“ Erkenntnisinteresse. Dieses besteht in der Entwick­
lung von Gestaltungsbeiträgen für den Einsatz von Humanressourcen in Unterneh­
mungen (also Privatwirtschaftsinstitutionen) unter Berücksichtigung unternehmensbe­
zogener (also privatwirtschaftlicher) Ziele (vgl. W eibler 1996: 655).

* Beitrag eingereicht am 08.11.2002; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete Fas­
sung angenommen am 31.3.2003.

** PD Dr. Göbel, Elisabeth, Hofberg 10, 54296 Trier, Tel.: 0651/9990722, E-Mail: egoebeltr@aol.com, 
Forschungsschwerpunkte: Organisation, Institutionenökonomik, Wirtschaftsethik

170

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:egoebeltr@aol.com
https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170
mailto:egoebeltr@aol.com


1.2 Unbehagen an der Instrum entalisierung des Personals
Ein solches fachspezifisches Erkenntnisinteresse ist im Rahmen der wissenschaftlichen 
Arbeitsteilung nützlich und legitim. Dass der Mensch in der ökonomischen Perspektive 
„als Produktions faktor“, als Mittel zum Zweck und damit objekthaft betrachtet wird, 
führt aber bei nicht wenigen Personalwirtschaftlern zu Unbehagen. Der Ökonom fühlt 
sich manchmal in der „Zwangslage, als Betriebswirt etwas zu rechtfertigen, was man als 
(...) Mensch eigentlich nicht gutheißen kann.“ (Wächter 1981: 463). Die ökonomisch 
rationale Optimierung einer Entlassungsstrategie z. B. kann zynisch wirken angesichts des 
Leidens der von Arbeitslosigkeit Betroffenen. Vor allem scheint man gegen eine ethische 
Grundforderung zu verstoßen, die von Immanuel Kant in seiner „Grundlegung zur Meta­
physik der Sitten“ als praktischer Imperativ folgendermaßen formuliert wurde: „Handle so, 
daß du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der Person eines jed en  anderen, jed erz eit zugleich 
als Zweck, niemals bloß als M ittel brauchst“ (1965: 52).
Ökonomisches und ethisches Denken geraten so anscheinend in einen W iderspruch: 
Sowohl der Unternehmer, der M enschen als Personal zweckorientiert einsetzt, als 
auch der Betriebswirt, welcher über die Optim ierung dieses Einsatzes nachdenkt, sie 
stehen beide gleichermaßen im Verdacht, „unm oralisch“ zu agieren, weil sie M en­
schen instrumentalisieren. Ein Verdacht, der den Personalw irtschaftler Oswald N euber­
g e r  veranlasste, explizit zu konstatieren, er sei kein „Unmensch“, auch wenn er Perso­
nen als Personal und als M ittel betrachte (vgl. 1990: 3).
Das grundsätzliche Unbehagen am ökonomischen Blickwinkel ist nachvollziehbar, 
rückt doch die Betrachtung des M enschen als Produktionsmittel diesen in eine be­
denkliche Nähe zu den sachlichen Produktionsmitteln. In der Überhöhung der „Wa- 
renförm igkeit“ der Arbeit besteht das eigentliche Problem (vgl. W ittmann 1998: 196). 
N icht die Betrachtung des Faktors Arbeit als wirtschaftliches Gut ist unmoralisch, 
wohl aber das Ignorieren der humanen Dimension dieses ganz besonderen Produkti­
onsfaktors (vgl. Rich 1990: 80).
Die humane Dimension des Produktionsfaktors „M ensch“ zur G eltung zu bringen, 
erscheint als Aufgabe einer von der Personalwirtschaft zu trennenden Personalethik. 
Im Folgenden soll in den Grundzügen dargestellt werden, was Personalethik bedeuten 
könnte. Bei dieser D arstellung w ird au f verschiedene Typen ethischen Argumentierens 
zurückgegriffen, welche zuerst einzeln vorgestellt und dann integriert werden (daher 
„integrative“ Personalethik). Anschließend w ird das Verhältnis von Personalethik und 
Personalwirtschaft untersucht, um  zu klären, ob beide Disziplinen w irklich in einem 
unauflöslichen Gegensatz stehen oder ob und wie sie auch harmonieren können.

2. Entwicklung einer integrativen Personalethik

2.1 Verschiedene Typen ethischen Argum entierens
Als „Ethik“ oder genauer „normative Ethik“ bezeichnet man die wissenschaftliche Dis­
ziplin, die, von der Idee eines sinnvollen menschlichen Lebens geleitet, nach allgemein­
gültigen Aussagen über das gute und gerechte Handeln sucht. Gegenstand der Ethik ist 
die Moral oder Sittlichkeit (vgl. Höffe 1997a: 66). In den Jahrhunderten, seit methodisch 
über das sittliche Handeln nachgedacht wird, sind verschiedene Typen ethischen Argu-

zfwu 4/2 (2003), 170-192 171

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


mentierens entwickelt worden, die nun — in der hier gebotenen Kürze und Vereinfachung 
— dargestellt werden sollen. Um die Bandbreite der Argumentation zu erfassen, werden 
zunächst pointiert gegensätzliche Typen verglichen.

2.1.1 Gesinnungsethik — Verantwortungsethik
Die Gesinnungsethik folgt dem Leitsatz: Moralisch ist, das Gute zu wollen. Die Moral 
des Handelnden liegt in seiner Intention, E instellung oder Motivation. W er in der 
richtigen Gesinnung handelt, handelt sittlich gut. Die Stärke und Überzeugungskraft 
dieses Ansatzes liegt in der Betrachtung des M enschen als autonomes Subjekt, welches 
in Freiheit seinem Gewissen folgen darf. „Der gute W ille ist nicht durch das, was er 
bewirkt oder ausrichtet, nicht durch seine Tauglichkeit zur Erreichung irgend eines 
vorgesetzten Zweckes, sondern allein durch das W ollen, d. i. an sich gut (...)“, heißt es 
bei Kant (1965: 11).
Die Gefahr einer reinen Gesinnungsethik liegt in ihrer bloßen Innerlichkeit, ohne 
Beachtung der konkreten Handlungen und der Folgen in der W irklichkeit. Vor allem 
M ax W eber (vgl. 1988: 551ff.) hat au f das Problem hingewiesen, dass in bester Absicht 
gerade das Böse getan werden kann. Den Extremfall dieser Problematik verkörpert 
der „Gesinnungstäter“, etwa der Selbstmordattentäter, der sich als M ärtyrer für eine 
heilige Sache versteht. D ie reine Gesinnungsethik weist — so könnte man sagen — eine 
„Verantwortungslücke“ auf.
Die Verantwortungsethik folgt dem Leitsatz: Moralisch ist, das Richtige zu tun. Die M o­
ralität liegt in den richtigen Handlungen, für deren Folgen und Nebenfolgen man 
einzustehen — sich zu verantworten — hat. Von M ax W eber w ird die Verantwor­
tungsethik der Gesinnungsethik idealtypisch entgegengesetzt. Der Verantwortungs- 
ethiker kann sich nicht m it der „Flamme der reinen Gesinnung“ (Weber 1988: 552) 
rechtfertigen, sondern muss sich seine Handlungen und die Folgen seines Tuns zu­
rechnen lassen. Einleuchtend ist an dieser Argumentation vor allem, dass man die 
Handlungen und ihre Folgen viel leichter intersubjektiv beobachten und beurteilen 
kann, als die innere Einstellung. Es gehört zum W esen der Verantwortung, dass man 
sich „vor“ jemandem verantwortet. Das heißt, es gibt für die Beurteilung der Sittlich­
keit der H andlung nicht nur die Instanz des eigenen Gewissens, sondern auch noch 
äußere Instanzen, näm lich die Mitmenschen. Einer möglichen W illkür des subjektiven 
Wollens werden dadurch Zügel angelegt.
W ürde die Sittlichkeit eines M enschen nur an dem gemessen, was er tut und zu w el­
chen Folgen das führt, ergäbe sich allerdings ebenfalls ein Problem. Die schlechten 
Folgen einer Handlung sind manchmal nicht vorauszusehen. Ist man deshalb unm ora­
lisch? Oder umgekehrt: Ist man moralisch, wenn man durch eine H andlung zufällig 
gute Folgen erzielt, obwohl man das gar nicht beabsichtigte? Das Prekäre ist, dass die 
Handlungsfolgen und Nebenfolgen teils sehr schwer zu prognostizieren sind und auch 
vom  Zufall abhängen. Man möchte aber eigentlich niemandem die Sittlichkeit abspre­
chen, der m it gutem Gewissen das Falsche tut und auch niemandem Sittlichkeit be­
scheinigen, der aus böser Absicht zufällig etwas Gutes bewirkt. Auch im  Alltagsver­
ständnis gilt es als triftige Entschuldigung, wenn m an etwas „nicht m it A bsicht“ ge­
macht hat. D ie reine Verantwortungsethik lässt insofern eine „Gesinnungslücke“ of-

172

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


fen. D er Unterschied zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik w ird in der 
folgenden Abb. 1 skizziert.

Gesinnung H andlung Folgen

Gut ist, das Gute zu wollen. 
Moral ist eine Sache der 
inneren Einstellung.
Gesinnungsethik

Gut ist, das Richtige zu tun. 
Moral ist eine Sache der äußeren 
Handlungen und der Folgen.
■Gerantwortungsethik

.Abb. 1: G esinnungs- und 'Gerantwortungsethik

2.1.2 Deontologische (N orm en-)Ethik —Teleologische Ethik
Die deontologische (Normen-)Ethik  folgt dem Leitsatz: M oralisch ist, im Handeln be­
stimmten M oralprinzipien und den daraus abgeleiteten Normen unbedingt zu folgen. 
Der Mensch sieht sich unverbrüchlichen moralischen Gesetzen gegenüber, die er 
erfüllen muss (vgl. R ch  1987: 28). D iese Gesetze können sehr allgemein sein und 
geben dann keine direkten Handlungsnormen vor, sondern nur das Prinzip, nach 
welchem gehandelt werden soll. Das vielleicht bekannteste Handlungsprinzip ist der 
kategorische Im perativ Kants. „handle nur nach derjenigen M axime, durch die du zugleich wol­
len kannst, daß  sie ein allgemeines G eset) werde.“ (1965: 42). Was also das Handeln grund­
sätzlich leiten soll, ist das Prinzip der Verallgemeinerungsfähigkeit. Kann ich wollen, 
dass alle so handeln? Als oberster praktischer Im perativ folgt daraus die schon er­
wähnte Forderung, einen M enschen niemals bloß als M ittel zu benutzen. Der Mensch 
ist als vernünftiges W esen immer Person eigener W ürde (vgl. Kant 1965: 50ff., 58). 
Aus dem kategorischen Im perativ abgeleitete konkretere Normen fordern, niemals zu 
lügen, kein Versprechen zu brechen, Gerechtigkeit zu üben, niemanden zu töten (auch 
nicht sich selbst), M enschen in Not beizustehen.
Beim deontologischen Typus der Normenethik zeigt sich die M oralität im Handeln, 
welches den moralischen Gesetzen entspricht. Ein solches „pflichtgem äßes“ (grie­
chisch to deon = das Erforderliche, die Pflicht) Handeln reicht allerdings für Kant 
noch nicht aus, um das Subjekt als sittlich zu qualifizieren. Von zentraler Bedeutung 
ist für ihn vielmehr, dass das pflichtgemäße Handeln nur „aus Pflicht“ geschieht und 
nicht, um  irgendeinen Zweck zu erreichen. W enn etwa ein Kaufmann ehrlich ist, 
kann er sich eine Reputation aufbauen wollen, die ihm nutzt. So handelt der Kauf­
mann zwar pflichtgemäß ehrlich, aber nicht aus Pflicht, sondern aus Klugheit und 
damit nicht sittlich (vgl. Kant 1965: 15). D iese Argumentation ist gesinnungsethisch, 
weil es die innere E instellung des Handelnden ist, die das Handeln als sittlich qualifi­
ziert. Insofern der homo moralis beim  Handeln gerade nicht seinen Nutzen vor A u­
gen haben darf, ist er dem nutzenmaxim ierenden homo oeconomicus diametral ent­
gegengesetzt.

zfwu 4/2 (2003), 170-192 173

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


Der Begriff der deontologischen Ethik oder Pflichtenethik lässt also zwei Auslegun­
gen zu: Das Pflichtgemäße zu tun und „aus Pflicht“ zu handeln. D iese Ausprägung 
der Gesinnungsethik (aus Pflicht handeln) und deontologische (Normen-)Ethik (das 
Pflichtgemäße tun) werden oft in eins gesetzt, weil sie in der Ethik Kants eng m itein­
ander verbunden sind. H ier sollen sie aber auseinander gehalten werden. W enn im 
Folgenden von deontologischer Ethik gesprochen wird, dann ist dam it gemeint, dass 
die Existenz unbedingt verbindlicher Handlungsprinzipien vorausgesetzt wird. Positiv 
an einer solchen deontologischen Ethik erscheinen der Ernst und die Verbindlichkeit 
des Sollens sowie die Sicherheit, die dem Handelnden verm ittelt wird. Vor allem wenn 
konkrete Normen vorgegeben werden, weiß man verbindlich, was geboten und verbo­
ten ist. Problematisch w ird es allerdings immer dann, wenn die Einhaltung eines m o­
ralischen Gebotes m it der E inhaltung eines anderen kollidiert. In den USA aus aktuel­
lem Anlass zur Zeit bspw. diskutiert: D arf man gefangene Terroristen foltern, damit 
sie geplante Anschläge preisgeben, um so M enschenleben zu retten? In einer solchen 
Dilemmasituation w ird eine deontologische Ethik in ihrer Absolutheit geradezu „bru­
tal“ . Man wünscht sich die M öglichkeit einer situativen Relativierung der Gesetze 
unter Verweis au f die möglicherweise fatalen Folgen ihrer absoluten Einhaltung. Die 
deontologische Ethik weist eine „teleologische Lücke“ auf, weil die Folgen nicht be­
rücksichtigt werden (vgl. Abb.2).

__Folgen?
Pflichtgemäßes Handeln ■ c " '''''_______Folgen?

''"— Folgen?

Abb. 2 : D eontologische N ormenethik: bestim m te Handlungen sind  
absolut geboten oder verboten, ohne Rücksicht a u f die 'Folgen.

Die teleologische Ethik  folgt dem Leitsatz: Moralisch ist, so zu handeln, dass ein gutes 
Ziel erreicht w ird (griech. telos = Ziel, Zweck). N icht die Handlung selbst bestimmt 
den Grad der Sittlichkeit des Handelnden, sondern der damit verfolgte Zweck bzw. 
die zu erwartenden Folgen für die Betroffenen (vgl. Schüller 1980: 173). Darin gleicht 
sie der Verantwortungsethik. Eine Spielart der teleologischen Ethik ist der sog. Utilita­
rismus (vgl. Höffe 1975). Im Utilitarismus von Jerem y Rentham  gilt als oberstes anzu­
strebendes Ziel das größte Glück der größten Zahl. Von zwei Handlungen ist diejeni­
ge vorzuziehen, die bei den Betroffenen insgesamt den größten Nutzen (das größte 
Glück) stiftet. Was sie als nützlich empfinden, bleibt den Einzelnen überlassen. Der 
Nutzen des Handelnden selbst steht gleichberechtigt neben dem Nutzen anderer. Von 
Rentham  w ird in seiner Schrift „Einführung in die Prinzipien von M oral und Gesetzge­
bung“ (1789) als Instrum ent zur M essung des sozialen Nutzens das „hedonistische 
Kalkül“ entworfen. In einer A rt „G lücksbilanz“ werden die Freuden und Leiden ver­
schiedener Betroffener m iteinander verrechnet, um  dann die optimale H andlung aus­
zuwählen. Dass Nutzenüberlegungen eine Rolle spielen, macht das Handeln also nicht 
unmoralisch. Der Utilitarismus steht m it seiner Betonung des Nutzens dem ökonomi­

174

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


schen Denken recht nahe. Allerdings ist das richtige Ziel nicht das M axim um des ei­
genen Glücks (wie beim  homo oeconomicus), sondern das höchste allgemeine W ohl­
ergehen.
Gerade im  Vergleich m it einer rigorosen deontologischen Normenethik kommt die 
Stärke der teleologischen Argumentation zum Vorschein: Es kann situativ Unter­
schiedliches bedeuten, richtig zu handeln. Es w ird berücksichtigt, dass Handeln in der 
Komplexität der W irklichkeit stattfindet, die eine immer w ieder neue Folgenabwägung 
erforderlich macht. Theoretisches W issen über die wahrscheinlichen Folgen und N e­
benfolgen des Handelns fließt in die Ethik ein. Die Beziehung zwischen Folgen und 
Handlungen kehrt sich im  Vergleich zur deontologischen Ethik um  (vgl. Abb.3).

Handlungen?
Erwünschte Folgen ------------► Handlungen?

Handlungen?

A bb. 3 : 'Teleologische E thik . 'Von den erwünschten Folgen (Zielen) h er muss 
man situativ über die richtigen Handlungen entscheiden.

In der Prognose und ethischen Abwägung der Folgen liegt aber auch die Problematik 
der teleologischen Ethik. Jeder Handelnde muss Fragen beantworten wie: W er ist von 
meinem Handeln voraussichtlich in welcher Weise betroffen? Treten möglicherweise 
Freude und Leid gleichzeitig auf? Kommt es zu kurzfristig guten und langfristig 
schlechten Folgen oder umgekehrt? Wie kann ich die verschiedenen Folgen für ver­
schiedene Betroffene au f einen Nenner bringen, um  schließlich so etwas wie einen 
„Nettonutzen“ zu bekommen? Uber diese praktischen Probleme hinaus gibt es aber 
noch fundamentalere Fragen zu lösen: W elche Folgen können überhaupt als ethisch 
erwünscht gelten? Was ist ein guter Zweck? Sind alle Bedürfnisse von Betroffenen 
gleichermaßen zu berücksichtigen, also auch „unsoziale Interessen“ (Höffe 1975: 15)? 
Ist alles erlaubt, was der Zielerreichung dient? Anders formuliert: H at alles einen 
Preis? Um au f eine sehr aktuelle Diskussion Bezug zu nehmen: D arf man Embryonen 
für die Stamm zellenforschung verbrauchen, weil man aufgrund des so zu erzielenden 
wissenschaftlichen Fortschritts vielleicht einmal sehr vielen Kranken helfen kann? 
Oder soll es nicht doch absolut verboten sein, unschuldiges menschliches Leben zu 
töten? In solchen Fragen zeigt sich die „deontologische Lücke“ der teleologischen 
Ethik. Sie kann aus sich selbst heraus keine verbindlichen Maßstäbe für die Bewertung 
der Zwecke und der dafür nötigen Handlungen entwickeln.

2.1.3 Individualethik — Institutionenethik
Die Individualethik  wendet sich m it den moralischen Imperativen an den selbstverant­
wortlichen, autonomen Einzelnen (Du musst..., du sollst..., du darfst nicht...). Sie 
spricht den einzelnen M enschen au f seine Pflichten an und appelliert an sein Gewis­
sen und seine Verantwortung. Es erscheint selbstverständlich, dass sich die Ethik

zfwu 4/2 (2003), 170-192 175

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


zunächst an das Individuum wendet, welches alleine Träger sittlicher Gesinnung und 
Vollbringer sittlicher Handlungen, also moralisches Subjekt sein kann.
Zugleich ist jedes Individuum aber in ein institutionelles Umfeld eingebunden und 
trifft au f Rahmenbedingungen, die seinem Handeln vorgegeben sind und es kanalisie­
ren. W eil jeder in einer bestehenden Gesellschaft sozialisiert w ird, ergeben sich institu­
tionelle Einflüsse au f die Gesinnung. Institutionell verm ittelt werden auch die H and­
lungsmöglichkeiten und ihre Folgen. In einer M arktwirtschaft kann bspw. eine Lohn- 
und daraus folgende Preiserhöhung bei starkem W ettbewerb zu einer erheblichen 
Absatzeinbuße und Arbeitsplatzverlusten führen. Die Institutionenethik beschäftigt 
sich m it der Frage, w ie diese Rahmenbedingungen zu gestalten sind, damit die Indivi­
duen in ihnen moralisch handeln wollen und können. Institutionenethik  ist „gesell­
schaftsstrukturelle Ethik“ (Rich 1987: 65ff.). W enn etwa von „Unternehmensethik“ 
die Rede ist, dann w ird nicht das Unternehmen selbst zum moralischen Akteur erklärt. 
V ielmehr geht es darum zu klären, w ie man individuell moralisches Handeln in der 
Unternehmung ermöglichen und ermutigen kann. Tatsächliche Subjekte von m orali­
schen Handlungen sind immer einzelne Personen (vgl. Herms 1989: 81).
Eine reine Individualethik ist leicht in Gefahr, die von den institutionellen Be­
dingungen ausgehenden Sachzwänge und Anreize zu unterschätzen und ein heroi­
sches Ethos der Selbstverleugnung zu fordern. Man könnte von einer „institutionellen 
Lücke“ sprechen. W er nur au f eine Institutionenethik setzen wollte, würde anderer­
seits übersehen, dass keine Gesellschaftsstruktur das Verhalten der Individuen völlig 
determinieren kann. Der „Rahmen“ kann immer noch individuell unterschiedlich 
ausgefüllt werden. Außerdem müssen auch die Rahmenbedingungen letztlich von 
Individuen hergestellt werden. Man könnte von einer „Autonom ielücke“ sprechen, 
wenn die Freiheit der Individuen zur sittlichen Entscheidung übersehen wird.

2.1.4 Diskursethik — monologische Ethik
Die Diskursethik  folgt dem Leitsatz: Moralisch ist ein Handeln nach Normen, über 
deren verbindliche Geltung sich alle von der H andlung Betroffenen in einem prakti­
schen Diskurs geeinigt haben. Es können also nur solche Normen Geltung beanspru­
chen, welche die Zustimmung aller Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen D is­
kurses finden könnten. Zustimmen werden die Diskursteilnehmer w iederum  nur, 
wenn die allgemeine Befolgung der Normen voraussichtlich zu Folgen und Nebenfol­
gen führt, die sie zwanglos akzeptieren können (vgl. Habermas 1991: 12).
Allerdings sind an den praktischen Diskurs Bedingungen zu knüpfen, damit eine dis­
kursiv gefundene Norm auch tatsächlich sittliche Geltung beanspruchen kann. Für die 
ideale Kommunikationsgemeinschaft gilt: Alle Betroffenen müssen als Freie und Glei­
che an einer kooperativen W ahrheitssuche teilnehmen, bei der nur der Zwang des 
besseren Argumentes zum Zuge kommen darf. Auch muss sich jeder D iskursteilneh­
mer in die Perspektive aller anderen hineinversetzen und wahrhaftig und verständi­
gungsorientiert agieren (vgl. Habermas 1991: 13f.; 154f.; 157).
D a die D iskursethik nicht inhaltlich bestimmte Normen als richtig oder falsch aus­
zeichnet (bis au f die Basisnormen für den idealen Diskurs), sondern ein Verfahren der 
Normenfindung darstellt, w ird sie auch als „prozedurale“ Ethik (im Gegensatz zu

176

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


einer „m aterialen“ Ethik) bezeichnet. Das prozedurale Gegenmodell wäre dann eine 
monologische E thik  (vgl. Habermas 1991: 156), etwa in der Form einer individuellen 
Güterabwägung und Gewissensprüfung.
Es leuchtet als regulative Leitidee unmittelbar ein, dass es höchst wünschenswert w ä­
re, wenn man in allen strittigen Fragen in einer idealen Kommunikationsgemeinschaft 
zu einem allseits akzeptierten Konsens finden könnte. Das zentrale Problem der teleo­
logischen Ethik, nämlich die Abwägung der Folgen für die Betroffenen, wäre damit 
gelöst, weil die Betroffenen selbst zu W ort kommen. Die monologische Ethik weist 
dagegen eine „W issenslücke“ auf, was das Kennenlernen der Interessen der Betroffe­
nen betrifft (vgl. Apel 1988: 285). Der ideale Diskurs ist allerdings „kontrafaktisch“ 
(Apel 1988: 9). Jeder, der überhaupt argumentiert, muss zwar im  Prinzip au f das Ideal 
Bezug nehmen (sog. transzendentalpragmatischer Letztbegründungsanspruch; vgl. 
Apel 1986: 7), aber faktisch ist es nie realisiert. Es können nicht alle Betroffenen zu 
Beteiligten gem acht werden, entweder aus Kostengründen oder weil die zukünftig 
Betroffenen noch nicht einmal geboren sind. W eder die Diskurskompetenz noch die 
Macht sind immer gleich verteilt. Die Teilnehmer agieren häufig eher strategisch als 
verständigungsorientiert, sind oft weder willens noch fähig, sich in die Perspektive der 
anderen hinein zu versetzen. Und schließlich gibt es unauflösliche Konflikte. In der 
Realität kann es zu einem Konsens zwischen Beteiligten — z.B. Vertragsparteien — 
kommen, ohne dass das Ergebnis dam it auch ethisch gerechtfertigt wäre, etwa weil 
eine Partei unter D ruck gesetzt wurde. In der Realität ist es außerdem bis heute nicht 
zu einem weltweiten Konsens über Normen gekommen, die allgemein für sittlich 
verbindlich gehalten werden (etwa über die Menschenrechte). Unter Realitätsbedin­
gungen kann es geradezu unverantwortlich sein, die Anwendungsbedingungen der 
D iskursethik als gegeben zu unterstellen und sich nicht gegen andere „Selbstbehaup­
tungssystem e“ zu wehren (Apel 1988: 10f.). Die D iskursethik weist also eine „Umset­
zungslücke“ au f und muss durch monologische Verantwortungsethik ergänzt werden 
(vgl. Apel 1988: 298).

2.2 Die Integration der verschiedenen Argum entationsstränge 
in einer Personalethik

2.2.1 Das Gute wollen und das Richtige tun

2.2.1.1 Verknüpfung von Gesinnungs- und Verantwortungsethik

Gesinnungs- und Verantwortungsethik können m iteinander verknüpft werden, indem 
man das sittlich Gute/Schlechte vom sittlich Richtigen/Falschen unterscheidet (vgl. 
Schüller 1980: 133ff.). Ob jemand gut oder schlecht handelt, ist eine Frage seiner Ge­
sinnung. Niemand kann gut handeln, der nicht der inneren Überzeugung folgt, dass er 
das Gute tun soll und das Schlechte nicht tun darf. „Bonum est faciendum et prose- 
quendum et malum vitandum “ (Thomas v. Aquin 1886: I-II 94,2c). Ohne diese „Ur- 
einsicht“ in die moralische Alternative von Gut und Böse und den freien W illen, das 
Gute zu tun und das Böse zu meiden, ist M oralität nicht vorstellbar.

zfwu 4/2 (2003), 170-192 177

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


M it der guten Gesinnung ist aber noch nicht gewährleistet, dass der Handelnde auch 
das Richtige tut, näm lich das, was erlaubt/erwünscht ist und zu guten Ergebnissen 
führt. D er zum Guten Entschlossene kann sich bspw. über die Folgen täuschen, denn 
für das „richtige“ Handeln sind Urteile über Sachverhalte und Informationen sowie 
Prognosen nötig. Idealtypisch lassen sich die Zusammenhänge zwischen Gesinnung 
und H andlung in einer M atrix (vgl. Abb. 4) darstellen.

A bb. 4 : Zusammenhang )w ischen Gesinnung und H andlung

W enn man sittlich handeln w ill, ist dem Entschluss, das Gute zu wollen, eine Reflexi­
on zur Seite zu stellen, welches Handeln in der W elt aufgrund der voraussehbaren 
Folgen sittlich richtig ist. Man darf nicht einfach nach der Devise handeln: Ich tue was 
recht ist und stelle den Erfolg Gott anheim (vgl. W eber 1988: 551). Die Verantwor­
tungsethik ist das Komplement der Gesinnungsethik. Sittlich richtiges Handeln m it 
guten Folgen bleibt aber bloßer Zufall, wenn der innere W ille zur M oralität fehlt. Die 
Gesinnungsethik ist das Fundament der Verantwortungsethik. Der Ausdruck „nach 
bestem W issen und Gewissen handeln“ gibt die Notwendigkeit der Verknüpfung von 
Gesinnung (Gewissen) und Verantwortung (Wissen) wider.

2.2.1.2 Anwendung im Personalm anagem ent

Für das Personalmanagement bedeutet das: Ausgangspunkt und Fundament jeglicher 
Ethik im  Personalmanagement ist der freie W ille der Verantwortlichen, ihr Handeln 
moralisch zu fundieren, d.h. es unter der D ifferenz von „gut“ und „böse“ zu betrach­
ten und gut handeln zu wollen. Personalm anagem entethik ist au f die autonome Ein­
sicht in die Notwendigkeit moralischer Praxis angewiesen. Jedem  Personalverantwort­
lichen ist freigestellt, ausschließlich nach dem Prinzip der persönlichen Nutzenmaxi­
m ierung zu handeln. M öglicherweise kommt er/sie aus dieser E instellung heraus auf­
grund von Klugheitserwägungen zu einer richtigen Praxis (zahlt bspw. gerechte Löhne 
und richtet humane Arbeitsplätze ein). Das sittliche Handeln bliebe aber eine Sache 
des Zufalls, und wenn es sich rechnete, wäre jederzeit auch m it unmoralischen Prakti­
ken zu rechnen. Gesinnungsethik ist insofern unabdingbar, als der gute W ille da sein 
muss, moralisch handeln zu wollen, und zwar vor allen personalwirtschaftlichen Kal-

178

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


külen (vgl. W ittmann 1998: 228f.). Was den homo moralis vom  homo oeconomicus 
unterscheidet ist das Primat des Guten gegenüber dem wirtschaftlich Nützlichen. 
W enn aus der guten Absicht auch tatsächlich etwas Gutes folgen soll, muss dem W il­
len zum Guten die Reflexion über das richtige Handeln unter Realitätsbedingungen 
zur Seite gestellt werden. Man hat Verantwortung, d.h. dass man für sein Tun und die 
voraussehbaren Folgen seines Tuns aufzukommen hat (vgl. W eber 1988: 552). Ver­
antwortung besteht in einer dreistelligen Beziehung: der Zuständigkeit (a) von Perso­
nen (b) f ü r  übernommene Aufgaben, Entscheidungen und das eigene Tun und Lassen 
(c) vor e i n e r  Instanz, die Rechenschaft fordert (vgl. H olotik 1990: 822).
Als Verantwortliche in Fragen des Personalmanagements können die (leitenden) M it­
arbeiter der Personalabteilung genannt werden und alle Führungskräfte, die ja gerade 
durch ihre „Personalverantwortung“ zu kennzeichnen sind (vgl. W elge 1992: 937). 
Insoweit Arbeitnehm er an Personalentscheidungen mitwirken, etwa als Betriebsrats­
mitglieder, haben auch sie Verantwortung. Zu den zentralen Aufgaben im Personal­
management zählen: die M itarbeiterauswahl, die Gestaltung des Arbeitseinsatzes (Ar­
beitszeit- und Arbeitsplatzgestaltung), die Festlegung der Entlohnung nach Art und 
Höhe, die Personalentwicklung (Aus- und W eiterbildung), die Motivation und Füh­
rung, die Personalfreisetzung. Als Rechenschaft fordernde Instanz ist zunächst das 
Personal selbst zu nennen, welches ja unmittelbar von den Entscheidungen betroffen 
ist. Die Personalinteressen werden in der Praxis oft von Stellvertretern formuliert und 
gewahrt (Personalrat, Betriebsrat, Gewerkschaften). Betroffen sind aber auch die Ka­
pitalgeber, in erster Linie die Eigenkapitalgeber. Als Bezieher des „Residualeinkom­
m ens“, d.h. des „Restes“, der nach Erfüllung aller vertraglich vereinbarten Zahlungen 
noch übrig bleibt, sind sie an hohen Personalleistungen und niedrigen Personalkosten 
interessiert. Auch die Kunden können von Personalentscheidungen betroffen sein, 
etwa wenn die Servicequalität durch Personalentlassungen schlechter oder durch län­
gere Arbeitszeiten (und Öffnungszeiten) besser wird. Rechenschaft fordert schließlich 
auch „die Gesellschaft“. Themen von gesellschaftlichem Interesse sind bspw. die m it 
der Freisetzungspolitik verbundene Arbeitslosigkeit, die Ausbildung Jugendlicher und 
die Vereinbarkeit von B eruf und Familie.

Verantwortung von V erantw ortungjür Verantwortung vor

allen, die am Personal­
managem ent m itwirken,
wie
- (leitende) M itarbeiter
- der Personalabteilung
- Führungskräfte
- Arbeitnehm er, die an
- Personalentscheidun-
- gen beteiligt sind

Entscheidungen und H and­
lungen im  Personalm ana­
gement, wie
- Personaleinstellung
- Arbeitszeitgestaltung
- Arbeitsplatzgestaltung
- Entlohnung
- Personalentwicklung
- Motivation und Füh­

rung
- Personalfreisetzung

Allen, die von Enschei- 
dungen und Handlungen 
im Personalmanagement 

betroffen sind, wie

- Personal
- deren Stellvertreter
- Kapitalgeber
- Kunden
- Gesellschaft

.Abb. 5 : 'Verantwortung im  'Personalmanagement 

z fw u  4/2 (2003), 170-192 17

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


2.2.2 Folgen abschätzen au f der Basis von verbindlichen Prinzipien

2.2.2.1 Verknüpfung von deontologischer und teleologischer Ethik

W er gut und richtig handeln w ill, muss sich also zunächst klar machen, gegenüber 
wem  und für was er verantwortlich ist. D er Kreis der Betroffenen ist festzulegen und 
die möglichen Handlungen sowie deren voraussehbare Folgen und Nebenfolgen sind 
abzuschätzen.
Nach diesen Vorarbeiten steht die eigentliche sittliche Bewertung aber noch aus. W el­
che Handlungen und welche Folgen sind denn nun sittlich richtig oder falsch? Kann 
man bspw. gesundheitsgefährdende Arbeit oder Kinderarbeit m it dem  Nutzen für den 
E igenkapitalgeber rechtfertigen? Muss eine Ausweitung der Arbeitszeit im  Dienste des 
Kunden hingenommen werden? Man braucht für diese Bewertung der Folgen ein 
deontologisches Fundament. Als verbindlich vorgegeben werden zwar keine konkreten 
Normen, wohl aber Prinzipien, also Grundsätze, Grundausrichtungen.
Als oberstes praktisches Prinzip kann die Forderung Kants gelten, den M enschen im­
mer auch als Zweck an sich selbst, niemals nur als M ittel zur Erreichung von Zwecken 
anzusehen. Bei Kant w ird das auch so ausgedrückt, dass der Mensch immer einen in­
neren W ert, eine Würde habe und nicht nur einen Preis (vgl. 1965: 58). Die Würde des 
M enschen ist das oberste individuelle Gut, w ie es auch in Artikel 1 unseres Grundgeset­
zes zum Ausdruck kommt. Sie ist Kern der Humanität, also dessen, was den M en­
schen vor allen anderen Lebewesen auszeichnet.
Als Konkretisierungen der Idee der allgemeinen M enschenwürde werden in der M en­
schenrechtserklärung von 1948 das Recht au f Leben, Sicherheit, Freiheit und Gleich­
heit genannt (Art. 1 und 3; vgl. M aier 1997: 96f.). Jeder Mensch hat das fundamentale 
Grundrecht au f K eben und körperliche Unversehrtheit. Er sollte sicher sein vor Verfolgung 
und Folter und die nötigen M ittel besitzen, um eine menschenwürdige Existenz zu 
fristen.
Freiheit w ird (bspw. in unserem Grundgesetz) näher bestimmt als Recht zur Selbstbe­
stim mung (z.B. freie Berufswahl, Religions- und Gewissensfreiheit). Freiheit bedeutet 
aber nicht nur die Abwesenheit von Zwang, sondern weiter gehend auch die Freiheit 
und M öglichkeit zur Entfaltung der Persönlichkeit (Art. 2 Grundgesetz, Art. 22 der 
M enschenrechtserklärung).

Der Grundsatz der G leichheit gebietet, bei jedem M enschen ohne irgendeine Unter­
scheidung nach Rasse, Geschlecht, Geburt usw. die W ürde der Person anzuerkennen 
und ihm die gleichen Grundrechte zu gewähren (D iskriminierungsverbot, Art. 2 der 
Menschenrechtserklärung). Das Gleichheitsgebot ergibt sich aus dem Prinzip der Ge­
rechtigkeit (vgl. Höffe 1997b). Es ist gerecht, dass Gleiches gleich behandelt w ird und 
da alle M enschen an W ürde gleich sind, stehen ihnen auch ohne Unterschied die glei­
chen Grundrechte zu. Neben dem Gerechtigkeitsmaßstab „Jedem das Gleiche“ gibt es 
auch noch die Formel „Jedem das Seine“. Ungleiches darf ungleich behandelt werden 
(also z.B. unterschiedliche Löhne bei unterschiedlicher Leistung als Leistungsgerech­
tigkeit), wobei dann allerdings au f die Tauschgerechtigkeit zu achten ist (d.h. der Lohn 
muss der Leistung entsprechen). Als gerecht w ird schließlich auch noch angesehen,

180

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


M enschen 'entsprechend ' hrer'Bedürft gke t'ungle ch 'zu 'behandeln ,'etw a'jedem 'M en- 
schen die elementaren M ittel der Existenzsicherung zu gewähren, auch ohne eine 
entsprechende Gegenleistung (Bedürfnisgerechtigkeit).
Eine E inschränkung dieser Rechte der Person ist nur erlaubt, wenn es das G emeinwohl 
erfordert. „G emeinwohl“ heißt W ohl des Ganzen oder der Allgemeinheit, wobei „das 
G anze“ normalerweise einen Staat meint. Der Gemeinwohlbegriff kann aber auch auf 
kleinere und größere Sozialgebilde bezogen werden, bis hin zum „W eltgemeinwohl“ 
(vgl. W eiler 1990: 240). Das Gemeinwohlprinzip regelt die Verbindung von Eigen­
wohl und Gemeinwohl nach dem Prinzip „Gemeinnutz geht vor Eigennutz“ (vgl. 
Kerber 1995: 858). Um des Gemeinwohls w illen kann es geboten sein, die Wünsche 
und Bedürfnisse von bestimmten Individuen und Gruppen nicht zu erfüllen. Das geht 
hin bis zur M öglichkeit fundamentaler Eingriffe in die Grundrechte (bspw. w ird ei­
nem Straftäter die Freiheit entzogen). W egen solcher weit reichender Folgen für Per­
sonen oder Gruppen w ird nachdrücklich au f die Gefahr einer m issbräuchlichen Ver­
w endung des Gemeinwohlbegriffs hingewiesen (vgl. Kerber 1995: 857). W eil Sozial­
gebilde wie Gesellschaft und Staat gerade die Aufgabe haben, den M enschen in ihrer 
Personalität zu dienen, dürfen nicht ohne weiteres Einzelne oder M inderheiten „dem 
Ganzen“ geopfert werden. Insofern ist der G em einwohlbegriff auch nicht identisch 
m it dem utilitaristischen „größten Glück der größten Zahl“, welches im  Prinzip auch 
m it der Versklavung von M enschen und einer extrem ungleichen Verteilung von Gü­
tern und Rechten vereinbar wäre (vgl. Höffe 1975: 29). Ein (begrenzter) E ingriff in die 
Rechte Einzelner ist nur dort erlaubt, wo die legitimen (d.h. nicht beliebigen) Interes­
sen und Bedürfnisse anderer au f dem Spiel stehen. W ichtig ist daher, ein vernünftiges 
Verfahren der Verm ittlung von Einzelwohl und Gemeinwohl zu etablieren. Als ein 
solches vernünftiges Verfahren )um  fa ir en  Interessenausgleich gelten demokratische Ent­
scheidungsmechanismen (vgl. Vossenkuhl 1997: 89).
Die Verfahren zum Interessenausgleich müssen ergänzt werden vom  Prinzip der Soli­
darität oder Brüderlichkeit, weil sie sonst allzu leicht zum bloßen K am pf zwischen 
Vertretern von Partikularinteressen werden. Jeder M ensch ist aufgefordert, auch dafür 
zu sorgen, dass die M itmenschen in gleicher Weise in W ürde (in Sicherheit, Freiheit 
und Gerechtigkeit) leben können, wie er selbst. Solidarität bezieht sich konkret oft auf 
bestimmte Gruppen und bestimmte Anliegen (z.B. Solidarität streikender Arbeiter m it 
dem Ziel der Lohnerhöhung). Die Solidarität droht dann zum Gruppenegoismus zu 
werden, welcher der eigenen Gruppe Vorteile au f Kosten anderer verschaffen will. 
Solidarität als ethisches Prinzip ist dagegen universal gedacht, d.h. man sollte letztlich 
das W ohl A ller, das Gemeinwohl, vor Augen haben (vgl. Baum gartner/K orff 1999: 
229ff.). Das Gemeinwohl im  Sinne des nie fest zu umreißenden Zustandes der best- 
mögl chen 'V erw  rkl ch un g 'd er 'P r nz p en 'd er 'W ürd e ,'F re  he t'un d 'G erech t gke t 'fü r ' 
alle (vgl. Schwan 1995: 859f.) kann als höchstes Ziel einer teleologischen Folgenabwä­
gung angesehen werden (vgl. Vossenkuhl 1997: 88).

2.2.2.2 Anwendung im Personalm anagem ent

Aufgrund eines solchen Gerüstes an anerkannten Orientierungsstandards und Leit­
vorstellungen lässt sich nun auch konkreter sagen, welche Handlungen und Folgen im

zfwu 4/2 (2003), 170-192 181

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


Personalmanagement als sittlich richtig angesehen werden können. Aufgrund der Fülle 
der angesprochenen Themen können im Folgenden nur illustrierende Beispiele gegeben 
werden:
Bei der A rbeitsplatzgestaltung stehen die Prinzipien der W ürde (Personalität, Humanität) 
und Freiheit im  Vordergrund. Der Arbeitsplatz darf au f keinen Fall Leib und Leben 
des Arbeitnehmers schädigen. Zum Recht au f körperliche Unversehrtheit tritt ergän­
zend das Recht au f psychische Unversehrtheit hinzu. W eiterhin ist eine weitgehende 
Selbstbestimmung der Arbeitnehm er wünschenswert. „Die M öglichkeit frei zu han­
deln und sich selbst in seinem W illen und Tun (vernünftig) zu bestimmen, kommt als 
universales und unabdingbares (Menschen-) Recht allen (mündigen) Personen zu“ 
(Wittmann 1998: 416). D a Arbeitnehmer definitionsgemäß weisungsgebunden sind, ist 
die Freiheit des Personals immer eingeschränkt. Allerdings kann der Arbeitgeber dem 
Arbeitnehm er m ehr oder weniger Freiräume zur Selbstbestimmung und - 
verantwortung einräumen. Im besten Sinne menschengerecht sind Arbeitsplätze, die 
über die psycho-physische Erträglichkeit hinaus interessante und abwechslungsreiche 
Aufgaben stellen, soziale Kontakte vermitteln und den Arbeitnehmern die N utzung 
und W eiterentwicklung ihrer Fähigkeiten erlauben und so zur vollen Entfaltung der 
Persönlichkeit beitragen (vgl. W ächter 1991: 26f.).
Auch bei der A rbeitszeitgestaltung geht es zunächst um  die psycho-physische Unver­
sehrtheit der Arbeitnehmer. In der M enschenrechtserklärung explizit angesprochen 
w ird etwa das Recht au f eine vernünftige Begrenzung der Arbeitszeit, au f Erholung 
und Urlaub (Art. 24). Aber nicht nur das Volumen, auch die Lage und Verteilung der 
Arbeitszeit sind unter dem  Aspekt der Humanität zu betrachten. Als gesundheits­
schädlich gelten etwa Arbeitszeiten, die dem natürlichen Biorhythmus nicht entspre­
chen (vor allem Nachtarbeit) und extrem lange Arbeitszeiten (etwa 24-Stunden D iens­
te bei Ärzten). Dem psychischen W ohlbefinden abträglich ist eine Arbeitszeit, die sich 
nicht gut m it dem W unsch nach Familienleben und sozialen Kontakten verbinden 
lässt (vor allem  W ochenendarbeit). Dem Grundwert der Freiheit entspricht eine mög­
lichst weitgehende Zeitsouveränität der Arbeitnehm er (vgl. Agricola 1990). Zugleich 
w ird dam it dem gesellschaftlichen Ziel entsprochen, Familie und Arbeit besser m itein­
ander vereinbar zu machen (vgl. Kramer 1998). D a Familienarbeit heute noch über­
w iegend Frauensache ist, w ird durch flexiblere Arbeitszeitgestaltung schließlich auch 
die Chancengleichheit für Frauen im B eruf verbessert, was dem Gerechtigkeitsprinzip 
entspricht (vgl. Veder/Vedder 2001). Auch m it dem Prinzip der Solidarität w ird die 
Arbeitszeitgestaltung in Verbindung gebracht. So w ird es als falsch angesehen, dass 
bei hohen Arbeitslosenzahlen gleichzeitig von sehr vielen Beschäftigten Überstunden 
geleistet werden müssen. Von den Arbeitgebern und den Beschäftigten w ird als Akt 
der Solidarität erwartet, die Arbeitszeit (und natürlich dann auch den entsprechenden 
Lohn) m it den N icht-Beschäftigten gerechter zu teilen (vgl. Düren/W iedemeyer 
1999).
Bei einer moralischen Analyse der E ntlohnung w ird das Gerechtigkeitsprinzip von 
größtem Interesse sein. Auch von Ökonomen unbestritten ist die Leitidee des „ge­
rechten Tausches“, was dem Grundsatz entspricht „jedem das Seine“ zu geben (vgl. 
Oechsler 1997: 323). Leistung und Gegenleistung sollen bei der Entlohnung ausgegli­
chen sein, was unterschiedliche Löhne für unterschiedliche Leistungen impliziert. Der

182

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


M otivationseffekt der Leistungsgerechtigkeit fördert zugleich das Gemeinwohl, weil er 
zu mehr W ohlstand für alle führt. D a eine absolut richtige Lohnhöhe nicht zu finden 
ist, geht es um  ein gerechtes Verhältnis der Löhne zueinander (vgl. Steinmann/Löhr 
1992: 1287). Bei extrem unterschiedlichen Entgelten, wenn etwa der Vorstand das 
40fache eines Facharbeiters verdient, liegt die Verm utung mangelnder Leistungsge­
rechtigkeit nahe. Es ist aber auch der Grundsatz der Gleichheit zu beachten. Gleiche 
Leistung sollte zu gleichem  Lohn führen (Art. 23 der Menschenrechte). Besonders im 
H inblick au f die Entlohnung von Frauen ist dieser Grundsatz — trotz aller entspre­
chenden Gesetze — noch immer nicht verwirklicht. Die Bedürfnisgerechtigkeit kommt 
bei der Entlohnung in der Forderung zum Ausdruck, zumindest den Lohn zu gewäh­
ren, der eine menschenwürdige Existenz ermöglicht (Art. 23 der M enschenrechtser­
klärung). Auch nicht m it der Leistung verbundene Lohnbestandteile (z.B. Orts- oder 
Kinderzuschläge) können mit dem Grundsatz der Bedürfnisgerechtigkeit begründet 
werden. Von den Arbeitnehmern w ird oft erwartet, sich gegenüber der Gesellschaft 
durch Lohnzurückhaltung solidarisch zu erweisen. Niedrigere Löhne sollen das Ge­
meinwohl durch W irtschaftswachstum fördern und so vor allem auch den Arbeitslo­
sen helfen.
In ähnlicher Weise wie hier beispielhaft vorgeführt, kann man bei allen Personalmana­
gemententscheidungen fragen, inwiefern m it ihnen den moralischen Prinzipien der 
Menschenwürde (Personalität, Humanität), der Freiheit (Selbstbestimmung, Selbst­
verwirklichung) und Gerechtigkeit (Chancengleichheit, Leistungs- und Bedürfnisge­
rechtigkeit) m ehr oder w eniger entsprochen wird. Allerdings w ird man in der Praxis 
oft vor dem D ilemm a stehen, dass nicht allen Prinzipien gleichzeitig Genüge getan 
werden kann, bzw. die Interessen unterschiedlicher Betroffener kollidieren. Beispiele: 
M itarbeiter in sehr verantwortungsvollen Positionen (z. B. als Fluglotsen) müssen 
scharf au f Drogen- und Alkoholprobleme hin untersucht werden, auch wenn dies als 
E ingriff in die Privatsphäre gewertet werden kann. Bedürfnisgerechtigkeit in der Ent­
lohnung kann der Leistungsgerechtigkeit w idersprechen. Dem Recht der Arbeitneh­
mer au f vernünftige Arbeitszeiten stehen die Rechte derjenigen gegenüber, die auch 
nachts und am W ochenende der Hilfe bedürfen. Lohnerhöhungen bedeuten eine 
Senkung des Residualeinkommens der Unternehmenseigentümer. Reagieren diese 
darauf m it Anpassungsentscheidungen kommt es in der Folge vielleicht zu Entlassun­
gen und auch die Chancen bereits Arbeitsloser au f eine Anstellung sinken weiter. Die 
solidarische Erhaltung unwirtschaftlicher Arbeitsplätze (etwa durch Subventionen) 
kann den momentan Beschäftigten nützen, zugleich aber die Chancen künftiger Be­
schäftigter senken, weil der notwendige Strukturwandel unterdrückt wurde. D a unter­
schiedliche Betroffene unterschiedliche Folgen zu tragen haben, muss in einer teleolo­
gischen Folgenabwägung versucht werden, au f der Basis der verbindlichen Prinzipien 
ein vernünftiges, faires Gleichgewicht der Interessen zu erreichen. Leitidee ist dabei 
das Gemeinwohl. Die Geltungsansprüche jedes Betroffenen haben hier a priori das 
gleiche Recht au f Prüfung.
Bei einer unvoreingenommenen Prüfung aller Folgen und Nebenfolgen, können sich 
auch Handlungen als falsch erweisen, die au f den ersten Blick moralisch erscheinen 
mögen. W enn etwa ein Unternehmen in W esteuropa au f die Zulieferung von Vorpro­
dukten verzichtet, die unter Bedingungen ausbeuterischer K inderarbeit in unterentwi­

zfwu 4/2 (2003), 170-192 183

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


ckelten Ländern produziert werden und die daher billig sind, dann hat dies m ögli­
cherweise zur Folge, dass dieses Unternehmen im W ettbewerb seinen weniger m orali­
schen Konkurrenten unterliegt und dass m it der Kinderarbeit die Existenzgrundlage 
ganzer Familien in der dritten W elt entfällt. Nach Abwägung dieser Folgen kann es 
zunächst richtig sein, die billigen Vorprodukte weiter zu beziehen. Sogar Terre des 
Hommes und U nicef warnen vor einem rigorosen Vorgehen gegen K inderarbeit in 
Entwicklungsländern (vgl. G ilbert 2001: 143). M it dem W ort „zunächst“ w ird aber 
zugleich au f eine weitergehende Verpflichtung hingewiesen. Die herrschenden Zu­
stände, die im Mom ent noch zur Förderung der Kinderarbeit zwingen, sollten nicht 
ohne weiteres hingenommen werden. W enn sich herausstellt, dass moralisches H an­
deln einzelner Unternehmen schlechte Folgen hat, weil es durch andere ausgebeutet 
werden kann, dann müssen gerechtere Strukturen geschaffen werden, innerhalb derer 
M oralität w ieder zumutbar und verantwortbar wird. Es gibt nicht nur eine Verantwor­
tung für das individuelle Handeln innerhalb gegebener Rahmenbedingungen. Es gibt 
auch eine Verantwortung für die Rahmenbedingungen. M it anderen Worten: Indivi­
dualethik muss m it Institutionenethik verbunden werden.

2.2.3 Individuell moralisches Handeln in gerechten Strukturen

2.2.3.1 Verknüpfung von Individual- und Institutionenethik

W elche Folgen ein individuell moralisches Handeln für den Akteur selbst und andere 
Betroffene hat, ist vor allem eine Frage der institutionellen Rahmenbedingungen. Ein 
gewichtiges Argum ent von Ökonomen gegen ethische Überlegungen in Unternehmen 
lautet, im Rahmen einer W ettbewerbswirtschaft könnten sich die Unternehmen einen 
solchen „Luxus“ nicht leisten, da sie von weniger bedenklichen Konkurrenten in den 
Ruin getrieben würden. Sobald moralisches Handeln wirtschaftlich nachteilige Folgen 
hat, w ird der Ehrliche allzu leicht zum sprichwörtlichen „Dumm en“. Individualethisch 
ist zwar zu fordern, man habe sich trotz solcher persönlicher Nachteile immer m ora­
lisch richtig zu verhalten. Man könnte sogar sagen, nur eine solche Dilemmasituation 
enthalte die Chance, seine wahre moralische Gesinnung zu offenbaren. Aber w er rea­
listischer weise m it „jenen durchschnittlichen Defekten der M enschen“ (W eber 1988: 
552) rechnet, zu denen ohne Zweifel das Selbstinteresse gehört, der muss prognosti­
zieren, eine solche Situation werde zu einer allgemeinen Erosion der Moral führen.
Abhilfe kann in einer solchen Situation eine Strukturenethik oder Institutionenethik 
(auch Ordnungsethik, Anreizethik oder Bedingungsethik genannt; vgl. Homann 1999: 
330) schaffen, welche das D ilemm a m ildert und das moralische Handeln von der Bür­
de schlechter w irtschaftlicher Folgen befreit. In einer W ettbewerbswirtschaft ist von 
zentraler Bedeutung, dass sittlich richtiges Handeln nicht „ausbeutbar“ wird, dass also 
Konkurrenten nicht durch niedrigere ethische Standards wirtschaftliche Vorteile er­
langen. Die Gestaltung der gesamtwirtschaftlichen Rahmenbedingungen ist in erster 
Linie, aber nicht ausschließlich, Sache der Politiker. Sie müssen das erwünschte Ver­
halten gesetzlich verpflichtend für alle Akteure vorschreiben. Aber auch innerhalb der 
Unternehmen müssen w iederum  institutionelle Bedingungen geschaffen werden, w el­
che die Einzelakteure zu ethischem Verhalten ermutigen.

184

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


Zumindest im  Prinzip ist durch die Gesetze die W ettbewerbsneutralität verantwortli­
chen Handelns sichergestellt, weil kein W ettbewerber die Standards ungestraft unter­
laufen darf. Zwei Probleme verhindern allerdings, dass alleine der gesetzliche Rahmen 
zur Verhaltensregulierung ausreicht. Erstens genügen heute angesichts des globalen 
W ettbewerbs regional begrenzte Gesetze oft nicht mehr. Die Gefahr der Ausbeutung 
moralischen Verhaltens w ird nur au f die Ebene einer Länderkonkurrenz verschoben. 
Zweitens weisen alle Gesetze Interpretations- und Vollzugslücken auf, die nur durch 
individualethisches Handeln zu schließen sind. Gesetze können nie jeden Einzelfall 
erschöpfend regeln, sie hinken der realen Problematik immer hinterher und die Über­
wachung und Sanktionierung gelangt schnell an ihre Grenzen (vgl. Steinmann/Löhr 
1991: 104f.). Gesetze müssen daher ergänzt werden von der Selbstverpflichtung der 
Verantwortlichen, Gesetzeslücken nicht gezielt auszunutzen, die Gesetze nicht nur 
dem Buchstaben, sondern auch dem Sinn nach einzuhalten und an einer gem einwohl­
orientierten Gesetzgebung mitzuwirken.

schaffen und verwirklichen

/  *  \
moralische Individuen gerechte Strukturen

^ '

beeinflussen

.Abb. 6: Zusammenhang ^wischen Individual- und Institutionenethik

Zwischen Individual- und Institutionenethik besteht ein Verhältnis der Interdepen­
denz. Individualethik muss durch Institutionen ermutigt und befördert werden, Insti­
tutionenethik muss von Individuen gestaltet und ausgefüllt werden.

2.2.3.2 Anwendung im Personalm anagem ent

Den zentralen institutionellen Rahmen für die Personalethik gibt in Deutschland das 
sehr umfassende Arbeitsrecht vor. Sicherheitsvorschriften, M indestlöhne, D iskrim i­
nierungsverbote, Arbeitszeitbegrenzungen, Persönlichkeitsschutz, M itbestimm ungs­
rechte usw. bieten den Arbeitnehmern bei uns einen weitgehenden Schutz. Individual­
ethisch ist zu fordern, dass diese Gesetze von den Personalverantwortlichen eingehal­
ten werden. Sie sollten auch nicht um gangen werden durch eine Abwanderung in die 
Länder, in denen Kosteneinsparungen durch inhumane Arbeitsbedingungen oder 
extrem niedrige Löhne noch möglich sind. W eil durch ein solches „Ethikdumping“ 
die höheren ethischen Standards verpflichteten Konkurrenten in w irtschaftliche Be­
drängnis gebracht werden, ist au f eine internationale Angleichung der Sozialstandards 
zu drängen. Die International Labour Organization (ILO) zum Beispiel versucht, ihre 
Konventionen zur menschengerechten Gestaltung von Arbeitsbedingungen weltweit 
durchzusetzen (vgl. G ilbert 2001: 125, 131).
Die Individualmoral einzelner W irtschaftsakteure kann au f freiwilliger Basis auch von 
einer Institutionenethik „m ittlerer Reichweite“ ergänzt werden, etwa einer Unterneh­

zfwu 4/2 (2003), 170-192 185

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


mensethik. Instrumente, welche die Im plem entierung von Ethik im  Unternehmen 
fördern sollen sind bspw. Codes o f  Conduct, Ethikkommissionen, Ethiktrainings, 
Ethik-Audits, Ethik-Officers (vgl. Palazzo 2001: 50f.). Insbesondere von international 
tätigen Unternehmen in arbeitsintensiven Branchen wurden auch schon branchenwei­
te Sozialstandards vereinbart (z.B. in der Bekleidungs- und Teppichindustrie; vgl. Gil­
bert 2001: 127). Individuen, denen es m it dem Bemühen um Personalethik ernst ist, 
werden sich klugerweise um  die E tablierung ethisch gehaltvoller Branchenstandards 
bemühen, um  Freeriderverhalten zu unterbinden (vgl. Ulrich 2001: 45).
Der institutionelle Rahmen kann die Individualmoral stützen, aber nicht ersetzen. 
Personalethik muss immer auch Führungsethik sein (vgl. Ulrich 1999). Die Notwen­
digkeit der Führungsethik ergibt sich insbesondere aus dem institutionell vorgegebe­
nen Verhältnis der Über- und Unterordnung in der Hierarchie. W eil es für das Wohl 
der Unternehmung funktional ist, werden die Grundsätze der Freiheit und Gleichheit 
zugunsten legitim er Herrschaftsverhältnisse eingeschränkt. Daraus erwächst zugleich 
den Vorgesetzten eine besondere Verantwortung für die faire Ausübung dieser H err­
schaftsrechte im  Lichte der unantastbaren W ürde der Geführten. Konkrete Forderun­
gen an die Führungskräfte lauten bspw. den Mitarbeitern Lob und Anerkennung zu 
zollen, sie zur E igeninitiative zu ermutigen, sie offen und ehrlich über das Betriebsge­
schehen zu informieren, sie sachlich und konstruktiv zu kritisieren, ihre Fähigkeiten 
gezielt zu fördern, ihnen möglichst große Freiräume zu gewähren, ihnen wohlwollend 
zu begegnen (vgl. Hey/Schröter 1985: 46f.). Von vielen Führungskräften w ird aller­
dings beklagt, eine solche Führungsethik würde ihnen schaden, weil in der W irtschaft 
menschliche Härte als Tugend ausgelegt würde (vgl. Kerber 1989: 279). H ier ist of­
fenbar w iederum  eine institutionelle „Rückenstütze“ für Individualmoral nötig, inso­
fern Führungsethik im  Unternehmen nicht als Schwäche ausgelegt und m it m angeln­
den Aufstiegschancen bestraft werden darf.

2.2.4 Verantwortung für den Diskurs übernehmen

2.2.4.1 Verknüpfung von monologischer
Verantwortungsethik und Diskursethik

Monologische Verantwortungsethik bedeutet, dass ein Individuum alleine darüber 
entscheidet, ob die voraussichtlichen Folgen und Nebenfolgen seiner Handlungen 
moralisch zu verantworten sind. Das zentrale Problem einer solchen Entscheidung ist 
es, dabei einen unparteilichen „moral point o f view “ einzunehmen (vgl. Habermas 
1991: 13). Prozedurale Ethiken geben eine Regel an, w ie man etwas unter dem m orali­
schen Gesichtspunkt betrachtet. Nach der Gerechtigkeitstheorie von John  Rawls soll 
sich bspw. jeder in einen „Urzustand“ versetzen, in welchem  er seine Stellung in der 
Gesellschaft, seine Ausstattung m it natürlichen Gaben und wirtschaftlichen Gütern 
usw. nicht kennt. Ein solcher „Schleier des N ichtwissens“ (Rawls 1979: 29) würde 
gewährleisten, dass die Interessen von jedermann fair berücksichtigt würden, weil man 
ex ante nicht wüßte, inwiefern man selbst betroffen wäre. G. H. M ead  verlangt m it 
seinem Konzept der „idealen Rollenübernahm e“, dass sich das moralisch urteilende 
Subjekt in die Lage all derer versetzt, die von der H andlung betroffen wären (vgl. H a­
bermas 1991: 13). D a tatsächlich der Schleier des Nichtwissens nicht existiert und

186

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


auch nicht sicher ist, ob eine ideale Rollenübernahme gelingt, könnte ein praktischer 
Diskurs die monologische Ethik sehr hilfreich ergänzen. Er wäre ein M ittel, die Inte­
ressen der Betroffenen authentisch kennenzulernen und sie könnten als Freie und 
Gleiche ihren Standpunkt in die Diskussion einbringen.
D iskursethik kann „monologische“ Ethik allerdings nicht ersetzen, solange die W elt 
nicht der regulativen Idee der idealen Diskursgem einschaft entspricht. Dass ein sol­
cher Zustand faktisch gilt, ist aber eine Illusion (vgl. Apel 1988: 298). Die M itw irkung 
an der H erstellung der Anwendungsbedingungen der D iskursethik ist w iederum  eine 
Sache monologischer Verantwortungsethik. Unter den faktisch bestehenden Verhält­
nissen können die Verantwortlichen nicht von der Zumutung je individueller Folgen­
abwägung und persönlicher Entscheidungen entlastet werden (vgl. Apel 1988: 298). 
Es kann sogar geboten erscheinen, im Rahmen einer „moralischen Strategie“ (Apel 
1986: 27) Macht auszunutzen, um Fortschritte in der Realisierung der D iskursbedin­
gungen zu erzielen.

2.2.4.2 Anwendung im Personalm anagem ent

Personalökonomen nehmen im Grunde diskursethische Argumente in Anspruch, 
wenn sie au f den Arbeitsvertrag zur Rechtfertigung der bestehenden Arbeitsverhält­
nisse verweisen. Gesetzliche Schutzbestimmungen für Arbeitnehm er (und natürlich 
auch eine ethische Verantwortung der Vertragsparteien) werden für überflüssig erklärt, 
weil ja die Beteiligten freiwillig zu einem Konsens gekommen sind (vgl. Hax 1991: 58). 
Tatsächlich verweist der Vertrag schon au f die Menschenwürde als ethisches Prinzip. 
M it dem Vertragsschluss w ird anerkannt, dass der M ensch als M itarbeiter nicht m it 
einer Sache identisch ist, m it der man einfach verfahren kann, wie man will. Er ist im 
Prinzip gleichgestellter Partner. Allerdings kann das im Vertrag ausgehandelte Ver­
hältnis nur dann auch als voll gerechtfertigt angesehen werden, wenn die Bedingungen 
der Vertragsverhandlungen denen des idealen Diskurses gleichen.
Das neoklassische Ideal des (Arbeits-)Marktes nähert sich den Diskursbedingungen 
an, weil alle M arktteilnehmer als gleichermaßen vollkommen inform iert gelten und 
kostenlos au f unbegrenzt viele homogene Alternativangebote ausweichen können. 
W eder Lügen noch das Ausnutzen von M acht sind möglich. Im Vertrag w ird das ge­
samte Arbeitsverhältnis vollständig geregelt.
Diese Idealbedingungen sind aber speziell im  Arbeitsm arkt nicht annähernd erfüllt. 
Zum Zeitpunkt des Vertragsschlusses können beide Seiten die Einzelheiten des mög­
licherweise Jahrzehnte dauernden Arbeitsverhältnisses unmöglich vorhersehen. Der 
Arbeitsvertrag ist typischerweise sehr unvollständig (vgl. M ilgrom/Roberts 1992: 329). 
Im laufenden Vertragsverhältnis w ird es immer w ieder nötig sein, auch Sachverhalte 
von ethischer Relevanz zu klären. W eiterhin können zum Zeitpunkt des Vertrags­
schlusses M acht und Informationen asymmetrisch verteilt sein. Dieses Them a wird in 
der Neuen Institutionenökonomik, speziell der Principal-Agent-Theorie aufgegriffen. 
In dieser Theorie w ird der M itarbeiter in der Regel als der besser informierte „Agent“ 
modelliert (vgl. Göbel 2002: 292). Uber bestimmte Arbeitsbedingungen ist aber der 
Arbeitgeber besser informiert. Er kann das ausnutzen und den Arbeitnehm er über 
gesundheitsschädigende Auswirkungen der Arbeit, über geringe Aufstiegschancen,

zfwu 4/2 (2003), 170-192 187

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


häufige unbezahlte Überstunden, ein schlechtes Betriebsklima u. ä. vor Vertrags­
schluss bewusst im  Unklaren lassen. Zudem ist der Arbeitnehm er meistens in einer 
schwächeren Position, weil er dringend au f das Arbeitseinkommen als einzige E in­
kommensquelle angewiesen ist und — vor allem  in Zeiten hoher Arbeitslosigkeit — 
nicht viele A lternativen zur Auswahl hat. Würde man dem realen M arkt m it seinen 
Defiziten einfach freien L auf lassen, würden in wirtschaftlich schlechten Zeiten mit 
Sicherheit auch Arbeitsverträge geschlossen, die m it unseren Vorstellungen von H u­
manität nicht mehr vereinbar wären. Wie schon A dam  Smith beschreibt (vgl. 1993: 63), 
kann die M arktlogik M enschen dazu zwingen, „freiw illig“ einen Lohn zu akzeptieren, 
zu dem sie gerade noch erbärmlich vegetieren können. Ein Problem, das heute in den 
Entwicklungsländern durchaus noch virulent ist.
W er die bestehenden Arbeitsverhältnisse über ihre vertragliche Entstehung rechtferti­
gen wollte, müsste die Vertragsverhandlungen so ausgestalten, dass von einer wirklich 
zw anglosen 'A kzeptanz'aller'bekannten 'Fo lgen 'und 'N ebenfolgen 'durch 'd  e'Vertrags- 
partner auszugehen wäre. Das heißt, der Vertragsschluss müsste zum Diskurs ausge­
baut werden.
Für eine Annäherung an die Diskursbedingungen gibt es zwei Ansatzpunkte. A uf 
Unternehmensebene wäre erstens von den Verantwortlichen zu fordern, dass alle 
Betroffenen freiwillig zu Beteiligten gem acht werden und dass Informations- und 
M achtasymmetrien nicht strategisch ausgenutzt werden. Die M itarbeiter wären als 
„mündige“ Subjekte an allen Entscheidungen, die sie betreffen, zu beteiligen (vgl. 
W ittmann 1998: 449). Beide Seiten müssten wahrhaftig, konsensorientiert und herr­
schaftsfrei argumentieren und zwar nicht nur bei der einmaligen Aushandlung des 
Arbeitsvertrages, sondern bei allen wichtigen Entscheidungen im laufenden Vertrags­
verhältnis. Die konkrete Um setzung müsste zum einen an einer Verbesserung der 
argumentativen und moralischen Kompetenz der Beteiligten (also individualethisch) 
ansetzen, etwa im Rahmen der Personalentwicklung (vgl. W ittmann 1998: 451; 460). 
Zum anderen müssten innerbetriebliche Partizipationsmöglichkeiten (Teilnahme-, 
Anhörungs-, M itsprache-, Vetorechte usw.) institutionalisiert werden (vgl. W ittmann 
1998: 453; 455).
Zwe tens'sollte'auch'auf'der'Ebene'der'Rahmenordnung'angesetzt'werden,'um 'den'D  s- 
kurs wahrscheinlicher zu machen. Durch die gesetzliche Fixierung von Mindestlöhnen 
und die soziale Absicherung bei Arbeitslosigkeit wurde bspw. der existenzielle Druck von 
den Arbeitsanbietern genommen. Auch wurde es den Arbeitnehmern erlaubt, sich zu­
sammen zu schließen und so „Gegenmacht“ aufzubauen. Multinationale Konzerne ver­
suchen, auch in den Entwicklungsländern solche Sozialstandards durchzusetzen, indem 
sie ihre Zulieferer zu deren Einhaltung verpflichten, also indem sie ihre Macht ins Spiel 
bringen (vgl. Gilbert 2001: 141). Viele Informations- und Mitwirkungsrechte der Arbeit­
nehmer sind bei uns gesetzlich vorgeschrieben. Solche gesetzlichen Regelungen werden 
zwar oft als schädigende Eingriffe in die Marktlogik diskreditiert. Sie schaffen aber im 
Grunde erst die Voraussetzungen für einen „richtigen“ Vertrag, bei welchem sich gut 
informierte und gleich starke Partner freiwillig einigen.

188

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


3. Zum Verhältnis von Personalethik und Personalwirtschaft
Eine M öglichkeit der Verm ittlung zwischen Personalethik und -wirtschaft ergibt sich 
durch eine weitere Besonderheit des Produktionsfaktors „M ensch“ . Er hat neben der 
W ürde auch einen freien W illen und kann über sein Anstrengungsniveau selbst 
bestimmen. Die Leistung ergibt sich aus einer Kombination von Können und Wollen. 
Es ist erklärtes Ziel der Personalwirtschaft, die M otivation des Arbeitnehmers dahin­
gehend zu beeinflussen, dass er sich für die Erreichung der Unternehmensziele voll 
einsetzt (vgl. z.B. Oechsler 1997: 102ff.). Ein Teil der gewünschten Leistung lässt sich 
zwar „erzwingen“, durch Kontrollen und Sanktionen. A uf diese Weise kann man aber 
niemals das sog. Goodwill-Potential des Arbeitnehmers aktivieren, welches für den 
Unternehmenserfolg absolut unverzichtbar ist (vgl. Richter 1994: 16f.). „D ienst nach 
Vorschrift“ gilt bezeichnenderweise schon als eine Art Streik.
Nun weisen aber die von der Personalethik geforderten M aßnahmen oft eine erstaun­
liche Ähnlichkeit m it den motivationsverbessernden Maßnahmen auf. Die H umanisie­
rung der Arbeitsbedingungen, die Erweiterung der Freiräume durch Zeitsouveränität, 
die Gerechtigkeit in der Entlohnung, die Partizipation der M itarbeiter an Entschei­
dungen, all das w ird direkt m it einer Motivations- und Leistungssteigerung der M itar­
beiter in Zusammenhang gebracht. Humanisierungskonzepte sollen vor allem  das 
Potential von M enschen zur Erreichung ökonomischer Ziele besser nutzen, heißt es 
(vgl. Oechsler 1997: 253). Oder: Das Konzept motivationaler Führung, welches den 
M enschen selbst in seiner W ürde und Ganzheitlichkeit in den Vordergrund stellt, soll 
einen „Zugewinn an w irtschaftlichem Ertrag“ bringen (Richter 1994: 266). Als weitere 
ökonomische Vorteile moralischen Verhaltens werden die Abwehr von Bedrohungen 
aus ethischem Fehlverhalten und der Imagegewinn für das Unternehmen genannt (vgl. 
G ilbert 2001: 126; 139f.). Solche Aussagen nähren den Verdacht, angeblich ethisch 
motivierte Maßnahmen im  Personalbereich seien in W irklichkeit nur „Sozialtechnolo­
gie“, um die Nützlichkeit des Personals zu erhöhen bzw. Marketing- oder Risikoma­
nagementmaßnahmen. Überdies werde das wahre ökonomische Interesse auch noch 
verschleiert (vgl. W ittmann 1998: 267, 275ff.). D ieser Verdacht des „Etikettenschwin­
dels“ (Steinmann/Löhr 1991: 99) ist nicht leicht aus der W elt zu schaffen, weil die 
innere Gesinnung der Verantwortlichen den entscheidenden Unterschied macht. Wie 
schon in der Abb. 4 dargestellt, kann man auch ohne ethische Gesinnung aus reinen 
Klugheitserwägungen das Richtige tun, weil es einem selbst auch nützt. Ein solches 
Verhalten würde aber sofort fallen gelassen, wenn sich ein weniger moralisches Ver­
halten als ökonomisch nützlicher erweisen sollte.
Ob jemand wirklich moralisch handelt und dem Guten das Primat gegenüber dem 
Nützlichen zuweist, ist so am  leichtesten erkennbar in den Fällen, in denen das Gute 
nicht zugleich nützlich ist. Daraus kann aber nicht gefolgert werden, ein solcher Zu­
stand sei anzustreben. Im Gegenteil: Je  mehr sich Personalethik auch ökonomisch 
auszahlt, desto weniger schwerwiegende Interessenkonflikte sind zu erwarten und 
desto leichter ist das Gemeinwohl zu erreichen.
W er von der Vorstellung ausgeht, M oral müsse „weh tun“, um  echt zu sein (wirt­
schaftlich also zu Gewinneinbußen führen), übersieht auch die erheblichen D urchset­
zungsprobleme, die m it einer solchen Moral verbunden wären. Bei der Frage der 
D urchsetzung kann die Ethik von der Ökonomik lernen. Die ökonomische Theorie

zfwu 4/2 (2003), 170-192 18

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


der Moral verweist darauf, dass man den Individuen Anreize geben muss, dam it sie 
moralisch handeln. Zumindest aber darf moralisches Handeln nicht systematisch „be­
straft“ werden, sonst erodiert die Moral (vgl. Homann 1999: 336f.).
Ökonomik und Ethik stehen sich also nicht so unversöhnlich gegenüber, w ie es zu­
nächst erscheinen mag. Das heißt aber nicht, dass Ethik sozusagen in Ökonomik auf­
gehen könnte. Von Personalethik kann nur die Rede sein, wenn die M oralität nicht au f 
einen strategischen Erfolgsfaktor reduziert w ird. Ethik muss das „Ausgangsparadig­
m a“ sein (vgl. Gerlach 1999: 835). Erweisen sich „hum anisierende“ Personalm anage­
mentmaßnahmen als funktional im  Sinne des Unternehmensziels, dann sollten sich die 
Verantwortlichen aber auch nicht irre machen lassen durch den Anschein der Instru­
mentalisierung. Was verantwortbar ist, d a r f auch p ro fita b el sein, nicht aber umgekehrt. Dass 
man das Personal in Unternehmen als M ittel zu Erreichung w irtschaftlicher Zwecke 
effektiv einsetzt, ist alleine noch kein Grund, Unternehmern oder Personalw irtschaft­
lern die M oralität abzusprechen. Zu fordern ist allerdings, dass der M ensch niemals 
ausschließlich als Produktionsfaktor angesehen und so einer beliebigen W are gleich 
gestellt w ird. Der M ensch ist ein Produktionsfaktor m it Würde.

Literaturverzeichnis

Agricola, S.(1990): Zeitsouveränität, Illusion oder Möglichkeit?, Erkrath: Dt. Ges. für Freizeit.
Apel, K.-0. (1988): Diskurs und Verantwortung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag.
Apel, K.-0.(1986): Grenzen der Diskursethik? Versuch einer Zwischenbilanz, in: Zeitschrift für 

philosophische Forschung, Band 40, Heft 1, 3-31.
Backes-Gellner, U. , Lagear, E. P., Wolff, B (2001): Personalökonomik, Stuttgart.
Baumgartner, A., Korff, W.(1999): Sozialprinzipien als ethische Baugesetzlichkeiten moderner 

Gesellschaft: Personalität, Solidarität und Subsidiarität, in: Korff, W. (Hrsg.): Handbuch der 
Wirtschaftsethik Band 1, Verhältnisbestimmung von Wirtschaft und Ethik, Gütersloh 225­
237.

Euren, H., Wiedemeyer, M. (1999): Arbeit und Zeit zum Leben, in: Die Mitbestimmung, Heft 8, 
34f.

Gerlach, J.(1999): Das Zuordnungsverhältnis von Ethik und Ökonomik als Grundproblem der 
Wirtschaftsethik, in: Korff, W. (Hrsg.): Handbuch der Wirtschaftsethik Band 1, Verhältnis­
bestimmung von Wirtschaft und Ethik, Gütersloh 83, 4f.

Gilbert, D. U.(2001): Social Accountability 8000 — Ein praktikables Instrument zur Implemen­
tierung von Unternehmensethik in international tätigen Unternehmen? In: Zeitschrift für 
Wirtschafts- und Unternehmensethik zfwu, 2. Jg., 123-148.

Göbel, E .(2002): Neue Institutionenökonomik, Konzeption und betriebswirtschaftliche An­
wendungen, Stuttgart: Lucius und Lucius Verlag.

Habermas, J.(1991): Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag.
Hax, H.(1991): Theorie der Unternehmung — Information, Anreize und Vertragsgestaltung, in: 

Ordelheide, D., Rudolph, B., Büsselmann, E. (Hrsg.): Betriebswirtschaftslehre und ökono­
mische Theorie, Stuttgart: Poeschel Verlag, 51-72.

Herms, E. (1989): Der religiöse Sinn der Moral. Unzeitgemäße Betrachtungen zu den Grundla­
gen einer Ethik der Unternehmensführung, in: Steinmann, H., Löhr, A. (Hrsg.): Unter­
nehmensethik, Stuttgart: C. E. Poeschel Verlag, 59-92.

190

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


Hey, D., Schröter, H. (1985): Muß-Bedingungen beim Führen: Theorie und Praxis, in: Bayer, H. 
(Hrsg.): Unternehmensführung und Führungsethik, Heidelberg: Sauer Verlag, 29-48.

Höffe, 0.(1975): Einleitung, in: Höffe, O. (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik, Mün­
chen: Verlag C. H. Beck, 7-34.

Höffe, 0. (1997a): Ethik, in: Höffe, O. (Hrsg.): Lexikon der Ethik, 5. Auflage, München: Verlag 
C. H. Beck, 66f.

Höffe, 0. (1997b): Gerechtigkeit, in: Höffe, O. (Hrsg.): Lexikon der Ethik, 5. Auflage, Mün­
chen: Verlag C. H. Beck, 91-95.

Holotik, G. (1990): Verantwortung, in: Rotter, H., Virt, G.: Neues Lexikon der christlichen 
Moral, Innsbruck, Wien: Tyrolia Verlag, 821 - 823.

Homann, K. (1999): Die Relevanz der Ökonomik für die Implementation ethischer Zielsetzun­
gen, in: Korff, W. (Hrsg.): Handbuch der Wirtschaftsethik Band 1, Verhältnisbestimmung 
von Wirtschaft und Ethik, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 322-343.

Kant, I. (1965): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Philosophische Bibliothek Band 41, 
hrsg. v. K. Vorländer, Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Kerber, W. (1995): Gemeinwohl, in: Staatslexikon Bd. 2, hrsg. v. d. Görres-Gesellschaft, Son­
derausgabe der 7. AUFLAGE, Freiburg i. Br.: Herder Verlag, Sp. 857-859.

Kerber, W. (1989): Zum Ethos von Führungskräften. Ergebnisse einer empirischen Untersu­
chung, in: Steinmann, H., Löhr, A. (Hrsg.): Unternehmensethik, Stuttgart: C. E. Poeschel 
Verlag, 273-283.

Kramer, U. (1998): Wettbewerbsstärke und bessere Vereinbarkeit von Familie und Beruf — Kein 
Widerspruch: Flexible Arbeitszeiten in Klein- und Mittelbetrieben, Stuttgart: Kohlhammer 
Verlag.

Maier, H. (1997): Wie universal sind die Menschenrechte? Freiburg i. Br.: Herder Verlag.
Milsrom, P., Roberts, J. (1992): Economics, Organization & Management, Upper Saddle River 

(New Jersey) : Prentice Hall.
Heuberger, 0. (1990): Der [Mensch] ist Mittelpunkt. Der Mensch ist Mittel. Punkt. In: Personal­

führung, 23. Jg. , 3-10.
Oechsler, W. A. (1997): Personal und Arbeit, 6. Auflage, München, Wien: R. Oldenbourg Verlag.
Palaggo, B. (2001): Unternehmensethik als strategischer Erfolgsfaktor, in: iomanagement, Nr. 1­

2 , 48-55.
Ra'ls, J  (1979).: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag.
Rich, A. (1987): Wirtschaftsethik, Band I: Grundlagen in theologscher Perspektive, 3. Auflage, 

Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.
Rich, A. (1990): Wirtschaftsethik, Band II: Marktwirtschaft, Planwirtschaft, Weltwirtschaft aus 

sozialethischer Sicht, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.
Richter, M. (1994): Personalführung, 3. Auflage, Stuttgart: Schäffer-Poeschel Verlag.
Schüller, B. (1980): Die Begründung sittlicher Urteile, 2. Auflage, Düsseldorf: Patmos Verlag.
Sch'an, A. (1995): Gemeinwohl aus politikwissenschaftlicher Sicht, in: Staatslexikon Bd. 2, 

hrsg. v. d. Görres-Gesellschaft, 7. Aufalge, Freiburg i. Br.: Herder Verlag, Sp. 859-861.
Smith, A. (1993): Der Wohlstand der Nationen, 6. Auflage, München: Deutscher Taschenbuch 

Verlag.
Staffelbach, B. (1993): Aspekte humanpotentialorientierter Unternehmensführung, in: Krulis- 

Randa, J. (Hrsg.): Führen von Organisationen, Bern, Stuttgart, Wien: Verlag Paul Haupt, 
109-134.

zfwu 4/2 (2003), 170-192 191

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170


Steinmann, H., Lohr, A. (1992): Lohngerechtigkeit, in: Gaugler, E., Weber, W. (Hrsg.): Hand­
wörterbuch des Personalwesens, Stuttgart: Poeschel Verlag, Sp. 1284-1294.

Steinmann, H., Lohr, A. (1991): Grundlagen der Unternehmensethik, Stuttgart: C. E. Poeschel 
Verlag.

Thomas vonAquin (1886): Summa theologiae, hrsg. v. J. Pecci, Paris: P. Lethiellieux Verlag.
Ulrich, P. (1999): Führungsethik, in: Korff, W. (Hrsg.): Handbuch der Wirtschaftsethik Band 4, 

Ausgewählte Handlungsfelder, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 230-248.
Ulrich, P. (2001): Integritätsmanagement und verdiente Reputation, in: iomanagement, Nr. 1-2, 

42-47.
Uedder, G., Uedder, M. (2001): Wenn Managerinnen und Manager ihre Arbeitszeit reduzieren 

(wollen)..., in: Krell, G. (Hrsg.): Chancengleichheit durch Personalpolitik, 3. Auflage, 
Wiesbaden: Gabler Verlag, 295-309.

Cossenkuhl, W. (1997): Gemeinwohl, in: Höffe, O. (Hrsg.): Lexikon der Ethik, 5. Auflage, 
München: C. H. Beck Verlag, S.87-89.

Wächter, H. (1981): Das Personalwesen, Herausbildung einer Disziplin, in: Betriebswirtschaftli­
che Forschung und Praxis, 33. Jg., 462-473.

Wächter, H. (1991): Zur Bedeutung menschlicher Arbeit für ein Industrieunternehmen, in: 
Henning, K., Bitzer, A. (Hrsg.): Ethische Aspekte von Wirtschaft und Arbeit, Mannheim, 
Wien, Zürich: BI-Wiss.-Verlag, 11-34.

Weher, M. (1988): Politik als Beruf, in: Gesammelte Politische Schriften, hrsg. v. Winckelmann, 
J., 5. Auflage, Tübingen: J. C. B. Mohr Verlag, 505-560.

Weihler, J. (1996): Ökonomische vs. verhaltenswissenschaftliche Ausrichtung der Personalwirt­
schaftslehre — Eine notwendige Kontroverse? In: Die Betriebswirtschaft, 56. Jg., 649-665.

Weiler, R. (1990): Gemeinwohl, in: Rotter, H., Virt, G.: Neues Lexikon der christlichen Moral, 
Innsbruck, Wien: Tyrolia Verlag, 237-242.

Welge, M. K. (1992): Führungskräfte, in: Gaugler, E., Weber, W. (Hrsg.): Handwörterbuch des 
Personalwesens, 2. Auflage, Stuttgart: Poeschel Verlag, Sp. 937-947.

Wittmann, S. (1998): Ethik im Personalmanagement, Grundlagen und Perspektiven einer ver­
antwortungsbewussten Führung von Mitarbeitern, Bern, Stuttgart, Wien: Verlag Paul 
Haupt, zugl. Diss. St. Gallen 1997.

192

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 18:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-2-170

