34

Moschee-Neubauten

fentliche Raum nach Schroer erkennbar, denn die Moschee wird >fiir jedermann
sichtbar«.

Eine genaue Unterscheidung zwischen 6ffentlichem und privatem Raum ist
somit nicht immer klar gegeben. Dariiber hinaus existiert nicht der 6ffentliche
Raum, sondern eher mehrere verschiedene 6ffentliche Riume. So ist der 6ffentli-
che Raum nach Christian Geulen (2004, 47) im Plural zu sehen.

2. Phasen- und Stufenmodelle

Phasen- und Stufenmodelle dienen der wissenschaftlichen Erforschung von ge-
schichtlichen Ereignissen und Abliufen durch die idealtypische Einteilung eines
geschichtlichen Zeitraumes. Das Thema der vorliegenden Studie ist pridestiniert
fur die Hinzuziehung von Phasen- und Stufenmodellen, die den Lindervergleich
vereinfachen.

Klassische Beispiele von Phasendarstellungen sind das Assimilationskonzept
der Chicagoer Schule nach Roland Taft sowie dasjenige von Hartmut Esser. Taft
unterteilt in seinem Assimilationskonzept aus dem Jahre 1953 den Eingliede-
rungsprozess von Migrantinnen und Migranten in sieben Phasen: »(1) kulturel-
les Lernen, (2) Entwicklung einer positiven Einstellung zu der Aufnahmegesell-
schaft, (3) Entwicklung einer negativen Einstellung zur Herkunftsgesellschaft, (4)
wirtschaftliche Akkomodation, (5) soziale Akzeptanz durch die Aufnahmegesell-
schaft, (6) Identifikation mit der Aufnahmegesellschaft und (7) Einverstindnis
mit den Werten und Normen der Aufnahmegesellschaft« (Pries 2003, 31).

Das andere oft zitierte Assimilationsmodell von Esser (1980) strukturiert die
individuelle Eingliederung in drei Phasen: die Akkulturation, die Integration und
die Assimilation. Die letzte Phase ist wiederum in vier Unterphasen mit bestimm-
ten »Lernschritten« unterteilt: kognitiv, strukturell, sozial und identifikatorisch
(Oswald 2007, 111).

Nachfolgend werden Phasenmodelle vorgestellt, die im Kontext der Etablie-
rung der Muslime und der Einrichtung von Moscheen in Europa stehen bzw. ge-
sehen werden konnen.

- am14.02.2026, 14:41:38.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Theoretische Grundlegung - Thesenentwicklung I-II

2.1 Etablierung der Muslime in Europa®

»Stages of increased awareness and public consciousness« -

Felice Dassetto

Felice Dassatto unterteilt die Etablierung der Muslime in Europa in vier Phasen.
Dabei nimmt er die muslimische Bevélkerung Europas ab den 1960-er Jahren bis
ungefihr ins Jahr 2000 in den Blick.

Phase 1: »A forgotten and silent presence«

Wihrend der 1960-er Jahre bestand die muslimische Bevolkerung Europas vor-
wiegend aus Immigrierenden. Fiir die Gruppenzugehdrigkeit spielte die Religion
keine explizite Rolle, sie definierten sich durch eine Zugehorigkeit zu einer Kultur
und Sprache und wurden von anderen auch so definiert. Nur bei bestimmten An-
lissen wie beispielsweise einem Todesfall oder einer Hochzeit kam die islamische
Religionszugehorigkeit zum Vorschein. Moscheen gab es nur wenige. Dassetto
(2004, 145) schreibt, dass es in den jeweiligen Landern nicht mehr als 50 Moscheen
gegeben habe. Um ihr Leben in Europa religios auszurichten, seien die Muslime
als Arbeiter zu stark ausgelastet gewesen. Aber auch in der islamischen Welt ver-
lor der Islam im Alltag laut Dassetto (2004, 145) an Bedeutung.

Phase 2: »Raising the public profile of Islam in public spaces:

organizations and institutions«

Zu Beginn der 1970-er Jahre kam es zu einem bedeutenden Wandel. Die muslimi-
schen Immigrierenden hatten vermehrt den Wunsch, sich eine stabile Existenz in
Europa zu sichern. Sie bauten Infrastrukturen und Einrichtungen fiir die religi-
ose Sozialisation der jiitngeren Generationen auf. In vielen europiischen Lindern
erdffneten sie Gebetsriume, und oftmals befand sich daran angegliedert eine
Koranschule. Die religise Sozialisation der jiingeren Generation war nicht der
einzige Grund fiir die Errichtung von Gebetsriumen. Erwachsene Muslime such-
ten laut Dassetto auch einen Ort der Solidaritit, so hoffte »the father of families
[.] to find in these new centres the confirmation of an authority they were losing
within the family« (Dassetto 2004, 146).

Gleichzeitig mit dieser Entwicklung fand in islamischen Lindern eine >Riick-
kehr zum Islamcstatt. So unterstiitzten beispielsweise Saudi-Arabien, Libyen und
Pakistan muslimische Religionsgemeinschaften in Europa und halfen bei Publi-
kationen oder der Eréffnung von Gebetsriumen. Aber diese Finanzierungshilfen

15 Forschungen zum Islam in Europa sind sehr zahlreich. Einen Uberblick iiber verschiedene Stu-
dien geben Frank]. Buij und Jan Rath (2002) und Marcel Maussen (2005). Jgrgen S. Nielsen gibt
jedes Jahr das Yearbook of Muslims in Europe heraus, in welchem Forschende Artikel zu den
verschiedenen Lindern publizieren.

- am14.02.2026, 14:41:38.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Moschee-Neubauten

waren laut Dassetto nur sekundir, da die muslimischen Immigrierenden selbst
umfangreiche Spenden sammelten und Aktivititen organisierten. Zur gleichen
Zeit versuchten Bewegungen, die europdischen Muslime zu re-islamisieren (Das-
setto 2004, 146).

Die Zunahme an muslimischen Gebetslokalen fithrte dazu, dass bis Mitte der
1980-er Jahre etwa 2.000 neue Gebetsraume in Europa erdffnet wurden. Zu Be-
ginn der 1990-er Jahre existierten bereits knapp 3.000 Gebetsraume, wobei sich
viele in umfunktionierten Gebiuden befanden (Dassetto 2004, 146).

In dieser Phase traten erste Konflikte um islamische Symbole in der Offent-
lichkeit auf. Zeitgleich erhoben muslimische Religionsgemeinschaften Forderun-
gen nach islamischem Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen und islami-
schen Schulen. Die muslimischen Gemeinschaften forderten Dassetto zufolge die
Inkorporation als Gruppe in die europiische Gesellschaft (Dassetto 2004, 146f.).

Phase 3: »Between universal Islam and the Islam of fathers«

Laut Dassetto (2004, 147) sind seit Mitte der 1980-er Jahre der Islam bzw. die mus-
limische Bevolkerung Gegenstand negativer Medienberichterstattung. Dabei
haben die Ereignisse im Iran oder im Mittleren Osten sowie die sogenannte Rus-
hdie-Affire (vgl. Kap. VI. 1.1) oder die Kopftuchdebatte in Frankreich' die Medi-
en beeinflusst. Dariiber hinaus oder im Zuge dessen hat sich auch ein negatives
Islambild in der Offentlichkeit verbreitet. Auf lokaler Ebene zogen sich Muslime
in die Moscheen zuriick, die so die Rolle eines Zufluchtsorts iibernahmen, wobei
teilweise eine Re-Islamisierung stattfand (Dassetto 2004, 1471.).

Phase 4: »The new Islamic presence of the 1990s«

In den 1990-ern waren die Haltung der Medien und die 6ffentliche Meinung laut
Dassetto ausgeglichener. Dassetto fithrt drei Griinde fiir den Wandel der Ein-
stellung an: Erstens haben Ende der 1980-er Jahre populistische Rechtsparteien
Wabhlen gewonnen, was den Medien vorfithrte, wem sie mit ihren Themen in die
Hand spielten. Zweitens nahm die Offentlichkeit einen >ruhigeren Islam« in der
islamischen Welt wahr, dessen Anhingerinnen und Anhinger sich im sozialen,
6konomischen und politischen Leben positiv engagierten. Und drittens nahmen
junge Intellektuelle, wie beispielsweise Tariq Ramadan, bedeutende Positionen
als Autoren, Journalisten oder Kommentatoren ein. Diese jungen Intellektuellen
prasentierten ein neues Image und gebrauchten Begriffe und Kategorien, die den
Europdern und Europderinnen niher waren (Dassetto 2004, 148).

16 Vgl. Kapitel I, FuRnote 6.

- am14.02.2026, 14:41:38.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Theoretische Grundlegung - Thesenentwicklung I-II

Muslimische Generationen - Werner Schiffauer

Schiffauer (2002, 15-28) dagegen beschreibt die muslimische Bevélkerung in
Deutschland anhand von drei Generationen. Die erste Generation kam nach
Deutschland, um Geld zu verdienen und um danach zum Beispiel wieder in die
Tirkei zuriickzukehren. Es handelte sich somit um den zweiten Typus nach Pries,
die Riickkehr-Migration (vgl. Kap. II. 1). Sie kamen nie vollkommen in Deutsch-
land an, sondern lebten in ihren Gedanken in der Tiirkei. Die zweite Generation
bemiihte sich laut Schiffauer um ihre Anerkennung und nahm die Diskriminie-
rung nicht mehr einfach hin. Migrantinnen und Migranten der zweiten Genera-
tion kimpften im Gegensatz zur ersten Generation »um ihren Platz in der Gesell-
schaft« (Schiffauer 2002, 21). Sie hatten ein »doppeltes Anerkennungsproblem,
einerseits herrschte in der Familie die Ansicht, dass sie vielleicht »verdeutscht«
seien, andererseits herrschte in der Schule ein Misstrauen, da sie vielleicht »nochx«
Tiirken« seien (Schiffauer 2002, 20). Die dritte Generation wiederum entdeckt die
eigene Tradition und den Islam erneut und eignet sich ihn wieder an. Dabei ist die
Betonung der Differenz jedoch nicht »als Absage an die deutsche Gesellschaft«
(Schiffauer 2002, 27) zu verstehen.

2.2 Idealtypisches Inkorporationsmodell

»Becoming a Colour of the Rainbow« - Martin Baumann
Im Folgenden wird das Inkorporationsmodell nach Baumann beleuchtet. Dieses
schliefdt zwar die Muslime in Europa nicht ein, stellt aber ein idealtypisches Mo-
dell der »Integration« dar, welches kontextunabhingig ist.

Baumann beschreibt in seinem Finf-Phasen-Modell die Situation der indi-
schen Hindus in Trinidad. Er stiitzt sich dabei vorwiegend auf die Phasendar-
stellungen in]. D. Speckmanns Marriage and Kinship among the Indians in Surinam
(1965) und Peter Waldmanns »Kulturkonflikt und Anpassungszwang« (1982). Bau-
mann hat diese fiinf Phasen das erste Mal in seiner Habilitationsschrift Alte Git-
ter in neuer Heimat (2003) und danach in einigen Artikeln niher behandelt. Das
vorliegende Schema sei aber »kein explizites Integrationsmodell, es soll vielmehr
Prozesse und Vorginge in idealtypischer Weise in Bezug auf diasporische Situa-
tionen typisieren und systematisieren (Baumann 2003, 305).

Phase 1: »Reorganisierung des sozialen und kulturellen Lebens«

Die erste Phase, die Speckmann und Waldmann noch in zwei unterschiedlichen
Phasen dargestellt haben, umfasst die Reorganisierung des sozialen und kultu-
rellen Lebens. Diese Reorganisierung findet oft nach einer traumatischen Mi-
gration statt. Beziehungen existieren vorwiegend mit der eigenen ethnischen
Gruppe und nicht zur Residenzgesellschaft, abgesehen von den durch die Arbeit
bedingten Kontakten. Im Mittelpunkt stehen die Familie und die eigene kulturel-

- am14.02.2026, 14:41:38.

37


https://doi.org/10.14361/9783839451519-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

