
2. 3. Die Radikalisierung der 
philologischen Kritik

Friedrich Nietzsche (1844-1900) hat das 19. Jahrhundert einmal 
"le siede de rirrespect" genannt.592 Respektlos ist vor allem die 
philologische Perspektive auf die überlieferten Texte. Das weiß 
der gelernte Philologe Nietzsche nur zu gut. Die von Nietzsche 
propagierte Kunst zu lesen beschränkt sich nicht allein auf die 
Destruktion des Wahrheitsanspruchs religiöser und philosophi­
scher Texte, sondern geht auch auf Urkunden des Rechts und der 
Politik. Nietzsche versteht seine Philologie als Gegenentwurf zur 
Kunst des Schlecht-Lesens, die sich in der traditionellen Exegese 
der heiligen Texte herausgebildet hat.593 An anderer Stelle charak­
terisiert Nietzsche das 19. Jahrhundert als "ein Zeitalter der Ver­
gleichungen", in dem der erwachte historische Sinn seine Unge­
bundenheit durch traditionelle Erklärungsmuster nutzt, um die 
Geschichtsurkunden zu analysieren und die Herkunft religiöser 
und moralischer Phänomene zu studieren.594 Im Zeitalter der 
Vergleichung werden die historischen Details vorbehaltlos anein­
andergefugt, ohne daß der alte Sinn von Geschichte durch eine 
neue Sinngebung ersetzt würde; "wir haben das Bild des Werdens 

592 Friedrich Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1885-9. In: G. Colli/ 
M.Montinari (Hrsg.): Nietzsche. Kritische Studienausgabe Bd. 13. Berlin & New 
York 1988, S. 128: "Es bedurfte erst des neunzehnten Jahrhunderts - le sidcle de 
l'irrespect - um einige der vorläufigsten Bedingungen wieder zu gewinnen, um das 
Buch als Buch (und nicht als Wahrheit) zu lesen, um diese Geschichte nicht als 
heilige Geschichte, sondern als eine Teufelei von Fabel, Zurechtmachung, 
Fälschung, Palimpsest, Wirrwarr, kurz als Realität wieder zu erkennen."
593 Nietzsche, Morgenröte 1. Aph.84. In: Nietzsche. Kritische Studienausgabe Bd.
3. Berlin & New York 1988, S. 79-80. Der Aphorismus trägt den Titel "Die 
Philologie des Christenthums".
594 Nietzsche, Menschliches-Allzumenschliches I. Aph.23. In: Nietzsche. 
Kritische Studienausgabe Bd.2. Berlin & New York 1988, S. 44-5.

256

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vervollkommnet, aber sind über das Bild, hinter das Bild nicht 
hinausgekommen. "595

Nietzsches Philologie hat mit der historischen Schule des 19. 
Jahrhunderts wenig gemein. Die Polemik gegen seine Kollegen 
aus der Philologen-Zunft, die in der Antike lediglich die Ur­
sprünge der Moderne erblicken, ist eine schonungslose Abrech­
nung mit seiner eigenen wissenschaftlichen Herkunft.596 Nietzsche 
geht es um mehr als ein bloßes Nachzeichnen des Werdens be­
stimmter Begriffe, Vorstellungen und Erklärungsmuster. Er sucht 
vielmehr nach einem Verständnis des Gewordenseins moderner 
Moralvorstellungen, das heißt die Analyse des historischen Pro­
zesses leitet über zu der Frage nach dem Grund des Geschehens. 
Auf die Moral- und Rechtshistorie angewandt heißt das, Nietzsche 
sucht das principium juris & obligationis weder in einem 
apriorischen Naturrechtsprinzip (traditionelle Naturrechtslehre) 
noch im organischen Geschichtsprozeß selbst (historische Rechts­
schule). In seiner Frühschrift Vom Nutzen und Nachteil der Histo­
rie för das Leben bemerkt Nietzsche, ‘‘soweit es Gesetze in der 
Geschichte gibt, sind die Gesetze nichts wert und ist die Ge­
schichte nichts wert.”597 Der Historiker schafft sich seine 
Geschichte selbst im Akt des Schreibens, die historische Wirk­
lichkeit bleibt ihm dabei vollkommen unbegreiflich.598 Nietzsches 
Polemik richtet sich gegen eine historische Perspektive, die ihre 
Rechtfertigung in der Enträtselung des Ursprungs moralischer und 
juridischer Vorstellungen sucht, weil sie implizit von einem 
religiösen Grundmuster bestimmt ist: der einseitigen Verpflichtung 

595 Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft 3. Aph.112. In: Nietzsche. Kritische 
Studienausgabe Bd.3. Berlin-New York 1988, S. 472.
596 Nietzsche, Wir Philologen In: K. Schlechta (Hrsg.): Nietzsches Werke. Bd.3. 
Frankfurt/M. & Berlin 1984, S. 1036.
597 Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben. In: K. 
Schlechta (Hrsg.): Nietzsches Werke Bd.l. Frankfurt/M. & Berlin 1981, S. 273.
598 Nietzsche, Morgenröte 4. Aph. 307, S. 224-5: "Facta! Ja Facta ficta! - Ein Ge­
schichtsschreiber hat es nicht mit dem, was wirklich geschehen ist, sondern nur 
mit den vermeintlichen Ereignissen zu tun: denn nur diese haben gewirkt.(...) Sein 
Thema, die sogenannte Weltgeschichte, sind Meinungen über vermeintliche 
Handlungen und deren vermeintliche Motive, welche wieder Anlaß zu Meinungen 
und Handlungen geben, deren Realität aber sofort wieder verdampft (...). Alle 
Historiker erzählen von Dingen, die nie existiert haben, außer in der Vorstellung."

257

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenüber dem göttlichen Ursprung.599 Jedes Ursprungsdenken 
unterliegt dieser Eingrenzung seiner historischen Sichtweise und 
verpaßt die Möglichkeit, Geschichte als unendliche perspek­
tivische Vielfalt zu begreifen. Radikalisierung der philologischen 
Kritik bei Nietzsche heißt vor diesem Hintergrund, die Prinzipien- 
und Gesetzlosigkeit der Geschichte zu behaupten und die 
historischen Urkunden aus ihrem organischen Zusammenhang zu 
reißen. Radikalisierte Philologie impliziert den vorbehaltlosen 
Blick auf "das Urkundliche, das Wirklich-Feststellbare, das 
Wirklich-Dagewesene, kurz die ganze lange, schwer zu entzif­
fernde Hieroglyphenschrift der menschlichen Moral-Vergangen­
heit"600 wie auch die Möglichkeit einer unendlichen Variation von 
Interpretationen der historischen Befunde.601 In einer Streitschrift 
aus dem Jahre 1887, die den Titel Zur Genealogie der Moral trägt, 
hat Nietzsche seine philologische Methode auf die Moralhistorie 
angewandt. Das Konzept der Genealogie ist zweifelsohne der 
radikalste Typus philologischer Erkenntnis und mit dem ver­
gleichsweise biederen Zugriff der zünftigen Philologen auf das 
historische Material nicht zu vergleichen. Trotzdem läßt sich zei­
gen, daß Nietzsche im Detail von den Historikern seiner Zeit ab­
hängig war, denen er das Material für seine Analyse der mora­
lischen Grundbegriffe verdankt. Ein Philologenstreit ist die Folie 
der Moralgenealogie Friedrich Nietzsches.

599 Nietzsche, Morgenröte 1. Aph. 91, S. 84-5.
600 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. Vorrede Aph. 7. In: 
Nietzsche. Kritische Studienausgabe Bd. 5. Berlin-New York 1988, S. 254.
601 Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft Buch 5. Aph. 374, S. 626-7: "Wie weit der 
perspektivische Charakter des Daseins reicht oder gar ob es irgendeinen anderen 
Charakter noch hat, (...) ob, andrerseits, nicht alles Dasein essentiell ein 
auslegendes Dasein ist - das kann, wie billig, auch durch die fleißigste und 
peinlich-gewissenhafteste Analysis und Selbstprüfung des Intellekts nicht 
ausgemacht werden: da der menschliche Intellekt bei dieser Analysis nicht umhin 
kann, sich selbst unter seinen perspektivischen Formen zu sehn und nur in ihnen 
zu sehn.(...) Wir sind heute zum mindesten ferne von der lächerlichen 
Unbescheidenheit, von unsrer Ecke aus zu dekretieren, daß man nur von dieser 
Ecke aus Perspektiven haben dürfe. Die Welt ist uns noch einmal unendlich 
geworden: insofern wir die Möglichkeit nicht abweisen können, daß sie 
unendliche Interpretationen in sich schließt."

258

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3.1. Ein Philologenstreit über den Ursprung 
des Obligationenrechts

Der angesprochene Philologenstreit über den Ursprung des Obli­
gationenbegriffs beginnt mittelbar mit Savignys Abhandlung aus 
dem Jahre 1833, unmittelbar wird er allerdings durch eine Streit­
schrift des Rechtshistorikers P.E. Huschke ausgelöst, die den Titel 
Über das Recht des nexum und das alte Römische Schuldrecht 
(1846) trägt. Huschke polemisiert gegen Savignys moderne Auf­
fassung der antiken Rechtsverhältnisse. Seiner Meinung nach ist 
die Formulierung nexum mancipiumque im altrömischen Recht 
nicht zufällig, sondern Ausdruck einer strengen juristischen Kon­
struktion. Die enge Verknüpfung beider Rechtsgeschäfte hat den 
Vorteil, daß die Bedingungen für ein Kaufgeschäft (mancipium), 
d. i. die Anwesenheit von fünf Zeugen und das Wiegen des Erzes, 
auf das Darlehensgeschäft (nexum) übertragen werden können. 
Den fehlenden philologischen Nachweis für das Entstehen von 
Rechtsverbindlichkeit kompensiert Huschke durch die Rekon­
struktion einer Spruchformel aus dem Sakralrecht. Die Selbstver­
pflichtung des Schuldners im Darlehensgeschäft geschieht durch 
einen Akt der Selbstverfluchung, das sogenannte damnas esto, das 
sich verstreut im Zwölftafelrecht und anderen Rechtsquellen fin­
det.602 Im Akt der Selbstverfluchung legt der Schuldner den Grund 
dafür, daß eine Geldschuld personal zugerechnet werden kann. 
Der Gläubiger ist nach einer Frist von dreißig dies justz berechtigt, 
den auf dem Schuldner lastenden Fluch zu aktivieren.603 Nach 
Huschke liegt der Ursprung des römischen Privatrechts im 
magisch-sakralen Bereich. Noch das Zwölftafelrecht gehörte einer 
Periode an, die Rechtsverbindlichkeit nur durch rituelle Spruch­
formeln konstruieren konnte und ein Darlehen auf das tatsächlich 

602 P.E. Huschke, Über das Recht des nexum und das alte Römische Schuldrecht. 
Leipzig 1846, S. 23. Vgl. P. Huvelin, Les tablettes magiques et le droit romain In: 
Annales internationales d'histoire. 2idme section: Histoire comparee des 
institutiones et du droit [Congres de Paris, 1900] Paris 1902, S. 46: "La formule 
damnas esto, si frequente ä Rome, est une formule d'origine magique. La filiation 
du verbe damnare et de son participe damnas (forme ancienne pour damnatus) 
ressort des textes magiques grecs."
603 Huschke, Über das Recht des nexum und das alte Römische Schuldrecht, S. 
54: Nach 30 Tagen mußte der Schuldner "die Erstreckung des nexum von dem aes 
[Erz] auf seine Person" sich gefallen lassen.

259

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abgewogene Kupfer beschränkte. Das älteste sakral fundierte 
Recht zeichnet sich nach Huschkes Meinung durch eine - in der 
Rechtsentwicklung nie wieder erreichte - begriffliche Schärfe aus. 
Die Exaktheit der juristischen Begriffe ist Indiz der Ursprungsnähe 
des altrömischen Rechts und Huschke wendet sich vehement 
gegen den "Irrthum, daß nach dem (...) Zwölftafelgesetz alles 
Mögliche rechtsgültig geworden sei, was die eine oder andere 
Partei neben dem nexum oder mancipium ausgesprochen hat.”604 
Rechtsentwicklung ist vor dem Hintergrund dieses geschichts­
philosophischen Modells ein Symptom des Zerfalls der ursprüng­
lichen Einheit des religiösen Weltbildes.

Der Gegensatz zwischen Savignys und Huschkes Konzeption 
ist leicht zu beschreiben. Während Savigny ursprünglich im alt­
römischen Recht Gelddarlehen mit Vermögenshaftung kombiniert 
und die Personalhaftung als Ausnahmesituation bezeichnet, fuhrt 
bei Huschke jedes Gelddarlehen bei Überschreitung der Zahlungs­
frist in die Schuldknechtschaft. Beide Positionen lassen sich an­
hand der spärlich überlieferten Fragmente des altrömischen 
Schuldrechts weder verifizieren, noch falsifizieren. Warum also 
sollte hier gestritten werden? Der Grund des Streits liegt darin, daß 
im Zwölftafelrecht eindeutig ein Rechtsanspruch festgelegt ist, der 
den Gläubigem nach einer verstrichenen Zahlungsfrist im Hinblick 
auf die Person respektive den Körper des Schuldners zusteht: »si 
plus minusve secuerunt, se fraude esto«, ob sie mehr oder weniger 
herunterschneiden, das soll nicht ihr Schaden sein.605 Wer 
Huschkes Position folgt, der behauptet, daß im altrömischen 
Schuldrecht jeder Darlehensschuldner aufgrund einer 
möglicherweise minimalen - Geldschuld der Willkür des Gläubi­
gers überantwortet wird. Namhafte Historiker haben sich nicht 
gescheut, diese einem modernen moralischen Verständnis fremd 

604 Huschke, Über das Recht des nexum und das alte Römische Schuldrecht, S. 
193. Vgl. hierzu O. Behrends, das Nexum im Manzipationsrecht oder die 
Ungeschichtlichkeit des Libraldarlehens, S. 145-6: "Was Huschke bestimmte, war 
(...) eine gewaltige, die monistisch-mystische Geschichtsphilosophie des späten 
Schelling auf die Rechtsgeschichte anwendende Spekulation, welche die 
Entwicklung des römischen Rechts als stellvertretendes Muster der gesamten 
Schöpfungs- und Menschheitsgeschichte aufzufassen wagte."
605 Zitiert nach T. Mommsen, Fontes juris Romani antiqui. leges xii.tabulorum. 
tabula iii. n. 6, S. 20.

260

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erscheinende Vorstellung von den grausamen Rechtspraktiken im 
Rom des fünften vorchristlichen Jahrhunderts zu übernehmen.606 
Wer Savigny folgt und die ursprüngliche Verflechtung von 
Geldwirtschaft und Schuldrecht behauptet, der muß zu dem 
Resultat gelangen, daß im Fall sozialer Krisen und allgemeiner 
Verarmung - von denen Cicero und Livius sprechen - bei Geld­
darlehen ebenfalls nur die Personalhaftung übrigbleibt. Diese 
Schlußfolgerung wird innerhalb der historischen National­
ökonomie gezogen, doch besteht Dissenz darüber, ob das 
altrömische Schuldrecht politisch oder ökonomisch zu inter­
pretieren ist.607 Im Resultat kommen sowohl Huschke als auch 

606 Mommsen, Römische Geschichte Bd.l. Berlin 1888®, S. 80 spricht vom Recht 
am Körper des Schuldners, denn "es ist einer der unleugbarsten wie einer der 
merkwürdigsten Sätze der ältesten römischen Verfassung, daß der Staat den 
Bürger wohl fesseln und hinrichten, aber nicht ihm seinen Sohn oder seinen Acker 
wegnehmen (...) durfte." Vgl. N.D. Fustel de Coulanges, La eite antique [1864] In: 
K. Christ (Hrsg.): Numa Denis Fustel de Coulanges: Der antike Staat. Kult, Recht 
und Institutionen Griechenland und Roms. München 1988, S. 99-100 schreibt: 
"Das Zwölftafelgesetz schont den Schuldner keineswegs; dennoch läßt es nicht zu, 
daß ein Grundbesitz zugunsten des Gläubigers eingezogen wird. Die Person des 
Menschen bürgt fiir die Schuld, nicht aber sein Bodenbesitz, denn er ist von der 
Familie untrennbar. Es ist leichter, den Menschen in Knechtschaft zu bringen, als 
ihm ein Eigentumsrecht zu nehmen, das seiner Familie mehr als ihm selbst 
gehört."
607 Carl Knies, Der Credit. Berlin 1876, S. 206 & 210: "Sodann wird (...) der rothe 
Faden, welcher sich durch das Creditrecht hindurchzieht, durch Interessen 
gesponnen, für welche eine möglichst sachgemässe, gerechte und pflegliche 
Beachtung der ökonomisch-geschäftlichen Zusammenhänge nicht maassgebend 
war.(...) Ich erinnere an die Schuldgesetze der XII. Tafeln in Rom (...) und an die 
damalige politische Verwerthung der Gläubigerrechte gegenüber den Schuldnern. 
Denn der vom Nexum umstrickte plebejische Schuldner war dem auf seinem 
Recht bestehenden patricischen Gläubiger (...) auf Gnade und Ungnade 
anheimgestellt.(...) man darf ja Schuldrecht und Schuldnerbehandlung im alten 
Rom überhaupt nicht durch eine nur oder vorwiegend wirtschaftliche Begründung, 
möglichste Befriedigung der gerechten Ansprüche des Gläubigers u.dergl. 
erklären wollen.(...) Das Servus-Werden des Schuldners war keineswegs ein 
Exekutionsmittel zur Erzwingung anderweitiger Befriedigung des Gläubigers. In 
der Strafe selbst lag der Abschluss." Dagegen wendet Friedrich Engels, Der 
Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats [1884]. In: Marx-En­
gels-Werke Bd. 21. Berlin 1962, S. 162, ein: "Nie wieder ist die Macht des Geldes 
aufgetreten in solch ursprünglicher Roheit und Gewaltsamkeit wie in dieser ihrer 
Jugendperiode. Nach dem Warenverkauf für Geld kam der Geldvorschuß, mit 
diesem der Zins und der Wucher. Und keine Gesetzgebung späterer Zeit wirft den 
Schuldner so schonungslos - und rettungslos zu den Füßen des wucherischen 

261

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Savigny und ihre Nachfolger zu dem Ergebnis, daß in 
altrömischen Rechtsverhältnissen eine Obligation im Darlehens­
vertrag die Rechtfertigung grausamer Strafpraktiken ist. Strittig 
bleibt, ob es sich bei dieser Praktik um eine Regel oder Ausnahme 
im praktischen Rechtsleben des Altertums handelt, ob die 
römische Antike also eine vormoralische Periode der Kultur­
entwicklung ist oder doch bereits den Keim unserer christlich­
modernen Moralvorstellungen in sich trägt.

Im Jahre 1901 entfacht der Rechtshistoriker Ludwig Mitteis 
(1859-1921) die Diskussion von Neuem und polemisiert gegen 
Huschkes Lehrmeinung, weil es gegen den gesunden Menschen­
verstand verstößt anzunehmen, daß ein freier römischer Bürger 
schon beim geringsten Versäumnis einer Darlehensrückzahlung 
Opfer der Personalhaft wird. Mitteis nimmt die These Niebuhrs 
wieder auf und verweist Huschkes Lehre in das "Reich der 
Fabeln."608 Das nexum bezeichnet nicht die Durchführung einer 
Obligation, die ein Bürger vor seiner Verschuldung auf sich ge­
nommen hat, sondern sie ist die Folge einer Überschuldung, "die 
Endstation eines bereits bestehenden Schuldverhältnisses"609, wie 
Mitteis mit Hinweis auf Niebuhr und Livius behauptet. Mitteis' 
Polemik stützt sich auf zwei Argumente. Zum einen ist die Re­
konstruktion sakraler Spruchformeln und ihre Übertragung auf das 
Schuldrecht unzulässig, zum anderen gibt es keinen Grund dafür, 
rechtsvergleichende Studien zu unterschlagen. Die vergleichende 

Gläubigers wie die altathenische und altrömische - und beide entstanden spontan, 
als Gewohnheitsrechte, ohne andern als ökonomischen Zwang.”
608 Ludwig Mitteis, Über das nexum. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für 
Rechtsgeschichte. Romanistische Abtheilung Bd. 22.[Weimar 1901] Reprint: New 
York 1963, S. 118; vgl. S. 110: "Das nexum tritt in den Quellen hervor als Folge 
der Überschuldung, nicht als Realisation einer bereits in zahlungsfähigem 
Zustande übernommenen Verpflichtung. So ist es immer und bei allen Völkern.” 
Vgl. hierzu den Artikel nexum. In: Paulys Realenzyclopädie der klassischen 
Altertumswissenschaften, 1. Reihe 33. Halbbd. Stuttgart 1936, S. 164: "(...) 
während die ältere Literatur (Huschke) lehrte, das nexum habe als Rechtsgeschäft 
publizistischer Natur Exekutionskraft geschaffen (...) ist diese Auffassung seit 
Mitteis' widerlegenden Forschungsergebnissen (...) aufgegeben; man hält jetzt 
dafür, daß durch das nexum se dare der Schuldner durch Mancipation seiner 
eigenen Person sich dem Gläubiger durch Selbstverknechtung in die Hand 
gegeben habe (...), um den vernichtenden Folgen des harten alten 
Vollstreckungsrechts zu entgehen.”
609 Mitteis, Über das Nexum, S. 120.

262

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechtswissenschaft kommt zu dem Ergebnis, daß dem römischen 
Recht im hellenistischen Raum keine Sonderstellung zukommt610, 
und belegt mit einem erheblichen Aufwand an rechtshistorischem 
Material, daß die Selbstverpfändung bei allen Völkern des antiken 
Kulturkreises durchgeführt wurde. Der praktische Vorteil dieses 
Rechtsgeschäfts lag in der Möglichkeit, durch befristete 
Verpfändung der Rechte am eigenen Körper der 
Personalexekution und ihren Folgen zu entgehen. Das nexum er­
scheint Mitteis als eine Institution des praktischen Rechtslebens, 
die es erlaubt, das alte Talionsprinzip der Zwölftafelgesetzgebung 
zu unterlaufen.611 Die kurze Abhandlung des Rechtshistorikers 
Mitteis hat die Gelehrtenwelt einige Jahre in Atem gehalten.612 
Zuerst äußerte der Historiker E.I. Bekker (1827-1916) den Ver­
dacht, daß die Spekulationen von Mitteis ebensowenig haltbar sind 
wie diejenigen von Huschke, denn ”speziell für das Nexum 
besitzen wir so gut wie gar kein erstklassiges Material.”613 Bekker 
erneuert das Argument Savignys gegen eine Selbstverpfändungs­
praktik, die nicht ausgeübt werden kann, weil sie juristisch nicht 
einwandfrei zu konstruieren ist. Otto Lenel (1849-1935) bemerkt 
zu Mitteis’ These, daß es ”dem feinen Formgefühl der Römer” 
widerstrebt, ein Kaufgeschäft oder bloß die Form desselben auf 
den Körper des Schuldners anzuwenden.614

610 Mitteis, Über das nexum, S. 121-2. Vgl. allgemein zur Rechtsentwicklung und 
-rezeption: Ders., Reichsrecht und Volksrecht in den östlichen Provinzen des 
Römischen Kaiserreichs [1891] Reprint: Hildesheim 1963, insbesondere S. 445- 
58. Mitteis führt das Gleichnis vom unbarmherzigen Gläubiger aus dem Matthäus- 
Evangelium cap. 18. v. 23-35 als Beweis für die Verbreitung des Schuldrechts in 
der hellenistischen Antike an.
611 Mitteis, Über das nexum, S. 124-5. Vgl. ders., Römisches Privatrecht bis auf 
die Zeit Diokletians Bd.l. Grundbegriffe und Lehre von den Juristischen Personen 
cap.3. München & Leipzig 1935^, S. 136-43.
612 P. Huvelin, Analyses. In: E. Dürkheim (Hrsg.): L’Annee Sociologique (1902- 
03) Paris 1904, S. 470: "La question du nexum, mise ä l'ordre par un article de 
Mitteis (...) passionne les historiens allemand, s’il faut en juger par le nombre des 
travaux qu’ils lui consacrent.(...) Par malheur, plus les adversaires de la theorie 
traditionelle due ä Huschke deviennent nombreux, moins ils s'entendent."
613 E.I. Bekker, Über die Objekte und die Kraft der Schuldverhältnisse. In: 
Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Romanistische Abtheilung, 
Bd. 23. [Weimar 1902] Reprint: New York 1963, S. 14.
614 O. Lenel, Das Nexum. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für 
Rechtsgeschichte. Romanistische Abtheilung. Bd. 23. [Weimar 1902] Reprint: 
New York 1963, S. 84; vgl. S. 95: "Nexum bedeutet die Verstrickung, den 

263

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch Theodor Mommsen greift am Ende seines Lebens in diesen 
Philologenstreit ein und plädiert dafür, daß im Hinblick auf eine 
Ursprungsbestimmung des Obligationenbegriffs eine klare Defi­
nition des nexum gefunden wird, "denn für mich ist das Nexum 
die rechtlich bindende Obligation des ursprünglichen Privatrechts 
schlechthin."615 Mommsen bringt die plausibelste Lösung für das 
Dilemma, daß das nexum zwar Ursprung der Obligation sein soll, 
aber kein Quellenbefund die obligierende Kraft oder exekutorische 
Wirkung dieses Rechtsgeschäftes belegt - wenn der Glaube an 
Huschkes These von der Selbstverfluchung fehlt. Nach Mommsen 
läßt sich das Fehlen eines sicheren Indizes aus der Spannung von 
Selbsthilfepraktiken und politischem Streben, ein Monopol der 
Gewalt in den Händen der Magistrate aufzubauen, erklären. Was 
abgeschafft werden soll, weil es dem allgemeinen Rechtsgefühl 
bereits widerspricht, wird in juristischen Texten nicht weiter 
behandelt und gerechtfertigt, so lautet Mommsens Vorschlag, eine 
Ungereimtheit der historischen Überlieferung durch eine 
Hypothese des gesunden Menschenverstandes zu enträtseln. Das 
nexum erscheint bei Mommsen als ein Rechtsgeschäft zur 
Reglementierung der Selbsthilfe, d. h. eine juristische Form für die 
grausamen Praktiken der Gläubiger in Bezug auf ihre Schuldner. 
Zur Zeit der Zwölftafelgesetzgebung ist das irrationale Moment in 
der privaten Rechtsverwaltung offensichtlich geworden, das 
Gewaltmonopol des Magistrats aber war noch nicht hergestellt.616 
Das nexum wird in Rom so lange als Selbstverpfändung des 
Schuldners praktiziert, bis die staatliche Institution die Geltung 
eines bürgerlichen Obligationenrechts garantieren kann. Die lex 
Poetelia ist bei Mommsen die Schnittstelle, an der Geldschuld von 

juristisch bindenden Akt als solchen, und da nun in der alten Zeit das juristisch 
bindende Moment in dem förmlichen Zuwägen des Kupfers gefunden wurde, so 
wird man unter nexum eben dies Zuwägen verstanden haben." Wie Lenel 
allerdings das feine juristische Formgefuhl der Römer mit den korrespondierenden 
grausamen Rechtspraktiken in Einklang bringen will, das verrät er nicht.
615 T. Mommsen, Nexum. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für 
Rechtsgeschichte. Romanistische Abtheilung Bd.23. [Weimar 1902] Reprint: 
New York 1963, S. 349.
616 Mommsen, Nexum, S. 352-3: "(...) der prätorische Prozess selbst, wie das 
Zwölftafelgesetz ihn darstellt, ist ein Mittelweg zwischen Selbsthülfe und Staats- 
hülfe.(...) Auf Einschränkung der nicht bloss gefährlichen, sondern staatlich 
irrationalen Selbsthülfe ist allerdings schon das Zwölftafelrecht bedacht."

264

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


körperlichem Zugriff getrennt wird und die Personalschuld des 
nexum in die Vermögensschuld der obligatio überfuhrt wird. 
Mitteis und Mommsen haben die rechtshistorische Forschung zu 
einem Abschluß geführt, der in den Lehrbüchern neuerer Zeit 
fortwirkt.617 Mitteis sieht sich als entschiedener Gegner der 
Sakraltheorie Huschkes, die ursprünglich jeden juristischen 
Begriff in magisch-sakrale Banden einschließt. Im Ursprung des 
Obligationenbegriffs vermutet er vielmehr ”das Praktische und 
Lebendige” einer Epoche realisiert, die das einzelne Rechtssubjekt 
- auch gegen die Tradition des Rechtslebens in der Vorzeit - als 
schützenswert deklariert.618 Obwohl diese Perspektive sich in der 
Forschungsliteratur weitestgehend durchgesetzt hat, und damit 
auch die Intention Savignys, daß die Antike bereits den Respekt 
vor dem Leben des Mitmenschen kannte, Bestätigung fand, war 
dieses moderne Bild der Antike im 19. Jahrhundert umstritten. 
Charakteristisch war die Perspektivenvielfalt auf das historische 
Material als Folge der Destruktion einheitlicher 
Zuordnungschemata. Während die einen das Potential an 
Modernität im altrömischen Recht entdeckten, suchten die anderen 
nach den Spuren des ursprünglichen Rechtsdenkens in der 
modernen Welt. In diesem Zusammenhang wurde lebhaft die 
Frage diskutiert, ob das altrömische Schuldrecht mit seinen 
grausamen Praktiken tatsächlich schon in der Antike abgeschafft 
wurde oder vielmehr - infolge der Rezeption des römischen Rechts 
in ganz Europa - bis in die frühe Neuzeit wirkte? Indiz für diese 
Hypothese war keine Rechtsquelle im strengen Sinn, sondern ein 
literarischer Text: The merchant of Venice [1600] von William 
Shakespeare.

617 Vgl. neben anderen M. Kaser, Römisches Privatrecht. Ein Studienbuch. 
München 1983^, S. 44. D.Liebs, Römisches Recht. Göttingen 1987^, S. 229-31.
618 Mitteis, Zusatz. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. 
Romanistische Abtheilung Bd.25. [Weimar 1904] Reprint: New York 1963, S.
283. Vgl. ders., Über die Herkunft der Stipulation. Eine Hypothese. In: Aus 
Römischem und Bürgerlichem Recht. Festschrift für E.I. Bekker [am 16.08.1907 
überreicht] Reprint: Aalen 1970, S. 110.

265

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3.2. Exkurs zu “Shakespeare vor 
dem Forum der Jurisprudenz”

Die Bedeutung des Shakespeareschen Dramas ist in der Diskus­
sion, die im 19. Jahrhundert über das Verhältnis von Recht und 
Moral in historischer Perspektive geführt wurde, kaum zu über­
schätzen. Im Merchant of Venice ist neben einer Erzählung von 
Freundschaft und Liebe der Konflikt von altrömischem Schuld­
recht und christlichem Moralempfmden und die sogenannte 
Judenfrage (Bauer/Marx), d. h. die Frage nach der sozialen 
Stellung des jüdischen Mitbürgers in einer christlich dominierten 
Gesellschaft enthalten.619 Die dramatische Handlung läßt sich 
folgendermaßen skizzieren: Der christliche Kaufmann Venedigs 
Antonius möchte seinem Freund für eine Handelsuntemehmung 
Geld (zinslos) leihen. Weil er selbst sein gesamtes Kapital 
investiert hat, nimmt er bei einem jüdischen Kaufmann ein Dar­
lehen auf, in der Hoffnung, nach Abschluß seiner Geschäfte das 
geliehene Kapital unverzüglich zurückzahlen zu können. Der 
Darlehensvertrag mit dem jüdischen Kaufmann ist - entgegen der 
üblichen Gepflogenheiten - ebenfalls zinslos, er sieht allerdings als 
Pfand ein Äquivalent am Körperfleisch des Schuldners vor.620 Der 

619 Die Stellungnahmen zur sogenannten Judenfrage und ihrer Bedeutung für eine 
angemessene Interpretation des Shakespeareschen Drama gehen weit auseinander. 
Beispielhaft ist die Diskrepanz der Analysen des Juristen Rudolph von Jhering 
(1818-92) und des Dichters Heinrich Heine (1797-1856). Rudolf von Jhering, Der 
Kampf um's Recht. Wien 1872^, S. 65: Die Handlung legt nah, daß es sich nicht 
um die Darstellung eines Einzelschicksals handelt,"dass es nicht der Jude Shylok 
ist, der von dannen schleicht, sondern die typische Figur des Juden im Mittelalter, 
jener Paria der Gesellschaft, der vergebens nach Recht schreit." Vgl. Heinrich 
Heine, Shakespeares Mädchen und Frauen. In: W. Preisendanz (Hrsg.): Heinrich 
Heine Werke Bd. 2. Frankfurt/M.1968, S. 797: "Aber was sag ich? der Genius 
Shakespeares erhebt sich noch über den Kleinhader zweier Glaubensparteien, und 
sein Drama zeigt uns eigentlich weder Juden noch Christen, sondern Unterdrücker 
und Unterdrückte (...). Von Religionsverschiedenheit ist in diesem Stücke nicht 
die geringste Spur (...)."
620 Die Vertragsbedingungen benennt der jüdische Kaufmann folgendermaßen. 
Siehe W. Shakespeare, The Merchant of Venice, act i. sc.iii [1600] Stuttgart 1975, 
S. 32-4: "(...) Go with me to a notary, seal me there / Your single bond, and, in a 
merry sport, / If you repay me not on such a day / In such a place, such sum or 
sums as are / Express'd in the condition, let the forfeit / Be nominated for an equal 
pound / Of your fair flesh, to be cut off and taken / In what part of your body 
pleaseth me."

266

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vertrag erscheint den Unterzeichnenden und anwesenden Zeugen 
keinesfalls anstößig, vielmehr läßt die allgemeine Akzeptanz 
darauf schließen, daß die Pfandnahme ein Element des praktischen 
Rechtslebens ist. Der dramatische Effekt tritt erst zutage, als der 
Schuldner - durch unglückliche Umstände - zahlungsunfähig wird 
und der Gläubiger auf der strikten Erfüllung des Vertrages besteht, 
obwohl ihm später von Freunden des Schuldners eine stattliche 
Geldsumme offeriert wird. Vor dem Gerichtshof Venedigs wird 
der jüdische Händler gebeten, »touch’d with human gentleness and 
love« vom Wortlaut des Vertrages zurückzutreten. Die Antwort 
des Gläubigers erscheint auf den ersten Blick verblüffend. Er 
beharrt auf seinem Recht aufgrund einer Marotte (engl. humour), 
einer irrationalen Leidenschaft.621 Die Lösung des dramatischen 
Konflikts ergibt sich durch das Urteil eines Paduaner 
Rechtsgelehrten, der auf einer wortwörtlichen Lektüre des 
Vertrages besteht: Ein Pfund Fleisch, aber nicht mehr und nicht 
weniger und kein Tropfen Blut eines Christen.622 Seine 
Unfähigkeit, den Wortlaut des Vertrages zu erfüllen, macht den 
jüdischen Händler Shylock zum Verlierer des Darlehengeschäfts; 
letztendlich steht ihm, der die Geldzahlung abgelehnt hat, nicht 
mehr als sein Pfand zu.

Hegel kommt das Verdienst zu, in einer beiläufigen Bemerkung 
klargestellt zu haben, daß im Merchant of Venice zwar ein 
Grundsatz des altrömischen Schuldrechts verhandelt wird, daß hier 
aber der ursprüngliche Sinn des Rechtstextes verloren gegangen 
ist.623 Der Gegensatz zwischen der römischen Rechtsauffassung, 

621 Shakespeare, The merchant of Venice, act.iv.sc.i., S. 124: "You'll ask me why I 
rather choose to have / A wheight of carrion flesh, than to receive Three thousand 
ducats: 1'11 not answer that! / But say it is my humour, - is it answer'd ?"
622 Shakespeare, The merchant of Venice, act iv. sc.i., S. 140: "This bond doth 
give thee here no jot of blood, / The words expressly are a pound of flesh: / Take 
then thy bond, take thou thy pound of flesh, / But in the cutting it, if thou dost 
shed / One drop of Christian blood, thy lands and goods / Are by the laws of 
Venice confiscate / Unto the state of Venice."
623 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts. Einleitung § 3, S. 39: "Für das 
abscheuliche Gesetz, welches dem Gläubiger nach den verlaufenen Fristen das 
Recht gab, den Schuldner zu töten oder ihn als Sklaven zu verkaufen, ja, wenn der 
Gläubiger mehrere waren, von ihm Stücke abzuschneiden und ihn so unter sich zu 
teilen, und zwar so, daß, wenn einer zu viel oder zu wenig abgeschnitten hätte, 
ihm kein Rechtsanteil daraus entstehen sollte (eine Klausel, welche Shakespeares 
Shylock, im Kaufmann von Venedig, zugute gekommen und von ihm dankbarst 

267

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derzufolge es gleichgültig ist, ob ein Gläubiger mehr oder weniger 
vom Körper des Schuldners herausschneidet, und der Vorstellung 
Shakespeares, die von einer strikten Vertragserfüllung ausgeht, ist 
nicht nur von Hegel erkannt, sondern auch von namhaften 
Philologen eingehend erörtert worden. Scheinbar handelt es sich 
um die Folge eines Schreibfehlers, der zum ersten Mal - unbewußt 
oder vorsätzlich - in einer Sammlung italienischer Erzählungen (II 
Pecorone) des florentinischen Rechtsgelehrten Ser Giovanni im 
14. Jahrhundert auftritt: Statt der Formulierung »si plus minusve 
secuerunt, se [=sine] fraude esto« findet sich hier der Ausdruck 
»sibi fraude esto«.624 An die Stelle der Gleichgültigkeit gegenüber 
dem Maß der Vergeltung tritt die Vorstellung juristischer 
Exaktheit, d. h. wer sich einen größeren oder geringeren Anteil 
vom Körper des Schuldners nimmt, dem wird es als Schaden 
angerechnet. Shakespeare verfügte über das notwendige juristische 
und literarische Wissen, um diese Zusammenhänge zu verstehen. 
Der dramatische Effekt der Shylock-Handlung resultiert aus der 
Konfrontation dieser divergierenden Rechtsauffassungen. Shylock 
erhält vor dem venezianischen Gerichtshof kein Recht, weil der 
Wortlaut und die Bedeutung des altrömischen Schuldrechts vor 
seinen Augen verkehrt wird. Shakespeare läßt die Zuschauer 
seines Schauspiels an einem Stück rechtsgeschichtlicher 
Revolution teilhaben.

Rudolph von Jhering sieht in der Behandlung des altrömischen 
Schuldrechts vor dem Gerichtshof Venedigs ein Beispiel tenden­
ziöser Rechtsprechung und kommt zu der Schlußfolgerung, daß 
mit dem Rechtsanspruch des jüdischen Händlers auch das Recht 
Venedigs, d. h. das geltende römische Recht, gebeugt wird.625 Der 

akzeptiert worden wäre), führt Caecilius [vgl. Gellius, Noctes Atticae XX.I.22.ff.] 
den guten Grund an, daß Treu und Glauben dadurch um so mehr gesichert seien, 
und es eben, um der Abscheulichkeit des Gesetzes willen, nie zur Anwendung 
desselben habe kommen sollen."
624 Vgl. für den Hintergrund dieser Verstellung der ursprünglichen Bedeutung der 
römischen Rechtsquelle R. Eberstadt, Der Shylockvertrag und sein Urbild In: A. 
Brandl/ M. Förster (Hrsg.): Jahrbuch der Deutschen Shakespeare-Gesellschaft, 44. 
Jg. Berlin-Schöneberg 1908, S. 16-21.
625 Jhering, Der Kampf um’s Recht, S. 65 (Anmerkung):"(...) so war es ein elender 
Winkelzug, ein kläglicher Rabulistenkniff, dem Manne, dem er einmal das Recht 
zugesprochen hatte, vom lebenden Körper ein Pfund Fleisch auszuschneiden, das 
damit nothwendig verbundene Vergiessen des Bluts zu versagen. Man möchte fast 

268

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Merchant of Venice ist Jhering über den religiösen Konflikt hinaus 
ein Gleichnis für den Kampf ums Recht.™ Der Rechtsanspruch des 
Einzelmenschen wird im Falle Shylocks durch eine übergeordnete 
Instanz gebrochen, doch damit nicht genug, "das Gesetz selber ist 
missachtet, mit Füssen getreten; das Gesetz, wenn es nicht eitel 
Spiel und Phrase sein soll, muss sich behaupten, mit dem Recht 
des Verletzten stürzt das Gesetz selbst zusammen."626 627 Jhering 
zufolge fordert der jüdische Händler Shylock das Recht der Stadt 
Venedig, weil er die Einhaltung geschlossener Verträge 
reklamiert. Er handelt in dem berechtigten Glauben, daß geltendes 
Recht zur Anwendung kommt und in letzter Instanz durch die 
Rechtsprechung geschützt wird. Der Gerichtshof des Stadtstaates 
gewährt ihm sein Recht und nimmt es ihm zugleich. Das 
Rechtsgefühl Shylocks - und mit ihm einer ganzen Epoche der 
Rechtsentwicklung - wird durch die spitzfindige Gesetzesin­
terpretation des Paduaner Rechtsgelehrten betrogen. Auf der an­
deren Seite wird das moralische Empfinden des Theaterpublikums 
im Elisabethanischen England zutiefst bestätigt. Die Tatsache, daß 
ein jüdischer Händler die vormoralische Periode des altrömischen 
Schuldrechts vor einem vorwiegend christlichen Publikum zu 
vertreten hat, befriedigt vermutlich bereits im England des frühen 
17. Jahrhunderts einen latenten Antisemitismus.

Die umfangreichste Studie über die juristischen Voraussetzun­
gen des Merchant of Venice hat der Universalrechtsgelehrte Josef 
Kohler (1849-1919) geliefert. Kohler ist deshalb im Rahmen die­
ser historischen Darstellung des Obligationenbegriffs von zentraler 
Bedeutung, weil er für Nietzsches Konzept einer Genealogie der 
Moral die Grundgedanken vorgefaßt hat. Shakespeares Dar­
stellung verdankt nach Kohler vor allem dem für christliche Maß­
stäbe fremdartigen Charakter des römischen Schuldrechts ihren 

glauben, als ob die Geschichte von Shylok im ältesten Rom gespielt habe; denn 
die Verfasser der zwölf Tafeln hielten es für nöthig, in Bezug auf das Zerfleischen 
des Schuldners (in partes secare) ausdrücklich zu bemerken, dass es auf mehr oder 
weniger dabei nicht ankomme. (Si plus minusve secuerint, sine fraude esto’)."
626 Vgl. zu Jhering: H. Thieme, Der Christ und der Kampf ums Recht. In: ders.: 
Ideengeschichte und Rechtsgeschichte. Gesammelte Schriften 2, S. 1202-4.
627 Jhering, Der Kampf um’s Recht, S. 62. Vgl. einen Kommentar zu Jherings 
eigenwilliger Shakespeare-Interpretation von F. Freund, Shakespeare als 
Rechtsphilosoph In: F.A. Leo (Hrsg.): Jahrbuch der Deutschen Shakespeaere- 
Gesellschaft. 28.Jg.[l 893] Reprint: Vaduz 1963, S. 54-60.

269

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dramatischen Effekt. Die moderne Welt - und mit ihr die Rechts­
historiker des 19. Jahrhunderts - hat keinen Blick für die vor­
modernen Rechtsverhältnisse. Wenn ein Rechtshistoriker die 
Grausamkeiten der ursprünglichen Rechtsverhältnisse leugnet, "so 
beruht dies auf einer vollkommenen Unkenntnis des ge­
schichtlichen Rechts."628 Kohler sieht es als eine unschätzbare 
Leistung des Dichters Shakespeare an, daß er der modernen Welt 
ein Stadium der Rechtsentwicklung vor Augen führt, dessen letzte 
Wirkungen erst im frühen 19. Jahrhundert verblaßt sind, als die 
öffentliche Schuldhaft, die bloß eine staatlich kontrollierte Form 
der privaten Schuldsklaverei gewesen ist, abgeschafft wurde.629 
Die Rechtshistoriker seiner Zeit haben sich seiner Ansicht nach 
große Mühe gegeben, "den schrecklichen Zwölftafelsatz" in einem 
milderen Licht erscheinen zu lassen, dadurch aber verkennen sie 
den wahren Charakter des nexum, den "furchtbaren blutigen Geist 
des alten Schuldrechts."630 Kohler weist in universalhistorischer 
Perspektive nach, daß die Praktiken des Schuldrechts in Rom und 
Athen, Indien und China, Ägypten und noch im christianisierten 
Italien kaum divergieren.631 Prägnant ist seine Polemik gegen die 
Kurzsichtigkeit seiner Fachkollegen, die auch im antiken Recht 
nur moderne Rechtselemente sehen können (oder wollen). Erst 
wenn die rechtsgeschichtliche Forschung im ursprünglichen Recht 
einen fremden moralischen Standpunkt erkennt, eröffnet sie sich 
die Möglichkeit, universal-historische Rechtsgrundsätze 
aufzustellen und die Besonderheit der abendländischen 
Rechtsentwicklung zu bestimmen. Shakespeare kommt nach 

628 Josef Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz I. Buch. Abschnitt 
l.[1883] Berlin & Leipzig 19192, S. 9.
629 Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz I. 2, S. 11: 
"Ursprünglich wurde der Schuldner dem Gläubiger mit Leib, Leben, Freiheit und 
Ehre verfangen und der unkontrollierbaren Willkür des Peinigers anheimgegeben; 
erst später weiß die Staatsgewalt es vom Gläubiger zu ertrotzen, daß an Stelle der 
willkürliche Grausamkeit des Einzelnen die objektive staatliche Norm, und an 
Stelle der privaten Gefangenschaft die öffentliche Haft tritt."
630 Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz I. 2, S. 11.
631 Vgl. außerdem Kohlers Studie über Das chinesische Strafrecht. Ein Beitrag zur 
Universalgeschichte des Strafrechts (Würzburg 1886). Grundlegend für Kohler 
wie auch für Nietzsche ist die rechtsethnologische Studie von A.H. Post, 
Bausteine für eine allgemeine Rechtswissenschaft auf vergleichend-ethnologischer 
Basis Bd.l. cap.4. § 46. Oldenburg 1880, S. 168-9.

270

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kohler das Verdienst zu, einer Zwischenstufe der Rechtshistorie 
Gestalt verliehen zu haben. Der jüdische Händler Shylock 
repräsentiert das älteste Schuldrecht und unterliegt einem 
Richterspruch, der eine Ahnung der kommenden Moralisierung 
des Rechts zum Ausdruck bringt.

Jhering und Kohler berufen sich auf Shakespeares fundamenta­
le Einsicht, daß die Rechtsentwicklung kein genetisch-organischer 
Prozeß, sondern ein Kampfplatz mit vielen Brüchen, Über­
schneidungen und Ungereimtheiten ist. In radikaler Ablehnung der 
Methodik der Schule Savignys heißt es bei Jhering, "das Recht 
kann sich nur dadurch verjüngen, daß es mit seiner eigenen 
Vergangenheit aufräumt."632 Der Weg in die moralische Periode 
der Rechtsgeschichte verlangt, daß Shylocks Rechtsanspruch - und 
damit das altrömische Recht - zerschlagen wird. Josef Kohlers 
kleiner Exkurs über das Schuldrecht, der seiner umfangreichen 
Shakespeare-Monographie eingefugt ist, markiert im 19. 
Jahrhundert die extremste Gegenposition zu den bisher behandel­
ten philologischen Erklärungsversuchen der altrömischen Rechts­
verhältnisse. Nach Kohler ist das Gläubiger-Schuldner-Verhältnis 
ursprünglich am Grundmuster des Deliktverfahrens orientiert, d. h. 
es gibt keine Trennung von Schulden im ökonomischen und 
Schuld im strafrechtlichen Sinn. Wer sich verschuldet, der haftet 
mit seinem Leben für diese Schuld(en) und der Grad der Ver­
schuldung läßt sich äußerlich anhand der abwägbaren Schuld (per 
aes et libram) bemessen. Kohler hebt in universalhistorischer Per­
spektive hervor, daß als Gläubiger und Schuldner zum erstenmal 
Einzelmenschen, die vormals in Sippenverbänden gebunden wa­
ren, in Beziehung zueinander treten und für sich selbst allmählich 
ein "Gefühl der eigenen Person" entwickeln. Mit der Vorstellung 
der je eigenen Persönlichkeit geht ursprünglich jedoch nicht eine 
Empfindung für den anderen Menschen einher, "im Gegenteil, von 

632 Jhering, Der Kampf um's Recht, S. 15-7: "Alle großen Errungenschaften, 
welche die Geschichte des Rechts zu registrieren hat: die Aufhebung der 
Sklaverei, der Leibeigenschaft, die Freiheit des Grundeigentums, der Gewerbe, 
des Glaubens u.a.m., sie alle haben erst auf diesem Wege des heftigsten, oft 
jahrhundertelang fortgesetzten Kampfes gewonnen werden müssen, und nicht 
selten bezeichnen Ströme Bluts, überall aber zertretene Rechte den Weg, den das 
Recht dabei gewandelt ist." Vgl. Kohler, Shakespeare vor dem Forum der 
Jurisprudenz I. 2, S. 45.

271

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr ging eine Ungewalt der Grausamkeit aus, ihr entströmten 
Gefühle der Feindseligkeit, des Unmutes und der menschlichen 
Zerrissenheit, die überall da zu Tage traten, wo eine Person dem 
Willen der anderen im Wege stand.”633 Von einem modernen 
moralischen Standpunkt aus betrachtet erscheint die Einsicht an­
stößig, daß die Menschheit lange Zeit das Unlustgefühl - als Folge 
nicht erstatteter Schulden - im Leiden des anderen Menschen 
ausgeglichen hat. Der Schuldner war dem Gläubiger ein ”Objekt 
der Grausamkeit” und - anstatt als Rechtssubjekt geachtet zu wer­
den - ”ein Mittel zur Befriedigung des Wutgefühls”. Die Pointe der 
Argumentation Kohlers besagt, daß Rechtskultur und Grausamkeit 
nicht apodiktisch, sondern erst unter den Bedingungen eines 
modernen moralischen Standpunktes als Gegensätze gedacht 
werden müssen.634 Shakespeare hat in diesem Verständnis eine 
lehrreiche Geschichte von der Herkunft unseres Moralbewußtseins 
erzählt und gezeigt, daß die vormoralische Zeit bis an die hohen 
Stufen der Kulturentwicklung heranreicht.

Der Merchant of Venice ist eine Parabel vom Ursprung des 
modernen Obligationenrechts. Fast scheint es so, als sei sie 
geschrieben worden für diejenigen Rechtshistoriker, die an der 
Vorstellung von einer organisch-genetischen Entwicklung der 
Rechtsinstitute festhalten. Josef Kohler hat darauf hingewiesen, 
daß die Shylock-Geschichte eine Lücke der philologischen Er­
kenntnis schließt. Die Frage nach der Motivation, die aus einem 
Rechtsgeschäft - dem nexum (engl. bond635) - des altrömischen 
Schuldrechts ein grausames Ritual der Zerstückelung des Schuld­
ners macht, läßt sich aus den Rechtsquellen nicht beantworten. 
Shakespeare liefert die fehlende psychologische Einsicht: Der 
Gläubiger handelt aus einem Rachegefühl und er sieht im 

633 Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz 1.3. 1, S. 51.
634 Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz I. 3. 1, S. 55: "Richtig 
ist: die Kultur soll der Grausamkeit entgegen wirken; aber nichtsdestoweniger 
bestehen die Grausamkeiten in der Kultur weiter, namentlich dann, wenn sie, sei 
es durch religiöse, sei es durch rechtliche oder soziale Momente gestärkt wird."
635 Vgl. hierzu H.S. Maine, Ancient law. Its connection with the early history of 
society, and its relation to modern ideas. London 1874^, S. 314: "(...) at the 
earliest dawn of the jurisprudence, the term in use for a contract was (...) nexum 
(...). The notion that persons under a contractual engagement are connected 
together by a strong bond or chain, continued till the last to influence the Roman 
jurisprudence of contract."

272

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schuldner nur ein Objekt seiner Grausamkeit. Das älteste histo­
rische Schuldrecht ist in dieser Hinsicht mehr als ein dem moder­
nen moralischen Standpunkt entrückter Ursprung des Obligatio­
nenbegriffs. Es zeigt vielmehr das ”eine lange Zeit” vorherr­
schende Bedürfnis, Verschuldung als Schädigung zuzurechnen 
und Genugtuung für einen erlittenen Schaden im Leiden des 
Schädigers zu suchen. Das principium obligationis ist auf diese 
Weise hinausgerückt aus dem Bereich des rational Rekonstruier­
baren oder genetisch aus der geschichtlichen Herkunft Deduzier­
baren und die Suche nach dem Ursprung menschlicher Moralität 
wird zu einem psychologischen Kalkül. Der Philologenstreit über 
den Ursprung des modernen Obligationenrechts ist die Folie der 
moralhistorischen Studien Nietzsches: Wenn der moralische 
Standpunkt der Moderne seine Selbstverständlichkeit eingebüßt 
hat, dann sind die Bedingungen eingelöst, unter denen die von 
Friedrich Nietzsche propagierte Philologie der perspektivischen 
Vielfalt ihr Potential entfalten kann.

2.3.3. Friedrich Nietzsches Genealogie der Moral

Eine Studie zur Genealogie der Moral hat explizit nachgewiesen, 
daß Friedrich Nietzsche den größten Teil der hier besprochenen 
philologischen Schriften rezipiert hat.636 Er hat allerdings darüber 
hinausgehend den Horizont der philologischen Diskussion erwei­
tert, obwohl er der Debatte über das altrömische Schuldrecht keine 
weiteren historischen Einsichten hinzugefugt hat. Die ersten 
Aphorismen der Fröhlichen Wissenschaft (1886) enthalten einen 
Entwurf der Moralhistorie, die nach Nietzsche gemäß dem 
Grundsatz der perspektivischen Vielfalt eine Geschichte der Af­
fekte (Liebe, Haß, Neid, Habsucht, Pietät, Grausamkeit), aber auch 
der äußeren Rechtspraktiken (insbesondere des Strafrechts) sein 
muß.637 Nietzsche selbst hat diese kleineren Historien nicht 

636 Vgl. D.S. Thatcher, Zur Genealogie der Moral. Some Textual Annotations. In: 
E.Behler u.a. (Hrsg.): Nietzsche-Studien. Bd. 18. Berlin- New York 1989, S. 587- 
99.
637 Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft 1. Aph.7, S. 378-9: "Wer jetzt aus den 
moralischen Dingen ein Studium machen will, eröffnet ein ungeheures Feld der 

273

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschrieben, er hat allerdings paradigmatisch vorgefuhrt, wie 
Geschichtsschreibung auszusehen hat, die eine Pluralität von Per­
spektiven anerkennt. Bedingung ist '‘etwas historische und philo­
logische Schulung, eingerechnet ein angeborener wählerischer 
Sinn in Hinsicht auf psychologische Fragen überhaupt"638 und die 
Frage nach der Herkunft des modernen moralischen Standpunktes 
verwandelt sich in die Frage nach dem Wert der Begriffe gut, 
schlecht, böse etc.639 Im perspektivischen Blick des Historikers 
wird "das ungeheure, ferne und so versteckte Land der Moral - der 
wirklich dagewesenen, wirklich gelebten Moral"640 aufgedeckt und 
die Herkunft der moralischen Wertvorstellungen beschrieben. 
Weil der Blick des Historikers notwendig perspektivisch ist und 
der Historiker angesichts einer gesetzlosen Geschichte selbst als 
Gesetzgeber auftreten muß, läßt sich die Herkunftsbestimmung 
nicht von der Wertung der Herkunft abkoppeln. Oder in anderen 
Worten ausgedrückt: Weil die Geschichte nicht selbstverständlich 
ist und sich nicht aus ihren eigenen Gesetzen versteht, kommt es 
auf den Standpunkt des Betrachters an; dessen Interpretation hat 
einen Wert, einen Nutzen oder Nachteil für das Leben .641

Arbeit. Alle Arten Passionen müssen einzeln durchdacht, einzeln durch Zeiten, 
Völker, große und kleine Einzelne verfolgt werden; ihre ganze Vernunft und alle 
ihre Wertschätzungen und Beleuchtungen der Dinge sollen ans Licht hinaus! 
Bisher hat alles das, was dem Dasein Farbe gegeben hat, noch keine Geschichte: 
oder wo gäbe es eine Geschichte der Liebe, der Habsucht, des Neides, des 
Gewissens, der Pietät, der Grausamkeit? Selbst eine vergleichende Geschichte des 
Rechtes, oder auch nur der Strafe, fehlt bisher vollständig."
638 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Vorrede Aph.3, S. 249.
639 Vgl. G. Deleuze, Nietzsche und die Philosophie. Frankfurt/M. 1985, S. 6: 
"Genealogie meint zugleich den Wert der Herkunft und die Herkunft der Werte."
640 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Vorrede Aph.7, S. 254.
641 Vgl. M. Foucault, Nietzsche, die Genealogie, die Historie. In: W. Seitter 
(Hrsg.): M. Foucault, Von der Subversion des Wissens. Frankfurt/M. 1987, S. 82: 
"Das letzte Kennzeichen dieser wirklichen Historie ist schließlich, daß sie nicht 
fürchtet, ein perspektivisches Wissen zu sein. Die Historiker suchen so weit wie 
nur möglich alles zu verwischen, was in ihrem Wissen den Ort verraten könnte, 
von dem sie aus blicken, den Zeitpunkt, an dem sie sich befinden, die Partei, die 
sie ergreifen, und die Unvermeidlichkeit ihrer Leidenschaften. Der historische 
Sinn, wie ihn Nietzsche versteht, weiß, daß er perspektivisch ist, und lehnt das 
System seiner eigenen Ungerechtigkeit nicht ab. Er betrachtet unter einem 
bestimmten Blickwinkel; er ist entschlossen, abzuschätzen, ja oder nein zu sagen, 
allen Spuren des Giftes zu folgen, das beste Gegengift zu finden. Anstatt ein 
diskretes Zurückweichen vor dem Betrachteten vorzutäuschen, anstatt im 

274

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches Streitschrift aus dem Jahre 1887, die den Titel Zur 
Genealogie der Moral trägt, ist der ambitionierte Versuch, mit 
Freunden, Bekannten und Gelehrten in ein Gespräch über den Ur­
sprung der moralischen Grundbegriffe Schuld, Verpflichtung etc. 
und der moralischen Werturteile gut und böse/schlecht zu kom­
men. Indiz hierfür ist die Anweisung Nietzsches an seinen Ver­
leger Naumann in Leipzig, die genannte Streitschrift außer den 
Freunden (Overbeck, Burckhardt) auch den Philologen Rhode, 
Ribbeck, Windisch und Wachsmuth, dem Historiker Taine, dem 
Nationalökonom Schönberg, dem Strafrechtler Binding, den 
Physikern Helmholtz und Mach, dem Zoologen Leuckart und den 
Physiologen Vogt und du Bois-Reymond zukommen zu lassen.642 
Nietzsches Intention wird offensichtlich, wenn die sogenannte 
"Anmerkung", die das Bindeglied zwischen erster und zweiter 
Abhandlung der Genealogie der Moral ist, zu Rate gezogen wird. 
Hier äußert Nietzsche den Wunsch, daß eine philosophische 
Fakultät moralhistorische Studien in der Form akademischer 
Preisausschreiben fordern möge. Die vorgeschlagene Frage­
stellung soll das Interesse von Philosophen, Philologen und 
Historikern gleichermaßen wecken und in Zusammenarbeit mit 
Physiologen und Medizinern verhandelt werden:

"Welche Fingerzeige giebt die Sprachwissenschaft, insbesonde­
re die etymologische Forschung, für die Entwicklungsgeschichte 
der moralischen Begriffe ab?"643 In der zweiten Abhandlung seiner 
Streitschrift skizziert Nietzsche den Rahmen eines durchaus 

Betrachteten sein Gesetz zu suchen und ihm jede Bewegung unterzuordnen, weiß 
sein Blick, von wo er blickt und worauf er blickt."
642 Nietzsche-Briefwechsel n. 946. (an C.G.Naumann in Leipzig; datiert: Nizza 
08.11.1887) In: G. Colli/ M. Montinari (Hrsg.): Nietzsche. Kritische 
Gesamtausgabe III. Bd. 5. Berlin-New York 1984, S. 186-8.
643 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 1, S. 288-89: "In Hinsicht auf eine 
Möglichkeit dieser Art sei die (...) Frage in Vorschlag gebracht: sie verdient 
ebenso sehr die Aufmerksamkeit der Philologen und Historiker als die der 
eigentlichen Philosophie-Gelehrten von Beruf.(...) Andrerseits ist es freilich 
ebenso nöthig, die Theilnahme der Physiologen und Mediziner für diese Probleme 
(vom Werthe der bisherigen Werthschätzungen) zu gewinnen: wobei es den Fach- 
Philosophen überlassen sein mag, auch in diesem einzelnen Falle die Fürsprecher 
und Vermittler zu machen, nachdem es ihnen im Ganzen gelungen ist, das 
ursprünglich so spröde, so misstrauische Verhältnis zwischen Philosophie, 
Physiologie und Medizin in den freundschaftlichsten und fruchtbringendsten 
Austausch umzugestalten."

275

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


interdisziplinären Projektes. Er resümiert die philologischen Er­
kenntnisse über den Ursprung der moralischen Begriffswelt 
(Schuld, Schuldigkeit, Verpflichtung u.a.), füllt die offensicht­
lichen Erklärungsdefizite mit eigenen Ursprungs-Hypothesen und 
stellt diese zur Diskussion. Nietzsches Konzeption kommt im 19. 
Jahrhundert eine herausragende Stellung zu, weil er die Fragen 
nach dem Grund des Rechts und nach dem principium obliga- 
tionis, die von der historischen Schule mit dem Schleier der 
Geschichtlichkeit umhüllt werden, wieder neu stellt und in diesem 
Sinn das Erbe der traditionellen Naturrechtslehre unter anderen 
Vorzeichen antritt.

Seit der Publikation seines ersten Buches für freie Geister, der 
Abhandlung mit dem Titel Menschliches, Allzumenschliches 
(1886), beschäftigt Nietzsche sich mit der Frage nach dem Ur­
sprung der Moralität. Seine Auseinandersetzung mit den philo­
logischen und anthropologischen Studien seiner Zeit fuhrt schritt­
weise zu der ausgereiften Hypothese, daß Moralität dort entsteht, 
wo der Mensch beginnt abzumessen und abzuwägen.644 In der 
zweiten Abhandlung der Genealogie der Moral verdichtet sich 
diese Hypothese zu der Vermutung, daß das altrömische Schuld­
recht der Ursprungsort der moralischen Begriffswelt ist: “Preise 
machen, Werte abmessen, Äquivalente ausdenken, Tauschen - das 
hat in einem solchen Maße das allererste Denken der Menschen 
präokkupiert, daß es in einem gewissen Sinne das Denken ist.’’645 
Nietzsches Perspektive auf die ursprünglichen Rechtsverhältnisse 
der Menschheit ist durch seine Fragestellung bedingt. Er unter­
nimmt den Versuch, das Rätsel der moralischen Welt zu lösen. 
Wie ist der Mensch so geworden wie er in der modernen Welt er­
scheint: berechenbar, vernünftig, regelmäßig etc.? Wie hat er die 
Vergeßlichkeit besiegen können und sich zu der ungeheuren 
Gedächtnisleistung aufgeschwungen, die jedes einmal gegebene 
Versprechen für ihn verbindlich macht? Auf welchem Weg ist der 
Mensch ein Wesen geworden, das seine Versprechen hält und 

644 Nietzsche, Menschliches-Allzumenschliches II. 2. Aph.21, S. 554: "Der 
Mensch als der Messende. - Vielleicht hat alle Moralität der Menschheit in der 
ungeheuren inneren Aufregung ihren Ursprung, welche die Urmenschen ergriff, 
als sie das Maß und Messen, die Wage und das Wägen entdecken ( das Wort 
Mensch bedeutet ja den Messenden (...)."
645 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.8, S. 306.

276

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empfänglich für Verbindlichkeiten ist. Nietzsches selbstgestellte 
Aufgabe lautet, "die lange Geschichte von der Herkunft der Ver­
antwortlichkeit  ̂zu skizzieren. Das Vertragsverhältnis zwischen 
Gläubiger und Schuldner ist für Nietzsche - und hier folgt er Josef 
Kohler - das älteste und ursprünglichste Personenverhältnis, "hier 
trat zuerst Person gegen Person, hier mass sich zuerst Person an 
Person."646 647 In dieser personalen Beziehung kommt die psycho­
logische Tendenz der Menschheit zum Ausdruck, Schulden und 
Schaden identisch zu fassen und für den erlittenen Schaden beim 
Schädiger Genugtuung zu suchen. Nietzsche sieht im nexum als 
ältestem Rechtsgeschäft die Idee der Äquivalenz von Schaden und 
Schmerz als Bestandteil des praktischen Rechtslebens realisiert.648 
Dieses ursprüngliche Rechtsgeschäft enthält darüber hinaus in 
historischer Perspektive das erste Indiz eines Versprechens, d. h. 
einer sozialen Bindung, die nicht im Sippenverband gründet, son­
dern künstlich zwischen Einzelmenschen erzeugt wird. Der 
Schuldner verspricht im Darlehensvertrag für die empfangene 

646 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.2, S. 293.
647 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.8, S. 306. Vgl. die Nietzsche 
bekannte Schrift des Rechtsethnologen A.H. Post, in der unter anderen 
methodischen Prämissen (genetisches Entwicklungsmodell) dasselbe Programm 
verfolgt wird: Bausteine für eine allgemeine Rechtswissenschaft auf vergleichend­
ethnologischer Basis. 1. Einleitung § 19. Oldenburg 1880, S. 73: "Dieses 
Rechtssubjekt, dieser einzelne Mensch als Träger von Rechten und Pflichten, 
welcher uns heutzutage so selbstverständlich erscheint, hat aber keineswegs von 
jeher bestanden, sondern er ist vom vergleichend-ethnologischen Standpunkte aus 
das Produkt einer langen und complizierten Entwicklung. Es ist vollständig 
möglich, eine Geschichte der natürlichen Person zu schreiben, indem man die 
allmähliche Entwicklung derselben namentlich durch die Gebiete der Geschichte 
der Blutrache, der Schuldenhaftung (...) verfolgt."
648 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.5, S. 298-9: "Die 
Vergegenwärtigung dieser Vertragsverhältnisse weckt allerdings, wie es nach dem 
Voraus-Bemerkten von vornherein zu erwarten steht, gegen die ältere Menschheit, 
die sie schuf oder gestattete, mancherlei Verdacht und Widerstand. Hier gerade 
wird versprochen; hier gerade handelt es sich darum, Dem, der verspricht, ein 
Gedächtnis zu machen; hier gerade, so darf man argwöhnen, wird eine Fundstätte 
für Hartes, Grausames, Peinliches sein. Der Schuldner, um Vertrauen für sein 
Versprechen der Zurückzahlung einzuflössen, um eine Bürgschaft für den Emst 
und die Heiligkeit seines Versprechens zu geben, um bei sich selbst die 
Zurückbezahlung als Pflicht, Verpflichtung seinem Gewissen einzuschärfen, 
verpfändet Kraft eines Vertrages dem Gläubiger für den Fall, dass er nicht zahlt, 
Etwas, das er sonst noch besitzt, über das er sonst noch Gewalt hat, zum Beispiel 
seinen Leib oder sein Weib oder seine Freiheit oder auch sein Leben (...)."

277

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gabe eine zukünftige Gegenleistung und verpfändet etwas aus 
seinem Besitz, wenn er nichts anderes hat, dann sogar sein Leben.

Die Härte und Grausamkeit der Rechtspraxis, die das alt­
römische Schuldrecht auszeichnet, ist Nietzsche Indiz dafür, daß 
dem Schuldner erst ein Gedächtnis gemacht werden muß. Das ur­
sprüngliche Rechtsdenken kennt nicht den Gegensatz von Inner­
lichkeit und Äußerlichkeit, von Moral und Recht. Der Blick des 
Gläubigers erkennt nicht die Differenz von subjektiver Verschul­
dung und objektivem Schuldmaß649, deshalb ist ihm jede Schuld 
ein persönlicher Schaden. Aus diesem Grund akzeptiert ein 
Gläubiger im alten Rom im Darlehensgeschäft nur ein materiales 
Pfand, weil er im Fall der Verschuldung respektive seiner persön­
lichen Schädigung ein Äquivalent für den erlittenen Schaden er­
wartet.650 In Nietzsches Perspektive ist die Bestimmung des alt­
römischen Schuldrechts (»si plus minusve secuerunt, se fraude 
esto«) ein erstes Anzeichen dafür, daß die strenge Logik der 
Äquivalenz aufgelöst wird. Die Gläubiger-Schuldner-Relation 
emanzipiert sich aus dem magisch-sakralen Bereich und wird zu 
einer Rechtsbeziehung. In der Gleichgültigkeit gegen das strenge 
Maß des Ausgleichs entdeckt Nietzsche die Distanz zwischen 
Rechtspersonen. Der Gläubiger übt ein Herren-Recht aus, wenn er 
seine Wut über den erlittenen Schaden am Schuldner ausläßt, und 
das altrömische Schuldrecht gibt dieses "Anrecht auf Grausam­
keit".651 Hier zeigt sich, was Nietzsche unter seinem angeborenen 

649 Vgl. Post, Bausteine für eine allgemeine Rechtswissenschaft auf vergleichend­
ethnologischer Basis 1. insb. cap.4. § 47, S. 174-5: "Der Grundsatz, daß es ohne 
Verschulden keine Strafe gibt, ist in ethnologischer Perspektive haltlos."
650 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.5, S. 299: "Namentlich aber 
konnte der Gläubiger dem Leibe des Schuldners alle Arten Schmach und Folter 
anthun, zum Beispiel so viel davon herunterschneiden als der Grösse der Schuld 
angemessen schien: - und es gab frühzeitig und überall von diesem 
Gesichtspunkte aus genaue, zum Theil entsetzlich in's Kleine und Kleinste 
gehende Abschätzungen der einzelnen Glieder und Körperstellen. Ich nehme es 
bereits als Fortschritt, als Beweis freierer, grösser rechnender, römischerer 
Rechtsauffassung, wenn die Zwölftafel-Gesetzgebung Rom's dekretierte, es sei 
gleichgültig, wie viel oder wie wenig die Gläubiger in einem solchen Falle 
herunterschnitten si plus minusve secuerunt, ne fraude esto."
651 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.5, S. 300. Vgl. dagegen A.H. 
Post, Die Anfänge des Staats- und Rechtslebens. Ein Beitrag zu einer allgemeinen 
vergleichenden Staats- und Rechtsgeschichte Buch V. Oldenburg 1878, S. 173: 
"Ursprünglich kann jeder Rechtsbruch vom Verletzten blutig und masslos gerächt 

278

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn für psychologische Fragen versteht. Es ist ein Gespür für die 
Vorbedingungen des modernen moralischen Standpunkts und die 
Fähigkeit, die überlieferten Fragmente des ältesten Rechts "richtig 
zu lesen".652 Wer lesen kann, was geschrieben steht, der muß 
Nietzsche zufolge erkennen, daß der Ursprung der moralischen 
Begriffswelt in einer - in der Sichtweise des 19. Jahrhunderts - 
vormoralischen Periode der Menschheit653 liegt. "In dieser Sphäre, 
im Obligationen-Rechte also, hat die moralische Begriffswelt 
Schuld, Gewissen, Pflicht, Heiligkeit der Pflicht ihren Ent- 
stehungsheerd, - ihr Anfang ist, wie der Anfang alles Grossen auf 
Erden, gründlich und lange mit Blut begossen worden."654

Nietzsches Darstellung, wie die Grundbegriffe der Moral zu 
ihrem moralischen Gehalt gekommen sind, ist der Präzedenzfall 
der genealogischen Methode. Genealogie ist keine abstrakte 
Methode, sondern ein wohlkalkuliertes Verfahren der Bündelung 
historischer Daten unter einem besonderen Wertgesichtspunkt. Die 
Leistungsfähigkeit der genealogischen Methode hängt davon ab, 

werden.(...) Gleichgültig ist ursprünglich, ob denjenigen, welcher irgend einen 
Rechtsbruch begeht, eine Schuld trifft oder nicht. Auch derjenige, der rein zufällig 
einen Schaden veranlasst, ist dafür verantwortlich."
652 Nietzsches Ansatz ist von der Rechtswissenschaft kaum zur Kenntnis 
genommen worden. Nur in Einzelfällen konnte er zumindest mit harscher 
Ablehnung rechnen; vgl. die Polemik des Juristen A. Daringer, Nietzsches 
Philosophie vom Standpunkt des modernen Rechts. Leipzig 1906 , S. 115: "Seit 
es eine menschliche Kultur gibt, war auch das Gefühl der strafrechtlichen 
Verantwortlichkeit in ihr lebendig. Wenn Nietzsche sie leugnet, so ist dies nur aus 
einem individuellen Mangel sittlichen Empfindens zu erklären, welcher den 
gehimkranken Nietzsche in der letzten Periode seines geistigen Schaffens zu 
immer absurderen und scheußlicheren Resultaten gelangen ließ." Einen 
vereinzelten Versuch, Nietzsche für die rechtphilosophische Diskussion fruchtbar 
zu machen, liefert V. Gerhardt, Das Princip des Gleichgewichts. Zum Verhältnis 
von Recht und Macht bei Nietzsche. In: E.Behler (Hrsg.): Nietzsche-Studien Bd. 
12. Berlin & New York 1983, S. 111-33.
653 Die vormoralische Periode der Menschheit wird von Nietzsche, Jenseits von 
Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft 2. Aph.32, In: Nietzsche. 
Kritische Studienausgabe 5. Berlin- New York 1988, S. 50-51 skizziert.
654 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.6, S. 300. Vgl. Jhering, Der 
Kampf um's Recht, S. 15-7: "Alle großen Errungenschaften, welche die 
Geschichte des Rechts zu registrieren hat (...) haben erst auf diesem Wege des 
heftigsten, oft jahrhundertelang fortgesetzten Kampfes gewonnen werden müssen, 
und nicht selten bezeichnen Ströme Bluts, überall aber zertretene Rechte den Weg, 
den das Recht dabei gewandelt ist." Vgl. für die Beziehung Nietzsches zu Jhering 
H. Kerger, Autorität und Recht im Denken Nietzsches. Berlin 1988, S. 5-45.

279

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ob sie mit einem Höchstmaß an Plausibilität - in Nietzsches 
Worten: Wahrscheinlichkeit655 - die Herkunftsgeschichte der 
moralischen Grundbegriffe beschreiben kann. Der Rekurs auf den 
Ursprung kann nach Nietzsches Ansicht nur in Form von Hypo­
thesen gefaßt werden. Der ursprünglichen Welt der grausamen 
Rituale tritt - wie die rechtshistorischen Quellen belegen - die 
Tendenz entgegen, die Gewaltsamkeit allmählich aus dem sozialen 
Leben zu verdrängen. Dieser Vorgang ist eng verknüpft mit dem 
Streben des wachsenden Gemeinwesens nach Stabilität durch 
Monopolisierung der öffentlichen Gewalt. Auf der anderen Seite 
entwickelt die Menschheit im Obligationenrecht aus der ur­
sprünglichen Rechenhaftigkeit der Äquivalenzvorstellungen eine 
Form ökonomischer Rationalität: Jedes Ding hat seinen Preis, alles 
kann abgezahlt werden. Beide Faktoren, die politische 
Organisation und die Rationalität des Geschäftslebens, stehen in 
Wechselwirkung. Die Übertragung (d. i. der Grundbegriff der 
genealogischen Methode) dieser ökonomischen Rationalität auf 
das Gemeinwesen bedeutet einen entscheidenden Bruch in der 
Rechtsgeschichte. Anfänglich nimmt die Sozialgemeinschaft dem 
Gläubiger sein Anrecht auf Grausamkeit und verübt es an seiner 
Stelle. Die Gemeinschaft tritt hier dem Einzelnen als Gläubiger 
entgegen und wertet eine Verschuldung als nicht-eingelöstes Ver­
sprechen, die Regeln des Gemeinschaftslebens zu achten. Im Zorn 
auf den Wortbrüchigen legt sie ihn friedlos, d. h. sie zieht ihre 
schützende Hand zurück und gibt ihn der Schutzlosigkeit preis. 
Die Übertragung der ökonomischen Rationalität findet erst in einer 
konsolidierten Gemeinschaft statt, die ihre Affekte mäßigt und 
beginnt, die Schwere einer Verschuldung abzuschätzen. In starken 
Gemeinwesen gibt es eine Ökonomie der Schulden, die das Maß 
der Strafe am Grad der Gefährdung des sozialen Gefüges 
orientiert. Machtbewußte Gläubiger können sich diese 
”Objektivität" leisten und frei von Haß, Zorn oder Rachlust die 
Schulden taxieren oder sie vollständig erlassen. "Gnade (...) bleibt 

655 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Vorrede Aph.4, S. 250-1 deutet an, daß 
seine Herkunftshypothese eine größere Wahrscheinlichkeit haben sollen als 
diejenigen seines ehemaligen Freundes und Gesprächspartners Paul Ree, der in 
seiner kleinen Schrift Der Ursprung der moralischen Empfindungen (Chemnitz 
1877) ebenfalls vom Ursprung der Begriffe gut und böse (§ 1), vom Ursprung des 
Gewissens (§ 2) und von der Verantwortlichkeit (§ 3) handelt.

280

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(...) das Vorrecht des Mächtigsten, besser noch, sein Jenseits des 
Rechts."656

Nietzsche schildert die Entstehungsgeschichte der Herrschafts­
institution in der Diktion seiner Zeit als Kampf der Rassen 
(Darwinismus). Der Staat beginnt in einem Prozeß gewaltsamer 
Unterwerfung, in dem allmählich auf der einen Seite staatliche 
Souveränität, auf der anderen Seite jedoch ein Höchstmaß an Re­
pression konstituiert wird.657 Die größte Leistung der politischen 
Organisation ist Nietzsche zufolge die "Aufrichtung des Gesetzes". 
Das Gesetz ist der objektive Maßstab sozialen Handelns und 
ermöglicht erst den unpersönlichen Blick auf rechtswidrige 
Handlungen einzelner Menschen. Vor dem Gesetz wird rechtes 
und unrechtes Handeln unterscheidbar, jedoch gelten die sozialen 
Regeln nur für den unterworfenen Bevölkerungsteil. Recht ist nach 
Nietzsche keine ursprüngliche Kategorie der Lebensverhältnisse, 
sondern ein menschheitsgeschichtlich spätes Produkt 
fortschreitender Repression. Die Ursprungszene des Rechts im 
altrömischen Schuldrecht belegt, daß der juridische Gesichtspunkt 
einem "höheren biologischen Standpunkt" unterzuordnen ist. Wer 
ein Herren-Recht beansprucht, der läßt sein Handeln nicht 
beschränken und begreift den Rechtszustand lediglich als 
Ausnahmezustand.658 Vorausgesetzt, daß jeder Mensch instinktiv 

656 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.10, S. 309.
657 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.17, S. 324: "Ich gebrauchte das 
Wort Staat: es versteht sich von selbst, wer damit gemeint ist - irgend ein Rudel 
blonder Raubthiere, eine Eroberer- und Herren-Rasse, welche, kriegerisch 
organisirt und mit der Kraft zu organisiren, unbedenklich ihre furchtbaren Tatzen 
auf eine der Zahl nach vielleicht ungeheuer überlegene, aber noch gestaltlose, 
noch schweifende Bevölkerung legt. Dergestalt beginnt ja der Staat auf Erden: ich 
denke, jene Schwärmerei ist abgethan, welche ihn mit einem Vertrage beginnen 
ließ."Vgl. E. du Bois-Reymond [dem Nietzsche seine Streitschrift zukommen 
ließ], Culturgeschichte und Naturwissenschaft. Leipzig 1878, S. 5. Vgl. G. 
Schweppenhäuser, Nietzsches Überwindung der Moral. Würzburg 1988, S. 57.
658 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.ll, S. 312-13: "An sich von 
Recht und Unrecht reden entbehrt alles Sinns, an sich kann natürlich ein 
Verletzen, Vergewaltigen, Ausbeuten, Vernichten nichts Unrechtes sein, insofern 
das Leben essentiell, nämlich in seinen Grundfunktionen verletzend, 
vergewaltigend, ausbeutend, vernichtend fungirt und gar nicht gedacht werden 
kann ohne diesen Charakter. Man muß sich sogar noch etwas Bedenklicheres 
eingestehn: dass, von einem höchsten biologischen Standpunkte aus, 
Rechtszustände immer nur Ausnahme-Zustände sein dürfen, als theilweise 
Restriktionen des eigentlichen Lebenswillens, der auf Macht aus ist, und sich 

281

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen erlittenen Schaden durch Erniedrigung des Schädigers zu 
kompensieren sucht, dieses Anrecht ihm von der staatlichen Ge­
walt aber nicht mehr zugestanden wird, dann ist Nietzsches 
Schlußfolgerung plausibel: Die Instinkte der Freiheit werden ge­
hemmt. Die Behinderung des Freiheitsinstinktes - in Nietzsches 
Sprache auch: des "Willen zur Macht"659 - ist der Ursprung des 
schlechten Gewissens. Daß es nach Nietzsche kein gutes Gewissen 
geben kann, ist eindeutig.660 661 Wo der Zweifel an der eigenen 
Bestimmung als einem freien Wesen nagt, da gibt es keine positive 
Kraft der Lebensbewertung. Das schlechte Gewissen ist der Ort 
des Ressentiments Das Musterbild des schlechten Gewissens ist 
bei Nietzsche der Schlüssel zur Moralhistorie. In der zu skiz­
zierenden Herkunftsgeschichte der Verantwortlichkeit ist die 
Genese des Gewissens der entscheidende Schritt hin zu einer 
moralischen Welt. Die erste Bedingung für die Entstehung des 
schlechten Gewissens ist bereits genannt worden: Die staatliche 
Organisation verhindert die äußere Entladung der Freiheits­
instinkte, die sich unter diesen Bedingungen im Menschen 
auslassen müssen.662 Nietzsche beschreibt diesen Zustand der 
Triebhemmung als Prozeß der Verinnerlichung, in dessen Verlauf 
der Mensch schrittweise zur moralischen Person heranreift. Die 
gewaltsame politische Unterdrückung ist allerdings nur ein struk­
turierendes Moment in diesem Geschehen, das facettenreich ist.

dessen Gesammtzwecke als Einzelmittel unterordnend: nämlich als Mittel, 
grössere Macht-Einheiten zu schaffen."
659 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.17-8, S. 324-27.
660 Vgl. dagegen Paul Ree, Der Ursprung der moralischen Empfindungen § 2. 
Chemnitz 1877, S. 25, der eine Phänomenologie des schlechten Gewissens 
schreibt, aber die positiven, erzieherischen Effekte der Gewissensbisse hervorhebt.
661 Die Ressentiment-Konzeption Nietzsches hat vor allem Max Weber nachhaltig 
beeinflußt; vgl. Max Weber, Religionssoziologie § 7. In: J. Winckelmann (Hrsg.): 
Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss einer verstehenden Soziologie. Tübingen 
1985^, S. 301-4. Vgl. für den Zusammenhang Nietzsche-Weber und die 
Ressentimentproblematik: J. Taubes, Die Entstehung des jüdischen Pariavolkes. 
Ideologiekritische Noten zu Max Webers Religionssoziologie 3. In: K. En gisch 
(Hrsg.): Max Weber Gedächtnisschrift. Berlin 1966, S. 185-94. E. Fleischmann, 
M. Weber, die Juden und das Ressentiment. In: W. Schluchter (Hrsg.): Max 
Webers Studie über das antike Judentum. Frankfurt/M. 1981, S. 263-86.
662 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.16, S. 322-3: "Alle Instinkte, 
welche sich nicht nach Aussen entladen, wenden sich nach Innen - dies ist das, 
was ich die Verinnerlichung des Menschen nenne (...)."

282

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die politische Organisation erhält zusätzliche Stabilität, weil die 
Übertragung des Gläubiger-Schuldner-Verhältnisses auf die 
Beziehung Herrscher-Untertan durch eine weitere Übertragung auf 
die Relation Ahnherr-Nachfahre ergänzt wird. Einer weiteren 
Hypothese Nietzsches zufolge ist der Darlehensvertrag des alt­
römischen Schuldrechts auch das Muster für die religiöse Form 
der ursprünglichen Sozialgemeinschaft.663 Der Logik der ur­
sprünglichen Rationalität, die nur Äquivalente, Ersatzleistungen 
und eine strikte Entsprechung von Geben und Nehmen kennt, 
korrespondiert im Ahnenkultus ein Schuldgefühl, das proportional 
abhängig vom politischen Erfolg der Gemeinschaft ist. Je größer 
das außenpolitische Geschick der Gemeinschaft ist, um so mehr 
nehmen die Opfergaben zu. Je unerklärlicher die Macht wird und 
ihr historischer Ursprung nach Generationen in Dunkelheit gerät, 
um so abstrakter wird die Vorstellung des Stammesvaters, 
letztendlich wird er "in einen Gott transfiguriert". Nietzsche 
bemerkt, daß die Bedeutung dieser Gottheiten, die sich von ihrem 
historischen Ursprung gelöst haben, für die Entwicklung des 
Gewissens unüberschätzbar ist. Die Geschichte der religiösen 
Kultpraktiken enthält Indizien für die Annahme, daß das 
Schuldgefühl gegen die Gottheiten und das Verlangen, diese 
Schulden zurückzuzahlen, über die Jahrtausende hinweg 
zugenommen hat.664 Am Ende der Entwicklung steht der 
christliche "Maximal-Gott", der ein Höchstmaß an Verschuldung 
mit der menschlichen Unfähigkeit, aus eigener Kraft von der 
Schuldenlast loszukommen, kombiniert. Das Christentum hat die 
Dynamik des Vorgangs, den Nietzsche als Entmaterialisierung des 
Schuld(en)begriffs beschreibt, an einen Endpunkt geführt. Die 
christliche Vorstellung von unlösbarer Schuld und die Drohung 
ewiger Strafe sind unüberbietbar. Am Ende dieser Muster­

663 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.19, S. 327: "Das privatrechtliche 
Verhältnis des Schuldners zu seinem Gläubiger, von dem des längeren schon die 
Rede war, ist noch einmal, und zwar in einer historisch überaus merkwürdigen 
und bedenklichen Weise in ein Verhältnis hereininterpretiert worden, worin es uns 
modernen Menschen vielleicht am unverständlichsten ist: nämlich in das 
Verhältnis der Gegenwärtigen zu ihren Vorfahren. Innerhalb der ursprünglichen 
Geschlechtsgenossenschaft - wir reden von Urzeiten - erkennt jedes Mal die 
lebendige Generation gegen die frühere und in Sonderheit gegen die früheste, 
geschlecht-begründende eine juristische Verpflichtung."
664 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.20, S. 329-30.

283

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschickte wird plausibel, in welche Richtung Nietzsches Interesse 
am altrömischen Schuldrecht geht. Es ist Ursprung der 
moralischen Begriffswelt, nicht aber der modernen Moralität 
selbst. Um die Frage nach der Herkunft der Verantwortlichkeit 
schreiben zu können, ist es erforderlich, die juridischen, 
politischen und religiösen Schichten dieses moralischen Phä­
nomens differenziert zu betrachten.665

Nietzsches Diagnose lautet: Der Mensch ist ein Wesen, das sich 
für sein Handeln verantwortlich zeigt, weil es ein Gewissen hat. 
Verantwortlichkeit ist die permanente Verpflichtung, sich selbst 
sein Handeln zuzurechnen und gegebene Versprechen einzuhalten. 
Die Gewissensinstanz verkörpert für Nietzsche ein 
lebensfeindliches Prinzip (reaktiv), dem gegenüber das Leben un­
ter dem Aspekt der Instinktfreiheit - d. i. die biologisch-physio­
logische Perspektive - im wesentlichen gewalttätig (aktiv) ist.666 
Wie aber ist es zur Gewissenhaftigkeit, Verantwortlichkeit, dem 
allgemeinen Gefühl moralischen Verpflichtetseins gekommen? 
Die Antwort des Moralgenealogen ist komplex: Nachdem im 
praktischen Rechtsleben die moralische Begriffswelt eröffnet wird, 
wird die Entmaterialisierung der juristischen Terminologie und 
ihre zunehmende Moralisierung in der religiösen Sphäre 
vollzogen. Die Dynamik dieses Prozesses ist allerdings ein Pro­
dukt der politischen Geschichte.667 Nietzsche läßt keinen Zweifel 
daran, daß die politischen Abläufe durch Notwendigkeit gekenn­
zeichnet sind. Die Vorstellung, daß die Menschheit sich freiwillig 
für das Leben in einer politischen Organisation entscheiden kann 
(oder ursprünglich konnte) und daß die Staatsentstehung sich als 
ein organisches Hineinwachsen in neue Bedingungen darstellt, 
weist Nietzsche als Schwärmerei zurück. Die großen Organisato­

665 Vgl. G. Kimmerle, Die Aporie der Wahrheit. Anmerkungen zu Nietzsches 
Genealogie der Moral. Tübingen 1983, S. 130, der das Übertragungsmuster der 
genealogischen Methode nicht erkannt hat.
666 Vgl. hierzu die eindringliche Analyse des Begriffspaares aktiv/reaktiv bei 
Deleuze, Nietzsche und die Philosophie, S. 45-80.
667 Vgl. Deleuze, Nietzsche und die Philosophie, S. 154: "Die Vereinigung der 
reaktiven Kräfte geht so einher mit einer Umwandlung der Schuld: sie wird Schuld 
gegenüber der Gottheit, der Sozietät, dem Staat, gegenüber reaktiven Instanzen. 
Die Schuld geht ihres aktiven Charakters verlustig, durch den sie an der Befreiung 
des Menschen partizipierte: unter ihrer neuen Form ist sie unausschöpfbar, 
unabzahlbar."

284

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren des politischen Geschehens kamen (und kommen) über die 
Menschheit wie ein Schicksal668 und der Anfang des Staates stellt 
sich für den Großteil der Menschheit dar "als ein Bruch, ein 
Sprung, ein Zwang, ein unabweisbares Verhängnis, gegen das es 
keinen Kampf (...) gab."669 Als Resultat bleibt, daß wenige für sich 
die Herren-Rechte beanspruchen, während den Vielen nichts bleibt 
von ihrer äußeren Handlungsfreiheit. Auf der Suche nach einem 
Ersatz für diesen Verlust wendet der Mensch sich seiner selbst zu. 
Er schafft sich eine verkehrte Welt der Innerlichkeit, in der er sein 
kann, was äußerlich nicht mehr möglich ist: frei, (selbst-) 
gesetzgebend, (selbst-) verpflichtend und (selbst-) strafend. Der 
Mensch erfindet sich einen inneren (Straf-) Gerichtshof, denn das 
Potential der Freiheitsinstinkte kann zwar gehemmt, nicht aber 
ausgelöscht werden, "selbst beim alten Kant nicht: der 
kategorische Imperativ riecht nach Grausamkeit."670 In Verbin­
dung mit der ungeheuren Schuldenlast, die der christliche Gott den 
Menschen auferlegt, wird diese Welt der Innerlichkeit zu einem 
Ort imbegreiflichen Leidens. Nietzsche wird nicht müde, das 
schlechte Gewissen - und damit den ganzen Bereich der mora­
lischen Welterklärung - als die schwerste Erkrankung zu de­
chiffrieren.

Statt moralischer Ausdeutung des Weltgeschehens liefert 
Nietzsche eine negative Diagnose des Wertes der Moralität. Moral 
ist ein irrationales Phänomen, weil die Menschheit im Verlauf der 
Jahrtausende den praktischen Sinn ihrer ursprünglichen Rationa­
lität, der Kalkulation von äquivalenten Werten verloren hat. Zwar 
ist es der Menschheit gelungen, die Grausamkeit der urzeitlichen 
Rechtspraktiken aus der Welt zu schaffen, aber dieser Erfolg hat 
den Preis, daß eine innere Welt mit grausamen Ritualen der 
Selbstunterwerfung entsteht. Das moralische Bewußtsein ist für 
Nietzsche ein erkranktes natürliches Rechtsbewußtsein. Die Über­
tragung dieses Musterbildes auf die Geschichte der Moralbegriffe 

668 Vgl. Nietzsches Anmerkungen über das "Phänomen Napoleon" in seiner 
Morgenröte 4. Aph. 245, S. 203 und der Fröhlichen Wissenschaft 1. Aph.23, S. 
395-8 & Buch 5. Aph. 362, S. 609-10. Vgl. hierzu Jakob Burckhardts Kapitel über 
"Historische Größe", In: ders., Weltgeschichtliche Betrachtungen. Stuttgart 1978, 
S. 207-48.
669 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph. 17, S. 324.
670 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.6, S. 300.

285

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fuhrt zu der Hypothese einer nachträglichen Moralisierung der 
Rechtsverhältnisse: Aus jeder juristischen Obligation, die ur­
sprünglich an materialen Schulden gemessen wird, ist eine mora­
lische Obligation geworden, die mit einem subjektiven Maß der 
Verschuldung zusammenhängt. Aus einem ursprünglichen 
Rechtsgeschäft, dem sogenannten nexum, wird schrittweise, inso­
fern dem Menschen erst (durch Strafpraktiken) ein Gedächtnis 
gemacht werden muß, eine Obligation im modernen Verständnis. 
Der moderne Mensch muß nicht äußerlich gezwungen werden, er 
nötigt sich innerlich selbst, sein Versprechen zu halten. In Nietz­
sches Perspektive zeigt sich, daß ein Mensch, der moralische 
Verpflichtungen gegenüber seinen Mitmenschen empfindet, den 
Anblick und die Erfahrung grausamer Rechtspraktiken nicht nötig 
hat, um Verantwortung für sein Handeln zu übernehmen und 
gegebene Versprechen zu halten. Nietzsche hat die Aufgabe der 
Moralgeschichtsschreibung so definiert, daß sie den Ursprung 
dieser Obligation und die Mechanismen ihrer Entwicklung aufzu­
decken hat. Unter gänzlich anderen Vorzeichen wird in der Ge­
nealogie der Moral die zentrale Fragestellung des Naturrechts­
denkens nach dem principium obligationis rehabilitiert. Nietzsche 
ist es zu verdanken, daß die Diskussion über die Grundlagen der 
Moralität wiederum an Profil gewinnt und die längst verlorenen 
Dimensionen des Theologischen (nach Kant) und Politischen (seit 
Savigny) zurückerobert.

Nietzsche streitet sowohl gegen die naturrechtlich-theologische 
als auch die historisch-philologische Lehre vom Ursprung der 
Obligation. Gegenüber dem Naturrechtsdenken reklamiert er den 
ursprünglichen Bedeutungshorizont des Obligationenbegriffs im 
Sinne eines Rechtsgeschäfts, das den Anfängen der Gesell­
schaftsbildung vorausgeht. Die Konzeption natürlicher Verpflich­
tungen, die der Menschheit ursprünglich anhaften, konfrontiert 
Nietzsche mit der Ursprungshypothese, daß dem Begriff der Obli­
gation anfänglich sowohl der moralische als auch theologische 
Bedeutungsgehalt fehlt. Der historisch-genetischen Lehre hinge­
gen macht er den Vorwurf, daß sie keinen "Willen zum Wissen 
des vergangenen, keinen historischen Instinkt” hat.671 Statt überall 

671 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.4, S. 297. Die Polemik richtet 
sich vor allem gegen Paul Ree, der in den Augen Nietzsches der arrivierteste 

286

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur Modernität zu sichten und auf perspektivischer Einfalt zu be­
harren, fordert Nietzsche von der Moralgeschichtsschreibung, daß 
sie sich mehrere Perspektiven erarbeitet und konkurrierende 
Ursprungshypothesen aufstellt. In Nietzsches Genealogie der 
Moral wird die Frage nach dem Prinzip der Moralität aus der 
Eindimensionalität rationaler Deduktion und der Linearität des 
geschichtlichen Prozesses herausgelöst und in eine Pluralität von 
Beschreibungsmustem überfuhrt. Im Zeitalter nach Nietzsche muß 
die Suche nach dem Ursprung des modernen moralischen 
Bewußtseins eine Vielzahl von principia obligationis einkalku­
lieren. Die Herkunftsgeschichte des verantwortlichen Rechts­
subjekts der Moderne deckt den Zusammenhang des ursprüng­
lichen juristischen Denkens mit politischen Unterwerfungs­
mechanismen und einer zunehmenden Irrationalisierung der 
religiösen Welt auf. Nietzsches Analyse basiert jedoch zusätzlich 
auf der Hypothese, daß das Weltgeschehen - und damit 
vornehmlich auch die politische Geschichte - von einem konstan­
ten Kraft-Potential geprägt ist.672 Von einem biologischen und 
physiologischen Standpunkt ausgehend liest Nietzsche die 
philologischen Befunde und reiht sie in eine Indizienkette ein. Die 
Ökonomie der Lebenskräfte ist dann die Folie, vor der die Historie 
erst Sinn macht. Die Bildung staatlicher Organisationen hat nach 
Nietzsche zur Folge, daß einem Großteil der Bevölkerung 
Instinkthemmung verordnet wird, während wenige an der Spitze 
der Organisation die unbeschränkte Entladung ihres 
Kraftreservoirs zu einem Herrenrecht machen. Unter physio­
logischem Aspekt ist das Nietzsches Definition der Souveränität: 

Vertreter der genetisch-historischen Lehre ist. Vgl. Paul Ree, Die Entstehung des 
Gewissens. Berlin 1885, der sich eingehend mit der rechtshistorischen 
Schulbildung seiner Zeit auseinandersetzt und sich als Ziel gesetzt hat, die 
"Methode des Vergleichs und der genetischen Entwicklung"(S. 31) auf die Ethik 
zu übertragen.
672 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1885-7. In: G. Colli/ M. Montinari 
(Hrsg.): Kritische Studienausgabe 12. Berlin & New York 1988, S. 535-6: "(...) 
mechanistisch betrachtet, bleibt die Energie des Gesammt-werdens constant; 
ökonomisch betrachtet, steigt sie bis zu einem Höhepunkt und sinkt von ihm 
wieder herab in einem ewigen Kreislauf; dieser »Wille zur Macht« drückt sich in 
der Ausdeutung, in der Art des Kraftverbrauchs aus - Verwandlung der Energie in 
Leben und Leben in höchster Potenz erscheint demnach als Ziel.(...) Geschehen 
und Nothwendig-Geschehen ist eine Tautologie."

287

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Souverän ist, wer nur seinen Instinkten gehorcht. In dieser 
Hinsicht kann eine Rechtsordnung nicht mehr als ein 
Ausnahmezustand sein und Nietzsche warnt davor, eine 
Rechtsordnung selbst souverän zu denken, wenn die Zerstörung 
des Menschen verhindert werden soll.673 Die Aufdeckung des Ur­
sprungs der Verantwortlichkeit - des Schuld- und Rechtsgefuhls 
und Gehorsams - hat denunziatorische Kraft, weil Nietzsche den 
Ursprung der Moral dechiffriert und dadurch dem Menschen seine 
Souveränität zurückgibt. Jetzt kann jeder Einzelne die Entstehung 
seines moralischen Bewußtseins nachvollziehen und erkennen, daß 
jede Verpflichtung annehmbar oder abstreifbar ist. Nietzsche 
prophezeit den Menschen, der am Ende der Moderne seine 
Souveränität wiedererlangen wird, weil er sich über die Moralität 
erheben und seine Verantwortlichkeit als Privileg empfinden 
wird.674

Der Ursprung des modernen Obligationenrechts liegt nach 
Nietzsche im altrömischen Schuldrecht. Im Unterschied zur 
Lehrmeinung der historischen Schule entdeckt Nietzsche "im ver­
steckten Land der wirklich gelebten Moral" eine Vorstellungswelt, 
die dem modernen moralischen Standpunkt fremd ist. Sein 
Versuch, die ursprünglichen Rechtsverhältnisse anschaulich zu 
machen, gründet auf einem psychologischen Instinkt, der schon 
bei Jhering und Kohler - in Anlehnung an Shakespeare - die 
Interpretation der Rechtsquellen geleitet hat. Im Gegensatz zu 
diesen Autoren sieht Nietzsche im Gläubiger-Schuldner-Verhältnis 
der altrömischen Epoche jedoch nicht das Rachebedürfhis wirken, 
das Kohler dem jüdischen Händler Shylock unterstellt.675 Nach 
Nietzsche ist Kohlers Unterfangen, den Rechtsursprung durch 

673 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.l 1, S. 313.
674 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.2, S. 293: "Stellen wir uns 
dagegen an's Ende des ungeheuren Prozesses, dorthin, wo der Baum endlich seine 
Früchte zeitigt, wo die Societät und ihre Sittlichkeit der Sitte endlich zu Tage 
bringt, wozu sie nur das Mittel war: so finden wir als reifste Frucht an ihrem Baum 
das souveraine Individuum, das nur sich selbst gleiche, das von der Sittlichkeit der 
Sitte wieder losgekommene, das autonome sittliche Individuum (denn autonom 
und sittlich schließt sich aus), kurz den Menschen des eignen unabhängigen 
langen Willens, der versprechen darf (...)."
675 Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz I. 1, S. 6: "Es ist der 
furchtbare Kampf des unterdrückten Judentums, das sich des Rechts bedienen 
will, und in einem allerdings unwürdigen Exemplar der Gattung aufzüngelt."

288

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rück-Übertragung der Geschichte vom Ressentiment Shylocks 
gegenüber dem Christen Antonio zu begreifen, ein weiteres 
Beispiel dafür, daß die Rechtsgelehrten keinen Blick für das 
Fremde haben. Wer Rechtsverhältnisse über den Racheinstinkt 
entschlüsselt und das jüdische Ressentiment zur Quelle des 
Gerechtigkeitsgefühls erhebt, der liefert Indizien seines eigenen 
antisemitischen Standpunktes, über den der Moralgenealoge 
seinen Spott ergießt.676 Kohler beweist, daß psychologischer 
Instinkt zur Enträtselung des ursprünglichen Obligationenrechts 
notwendig ist, aber seine Perspektive ist - wie Nietzsche am 
Beispiel Eugen Dührings belegt - Ausdruck des Antisemitismus 
seiner Zeit und ein Produkt des Ressentiments selbst. Wenn 
Philosophie zur Weltanschauung verkommt, dann steht dahinter 
das krasse Gegenstück zur genealogischen Methode: Statt 
Perspektivenvielfalt weltanschauliche Simplizität, statt 
philologischer Redlichkeit tendenziöse Aufbereitung historischer 
Quellen. Nietzsche hat eindringlich vor der Gefahr gewarnt, die 
mit weltanschaulicher Instrumentalisierung der Wissenschaft 
zusammenhängt und ist selbst Opfer dieses Vorwurfes 
geworden.677 Die Nietzsche-Rezeption im 20. Jahrhundert gehört 

676 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph. 11, S. 309-11: "Hier ein 
ablehnendes Wort gegen neuerdings hervorgetretene Versuche, den Ursprung der 
Gerechtigkeit auf einem ganz andren Boden zu suchen, - nämlich auf dem des 
Ressentiment. Den Psychologen voran in's Ohr gesagt, gesetzt dass sie Lust haben 
sollte, das Ressentiment selbst einmal aus der Nähe zu studieren: diese Pflanze 
blüht jetzt am schönsten unter Anarchisten und Antisemiten. (...) so wird es nicht 
überraschen, gerade wieder aus solchen Kreisen Versuche hervorgehen zu sehn 
(...), die Rache unter dem Namen der Gerechtigkeit zu heiligen - wie als ob 
Gerechtigkeit im Grunde nur eine Fortentwicklung vom Gefühle des Verletzt­
seins wäre - und mit der Rache die reaktiven Affekte überhaupt und allesammt 
nachträglich zu Ehren bringen.(...) was aber den einzelnen Satz Dühring’s angeht, 
dass die Heimat der Gerechtigkeit auf dem Boden des reaktiven Gefühls zu suchen 
sei, so muss man ihm, der Wahrheit zu Liebe, mit schroffer Umkehrung diesen 
andren Satz entgegenstellen: der letzte Boden, der vom Geiste der Gerechtigkeit 
erobert wird, ist der Boden des reaktiven Gefühls!" Vgl. E. Dühring, Cursus der 
Philosophie als streng wissenschaftlicher Weltanschauung und Lebensgestaltung. 
Leipzig 1875, S. 225.
677 Unter den zahlreichen Studien ist besonders hervorzuheben Georg Lukäcs, 
Nietzsche als Begründer des Irrationalismus der imperialistischen Periode. In: 
ders., Die Zerstörung der Vernunft. Der Weg des Irrationalismus von Schelling zu 
Hitler. Berlin 1955, S. 244-317.

289

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf weiter Strecke selbst in die Geschichte von der "Kunst des 
Schlecht-Lesens".

Nietzsche lehrt den perspektivischen Blick auf das historische 
Material, weil es für den Interpreten keine Verpflichtung gegen­
über einem geschichtlichen oder religiösen Ursprung gibt. Nietz­
sche lehrt die genealogische Methode und fordert den souveränen 
Standpunkt des Historikers. Nur wenige haben diese entschei­
dende Pointe seiner radikalisierten Philologie verstanden. Zu 
diesen wenigen gehört Max Weber, für den Nietzsche einer der 
richtungsweisenden Lehrer unseres Zeitalters ist.678 In seinen uni­
versalhistorischen Analysen des antiken und modernen Kapita­
lismus tritt bei Weber die Frage nach dem Ursprung der Moralität 
in den Mittelpunkt der Diskussion. Die grundlegende Frage­
stellung nach der Differenz einer antiken und modernen Form des 
Kapitalismus zielt auf eine Beschreibung der grausamen Praktiken 
privater Herrschaft in der römischen Antike und - im Gegensatz 
dazu - auf eine Analyse der Prinzipien modernen 
Herrschaftsformen. Weber beschreibt in diesem Zusammenhang 
die Herkunftsgeschichte der modernen moralischen Begriffswelt. 
Vor allem zeigt sich, daß die juridisch-ethische Konzeption der 
Obligation in der Antike nicht vorhanden ist, in der modernen 
Lebens weit jedoch das Fundament einer spezifischen Gesinnungs­
ethik darstellt. Diese ethische Ausrichtung der Lebensführung 
findet auf allen Ebenen des sozialen Lebens ihren Ausdruck, so 
unter anderem im irrationalen Schuldverhältnis des religiösen 
Menschen gegenüber seinem Gott, den Verbindlichkeiten und 
Pflichten des Arbeitsnehmers, den unpersönlichen Verschul­
dungsverhältnissen jedes Kreditnehmers und den vielfältigen 
Schuldkontrakten des bürgerlichen Rechts. Dementsprechend 
erforscht Max Weber in seinen Soziologien der Religion und 

678 W. Hennis, Die Spuren Nietzsches im Werk Max Webers. In: E. Behler 
(Hrsg.): Nietzsche-Studien Bd.16. Berlin & New York 1987, S. 382: Hennis zitiert 
E. Baumgarten, Max Weber: Werk und Person. Tübingen 1964, S. 554fT, der eine 
mündliche Aussage Max Webers vom Februar 1920 wiedergibt: "Die Redlichkeit 
eines heutigen Gelehrten, und vor allem eines heutigen Philosophen, kann man 
daran messen, wie er sich zu Nietzsche und Marx stellt. Wer nicht zugibt, daß er 
gewichtige Teile seiner eigenen Arbeit nicht leisten könnte, ohne die Arbeit, die 
diese beiden getan haben, beschwindelt sich selbst und andere. Die Welt, in der 
wir geistig existieren, ist weitgehend eine von Marx und Nietzsche geprägte 
Welt."

290

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirtschaft, der Herrschaft und des Rechts die Entstehungs­
geschichte der modernen moralischen Wertvorstellungen, aus 
denen er die Elemente einer spezifisch modernen Gesinnungsethik 
als Charakteristikum des modernen Kapitalismus herausgreift. Es 
ist Webers Verdienst, die Frage nach Schuld und 
Verantwortlichkeit in das Zentrum der Reflexion über die Fun­
damente der modernen Lebenswelt gestellt zu haben.

291

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.3.1. Ein Philologenstreit über den Ursprung des Obligationenrechts
	2.3.2. Exkurs zu “Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz”
	2.3.3. Friedrich Nietzsches Genealogie der Moral

