2. 3. Die Radikalisierung der
philologischen Kritik

Friedrich Nietzsche (1844-1900) hat das 19. Jahrhundert einmal
"le siécle de l'irrespect” genannt.52 Respektlos ist vor allem die
philologische Perspektive auf die iiberlieferten Texte. Das weill
der gelernte Philologe Nietzsche nur zu gut. Die von Nietzsche
propagierte Kunst zu lesen beschrinkt sich nicht allein auf die
Destruktion des Wahrheitsanspruchs religioser und philosophi-
scher Texte, sondern geht auch auf Urkunden des Rechts und der
Politik. Nietzsche versteht seine Philologie als Gegenentwurf zur
Kunst des Schlecht-Lesens, die sich in der traditionellen Exegese
der heiligen Texte herausgebildet hat.s* An anderer Stelle charak-
terisiert Nietzsche das 19. Jahrhundert als "ein Zeitalter der Ver-
gleichungen", in dem der erwachte historische Sinn seine Unge-
bundenheit durch traditionelle Erkldrungsmuster nutzt, um die
Geschichtsurkunden zu analysieren und die Herkunft religioser
und moralischer Phdnomene zu studieren.’® Im Zeitalter der
Vergleichung werden die historischen Details vorbehaltlos anein-
andergefiigt, ohne daB der alte Sinn von Geschichte durch eine
neue Sinngebung ersetzt wiirde; "wir haben das Bild des Werdens

592 Friedrich Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1885-9. In: G. Colli/
M.Montinari (Hrsg.): Nietzsche. Kritische Studienausgabe Bd. 13. Berlin & New
York 1988, S. 128: "Es bedurfte erst des neunzehnten Jahrhunderts - le siécle de
I'irrespect - um einige der vorldufigsten Bedingungen wieder zu gewinnen, um das
Buch als Buch (und nicht als Wahrheit) zu lesen, um diese Geschichte nicht als
heilige Geschichte, sondern als eine Teufelei von Fabel, Zurechtmachung,
Filschung, Palimpsest, Wirrwarr, kurz als Realitdt wieder zu erkennen."

593 Nietzsche, Morgenrote 1. Aph.84. In: Nietzsche. Kritische Studienausgabe Bd.
3. Berlin & New York 1988, S. 79-80. Der Aphorismus trigt den Titel "Die
Philologie des Christenthums".

594 Nietzsche, Menschliches-Allzumenschliches 1. Aph.23. In: Nietzsche.
Kritische Studienausgabe Bd.2. Berlin & New York 1988, S. 44-5.

256

https://dol.org/10.5771/8783485893668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vervollkommnet, aber sind iiber das Bild, hinter das Bild nicht
hinausgekommen. "9

Nietzsches Philologie hat mit der historischen Schule des 19.
Jahrhunderts wenig gemein. Die Polemik gegen seine Kollegen
aus der Philologen-Zunft, die in der Antike lediglich die Ur-
spriinge der Modemne erblicken, ist eine schonungslose Abrech-
nung mit seiner eigenen wissenschaftlichen Herkunft.5% Nietzsche
geht es um mehr als ein bloBes Nachzeichnen des Werdens be-
stimmter Begriffe, Vorstellungen und Erklarungsmuster. Er sucht
vielmehr nach einem Verstindnis des Gewordenseins moderner
Moralvorstellungen, das heiflit die Analyse des historischen Pro-
zesses leitet iiber zu der Frage nach dem Grund des Geschehens.
Auf die Moral- und Rechtshistorie angewandt heifit das, Nietzsche
sucht das principium juris & obligationis weder in einem
apriorischen Naturrechtsprinzip (traditionelle Naturrechtslehre)
noch im organischen GeschichtsprozeB selbst (historische Rechts-
schule). In seiner Friihschrift Vom Nutzen und Nachteil der Histo-
rie fiir das Leben bemerkt Nietzsche, "soweit es Gesetze in der
Geschichte gibt, sind die Gesetze nichts wert und ist die Ge-
schichte nichts wert."” Der Historiker schafft sich seine
Geschichte selbst im Akt des Schreibens, die historische Wirk-
lichkeit bleibt ihm dabei vollkommen unbegreiflich.5%8 Nietzsches
Polemik richtet sich gegen eine historische Perspektive, die ihre
Rechtfertigung in der Entritselung des Ursprungs moralischer und
juridischer Vorstellungen sucht, weil sie implizit von einem
religiosen Grundmuster bestimmt ist: der einseitigen Verpflichtung

595 Nietzsche, Frohliche Wissenschaft 3. Aph.112. In: Nietzsche. Kritische
Studienausgabe Bd.3. Berlin-New York 1988, S. 472.

596 Nietzsche, Wir Philologen In: K. Schlechta (Hrsg.): Nietzsches Werke. Bd.3.
Frankfurt/M. & Berlin 1984, S. 1036.

597 Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben. In: K.
Schlechta (Hrsg.): Nietzsches Werke Bd.l. Frankfurt/M. & Berlin 1981, S. 273.
598 Nietzsche, Morgenréte 4. Aph. 307, S. 224-5: "Facta! Ja Facta ficta! - Ein Ge-
schichtsschreiber hat es nicht mit dem, was wirklich geschehen ist, sondern nur
mit den vermeintlichen Ereignissen zu tun: denn nur diese haben gewirkt.(...) Sein
Thema, die sogenannte Weltgeschichte, sind Meinungen iiber vermeintliche
Handlungen und deren vermeintliche Motive, welche wieder Anlafl zu Meinungen
und Handlungen geben, deren Realitit aber sofort wieder verdampft (...). Alle
Historiker erzihlen von Dingen, die nie existiert haben, aufer in der Vorstellung."

257

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegeniiber dem gottlichen Ursprung.s® Jedes Ursprungsdenken
unterliegt dieser Eingrenzung seiner historischen Sichtweise und
verpafit die Moglichkeit, Geschichte als unendliche perspek-
tivische Vielfalt zu begreifen. Radikalisierung der philologischen
Kritik bei Nietzsche heifit vor diesem Hintergrund, die Prinzipien-
und Gesetzlosigkeit der Geschichte zu behaupten und die
historischen Urkunden aus ihrem organischen Zusammenhang zu
reilen. Radikalisierte Philologie impliziert den vorbehaltlosen
Blick auf "das Urkundliche, das Wirklich-Feststellbare, das
Wirklich-Dagewesene, kurz die ganze lange, schwer zu entzif-
fernde Hieroglyphenschrift der menschlichen Moral-Vergangen-
heit"s® wie auch die Moglichkeit einer unendlichen Variation von
Interpretationen der historischen Befunde.s0! In einer Streitschrift
aus dem Jahre 1887, die den Titel Zur Genealogie der Moral trigt,
hat Nietzsche seine philologische Methode auf die Moralhistorie
angewandt. Das Konzept der Genealogie ist zweifelsohne der
radikalste Typus philologischer Erkenntnis und mit dem ver-
gleichsweise biederen Zugriff der ziinftigen Philologen auf das
historische Material nicht zu vergleichen. Trotzdem 14}t sich zei-
gen, dal Nietzsche im Detail von den Historikern seiner Zeit ab-
héngig war, denen er das Material fiir seine Analyse der mora-
lischen Grundbegriffe verdankt. Ein Philologenstreit ist die Folie
der Moralgenealogie Friedrich Nietzsches.

599 Nietzsche, Morgenréte 1. Aph. 91, S. 84-5.

600 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. Vorrede Aph. 7. In:
Nietzsche. Kritische Studienausgabe Bd. 5. Berlin-New York 1988, S. 254.

601 Nietzsche, Frohliche Wissenschaft Buch 5. Aph. 374, S. 626-7: "Wie weit der
perspektivische Charakter des Daseins reicht oder gar ob es irgendeinen anderen
Charakter noch hat, (...) ob, andrerseits, nicht alles Dasein essentiell ein
auslegendes Dasein ist - das kann, wie billig, auch durch die fleiBigste und
peinlich-gewissenhafteste Analysis und Selbstpriifung des Intellekts nicht
ausgemacht werden: da der menschliche Intellekt bei dieser Analysis nicht umhin
kann, sich selbst unter seinen perspektivischen Formen zu sehn und nur in ihnen
zu sehn.(..) Wir sind heute zum mindesten ferne von der licherlichen
Unbescheidenheit, von unsrer Ecke aus zu dekretieren, da8 man nur von dieser
Ecke aus Perspektiven haben dirfe. Die Welt ist uns noch einmal unendlich
geworden: insofern wir die Moglichkeit nicht abweisen koénnen, daB sie
unendliche Interpretationen in sich schliefit."

258

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3.1. Ein Philologenstreit iiber den Ursprung
des Obligationenrechts

Der angesprochene Philologenstreit iiber den Ursprung des Obli-
gationenbegriffs beginnt mittelbar mit Savignys Abhandlung aus
dem Jahre 1833, unmittelbar wird er allerdings durch eine Streit-
schrift des Rechtshistorikers P.E. Huschke ausgeldst, die den Titel
Uber das Recht des nexum und das alte Rémische Schuldrecht
(1846) tragt. Huschke polemisiert gegen Savignys moderne Auf-
fassung der antiken Rechtsverhiltnisse. Seiner Meinung nach ist
die Formulierung nexum mancipiumque im altrémischen Recht
nicht zufillig, sondern Ausdruck einer strengen juristischen Kon-
struktion. Die enge Verkniipfung beider Rechtsgeschifte hat den
Vorteil, daB die Bedingungen fiir ein Kaufgeschift (mancipium),
d. i. die Anwesenheit von fiinf Zeugen und das Wiegen des Erzes,
auf das Darlehensgeschift (nexum) iibertragen werden koénnen.
Den fehlenden philologischen Nachweis fiir das Entstehen von
Rechtsverbindlichkeit kompensiert Huschke durch die Rekon-
struktion einer Spruchformel aus dem Sakralrecht. Die Selbstver-
pflichtung des Schuldners im Darlehensgeschift geschieht durch
einen Akt der Selbstverfluchung, das sogenannte damnas esto, das
sich verstreut im Zwélftafelrecht und anderen Rechtsquellen fin-
det.s2 Im Akt der Selbstverfluchung legt der Schuldner den Grund
dafiir, daB8 eine Geldschuld personal zugerechnet werden kann.
Der Gldubiger ist nach einer Frist von dreilig dies justi berechtigt,
den auf dem Schuldner lastenden Fluch zu aktivieren.t? Nach
Huschke liegt der Ursprung des romischen Privatrechts im
magisch-sakralen Bereich. Noch das Zwdolftafelrecht gehérte einer
Periode an, die Rechtsverbindlichkeit nur durch rituelle Spruch-
formeln konstruieren konnte und ein Darlehen auf das tatsichlich

602 P E. Huschke, Uber das Recht des nexum und das alte Rémische Schuldrecht.
Leipzig 1846, S. 23. Vgl. P. Huvelin, Les tablettes magiques et le droit romain In:
Annales internationales d'histoire. 2iéme section: Histoire comparée des
institutiones et du droit [Congrés de Paris, 1900] Paris 1902, S. 46: "La formule
damnas esto, si frequente a Rome, est une formule d'origine magique. La filiation
du verbe damnare et de son participe damnas (forme ancienne pour damnatus)
ressort des textes magiques grecs."

603 Huschke, Uber das Recht des nexum und das alte Romische Schuldrecht, S.
54: Nach 30 Tagen mufite der Schuldner "die Erstreckung des nexum von dem aes
[Erz] auf seine Person" sich gefallen lassen.

259

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abgewogene Kupfer beschrinkte. Das ilteste sakral fundierte
Recht zeichnet sich nach Huschkes Meinung durch eine - in der
Rechtsentwicklung nie wieder erreichte - begriffliche Schirfe aus.
Die Exaktheit der juristischen Begriffe ist Indiz der Ursprungsnihe
des altromischen Rechts und Huschke wendet sich vehement
gegen den "Irrthum, daB nach dem (..) Zwdolftafelgesetz alles
Mégliche rechtsgiiltig geworden sei, was die eine oder andere
Partei neben dem nexum oder mancipium ausgesprochen hat."604
Rechtsentwicklung ist vor dem Hintergrund dieses geschichts-
philosophischen Modells ein Symptom des Zerfalls der urspriing-
lichen Einheit des religiosen Weltbildes.

Der Gegensatz zwischen Savignys und Huschkes Konzeption
ist leicht zu beschreiben. Wiahrend Savigny urspriinglich im alt-
romischen Recht Gelddarlehen mit Vermogenshaftung kombiniert
und die Personalhaftung als Ausnahmesituation bezeichnet, fiihrt
bei Huschke jedes Gelddarlehen bei Uberschreitung der Zahlungs-
frist in die Schuldknechtschaft. Beide Positionen lassen sich an-
hand der spirlich iiberlieferten Fragmente des altrémischen
Schuldrechts weder verifizieren, noch falsifizieren. Warum also
sollte hier gestritten werden? Der Grund des Streits liegt darin, da3
im Zwolftafelrecht eindeutig ein Rechtsanspruch festgelegt ist, der
den Gldaubigern nach einer verstrichenen Zahlungsfrist im Hinblick
auf die Person respektive den Korper des Schuldners zusteht: »si
plus minusve secuerunt, se fraude esto«, ob sie mehr oder weniger
herunterschneiden, das soll nicht ihr Schaden sein.ss Wer
Huschkes Position folgt, der behauptet, da im altrémischen
Schuldrecht jeder Darlehensschuldner aufgrund einer -
moglicherweise minimalen - Geldschuld der Willkiir des Glaubi-
gers iiberantwortet wird. Namhafte Historiker haben sich nicht
gescheut, diese einem modernen moralischen Verstindnis fremd

604 Huschke, Uber das Recht des nexum und das alte Romische Schuldrecht, S.
193. Vgl. hierzu O. Behrends, das Nexum im Manzipationsrecht oder die
Ungeschichtlichkeit des Libraldarlehens, S. 145-6: "Was Huschke bestimmte, war
(...) eine gewaltige, die monistisch-mystische Geschichtsphilosophie des spiten
Schelling auf die Rechtsgeschichte anwendende Spekulation, welche die
Entwicklung des romischen Rechts als stellvertretendes Muster der gesamten
Schopfungs- und Menschheitsgeschichte aufzufassen wagte."

605 Zitiert nach T. Mommsen, Fontes juris Romani antiqui. leges xii.tabulorum.
tabula iii. n. 6, S. 20.

260

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erscheinende Vorstellung von den grausamen Rechtspraktiken im
Rom des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts zu iibernehmen.s%
Wer Savigny folgt und die urspriingliche Verflechtung von
Geldwirtschaft und Schuldrecht behauptet, der mu zu dem
Resultat gelangen, daB im Fall sozialer Krisen und allgemeiner
Verarmung - von denen Cicero und Livius sprechen - bei Geld-
darlehen ebenfalls nur die Personalhaftung iibrigbleibt. Diese
Schluifolgerung wird innerhalb der historischen National-
Okonomie gezogen, doch besteht Dissenz dariiber, ob das
altrdmische Schuldrecht politisch oder 6konomisch zu inter-
pretieren ist.67 Im Resultat kommen sowohl Huschke als auch

606 Mommsen, R6mische Geschichte Bd.1. Berlin 18888, S. 80 spricht vom Recht
am Korper des Schuldners, denn "es ist einer der unleugbarsten wie einer der
merkwiirdigsten Sitze der dltesten romischen Verfassung, daB der Staat den
Biirger wohl fesseln und hinrichten, aber nicht ihm seinen Sohn oder seinen Acker
wegnehmen (...) durfte." Vgl. N.D. Fustel de Coulanges, La cité antique [1864] In:
K. Christ (Hrsg.): Numa Denis Fustel de Coulanges: Der antike Staat. Kult, Recht
und Institutionen Griechenland und Roms. Miinchen 1988, S. 99-100 schreibt:
"Das Zwolftafelgesetz schont den Schuldner keineswegs; dennoch 148t es nicht zu,
daB ein Grundbesitz zugunsten des Glidubigers eingezogen wird. Die Person des
Menschen biirgt fiir die Schuld, nicht aber sein Bodenbesitz, denn er ist von der
Familie untrennbar. Es ist leichter, den Menschen in Knechtschaft zu bringen, als
ihm ein Eigentumsrecht zu nehmen, das seiner Familie mehr als ihm selbst
gehort.”

607 Carl Knies, Der Credit. Berlin 1876, S. 206 & 210: "Sodann wird (...) der rothe
Faden, welcher sich durch das Creditrecht hindurchzieht, durch Interessen
gesponnen, fiir welche eine moglichst sachgemisse, gerechte und pflegliche
Beachtung der 6konomisch-geschéftlichen Zusammenhinge nicht maassgebend
war.(...) Ich erinnere an die Schuldgesetze der XII. Tafeln in Rom (...) und an die
damalige politische Verwerthung der Gliubigerrechte gegeniiber den Schuldnemn.
Denn der vom Nexum umstrickte plebejische Schuldner war dem auf seinem
Recht bestehenden patricischen Glidubiger (...) auf Gnade und Ungnade
anheimgestellt.(...) man darf ja Schuldrecht und Schuldnerbehandlung im alten
Rom iiberhaupt nicht durch eine nur oder vorwiegend wirtschaftliche Begriindung,
moglichste Befriedigung der gerechten Anspriiche des Gliubigers u.dergl.
erkldren wollen.(...) Das Servus-Werden des Schuldners war keineswegs ein
Exekutionsmittel zur Erzwingung anderweitiger Befriedigung des Gldubigers. In
der Strafe selbst lag der Abschluss." Dagegen wendet Friedrich Engels, Der
Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats [1884]. In: Marx-En-
gels-Werke Bd. 21. Berlin 1962, S. 162, ein: "Nie wieder ist die Macht des Geldes
aufgetreten in solch urspriinglicher Roheit und Gewaltsamkeit wie in dieser ihrer
Jugendperiode. Nach dem Warenverkauf fiir Geld kam der GeldvorschuB, mit
diesem der Zins und der Wucher. Und keine Gesetzgebung spiterer Zeit wirft den
Schuldner so schonungslos - und rettungslos zu den FiiBen des wucherischen

261

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Savigny und ihre Nachfolger zu dem Ergebnis, daB in
altromischen Rechtsverhiltnissen eine Obligation im Darlehens-
vertrag die Rechtfertigung grausamer Strafpraktiken ist. Strittig
bleibt, ob es sich bei dieser Praktik um eine Regel oder Ausnahme
im praktischen Rechtsleben des Altertums handelt, ob die
romische Antike also eine vormoralische Periode der Kultur-
entwicklung ist oder doch bereits den Keim unserer christlich-
modernen Moralvorstellungen in sich trigt.

Im Jahre 1901 entfacht der Rechtshistoriker Ludwig Mitteis
(1859-1921) die Diskussion von Neuem und polemisiert gegen
Huschkes Lehrmeinung, weil es gegen den gesunden Menschen-
verstand verstoBt anzunehmen, daB ein freier romischer Biirger
schon beim geringsten Versdumnis einer Darlehensriickzahlung
Opfer der Personalhaft wird. Mitteis nimmt die These Niebuhrs
wieder auf und verweist Huschkes Lehre in das "Reich der
Fabeln."s®8 Das nexum bezeichnet nicht die Durchfiihrung einer
Obligation, die ein Biirger vor seiner Verschuldung auf sich ge-
nommen hat, sondemn sie ist die Folge einer Uberschuldung, "die
Endstation eines bereits bestehenden Schuldverhiltnisses"s®, wie
Mitteis mit Hinweis auf Niebuhr und Livius behauptet. Mitteis'
Polemik stiitzt sich auf zwei Argumente. Zum einen ist die Re-
konstruktion sakraler Spruchformeln und ihre Ubertragung auf das
Schuldrecht unzulissig, zum anderen gibt es keinen Grund dafiir,
rechtsvergleichende Studien zu unterschlagen. Die vergleichende

Glédubigers wie die altathenische und altromische - und beide entstanden spontan,
als Gewohnheitsrechte, ohne andern als 6konomischen Zwang."

608 [udwig Mitteis, Uber das nexum. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir
Rechtsgeschichte. Romanistische Abtheilung Bd. 22.[Weimar 1901] Reprint: New
York 1963, S. 118; vgl. S. 110: "Das nexum tritt in den Quellen hervor als Folge
der Uberschuldung, nicht als Realisation einer bereits in zahlungsfihigem
Zustande ibernommenen Verpflichtung. So ist es immer und bei allen Vélkern."
Vgl. hierzu den Artikel nexum. In: Paulys Realenzyclopddie der klassischen
Altertumswissenschaften, 1. Reihe 33. Halbbd. Stuttgart 1936, S. 164: "(...)
wihrend die éltere Literatur (Huschke) lehrte, das nexum habe als Rechtsgeschift
publizistischer Natur Exekutionskraft geschaffen (...) ist diese Auffassung seit
Mitteis' widerlegenden Forschungsergebnissen (...) aufgegeben; man hilt jetzt
dafiir, daB durch das nexum se dare der Schuldner durch Mancipation seiner
eigenen Person sich dem Gliaubiger durch Selbstverknechtung in die Hand
gegeben habe (..), um den vernichtenden Folgen des harten alten
Vollstreckungsrechts zu entgehen."

609 Mitteis, Uber das Nexum, S. 120.

262

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtswissenschaft kommt zu dem Ergebnis, dal dem rémischen
Recht im hellenistischen Raum keine Sonderstellung zukommts!o,
und belegt mit einem erheblichen Aufwand an rechtshistorischem
Material, daf} die Selbstverpfandung bei allen Vélkern des antiken
Kulturkreises durchgefiihrt wurde. Der praktische Vorteil dieses
Rechtsgeschifts lag in der Moglichkeit, durch befristete
Verpfindung der Rechte am eigenen Korper der
Personalexekution und ihren Folgen zu entgehen. Das nexum er-
scheint Mitteis als eine Institution des praktischen Rechtslebens,
die es erlaubt, das alte Talionsprinzip der Zwolftafelgesetzgebung
zu unterlaufen.s!! Die kurze Abhandlung des Rechtshistorikers
Mitteis hat die Gelehrtenwelt einige Jahre in Atem gehalten.si2
Zuerst duflerte der Historiker E.I. Bekker (1827-1916) den Ver-
dacht, daf} die Spekulationen von Mitteis ebensowenig haltbar sind
wie diejenigen von Huschke, denn "speziell fiir das Nexum
besitzen wir so gut wie gar kein erstklassiges Material."s!3 Bekker
erneuert das Argument Savignys gegen eine Selbstverpfandungs-
praktik, die nicht ausgeiibt werden kann, weil sie juristisch nicht
einwandfrei zu konstruieren ist. Otto Lenel (1849-1935) bemerkt
zu Mitteis' These, daB es "dem feinen Formgefiihl der R6mer"
widerstrebt, ein Kaufgeschift oder blo die Form desselben auf
den Korper des Schuldners anzuwenden. 614

610 Mitteis, Uber das nexum, S. 121-2. Vgl. aligemein zur Rechtsentwicklung und
-rezeption: Ders., Reichsrecht und Volksrecht in den 6stlichen Provinzen des
Roémischen Kaiserreichs [1891] Reprint: Hildesheim 1963, insbesondere S. 445-
58. Mitteis fiihrt das Gleichnis vom unbarmherzigen Gliubiger aus dem Matthdus-
Evangelium cap. 18. v. 23-35 als Beweis fiir die Verbreitung des Schuldrechts in
der hellenistischen Antike an.

611 Mitteis, Uber das nexum, S. 124-5. Vgl. ders., Romisches Privatrecht bis auf
die Zeit Diokletians Bd.1. Grundbegriffe und Lehre von den Juristischen Personen
cap.3. Miinchen & Leipzig 19354, S. 136-43.

612 P. Huvelin, Analyses. In: E. Durkheim (Hrsg.): L'Année Sociologique (1902-
03) Paris 1904, S. 470: "La question du nexum, mise a l'ordre par un article de
Mitteis (...) passionne les historiens allemand, s'il faut en juger par le nombre des
travaux qu'ils lui consacrent.(...) Par malheur, plus les adversaires de la théorie
traditionelle due 4 Huschke deviennent nombreux, moins ils s'entendent.”

613 E]. Bekker, Uber die Objekte und die Kraft der Schuldverhiltnisse. In:
Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte. Romanistische Abtheilung,
Bd. 23. [Weimar 1902] Reprint: New York 1963, S. 14.

614 O. Lenel, Das Nexum. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir
Rechtsgeschichte. Romanistische Abtheilung. Bd. 23. [Weimar 1902] Reprint:
New York 1963, S. 84; vgl. S. 95: "Nexum bedeutet die Verstrickung, den

263

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch Theodor Mommsen greift am Ende seines Lebens in diesen
Philologenstreit ein und pladiert dafiir, da§ im Hinblick auf eine
Ursprungsbestimmung des Obligationenbegriffs eine klare Defi-
nition des nexum gefunden wird, "denn fiir mich ist das Nexum
die rechtlich bindende Obligation des urspriinglichen Privatrechts
schlechthin."é!5 Mommsen bringt die plausibelste Losung fiir das
Dilemma, daB das nexum zwar Ursprung der Obligation sein soll,
aber kein Quellenbefund die obligierende Kraft oder exekutorische
Wirkung dieses Rechtsgeschiftes belegt - wenn der Glaube an
Huschkes These von der Selbstverfluchung fehlt. Nach Mommsen
148t sich das Fehlen eines sicheren Indizes aus der Spannung von
Selosthilfepraktiken und politischem Streben, ein Monopol der
Gewalt in den Hinden der Magistrate aufzubauen, erkliren. Was
abgeschafft werden soll, weil es dem allgemeinen Rechtsgefiihl
bereits widerspricht, wird in juristischen Texten nicht weiter
behandelt und gerechtfertigt, so lautet Mommsens Vorschlag, eine
Ungereimtheit der historischen Uberlieferung durch eine
Hypothese des gesunden Menschenverstandes zu entritseln. Das
nexum erscheint bei Mommsen als ein Rechtsgeschift zur
Reglementierung der Selbsthilfe, d. h. eine juristische Form fiir die
grausamen Praktiken der Gldubiger in Bezug auf ihre Schuldner.
Zur Zeit der Zwolftafelgesetzgebung ist das irrationale Moment in
der privaten Rechtsverwaltung offensichtlich geworden, das
Gewaltmonopol des Magistrats aber war noch nicht hergestellt.16
Das nexurn wird in Rom so lange als Selbstverpfindung des
Schuldners praktiziert, bis die staatliche Institution die Geltung
eines biirgerlichen Obligationenrechts garantieren kann. Die lex
Poetelia ist bei Mommsen die Schnittstelle, an der Geldschuld von

juristisch bindenden Akt als solchen, und da nun in der alten Zeit das juristisch
bindende Moment in dem formlichen Zuwigen des Kupfers gefunden wurde, so
wird man unter nexum eben dies Zuwigen verstanden haben." Wie Lenel
allerdings das feine juristische Formgefiihl der R6mer mit den korrespondierenden
grausamen Rechtspraktiken in Einklang bringen will, das verrit er nicht.

615 T. Mommsen, Nexum. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir
Rechtsgeschichte. Romanistische Abtheilung Bd.23. [Weimar 1902] Reprint:
New York 1963, S. 349.

616 Mommsen, Nexum, S. 352-3: "(...) der pritorische Prozess selbst, wie das
Zwolftafelgesetz ihn darstellt, ist ein Mittelweg zwischen Selbsthiilfe und Staats-
hiilfe.(...) Auf Einschrinkung der nicht bloss gefihrlichen, sondern staatlich
irrationalen Selbsthiilfe ist allerdings schon das Zwdélftafelrecht bedacht."

264

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

koérperlichem Zugriff getrennt wird und die Personalschuld des
nexum in die Vermogensschuld der obligatio iiberfithrt wird.
Mitteis und Mommsen haben die rechtshistorische Forschung zu
einem Abschlufl gefiihrt, der in den Lehrbiichern neuerer Zeit
fortwirkt.617 Mitteis sieht sich als entschiedener Gegner der
Sakraltheorie Huschkes, die urspriinglich jeden juristischen
Begriff in magisch-sakrale Banden einschliefit. Im Ursprung des
Obligationenbegriffs vermutet er vielmehr "das Praktische und
Lebendige" einer Epoche realisiert, die das einzelne Rechtssubjekt
- auch gegen die Tradition des Rechtslebens in der Vorzeit - als
schiitzenswert deklariert.s'8 Obwohl diese Perspektive sich in der
Forschungsliteratur weitestgehend durchgesetzt hat, und damit
auch die Intention Savignys, dafl die Antike bereits den Respekt
vor dem Leben des Mitmenschen kannte, Bestitigung fand, war
dieses moderne Bild der Antike im 19. Jahrhundert umstritten.
Charakteristisch war die Perspektivenvielfalt auf das historische
Material als  Folge der  Destruktion einheitlicher
Zuordnungschemata. Wihrend die einen das Potential an
Modernitit im altrémischen Recht entdeckten, suchten die anderen
nach den Spuren des urspriinglichen Rechtsdenkens in der
modernen Welt. In diesem Zusammenhang wurde lebhaft die
Frage diskutiert, ob das altromische Schuldrecht mit seinen
grausamen Praktiken tatsichlich schon in der Antike abgeschafft
wurde oder vielmehr - infolge der Rezeption des romischen Rechts
in ganz Europa - bis in die frithe Neuzeit wirkte? Indiz fiir diese
Hypothese war keine Rechtsquelle im strengen Sinn, sondern ein
literarischer Text: The merchant of Venice [1600] von William
Shakespeare.

617 Vgl. neben_anderen M. Kaser, Romisches Privatrecht. Ein Studienbuch.
Minchen 198313, S. 4. D Liebs, Rémisches Recht. Gottingen 19873, S. 229-31.
618 Mitteis, Zusatz. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte.
Romanistische Abtheilung Bd.25. [Weimar 1904] Reprint: New York 1963, S.
283. Vgl. ders., Uber die Herkunft der Stipulation. Eine Hypothese. In: Aus
Romischem und Biirgerlichem Recht. Festschrift fiir E.I. Bekker [am 16.08.1907

uiberreicht] Reprint: Aalen 1970, S. 110.

265

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3.2. Exkurs zu “Shakespeare vor
dem Forum der Jurisprudenz”

Die Bedeutung des Shakespeareschen Dramas ist in der Diskus-
sion, die im 19. Jahrhundert iiber das Verhiltnis von Recht und
Moral in historischer Perspektive gefiihrt wurde, kaum zu iiber-
schitzen. Im Merchant of Venice ist neben einer Erzahlung von
Freundschaft und Liebe der Konflikt von altromischem Schuld-
recht und christlichem Moralempfinden und die sogenannte
Judenfrage (Bauer/Marx), d. h. die Frage nach der sozialen
Stellung des jiidischen Mitbiirgers in einer christlich dominierten
Gesellschaft enthalten.6’® Die dramatische Handlung 148t sich
folgendermaBen skizzieren: Der christliche Kaufmann Venedigs
Antonius mochte seinem Freund fiir eine Handelsunternehmung
Geld (zinslos) leihen. Weil er selbst sein gesamtes Kapital
investiert hat, nimmt er bei einem jiidischen Kaufmann ein Dar-
lehen auf, in der Hoffnung, nach AbschluBl seiner Geschifte das
geliehene Kapital unverziiglich zuriickzahlen zu koénnen. Der
Darlehensvertrag mit dem jiidischen Kaufmann ist - entgegen der
tiblichen Gepflogenheiten - ebenfalls zinslos, er sieht allerdings als
Pfand ein Aquivalent am Kérperfleisch des Schuldners vor.620 Der

619 Die Stellungnahmen zur sogenannten Judenfrage und ihrer Bedeutung fiir eine
angemessene Interpretation des Shakespeareschen Drama gehen weit auseinander.
Beispielhaft ist die Diskrepanz der Analysen des Juristen Rudolph von Jhering
(1818-92) und des Dichters Hemnch Heine (1797-1856). Rudolf von Jhering, Der
Kampf um's Recht. Wien 18722, S. 65: Die Handlung legt nah, daB es sich nicht
um die Darstellung eines Emzelschlcksals handelt,"dass es nicht der Jude Shylok
ist, der von dannen schleicht, sondern die typische Figur des Juden im Mittelalter,
jener Paria der Gesellschaft, der vergebens nach Recht schreit." Vgl. Heinrich
Heine, Shakespeares Médchen und Frauen. In: W. Preisendanz (Hrsg.): Heinrich
Heine Werke Bd. 2. Frankfurt/M.1968, S. 797: "Aber was sag ich? der Genius
Shakespeares erhebt sich noch tiber den Kleinhader zweier Glaubensparteien, und
sein Drama zeigt uns eigentlich weder Juden noch Christen, sondern Unterdriicker
und Unterdriickte (...). Von Religionsverschiedenheit ist in diesem Stiicke nicht
die geringste Spur (...)."

620 Dje Vertragsbedingungen benennt der jiidische Kaufmann folgendermaBen.
Siehe W. Shakespeare, The Merchant of Venice, act i. sc.iii [1600] Stuttgart 1975,
S. 32-4: "(...) Go with me to a notary, seal me there / Your single bond, and, in a
merry sport, / If you repay me not on such a day / In such a place, such sum or
sums as are / Express'd in the condition, let the forfeit / Be nominated for an equal
pound / Of your fair flesh, to be cut off and taken / In what part of your body
pleaseth me."

266

https://dol.org/10.5771/9783495093668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. [



https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vertrag erscheint den Unterzeichnenden und anwesenden Zeugen
keinesfalls anstoBig, vielmehr 148t die allgemeine Akzeptanz
darauf schlieBen, dafl die Pfandnahme ein Element des praktischen
Rechtslebens ist. Der dramatische Effekt tritt erst zutage, als der
Schuldner - durch ungliickliche Umsténde - zahlungsunfahig wird
und der Glaubiger auf der strikten Erfiillung des Vertrages besteht,
obwohl ihm spdter von Freunden des Schuldners eine stattliche
Geldsumme offeriert wird. Vor dem Gerichtshof Venedigs wird
der jiidische Héndler gebeten, »touch'd with human gentleness and
love« vom Wortlaut des Vertrages zuriickzutreten. Die Antwort
des Gldubigers erscheint auf den ersten Blick verbliiffend. Er
beharrt auf seinem Recht aufgrund einer Marotte (engl. humour),
einer irrationalen Leidenschaft.s2! Die Losung des dramatischen
Konflikts ergibt sich durch das Urteil eines Paduaner
Rechtsgelehrten, der auf einer wortwortlichen Lektiire des
Vertrages besteht: Ein Pfund Fleisch, aber nicht mehr und nicht
weniger und kein Tropfen Blut eines Christen.622 Seine
Unfdhigkeit, den Wortlaut des Vertrages zu erfiillen, macht den
jidischen Hindler Shylock zum Verlierer des Darlehengeschifts;
letztendlich steht ihm, der die Geldzahlung abgelehnt hat, nicht
mehr als sein Pfand zu.

Hegel kommt das Verdienst zu, in einer beildufigen Bemerkung
klargestellt zu haben, daB8 im Merchant of Venice zwar ein
Grundsatz des altrémischen Schuldrechts verhandelt wird, daB hier
aber der urspriingliche Sinn des Rechtstextes verloren gegangen
ist.623 Der Gegensatz zwischen der romischen Rechtsauffassung,

621 Shakespeare, The merchant of Venice, act.iv.sc.i., S. 124: "You'll ask me why |
rather choose to have / A wheight of carrion flesh, than to receive Three thousand
ducats: I'll not answer that! / But say it is my humour, - is it answer'd ?"

622 Shakespeare, The merchant of Venice, act iv. sc.i., S. 140: "This bond doth
give thee here no jot of blood, / The words expressly are a pound of flesh: / Take
then thy bond, take thou thy pound of flesh, / But in the cutting it, if thou dost
shed / One drop of Christian blood, thy lands and goods / Are by the laws of
Venice confiscate / Unto the state of Venice."

623 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts. Einleitung § 3, S. 39: "Fiir das
abscheuliche Gesetz, welches dem Gldubiger nach den verlaufenen Fristen das
Recht gab, den Schuldner zu tdten oder ihn als Sklaven zu verkaufen, ja, wenn der
Glédubiger mehrere waren, von ihm Stiicke abzuschneiden und ihn so unter sich zu
teilen, und zwar so, daB, wenn einer zu viel oder zu wenig abgeschnitten hitte,
ihm kein Rechtsanteil daraus entstehen sollte (eine Klausel, welche Shakespeares
Shylock, im Kaufmann von Venedig, zugute gekommen und von ihm dankbarst

267

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derzufolge es gleichgiiltig ist, ob ein Glaubiger mehr oder weniger
vom Korper des Schuldners herausschneidet, und der Vorstellung
Shakespeares, die von einer strikten Vertragserfiillung ausgeht, ist
nicht nur von Hegel erkannt, sondern auch von namhaften
Philologen eingehend erértert worden. Scheinbar handelt es sich
um die Folge eines Schreibfehlers, der zum ersten Mal - unbewuBt
oder vorsitzlich - in einer Sammlung italienischer Erzdhlungen (//
Pecorone) des florentinischen Rechtsgelehrten Ser Giovanni im
14. Jahrhundert auftritt: Statt der Formulierung »si plus minusve
secuerunt, se [=sine] fraude esto« findet sich hier der Ausdruck
»sibi fraude esto«.62¢ An die Stelle der Gleichgiiltigkeit gegeniiber
dem MaB der Vergeltung tritt die Vorstellung juristischer
Exaktheit, d. h. wer sich einen grofieren oder geringeren Anteil
vom Korper des Schuldners nimmt, dem wird es als Schaden
angerechnet. Shakespeare verfiigte iiber das notwendige juristische
und literarische Wissen, um diese Zusammenhinge zu verstehen.
Der dramatische Effekt der Shylock-Handlung resultiert aus der
Konfrontation dieser divergierenden Rechtsauffassungen. Shylock
erhilt vor dem venezianischen Gerichtshof kein Recht, weil der
Wortlaut und die Bedeutung des altrémischen Schuldrechts vor
seinen Augen verkehrt wird. Shakespeare 148t die Zuschauer
seines Schauspiels an einem Stiick rechtsgeschichtlicher
Revolution teilhaben.

Rudolph von Jhering sieht in der Behandlung des altrémischen
Schuldrechts vor dem Gerichtshof Venedigs ein Beispiel tenden-
zioser Rechtsprechung und kommt zu der SchluBfolgerung, daBl
mit dem Rechtsanspruch des jiidischen Hindlers auch das Recht
Venedigs, d. h. das geltende romische Recht, gebeugt wird.s2s Der

akzeptiert worden wire), fithrt Caecilius [vgl. Gellius, Noctes Atticae XX.1.22 ]
den guten Grund an, daf8 Treu und Glauben dadurch um so mehr gesichert seien,
und es eben, um der Abscheulichkeit des Gesetzes willen, nie zur Anwendung
desselben habe kommen sollen."

624 Vgl. fiir den Hintergrund dieser Verstellung der urspriinglichen Bedeutung der
rémischen Rechtsquelle R. Eberstadt, Der Shylockvertrag und sein Urbild In: A.
Brandl/ M. Férster (Hrsg.): Jahrbuch der Deutschen Shakespeare-Gesellschaft, 44.
Jg. Berlin-Schoneberg 1908, S. 16-21.

625 Jhering, Der Kampf um's Recht, S. 65 (Anmerkung): "(...) so war es ein elender
Winkelzug, ein kldglicher Rabulistenkniff, dem Manne, dem er einmal das Recht
zugesprochen hatte, vom lebenden Koérper ein Pfund Fleisch auszuschneiden, das
damit nothwendig verbundene Vergiessen des Bluts zu versagen. Man méchte fast

268

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Merchant of Venice ist Jhering iiber den religiosen Konflikt hinaus
ein Gleichnis fiir den Kampf ums Recht.s26 Der Rechtsanspruch des
Einzelmenschen wird im Falle Shylocks durch eine iibergeordnete
Instanz gebrochen, doch damit nicht genug, "das Gesetz selber ist
missachtet, mit Fiissen getreten; das Gesetz, wenn es nicht eitel
Spiel und Phrase sein soll, muss sich behaupten, mit dem Recht
des Verletzten stiirzt das Gesetz selbst zusammen."s2? Jhering
zufolge fordert der jiidische Handler Shylock das Recht der Stadt
Venedig, weil er die Einhaltung geschlossener Vertrige
reklamiert. Er handelt in dem berechtigten Glauben, dafl geltendes
Recht zur Anwendung kommt und in letzter Instanz durch die
Rechtsprechung geschiitzt wird. Der Gerichtshof des Stadtstaates
gewidhrt ihm sein Recht und nimmt es ihm zugleich. Das
Rechtsgefiihl Shylocks - und mit ihm einer ganzen Epoche der
Rechtsentwicklung - wird durch die spitzfindige Gesetzesin-
terpretation des Paduaner Rechtsgelehrten betrogen. Auf der an-
deren Seite wird das moralische Empfinden des Theaterpublikums
im Elisabethanischen England zutiefst bestitigt. Die Tatsache, daf3
ein jiidischer Hindler die vormoralische Periode des altromischen
Schuldrechts vor einem vorwiegend christlichen Publikum zu
vertreten hat, befriedigt vermutlich bereits im England des frithen
17. Jahrhunderts einen latenten Antisemitismus.

Die umfangreichste Studie tiber die juristischen Voraussetzun-
gen des Merchant of Venice hat der Universalrechtsgelehrte Josef
Kohler (1849-1919) geliefert. Kohler ist deshalb im Rahmen die-
ser historischen Darstellung des Obligationenbegriffs von zentraler
Bedeutung, weil er fiir Nietzsches Konzept einer Genealogie der
Moral die Grundgedanken vorgefait hat. Shakespeares Dar-
stellung verdankt nach Kohler vor allem dem fiir christliche MaB-
stibe fremdartigen Charakter des romischen Schuldrechts ihren

glauben, als ob die Geschichte von Shylok im &ltesten Rom gespielt habe; denn
die Verfasser der zwdlf Tafeln hielten es fiir néthig, in Bezug auf das Zerfleischen
des Schuldners (in partes secare) ausdriicklich zu bemerken, dass es auf mehr oder
weniger dabei nicht ankomme. (Si plus minusve secuerint, sine fraude esto!)."

626 Vgl. zu Jhering: H. Thieme, Der Christ und der Kampf ums Recht. In: ders.:
Ideengeschichte und Rechtsgeschichte. Gesammelte Schriften 2, S. 1202-4.

627 Jhering, Der Kampf um's Recht, S. 62. Vgl. einen Kommentar zu Jherings
eigenwilliger Shakespeare-Interpretation von F. Freund, Shakespeare als
Rechtsphilosoph In: F.A. Leo (Hrsg.): Jahrbuch der Deutschen Shakespeaere-
Gesellschaft. 28.Jg.[1893] Reprint: Vaduz 1963, S. 54-60.

269

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dramatischen Effekt. Die moderne Welt - und mit ihr die Rechts-
historiker des 19. Jahrhunderts - hat keinen Blick fiir die vor-
modermnen Rechtsverhdltnisse. Wenn ein Rechtshistoriker die
Grausamkeiten der urspriinglichen Rechtsverhiltnisse leugnet, "so
beruht dies auf einer vollkommenen Unkenntnis des ge-
schichtlichen Rechts."s22 Kohler sieht es als eine unschitzbare
Leistung des Dichters Shakespeare an, dafl er der modernen Welt
ein Stadium der Rechtsentwicklung vor Augen fiihrt, dessen letzte
Wirkungen erst im frithen 19. Jahrhundert verblaBt sind, als die
offentliche Schuldhaft, die bloB eine staatlich kontrollierte Form
der privaten Schuldsklaverei gewesen ist, abgeschafft wurde.s2
Die Rechtshistoriker seiner Zeit haben sich seiner Ansicht nach
grofle Miihe gegeben, "den schrecklichen Zwolftafelsatz" in einem
milderen Licht erscheinen zu lassen, dadurch aber verkennen sie
den wahren Charakter des nexum, den "furchtbaren blutigen Geist
des alten Schuldrechts."s30 Kohler weist in universalhistorischer
Perspektive nach, da8 die Praktiken des Schuldrechts in Rom und
Athen, Indien und China, Agypten und noch im christianisierten
Italien kaum divergieren.s3! Prignant ist seine Polemik gegen die
Kurzsichtigkeit seiner Fachkollegen, die auch im antiken Recht
nur modeme Rechtselemente sehen kénnen (oder wollen). Erst
wenn die rechtsgeschichtliche Forschung im urspriinglichen Recht
einen fremden moralischen Standpunkt erkennt, er6ffnet sie sich
die  Moglichkeit,  universal-historische =~ Rechtsgrundsitze
aufzustellen und die Besonderheit der abendlindischen
Rechtsentwicklung zu bestimmen. Shakespeare kommt nach

628 Josef Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz 1. Buch. Abschnitt
1.[1883] Berlin & Leipzig 19192,S. 9.

629 Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz 1. 2, S. 11:
"Urspriinglich wurde der Schuldner dem Gl4ubiger mit Leib, Leben, Freiheit und
Ehre verfangen und der unkontrollierbaren Willkir des Peinigers anheimgegeben;
erst spater weif} die Staatsgewalt es vom Glaubiger zu ertrotzen, dal an Stelle der
willkiirliche Grausamkeit des Einzelnen die objektive staatliche Norm, und an
Stelle der privaten Gefangenschaft die 6ffentliche Haft tritt."

630 Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz 1. 2, S. 11.

631 Vgl. auBerdem Kohlers Studie tiber Das chinesische Strafrecht. Ein Beitrag zur
Universalgeschichte des Strafrechts (Wirzburg 1886). Grundlegend fiir Kohler
wie auch fir Nietzsche ist die rechtsethnologische Studie von A.H. Post,
Bausteine fiir eine allgemeine Rechtswissenschaft auf vergleichend-ethnologischer
Basis Bd.1. cap.4. § 46. Oldenburg 1880, S. 168-9.

270

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kohler das Verdienst zu, einer Zwischenstufe der Rechtshistorie
Gestalt verlichen zu haben. Der jiidische Héindler Shylock
reprasentiert das lteste Schuldrecht und unterliegt einem
Richterspruch, der eine Ahnung der kommenden Moralisierung
des Rechts zum Ausdruck bringt.

Jhering und Kohler berufen sich auf Shakespeares fundamenta-
le Einsicht, dal die Rechtsentwicklung kein genetisch-organischer
ProzeB, sondern ein Kampfplatz mit vielen Briichen, Uber-
schneidungen und Ungereimtheiten ist. In radikaler Ablehnung der
Methodik der Schule Savignys heiit es bei Jhering, "das Recht
kann sich nur dadurch verjiingen, daB es mit seiner eigenen
Vergangenheit aufrdumt."s32 Der Weg in die moralische Periode
der Rechtsgeschichte verlangt, daB Shylocks Rechtsanspruch - und
damit das altrémische Recht - zerschlagen wird. Josef Kohlers
kleiner Exkurs iiber das Schuldrecht, der seiner umfangreichen
Shakespeare-Monographie eingefiigt ist, markiert im 19.
Jahrhundert die extremste Gegenposition zu den bisher behandel-
ten philologischen Erklarungsversuchen der altromischen Rechts-
verhdltnisse. Nach Kohler ist das Gldubiger-Schuldner-Verhiltnis
urspriinglich am Grundmuster des Deliktverfahrens orientiert, d. h.
es gibt keine Trennung von Schulden im &konomischen und
Schuld im strafrechtlichen Sinn. Wer sich verschuldet, der haftet
mit seinem Leben fiir diese Schuld(en) und der Grad der Ver-
schuldung 148t sich duBerlich anhand der abwigbaren Schuld (per
aes et libram) bemessen. Kohler hebt in universalhistorischer Per-
spektive hervor, da als Gldubiger und Schuldner zum erstenmal
Einzelmenschen, die vormals in Sippenverbinden gebunden wa-
ren, in Beziehung zueinander treten und fiir sich selbst allmihlich
ein "Gefiihl der eigenen Person" entwickeln. Mit der Vorstellung
der je eigenen Personlichkeit geht urspriinglich jedoch nicht eine
Empfindung fiir den anderen Menschen einher, "im Gegenteil, von

632 Jhering, Der Kampf um's Recht, S. 15-7: "Alle groBen Errungenschaften,
welche die Geschichte des Rechts zu registrieren hat: die Aufhebung der
Sklaverei, der Leibeigenschaft, die Freiheit des Grundeigentums, der Gewerbe,
des Glaubens u.a.m.,, sie alle haben erst auf diesem Wege des heftigsten, oft
jahrhundertelang fortgesetzten Kampfes gewonnen werden miissen, und nicht
selten bezeichnen Strome Bluts, iiberall aber zertretene Rechte den Weg, den das
Recht dabei gewandelt ist." Vgl. Kohler, Shakespeare vor dem Forum der
Jurisprudenz I. 2, S. 45.

271

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihr ging eine Ungewalt der Grausamkeit aus, ihr entstrdmten
Gefiihle der Feindseligkeit, des Unmutes und der menschlichen
Zerrissenheit, die iiberall da zu Tage traten, wo eine Person dem
Willen der anderen im Wege stand."s33 Von einem modernen
moralischen Standpunkt aus betrachtet erscheint die Einsicht an-
stoBig, daB die Menschheit lange Zeit das Unlustgefiihl - als Folge
nicht erstatteter Schulden - im Leiden des anderen Menschen
ausgeglichen hat. Der Schuldner war dem Glaubiger ein "Objekt
der Grausamkeit" und - anstatt als Rechtssubjekt geachtet zu wer-
den - "ein Mittel zur Befriedigung des Wutgefiihls". Die Pointe der
Argumentation Kohlers besagt, daB Rechtskultur und Grausamkeit
nicht apodiktisch, sondern erst unter den Bedingungen eines
modermen moralischen Standpunktes als Gegensitze gedacht
werden miissen.6* Shakespeare hat in diesem Verstindnis eine
lehrreiche Geschichte von der Herkunft unseres MoralbewuBtseins
erzdhlt und gezeigt, daB die vormoralische Zeit bis an die hohen
Stufen der Kulturentwicklung heranreicht.

Der Merchant of Venice ist eine Parabel vom Ursprung des
modernen Obligationenrechts. Fast scheint es so, als sei sie
geschrieben worden fiir diejenigen Rechtshistoriker, die an der
Vorstellung von einer organisch-genetischen Entwicklung der
Rechtsinstitute festhalten. Josef Kohler hat darauf hingewiesen,
daf die Shylock-Geschichte eine Liicke der philologischen Er-
kenntnis schlieBt. Die Frage nach der Motivation, die aus einem
Rechtsgeschift - dem nexum (engl. bondé3¥) - des altrémischen
Schuldrechts ein grausames Ritual der Zerstiickelung des Schuld-
ners macht, a6t sich aus den Rechtsquellen nicht beantworten.
Shakespeare liefert die fehlende psychologische Einsicht: Der
Gldubiger handelt aus einem Rachegefilhl und er sieht im

633 Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz 1. 3. 1, S. 51.

634 Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz 1. 3. 1, S. 55: "Richtig
ist: die Kultur soll der Grausamkeit entgegenwirken; aber nichtsdestoweniger
bestehen die Grausamkeiten in der Kultur weiter, namentlich dann, wenn sie, sei
es durch religiose, sei es durch rechtliche oder soziale Momente gestéirkt wird."

635 Vgl. hierzu H.S. Maine, Ancient law. Its connection with the early history of
society, and its relation to modemn ideas. London 18745, S. 314: "(...) at the
earliest dawn of the jurisprudence, the term in use for a contract was (...) nexum
(...). The notion that persons under a contractual engagement are connected
together by a strong bond or chain, continued till the last to influence the Roman
jurisprudence of contract."

272

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schuldner nur ein Objekt seiner Grausamkeit. Das dlteste histo-
rische Schuldrecht ist in dieser Hinsicht mehr als ein dem moder-
nen moralischen Standpunkt entriickter Ursprung des Obligatio-
nenbegriffs. Es zeigt vielmehr das "eine lange Zeit" vorherr-
schende Bediirfnis, Verschuldung als Schiddigung zuzurechnen
und Genugtuung fiir einen erlittenen Schaden im Leiden des
Schidigers zu suchen. Das principium obligationis ist auf diese
Weise hinausgeriickt aus dem Bereich des rational Rekonstruier-
baren oder genetisch aus der geschichtlichen Herkunft Deduzier-
baren und die Suche nach dem Ursprung menschlicher Moralitét
wird zu einem psychologischen Kalkiil. Der Philologenstreit iiber
den Ursprung des modernen Obligationenrechts ist die Folie der
moralhistorischen Studien Nietzsches: Wenn der moralische
Standpunkt der Moderne seine Selbstverstindlichkeit eingebiifit
hat, dann sind die Bedingungen eingeldst, unter denen die von
Friedrich Nietzsche propagierte Philologie der perspektivischen
Vielfalt ihr Potential entfalten kann.

2.3.3. Friedrich Nietzsches Genealogie der Moral

Eine Studie zur Genealogie der Moral hat explizit nachgewiesen,
daB Friedrich Nietzsche den groften Teil der hier besprochenen
philologischen Schriften rezipiert hat.63 Er hat allerdings dariiber
hinausgehend den Horizont der philologischen Diskussion erwei-
tert, obwohl er der Debatte iiber das altrémische Schuldrecht keine
weiteren historischen Einsichten hinzugefiigt hat. Die ersten
Aphorismen der Frohlichen Wissenschaft (1886) enthalten einen
Entwurf der Moralhistorie, die nach Nietzsche gemid dem
Grundsatz der perspektivischen Vielfalt eine Geschichte der Af-
fekte (Liebe, HaB, Neid, Habsucht, Pietit, Grausamkeit), aber auch
der dufleren Rechtspraktiken (insbesondere des Strafrechts) sein
muB.637 Nietzsche selbst hat diese kleineren Historien nicht

636 Vgl. D.S. Thatcher, Zur Genealogie der Moral. Some Textual Annotations. In:
E.Behler u.a. (Hrsg.): Nietzsche-Studien. Bd. 18. Berlin- New York 1989, S. 587-
99.

637 Nietzsche, Frohliche Wissenschaft 1. Aph.7, S. 378-9: "Wer jetzt aus den
moralischen Dingen ein Studium machen will, eréffnet ein ungeheures Feld der

273

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geschrieben, er hat allerdings paradigmatisch vorgefiihrt, wie
Geschichtsschreibung auszusehen hat, die eine Pluralitdt von Per-
spektiven anerkennt. Bedingung ist "etwas historische und phiio-
logische Schulung, eingerechnet ein angeborener wihlerischer
Sinn in Hinsicht auf psychologische Fragen iiberhaupt"s3 und die
Frage nach der Herkunft des modemen moralischen Standpunktes
verwandelt sich in die Frage nach dem Wert der Begriffe gut,
schlecht, bose etc.s*® Im perspektivischen Blick des Historikers
wird "das ungeheure, ferne und so versteckte Land der Moral - der
wirklich dagewesenen, wirklich gelebten Moral"¢4 aufgedeckt und
die Herkunft der moralischen Wertvorstellungen beschrieben.
Weil der Blick des Historikers notwendig perspektivisch ist und
der Historiker angesichts einer gesetzlosen Geschichte selbst als
Gesetzgeber auftreten muf, 148t sich die Herkunftsbestimmung
nicht von der Wertung der Herkunft abkoppeln. Oder in anderen
Worten ausgedriickt: Weil die Geschichte nicht selbstverstdndlich
ist und sich nicht aus ihren eigenen Gesetzen versteht, kommt es
auf den Standpunkt des Betrachters an; dessen Interpretation hat
einen Wert, einen Nutzen oder Nachteil fiir das Leben.s4

Arbeit. Alle Arten Passionen miissen einzeln durchdacht, einzeln durch Zeiten,
Volker, grofle und kleine Einzelne verfolgt werden; ihre ganze Vernunft und alle
ihre Wertschitzungen und Beleuchtungen der Dinge sollen ans Licht hinaus!
Bisher hat alles das, was dem Dasein Farbe gegeben hat, noch keine Geschichte:
oder wo gibe es eine Geschichte der Liebe, der Habsucht, des Neides, des
Gewissens, der Pietit, der Grausamkeit? Selbst eine vergleichende Geschichte des
Rechtes, oder auch nur der Strafe, fehlt bisher vollstindig."

638 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Vorrede Aph.3, S. 249.

639 Vgl. G. Deleuze, Nietzsche und die Philosophie. Frankfurt/M. 1985, S. 6:
"Genealogie meint zugleich den Wert der Herkunft und die Herkunft der Werte."
640 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Vorrede Aph.7, S. 254.

641 Vgl. M. Foucault, Nietzsche, die Genealogie, die Historie. In: W. Seitter
(Hrsg.): M. Foucault, Von der Subversion des Wissens. Frankfurt/M. 1987, S. 82:
"Das letzte Kennzeichen dieser wirklichen Historie ist schlieBlich, dal sie nicht
fiirchtet, ein perspektivisches Wissen zu sein. Die Historiker suchen so weit wie
nur moglich alles zu verwischen, was in ihrem Wissen den Ort verraten kénnte,
von dem sie aus blicken, den Zeitpunkt, an dem sie sich befinden, die Partei, die
sie ergreifen, und die Unvermeidlichkeit ihrer Leidenschaften. Der historische
Sinn, wie ihn Nietzsche versteht, wei3, dal er perspektivisch ist, und lehnt das
System seiner eigenen Ungerechtigkeit nicht ab. Er betrachtet unter einem
bestimmten Blickwinkel; er ist entschlossen, abzuschitzen, ja oder nein zu sagen,
allen Spuren des Giftes zu folgen, das beste Gegengift zu finden. Anstatt ein
diskretes Zuriickweichen vor dem Betrachteten vorzutiduschen, anstatt im

274

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches Streitschrift aus dem Jahre 1887, die den Titel Zur
Genealogie der Moral tragt, ist der ambitionierte Versuch, mit
Freunden, Bekannten und Gelehrten in ein Gesprich iiber den Ur-
sprung der moralischen Grundbegriffe Schuld, Verpflichtung etc.
und der moralischen Werturteile gut und bdse/schlecht zu kom-
men. Indiz hierfiir ist die Anweisung Nietzsches an seinen Ver-
leger Naumann in Leipzig, die genannte Streitschrift auler den
Freunden (Overbeck, Burckhardt) auch den Philologen Rhode,
Ribbeck, Windisch und Wachsmuth, dem Historiker Taine, dem
Nationalokonom Schonberg, dem Strafrechtler Binding, den
Physikern Helmholtz und Mach, dem Zoologen Leuckart und den
Physiologen Vogt und du Bois-Reymond zukommen zu lassen.s4
Nietzsches Intention wird offensichtlich, wenn die sogenannte
"Anmerkung", die das Bindeglied zwischen erster und zweiter
Abhandlung der Genealogie der Moral ist, zu Rate gezogen wird.
Hier duBlert Nietzsche den Wunsch, dal eine philosophische
Fakultdt moralhistorische Studien in der Form akademischer
Preisausschreiben fordem moge. Die vorgeschlagene Frage-
stellung soll das Interesse von Philosophen, Philologen und
Historikern gleichermallen wecken und in Zusammenarbeit mit
Physiologen und Medizinern verhandelt werden:

"Welche Fingerzeige giebt die Sprachwissenschaft, insbesonde-
re die etymologische Forschung, fiir die Entwicklungsgeschichte
der moralischen Begriffe ab?"s43 In der zweiten Abhandlung seiner
Streitschrift skizziert Nietzsche den Rahmen eines durchaus

Betrachteten sein Gesetz zu suchen und ihm jede Bewegung unterzuordnen, weif3
sein Blick, von wo er blickt und worauf er blickt."

642 Nietzsche-Briefwechsel n. 946. (an C.G.Naumann in Leipzig; datiert: Nizza
08.11.1887) In: G. Colli/ M. Montinari (Hrsg.): Nietzsche. Kritische
Gesamtausgabe III. Bd. 5. Berlin-New York 1984, S. 186-8.

643 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 1, S. 288-89: "In Hinsicht auf eine
Moglichkeit dieser Art sei die (...) Frage in Vorschlag gebracht: sie verdient
ebenso sehr die Aufmerksamkeit der Philologen und Historiker als die der
eigentlichen Philosophie-Gelehrten von Beruf.(...) Andrerseits ist es freilich
ebenso nothig, die Theilnahme der Physiologen und Mediziner fiir diese Probleme
(vom Werthe der bisherigen Werthschétzungen) zu gewinnen: wobei es den Fach-
Philosophen tiberlassen sein mag, auch in diesem einzelnen Falle die Firsprecher
und Vermittler zu machen, nachdem es ihnen im Ganzen gelungen ist, das
urspriinglich so spréde, so misstrauische Verhiltnis zwischen Philosophie,
Physiologie und Medizin in den freundschaftlichsten und fruchtbringendsten
Austausch umzugestalten."

275

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

interdisziplindren Projektes. Er resiimiert die philologischen Er-
kenntnisse iiber den Ursprung der moralischen Begriffswelt
(Schuld, Schuldigkeit, Verpflichtung u.a.), fiillt die offensicht-
lichen Erklarungsdefizite mit eigenen Ursprungs-Hypothesen und
stellt diese zur Diskussion. Nietzsches Konzeption kommt im 19.
Jahrhundert eine herausragende Stellung zu, weil er die Fragen
nach dem Grund des Rechts und nach dem principium obliga-
tionis, die von der historischen Schule mit dem Schleier der
Geschichtlichkeit umhiillt werden, wieder neu stellt und in diesem
Sinn das Erbe der traditionellen Naturrechtslehre unter anderen
Vorzeichen antritt.

Seit der Publikation seines ersten Buches fiir freie Geister, der
Abhandlung mit dem Titel Menschliches, Allzumenschliches
(1886), beschiftigt Nietzsche sich mit der Frage nach dem Ur-
sprung der Moralitit. Seine Auseinandersetzung mit den philo-
logischen und anthropologischen Studien seiner Zeit fiihrt schritt-
weise zu der ausgereiften Hypothese, daB Moralitit dort entsteht,
wo der Mensch beginnt abzumessen und abzuwiégen.s# In der
zweiten Abhandlung der Genealogie der Moral verdichtet sich
diese Hypothese zu der Vermutung, daB das altrémische Schuld-
recht der Ursprungsort der moralischen Begriffswelt ist: "Preise
machen, Werte abmessen, Aquivalente ausdenken, Tauschen - das
hat in einem solchen MaBe das allererste Denken der Menschen
priaokkupiert, daB es in einem gewissen Sinne das Denken ist."64s
Nietzsches Perspektive auf die urspriinglichen Rechtsverhiltnisse
der Menschheit ist durch seine Fragestellung bedingt. Er unter-
nimmt den Versuch, das Ritsel der moralischen Welt zu lésen.
Wie ist der Mensch so geworden wie er in der modernen Welt er-
scheint: berechenbar, verniinftig, regelmiBig etc.? Wie hat er die
VergeBlichkeit besiegen konnen und sich zu der ungeheuren
Geddchtisleistung aufgeschwungen, die jedes einmal gegebene
Versprechen fiir ihn verbindlich macht? Auf welchem Weg ist der
Mensch ein Wesen geworden, das seine Versprechen hilt und

644 Nietzsche, Menschliches-Allzumenschliches II. 2. Aph.21, S. 554: "Der
Mensch als der Messende. - Vielleicht hat alle Moralitiit der Menschheit in der
ungeheuren inneren Aufregung ihren Ursprung, welche die Urmenschen ergriff,
als sie das MaB und Messen, die Wage und das Wigen entdecken ( das Wort
Mensch bedeutet ja den Messenden (...)."

645 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.8, S. 306.

276

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

empfinglich fiir Verbindlichkeiten ist. Nietzsches selbstgestellte
Aufgabe lautet, "die lange Geschichte von der Herkunft der Ver-
antwortlichkeit"s% zu skizzieren. Das Vertragsverhiltnis zwischen
Glédubiger und Schuldner ist fiir Nietzsche - und hier folgt er Josef
Kohler - das ilteste und urspriinglichste Personenverhiltnis, "hier
trat zuerst Person gegen Person, hier mass sich zuerst Person an
Person."s47 In dieser personalen Beziehung kommt die psycho-
logische Tendenz der Menschheit zum Ausdruck, Schulden und
Schaden identisch zu fassen und fiir den erlittenen Schaden beim
Schidiger Genugtuung zu suchen. Nietzsche sieht im nexum als
iltestem Rechtsgeschift die Idee der Aquivalenz von Schaden und
Schmerz als Bestandteil des praktischen Rechtslebens realisiert.s48
Dieses urspriingliche Rechtsgeschift enthilt dariiber hinaus in
historischer Perspektive das erste Indiz eines Versprechens, d. h.
einer sozialen Bindung, die nicht im Sippenverband griindet, son-
dern kiinstlich zwischen Einzelmenschen erzeugt wird. Der
Schuldner verspricht im Darlehensvertrag fiir die empfangene

646 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.2, S. 293.

647 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.8, S. 306. Vgl. die Nietzsche
bekannte Schrift des Rechtsethnologen A.H. Post, in der unter anderen
methodischen Primissen (genetisches Entwicklungsmodell) dasselbe Programm
verfolgt wird: Bausteine fiir eine allgemeine Rechtswissenschaft auf vergleichend-
ethnologischer Basis. 1. Einleitung § 19. Oldenburg 1880, S. 73: "Dieses
Rechtssubjekt, dieser einzelne Mensch als Triger von Rechten und Pflichten,
welcher uns heutzutage so selbstverstindlich erscheint, hat aber keineswegs von
jeher bestanden, sondern er ist vom vergleichend-ethnologischen Standpunkte aus
das Produkt einer langen und complizierten Entwicklung. Es ist vollstindig
mdglich, eine Geschichte der natirlichen Person zu schreiben, indem man die
allméhliche Entwicklung derselben namentlich durch die Gebiete der Geschichte
der Blutrache, der Schuldenhaftung (...) verfolgt."

648 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.5, S. 298-9: "Die
Vergegenwiirtigung dieser Vertragsverhiltnisse weckt allerdings, wie es nach dem
Voraus-Bemerkten von vornherein zu erwarten steht, gegen die altere Menschheit,
die sie schuf oder gestattete, mancherlei Verdacht und Widerstand. Hier gerade
wird versprochen; hier gerade handelt es sich darum, Dem, der verspricht, ein
Gedichtnis zu machen; hier gerade, so darf man argwéhnen, wird eine Fundstitte
fiir Hartes, Grausames, Peinliches sein. Der Schuldner, um Vertrauen fiir sein
Versprechen der Zuriickzahlung einzufléssen, um eine Biirgschaft fiir den Ernst
und die Heiligkeit seines Versprechens zu geben, um bei sich selbst die
Zuriickbezahlung als Pflicht, Verpflichtung seinem Gewissen einzuschirfen,
verpfindet Kraft eines Vertrages dem Gliubiger fiir den Fall, dass er nicht zahlt,
Etwas, das er sonst noch besitzt, iiber das er sonst noch Gewalt hat, zum Beispiel
seinen Leib oder sein Weib oder seine Freiheit oder auch sein Leben (...)."

277

https:/idol. 17,01.2026, 14:48:51. /defat



https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gabe eine zukiinftige Gegenleistung und verpfindet etwas aus
seinem Besitz, wenn er nichts anderes hat, dann sogar sein Leben.
Die Hirte und Grausamkeit der Rechtspraxis, die das alt-
romische Schuldrecht auszeichnet, ist Nietzsche Indiz dafiir, da
dem Schuldner erst ein Gedédchtnis gemacht werden mufl. Das ur-
spriingliche Rechtsdenken kennt nicht den Gegensatz von Inner-
lichkeit und AuBerlichkeit, von Moral und Recht. Der Blick des
Glédubigers erkennt nicht die Differenz von subjektiver Verschul-
dung und objektivem SchuldmaBé+, deshalb ist ihm jede Schuld
ein personlicher Schaden. Aus diesem Grund akzeptiert ein
Glaubiger im alten Rom im Darlehensgeschift nur ein materiales
Pfand, weil er im Fall der Verschuldung respektive seiner person-
lichen Schidigung ein Aquivalent fiir den erlittenen Schaden er-
wartet.550 In Nietzsches Perspektive ist die Bestimmung des alt-
romischen Schuldrechts (»si plus minusve secuerunt, se fraude
esto«) ein erstes Anzeichen dafiir, daB die strenge Logik der
Aquivalenz aufgelost wird. Die Glaubiger-Schuldner-Relation
emanzipiert sich aus dem magisch-sakralen Bereich und wird zu
einer Rechtsbeziehung. In der Gleichgiiltigkeit gegen das strenge
Mal des Ausgleichs entdeckt Nietzsche die Distanz zwischen
Rechtspersonen. Der Glaubiger iibt ein Herren-Recht aus, wenn er
seine Wut iiber den erlittenen Schaden am Schuldner auslidBt, und
das altrémische Schuldrecht gibt dieses "Anrecht auf Grausam-
keit".6st Hier zeigt sich, was Nietzsche unter seinem angeborenen

649 Vgl. Post, Bausteine fiir eine allgemeine Rechtswissenschaft auf vergleichend-
ethnologischer Basis 1. insb. cap.4. § 47, S. 174-5: "Der Grundsatz, daB es ohne
Verschulden keine Strafe gibt, ist in ethnologischer Perspektive haltlos."

650 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.5, S. 299: "Namentlich aber
konnte der Glidubiger dem Leibe des Schuldners alle Arten Schmach und Folter
anthun, zum Beispiel so viel davon herunterschneiden als der Grdsse der Schuld
angemessen schien: - und es gab frilhzeitig und iberall von diesem
Gesichtspunkte aus genaue, zum Theil entsetzlich in's Kleine und Kleinste
gehende Abschiétzungen der einzelnen Glieder und Korperstellen. Ich nehme es
bereits als Fortschritt, als Beweis freierer, grosser rechnender, rémischerer
Rechtsauffassung, wenn die Zwdlftafel-Gesetzgebung Rom's dekretierte, es sei
gleichgiiltig, wie viel oder wie wenig die Gldubiger in einem solchen Falle
herunterschnitten si plus minusve secuerunt, ne fraude esto."

651 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.5, S. 300. Vgl. dagegen A.H.
Post, Die Anfiéinge des Staats- und Rechtslebens. Ein Beitrag zu einer allgemeinen
vergleichenden Staats- und Rechtsgeschichte Buch V. Oldenburg 1878, S. 173:
"Urspriinglich kann jeder Rechtsbruch vom Verletzten blutig und masslos gericht

278

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sinn fiir psychologische Fragen versteht. Es ist ein Gespiir fiir die
Vorbedingungen des modemen moralischen Standpunkts und die
Fihigkeit, die iiberlieferten Fragmente des éltesten Rechts "richtig
zu lesen".652 Wer lesen kann, was geschrieben steht, der mufl
Nietzsche zufolge erkennen, da8 der Ursprung der moralischen
Begriffswelt in einer - in der Sichtweise des 19. Jahrhunderts -
vormoralischen Periode der Menschheitss3 liegt. "In dieser Sphire,
im Obligationen-Rechte also, hat die moralische Begriffswelt
Schuld, Gewissen, Pflicht, Heiligkeit der Pflicht ihren Ent-
stehungsheerd, - ihr Anfang ist, wie der Anfang alles Grossen auf
Erden, griindlich und lange mit Blut begossen worden."¢54
Nietzsches Darstellung, wie die Grundbegriffe der Moral zu
ihrem moralischen Gehalt gekommen sind, ist der Prizedenzfall
der genealogischen Methode. Genealogie ist keine abstrakte
Methode, sondemn ein wohlkalkuliertes Verfahren der Biindelung
historischer Daten unter einem besonderen Wertgesichtspunkt. Die
Leistungsfahigkeit der genealogischen Methode hingt davon ab,

werden.(...) Gleichgiiltig ist urspriinglich, ob denjenigen, welcher irgend einen
Rechtsbruch begeht, eine Schuld trifft oder nicht. Auch derjenige, der rein zufillig
einen Schaden veranlasst, ist dafiir verantwortlich."

652 Nietzsches Ansatz ist von der Rechtswissenschaft kaum zur Kenntnis
genommen worden. Nur in Einzelfillen konnte er zumindest mit harscher
Ablehnung rechnen; vgl. die Polemik des Juristen A. Daringer, Nietzsches
Philosophie vom Standpunkt des modernen Rechts. Leipzig 19064, S. 115: "Seit
es eine menschliche Kultur gibt, war auch das Gefiihl der strafrechtlichen
Verantwortlichkeit in ihr lebendig. Wenn Nietzsche sie leugnet, so ist dies nur aus
einem individuellen Mangel sittlichen Empfindens zu erkliren, welcher den
gehirnkranken Nietzsche in der letzten Periode seines geistigen Schaffens zu
immer absurderen und scheuBlicheren Resultaten gelangen lieB." Einen
vereinzelten Versuch, Nietzsche fur die rechtphilosophische Diskussion fruchtbar
zu machen, liefert V. Gerhardt, Das Princip des Gleichgewichts. Zum Verhiltnis
von Recht und Macht bei Nietzsche. In: E.Behler (Hrsg.): Nietzsche-Studien Bd.
12. Berlin & New York 1983, S. 111-33.

653 Die vormoralische Periode der Menschheit wird von Nietzsche, Jenseits von
Gut und Bose. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft 2. Aph.32, In: Nietzsche.
Kritische Studienausgabe 5. Berlin- New York 1988, S. 50-51 skizziert.

654 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.6, S. 300. Vgl. Jhering, Der
Kampf um's Recht, S. 15-7: "Alle groflen Errungenschaften, welche die
Geschichte des Rechts zu registrieren hat (...) haben erst auf diesem Wege des
heftigsten, oft jahrhundertelang fortgesetzten Kampfes gewonnen werden miissen,
und nicht selten bezeichnen Stréme Bluts, iiberall aber zertretene Rechte den Weg,
den das Recht dabei gewandelt ist." Vgl. fiir die Beziehung Nietzsches zu Jhering
H. Kerger, Autoritit und Recht im Denken Nietzsches. Berlin 1988, S. 5-45.

279

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ob sie mit einem HochstmaB an Plausibilitit - in Nietzsches
Worten: Wahrscheinlichkeitsss - die Herkunftsgeschichte der
moralischen Grundbegriffe beschreiben kann. Der Rekurs auf den
Ursprung kann nach Nietzsches Ansicht nur in Form von Hypo-
thesen gefaBt werden. Der urspriinglichen Welt der grausamen
Rituale tritt - wie die rechtshistorischen Quellen belegen - die
Tendenz entgegen, die Gewaltsamkeit allméhlich aus dem sozialen
Leben zu verdrangen. Dieser Vorgang ist eng verkniipft mit dem
Streben des wachsenden Gemeinwesens nach Stabilitit durch
Monopolisierung der offentlichen Gewalt. Auf der anderen Seite
entwickelt die Menschheit im Obligationenrecht aus der ur-
spriinglichen Rechenhaftigkeit der Aquivalenzvorstellungen eine
Form 6konomischer Rationalitit: Jedes Ding hat seinen Preis, alles
kann abgezahlt werden. Beide Faktoren, die politische
Organisation und die Rationalitdt des Geschiftslebens, stehen in
Wechselwirkung. Die Ubertragung (d. i. der Grundbegriff der
genealogischen Methode) dieser ckonomischen Rationalitdt auf
das Gemeinwesen bedeutet einen entscheidenden Bruch in der
Rechtsgeschichte. Anfinglich nimmt die Sozialgemeinschaft dem
Glaubiger sein Anrecht auf Grausamkeit und veriibt es an seiner
Stelle. Die Gemeinschaft tritt hier dem Einzelnen als Gliubiger
entgegen und wertet eine Verschuldung als nicht-eingel6stes Ver-
sprechen, die Regeln des Gemeinschaftslebens zu achten. Im Zom
auf den Wortbriichigen legt sie ihn friedlos, d. h. sie zieht ihre
schiitzende Hand zuriick und gibt ihn der Schutzlosigkeit preis.
Die Ubertragung der 6konomischen Rationalitit findet erst in einer
konsolidierten Gemeinschaft statt, die ihre Affekte miBigt und
beginnt, die Schwere einer Verschuldung abzuschitzen. In starken
Gemeinwesen gibt es eine Okonomie der Schulden, die das MaB
der Strafe am Grad der Gefihrdung des sozialen Gefiiges
orientiert. Machtbewufite ~ Gldubiger koénnen sich  diese
"Objektivitdt" leisten und frei von HaB, Zormn oder Rachlust die
Schulden taxieren oder sie vollstindig erlassen. "Gnade (...) bleibt

655 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Vorrede Aph.4, S. 250-1 deutet an, daB
seine Herkunftshypothese eine groBere Wahrscheinlichkeit haben sollen als
diejenigen seines ehemaligen Freundes und Gesprichspartners Paul Rée, der in
seiner kleinen Schrift Der Ursprung der moralischen Empfindungen (Chemnitz
1877) ebenfalls vom Ursprung der Begriffe gut und bose (§ 1), vom Ursprung des
Gewissens (§ 2) und von der Verantwortlichkeit (§ 3) handelt.

280

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(...) das Vorrecht des Michtigsten, besser noch, sein Jenseits des
Rechts."656

Nietzsche schildert die Entstehungsgeschichte der Herrschafts-
institution in der Diktion seiner Zeit als Kampf der Rassen
(Darwinismus). Der Staat beginnt in einem ProzeB gewaltsamer
Unterwerfung, in dem allmahlich auf der einen Seite staatliche
Souverinitit, auf der anderen Seite jedoch ein Hochstmafl an Re-
pression konstituiert wird.ss? Die grofite Leistung der politischen
Organisation ist Nietzsche zufolge die "Aufrichtung des Gesetzes".
Das Gesetz ist der objektive MaBstab sozialen Handelns und
ermoglicht erst den unpersonlichen Blick auf rechtswidrige
Handlungen einzelner Menschen. Vor dem Gesetz wird rechtes
und unrechtes Handeln unterscheidbar, jedoch gelten die sozialen
Regeln nur fiir den unterworfenen Bevélkerungsteil. Recht ist nach
Nietzsche keine urspriingliche Kategorie der Lebensverhiltnisse,
sondern  ein  menschheitsgeschichtlich ~ spidtes  Produkt
fortschreitender Repression. Die Ursprungszene des Rechts im
altrémischen Schuldrecht belegt, daB der juridische Gesichtspunkt
einem "hoheren biologischen Standpunkt" unterzuordnen ist. Wer
ein Herren-Recht beansprucht, der lit sein Handeln nicht
beschrinken und begreift den Rechtszustand lediglich als
Ausnahmezustand.ss® Vorausgesetzt, da8 jeder Mensch instinktiv

656 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.10, S. 309.

657 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.17, S. 324: "Ich gebrauchte das
Wort Staat: es versteht sich von selbst, wer damit gemeint ist - irgend ein Rudel
blonder Raubthiere, eine Eroberer- und Herren-Rasse, welche, kriegerisch
organisirt und mit der Kraft zu organisiren, unbedenklich ihre furchtbaren Tatzen
auf eine der Zahl nach vielleicht ungeheuer iberlegene, aber noch gestaltlose,
noch schweifende Bevélkerung legt. Dergestalt beginnt ja der Staat auf Erden: ich
denke, jene Schwirmerei ist abgethan, welche ihn mit einem Vertrage beginnen
lieB."Vgl. E. du Bois-Reymond [dem Nietzsche seine Streitschrift zukommen
lieB], Culturgeschichte und Naturwissenschaft. Leipzig 1878, S. 5. Vgl. G.
Schweppenhiuser, Nietzsches (]berwindung der Moral. Wiirzburg 1988, S. 57.

658 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.11, S. 312-13: "An sich von
Recht und Unrecht reden entbehrt alles Sinns, an sich kann natiirlich ein
Verletzen, Vergewaltigen, Ausbeuten, Vernichten nichts Unrechtes sein, insofern
das Leben essentiell, nidmlich in seinen Grundfunktionen verletzend,
vergewaltigend, ausbeutend, vemichtend fungirt und gar nicht gedacht werden
kann ohne diesen Charakter. Man muf sich sogar noch etwas Bedenklicheres
eingestehn: dass, von einem hdchsten biologischen Standpunkte aus,
Rechtszustinde immer nur Ausnahme-Zustinde sein diirfen, als theilweise
Restriktionen des eigentlichen Lebenswillens, der auf Macht aus ist, und sich

281

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einen erlittenen Schaden durch Emiedrigung des Schidigers zu
kompensieren sucht, dieses Anrecht ihm von der staatlichen Ge-
walt aber nicht mehr zugestanden wird, dann ist Nietzsches
SchluBfolgerung plausibel: Die Instinkte der Freiheit werden ge-
hemmt. Die Behinderung des Freiheitsinstinktes - in Nietzsches
Sprache auch: des "Willen zur Macht"s$ - ist der Ursprung des
schlechten Gewissens. Daf} es nach Nietzsche kein gutes Gewissen
geben kann, ist eindeutig.s60 Wo der Zweifel an der eigenen
Bestimmung als einem freien Wesen nagt, da gibt es keine positive
Kraft der Lebensbewertung. Das schlechte Gewissen ist der Ort
des Ressentiment.s6! Das Musterbild des schlechten Gewissens ist
bei Nietzsche der Schliissel zur Moralhistorie. In der zu skiz-
zierenden Herkunftsgeschichte der Verantwortlichkeit ist die
Genese des Gewissens der entscheidende Schritt hin zu einer
moralischen Welt. Die erste Bedingung fiir die Entstehung des
schlechten Gewissens ist bereits genannt worden: Die staatliche
Organisation verhindert die &uflere Entladung der Freiheits-
instinkte, die sich unter diesen Bedingungen im Menschen
auslassen miissen.®2 Nietzsche beschreibt diesen Zustand der
Triebhemmung als ProzeB der Verinnerlichung, in dessen Verlauf
der Mensch schrittweise zur moralischen Person heranreift. Die
gewaltsame politische Unterdriickung ist allerdings nur ein struk-
turierendes Moment in diesem Geschehen, das facettenreich ist.

dessen Gesammtzwecke als Einzelmittel unterordnend: ndmlich als Mittel,
grossere Macht-Einheiten zu schaffen."

659 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.17-8, S. 324-27.

660 Vgl. dagegen Paul Rée, Der Ursprung der moralischen Empfindungen § 2.
Chemnitz 1877, S. 25, der eine Phdnomenologie des schlechten Gewissens
schreibt, aber die positiven, erzieherischen Effekte der Gewissensbisse hervorhebt.
661 Die Ressentiment-Konzeption Nietzsches hat vor allem Max Weber nachhaltig
beeinfluflt; vgl. Max Weber, Religionssoziologie § 7. In: J. Winckelmann (Hrsg.):
Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss einer verstehenden Soziologie. Tiibingen
]9855, S. 301-4. Vgl. fir den Zusammenhang Nietzsche-Weber und die
Ressentimentproblematik: J. Taubes, Die Entstehung des jiidischen Pariavolkes.
Ideologiekritische Noten zu Max Webers Religionssoziologie 3. In: K. Engisch
(Hrsg.): Max Weber Gedichtnisschrift. Berlin 1966, S. 185-94. E. Fleischmann,
M. Weber, die Juden und das Ressentiment. In: W. Schluchter (Hrsg.): Max
Webers Studie iiber das antike Judentum. Frankfurt/M. 1981, S. 263-86.

662 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.16, S. 322-3: "Alle Instinkte,
welche sich nicht nach Aussen entladen, wenden sich nach Innen - dies ist das,
was ich die Verinnerlichung des Menschen nenne (...)."

282

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die politische Organisation erhdlt zusétzliche Stabilitdt, weil die
Ubertragung des Glaubiger-Schuldner-Verhiltnisses auf die
Bezichung Herrscher-Untertan durch eine weitere Ubertragung auf
die Relation Ahnherr-Nachfahre ergdnzt wird. Einer weiteren
Hypothese Nietzsches zufolge ist der Darlehensvertrag des alt-
romischen Schuldrechts auch das Muster fiir die religiose Form
der urspriinglichen Sozialgemeinschaft.6* Der Logik der ur-
spriinglichen Rationalitit, die nur Aquivalente, Ersatzleistungen
und eine strikte Entsprechung von Geben und Nehmen kennt,
korrespondiert im Ahnenkultus ein Schuldgefiihl, das proportional
abhingig vom politischen Erfolg der Gemeinschaft ist. Je groBer
das auBlenpolitische Geschick der Gemeinschaft ist, um so mehr
nehmen die Opfergaben zu. Je unerklérlicher die Macht wird und
ihr historischer Ursprung nach Generationen in Dunkelheit gerit,
um so abstrakter wird die Vorstellung des Stammesvaters,
letztendlich wird er "in einen Gott transfiguriert". Nietzsche
bemerkt, dal die Bedeutung dieser Gottheiten, die sich von ihrem
historischen Ursprung gelost haben, fiir die Entwicklung des
Gewissens uniiberschitzbar ist. Die Geschichte der religiosen
Kultpraktiken enthdlt Indizien fiir die Annahme, daB das
Schuldgefiihl gegen die Gottheiten und das Verlangen, diese
Schulden zuriickzuzahlen, iiber die Jahrtausende hinweg
zugenommen hat.6¢ Am Ende der Entwicklung steht der
christliche "Maximal-Gott", der ein Hochstmafl an Verschuldung
mit der menschlichen Unfahigkeit, aus eigener Kraft von der
Schuldenlast loszukommen, kombiniert. Das Christentum hat die
Dynamik des Vorgangs, den Nietzsche als Entmaterialisierung des
Schuld(en)begriffs beschreibt, an einen Endpunkt gefiihrt. Die
christliche Vorstellung von unlésbarer Schuld und die Drohung
ewiger Strafe sind uniiberbietbar. Am Ende dieser Muster-

663 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.19, S. 327: "Das privatrechtliche
Verhiltnis des Schuldners zu seinem Glaubiger, von dem des ldngeren schon die
Rede war, ist noch einmal, und zwar in einer historisch tiberaus merkwiirdigen
und bedenklichen Weise in ein Verhiltnis hereininterpretiert worden, worin es uns
modernen Menschen vielleicht am unverstindlichsten ist: ndmlich in das
Verhiltnis der Gegenwirtigen zu ihren Vorfahren. Innerhalb der urspriinglichen
Geschlechtsgenossenschaft - wir reden von Urzeiten - erkennt jedes Mal die
lebendige Generation gegen die frithere und in Sonderheit gegen die fritheste,
geschlecht-begriindende eine juristische Verpflichtung."

664 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.20, S. 329-30.

283

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geschichte wird plausibel, in welche Richtung Nietzsches Interesse
am altrémischen Schuldrecht geht. Es ist Ursprung der
moralischen Begriffswelt, nicht aber der modemen Moralitit
selbst. Um die Frage nach der Herkunft der Verantwortlichkeit
schreiben zu konnen, ist es erforderlich, die juridischen,
politischen und religiosen Schichten dieses moralischen Pha-
nomens differenziert zu betrachten. 665

Nietzsches Diagnose lautet: Der Mensch ist ein Wesen, das sich
fiir sein Handeln verantwortlich zeigt, weil es ein Gewissen hat.
Verantwortlichkeit ist die permanente Verpflichtung, sich selbst
sein Handeln zuzurechnen und gegebene Versprechen einzuhalten.
Die  Gewissensinstanz ~ verkorpert  fiir  Nietzsche ein
lebensfeindliches Prinzip (reaktiv), dem gegeniiber das Leben un-
ter dem Aspekt der Instinktfreiheit - d. i. die biologisch-physio-
logische Perspektive - im wesentlichen gewalttitig (aktiv) ist.66
Wie aber ist es zur Gewissenhaftigkeit, Verantwortlichkeit, dem
allgemeinen Gefiihl moralischen Verpflichtetseins gekommen?
Die Antwort des Moralgenealogen ist komplex: Nachdem im
praktischen Rechtsleben die moralische Begriffswelt eroffnet wird,
wird die Entmaterialisierung der juristischen Terminologie und
ihre zunehmende Moralisierung in der religiosen Sphire
vollzogen. Die Dynamik dieses Prozesses ist allerdings ein Pro-
dukt der politischen Geschichte.®s” Nietzsche 148t keinen Zweifel
daran, daB die politischen Abldufe durch Notwendigkeit gekenn-
zeichnet sind. Die Vorstellung, daf die Menschheit sich freiwillig
fiir das Leben in einer politischen Organisation entscheiden kann
(oder urspriinglich konnte) und daB3 die Staatsentstehung sich als
ein organisches Hineinwachsen in neue Bedingungen darstellt,
weist Nietzsche als Schwirmerei zuriick. Die groBen Organisato-

665 Vgl. G. Kimmerle, Die Aporie der Wahrheit. Anmerkungen zu Nietzsches
Genealogie der Moral. Tiibingen 1983, S. 130, der das Ubertragungsmuster der
genealogischen Methode nicht erkannt hat.

666 Vgl. hierzu die eindringliche Analyse des Begriffspaares aktiv/reaktiv bei
Deleuze, Nietzsche und die Philosophie, S. 45-80.

667 Vgl. Deleuze, Nietzsche und die Philosophie, S. 154: "Die Vereinigung der
reaktiven Krifte geht so einher mit einer Umwandlung der Schuld: sie wird Schuld
gegeniiber der Gottheit, der Sozietit, dem Staat, gegeniiber reaktiven Instanzen.
Die Schuld geht ihres aktiven Charakters verlustig, durch den sie an der Befreiung
des Menschen partizipierte: unter ihrer neuen Form ist sie unausschopfbar,
unabzahlbar."

284

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren des politischen Geschehens kamen (und kommen) iiber die
Menschheit wie ein Schicksalés8 und der Anfang des Staates stellt
sich fiir den GroBteil der Menschheit dar "als ein Bruch, ein
Sprung, ein Zwang, ein unabweisbares Verhingnis, gegen das es
keinen Kampf (...) gab."ss> Als Resultat bleibt, dal wenige fiir sich
die Herren-Rechte beanspruchen, wihrend den Vielen nichts bleibt
von ihrer duBeren Handlungsfreiheit. Auf der Suche nach einem
Ersatz fiir diesen Verlust wendet der Mensch sich seiner selbst zu.
Er schafft sich eine verkehrte Welt der Innerlichkeit, in der er sein
kann, was #uflerlich nicht mehr méglich ist: frei, (selbst-)
gesetzgebend, (selbst-) verpflichtend und (selbst-) strafend. Der
Mensch erfindet sich einen inneren (Straf-) Gerichtshof, denn das
Potential der Freiheitsinstinkte kann zwar gehemmt, nicht aber
ausgeloscht werden, "selbst beim alten Kant nicht: der
kategorische Imperativ riecht nach Grausamkeit."s’® In Verbin-
dung mit der ungeheuren Schuldenlast, die der christliche Gott den
Menschen auferlegt, wird diese Welt der Innerlichkeit zu einem
Ort unbegreiflichen Leidens. Nietzsche wird nicht miide, das
schlechte Gewissen - und damit den ganzen Bereich der mora-
lischen Welterkldrung - als die schwerste Erkrankung zu de-
chiffrieren.

Statt moralischer Ausdeutung des Weltgeschehens liefert
Nietzsche eine negative Diagnose des Wertes der Moralitit. Moral
ist ein irrationales Phinomen, weil die Menschheit im Verlauf der
Jahrtausende den praktischen Sinn ihrer urspriinglichen Rationa-
litdt, der Kalkulation von dquivalenten Werten verloren hat. Zwar
ist es der Menschheit gelungen, die Grausamkeit der urzeitlichen
Rechtspraktiken aus der Welt zu schaffen, aber dieser Erfolg hat
den Preis, daB eine innere Welt mit grausamen Ritualen der
Selbstunterwerfung entsteht. Das moralische BewuBtsein ist fiir
Nietzsche ein erkranktes natiirliches RechtsbewuBtsein. Die Uber-
tragung dieses Musterbildes auf die Geschichte der Moralbegriffe

668 Vgl. Nietzsches Anmerkungen iiber das "Phinomen Napoleon" in seiner
Morgenréte 4. Aph. 245, S. 203 und der Fréhlichen Wissenschaft 1. Aph.23, S.
395-8 & Buch 5. Aph. 362, S. 609-10. Vgl. hierzu Jakob Burckhardts Kapitel iiber
"Historische Gréfe", In: ders., Weltgeschichtliche Betrachtungen. Stuttgart 1978,
S. 207-48.

669 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.17, S. 324.

670 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.6, S. 300.

285

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

filhrt zu der Hypothese einer nachtriglichen Moralisierung der
Rechtsverhiltnisse: Aus jeder juristischen Obligation, die ur-
spriinglich an materialen Schulden gemessen wird, ist eine mora-
lische Obligation geworden, die mit einem subjektiven Mal} der
Verschuldung zusammenhdngt. Aus einem urspriinglichen
Rechtsgeschift, dem sogenannten nexum, wird schrittweise, inso-
fern dem Menschen erst (durch Strafpraktiken) ein Gedéchtnis
gemacht werden muB, eine Obligation im modemen Verstéindnis.
Der moderne Mensch muf nicht duBerlich gezwungen werden, er
notigt sich innerlich selbst, sein Versprechen zu halten. In Nietz-
sches Perspektive zeigt sich, dafl ein Mensch, der moralische
Verpflichtungen gegeniiber seinen Mitmenschen empfindet, den
Anblick und die Erfahrung grausamer Rechtspraktiken nicht nétig
hat, um Verantwortung fiir sein Handeln zu iibernehmen und
gegebene Versprechen zu halten. Nietzsche hat die Aufgabe der
Moralgeschichtsschreibung so definiert, daB sie den Ursprung
dieser Obligation und die Mechanismen ihrer Entwicklung aufzu-
decken hat. Unter ginzlich anderen Vorzeichen wird in der Ge-
nealogie der Moral die zentrale Fragestellung des Naturrechts-
denkens nach dem principium obligationis rehabilitiert. Nietzsche
ist es zu verdanken, dal die Diskussion iiber die Grundlagen der
Moralitit wiederum an Profil gewinnt und die lingst verlorenen
Dimensionen des Theologischen (nach Kant) und Politischen (seit
Savigny) zuriickerobert.

Nietzsche streitet sowohl gegen die naturrechtlich-theologische
als auch die historisch-philologische Lehre vom Ursprung der
Obligation. Gegeniiber dem Naturrechtsdenken reklamiert er den
urspriinglichen Bedeutungshorizont des Obligationenbegriffs im
Sinne eines Rechtsgeschifts, das den Anfingen der Gesell-
schaftsbildung vorausgeht. Die Konzeption natiirlicher Verpflich-
tungen, die der Menschheit urspriinglich anhaften, konfrontiert
Nietzsche mit der Ursprungshypothese, dal dem Begriff der Obli-
gation anfinglich sowohl der moralische als auch theologische
Bedeutungsgehalt fehlt. Der historisch-genetischen Lehre hinge-
gen macht er den Vorwurf, daf sie keinen "Willen zum Wissen
des vergangenen, keinen historischen Instinkt" hat.s7! Statt iiberall

671 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.4, S. 297. Die Polemik richtet
sich vor allem gegen Paul Rée, der in den Augen Nietzsches der arrivierteste

286

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur Modernitit zu sichten und auf perspektivischer Einfalt zu be-
harren, fordert Nietzsche von der Moralgeschichtsschreibung, da8
sie sich mehrere Perspektiven erarbeitet und konkurrierende
Ursprungshypothesen aufstellt. In Nietzsches Genealogie der
Moral wird die Frage nach dem Prinzip der Moralitit aus der
Eindimensionalitdt rationaler Deduktion und der Linearitit des
geschichtlichen Prozesses herausgeldst und in eine Pluralitit von
Beschreibungsmustern iiberfiihrt. Im Zeitalter nach Nietzsche muf3
die Suche nach dem Ursprung des modemen moralischen
BewuBtseins eine Vielzahl von principia obligationis einkalku-
lieren. Die Herkunftsgeschichte des verantwortlichen Rechts-
subjekts der Moderne deckt den Zusammenhang des urspriing-
lichen juristischen Denkens mit politischen Unterwerfungs-
mechanismen und einer zunehmenden Irrationalisierung der
religiosen Welt auf. Nietzsches Analyse basiert jedoch zusitzlich
auf der Hypothese, dal das Weltgeschehen - und damit
vomehmlich auch die politische Geschichte - von einem konstan-
ten Kraft-Potential geprdgt ist.52 Von einem biologischen und
physiologischen Standpunkt ausgehend liest Nietzsche die
philologischen Befunde und reiht sie in eine Indizienkette ein. Die
Okonomie der Lebenskrifte ist dann die Folie, vor der die Historie
erst Sinn macht. Die Bildung staatlicher Organisationen hat nach
Nietzsche zur Folge, daB einem GroBteil der Bevdlkerung
Instinkthemmung verordnet wird, wihrend wenige an der Spitze
der Organisation die unbeschrinkte Entladung ihres
Kraftreservoirs zu einem Herrenrecht machen. Unter physio-
logischem Aspekt ist das Nietzsches Definition der Souverinitit:

Vertreter der genetisch-historischen Lehre ist. Vgl. Paul Rée, Die Entstehung des
Gewissens. Berlin 1885, der sich eingehend mit der rechtshistorischen
Schulbildung seiner Zeit auseinandersetzt und sich als Ziel gesetzt hat, die
"Methode des Vergleichs und der genetischen Entwicklung"(S. 31) auf die Ethik
zu Gibertragen.

672 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1885-7. In: G. Colli/ M. Montinari
(Hrsg.): Kritische Studienausgabe 12. Berlin & New York 1988, S. 535-6: "(...)
mechanistisch betrachtet, bleibt die Energie des Gesammt-werdens constant;
6konomisch betrachtet, steigt sie bis zu einem Hohepunkt und sinkt von ihm
wieder herab in einem ewigen Kreislauf; dieser »Wille zur Macht« driickt sich in
der Ausdeutung, in der Art des Kraftverbrauchs aus - Verwandlung der Energie in
Leben und Leben in héchster Potenz erscheint demnach als Ziel.(...) Geschehen
und Nothwendig-Geschehen ist eine Tautologie."

287

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Souverdn ist, wer nur seinen Instinkten gehorcht. In dieser
Hinsicht kann eine Rechtsordnung nicht mehr als ein
Ausnahmezustand sein und Nietzsche wamt davor, eine
Rechtsordnung selbst souverdn zu denken, wenn die Zerstérung
des Menschen verhindert werden soll.6”* Die Aufdeckung des Ur-
sprungs der Verantwortlichkeit - des Schuld- und Rechtsgefiihls
und Gehorsams - hat denunziatorische Kraft, weil Nietzsche den
Ursprung der Moral dechiffriert und dadurch dem Menschen seine
Souverinitdt zuriickgibt. Jetzt kann jeder Einzelne die Entstehung
seines moralischen BewuBtseins nachvollziehen und erkennen, da3
jede Verpflichtung annehmbar oder abstreifbar ist. Nietzsche
prophezeit den Menschen, der am Ende der Modeme seine
Souverinitdt wiedererlangen wird, weil er sich iiber die Moralitit
erheben und seine Verantwortlichkeit als Privileg empfinden
wird.674

Der Ursprung des modemen Obligationenrechts liegt nach
Nietzsche im altrémischen Schuldrecht. Im Unterschied zur
Lehrmeinung der historischen Schule entdeckt Nietzsche "im ver-
steckten Land der wirklich gelebten Moral" eine Vorstellungswelt,
die dem modemnen moralischen Standpunkt fremd ist. Sein
Versuch, die urspriinglichen Rechtsverhdltnisse anschaulich zu
machen, griindet auf einem psychologischen Instinkt, der schon
bei Jhering und Kohler - in Anlehnung an Shakespeare - die
Interpretation der Rechtsquellen geleitet hat. Im Gegensatz zu
diesen Autoren sieht Nietzsche im Glaubiger-Schuldner-Verhiltnis
der altromischen Epoche jedoch nicht das Rachebediirfnis wirken,
das Kohler dem jiidischen Hiandler Shylock unterstellt.s’s Nach
Nietzsche ist Kohlers Unterfangen, den Rechtsursprung durch

673 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.11, S. 313.

674 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph.2, S. 293: "Stellen wir uns
dagegen an's Ende des ungeheuren Prozesses, dorthin, wo der Baum endlich seine
Frilchte zeitigt, wo die Societit und ihre Sittlichkeit der Sitte endlich zu Tage
bringt, wozu sie nur das Mittel war: so finden wir als reifste Frucht an ihrem Baum
das souveraine Individuum, das nur sich selbst gleiche, das von der Sittlichkeit der
Sitte wieder losgekommene, das autonome sittliche Individuum (denn autonom
und sittlich schliefit sich aus), kurz den Menschen des eignen unabhingigen
langen Willens, der versprechen darf (...)."

675 Kohler, Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz I. 1, S. 6: "Es ist der
furchtbare Kampf des unterdriickten Judentums, das sich des Rechts bedienen
will, und in einem allerdings unwiirdigen Exemplar der Gattung aufziingelt."

288

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riick-Ubertragung der Geschichte vom Ressentiment Shylocks
gegeniiber dem Christen Antonio zu begreifen, ein weiteres
Beispiel dafiir, daB die Rechtsgelehrten keinen Blick fiir das
Fremde haben. Wer Rechtsverhiltnisse iiber den Racheinstinkt
entschliisselt und das jiidische Ressentiment zur Quelle des
Gerechtigkeitsgefiihls erhebt, der liefert Indizien seines eigenen
antisemitischen Standpunktes, iiber den der Moralgenealoge
seinen Spott ergiefit.6’ Kohler beweist, daB psychologischer
Instinkt zur Entritselung des urspriinglichen Obligationenrechts
notwendig ist, aber seine Perspektive ist - wie Nietzsche am
Beispiel Eugen Diihrings belegt - Ausdruck des Antisemitismus
seiner Zeit und ein Produkt des Ressentiments selbst. Wenn
Philosophie zur Weltanschauung verkommt, dann steht dahinter
das krasse Gegenstiick zur genealogischen Methode: Statt
Perspektivenvielfalt ~ weltanschauliche Simplizitit, statt
philologischer Redlichkeit tendenzidse Aufbereitung historischer
Quellen. Nietzsche hat eindringlich vor der Gefahr gewarnt, die
mit weltanschaulicher Instrumentalisierung der Wissenschaft
zusammenhdngt und ist selbst Opfer dieses Vorwurfes
geworden.s”7 Die Nietzsche-Rezeption im 20. Jahrhundert gehort

676 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 2. Aph. 11, S. 309-11: "Hier ein
ablehnendes Wort gegen neuerdings hervorgetretene Versuche, den Ursprung der
Gerechtigkeit auf einem ganz andren Boden zu suchen, - nimlich auf dem des
Ressentiment. Den Psychologen voran in's Ohr gesagt, gesetzt dass sie Lust haben
sollte, das Ressentiment selbst einmal aus der Nihe zu studieren: diese Pflanze
bliiht jetzt am schonsten unter Anarchisten und Antisemiten. (...) so wird es nicht
iberraschen, gerade wieder aus solchen Kreisen Versuche hervorgehen zu sehn
(...), die Rache unter dem Namen der Gerechtigkeit zu heiligen - wie als ob
Gerechtigkeit im Grunde nur eine Fortentwicklung vom Gefiihle des Verletzt-
seins wire - und mit der Rache die reaktiven Affekte iiberhaupt und allesammt
nachtréglich zu Ehren bringen.(...) was aber den einzelnen Satz Diihring's angeht,
dass die Heimat der Gerechtigkeit auf dem Boden des reaktiven Gefiihls zu suchen
sei, so muss man ihm, der Wahrheit zu Liebe, mit schroffer Umkehrung diesen
andren Satz entgegenstellen: der letzte Boden, der vom Geiste der Gerechtigkeit
erobert wird, ist der Boden des reaktiven Gefiihls!" Vgl. E. Diihring, Cursus der
Philosophie als streng wissenschaftlicher Weltanschauung und Lebensgestaltung.
Leipzig 1875, S. 225.

677 Unter den zahlreichen Studien ist besonders hervorzuheben Georg Lukics,
Nietzsche als Begrinder des Irrationalismus der imperialistischen Periode. In:
ders., Die Zerstérung der Vernunft. Der Weg des Irrationalismus von Schelling zu
Hitler. Berlin 1955, S. 244-317.

289

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf weiter Strecke selbst in die Geschichte von der "Kunst des
Schlecht-Lesens".

Nietzsche lehrt den perspektivischen Blick auf das historische
Material, weil es fiir den Interpreten keine Verpflichtung gegen-
iiber einem geschichtlichen oder religiésen Ursprung gibt. Nietz-
sche lehrt die genealogische Methode und fordert den souverdnen
Standpunkt des Historikers. Nur wenige haben diese entschei-
dende Pointe seiner radikalisierten Philologie verstanden. Zu
diesen wenigen gehort Max Weber, fiir den Nietzsche einer der
richtungsweisenden Lehrer unseres Zeitalters ist.678 In seinen uni-
versalhistorischen Analysen des antiken und modernen Kapita-
lismus tritt bei Weber die Frage nach dem Ursprung der Moralitit
in den Mittelpunkt der Diskussion. Die grundlegende Frage-
stellung nach der Differenz einer antiken und modernen Form des
Kapitalismus zielt auf eine Beschreibung der grausamen Praktiken
privater Herrschaft in der romischen Antike und - im Gegensatz
dazu - auf eine Analyse der Prinzipien modemen
Herrschaftsformen. Weber beschreibt in diesem Zusammenhang
die Herkunftsgeschichte der modernen moralischen Begriffswelt.
Vor allem zeigt sich, dafl die juridisch-ethische Konzeption der
Obligation in der Antike nicht vorhanden ist, in der modemen
Lebenswelt jedoch das Fundament einer spezifischen Gesinnungs-
ethik darstellt. Diese ethische Ausrichtung der Lebensfiihrung
findet auf allen Ebenen des sozialen Lebens ihren Ausdruck, so
unter anderem im irrationalen Schuldverhdltnis des religidsen
Menschen gegeniiber seinem Gott, den Verbindlichkeiten und
Pflichten des Arbeitsnehmers, den unpersénlichen Verschul-
dungsverhidltnissen jedes Kreditnehmers und den vielfiltigen
Schuldkontrakten des biirgerlichen Rechts. Dementsprechend
erforscht Max Weber in seinen Soziologien der Religion und

678 W. Hennis, Die Spuren Nietzsches im Werk Max Webers. In: E. Behler
(Hrsg.): Nietzsche-Studien Bd.16. Berlin & New York 1987, S. 382: Hennis zitiert
E. Baumgarten, Max Weber: Werk und Person. Tiibingen 1964, S. 554ff., der eine
miindliche Aussage Max Webers vom Februar 1920 wiedergibt: "Die Redlichkeit
eines heutigen Gelehrten, und vor allem eines heutigen Philosophen, kann man
daran messen, wie er sich zu Nietzsche und Marx stellt. Wer nicht zugibt, daB er
gewichtige Teile seiner eigenen Arbeit nicht leisten kénnte, ohne die Arbeit, die
diese beiden getan haben, beschwindelt sich selbst und andere. Die Welt, in der
wir geistig existieren, ist weitgehend eine von Marx und Nietzsche geprigte
Welt."

290

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirtschaft, der Herrschaft und des Rechts die Entstehungs-
geschichte der modernen moralischen Wertvorstellungen, aus
denen er die Elemente einer spezifisch modernen Gesinnungsethik
als Charakteristikum des modernen Kapitalismus herausgreift. Es
ist Webers Verdienst, die Frage nach Schuld wund
Verantwortlichkeit in das Zentrum der Reflexion iiber die Fun-
damente der modernen Lebenswelt gestellt zu haben.

291

httpe://dol.org/10.5771/878340593668-256 - am 17.01.2026, 14:46:51. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993668-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.3.1. Ein Philologenstreit über den Ursprung des Obligationenrechts
	2.3.2. Exkurs zu “Shakespeare vor dem Forum der Jurisprudenz”
	2.3.3. Friedrich Nietzsches Genealogie der Moral

